
Der Tod und das Geld

Historische Korrelationen

Abb. 1: Notgeldschein der Stadt Vohwinkel, 1923, ca. 16 x 10,5 cm.

Bergischer Geschichtsverein Rhein-Berg e. V. Ich danke dem Verein für die

freundliche Genehmigung zum Abdruck.

Im Jahr 1923, auf dem Höhepunkt der Hyperinflation, gibt die Stadt Vohwin-

kel imheutigenNordrhein-Westphalen einenNotgeldscheinmit einemeigentümli-

chenBildmotiv heraus.Es zeigt eine überlebensgroßeSkelettgestalt vor einerGrup-

pe herbeieilenderMenschen verschiedener sozialer Schichten.Aufgeregt greifen sie

nach den Geldscheinen, welche die Figur scheinbar wahllos über ihnen ausstreut.

Der Wert der Geldnote – immerhin 500 Millionen Mark – ist deutlich vermerkt.

Umrahmt ist die gesamte Darstellung von einer Auswahl der zum Ausgabedatum

gültigen Preise, von dem eines Liter Wassers (98.000 Mark) über den anderer le-

bensnotwendiger Gebrauchsgüter, bis hin zu dem eines Totenscheins (600 Millio-

nenMark) und dem eines Sargs (15MilliardenMark). In der linken unteren Ecke des

Bildes steht deutlich sichtbar der Aufdruck »Der Finanzen Totentanz«.

https://doi.org/10.14361/9783839472941-002 - am 12.02.2026, 14:08:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


12 Peter Löffelbein: Der Tod und das Geld – Historische Korrelationen

Die Gestaltung dieser Banknote ist als nachdrücklicher Kommentar auf die zer-

störerischenEntwicklungen andauerndenmonetärenWertverfalls dieser Zeit zu le-

sen: Jede:r Einzelnewird vondendamit einhergehendenwirtschaftlichenTurbulen-

zen in Mitleidenschaft gezogen oder gar an den Rand der Existenz gebracht, wäh-

rend das Gemeinwesen in eine zerstörerische Dynamik gezwungen ist, als deren

Ende nur der gesamtgesellschaftliche Zusammenbruch absehbar scheint.1 In jedem

Fall scheint der Rückgriff auf das Motiv des Totentanzes, eines der verbreitetsten

Motive der europäischen Kunst- und Kulturgeschichte, mehr als nachvollziehbar –

jenes Motiv, das im 15. Jahrhundert erstmals große Prominenz erreichte und das

der Nachwelt in zahllosen Bild- und Textzeugnissen überliefert ist. Die unkontrol-

lierbare, zerstörerische Dynamik des fortschreitenden Wertverfalls, dem alle glei-

chermaßen ausgesetzt sindund selbst in unguterWeise dynamisiertwerden,offen-

bart deutliche Resonanzen mit den Darstellungen der auf unheimliche Weise ver-

lebendigten Todes- und Totengestalten, welche Angehörige aller gesellschaftlichen

Schichten und Stände in ihren Tanz zwingen, das heißt: zum Sterben führen.

In der vorliegenden Studie zeige ich, dass eine solche Bezugnahme von Geld und

Tod auf dem Vohwinkler Notgeld keineswegs so einmalig ist, wie es den Anschein

habenmag.Historisch betrachtet lassen sich Resonanzen und Korrelationen in der

jeweiligenWahrnehmung,Darstellung undDiskussion vonGeld und Tod schon viel

früher und in zum Teil ganz anderen Umständen finden. Konkret geht es mir dar-

um, zu zeigen, wie Geld und Tod im 15. und 16. Jahrhundert in nicht unähnlicher

Weise gegenübergestellt und miteinander in Beziehung gesetzt werden. Dabei will

ich kein allgemein transhistorisches (oder gar transkulturelles) Vorkommen einer

solchen Bezugnahme behaupten – auch wenn von einer gewissen Latenz für eine

solche in europäischen Kulturformationen die Rede sein könnte. Vielmehr möch-

te ich die kulturhistorische Signifikanz dieser Doppelperspektive für eine Zeit ver-

deutlichen, in der nicht nur die Prominenz der Todesmeditation einen Höhepunkt

erreicht, sondern auch das Geld als ein übermächtiges und potentiell destruktives

Agens in Erscheinung tritt.

Diese Signifikanz wird in drei Fallstudien herausgearbeitet, in Analysen des

Dance of Death des englischen Benediktinermönchs und Dichters John Lydgate (ca.

1370-ca. 1450), des geldtheoretischen Traktats Monete cudende ratio des Nicolaus

Copernicus (1473–1543) und der sozialkritischen Schriften des Paracelsus von Ho-

henheim (1493–1541). Alle drei setzen Tod und Geld auf unterschiedliche Weise in

Beziehung. Sie nutzen dies zur Verhandlung spezieller, im jeweiligen historischen

Kontext virulenter Fragen, was sich für sie aufgrund gewisser, dem Geld und dem

1 Zur Hyperinflation und ihrer zeitgenössischen Wahrnehmung allgemein vgl. Wallwitz, Ge-

org, Die große Inflation: als Deutschland wirklich pleite war. Berlin 2021; Rowley, Eric E., Hyper-

inflation in Germany. Perceptions of a Process, Aldershot 1994.

https://doi.org/10.14361/9783839472941-002 - am 12.02.2026, 14:08:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Tod und das Geld 13

Tod zeitgenössisch zugesprochenen Eigenschaften anbietet. Es geht dabei nicht

darum, eine im genannten Zeitraum gleichsam ubiquitäre, wechselseitige Inbe-

ziehungssetzung von Geld und Tod zu belegen. Vielmehr soll deren argumentativ

nutzbringende Verwendung in unterschiedlichen, zeitgenössisch bedeutsamen

Diskursformationen aufgezeigt werden. So werden mit der Korrelation von Geld

und Tod in John Lydgates Dance of Death (ca. 1426) etwa Fragen der Kontingenz

verhandelt, also der Zufälligkeit menschlichen Geschicks und der Möglichkeit

und Sinnhaftigkeit des Versuchs, dieses zu beherrschen. Der Tod tritt hier als

Sinnbild der Unbeständigkeit und Unvorhersehbarkeit menschlichen Schicksals

auf, das zuletzt jedoch ebenso unvermeidlich wie gewiss ist. Geld und Geldbesitz

werden demgegenüber als Inbegriff menschlichen ›Vermögens‹, das Schicksal zu

bestimmen, entworfen, zugleich aber als im Wesen unbeständig und in diesem

Sinne ungewiss und unsicher gekennzeichnet. In ihrer vergleichbar paradoxalen

Anmutung markieren Geld und Tod das Spannungsfeld, in dem über die traditio-

nelle christlich geprägte Reichtumskritik hinaus Möglichkeit und Sinnhaftigkeit

menschlicher Selbstermächtigung verhandelt werden.

Copernicus’Monete cudende ratio (1525) ist demgegenüber Fragen der Geldtheo-

rie undMünzpolitik gewidmet.Der FrauenburgerGelehrte setzt die obrigkeitlichen

Münzmanipulationen imdamaligenPreußenmitdemapokalyptischenTodegleich.

Der volle Sinn dieser Gleichsetzung erschließt sich, wenn man sie vor den histori-

schenResonanzengeldtheoretischer undmetaphysischerVorstellungenbetrachtet,

in denen dem Materiellen gleichermaßen ein Status eigenwilliger Dynamik zuge-

sprochen wird und des Weiteren mit Darstellungen des Todes als körperlich ver-

fallende Totengestalten in Beziehung setzt, wie sie sich besonders in zeitgenössi-

schen Totentänzenfinden–etwa demauch damals ›populären‹ Totentanz vonReval

(Tallinn, ca. 1483). Hier kommt eben jene unkontrollierbare, zerstörerisch wirkende

Eigendynamik des Materiellen zum Ausdruck, die auch in den aus den obrigkeit-

lichen Münzmanipulationen resultierenden Prozessen sukzessiven ›Münzverfalls‹

wahrnehmbar ist. Auf diese Weise werden Tod und Totentanzmotivik bei Coperni-

cus zum rhetorischenBezugspunkt, derDrastik,Bedrohlichkeit undUnkontrollier-

barkeit jener Verfallsprozesse verdeutlicht.

In Paracelsus’ Schriften von 1530–1535werden zuletzt Fragen der Sozialordnung

diskutiert, welche sich zeitgenössisch unter Wandlungsdruck befindet – nicht zu-

letzt des Geldes wegen und gerade in dem von Paracelsus intensiv bereisten süd-

westdeutschen Sprachraum. Geld und Tod werden von Paracelsus als zentrale Be-

zugspunkte für entgegengesetzte Gesellschaftsentwürfe herangezogen, wobei sie

hier gleichermaßen, wenn auch auf verschiedene Weise, als soziale Gleichmacher

und Ungleichmacher auftreten. Zur Verdeutlichung dieses Aspekts wird auf den

im Umfeld des Paracelsus prominenten Totentanz von Basel (ca. 1440), den soge-

nannten Predigertotentanz, einzugehen sein, in dem diese ›Funktion‹ des Todes

eindrücklich verhandelt wird.

https://doi.org/10.14361/9783839472941-002 - am 12.02.2026, 14:08:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


14 Peter Löffelbein: Der Tod und das Geld – Historische Korrelationen

Schon allein weil die Korrelationierungen von Geld und Tod in den genannten

Schriften in eben diese thematischen Verhandlungen eingebettet sind, verstehen

sich die vorliegenden Analysen nicht als bloße Beiträge zur Lydgate-, Copernicus-

und Paracelsusforschung. Sie zeigen darüber hinaus die Verflechtung unter-

schiedlicher Diskurse bzw.Diskursfelder (etwa vonMoralphilosophie, Geldtheorie,

Metaphysik,Naturphilosophie und Sozialethik) und ihre Beziehung zu sozioökono-

mischen Phänomenen und Entwicklungen. Diese mögen aus heutigen, historisch-

fachspezifischen Perspektiven immer noch als mehr oder weniger getrennte,

komplementäre Bereiche gesellschaftlicher Auseinandersetzung erscheinen. Ihre

Verwobenheit aber ist freilich gegeben, wie gerade in der Doppelperspektive auf

Geld und Tod deutlich werden soll.

Darüber hinaus ist es eben dieser Blick auf umfassendere Zusammenhänge, an

der sich die Frage nach der kulturgeschichtlichen Signifikanz jener Synopse von

Geld und Tod entzündet. Denn in ihr treten, wie zu zeigen sein wird, bestimmte

kulturelle Entwicklungen undWahrnehmungsweisen in ihrer zeitgenössischen Be-

deutsamkeit hervor. Dabei geht es freilich nicht darum, eine Art exklusiv verstan-

dener historischer Spezifik dieser Zusammenschau von Geld und Tod zu behaup-

ten – ein Vorhaben, das angesichts des eingangs besprochenen Vohwinkler Notgel-

des ganz offensichtlich unhaltbar wäre. Vielmehr soll die Vielgestaltigkeit der Kor-

relation vonGeld und Tod in zeitgenössischenDiskursen nachgezeichnet und in ih-

rem symptomhaften Charakter für kulturgeschichtlich bedeutsame Dynamiken je-

ner Zeit vorgestellt werden.

Dass für die Relationierung von Geld und Tod keine Art epochaler Exklusivität

behauptet wird, ist eigens zu betonen, da diese Studie eben jenen Zeitabschnitt in

den Blick nimmt, der im Allgemeinen als Übergang von (Spät-)Mittelalter zu (Frü-

her)Neuzeit angesehenwird. In der Tat sind die imZentrumderUntersuchung ste-

henden Autoren und ihre Werke in der Vergangenheit in unterschiedlichem Maße

zur Konstruktion historischer Narrative herangezogen worden, die mit mehr oder

weniger scharfen Zäsuren und klaren Epochenzuschreibungen arbeiten. John Lyd-

gate etwa galt in der anglistischenMediävistik lange als bloßer Kopist früherer Grö-

ßen und damit als prototypisch mittelalterlicher Autor. Dagegen ist vor allem Co-

pernicus geradezu zumSymbol radikalenUmbruchs zu einemneuen,neuzeitlichen

Weltbild gemacht worden. Paracelsus wiederum wurde als radikaler Reformer ge-

dacht, der ein neues Zeitalter der Naturphilosophie (bzw. -wissenschaft) und Me-

dizin einläutete, dabei aber zugleich dem vorgängigen, mittelalterlichen Denken

›verhaftet‹ blieb.2 Obgleich diese Einschätzungen in der jüngeren Vergangenheit

2 Vgl. hierzu etwa Derek Albert Pearsall, John Lydgate, London 1970, S. 5f; Siegfried Wollgast,

»Nicolaus Copernicus – zu seiner Leistung und Philosophie«, in: Deutsche Zeitschrift für Philo-

sophie 21/4 (1973), S. 439–452; Urs Leo Gantenbein, »Leben, Tod und Jenseits bei Paracelsus«,

in: Gutes Leben und guter Tod von der Spätantike bis zur Gegenwart. Ein philosophisch-ethischer Dis-

https://doi.org/10.14361/9783839472941-002 - am 12.02.2026, 14:08:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Tod und das Geld 15

kritisiert und differenzierter gefasst worden sind, bleiben sie von gewisser Viru-

lenz.AnhandderUntersuchung jener vergleichsweisemarginalenSchriftenderdrei

Autoren will die vorliegende Studie einen Beitrag dazu leisten, traditionelle Epo-

chenzuschreibungen und insbesondere scharfe kulturgeschichtliche Zäsuren wei-

ter zu relativieren. Die kulturhistorische Signifikanz der Zusammenschau von Tod

und Geld im genannten Untersuchungszeitraum besteht also zwar durchaus dar-

in, nachhaltig wirkende, historische Wandlungsprozesse und ihre zeitgenössische

Reflexionanzuzeigen.Eshandelt sich jedochkeinesfalls umdieMarkierunghistori-

scher ›Bruchmomente‹. Vielmehr offenbart diese Studie historische Kontinuitäten

und Effekte längerfristigen kulturgeschichtlichen Wandels, welche die Vorstellung

scharfer Grenzziehungen zwischen (Spät-)Mittelalter und (Früher) Neuzeit unter-

laufen. Gerade auch die im Verlauf der Arbeit herauszuarbeitenden Verflechtungen

oben genannter Diskurse und Diskursfelder rücken den Überlegungen der jeweili-

genAutoren implizite historischeTiefendimensionen indenBlick,welche sichnicht

ohne Weiteres traditionellen Periodisierungsbemühungen fügen. Angesichts des-

sen werden geläufige Epochenbezeichnungen, sofern sie in dieser Arbeit Verwen-

dung finden, auch nicht im Sinne streng differenzierter Zuordnungen verstanden,

sondern dienen allein dem Zweck chronologischer Einordnung.

Dass im Zuge dieser Analysen ausgerechnet Totentänzen eine bedeutende Rolle zu-

kommt, ist nicht zufällig.Zunächst kanndas Phänomender Totentänze in verschie-

dener Hinsicht als Höhepunkt der zeitgenössischen Todesmeditation gelten. Nicht

nur vereint die Darstellungsform eine Vielzahl gängiger Genres und Motive.3 Die

Totentänze sind auch nicht an ein Medium gebunden, sondern in einer ungeheu-

ren Vielfalt textueller, visueller und auch performativer Art sowie medialer Kombi-

nationen nachweisbar. Die Zugänglichkeit des Motivs war also nicht an die Lese-

fähigkeit gehobener Schichten gekoppelt, was ihre Verbreitung zweifellos begüns-

tigte. Nachweisen lassen sich Totentanzdarstellungen im (heutigen) französischen

und deutschen Sprachraum, in England, Spanien, Italien, den Niederlanden, Po-

len, dem Baltikum und anderen Gebieten, im Wesentlichen also in allen Ländern,

kurs über die Jahrhunderte hinweg, hg. von Albrecht Classen, Berlin 2012, S. 157–194. Zu diesen

Einschätzungen und ihrer Kritik vgl. den Forschungsstand in den jeweiligen Kapiteln.

3 So vereinen Totentänze unter anderemAspekte der Vadomori-Literatur, der Legende von den

drei Lebenden und den drei Toten, Motive des Volksglaubens wie das nächtliche ›Auferste-

hen‹ und Tanzen der Toten auf dem Friedhof, des geistlichen Spiels, von Apokalypsedarstel-

lungen in Literatur und bildender Kunst sowie der ›Sterbeanleitungen‹ der Ars moriendi; vgl.

Elina, Gertsman, TheDance ofDeath in theMiddle Ages. Image, Text, Performance, Turnhout 2010,

S. 23–27; SusanneWarda,Mementomori.Bild und Text in Totentänzen des Spätmittelalters und der

frühenNeuzeit, Köln 2011, S. 47–56; UliWunderlich,Der Tanz in denTod.Totentänze vomMittelal-

ter bis zur Gegenwart, Freiburg 2001, S. 9 sowie die folgenden Ausführungen zum Forschungs-

stand.

https://doi.org/10.14361/9783839472941-002 - am 12.02.2026, 14:08:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


16 Peter Löffelbein: Der Tod und das Geld – Historische Korrelationen

die als das weströmisch-lateinisch geprägte oder als Teile des ›lateinischen Mittel-

alters‹ bezeichnet worden sind.4 Eine besondere Rolle bei der Verbreitung der To-

tentänze wird einhellig dem 1424/1425 auf dem Pariser cimetière des Saints-Innocents

geschaffenenWandgemäldezuerkannt,dasalswirkmächtigste früheManifestation

des ›Genres‹ gilt.5 ImDansemacabre von Paris findet sich erstmalig die lebensgroße,

als Bild-Text-Kombination gestaltete und heute als typisch geltende Abfolge von To-

desbegegnungen, in denen Menschen unterschiedlichen gesellschaftlichen Ranges

von verlebendigtenTotengestalten inhierarchischerReihung ›zumTanze‹, also zum

Sterben, geführt werden. Der PariserDanseMacabre zeigt damit zum erstenMal je-

nen alle und jede:n einzeln erfassenden und dabei auf ostentative Weise lebendig-

dynamisch dargestellten Tod, der in der Folgezeit als so charakteristisch gilt. Früh

und äußerst erfolgreich für den Druck adaptiert, gilt er heute als Startschuss der

enormen Dissemination des Motivs, das schon bald länder- und gesellschaftliche

Schichten übergreifend als bekannt vorausgesetzt werden kann.

4 Vgl. hierzu wie zum Folgenden Gertsman, Dance of Death, S. 1–13; vgl. Kiening, »Totentänze

– Ambivalenzen des Typus«, in: Jahrbuch für Internationale Germanistik 27/1 (1995), S. 38–56,

v.a. S. 40; Gert Kaiser (Hg.), Der tanzende Tod. Mittelalterliche Totentänze, eingeleitet und übers.

von dems., Frankfurt a.M. 1983, S. 54; S. 70–73; sowie Sophie Oosterwijk, ›Fro Paris to Inglond?‹

The Danse Macabre in Text and Image in Late-Medieval England, Leiden 2009, S. 63f. Zum ›latei-

nischen Mittelalter‹ vgl. Axel Spree, »Das alte Europa. Ernst Robert Curtius: Europäische Li-

teratur und lateinisches Mittelalter«, in: Monatshefte 95/4 (2003), S. 541–545. Zur medialen

Vielfalt sowie den nicht mehr nachvollziehbaren Abhängigkeitsverhältnissen vgl. Kiening,

»Ambivalenzen«, S. 42–46; Warda, Memento mori, S. 47–56; vgl. Walter Salmen, »Zur Praxis

von Totentänzen im Mittelalter«, in: Tanz und Tod in Kunst und Literatur, hg. von Franz Link,

Berlin 1993, S. 119–126 sowie die folgenden Erläuterungen zum Forschungsstand.

5 Die Rede vomGenre der Totentänze wird hier wie imWeiteren grundsätzlich in Anführungs-

zeichen zu denken sein, da ihre ausgeprägte Formenvielfalt die Identifikation für sie charak-

teristischer oder gar definitorischer Merkmale praktisch unmöglich macht (vgl. hierzu auch

Kiening, »Ambivalenzen«). Grundsätzlich wird mit ›Totentanz‹ im Folgenden, wie in der For-

schung de facto auch, die oft medienübergreifende Darstellung tanzender bzw. mit Bewe-

gungsdynamik versehener Todes- bzw. Totengestaltenmit (noch) Lebendenbzw. Sterbenden

gemeint; eine Darstellung, in der häufig Rang, Herkunft oder soziale Position herausgestellt

werden und der eine didaktische Intention im Sinne christlicher Heilslehren zugrunde liegt.

(vgl.Wunderlich, Tanz in den Tod, S. 9). Zur weiteren, äußerst umfangreichen Literatur vgl. die

Angaben in den hier genannten Publikationen sowie die erläuternden Ausführungen in den

folgenden Kapiteln.

Zur Erstausgabe der Buchadaption von Guyot Marchant von 1484/1485, den zahlreichen

Nachdrucken und Variationen, über die der 1549 zerstörte Danse macabre überliefert ist

vgl. Gertsman, Dance of Death, S. 1–8; v.a. S. 6ff; zu seinen Impulsen vgl. Kaiser, Der tanzende

Tod, S. 70-73; Kiening, »Ambivalenzen«, S. 39 sowie die Einleitung in John Lydgate, John Lyd-

gate, The Dance of Death, and Its Model, the French Danse Macabre, hg. von Clifford Davidson

und Sophie Oosterwijk, Leiden/Boston 2021, S. 1–60; Oosterwijk, ›Fro Paris to Inglond?‹, S. 63f.

https://doi.org/10.14361/9783839472941-002 - am 12.02.2026, 14:08:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Tod und das Geld 17

Darüber hinaus ergibt sich die besondereBerücksichtigung vonTotentänzen im

vorliegenden Zusammenhang vor allem aus dem Umstand, dass in den oben ge-

nannten Diskussionen Lydgates, Copernicus’ und Paracelsus’ jeweils auf ›Charak-

teristika‹ des Todes zurückgegriffen wird, die eben in Totentänzen besondere Beto-

nung finden. Dies sind die Unvorhersehbarkeit und Unausweichlichkeit des Todes,

seine in der Darstellung verlebendigter Totengestalten zum Ausdruck kommende

Dynamik und Unbeherrschbarkeit sowie seine die Gleichheit aller Menschen vor

dem Tode implizierende Universalität. Diese Aspekte werden in den Einzelstudien

näher untersucht und abschließend vergleichend reflektiert.Mit demDance ofDeath

und den Totentänzen vonReval/Lübeck undBasel sind für die einzelnen Fallstudien

Exempla gewählt, die sich nicht nur durch eine inhaltliche Passung, sondern auch

eine gewisse geobiographische Nähe zu den genannten Autoren auszeichnen; eine

Nähe, auf derenRelevanz für die jeweilige Inbezugsetzung vonGeld undTod beson-

ders einzugehen sein wird.

Methoden Die vorliegende Arbeit erfordert sehr detailgenaue, quellennahe Analy-

sen, gleichwohl aber deren Zusammenschaumit umfassenderen kulturgeschichtli-

chen Entwicklungen und Kontexten, in der Gründe und Bedeutung der hier unter-

suchten Kombinationen von Geld und Tod erst ersichtlich werden. Insofern sie da-

bei die Geschichte verschiedener kultureller Bereiche zusammenbringt, die in un-

terschiedlichen Fachdisziplinen ›beheimatet‹ sind (etwa der Religions- und Philo-

sophiegeschichte,Wirtschafts- bzw. Geldgeschichte,Wissens- undWissenschafts-

geschichte, Literatur- und auch Kunstgeschichte) ist sie ihrem Anspruch nach not-

wendig transdisziplinär.6 Die Arbeit folgt daher einem an die Mikrohistorie ange-

lehnten Herangehen, insofern sie die detaillierte Analyse der Quellen in einem close

reading zum Ausgangspunkt weiterreichender (kultur-)geschichtlicher Überlegun-

gen macht.7 Die Textanalyse selbst basiert auf hermeneutisch-philologischen In-

strumentarien, wobei der jeweilige Entstehungskontext und die Situation der Au-

toren mit berücksichtigt werden. Das philologische Herangehen ist nicht nur der

Tatsache geschuldet, dass es sich bei den zentralen Quellen um schriftliche Doku-

mente handelt. Es ist auch deswegen geboten, weil insbesondere komparatistische

6 Zur konstitutiven Bedeutung transdisziplinärer Perspektiven für die Kulturwissenschaften

vgl. etwa Hartmut Böhme, »Kulturwissenschaft«, in: Raumwissenschaften, hg. von Stephan

Günzel, Frankfurt a.M. 2008, S. 191–207; Iris Därmann, »Statt einer Einleitung. Plädoyer für ei-

ne Ethnologisierung der Kulturwissenschaften«, in: Kulturwissenschaften. Konzepte, Theorien,

Autoren, hg. von Iris Därmann, Paderborn u.a. 2007, S. 7–34; hier: S. 7f.

7 Vgl. Thomas Robisheaux, »Microhistory and the Historical Imagination: New Frontiers«, in:

Journal of Medieval and Early Modern Studies 47/1 (2017), S. 1–6; hier: S. 2f; vgl. auch die Anwen-

dung mikrohistorischer Methodik zur Analyse mittelalterlicher Manuskripte in Paul E. Dut-

ton, »The Desert War of a Carolingian Monk«, in: Journal of Medieval and Early Modern Studies

47/1 (2017), S. 75–119.

https://doi.org/10.14361/9783839472941-002 - am 12.02.2026, 14:08:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


18 Peter Löffelbein: Der Tod und das Geld – Historische Korrelationen

Methodik (bei Lydgate), semantische Analysen (bei Copernicus) und Editionskritik

(bei Paracelsus) hilfreich sind, um Umfang und Prägnanz der Korrelation von Geld

und Tod im jeweiligen Zusammenhang deutlich zumachen.8

Eine Beschränkung auf diese Quellen griffe angesichts der Ausgangsfragen

dieser Arbeit freilich zu kurz. Es sollen daher, durchaus im Sinnemikrohistorischer

Studien und soweit nötig und möglich die Entstehungs- und Rezeptionszusam-

menhänge der zentralen Quellen reflektiert werden. Konkret geht es um den so-

zioökonomischen und -kulturellen Kontext, der der Verfassung der Texte zugrunde

liegt, auf den die Autoren reagieren und den sie mit bzw. mithilfe der Korrelation

von Geld und Tod kommentieren. Darüber hinaus ist dieser textanalytische, quasi-

mikroskopische Blick durch ein umfassenderes Herangehen zu ergänzen. Dies gilt

nicht nur, weil das Wissen gerade um die konkreten Entstehungszusammenhänge

der zentralen Texte zum Teil sehr begrenzt ist; sondern auch, weil erst der weitere

kulturgeschichtliche Kontext die volle Bedeutung der Kombination von Geld und

Tod in ihrem jeweiligen Zusammenhang erschließt. Anders ausgedrückt muss der

Fokus der Arbeit auch die Diskursformationen miteinbeziehen, die den Vergleich

von Geld und Tod im jeweiligen Kontext erst nahelegen oder auch erst möglich

machen. Das obige Herangehen ist daher durch diskursanalytische Verfahren zu

ergänzen. Grundlegend hierfür ist der Foucaultsche Ansatz, wie er in der Vergan-

genheit aus kultur- und wissensgeschichtlicher Perspektive weiterentwickelt und

präzisiert worden ist.9

Schließlich werden im Verlauf der vorliegenden Arbeit immer wieder die kom-

plexen Wechselbeziehungen zwischen übergeordneten Welt- und Wertvorstellun-

gen, Denkmustern und der materiellen Kultur sowie ökonomischen Praktiken zu

reflektieren sein, welchen sich die Verhältnissetzungen von Geld und Tod zuletzt

verdanken und auf die sie umgekehrt verweisen.

Forschungsstand Die Frage nach einer wechselseitigen Bezugnahme von Geld und

Tod im genannten Untersuchungszeitraum liegt imGrunde nahe, bedenktman de-

ren prominente Rolle in der damaligenWahrnehmung.Für TodundSterben ist dies

8 Vgl. grundsätzlich zum interpretativen Gestus Ilse Nina Bulhof,WilhelmDilthey. A Hermeneu-

tic Approach to the Study ofHistory and Culture, DenHaag 1980, v.a. S. 55–79. Zur philologischen

Methodik vgl. Dieter Lamping, »Vergleichende Textanalysen«, in: Handbuch der Literaturwis-

senschaft. Gegenstände-Konzepte-Institutionen, hg. von Thomas Anz, Darmstadt 2007, Bd. 2,

S. 216–224; hier: S. 221f sowie Jonathan Culler, »Anti-foundational Philology«, in:OnPhilology,

hg. von J. M. Ziolkowski, University Park PA 1990, S. 49–61; v.a. S. 50 und

Jonathan Culler, »The Return to Philology«, in: Journal of Aesthetic Education 36/3 (2002),

S. 12–16.

9 Vgl. Michel Foucault,Archäologie desWissens, Frankfurt a.M. 1981; Achim Landwehr,Historische

Diskursanalyse, Frankfurt 2018, v.a. S. 91–99.

https://doi.org/10.14361/9783839472941-002 - am 12.02.2026, 14:08:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Tod und das Geld 19

spätestens seit den wegweisenden Arbeiten Huizingas und Ariès’ belegt.10 Doku-

mentiert ist dies in den vielfältigen Zeugnissen der Todesmeditation, etwa in den

an diemenschliche Vergänglichkeit gemahnenden Bußpredigten, in der sogenann-

ten Sterbeliteratur der Arsmoriendi, in Formen des geistlichen Spiels wie Jedermann-

DramenundWeltgerichtsspielen sowieDokumentendermakabrenKunst,zuderen

bekanntesten bis heute die Totentanzdarstellungen zählen.11

Was das Geld betrifft, so hatte es die um das 13. Jahrhundert datierte ›kom-

merzielle Revolution‹ des Mittelalters als in zunehmendem Maße universelles

und allgemeines Wertmaß und Tauschmedium ins Funktionszentrum des sozio-

ökonomischen Gefüges befördert.12 Als Ermöglichungsgrund sozialer Mobilität,

in Spannung stehend zur tradierten, christlichen Skepsis Reichtum und Profit-

streben betreffend sowie als Fokalpunkt wirtschaftlicher Krisen – ausgelöst etwa

durch Währungsmanipulationen oder grassierende Knappheit an Edelmetall –

wurde Geld in den folgenden Jahrhunderten zur ökonomischen, sozialpolitischen,

moralphilosophischen und epistemologischen Herausforderung.

DiemöglicheZusammenschau vonGeldundTod stand inder Forschungbislang

aber kaum ansatzweise im Fokus, und das, obwohl die Literatur zu beidem für den

hier avisierten Zeitraum äußerst umfangreich ist. In der Tat hat allein die Literatur

zuTodundSterben inMittelalter undFrüherNeuzeit längstmehr als unübersichtli-

cheAusmaßeangenommen. ImaginationendesTodes, seine soziokulturelleBedeu-

tung und der konkrete Umgangmit demSterbenwerden in einer Fülle von Publika-

tionen aus ganz unterschiedlichen fachlichen Perspektiven beleuchtet, die hier re-

kapitulierenzuwollenutopischwäre.13 Kursorisch sei verwiesenaufStudienausder

10 Vgl. Johan Huizinga, Herfsttij der middeleeuwen. Studie over levens- en gedachtenvormen d. 14. en

15. eeuw in Frankrijk en de Nederlanden, Haarlem 1921; Philippe Ariès, L‹ homme devant la mort,

Paris 1977.

11 Mit »makabrer Kunst« wird hier wie im Folgenden die in Spätmittelalter und Früher Neuzeit

verbreitete künstlerische Darstellung toter Körper (oder Körperteile) in unterschiedlichen,

zumeist aber moralisch-erbaulichen Zusammenhängen bezeichnet. Zur ungewissen Etymo-

logie des Begriffs vgl. Elina Gertsman,Dance of Death, S. 23–37. Vgl. zur Vielfalt der (hier nicht

abschließend aufgezählten) Genres der Todesmeditation und ihrer historiographischen In-

terpretation auch Pierroberto Scaramella und Alberto Tenenti (Hg.), Humana Fragilitas. The

Themes of Death in Europe from the 13th Century to the 18th Century, Clusone 2002.

12 Zum Begriff der kommerziellen Revolution vgl. Robert S. Lopez, The Commercial Revolution

of the Middle Ages: 950–1350, Englewood Cliffs NJ 1971; Peter Spufford, Money and Its Use in

Medieval Europe, New York 1988, S. 245 sowie die imWeiteren angegebene Literatur.

13 Vgl. neben den o.g. Arbeiten etwa die Beiträge in Albrecht Classen (Hg.),Gutes Leben und guter

Tod von der Spätantike bis zur Gegenwart. Ein philosophisch-ethischer Diskurs über die Jahrhunderte

hinweg, Berlin 2012; Irmgard Wilhelm-Schaffer, Gottes Beamter und Spielmann des Teufels. Der

Tod in Spätmittelalter und Früher Neuzeit, Köln 1999; Markus J. Wenninger (Hg.), Du guoter tôt.

Sterben imMittelalter – Ideal und Realität, Klagenfurt 1998; Arno Borst (Hg.), Tod imMittelalter,

https://doi.org/10.14361/9783839472941-002 - am 12.02.2026, 14:08:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


20 Peter Löffelbein: Der Tod und das Geld – Historische Korrelationen

Literatur-14, Kunst-15 undMusikgeschichte16, aufmedizinhistorische17 und gender-

geschichtliche18 Untersuchungen sowie auf solche der, im weiteren Sinne verstan-

denen, Frömmigkeits-, Architektur- und Ritualhistorie umgreifenden Geschichte

der Sepulkralkultur19. Neuerdings wird der Tod auch aus ökologiehistorischer Per-

spektive betrachtet.20 Längst ist er zum zentral besprochenenThema umfassender

›Epochenbeschreibungen‹ geworden.21

In all diesen Studien wird unweigerlich die zeitgenössische Wahrnehmung

des Todes im soziokulturell bestimmenden christlich-religiösen Kontext bzw. aus

frömmigkeits- und dogmengeschichtlicher Perspektive betont, ist der Tod für

Konstanz 1993; SiegfriedWollgast, Zum Tod im spätenMittelalter und der frühen Neuzeit, Berlin

1992; Norbert Ohler, Sterben und Tod imMittelalter, München 1990.

14 Vgl. etwaNicolaMitterer undWernerWintersteiner (Hg.),Wir sind die Seinen lachendenMunds.

Der Tod-ein unsterblicher literarischer Topos, Innsbruck u.a. 2010; Hiram Kümper (Hg.), Tod und

Sterben. Lateinische und deutsche Sterbeliteratur des Spätmittelalters, Duisburg 2007; Spoerri,

Bettina, Der Tod als Text und Signum. Der literarische Todesdiskurs in geistlich-didaktischen Texten

des Mittelalters, Bern 1999.

15 Vgl. z.B. Wolfgang Schoppmann und Hans-Peter Wipplinger (Hg.), Zum Sterben schön: Alter,

Totentanz und Sterbekunst von 1500 bis heute. Eine Ausstellung des Museum Schnütgen in Zusam-

menarbeit mit der Heinrich-Heine-Universität Düsseldorf in der Cäcilienkirche, Museum Schnütgen,

Köln, 6. September bis 26. November 2006, Bd. 1, Regensburg 2006 und die mit medientheore-

tischem Schwerpunkt angelegte Arbeit Christian Kiening, Das andere Selbst. Figuren des Todes

an der Schwelle zur Neuzeit, München 2003.

16 Vgl. etwa Therese Bruggisser-Lanker, Musik und Tod im Mittelalter, Göttingen 2010; Reinhold

Hammerstein, Tanz und Musik des Todes. Die mittelalterlichen Totentänze und ihr Nachleben,

Bern/München 1980.

17 Vgl. etwa Patrick Sturm, Lebenmit dem Tod in den Reichsstädten Esslingen,Nördlingen und Schwä-

bisch Hall. Epidemien und deren Auswirkungen vom frühen 15. bis zum frühen 17. Jahrhundert, Ost-

fildern 2014.

18 Vgl. u.a. Magdalene L. Frettlöh u.a. (Hrsg), Die Geschlechter des Todes: Theologische Perspektiven

auf Tod und Gender, Göttingen 2022; Juliane Mohrland, Die Frau zwischen Narr und Tod. Unter-

suchungen zu einemMotiv der frühneuzeitlichen Bildpublizistik, Berlin 2013.

19 Vgl. etwa Joëlle Rollo-Koster (Hg.), Death in Medieval Europe. Death Scripted and Death Choreo-

graphed, London 2017; Romedio Schmitz-Esser, Der Leichnam im Mittelalter. Einbalsamierung,

Verbrennung und die kulturelle Konstruktion des toten Körpers, Ostfildern 2016.

20 Vgl. Andrea Kiss und Kathleen Pribyl (Hg.), The Dance of Death in Late Medieval and Renaissance

Europe. Environmental Stress, Mortality and Social Response, London 2019.

21 Vgl. Albrecht Classen (Hg.), Handbook of Medieval Culture. Fundamental Aspects and Conditions

of the European Middle Ages, Berlin/Boston 2015; Karl Brunner, Kleine Kulturgeschichte des Mit-

telalters, München 2012; Arnold Angenendt, Geschichte der Religiosität im Mittelalter, Darm-

stadt 1997. Darüber hinaus hat der Tod als Konstituens menschlicher Existenz freilich auch

jenseits historischer Analysen kulturwissenschaftlich größte Aufmerksamkeit gefunden. Ex-

emplarisch sei verwiesen auf die allgemeinen Ausführungen in Jan Assmann und Thomas H.

Macho, Der Tod als Thema der Kulturtheorie. Todesbilder und Totenriten im Alten Ägypten, Frank-

furt a.M. 2015.

https://doi.org/10.14361/9783839472941-002 - am 12.02.2026, 14:08:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Tod und das Geld 21

Zeitgenoss:innen doch der Übergang von der diesseitigen Welt in das in Himmel,

Hölle, und (seit dem 13. Jahrhundert) Fegefeuer aufgespaltene Jenseits.22 Die in

der Forschung als zunehmend konstatierte Furcht vor der Ewigen Verdammnis

(dem ›zweiten Tod‹) geht dabei mit einem verstärkten Fokus auf die Todesstunde

als für das Nachleben entscheidender Moment einher, weswegen eine beständi-

ge Vorbereitung auf dieselbe propagiert wird, eine Mahnung immerwährenden

Bereithaltens, die sich in der gesamten medialen Breite der oben genannten For-

men der Todesmediationen wiederfindet.23 Der Tod selbst, so wird immer wieder

betont, wird dabei ebenso vielgestaltig wie ambivalent begriffen: Er ist verdiente,

sich der Erbsünde verdankende Strafe einerseits – der ›Sünde Sold‹ (vgl. Röm

6,23)24 – und trostreiche Erlösung vom irdischen Leid, dem ›Jammertal‹ diessei-

tiger Existenz andererseits. Er erscheint damit als Fokalpunkt der als contemptus

mundi bekannt gewordenen Weltdeutung, die angesichts der Vergänglichkeit alles

Diesseitigen dafür plädiert, das eigene Streben auf das Jenseitige, die Sphäre des

ewig-Göttlichen, auszurichten.Darüber hinaus ist der Tod Ende des Lebens ebenso

wie Anfang der Ewigkeit, Kulminationspunkt jenseitiger Hoffnung und Ängste,

»Gottes Beamter und Spielmann des Teufels«25.

Der Schrecken, aber auch der spielerische bis humorvolle Umgang mit der To-

desthematik ist mehrfach hervorgehoben worden, inhaltlicher ebenso wie darstel-

lerischer Art. In der Tat steht die Figur des Todes immer wieder bevorzugt im Fokus

historischer Untersuchungen. Insbesondere wurde Fragen der Darstellung des sich

der hinreichenden Erfassung entziehenden Todes sowie deren Rolle bei der Abbil-

dungundRekonfiguration zeitgenössischer lebensweltlicher und religiöserVorstel-

lungen,Mentalitäten und soziokultureller Strukturen nachgegangen.26 Dabei wur-

dekein einheitlichesBild ermittelt.Bis heutewerdenzeitgenössischeDarstellungen

des Todes – insbesondere die hervorstechenden makabren, Totengestalten zeigen-

den Bildnisse – als Ausdruck der Frömmigkeit und radikaler Weltentsagung eben-

so betrachtet wie als Symptom verdrängter Diesseitigkeit undmelancholiebehafte-

ten Niedergangs, als spöttisch-groteskmit durchaus humorvollem Einschlag eben-

22 Vgl. Jacques Le Goff, Die Geburt des Fegefeuers, Stuttgart 1984, S. 376–386; Peter Dinzelbacher,

Die letzten Dinge. Himmel, Hölle, Fegefeuer imMittelalter, Freiburg 1999.

23 Vgl. Le Goff, Fegefeuer; T. S. R. Boase, Death in the Middle Ages. Mortality, Judgment and Remem-

brance, New York 1972.

24 Die biblischen Schriften werden zitiert nach der der Einheitsübersetzung der Heiligen Schrift,

hg. von den Bischöfen Deutschlands, Österreichs und der Schweiz, Stuttgart 2016.

25 Vgl. Wilhelm-Schaffer, Gottes Beamter.

26 Zur Vielfalt und Ambivalenz von Todesdarstellungen und ihrer Bedeutung vgl. u.a. Kiening,

Das andere Selbst; Alois M. Haas, Todesbilder imMittelalter. Fakten und Hinweise in der deutschen

Literatur, Darmstadt 1989; Wilhelm-Schaffer, Gottes Beamter; Johannes Duft, ›Kostbar ist der

Tod‹. Tröstliche Geschichten vom Sterben immittelalterlichen Galluskloster, St. Gallen 2002; Chris-

tian Kiening, »Ambivalenzen«, S. 38–56.

https://doi.org/10.14361/9783839472941-002 - am 12.02.2026, 14:08:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


22 Peter Löffelbein: Der Tod und das Geld – Historische Korrelationen

so wie als schreckensbesetzte Versinnbildlichung des Sterbens.27 Teilweise wurde

konstatiert, dass insbesondere die Darstellung verlebendigter Totengestalten in ih-

rer paradoxalen Anmutung die oben geschilderten Ambivalenzen des zeitgenössi-

schen Todesverständnisses gekonnt widerspiegelt.28

Studien zuGeld undGeldreflexionwiederumhaben seit den Finanzkrisen Ende

der 2000er Jahre grundsätzlich Konjunktur.WasMittelalter und Frühe Neuzeit be-

trifft, so existieren über im engeren Sinne wirtschafts-, geld- und münzgeschicht-

lich angelegte Studien29 hinaus einschlägige Überblicksdarstellungen, welche Rol-

le, Bedeutung und Wahrnehmung von Geld allgemein zum Thema haben.30 Geld

wird darin durchgehend als vielgestaltige Herausforderung für bestehende Werte-

systeme, Denkweisen und Handlungsmuster begriffen. Im Vordergrund steht da-

bei immer wieder seine Bewertung im Rahmen der zeitgenössischenMoralvorstel-

lungen christlicher Provenienz, insbesondere die Einstellung zuReichtum imAllge-

meinen, zu Profitstreben und vor allem anderen zu Wucher bzw. Geldverleih.31 Es

27 Vgl. zu unterschiedlichen Positionen Duft, Tröstliche Geschichten; David A. Fein, »Guyot Mar-

chant’s Danse Macabre. The Relationship Between Image and Text«, in: Mirator Elokuu

(2000), S. 1–11; Nigel F. Palmer, »Ars moriendi und Totentanz. Zur Verbildlichung des Todes

im Spätmittelalter. Mit einer Bibliographie zur ›Ars moriendi‹«, in: Tod imMittelalter, hg. von

Arno Borst, Konstanz 1993, S. 313–334; Peter Dinzelbacher, Angst imMittelalter. Teufels-, Todes-

und Gotteserfahrung: Mentalitätsgeschichte und Ikonographie, Paderborn u.a. 1996.

28 Vgl. Wilhelm-Schaffer, Gottes Beamter; Kiening, »Ambivalenzen«.

29 Vgl. u.a. die einschlägigenUntersuchungen Spufford,Money and its Use; GlynDavies, AHistory

of Money, Cardiff 2016; Bernd Kluge, Münze und Geld im Mittelalter. Eine numismatische Skizze,

Frankfurt a.M. 2004 sowie Philipp R. Rössner, »Money, Banking, Economy«, in: Handbook of

Medieval Culture. Fundamental Aspects and Conditions of the European Middle Ages, hg. von Al-

brecht Classen, Berlin u.a. 2015, S. 1137–1166.

30 Vgl. Jacques Le Goff, Geld im Mittelalter, 2011 Stuttgart; Dieter Schnaas, Kleine Kulturgeschich-

te des Geldes, München 2012; Diana Wood, Medieval Economic Thought, Cambridge/New York

2002 sowie Franz Irsigler, »Der Nervus Rerum. Geld und Alltagsleben im SpätenMittelalter«,

in: Leben imMittelalter, hg. von Günter Gehl und Mathilde Reichertz, Weimar 1999, S. 103–117

und die auch diesen Zeitraum fokussierende Studien Christina von Braun,Der Preis des Geldes.

Eine Kulturgeschichte, Berlin 2012 und David Graeber, Schulden. Die ersten 5000 Jahre, Stutt-

gart 2010. Jan Greitens, Geld-Theorie-Geschichte, Marburg 2019 gibt einen Überblick über his-

torische Wirtschafts- und Geldtheorien.

31 Vgl. etwa Odd Langholm, Economics in the Medieval Schools.Wealth, Exchange, Value,Money and

Usury According to the Paris Theological Tradition 1200–1350, Leiden u.a. 1992; die Beiträge in

Peter Hesse und Petra Schulte (Hg.), Reichtum im spätenMittelalter. Politische Theorie-Ethnische

Norm-Soziale Akzeptanz, Stuttgart 2015; Lester K. Little, Religious Poverty and the Profit Economy

in Medieval Europe, Ithaca NY 1978; Antjekathrin Graßmann (Hg.), Der Kaufmann und der liebe

Gott. Zu Kommerz und Kirche in Mittelalter und früher Neuzeit, Trier 2009; Jacques Le Goff, Kauf-

leute und Bankiers im Mittelalter, Frankfurt a.M./New York 1993; Franz Irsigler, »Kaufmanns-

mentalität im Mittelalter«, in: Mentalität und Alltag im Spätmittelalter, hg. von Cord Meckse-

per und Elisabeth Schraut, Göttingen 1985, S. 53–75; speziell zum Geldverleih vgl. exempla-

risch Charles R. Geisst, Beggar Thy Neighbor. A History of Usury and Debt, Philadelphia 2013;

https://doi.org/10.14361/9783839472941-002 - am 12.02.2026, 14:08:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Tod und das Geld 23

wird als die zeitgenössische Lebenswelt auf allen Ebenen durchdringendes Agens

entworfen,dessenBedeutung es kritisch zu reflektierengilt; nicht zuletzt aus litera-

tur-undkunstgeschichtlicherPerspektivewurdedies immerwiederherausgearbei-

tet.32 Geld erscheint im Lichte dieser Analysen als ambivalent wahrgenommen: als

sozioökonomisch nützliches, dem Gemeinwesen notwendiges Werkzeug, zugleich

aber – das Streben nach Geld ist die Wurzel allen Übels (1 Tim 6,10) – als in höchs-

temMaße schädlich. Grundsätzlich wird auf die zunehmende Bedeutung von Geld

undGeldwirtschaft für die Konstitution sozialer Interaktion und Strukturen,33 aber

auch emergierender Denkmuster hingewiesen.34

Gemeinsam in den Fokus historischer Analysen gerückt wurden Geld und Tod

bezüglich der christlichen ›Jenseitsvorsorge‹, genauer: der im Zuge der Fegefeuer-

lehre ausgeweiteten Möglichkeit reziproker Hilfeleistung zwischen Lebenden und

Toten. Es ist konstatiert worden, dass der ›transmortale Tausch‹ materieller gegen

immaterielleGüter (in Formetwa vonBestellungen vonTotenmessengegendie Für-

sprache der bereits ins Paradies Eingegangenen) in sozialen Konflikten ebenso wie

in Infragestellungen der dieser Praxis zugrunde liegenden dogmentheologischen

Hans-Jörg Gilomen, »Wucher und Wirtschaft im Mittelalter«, in: Historische Zeitschrift 250

(1990), S. 265–301. Jacques Le Goff,Wucherzins und Höllenqualen. Ökonomie und Religion imMit-

telalter, Stuttgart 1988.

32 Vgl. Nathanael Busch und Robert Fajen (Hg.), Allmächtig und unfassbar: Geld in der Literatur

des Mittelalters, Stuttgart 2021; Juliann M. Vitullo und Diane Wolfthal (Hg.), Money, Morali-

ty, and Culture in Late Medieval and Early Modern Europe, Farnham 2010; Klaus Grubmüller und

Markus Stock (Hg.), Geld im Mittelalter. Wahrnehmung-Bewertung-Symbolik, Darmstadt 2005;

sowie Hesse und Schulte, Reichtum; für die gelehrte Tradition vgl. FabianWittreck, Geld als In-

strument der Gerechtigkeit. Die Geldrechtslehre des Hl. Thomas von Aquin in ihrem interkulturellen

Kontext, Paderborn 2002; Langholm, Economics.

33 Vgl. zur sozialstrukturierendenWirkung des Geldes aus systematisch-theoretischer Perspek-

tive natürlich Georg Simmel, Philosophie des Geldes, hg. von David Frisby und Klaus Christian

Köhnke, Frankfurt a.M. 1989 und etwa die Studie Nigel Dodd, The Social Life of Money, Prince-

ton NJ 2014; auf mittelalterliche Entwicklungen bezogen vgl. Andreas Büttner, Geld-Gnade-

Gefolgschaft: die Monetarisierung der politischen Ordnung im 12. und 13. Jahrhundert, Wien, 2022

sowie Peter Spufford, Power and Profit. TheMerchant inMedieval Europe, London 2002; Schnaas,

Kleine Kulturgeschichte.

34 Die Bedeutung des Geldes wurde etwa in Anspruch genommen für die Emergenz als neu-

zeitlich bezeichneter Repräsentationslogiken, betontes Rationalitätsdenken und die quan-

tifizierenden Methoden der Naturwissenschaft; vgl. Martin Burckhardt, Metamorphosen von

Raum und Zeit. Eine Geschichte der Wahrnehmung, Frankfurt a.M. 1994, S. 75–103; Michel Fou-

cault, Die Ordnung der Dinge. Eine Archäologie der Humanwissenschaften, Frankfurt a.M. 1974,

S. 211 268; Arno Bammé, Homo occidentalis. Von der Anschauung zur Bemächtigung der Welt. Zä-

suren abendländischer Epistemologie, Weilerswist 2011, S. 510–530; Joel Kaye, »The Impact of

Money on the Development of Fourteenth-Century Scientific Thought«, in: Journal ofMedieval

History 14 (1988), S. 251–270.

https://doi.org/10.14361/9783839472941-002 - am 12.02.2026, 14:08:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


24 Peter Löffelbein: Der Tod und das Geld – Historische Korrelationen

Positionen resultierte.35 In diesem Zusammenhang ist auch auf die oben erwähnte

BetonungdesTodes als ›der SündeSold‹ unddiemit der individualeschatologischen

Gerichtsvorstellung einhergehende Abrechnungsmetaphorik (der Tod als ›Tag der

Abrechnung‹) hinzuweisen. Beides ist als Hinweis auf die ubiquitäre Verwendung

und gesteigerte Bedeutung monetärer Transaktionen in den mittelalterlichen Ge-

sellschaften gedeutet worden.36

Das Gleiche gilt freilich auch für die weit vorreformatorisch problematisierte

und heute als gut erforscht geltende Ablass- und Ablasshandelspraxis, welche die

Absicherung des Sünders im Jenseits durch Geldzahlungen ermöglichte. Das Fege-

feuer wurde in diesem Zusammenhang mit einer Heilsrisiken managenden Bank

verglichen, welche sündenbesetzte Wirtschaftspraktiken (wie den Wucher) tolera-

belmachte und zugleich als ein Faktor bei derHerausbildung des frühneuzeitlichen

Bankwesens bzw. dessen Legitimation ins Spiel gebracht worden ist.37

Auch wenn im Einzelnen weiterer Forschungsbedarf die Bedeutung von Toten-

gedächtnis und Geldwirtschaft sowie Faktoren der Herausbildung und Kritik der

zeitgenössischen Ablasspraxis betreffend bestehenmag, so stehen in der vorliegen-

denUntersuchung dochMomente imVordergrund, in denenGeld und Tod als solche

gegenübergestellt und aufeinander bezogenwerden.Verbindungslinien zudenhier

beschriebenen Prozessen werden freilich zu reflektieren sein.

Des Weiteren ist Jean Baudrillards Studie Der symbolische Tausch und der Tod zu

nennen, in welcher Geld und Tod zum Teil historisch in Beziehung gesetzt werden.

Baudrillard zufolge bildet sich im 16. Jahrhundert eine spezifisch moderne Wahr-

nehmung des Todes heraus, in dessen Folge er seine symbolische ›Austauschbar-

keit‹ verliert, das heißt nicht mehr wie zuvor sinnhaft in soziokulturelle und epis-

35 Vgl. Peter Pfrunder, Pfaffen, Ketzer, Totenfresser. Fastnachtskultur der Reformationszeit – Die Ber-

ner Spiele vonNiklausManuel, Zürich 1989;Hans-JörgGilomen, »Grundbesitz undRenten inder

Toten Hand. Realwirtschaftliche Probleme der Jenseitsökonomie«, in:Himmel,Hölle, Fegefeu-

er. Das Jenseits im Mittelalter; eine Ausstellung des Schweizerischen Landesmuseums, hg. von Pe-

ter Jezler, Zürich 1994, S. 135–148; Ferdinand Elsener, »Vom Seelgerät zum Geldgeschäft«, in:

Recht und Wirtschaft in Geschichte und Gegenwart. Festschriftf. Johannes Bärmann z. 70. Geburts-

tag, hg. von Marcus Lutter, München 1975, S. 85–97.

Vgl. allgemein zum Verhältnis von Lebenden und Toten Le Goff, Fegefeuer. Zur bleibenden

Präsenz der Toten im sozialen Leben generell vgl. Patrick J. Geary, Living with the Dead in the

Middle Ages, Ithaca NY 1994.

36 Das sich darin manifestierende homologe Begreifen von Schuld und Schuldenmag die oben

genannten Entwicklungen des Totengedenkens (und ihre Kritik) entscheidend befördert ha-

ben. Vgl. Le Goff,Wucherzins, S. 68–87; Jochen Hörisch, Man muss dran glauben. Die Theologie

der Märkte, Paderborn 2013, S. 73–80.

37 Vgl. Le Goff, Wucherzins, S. 68–87; Hörisch, Man muss dran glauben, S. 73–80 sowie Schnaas,

Kleine Kulturgeschichte, S. 106–118. Allgemein zur Ablasspraxis vgl. die klassische Studie Ni-

kolaus Paulus, Geschichte des Ablasses im Mittelalter, 3 Bde., Darmstadt 1922–1923; für die Zu-

nahme der Ablasskritik seit Mitte des 15. Jahrhunderts vgl. ebd., Bd. 3, S. 530ff.

https://doi.org/10.14361/9783839472941-002 - am 12.02.2026, 14:08:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Tod und das Geld 25

temologische Ordnungen integriert werden kann. Die nunmehr unbeherrschbare

Angst vordemTodemündetBaudrillardzufolgewiederuminVersuchederVerdrän-

gung und »Abschirmung«38, zuallererst (und ausdrücklich in Rückgriff auf dieThe-

senMaxWebers) in eine »Ethik von Akkumulation undmaterieller Produktion«). In

diesem Sinne begreift Baudrillard die kapitalistische Gesellschaftsordnung als Fol-

ge eines veränderten Todesverständnisses und konstatiert darüber hinaus eine als

essentiell modern zu denkende Vergleichbarkeit von Geld und Tod. Beide stünden

in der kapitalistischen Moderne im Zeichen einer »allgemeinen Äquivalenz« – vor

dem Geld sind alle nunmehr ebenso gleich wie im symbolisch uneinholbaren Tode.

Aus heutiger Perspektive erscheint die Herleitung des Kapitalismus aus dem

Geiste des ›modernen‹ Todes freilich allzu reduktiv.Beachtenswert sinddie komple-

xen, nicht immer stringent argumentierten und leider quellenarmen Darlegungen

Baudrillards allerdings insofern, als dass der ›gleichmacherische‹ Aspekt von Geld

und Tod im Zentrum der paracelsischen Überlegungen steht, die im dritten Kapi-

tel dieser Studie diskutiert werden. Dort geht es jedoch gerade nicht darum, die

›Modernität‹ desselben nachzuweisen. Im Gegenteil gilt es, die Relation von Geld

und Tod unter dem Aspekt der ›Gleichheit‹ quellennah zu reflektieren und für eine

detailgenaueKritik solch kategorischer und zuletzt unhaltbarerEpochendistinktio-

nen fruchtbar zumachen.

Abschließend sind an dieser Stelle einige Anmerkungen zum Geldbegriff zu ma-

chen, der nicht unreflektiert auf frühere Zeiten zurückprojiziert werden sollte.

In der Tat wird oftmals vorschnell ›gesellschaftliche Monetarisierung‹ mit ge-

steigertem Münzverkehr gleichgesetzt (also Geld selbstverständlich mit Münzen

identifiziert) – ähnlich wie wirtschaftswissenschaftliche Studien zur Geldtheorie

häufig dazu neigen, Geld zuvorderst oder gar ausschließlich als Tauschobjekt zu

verstehen.39 Ein Blick in die Geschichte zeigt, dass Geld, ungeachtet der auch da-

mals oft selbstverständlich vorgenommenen Gleichsetzung mit Münzen und/oder

Edelmetall, gerade im früheren Mittelalter vornehmlich als abstrakte Werteinheit

existierte, welche vor allem zur Feststellung von Schuldverhältnissen, Lehensver-

pflichtungen, aber auch Wertäquivalenten im Warenverkehr benutzt wurde.40

38 Dieses und die beiden nachfolgenden Zitate: Baudrillard, Jean,Der symbolische Tausch und der

Tod, München 1982, S. 230.

39 Ersteres geschieht zumindest tendenziell auchbei überaus einflussreichenStudienwie Spuf-

ford, Money and its Use, J. L. Bolton, Money in the Medieval English Economy, 973–1489, Man-

chester/New York 2012 u.a. S. 18f. Zu letzterem vgl. die Kritik in Geoffrey Ingham, »The Na-

ture of Money. A Response to Stefano Sgambati«, in: European Journal of Sociology 57/1 (2016),

S. 199–206; vgl. auch die Zusammenfassung in Graeber, Schulden, S. 17–48.

40 Vgl. Wood, Medieval Economic Thought, S. 76–78; Gabriela Signori, »Einleitung«, in: Prekäre

Ökonomien. Schulden in Spätmittelalter und Früher Neuzeit, hg. von ders., Konstanz u.a. 2014,

S. 7–16; Graeber, Schulden, S. 265–273; Lars Bräutigam,Geld,Macht undHerrschaft. Zur Kritik des

https://doi.org/10.14361/9783839472941-002 - am 12.02.2026, 14:08:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


26 Peter Löffelbein: Der Tod und das Geld – Historische Korrelationen

Angesichts dessen soll der Geldbegriff in dieser Arbeit auch möglichst offen Ver-

wendung finden. Zwar kann in den folgenden Fallstudien nur sehr eingeschränkt

von einem regelrechtenGeldbegriff der jeweiligen Autoren die Rede sein; soweit ein

bestimmtes Geldverständnis jedoch unterstellt werden kann, wird eigens darauf

verwiesen. Grundsätzlich orientiert sich diese Untersuchung an der geldtheore-

tisch auch sonst gebräuchlichen funktionellen Bestimmung des Geldes (money is

what money does). Damit sollen nicht bestimmte, vermeintlich wesentliche Eigen-

schaften von Geld gleichsam essentialisiert, sondern ein der ökonomischen Praxis

früherer Zeiten gegenüber angemessen offenes Geldverständnis artikuliert wer-

den. Insbesondere soll von einer Hierarchisierung der Geldfunktionen abgesehen

werden.41 Von Geld kann und wird in den folgenden Zusammenhängen daher die

Rede sein, sofern eine der ihm schon damals zugeschriebenen Funktionen zu-

trifft, zuvorderst die auf Aristoteles zurückgehenden Funktionen desWertmessers,

des Tauschmediums und des Wertspeichers. Dass Geld in diesen Formen für alle

denkbaren ökonomischen Transaktionen zunehmend Verwendung findet – also

von einer verstärkten Verwendung des Geldes als universelles und allgemeines

Wertmaß und Tauschmedium die Rede sein muss –, wird im Einklang mit der

geldgeschichtlichen Forschung vorausgesetzt.42

Es sind nicht zuletzt diese verstärkte Gegenwart desMonetären und die Zunah-

me seiner Bedeutung, die eine wichtige Rolle für die Verhältnissetzung von Geld

und Tod spielen, denen diese Studie gewidmet ist. In der heutigen Zeit, die von Fi-

nanzkrisen geprägt bleibt und in der Inflationserscheinungen international (wie-

der) verstärkt in Erscheinung getreten sind, mögen die folgenden Beobachtungen

eine gewisse Resonanz entfalten. In jedem Fall öffnen sie den Blick für die histori-

schen Tiefen desNachdenkens überGeld undGeldkrisen,denen sichGesellschaften

heute nicht weniger gegenübersehen als diejenigen im Europa des Übergangs von

Spätmittelalter zu Früher Neuzeit.

Geldbegriffs und des interdisziplinärenGelddiskurses, Hamburg 2015, S. 257–265; aus theoretisch-

systematischer Perspektive vgl. v.a. auch Geoffrey Inghams wegweisende schuldentheoreti-

sche Geldanalyse in Geoffrey Ingham, The Nature of Money, Cambridge 2004.

41 Ein die FunktionendesGeldes betreffendoffenesHerangehenempfiehlt sich zudem,weil die

Anzahl der Geldfunktionen und ihr Stellenwert untereinander umstritten sind (vgl. Bräuti-

gam,Macht, S. 260–265). Wie ethnologische (und historische) Studien nahelegen, stellt »die

Ausübung aller das Geld definierenden Funktionen durch ein einziges Medium einen sel-

ten erreichten Idealfall« (ebd., S. 264) dar. Vgl. zu den Grenzen der funktionalen Geldbestim-

mung u.a. Ingham, Nature of Money; zur ›ursprünglichen‹ Konzeption derselben vgl. Francis

Amasa Walker,Money, New York 1878.

42 Vgl. Wood, Medieval Economic Thought, S. 76–84; Spufford, Money and its Use, S. 246–266;

Le Goff, Geld imMittelalter, S. 29 -85.

https://doi.org/10.14361/9783839472941-002 - am 12.02.2026, 14:08:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

