
https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Margret Karsch

»das Dennoch jedes Buchstabens«

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


               

Margret Karsch (Dr. phil.) ist derzeit als wissenschaftliche Mitarbeite-

rin am Berlin-Institut für Bevölkerung und Entwicklung sowie als

freie Redakteurin tätig.

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Margret Karsch
»das Dennoch jedes Buchstabens«.

Hilde Domins Gedichte im Diskurs um Lyrik
nach Auschwitz

               

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Veröffentlicht mit Unterstützung der Herbert und Elsbeth
Weichmann-Stiftung Hamburg.

               

Bibliografische Information der Deutschen Bibliothek
Die Deutsche Bibliothek verzeichnet diese Publikation

in der Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte

bibliografische Daten sind im Internet über

http://dnb.ddb.de abrufbar.

© 2007 transcript Verlag, Bielefeld

Umschlaggestaltung & Innenlayout:

Kordula Röckenhaus, Bielefeld

Umschlagabbildung: © Anselm Gaupp: »Toruń«, Hamburg

(www.anselmgaupp.com)

Lektorat & Satz: Margret Karsch

Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar

ISBN 978-3-89942-744-8

Gedruckt auf alterungsbeständigem Papier mit chlorfrei

gebleichtem Zellstoff.

Besuchen Sie uns im Internet:

http://www.transcript-verlag.de

Bitte fordern Sie unser Gesamtverzeichnis

und andere Broschüren an unter:

info@transcript-verlag.de

This work is licensed under a Creative Commons  
Attribution-NonCommercial-NoDerivatives 3.0 License.

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/
https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/


INHALT

1   Ein verdeckter Nexus 7 

2   Die Sagbarkeit des Unsagbaren 39 

2.1   Das ästhetisch-moralische Dilemma: Schöner, Lyrik 40 

2.2   Sprachimmanente und intersubjektive Grenzen der  

Verständigung 56 

2.2.1  Polysemie und Autonomie: Worte, Die Botschafter 56 

2.2.2  Distanzierung und Ausgrenzung von Erfahrung:  

   Losgelöst, Immer kreisen 71 

2.2.3  Eine andere Sprache: Linguistik, Wort und Ding 86 

2.3   Autonomie und Engagement 99 

2.3.1  Lyrik als „Atempause“: Ars longa, Nicht müde werden 109 

2.3.2  Lyrik als Handlungsraum:  

Ich will dich, Drei Arten Gedichte aufzuschreiben 129 

2.4   Zwischenfazit 139 

3   Leid 143 

3.1   Physische und psychische Verletzungen:  

Wen es trifft, Schale im Ofen 144 

3.2   Religiöse Komponenten: Bitte, Gegenwart 169 

3.3   Singularität und conditio humana:  

Bau mir ein Haus, Das ist es nicht 181 

3.4   Stumme Klage und Isolation:  

Haus ohne Fenster, „Vogel Klage“ 198 

3.5   Umkehrung der Schuldfrage:   

Anstandsregeln für allerwärts, Gegengewicht 208 

3.6   Zwischenfazit 218 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4   Trost und Heimat 221 

4.1   Solidarität und Liebe:  

Apfelbaum und Olive, Gleichgewicht 222 

4.2   Tod als Erlösung:  

Ziehende Landschaft, Auf Wolkenbürgschaft 234 

4.3   Die poetische Sprache:  

Fürchte dich nicht, Nur eine Rose als Stütze 244 

4.4   Traumbilder als Zufluchtsorte: Inselmittag, Rückkehr 262 

4.5   Zwischenfazit 274 

5   Zeugnis und Erinnerung 277 

5.1   Gegen das Vergessen: Gefährlicher Löffel 277 

5.2   Die Brüchigkeit der Erfahrung:  

Es kommen keine nach uns 286 

5.3   Das Scheitern der Zeugen: Nur Zeugen, Von uns 294 

5.4   Die Gegenwart der Geschichte: Aktuelles 303 

5.5   Die Macht der Erinnerung: Graue Zeiten 313 

5.6   Zwischenfazit 333 

6   Schlussbetrachtung und Ausblick 335 

Index der zitierten Gedichte 345 

Siglenverzeichnis 347 

Literaturverzeichnis 349 

Primärliteratur von Hilde Domin 349 

Weitere Primärliteratur 350 

Sekundärliteratur 358 

Dank  385 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1 EIN VERDECKTER NEXUS

Im November 1964 hielt Hilde Domin (1909-2006) eine Lesung an der Har-

vard University. Herbert Marcuse (1898-1979) überreichte ihr danach ein 

Exemplar seiner Studie Eros and Civilization, das er mit einer Widmung 

versehen hatte: 

„für Hilde Domin 

weil sie nach Auschwitz noch Lyrik geschrieben hat und 

schreiben muss, 

in Dankbarkeit, 

Herbert Marcuse 

November 1964“1

Die Widmung verweist auf zwei Aspekte von Domins Lyrik: darauf, dass 

sie „nach Auschwitz“ geschrieben wurde, und darauf, dass diese Gedichte 

ein Bedürfnis der Autorin und/oder ihrer Leserinnen und Leser erfüllen. Die 

Beobachtung Marcuses, dass Domins lyrisches Werk die grundsätzliche 

Infragestellung des Schreibens nach Auschwitz sowie seine Notwendigkeit 

artikuliert, legt nahe, dass es produktiv sein könnte, ihr lyrisches Werk im 

Zusammenhang mit dem Diskurs um Lyrik nach Auschwitz zu untersuchen. 

Hilde Domins Leben war von der nationalsozialistischen Verfolgung 

geprägt. Sie wurde 1909 in Köln als Hilde Löwenstein geboren.2 Ihre Fami-

lie gehörte zum akkulturierten jüdischen Bürgertum.3 Hilde Löwenstein stu-

1  Das Exemplar ist im Literaturarchiv in Sulzbach-Rosenberg einzusehen. Do-

min selbst zitiert die Widmung abweichend: „weil sie [...] nach Auschwitz 

noch Gedichte schreibt und schreiben mußte.“ Hilde Domin: Das Gedicht als 

Augenblick von Freiheit. Frankfurter Poetik-Vorlesungen 1987/88. München 

1988 (im Folgenden: GAF). S. 23. 

2  Bis 1999 hatte Domin 1912 als ihr Geburtsjahr angegeben. Ihr zufolge hatte 

der Fischer-Verlag 1959 keine Erstveröffentlichung einer Fünfzigjährigen an-

kündigen wollen und deshalb die Änderung ihres Geburtsjahres angeregt. 

3  Der Begriff „Akkulturation“ wird hier verstanden als „jene Form kulturellen 

Wandels, die durch langfristige Kontakte von Individuen und Gruppen aus un-

terschiedlichen Kulturen entsteht“. Vgl. Christhard Hoffmann: Zum Begriff 

der Akkulturation. In: Handbuch der deutschsprachigen Emigration 1933-

1945. Hg. v. Claus-Dieter Kuhn/Patrick zur Mühlen/Gerhard Paul/Lutz 

Winckler. Darmstadt 1998. S. 117-126. S. 117. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


8|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

dierte Jura, Nationalökonomie, Soziologie und Philosophie. Sie wurde 1935 

im Fach Staatswissenschaft in Rom promoviert, nachdem sie Deutschland 

1932 mit ihrem – ebenfalls jüdischen – Lebensgefährten Erwin Walter Palm 

(1910-1988) verlassen hatte.4 1936 heirateten sie und setzten ihre Flucht 

1939 nach London fort. 1940 wurde Santo Domingo zur letzten Station ih-

res Exils. In der Hauptstadt der heutigen Dominikanischen Republik arbeite-

te Hilde Palm zunächst als Übersetzerin. Ab 1948 hatte sie eine Dozentur 

für deutsche Sprache an der Universität von Santo Domingo inne. Nach dem 

Tod ihrer Mutter 1951 begann sie, Gedichte zu schreiben. Sie gab sich auch 

einen neuen Namen: „Domin“, nach Santo Domingo, dem Inselstaat, der ihr 

das Überleben ermöglicht und an dem sie zu schreiben begonnen hatte. Sie 

hielt sich in den Jahren 1955 bis 1961 immer wieder einige Zeit in Deutsch-

land auf und kehrte 1961 gemeinsam mit ihrem Mann endgültig nach Hei-

delberg zurück. Dort starb sie am 22. Februar 2006. 

Domin veröffentlichte in Deutschland erstmals 1954 in der katholischen 

Zeitschrift Hochland ein Gedicht.5 Ihr erster Lyrikband erschien 1959 unter 

dem Titel Nur eine Rose als Stütze.6 Es folgten 1962 und 1964 Rückkehr der 

Schiffe und Hier.7 Ihre Reflexionen der politisch-sozialen Gegebenheiten als 

Rahmen von Dichtung, deren Produktion und Rezeption stellte Domin 1966 

in der Einleitung der von ihr herausgegebenen Anthologie Doppelinterpre-

tationen und 1968 in Wozu Lyrik heute vor.8

Wozu Lyrik heute versammelt acht zwischen 1962 und 1967 entstandene 

Vorträge und Essays sowie einen Offenen Brief an Nelly Sachs von 1960, 

der Domins soziologische und kunsttheoretische Untersuchungen ergänzt.9

4  Ulrike Böhmel Fichera zufolge wird zwar Erwin Walter Palms Einreise von 

den Akten des italienischen Zentralen Staatsarchivs auf 1932 datiert, Domins 

aber erst auf 1934. Allerdings seien diese Angaben verschiedentlich unstim-

mig. Vgl. Dies.: Zum „Stelldichein mit mir selbst“. Die Exilerfahrung in der 

Lyrik Hilde Domins. In: Jörg Thunecke (Hg.): Deutschsprachige Exillyrik von 

1933 bis zur Nachkriegszeit. Amsterdam 1998. S. 339-355. S. 339. 

5  Hilde Domin: Schale im Ofen. In: Hochland 47 (1954). S. 14. Vgl. Kapitel 3.1. 

6  Hilde Domin: Nur eine Rose als Stütze. Gedichte. Frankfurt a.M. 1959. 

7  Hilde Domin: Rückkehr der Schiffe. Gedichte. Frankfurt a.M. 1962; Dies.: 

Hier. Gedichte. Frankfurt a.M. 1964. 

8  Hilde Domin: Über das Interpretieren von Gedichten. In: Doppelinterpretatio-

nen. Das zeitgenössische deutsche Gedicht zwischen Autor und Leser. Hgg. u. 

eingeleitet v. Hilde Domin. Frankfurt a.M. 1997 (Frankfurt a.M. 1966). S. 11-

44 (im Folgenden: D); Dies.: Domin, Hilde: Wozu Lyrik heute. Dichter und 

Leser in der gesteuerten Gesellschaft. München 1968 (im Folgenden: WL). 

9  Hilde Domin: Offener Brief an Nelly Sachs. Zur Frage der Exildichtung. In: 

WL, S. 190-196. Im Folgenden zit. n. Dies.: Gesammelte autobiographische 

Schriften. München 1992 (im Folgenden: GS). S. 167-175. Zum Entstehungs-

datum und -zusammenhang vgl. GS, S. 167. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EIN VERDECKTER NEXUS|9

Der Aufsatz Zur Lyrik heute erschien 1962 im Merkur, und Domin trug ihn 

an verschiedenen US-amerikanischen Universitäten vor.10 Der Titel des 

Aufsatzes nimmt wie der Titel des Sammelbands Bezug auf den 6. Interna-

tionalen Kongreß der Schriftstellerinnen und Schriftsteller deutscher Spra-

che zu Lyrik heute, der am 17. November 1960 in Berlin stattfand.11 Darin 

zeigt sich bereits Domins Nähe zu aktuellen literarischen und zeitgeschicht-

lichen Debatten, die ihrem Werk besondere Spannkraft verleihen. Den Beg-

riff der „unspezifischen Genauigkeit“, den der Aufsatz Zum Arbeitsprozeß

erläutert, hatte Domin bereits 1965 in einem Artikel in der Neuen Zürcher 

Zeitung eingeführt.12 Den Essay Lyriktheorie, Interpretation, Wertung ver-

öffentlichte sie zuerst 1967 in den Neuen Deutschen Heften.13 Aus der Ein-

leitung der Doppelinterpretationen entstand durch einige Änderungen das 

Kapitel Über das Interpretieren von Gedichten. Die Frankfurter Allgemeine 

Zeitung und die Hannoversche Allgemeine Zeitung druckten Abschnitte des 

Buchs vor seinem Erscheinen im Frühjahr 1968 ab und sorgten damit zu-

sätzlich für ein waches Interesse der Öffentlichkeit, das sich an den über 

fünfzig erschienenen wissenschaftlichen und allgemeinen Rezensionen ab-

lesen lässt.14

Die Essays enthalten zahlreiche Fußnoten, in denen Domin ihre Ausfüh-

rungen kommentiert und ergänzt, auf Primär- und Sekundärliteratur ver-

weist, keineswegs jedoch alle eingestreuten Zitate belegt. Das erschwert das 

Herausarbeiten der originär von Domin stammenden Thesen, und es entsteht 

eine Mischform zwischen literarischem und wissenschaftlichem Essay. Der 

„Flugschriftcharakter“, wie es der Klappentext von Wozu Lyrik heute nennt, 

ist anregend, da er nicht nur klare Positionierungen, sondern auch poetische 

Formulierungen enthält, die sich gegen eine eingängige Rezeption sperren. 

1968 veröffentlichte Domin den Gedichtband Höhlenbilder und den 

Roman Das zweite Paradies.15 Zwei Jahre später erschienen ihr Gedicht-

band Ich will dich und eine weitere von ihr herausgegebene Anthologie, 

10  Hilde Domin: Zur Lyrik heute. In: Merkur 16 (1962). H. 4. S. 796-799. 

11  Die dort vorgetragenen Texte und die Diskussionen sind dokumentiert in: Ak-

zente 8 (1961). H. 1. S. 2-60. 

12  Hilde Domin: Die unspezifische Genauigkeit als Merkmal der Lyrik. In: NZZ, 

20.02.1965. 

13  Hilde Domin: Lyriktheorie, Interpretation, Wertung. In: Neue Deutsche Hefte 

14 (1967). H. 4. S. 113-123. 

14  Hilde Domin: Der Ruf nach den Maßstäben. Zum Dilemma literarischer Ur-

teilsbildung. In: FAZ, 22.01.1968; Hilde Domin: Der magische Gebrauchsarti-

kel. In: HAZ, 27.04.1968. 

15  Hilde Domin: Höhlenbilder. Gedichte 1951-52. Mit Originalgraphiken von 

Heinz Mack. Duisburg 1968; Hilde Domin: Das zweite Paradies. Roman in 

Segmenten. 2., überarbeitete Aufl., München 1986 (1968). 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


10|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

Nachkrieg und Unfrieden, die inzwischen in einer erweiterten Neuausgabe 

erhältlich ist.16 In den Jahren 1971 bis 1983 setzte sie ihre editorische Arbeit 

fort. 1987/88 hielt sie im Rahmen der Frankfurter Poetik-Dozentur Vorle-

sungen zum Thema Das Gedicht als Augenblick von Freiheit. Im Jahre 1987 

erschienen Domins Gesammelte Gedichte, 1992 ihre Gesammelten autobio-

graphischen Schriften und ihre Gesammelten Essays.17 1999 folgte ihr letz-

ter Lyrikband Der Baum blüht trotzdem, der bisher unveröffentlichte sowie 

bereits in den Gesammelten Gedichten erschienene Texte enthält.18

Aus Domins Biografie geht hervor, dass sie weder in Auschwitz noch in 

einem anderen Konzentrationslager gewesen ist. Entsprechend hat sie nicht 

aus der Sicht einer Überlebenden der Lager über Auschwitz geschrieben.19

Aus den divergierenden Erfahrungen der im Nationalsozialismus Verfolgten 

resultieren unterschiedliche Bedingungen und Möglichkeiten des Sprechens, 

die differenziert werden müssen. Die Erfahrung der Remigration verdient 

besondere Berücksichtigung: Domin traf nach ihrer Rückkehr aus dem Exil 

nach Deutschland auf ein intellektuelles Klima, das geprägt war von den na-

tionalsozialistischen Verbrechen und dem Streit um die deutsche Schuld. 

Die Schriftstellerinnen und Schriftsteller beteiligten sich an den politischen 

und literarischen Diskussionen über Folgen und Relevanz von Auschwitz, 

die sich bis heute zu einem vielschichtigen Diskurs ausgeweitet haben. 

Die Dichterin Domin verstand sich weder als „Bewohner des Elfenbein-

turms“20 noch wollte sie Gedichtbände gegen „Analysen und Steine“21 ein-

tauschen. Stattdessen betonte sie das politische Potential zweckfreier Lyrik. 

Domins Texte – so lautet die These – reflektieren die Bedingungen und 

16  Hilde Domin: Ich will dich. Gedichte. München 1970; Dies./Clemens Greve 

(Hg.): Nachkrieg und Unfrieden. Gedichte als Index 1945-95. Mit einem 

Nachwort von Hilde Domin. Erw. Neuausg. Frankfurt a.M. 1998 (Neuwied, 

Berlin 1970). Frankfurt a.M. 1998 (1995). 

17  Hilde Domin: Gesammelte Gedichte. 7. Aufl., Frankfurt a.M. 1999 (1987; im 

Folgenden: GG); Dies.: Gesammelte Essays. München 1992 (im Folgenden: 

GE).

18  Hilde Domin: Der Baum blüht trotzdem. 4. Aufl, Frankfurt a.M. 2002 (1999). 

19  Die Bezeichnung „Überlebende“ bezieht sich in der vorliegenden Arbeit stets 

auf die Überlebenden der Vernichtungs- und Arbeitslager. Zur Differenzierung 

der „frühen Lager“ seit der nationalsozialistischen Machtübernahme und zu 

den seit 1936 errichteten Konzentrations- und Vernichtungslagern vgl. Karin 

Orth: Das System der nationalsozialistischen Konzentrationslager. Eine politi-

sche Organisationsgeschichte. Hamburg 1999. 

20  Peter Handke: Ich bin ein Bewohner des Elfenbeinturms. Frankfurt a.M. 1972. 

S. 19. 

21  Hans Magnus Enzensberger: Ohne Titel (zu „bildzeitung“). In: Hilde Do-

min/Clemens Greve (Hg.): Nachkrieg und Unfrieden. A.a.O, S. 39. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EIN VERDECKTER NEXUS|11 

Möglichkeiten des Sprechens und Schreibens „nach Auschwitz“ aus mehr-

jähriger zeitlicher Distanz und spätestens seit 1961 aus ihrer besonderen 

Perspektive als Remigrantin. Damit schreibt sie sich in den Diskurs um Ly-

rik nach Auschwitz ein, der eben dieses Thema verhandelt. 

Insbesondere zwei Arbeiten aus den letzten Jahren deuten auf die Bri-

sanz hin, die eine Untersuchung von Domins Gedichten als Beitrag zu die-

sem Diskurs besitzt: Stephan Braeses Habilitationsschrift Die andere Erin-

nerung und Nicolas Bergs Dissertation Der Holocaust und die westdeut-

schen Historiker.22 Braese analysierte die unterschiedlichen Erfahrungen 

von nichtjüdischen und jüdischen Schriftstellerinnen und Schriftstellern in 

den Jahren 1945 bis 1980 in Deutschland und untersuchte die Modi der Til-

gung jüdischer Thematik, die Postulate der Neugründung von geschichtspo-

litischen Diskursen und die erinnerungstheoretische Komponente in der Li-

teratur, wobei er die sechziger Jahre mit ihrem konservativen Establishment 

von den siebziger Jahren mit dem revolutionären Aktionismus der Linken 

trennte. Berg hatte in seiner 2003 erschienenen Studie zum Umgang der 

westdeutschen Geschichtswissenschaft mit dem Holocaust eine Verdrän-

gung bzw. Abwertung der deutsch-jüdischen Forschungsperspektiven und -

beiträge konstatiert. Beide Arbeiten haben zu einer erneuten Sensibilisie-

rung für die Beziehungen zwischen nicht-jüdischen und jüdischen Deut-

schen in der Nachkriegszeit beigetragen und belegen die Notwendigkeit, die 

verschiedenen Elemente des Diskurses um Lyrik nach Auschwitz nicht nur 

isoliert, sondern in ihrem Kontext und mit Blick auf die Machtverhältnisse 

zu betrachten. 

Hier bezeichnet der Begriff „Diskurs“ zunächst ein Textkorpus, das 

durch thematisch-semantischen Zusammenhang, durch raum-zeitliche, 

kommunikationstypische Eingrenzung und intertextuelle Verweise ausge-

zeichnet ist.23 Die Zusammensetzung des Diskurses wird auf der Beobach-

tungsebene also durch im weitesten Sinne inhaltliche Kriterien bestimmt 

und beruht somit auf Deutungsakten. Methodologisch besitzt das Konzept 

„Diskurs“ damit den Status einer „Konstruktionsebene, die man bei einer 

22  Stephan Braese: Die andere Erinnerung. Jüdische Autoren in der westdeut-

schen Nachkriegsliteratur. Berlin 2001; Nicolas Berg: Der Holocaust und die 

westdeutschen Historiker. Erforschung und Erinnerung. Göttingen 2003. 

23  Vgl. Dietrich Busse/Wolfgang Teubert: Ist Diskurs ein sprachwissenschaftli-

ches Objekt? Zur Methodenfrage der historischen Semantik. In: Dies./Fritz 

Hermanns (Hg.): Begriffsgeschichte und Diskursgeschichte. Methodenfragen 

und Forschungsergebnisse der historischen Semantik. Opladen 1994. S. 10-28. 

S. 14. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


12|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

Untersuchung von Texten wählen kann“24, um Zusammenhänge zu analy-

sieren. Die konkreten Textkorpora bilden Teilmengen der jeweiligen Dis-

kurse.

Dieser linguistische Diskursbegriff liefert zwar notwendige definitori-

sche Kriterien, um den Untersuchungsgegenstand einzugrenzen, ist aber 

nicht hinreichend, um einen Diskurs als gesellschaftliches Phänomen und in 

seiner Prozesshaftigkeit zu erfassen: Sprachliche Äußerungen sind stets an 

ihren Kontext gebunden, und die Aktanten jeder Kommunikationssituation 

handeln unaufhörlich die Machtverhältnisse neu aus. Die Annahme, dass 

Diskurse soziale Produkte und somit immer von Machtstrukturen geprägt 

sind, geht zurück auf die historische Diskurstheorie von Michel Foucault 

(1926-1984).

Bedenken gegenüber dem Diskursbegriff resultieren vor allem daraus, 

dass dieser oft nicht einmal von einzelnen Autorinnen und Autoren – Fou-

cault ist dafür ein Beispiel – einheitlich verwendet wird, geschweige denn 

innerhalb der verschiedenen wissenschaftlichen Disziplinen. Die Produktivi-

tät des Begriffs, die im Zusammenhang der vorliegenden Untersuchung vor 

allem in seinem Potential besteht, gesellschaftliche Strukturen zu entlarven 

und auf die Dimension der Machtverhältnisse zu verweisen, überwiegt aber 

demgegenüber. 

In der Archäologie des Wissens definiert Foucault „Diskurs“ bzw. „dis-

kursive Formation“25 als „Zahl von Aussagen“, die wegen der „Formations-

regeln“, denen sie unterworfen sind, bestimmte Ähnlichkeiten aufweisen. 

Foucault zufolge bilden Diskurse sowohl Instrumente der Machterhaltung 

als auch selbst eine soziale Macht. Er plädiert sogar dafür, 

„[...] nicht mehr – die Diskurse als Gesamtheiten von Zeichen (von bedeutungstra-

genden Elementen, die auf Inhalte oder Repräsentationen verweisen), sondern als 

Praktiken zu behandeln, die systematisch die Gegenstände bilden, von denen sie 

sprechen. Zwar bestehen diese Diskurse aus Zeichen; aber sie benutzen diese Zei-

chen für mehr als nur zur Bezeichnung der Sachen. Dieses mehr macht sie irredu-

zibel auf das Sprechen und die Sprache.“26

24  Friederike Meyer: Diskurstheorie und Literaturgeschichte. Eine systematische 

Reformulierung des Diskursbegriffs von Foucault. In: Lutz Danne-

berg/Friedrich Vollhardt (Hg.): Vom Umgang mit Literatur und Literaturge-

schichte. Positionen und Perspektiven nach der „Theoriedebatte“. Stuttgart 

1992. S. 389-408. S. 390. 

25  Michel Foucault: Archäologie des Wissens. Frankfurt a.M. 1986. S. 58. Vgl. 

die beiden folgenden Zitate ebd. 

26  Michel Foucault: Archäologie des Wissens. A.a.O., S. 74. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EIN VERDECKTER NEXUS|13 

Foucaults Hinweis auf den Beitrag, den Praktiken zur Bedeutungsbildung 

leisten, soll hier aufgegriffen werden, ohne dass allerdings das Verständnis 

von Zeichen als Bedeutungsträgern aufgegeben wird. Foucault hat darauf 

verzichtet, sich auf eine empirisch-methodische Vorgehensweise festzule-

gen. Seine an anderer Stelle vorgenommenen Auseinandersetzungen mit 

dem Bereich der Literatur erfassen weder die spezifische Qualität literari-

scher Texte noch die darin wirkenden Machtmechanismen.27

An diesem Konnex von Literatur und gesellschaftlichen Machtverhält-

nissen schließt die vorliegende Untersuchung an: Innerhalb eines spezifi-

schen Diskurses wird die besondere Position bestimmter ästhetischer Pro-

dukte herausgearbeitet und als Resultat der Formationsregeln des Diskurses 

für diesen Bereich betrachtet. Zwar sollen die Strukturen des sozialen 

Raums und ihre Konsequenzen berücksichtigt werden, der Schwerpunkt 

liegt aber auf der Analyse der literarischen Texte, die „[...] im Anschluß an 

Foucault dann als Bestandteile übergreifender historischer Diskursformatio-

nen [...] verstanden [...] werden.“28 Die heuristische Funktion des Diskurs-

begriffs erweist sich in der Reflexion der Machtverhältnisse, die zwischen 

der deutschen Mehrheitsgesellschaft und ihren Kritikern bestehen. 

Wie lässt sich nun die diskursive Formation „Lyrik nach Auschwitz“ 

näher bestimmen? Durch den staatlich organisierten und legitimierten Mas-

senmord, den Genozid an den europäischen Juden, verschärfte sich nicht nur 

die ästhetische, sondern auch die moralische Relevanz der Sprachkrise der 

Moderne. Was in dem berühmten Chandos-Brief29 von Hugo von Hof-

mannsthal (1874-1929) als ein erkenntniskritisches Problem erscheint, stellt 

sich angesichts der nationalsozialistischen Verbrechen als moralisches Prob-

lem dar, mit dem sich verschiedene Autorinnen und Autoren auch in Versen 

auseinandersetzen. Zu ihnen zählt Bertolt Brecht (1898-1956), der schon 

1939 schrieb: „Was sind das für Zeiten, wo/Ein Gespräch über Bäume fast 

27  Vgl. Simone Winko: Diskursanalyse, Diskursgeschichte. In: Heinz Ludwig 

Arnold/Heinrich Detering (Hg.): Grundzüge der Literaturwissenschaft. Mün-

chen 1996. S. 463-478. 

28  Ute Gerhard/Jürgen Link/Rolf Parr: Diskurs und Diskurstheorien. In: Metzler-

Lexikon Literatur- und Kulturtheorie: Ansätze – Personen – Grundbegriffe. 

Hg. v. Ansgar Nünning. 2., überarb. u. erw. Aufl. Stuttgart/Weimar 2001. S. 

115-117. S. 116. 

29  Vgl. Hugo von Hofmannsthal: Ein Brief. In: Ders.: Sämtliche Werke. Kriti-

sche Ausgabe. Hg. v. Freien Deutschen Hochstift. Bd. XXXI: Erfundene Ge-

spräche und Briefe. Hg. v. Ellen Ritter. Frankfurt a.M. 1991. S. 45-55. S. 48f. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


14|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

ein Verbrechen ist/Weil es ein Schweigen über so viele Untaten ein-

schließt?“30

Den Anstoß zu einer breiten gesellschaftlichen Auseinandersetzung gab 

Theodor W. Adornos (1903-1969) 1949 geschriebener Essay Kulturkritik 

und Gesellschaft, der 1951 erschien. Der darin enthaltene (Teil-)Satz, „nach 

Auschwitz ein Gedicht zu schreiben, ist barbarisch“31, löste eine heftige De-

batte um die politische Verantwortung der Schriftstellerinnen und Schrift-

steller in der Gesellschaft sowie um die Darstellbarkeit des nationalsozialis-

tischen Massenmords aus. Die Antithese zwischen Darstellungsverbot auf 

der einen und Zeugnisgebot auf der anderen Seite schien paradox. 

Adorno stellt in seinem Essay sowohl die „Kultur“ in Frage als auch die 

„Kulturkritik“ als einen Teil von ihr. Dabei verwendet er den Begriff der 

„Kultur“ nicht etwa als Synonym für „Kunst“, sondern bezieht sich allge-

mein auf die Denk- und Lebensweisen, die eine Gemeinschaft von Men-

schen kennzeichnen, einschließlich der Kunst. Aus dem Handeln des Kriti-

kers, dem Verkauf der Kultur als Ware, resultiert Adorno zufolge eine dop-

pelte Vergegenständlichung: „Indem er Kultur zu seinem Gegenstand 

macht, verdinglicht er sie nochmals. Ihr eigener Sinn aber ist die Suspension 

von Vergegenständlichung.“32

Im letzten Absatz des Essays lässt Adorno seine Warnung vor der Ver-

dinglichung des Bewusstseins in der Gegenüberstellung von Kultur und 

Barbarei kulminieren: Das Gedicht als Repräsentant des künstlerisch Ge-

formten, der Individualität und zugleich der Kultur und Auschwitz als Inbe-

griff der Barbarei bildeten den äußersten Gegensatz und gleichzeitig Teil ei-

ner Kultur, denn in Auschwitz habe sich der barbarische Charakter der Kul-

tur offenbart. Kultur enthalte immer schon die Herrschaft über die Natur, die 

in der Barbarei verabsolutiert werde. 

„Je totaler die Gesellschaft, um so verdinglichter auch der Geist und um so parado-

xer sein Beginnen, der Verdinglichung aus eigenem sich zu entwinden. Noch das 

äußerste Bewusstsein vom Verhängnis droht zum Geschwätz zu entarten. Kultur-

kritik findet sich der letzten Stufe der Dialektik von Kultur und Barbarei gegen-

über: nach Auschwitz ein Gedicht zu schreiben, ist barbarisch, und das frisst auch 

die Erkenntnis an, die ausspricht, warum es unmöglich ward, heute Gedichte zu 

schreiben. Der absoluten Verdinglichung, die den Fortschritt des Geistes als eines 

30  Bertolt Brecht: An die Nachgeborenen. In: Ders.: Gesammelte Werke in 20 

Bänden. Bd. 9: Gedichte 2. Werkausgabe Edition Suhrkamp. Frankfurt a.M. 

1967. S. 722-725. S. 723. 

31  Theodor W. Adorno: Kulturkritik und Gesellschaft. In: Ders.: Gesammelte 

Schriften. Bd. 10.1: Kulturkritik und Gesellschaft I. Hg. v. Gretel Adorno/Rolf 

Tiedemann. Frankfurt a.M. 1977. S. 11-30. S. 10. 

32  Theodor W. Adorno: Kulturkritik. A.a.O., S. 15. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EIN VERDECKTER NEXUS|15 

ihrer Elemente voraussetzte und die ihn heute gänzlich auszusaugen sich anschickt, 

ist der kritische Geist nicht gewachsen, solange er bei sich bleibt in selbstgenügsa-

mer Kontemplation.“33

Je mehr der nachfaschistische Staat von Warenproduktionsprozess und Pro-

fitorientierung bestimmt sei, desto „totaler die Gesellschaft“. In einer totalen 

Gesellschaft sei der Mensch weitgehend fremdbestimmt. „[D]er kritische 

Geist“, das Bewusstsein, das selbst einer die Barbarei einschließenden Kul-

tur entstammt, könne dieser nur schwer etwas entgegensetzen. Kulturkritik 

versage, wenn der Maßstab selbst Teil der Kultur sei. Der Essay beschreibt 

die Situation von Kulturkritik – und zugleich von Kunst nach Auschwitz – 

als unauflösbar paradox. 

Adorno bezieht sich noch in der Opposition von „Kultur“ und „Barba-

rei“ auf klassisches Bildungsgut und spiegelt in dieser negativen Bezug-

nahme seine Kritik: Zum einen bezeichnete Homer die Völker, die kein 

Griechisch, sondern für ihn unverständliche Sprachen verwendeten und die 

griechischen Sitten nicht kannten, als „Barbaren“. Zum anderen konstatierte 

Friedrich Schiller, dass der Mensch seinem Menschsein auf verschiedene 

Weisen zuwiderhandeln könnte: „[...] entweder als Wilder, wenn seine Ge-

fühle über seine Grundsätze herrschen; oder als Barbar, wenn seine Grund-

sätze seine Gefühle zerstören.“34

Der Massenmord an den europäischen Juden, für den Auschwitz steht, 

wurde von den Nationalsozialisten in einer modernen Industriegesellschaft

systematisch geplant und durchgeführt. Auschwitz und die Lyrik als Kunst-

form sind Adorno zufolge die beiden Antipoden „auf der letzten Stufe der 

Dialektik von Kultur und Barbarei“, denen die Kulturkritik begegnet. Sich 

angesichts dieser Verbrechen in den ästhetischen Bereich zurückzuziehen, 

füge den überlebenden Opfern weiteres Leid zu und zeige die gesellschaftli-

che Ignoranz und Verachtung gegenüber dem Wert der Unversehrtheit und 

Freiheit des einzelnen, entlarve also die Gesellschaft als barbarische. Aber 

eben diese Erkenntnis der Barbarei werde „angefressen“, also in Zweifel ge-

zogen durch die Tatsache, dass Barbarei und Kultur zusammengehören. 

Das umstrittene Adorno-Zitat propagiert folglich nicht „die Selbstge-

nügsamkeit des Geistes“35, die im Gegenteil das Scheitern des „Geistes“ an-

33  Theodor W. Adorno: Kulturkritik. A.a.O., S. 30. 

34  Friedrich Schiller: Über die ästhetische Erziehung des Menschen in einer Rei-

he von Briefen. In: Ders.: Gesammelte Werke. Sämtliche Werke. 5 Bde. Hg. v. 

Gerhard Fricke/Herbert G. Göpfert. 9. Aufl., Darmstadt 1993. Bd. 5. S. 579. 

Vgl. S. 580. 

35  Vgl. Michael Hofmann: Erzählen nach Auschwitz in Uwe Johnsons Jahresta-

gen. In: Stephan Braese u.a. (Hg.): Deutsche Nachkriegsliteratur. A.a.O., S. 

197-212. S. 199. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


16|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

gesichts der Verdinglichung bedeutete. Umgekehrt fordert Adorno gerade 

die Hinwendung der Kunst zur Welt. „Dialektik schließt auch das Verhältnis 

von Aktion und Kontemplation ein.“36 Das Schreiben von Gedichten „in 

selbstgenügsamer Kontemplation“ sei „barbarisch“, „der kritische Geist“, 

der einer die Barbarei einschließenden Kultur entstammt, könne dieser Kul-

tur nichts entgegensetzen. Aus dieser Aporie biete allein das Bewusstsein 

der gesellschaftlich bedingten, „absoluten Verdinglichung“ des Geistes, 

„vom Verhängnis“, das sich in Auschwitz zeigte, „die Erkenntnis“ ihrer ei-

genen Gebundenheit an diese Kultur selbst, einen in höchstem Maße ge-

fährdeten Ausweg. Es ist „barbarisch“, „nach Auschwitz ein Gedicht zu 

schreiben“, weil der Massenmord an den Juden es moralisch verbiete, so zu 

leben und zu handeln, als habe es ihn nicht gegeben, und sich ästhetischen 

statt politischen Fragen zuzuwenden. An dieser „Erkenntnis“ jedoch nagen 

Zweifel, die daher rühren, dass das größte Grauen und die höchste Kunst 

Teil einer Kultur sind. Adorno weist auf die prekäre Situation hin, in der 

sich „der kritische Geist“ angesichts der Verdinglichung befindet, verheißt 

aber keine Rettung. 

Weder kommt sein Satz einem Verbot gleich, Kunst im Allgemeinen zu 

schaffen oder Gedichte im Besonderen zu schreiben, wie es Adorno wieder-

holt vorgeworfen worden ist37, noch entspricht der Satz einer Aufforderung, 

sich nur noch engagierter Kunst zu widmen. Adorno verkündet hier auch 

keinesfalls das Ende der Kunst und den Triumph des falschen Daseins über 

das richtige. Die Absage an eine selbstgenügsame Haltung der „Versunken-

heit“ fordert ein dialektisches Denken, das im Bewusstsein seiner Unfreiheit 

durch seine Verstrickung mit der Gesellschaft als dem Objekt seines Den-

kens nach Erkenntnis sucht. Zieht man weitere Texte von Adorno hinzu, tritt 

dieser Gedanke – wenn auch nur in der Negation – noch deutlicher hervor: 

„Hitler hat den Menschen im Stande ihrer Unfreiheit einen neuen kategori-

schen Imperativ aufgezwungen: ihr Denken und Handeln so einzurichten, 

dass Auschwitz sich nicht wiederhole, nichts Ähnliches geschehe.“38 Nicht 

nur die Vorstellung von einem autonomen Handeln, sondern auch von ei-

nem Denken, das nicht gesellschaftlich und kulturell situiert wäre, steht so-

mit in Frage – und damit die Möglichkeit der Erkenntnis. 

Der viel zitierte (Teil-)Satz erschließt sich im Kontext als eine provozie-

rende Denkanregung. Adorno wendet sich gegen erstarrte Denkmuster und 

begriffliche Fixierungen. Dabei übt er keine radikale Begriffskritik, sondern 

36  Theodor W. Adorno: Kulturkritik. A.a.O., S. 24. 

37  Diese Interpretation findet sich in Reinhard Baumgart: Literatur für Zeitgenos-

sen. Essays. Frankfurt a.M. 1966. S. 22 sowie in Hans Bender/Michael Krüger: 

Nachbemerkung. In: Dies. (Hg.): Was alles hat Platz in einem Gedicht? Auf-

sätze zur deutschen Lyrik seit 1965. München 1977. S. 213-215. S. 213. 

38  Theodor W. Adorno: Negative Dialektik. Frankfurt a.M. 1970 (1966). S. 356. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EIN VERDECKTER NEXUS|17 

wendet sich gegen bestimmte Funktionsweisen von Begriffen. Das Denken 

in Konstellationen, das unterschiedliche Zusammenfügen von Begriffen und 

ihren Gegenbegriffen als Lösungsweg ist ein Charakteristikum von Adornos 

Denken, das insofern ein dialektisches ist. Dies wird in der Rezeption seiner 

Texte innerhalb des Diskurses um Lyrik nach Auschwitz allerdings oft ver-

nachlässigt und dadurch unsichtbar, obwohl es konstitutiv ist für seine Ar-

gumentation. Das gilt auch für die Distanz zu allem, was sich als Lösung 

präsentiert. Alles muss immer wieder neu auf seine „Normalität“ hin hinter-

fragt werden – und immer wieder im Hinblick auf Auschwitz. Adorno bietet 

in dieser reflexiven Auseinandersetzung keine abschließende Antwort. Der 

einzig mögliche Weg besteht in der unendlichen Denkbewegung. 

Nach Detlev Claussen ist jedoch nicht Adornos brisantes Bild dieser a-

poretischen Situation, die in der Unmöglichkeit der gesellschaftlichen 

Selbstreflexion besteht, verantwortlich für den heftigen Widerspruch, der 

seiner Argumentation begegnete: „Erregt hat aber die Öffentlichkeit nicht 

die unauflösliche Verbindung von rationaler Gesellschaftserkenntnis und 

Auschwitz [...], sondern die Verknüpfung von Auschwitz mit Lyrik.“39 Im 

Unterschied zu Adorno habe sich die Gesellschaft von der Kunst die Ret-

tung der Kultur vor der Barbarei erhofft, zumal von der Lyrik, die „[...] als 

Inbegriff einer kulturellen Antithese zum gesellschaftlichen Sein galt.“40

Diese Position hat eine lange Tradition, die in der Nachkriegszeit von 

Gottfried Benn (1886-1965) repräsentiert wurde. Sein Vortrag Probleme der 

Lyrik in der Universität Marburg am 21. August 1951, der im gleichen Jahr 

wie Adornos Essay erschien, wurde ebenfalls breit rezipiert. Benn, der sich 

um 1933 zeitweilig für den Nationalsozialismus begeistert hatte, beschränkt 

sich darin auf die Frage „der Herstellung eines Gedichtes“41, blendet dabei 

aber trotz des Bezugs auf die Person des genialen Künstlers die Zeitge-

schichte aus. Er plädiert für Artistik als „[...] Versuch der Kunst, innerhalb 

des allgemeinen Verfalls der Inhalte sich selber als Inhalt zu erleben und aus 

diesem Erlebnis einen neuen Stil zu bilden, es ist der Versuch, gegen den 

allgemeinen Nihilismus der Werte eine neue Transzendenz zu setzen: die 

Transzendenz der schöpferischen Lust.“42

39  Detlev Claussen: Nach Auschwitz kein Gedicht? Ist Adornos Diktum übertrie-

ben, überholt und widerlegt? In: Harald Welzer (Hg.): Nationalsozialismus 

und Moderne. Tübingen 1993. S. 240-247. S. 246. 

40  Detlev Claussen: Nach Auschwitz kein Gedicht? A.a.O., S. 246. 

41  Gottfried Benn: Probleme der Lyrik. In: Ders.: Gesammelte Werke. 3 Bde. Bd. 

2: Essays & Aufsätze, Reden & Vorträge, Prosa, Stücke aus dem Nachlaß, 

Szenen. Hg. v. Dieter Wellershoff. Frankfurt a.M. 2003. S. 1058-1096. S. 

1059. 

42  Gottfried Benn: Probleme. A.a.O., S. 1064. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


18|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

Nach Benn ist die Kunst somit unabhängig von moralischen Bewer-

tungskriterien. Adornos diskursmächtige Reflexionen nach dem Zweiten 

Weltkrieg dagegen nehmen konkreten Bezug auf den Massenmord an den 

Juden als Epochenschwelle und verweisen damit auf den moralischen As-

pekt des Diskurses um Lyrik nach Auschwitz. 

Adorno hat seine anfangs interpretierte Sentenz 1962 auf „heitere 

Kunst“ bezogen, ohne sie jedoch darauf zu beschränken: „Der Satz, nach 

Auschwitz lasse kein Gedicht mehr sich schreiben, gilt nicht blank, gewiß 

aber, daß danach, weil es möglich war und bis ins Unabsehbare möglich 

bleibt, keine heitere Kunst mehr vorgestellt werden kann. Objektiv artet sie 

in Zynismus aus, mag immer sie die Güte menschlichen Verstehens sich er-

borgen.“43

Das wurde mehrfach, auch von Domin, als eine „Rücknahme“44 miß-

verstanden. Eine Beschränkung der Forderung, im Bewusstsein von Ausch-

witz zu schreiben, auf eine wie auch immer zu definierende „ernste Litera-

tur“ steht im Widerspruch zu Adornos Texten. Auch „heitere Literatur“ 

muss – und kann – diese Bedingung erfüllen. Terrence Des Pres hat am Bei-

spiel des 1986 in New York erschienenen Comics Maus. A Survivor’s Tale

von Art Spiegelman (geb. 1948) und anderen Texten mit komischen Ele-

menten gezeigt, dass diese den nationalsozialistischen Massenmord ernst 

nehmen, auch wenn Mitleid und Schrecken auf Distanz gehalten werden: 

„The value of the comic approach is that by setting things at a distance it 

permits us a tougher, more active response. We are not wholly, as in trag-

edy’s serious style, compelled to a standstill by the matter we behold.“45

Komik birgt also durchaus auch Chancen und subversives Potential. Des 

Pres kritisiert das Postulat des Ernstes im Umgang mit dem Massenmord 

ebenso wie das der Faktentreue und das der Einzigartigkeit, das ihn außer-

halb der Geschichte stellt, als „Holocaust etiquette“46.

Zynisch wird „heitere Kunst“ tatsächlich nur dann, wenn sie „in selbst-

genügsamer Kontemplation“ verbleibt. Adorno stellt Auschwitz als Er-

kenntnismoment vor. An verschiedenen Orten der Welt wird und wurde ge-

foltert und systematisch gemordet, wie Adorno in Erziehung nach Ausch-

43  Theodor W. Adorno: Ist die Kunst heiter? In: Ders.: Noten zur Literatur. 7. 

Aufl., Frankfurt a.M. 1998 (1974). S. 599-606. S. 603. 

44  Hilde Domin: Wozu Lyrik heute. Lyrik und Gesellschaft. In: WL, S. 11-32. S. 

11. Vgl. Jakob Hessing: Gedichte nach Auschwitz. In: Merkur 11 (1992). S. 

980-992. S. 981; S. 992; Dieter Lamping: Nachwort. In: Ders. (Hg.): Dein a-

schenes Haar Sulamith. Dichtung über den Holocaust. 2. Aufl., München 1993 

(1992). S. 271-298. S. 273. 

45  Terrence Des Pres: Holocaust Laughter? In: Berel Lang (Ed.): Writing and the 

Holocaust. New York/London 1988. S. 216-233. S. 232. 

46  Terrence Des Pres: Holocaust Laughter? A.a.O., S. 218. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EIN VERDECKTER NEXUS|19 

witz47 selbst explizit sagt, doch dieses Verbrechen der Moderne bedeutet ei-

ne Zäsur – ohne dass ihm damit von Adorno ein höherer Sinn zugesprochen 

wird. In seinem Essay Engagement löst Adorno den scheinbaren Wider-

spruch auf: „Den Satz, nach Auschwitz noch Lyrik zu schreiben, sei barba-

risch, möchte ich nicht mildern; negativ ist darin der Impuls ausgesprochen, 

der die engagierte Dichtung beseelt.“48 Von einer Rücknahme des Satzes 

durch Adorno, wie sie zuweilen behauptet wird, kann also keine Rede sein, 

denn der „[...] Impuls besteht darin, dem Grauen standzuhalten.“49

Der Diskurs um Lyrik nach Auschwitz beschränkt sich nicht auf die 

Beiträge Adornos und die Reaktionen darauf, doch werden in diesen Dis-

kussionen zentrale Aspekte des Diskurses deutlich, in dem sich die Positio-

nen für und wider das literarische Sprechen nach dem Holocaust gegenüber-

stehen. Als Argument für die Undarstellbarkeit des Holocaust wird die Un-

zulänglichkeit der Sprache in Bezug auf das Ausmaß des Grauens angeführt, 

gegen das Schweigen sprechen das Recht der Opfer, ihr Leid herauszu-

schreien, die Bedeutung der Erinnerungen von Zeitgenossen und der Trost, 

den Sprache spenden kann. Alle Argumente werden zudem moralisch be-

gründet.

Obwohl Adornos Betrachtungen zum Verhältnis von Kunst und Gesell-

schaft seit den vierziger Jahren erschienen, wurden seine Schriften erst ab 

Mitte der sechziger Jahre intensiv in der literarischen und in der gesamtge-

sellschaftlichen Öffentlichkeit Deutschlands diskutiert.50 Die Debatte radi-

kalisierte sich erneut, als 1968 verschiedene Autorinnen und Autoren im 

Kursbuch 15 vermeintlich den „Tod der Literatur“ verkündeten und Taten 

statt Texte forderten. „Engagement“ gehörte zu den zentralen Begriffen der 

Studentenbewegung. Mit ihr erhielt der Diskurs um Lyrik nach Auschwitz 

neue Relevanz, denn in der Auseinandersetzung mit dem Massenmord wur-

de auch die Frage nach den Bedingungen und Möglichkeiten von Kunst, 

insbesondere von Literatur, neu diskutiert. Das Prinzip des l’art pour l’art 

einerseits und des Engagements andererseits schienen mögliche Wege von 

Lyrik zu weisen. Hermann Korte ordnet das l’art pour l’art als eine Tendenz 

47  Theodor W. Adorno: Erziehung nach Auschwitz. In: Ders.: Gesammelte 

Schriften. Bd. 10.2: Kulturkritik und Gesellschaft. Hg. v. Gretel Adorno/Rolf 

Tiedemann. Frankfurt a.M. 1977. S. 674-690. 

48  Theodor W. Adorno: Engagement (erstmals als Vortrag, gehalten im Radio 

Bremen, 28. März 1962). In: Ders.: Noten zur Literatur. A.a.O., S. 409-430. S. 

422.

49  Jörn Ahrens: Der Rückfall hat stattgefunden. Kritische Theorie der Gesell-

schaft nach Auschwitz. In: Dirk Auer/Thorsten Bonacker/Stefan Müller-

Doohm (Hg.): Die Gesellschaftstheorie Adornos. Themen und Grundbegriffe. 

Darmstadt 1998. S. 41-60. S. 51. 

50  Vgl. Stephan Braese: Die andere Erinnerung. A.a.O., S. 25f. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


20|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

ein, deren autonomes Selbstverständnis die Hoffnung und die Hoffnungslo-

sigkeit der Lyrik nach Auschwitz zeige, auch im Erinnern Virulenz für die 

Gegenwart zu besitzen.51

Der Diskurs um Lyrik nach Auschwitz dauert bis heute an, und Adornos 

Satz wurde zu einer „Projektionsfläche unterschiedlicher Deutungen und 

Bewertungen im Kontext einer Problematisierung der Darstellbarkeit“52,

wie die Publikationen zum 100. Geburtstag Adornos im Jahre 2003 erneut 

zeigten. Die Ursache ihrer gesellschaftlichen Präsenz, die durch den Wandel 

der Informations- und Kommunikationstechnologien und die gewachsene 

Bedeutung der modernen Massenmedien mit fortschreitendem zeitlichen 

Abstand verstärkt wird, liegt in der Singularität des Verbrechens. Denn „[...] 

es bleibt die keineswegs überholte, unüberholbare Frage: Was heißt: NACH 

Auschwitz?“53

Zum Diskurs um Lyrik nach Auschwitz zählen hier alle Texte, die – un-

abhängig von ihrer Gattungszugehörigkeit – „nach Auschwitz“ als Grenze 

reflektieren und deshalb eine politische Disposition besitzen.54 Ziel ist es, 

die Bedeutung von Domins lyrischem Werk innerhalb dieses Diskurses 

nachzuweisen. Die gewählte Bezeichnung des Diskurses um Lyrik nach 

Auschwitz ist nicht als formale Beschränkung auf die Gattung Lyrik oder 

als inhaltliche Beschränkung auf Texte über Auschwitz zu verstehen, son-

dern greift einen Topos auf. Der Diskurs um Lyrik nach Auschwitz verweist 

direkt auf Adornos berühmtes Diktum und damit zum einen auf die 1951 

beginnende Debatte um die Konsequenzen der Shoah für die Kunst, zum 

anderen auf den Doppelcharakter von Kunst als Ausdruck ihrer Autonomie 

und ihrer gesellschaftlichen Bedingtheit durch die Wechselbeziehung von 

Text und Kontext. 

Letzteres ist ein Aspekt, der auch in Domins poetologischen Texten eine 

zentrale Stellung einnimmt. Die Frage nach den Bedingungen und Möglich-

keiten des Sprechens bildet den Ausgangspunkt der Poetologie, die Hilde 

Domin explizit und implizit in ihrem literarischen Werk formuliert hat. Die 

vorliegende Arbeit geht dieser Frage nach, indem sie sie als Teil des Diskur-

ses um Lyrik nach Auschwitz auffasst und untersucht, welche Bedeutung 

Domins literarischen Texten darin zukommt. 

Die Problematik, dass „Auschwitz“, der Name der bei Krakau gelege-

nen Stadt O wieçim, in der sich das größte nationalsozialistische Konzentra-

51  Vgl. Hermann Korte: „Es ist in aller Trauer der tiefste Hang zur Sprachlosig-

keit“. Der Holocaust in der Lyrik nach 1945. In: Text und Kritik 144: Literatur 

und Holocaust. Hg. v. Heinz Ludwig Arnold. München 1999. S. 25-47. 

52  Stefan Krankenhagen: Auschwitz darstellen. A.a.O., S. 83. 

53  Burkhardt Lindner: Was heißt: Nach Auschwitz? A.a.O., S. 297. 

54  Vgl. Stephan Braese/Holger Gehle: Literaturwissenschaft und Literaturge-

schichte nach dem Holocaust. In: Text und Kritik 144. A.a.O., S. 79-95. S. 79. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EIN VERDECKTER NEXUS|21 

tions- und Vernichtungslager befand, zunehmend als Schlagwort verwendet 

wird, das eben diese Singularität des bürokratisch organisierten Massen-

mords an den Juden verdeckt, ist auch von der literaturwissenschaftlichen 

Forschung mehrfach aufgegriffen worden.55 Das Metonym etablierte sich 

erst rund 15 Jahre nach Kriegsende und diente Norbert Frei zufolge dem 

Versuch, den Genozid sprachlich zu fassen: „Der Prägung des Begriffs 

Auschwitz um 1960 ging mit der Periode der unmittelbaren Besatzungsherr-

schaft und der ersten Dekade der Bundesrepublik eine gleichsam begriffslo-

se Phase voraus.“56

Seit den siebziger Jahren ersetzte vor allem im US-amerikanischen Dis-

kurs der Begriff „Holocaust“ den Begriff „Auschwitz“. Frei konstatiert für 

1960, den Beginn des Eichmann-Prozesses, bzw. 1979, also für die Jahre 

nach der Ausstrahlung der US-amerikanischen Fernsehserie Holocaust von 

Marvin Chomsky in Deutschland, die in den USA bereits 1978 zu sehen 

gewesen war, eine schlagartige Popularisierung der Begriffe parallel zu den 

Einschnitten in Geschichtswissenschaft und Öffentlichkeit. Mehr als 40 

Prozent der deutschen Fernsehzuschauer – ca. 15 Millionen Menschen – sa-

hen die Sendung, die im WDR abends von 21 bis 24 Uhr lief.57 Weitere fil-

mische Darstellungen des Massenmords setzten diese Entwicklung in den 

folgenden Jahren fort.58

Der Begriff „Holocaust“ ist ebenfalls umstritten, auch wenn er sich nach 

seiner Verwendung in Raul Hilbergs Standardwerk The Destruction of the 

European Jews, das 1961 in Chicago erschien, wissenschaftlich durchsetz-

te.59 Die Problematik des Begriffs, der „Ganzopfer“ oder „Brandopfer“ be-

55  Vgl. Raimar Zons: Die Einsamkeit des Gedichts. In: Aleida und Jan Assmann 

(Hg.): Einsamkeit. Archäologie der literarischen Kommunikation IV. Mün-

chen 2000. S. 297-310; Burkhardt Lindner: Was heißt: Nach Auschwitz? A-

dornos Datum. In: Stephan Braese/Holger Gehle/Doron Kiesel/Hanno Loewy 

(Hg.): Deutsche Nachkriegsliteratur und der Holocaust. Frankfurt a.M. 1998. 

S. 283-300; Birgit R. Erdle: Bachmann und Celan treffen Nelly Sachs. Spuren 

des Ereignisses in den Texten. In: Bernhard Böschenstein/Sigrid Weigel (Hg.): 

Ingeborg Bachmann und Paul Celan. Poetische Korrespondenzen. Frankfurt 

a.M. 1997. S. 85-115. 

56  Norbert Frei: Auschwitz und Holocaust. Begriff und Historiographie. In: Han-

no Loewy (Hg.): Holocaust. A.a.O., S. 101-109. S. 102. 

57  Vgl. Andrei S. Markovits/Beth Simone Noveck: West Germany. In: David S. 

Wyman (Ed.): The World reacts to the Holocaust. Baltimore/London 1996. S. 

391-446. 

58  Vgl. Martina Thiele: Publizistische Kontroversen über den Holocaust im Film. 

Göttingen 2000. 

59  Vgl. Raul Hilberg: Die Vernichtung der europäischen Juden. Frankfurt a.M. 

1994 (Berlin 1982). S. 1122. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


22|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

deutet, als euphemistisches und distanzierendes Fremdwort und als Miss-

brauch eines sakralen Terminus für die Benennung des nationalsozialisti-

schen Massenmords an den Juden ist vielfach dargelegt worden.60

Dasselbe gilt für das hebräische Wort „Shoah“ (auch „Schoa“ oder 

„Schoah“), das „Vernichtung“, „Katastrophe“ oder „Heimsuchung“ bedeu-

tet. Es ist die offizielle Bezeichnung des Staates Israel für das Verbrechen. 

Ihre Verwendung durch Deutsche könnte zum einen als eine unzulässige 

Aneignung der Sprache der Opfer betrachtet werden. Das Wort stellt zum 

anderen den Massenmord in das Kontinuitätsgefüge jüdischer Geschichte: 

„‚Shoah‘ wurde in der hebräischen Bibel wiederholt verwendet, um Bestra-

fungen zu beschreiben, mit denen Gott die Juden bedachte – kaum eine an-

nehmbare Konnotation.“61 Da die Bezeichnungen inzwischen gleicherma-

ßen von Massenmedien vermittelt sind, wird hier nicht zwischen den Begrif-

fen differenziert, auch wenn sie zunächst für unterschiedliche Geschichts-

bilder stehen.62

Domin gehörte unmittelbar nach 1945 nicht zu den diskursbestimmen-

den Dichterinnen und Dichtern der deutschen Literaturlandschaft. Sie publi-

zierte erst seit Mitte der fünfziger Jahre und zunächst auch nur vereinzelt 

Gedichte in literarischen Zeitschriften. Ihre frühen Beiträge zum Diskurs um 

Lyrik nach Auschwitz, die im Exil entstanden, waren noch nicht Teil von 

60  Vgl. Zeev Garber/Bruce Zuckermann: Why do they call the Holocaust ‚The 

Holocaust‘: An inquiry into the psychology of labels. In: Modern Judaism. 

Vol. 9, No. 2, 1989. S. 202; Lutz Niethammer: Erinnerungsgebot und Erfah-

rungsgeschichte. Institutionalisierungen im kollektiven Gedächtnis. In: Hanno 

Loewy (Hg.): Holocaust: Die Grenzen des Verstehens. Eine Debatte über die 

Besetzung der Geschichte. Reinbek bei Hamburg 1992. S. 21-41. S. 24; Ger-

hard Bauer/Günter Holtz: Nelly Sachs und Paul Celan. Die lyrische Rede von 

dem Verbrechen, dem keiner entkommt. In: Manuel Koeppen (Hg.): Kunst 

und Literatur nach Auschwitz. Berlin 1993. S. 39-55; Gerhard Lauer: Erinne-

rungsverhandlungen. Kollektives Gedächtnis und Literatur fünfzig Jahre nach 

der Vernichtung der europäischen Juden. In: DVjS. 73 (1999). Sonderheft. S. 

215-245; Peter Klemm/Helmut Ruppel: Begriffe und Namen – Versuche, ein 

Geschehen zu fassen, das nicht faßbar ist. Auschwitz – Holocaust – Schoa – 

Churban. In: Albrecht Lohrbächer/Helmut Ruppel/Ingrid Schmidt/Jörg Thier-

felder (Hg.): Schoa. Schweigen ist unmöglich. Erinnern, Lernen, Gedenken. 

Stuttgart/Berlin/Köln 1999. S. 144-146. 

61  Vgl. Peter Novick: Nach dem Holocaust. Der Umgang mit dem Massenmord. 

Stuttgart/München 2001 (Boston/New York 1999). S. 179. 

62  Vgl. Stefan Krankenhagen: Auschwitz darstellen. Ästhetische Positionen zwi-

schen Adorno, Spielberg und Walser Köln/Weimar/Wien 2001. S. 8. Auf An-

führungszeichen, die andernorts eine Distanzierung anzeigen, wird aus eben 

diesen Gründen verzichtet, sofern nicht eben der Begriff selbst verhandelt wird 

oder es sich um ein Zitat handelt. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EIN VERDECKTER NEXUS|23 

Gesprächen oder Auseinandersetzungen zwischen Schriftstellerinnen und 

Schriftstellern oder anderen Intellektuellen. Dies änderte sich mit dem Er-

scheinen ihres ersten Gedichtbandes 1959, als ihre Lyrik in der Öffentlich-

keit deutlicher wahrgenommen wurde. Zudem bezog sie seit den sechziger 

Jahren nicht mehr nur in Gedichten Position, sondern auch in Reden und Es-

says.

Die Betrachtung von Domins Werk als Teil des Diskurses um Lyrik 

nach Auschwitz eröffnet einen neuen Blickwinkel auf den Diskurs, der es 

erstens erlaubt, wichtige Aspekte des Umgangs der deutschen Öffentlichkeit 

mit der Geschichte zu betrachten. Das gilt für die verspätete gesellschaftli-

che Auseinandersetzung mit dem „Zivilisationsbruch Auschwitz“63 und A-

dornos kritische Betrachtungen von Kunst und Kultur unter dem Eindruck 

des nationalsozialistischen Massenmords, die späte Anerkennung des Exils 

und die erst vor wenigen Jahren begonnene wissenschaftliche Auseinander-

setzung mit der Remigration. Zweitens verdeutlicht diese Perspektive, dass 

sich nach Auschwitz bei deutschen Schriftstellerinnen und Schriftstellern 

spezifische Aspekte der Sprachkrise sowie des dichterischen Selbstver-

ständnisses zeigen: Das verkürzte Adorno-Zitat provoziert bis heute Reakti-

onen und wurde für Autorinnen und Autoren zum wichtigen Bezugspunkt 

ihrer poetologischen Überlegungen. Domin selbst sprach von Adornos Satz 

als von einer „abgeleierten und unhaltbaren These“64 und führte das Er-

scheinen von Paul Celans (1920-1970) Gedichtband Mohn und Gedächtnis

1952 als Beleg dafür an. 

Dieser neue Blickwinkel lässt die Reflektiertheit und die weitreichende 

Relevanz ihrer Positionen innerhalb des Diskurses um Lyrik nach Ausch-

witz deutlich werden, wodurch sie als intellektuelle und politisch engagierte 

Dichterin profiliert wird. Eine wesentliche Rolle spielt dabei ihre Auseinan-

dersetzung mit den Themen Exil und Remigration im Zusammenhang des 

Diskurses. Die vorliegende Arbeit soll Spuren der – nicht kulturellen, aber 

reflektierten – Zäsur von Auschwitz in Domins literarischen Verfahren 

nachweisen und so zeigen, wie Domin in ihrer Lyrik das nach Jochen Vogt 

von Adorno geforderte „paradoxe Eingedenken“65 einlöst. Dieses Anliegen 

deutet sich bereits im Titel „das Dennoch jedes Buchstabens“. Hilde Do-

mins Gedichte im Diskurs um Lyrik nach Auschwitz an, der das Gedicht 

63  Dan Diner: Zivilisationsbruch: Denken nach Auschwitz. Frankfurt a.M. 1988. 

64  Hilde Domin: Zerstöret nicht das Weltall der Worte. In: Marcel Reich-Ranicki 

(Hg.): Frauen dichten anders. 181 Gedichte mit Interpretationen. Frankfurt 

a.M./Leipzig 1998. S. 214-216. S. 215. 

65  Jochen Vogt: Er fehlt, er fehlte, er hat gefehlt... Ein Rückblick auf die soge-

nannten Väterbücher. In: Stephan Braese u.a. (Hg.): Deutsche Nachkriegslite-

ratur. A.a.O., S. 385-399. S. 397. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


24|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

Drei Arten Gedichte aufzuschreiben (GG 333-336) zitiert. „Dennoch“ wur-

de zu Domins Motto.66

Die literaturwissenschaftliche Forschung hat bislang noch nicht ange-

messen gewürdigt, dass Domins lyrisches Werk zentrale Positionen der 

zeitgenössischen literarischen und theoretischen Debatten umfasst. Der von 

Wilfried Barner herausgegebene Band „Geschichte der deutschen Literatur 

von 1945 bis zur Gegenwart“ widmet Domin gerade mal eine halbe Seite 

und stellt sie nur als Lyrikerin vor.67 Wie sehr die Relevanz etwa ihrer lite-

raturtheoretischen Überlegungen unterschätzt wird, belegt Hermann Kortes 

Formulierung, Domins Wozu Lyrik heute sei ein „gutgemeinter, aber an-

strengend defensiver Versuch“68, Literatur gegen den Vorwurf der Überflüs-

sigkeit zu verteidigen. Dabei legte Domin ihre Poetologie explizit aus Au-

torperspektive vor. Zudem übersieht Korte den politischen Gehalt von Do-

mins Position, der durchaus Sprengkraft in Bezug auf den Umgang mit Er-

innerung an den Nationalsozialismus und seiner Historisierung besitzt. 

Die vorliegende Arbeit verortet sich in einem vielfältigen Forschungs-

feld. Zu den wichtigen Kontexten gehören Exil und Remigration. Auch 

wenn Domin erst in den fünfziger Jahren zu schreiben begonnen hat, ist ihr 

Werk in weiten Teilen der Exilliteratur zuzuordnen. Diese Einordnung folgt 

Egon Schwarz’ Vorschlag von 1973, „[...] als Exil-Literatur nur solche 

Werke gelten zu lassen, die sich bewußt mit dem Exil, seinen Ursachen, Be-

dingungen und Konsequenzen auseinandersetzen oder diese Erscheinungen 

unbewußt in einer signifikanten Weise spiegeln.“69 Damit übereinstimmend 

plädiert Wolfgang Emmerich für einen weiten Gattungsbegriff, der auch die 

66  Vgl. FAZ-Fragebogen in: Frankfurter Allgemeine Magazin H. 123, 

09.07.1982. Zit. n. der Stadt- und Universitätsbibliothek Frankfurt am Main 

(Hg.): Hilde Domin. Begleitheft zur Ausstellung der Stadt- und Universitäts-

bibliothek Frankfurt am Main. 12. Januar bis 27. Februar 1988. Frankfurt a.M. 

1988. S. 21. 

67  Vgl. die von Alexander von Bormann verfassten Kapitel über Lyrik in Wil-

fried Barner/Alexander von Bormann/Manfred Durzak/Anne Hart-

mann/Manfred Karnick/Thomas Koebner/Lothar Köhn/Jürgen Schröder: Ge-

schichte der deutschen Literatur von 1945 bis zur Gegenwart. München 1994. 

S. 241. 

68  Hermann Korte: Geschichte der deutschen Lyrik seit 1945. Stuttgart 1989. S. 

145.

69  Egon Schwarz: Was ist und zu welchem Ende studieren wir Exilliteratur? In: 

Peter Uwe Hohendahl/Egon Schwarz (Hg.): Exil und Innere Emigration. Bd. 

2. Frankfurt a.M. 1973. S. 155-164. S. 158. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EIN VERDECKTER NEXUS|25 

nach 1945 entstandene, „zeitverschobene Exilliteratur“70 erfassen müsse, 

einschließlich der nicht-deutschsprachigen Texte. 

Wolfgang Emmerich hat darüber hinaus auf die ästhetische Heterogeni-

tät der Exillyrik hingewiesen: „‚Exillyrik‘ gibt es als Gesamtphänomen 

wohl nach Maßgabe der gemeinsamen Lebensform, aus der sie erwächst, 

und unter dem Aspekt des allgemeinen Traumas, das der Faschismus ge-

zeugt hat – also existenziell und thematisch, nicht hingegen ästhetisch.“71

Dasselbe gilt für die Literatur der Remigration, die von der Literaturwissen-

schaft wegen der personellen Identität der Autorinnen und Autoren über-

wiegend innerhalb der Exilforschung untersucht wird. 

Die Auseinandersetzung mit der Exilliteratur begann in Westdeutsch-

land erst spät, denn es „[...] existierte nach 1945 und während des Kalten 

Krieges in der Bundesrepublik kein Lesepublikum für Exiltexte.“72 Die Wi-

derstände, die den Remigranten nach 1945 begegneten, waren groß, wie 

Claus-Dieter Krohn und Axel Schildt belegen.73 Sven Papcke analysierte 

1991, wie sich in der jungen Bundesrepublik Exil und Remigration als öf-

fentliches Ärgernis darstellten: 

„Vor dem Krieg wurden die Exilanten von der Welt nicht ernst genommen, weil 

von den Aufnahmeländern weiterhin gute Beziehungen zu Deutschland gesucht 

wurden. Während des Krieges warnte das Exil vergeblich vor den gefährlichen 

Folgen einer Kollektivschuldthese. Nach dem Krieg stießen ihre Änderungsvor-

schläge wieder auf den erbitterten Widerstand der Hiergebliebenen, was um so 

leichter möglich schien, weil man diese Gruppe einfach mit den Besatzungsmäch-

ten in einen Topf warf.“74

70  Wolfgang Emmerich: Exillyrik nach 1945. In: Jörg Thunecke (Hg.): Deutsch-

sprachige Exillyrik. A.a.O., S. 357-379. S. 361. 

71  Wolfgang Emmerich: Einleitung. In: Ders./Susanne Heil (Hg.): Lyrik des E-

xils. Bio-bibliograph. erg. Ausg., Stuttgart 1997. S. 21-77. S. 67. 

72  Gabriele Mittag: Erinnern, Schreiben, Überliefern. Über autobiographisches 

Schreiben deutscher und deutsch-jüdischer Frauen. In: Exilforschung. Ein in-

ternationales Jahrbuch. Bd. 11: Frauen und Exil. Hg. v. Claus-Dieter Krohn. 

München 1993. S. 53-67. S. 59. Da Domin in die Bundesrepublik zurückkehr-

te und in ihrem Werk die Problematik des politisch geteilten Deutschlands 

keine Rolle spielt, kann die Entwicklung in der DDR hier ausgeblendet blei-

ben.

73  Vgl. Claus-Dieter Krohn/Axel Schildt (Hg.): Zwischen den Stühlen? Remig-

ranten und Remigration in der deutschen Medienöffentlichkeit der Nach-

kriegszeit. Hamburg 2002. 

74  Sven Papcke: Exil und Remigration als öffentliches Ärgernis. Zur Soziologie 

eines Tabus. In: Exilforschung. Ein internationales Jahrbuch. Bd. 9: Exil und 

Remigration. Hg. v. Claus-Dieter Krohn. München 1991. S. 9-24. S. 22. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


26|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

Die Remigranten hätten mit der Rückwanderung eine Anpassungsleistung 

erbringen müssen, bei der zudem die Exilerfahrung immer präsent gewesen 

sei. Auf diese Schwierigkeiten hat auch Marita Krauss hingewiesen: „Die-

sen Blick des Fremden, den Blick von außen [...] verloren viele Rückkehrer 

ihr ganzes Leben lang nicht mehr. Das selbstverständliche Heimatgefühl 

war ihnen abhanden gekommen.“75 Axel Schildt bestreitet gar die Möglich-

keit einer Remigration im strengen Sinne, „weil die Heimat, in die aus dem 

Exil zurückgekehrt werden konnte, sich stark verändert hatte“76.

Eine Aufwertung des Exils findet Sven Papcke zufolge seit den siebzi-

ger Jahren statt, die der Remigration stehe jedoch noch weitgehend aus. Bis 

heute sei die „bereits 1933 vollzogene Spaltung der deutschen Kulturnation 

eigentlich noch nicht wieder behoben“77. Papcke kommt zu dem Schluss: 

„Remigranten spielen in Politik und Wissenschaft der Bundesrepublik 

Deutschland eine wichtige Rolle, sicherlich, aber eben nicht als richtungs-

weisende Mitbürger, sondern bestenfalls wie alle übrigen als Getriebene des 

Zeitgeistes.“78 Dazu lässt sich einschränkend anmerken, dass sie als Schrift-

stellerinnen und Schriftsteller – falls sie noch publizierten – immerhin einen 

gewissen Vorsprung an öffentlicher Aufmerksamkeit besaßen. Dennoch 

wurde die Bundesrepublik „nicht ihr Staat“79.

Für die dreißiger Jahre lässt sich „von einer umfassenden Moralisierung 

der Schriftstellerrolle“80 sprechen, die bereits damals in den Debatten der 

Exilzeitschriften diskutiert wurde. Manfred Durzak lokalisiert den Höhe-

punkt der Exilforschung in den siebziger Jahren und verweist auf deren von 

Anfang an bestehendes Problem, das moralische Anliegen der Texte zu 

würdigen und den kritischen Blick auf ohne deren literarische Qualitäten 

beizubehalten.81 Dieses Dilemma ist in der mehrdimensionalen Zielsetzung 

75  Marita Krauss: Heimkehr in ein fremdes Land. Geschichte der Remigration 

nach 1945. München 2001. S. 7. 

76  Axel Schildt: Reise zurück aus der Zukunft. Beiträge von intellektuellen USA-

Remigranten zur atlantischen Allianz, zum westdeutschen Amerikabild und 

zur ‚Amerikanisierung‘ in den fünfziger Jahren. In: Exilforschung. Ein interna-

tionales Jahrbuch. Bd. 9. A.a.O., S. 25-45. S. 25. 

77  Sven Papcke: Exil und Remigration. A.a.O., S. 13. 

78  Sven Papcke: Exil und Remigration. A.a.O., S. 22. 

79  Vgl. Peter Mertz: Und das wurde nicht ihr Staat. Erfahrungen emigrierter 

Schriftsteller mit Westdeutschland. München 1985. 

80  Helmut Peitsch: ‚Das Politische zur Natur werden lassen‘: Vom Umgang mit 

dem Vorwurf der ‚Tendenz‘ in der Exilliteratur. In: Helga Schreckenberger 

(Hg.): Ästhetiken des Exils. Amsterdam 2003. S. 15-36. S. 30. 

81  Vgl. Manfred Durzak: „Der Worte Wunden“. Sprachnot und Sprachkrise im 

Exilgedicht. In: Jörg Thunecke (Hg.): Deutschsprachige Exillyrik. A.a.O., S. 

15-24. S. 19. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EIN VERDECKTER NEXUS|27 

der Exilforschung und der Literaturwissenschaft begründet. Guy Stern kriti-

sierte 1985 die germanistischen Arbeiten zur Exilliteratur, denen es an der 

Auseinandersetzung mit ästhetischen Aspekten mangele und die einer mora-

lisch-engagierten Perspektive auf die Texte als Zeitdokumente folgten.82

Doch auch die literarischen Bewertungskriterien, die vorgeben, neutral 

zu sein, lohnt es zu hinterfragen. Dies zeigen insbesondere die Arbeiten von 

Stephan Braese. In seinem Aufsatz Nach-Exil83, der sich mit dem von Re-

migranten beschriebenen Gefühl und der faktischen Situation der Heimatlo-

sigkeit in der Fremde auseinandersetzt, bezeichnet Braese die Rückkehr der 

Literatur als gescheitert. Grund dafür sei der „Versuch des westdeutschen 

Literaturbetriebs, die Lektüre-Zugänge zur im Nach-Exil verrichteten litera-

rischen Arbeit jüdischer Autoren einer spezifischen Konditionierung zu un-

terwerfen“84. Zwei Bedingungen für eine Akzeptanz seien wesentlich gewe-

sen, erstens die Rückkehr nach Deutschland mit der psychischen Nähe zu 

den individuellen Gefährdungen im Rahmen der nationalsozialistischen 

Vernichtungspolitik an den europäischen Juden, zweitens der Eintritt in den 

westdeutschen Literaturbetrieb, der die Ausblendung jüdischer Identität und 

spezifischer Erfahrungen im nationalsozialistischen Deutschland und im E-

xil verlangt habe. Inwieweit dies auch auf Domin zutrifft, soll die vorlie-

gende Arbeit zeigen. 

Bisher liegen immerhin fünf Dissertationen zu Domins Werk vor, die 

allesamt ihre Lyrik zum Gegenstand haben und zum Teil auch ihre Poetolo-

gie untersuchen. Keine davon analysiert jedoch die Beziehungen zum Dis-

kurs um Lyrik nach Auschwitz und deren Vielschichtigkeit. Die Arbeiten 

unterscheiden sich methodisch und hinsichtlich der Tragfähigkeit der Er-

gebnisse stark voneinander. 1979 erschien die erste umfangreichere Unter-

suchung zum Werk Hilde Domins, Dagmar C. Sterns From Exile to Ideal.

Stern leistet mit ihrer Überblicksdarstellung eine Pionierarbeit, deren Ver-

dienst jedoch durch eine Lesart der Gedichte geschmälert wird, die die Per-

son der Autorin in den Vordergrund stellt und die formale Analyse vernach-

lässigt. Für ihr abschließendes Urteil, Domin sei eine unpolitische Autorin, 

die ihre utilitaristischen wie ihre utopischen Ziele verfehle, bleibt Stern den 

82  Vgl. Guy Stern: Prologomena zu einer Typologie der Exilliteratur. In: Alexan-

der Stephan/Hans Wagener (Hg.): Schreiben im Exil. Zur Ästhetik der deut-

schen Exilliteratur 1933-1945. Bonn 1985. S. 1-17. 

83  Stephan Braese: Nach-Exil. Zu einem Entstehungsort westdeutscher Nach-

kriegsliteratur. In: Exilforschung. Ein internationales Jahrbuch. Bd. 19: Jüdi-

sche Emigration zwischen Assimilation und Verfolgung, Akkulturation und 

jüdischer Identität. Hg. v. Claus-Dieter Krohn. München 2001. S. 227-253. S. 

233.

84  Stephan Braese: Nach-Exil. A.a.O., S. 234. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


28|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

Nachweis schuldig.85 Sie übersieht das politische Potential von Domins Per-

spektive auf die deutsche Auseinandersetzung mit der Geschichte des Nati-

onalsozialismus und des Exils sowie der Erinnerung daran und deren vor-

herrschenden Deutungsmustern. 

Irmgard Hammers fordert in ihrer 1984 erschienenen Dissertation Dich-

tungstheoretische Reflexion und künstlerische Verwirklichung eine getrenn-

te Untersuchung der Lyrik Domins und der erst in einer späteren Phase ent-

standenen Poetik: „Eine Poetik ist [...] immer ein eigenständiges Werk. 

Deshalb scheint es nicht sinnvoll, das theoretisch-ästhetische Konzept der 

Autorin zur Interpretation der Lyrik heranzuziehen [...].“86 Tatsächlich sollte 

nicht vorschnell von einer Kongruenz der poetologischen Schriften und Ge-

dichte ausgegangen werden, auch wegen der abweichenden Entstehungszei-

ten, doch verlangt dieser Aspekt eine Prüfung, da Domin selbst die Un-

trennbarkeit von Werk und Theorie konstatiert hat und in ihren poetologi-

schen Texten wiederholt eigene Gedichte zur Verdeutlichung ihrer Reflexi-

onen anführt.87 Entgegen den von ihrem Dissertationstitel geweckten Erwar-

tungen beschränkt Hammers sich auf Kommentare zu den Versen Domins, 

die zuweilen aus nur einem einzigen Satz bestehen.88 Im Unterschied dazu 

erlauben es präzise Gedichtinterpretationen durchaus, aus der Gegenüber-

stellung von Werk und Poetik Schlüsse über deren Verhältnis zu ziehen. 

Daraus ergibt sich die Notwendigkeit detaillierter formaler Analysen, die 

Parallelen und Widersprüche erkennbar werden lassen. 

Elfe Vallaster veröffentlichte 1994 eine Überarbeitung ihrer Dissertati-

on von 1987 über Domins lyrische Entwicklung von Liebes- zu Rückkehr-

gedichten.89 Beide Fassungen bestehen im Wesentlichen aus chronologisch 

geordneten Gedichtinterpretationen, ohne dass deren Ergebnisse jedoch in 

ihren jeweiligen historischen Kontext mit den spezifischen Entstehungsbe-

dingungen eingeordnet werden. Die Darstellung suggeriert damit eine zeitli-

che Folge von Themen und Motiven, die tatsächlich bereits gleichzeitig in 

Domins Werk auftreten. 

85  Dagmar C. Stern: Hilde Domin. From Exile to Ideal. Bern 1979. S. 89. 

86  Irmgard Hammers: Hilde Domin: Dichtungstheoretische Reflexion und künst-

lerische Verwirklichung. Köln 1984. 

87  Vgl. Hilde Domin: Lyriktheorie - Interpretation - Wertung. Eine Abgrenzung 

handwerklicher Zuständigkeiten. In: WL, S. 147-155. S. 148; Hilde Domin: 

Wozu Lyrik heute. A.a.O., S. 14; 16; 22. 

88  Siehe z.B. den Satz zu Domins Gedicht „Lyrik“. Irmgard Hammers: Hilde 

Domin. A.a.O., S. 54. 

89  Elfe Vallaster: „Ein Zimmer in der Luft“: Liebe, Exil, Rückkehr und Wort-

Vertrauen. Hilde Domins lyrischer Entwicklungsweg und Interpretationszu-

gänge. New York 1994. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EIN VERDECKTER NEXUS|29 

Michael Braun zeigt 1993 in seiner einschlägigen Dissertation Exil und 

Engagement die historische und ästhetische Bedeutung der Exil- und Rück-

kehrgedichte als Zeugnisse der Entfremdung sowie die Appellstruktur in der 

Lyrik und die dahinterstehende Poetik Domins. Er konstatiert eine literari-

sche Entwicklung, indem er Domins Werk in den Bereich „Exil und Rück-

kehr“ einerseits und „Autonomie und Engagement“ andererseits einteilt.90

Gegen ein solche Zweiteilung von Domins Werks in eine Zeit vor und eine 

Zeit nach 1961 sprechen jedoch formale Kontinuitäten und der von der vor-

liegenden Arbeit erbrachte Nachweis, dass alle diese Aspekte in jedem ihrer 

Gedichtbände präsent sind. 

Phasen in Domins Werk lassen sich höchstens hinsichtlich ihrer Produk-

tion ausmachen, wie Elsbeth Pulver 1993 feststellte: Domin schrieb in den 

fünfziger und sechziger Jahren viele Gedichte, in den sechziger Jahren er-

gänzten essayistische Arbeiten ihre poetologischen Reflexionen, in den 

siebziger und achtziger Jahren entstehen zentrale, meist autobiographische 

Essays, und seitdem dominieren Sammeln und Ordnen, Deutung und Rück-

schau Domins Arbeit.91 Von den bisher vorliegenden Dissertationen ist eine 

ausführliche Auseinandersetzung mit der Rezeption von Domins literari-

schem Werk durch die zeitgenössischen Feuilletons bereits geleistet worden, 

so dass hier auf eine neuerliche Darstellung verzichtet werden kann. 

Die neueste Monografie zu Domins lyrischem Werk erschien 2000 und 

stammt von Jianguang Wu.92 Die Dissertation Das lyrische Werk Hilde Do-

mins im Kontext der deutschen Literatur nach 1945 löst jedoch nicht ein, 

was der Titel ankündigt. Wu bleibt in seiner Untersuchung bei Themen, Mo-

tiven und Bildern stehen, ohne sie zu den gesellschaftlichen Debatten um 

Literatur nach 1945 in Beziehung zu setzen. Dies gründet in seinem prob-

lematischen Vorgehen, zum einen fast ausschließlich literaturgeschichtliche 

Überblicksdarstellungen zu referieren, ohne einen Zusammenhang zu Do-

mins Lyrik herzustellen, zum anderen Zitate und werkimmanente Interpreta-

tionen vorzulegen, ohne sie im Hinblick auf die Fragestellung zu fokussie-

ren.

Bettina von Wangenheim 1987 veröffentlichte einen Materialienband, 

den Ilseluise Metz 1998 aktualisierte.93 Die Sammlung enthält neben Essays 

90  Michael Braun: Exil und Engagement. Untersuchungen zur Lyrik und Poetik 

Hilde Domins. Frankfurt a.M. 1993. S. 17. 

91  Vgl. Elsbeth Pulver: Hilde Domin. In: Kritisches Lexikon der Gegenwartslite-

ratur. Hg. v. Heinz-Ludwig Arnold. München 1978-1993. S. 1-10. S. 9. 

92  Jianguang Wu: Das lyrische Werk Hilde Domins im Kontext der deutschen 

Literatur nach 1945. Frankfurt a.M. 2000. 

93  Bettina von Wangenheim/Ilseluise Metz (Hg.): Vokabular der Erinnerungen. 

Zum Werk von Hilde Domin. Akt. Neuausg., Frankfurt a.M. 1998. Im Folgen-

den: VE. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


30|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

zu Domins Werk entstehungsgeschichtliche Daten, biographische Angaben 

sowie eine umfangreiche Bibliographie. Darüber hinaus bietet der 1997 er-

schienene Band von Birgit Lermen und Michael Braun eine gelungene Ein-

führung in Domins Werk, indem er zentrale Motive schlaglichtartig be-

leuchtet.94 Die vorliegende Arbeit leistet nun über Ergänzungen und weitere 

Interpretationen hinaus die notwendige zeitgeschichtliche Kontextualisie-

rung und Verbindung der Ergebnisse und stellt eine Beziehung zu den dich-

tungstheoretischen Reflexionen Domins her. 

Einzelne Beiträge der literaturwissenschaftlichen Forschung beziehen 

sich in der Auseinandersetzung mit den Themen Sprache, Sprechen und 

Schweigen auf Auschwitz als Zäsur. Die Texte von Paul Celan und Nelly 

Sachs (1891-1970) finden in diesem Kontext besonders starke Berücksichti-

gung, aber auch das Werk Rose Ausländers (1901-1988) wird regelmäßig 

miteinbezogen: Otto Lorenz hob 1988 hervor, dass die Dichtung von Celan, 

Sachs und Ausländer auf Mimesis verzichte und sie durch ein „Paradigma 

der Deixis, des Hinführens auf das Unsagbare“95 ersetze. Die Unterschiede 

zur Position Domins werden in der vorliegenden Untersuchung deutlich 

werden.

Alvin Rosenfeld untersucht Holocaust- und Nach-Holocaust-Literatur96

auf ihren Umgang mit Faktizität und Fiktionalisierung. Er fragt danach, wie 

Sprache die Forderungen nach Wahrheit, Glaubhaftigkeit erfüllen könne: 

„[...] wie kann sie ihre eigene Verarmung beschreiben, ihre Nähe zum Ver-

stummen?“97 Im Unterschied zu Lorenz macht Rosenfeld in den Werken 

von Paul Celan und Nelly Sachs jedoch „eine Poetik des Aushauchens“98

aus, die den Holocaust thematisiere und seine Konsequenzen für das Be-

wusstsein mimetisch nachzeichne. Rosenfeld sieht in der Holocaust-

Literatur ein Aufbegehren für das Leben und argumentiert entsprechend ab-

schließend: „Ein Sich-Abfinden mit der Endgültigkeit des Schweigens be-

deutet, wie unbeabsichtigt auch immer, den nazistischen Nihilismus trium-

94  Birgit Lermen/Michael Braun: Hilde Domin. „Hand in Hand mit der Sprache“. 

Bonn 1997. 

95  Otto Lorenz: Gedichte nach Auschwitz oder: Die Perspektive der Opfer. In: 

Text und Kritik. Sonderband: Bestandsaufnahme Gegenwartsliteratur. Bundes-

republik Deutschland, Deutsche Demokratische Republik, Österreich, 

Schweiz. Hg. v. Heinz Ludwig Arnold. München 1988. S. 35-53. S. 39. 

96  Im anglo-amerikanischen Raum bezieht sich der Begriff „Holocaust-Literatur“ 

auf die Berichte Überlebender, aber es gibt keinen umfassenden definitori-

schen Konsens. Vgl Jan Strümpel: Vorstellungen vom Holocaust. George Ta-

boris Erinnerungs-Spiele. Göttingen 2000. S. 21. 

97  Alvin Rosenfeld: Ein Mund voll Schweigen. Literarische Reaktionen auf den 

Holocaust. Göttingen 2000 (Bloomington/Indiana 1988). S. 19. 

98  Alvin Rosenfeld: Ein Mund voll Schweigen. A.a.O., S. 92. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EIN VERDECKTER NEXUS|31 

phieren zu lassen.“99 Der Ermittlung100 von Peter Weiss (1916-1982) wirft 

er dagegen die „Ausbeutung des Grauens“101 vor. 

Diese bewertenden Äußerungen liefern Belege für die Feststellung von 

Berel Lang, dass das moralische Gewicht des Holocausts seine literarische 

Repräsentation sowie den Akt des Schreibens beeinflusse.102 Lang greift aus 

den Debatten um Schreiben und Holocaust drei Argumente heraus und tritt 

ihnen entgegen: Er bezieht sich erstens auf den Vorwurf, jede generelle Kri-

tik an Literatur über den Massenmord müsse tendenziös sein, da diese eine 

historische oder moralische Einzigartigkeit des Holocausts voraussetze, die 

keinesfalls unumstritten sei. Lang wendet sich gegen eine solche revisionis-

tische Position, die eine Opfer-Täter-Relation fortsetze. Zweitens verweist 

er auf die Kritik, diese Literatur wiederhole lediglich traditionelle künstleri-

sche oder moralische Themen, so dass der besondere Charakter des Holo-

caust durch diese Generalisierungen verloren gehe. Lang stimmt zu, dass 

auch die Literatur über den Holocaust sich auf literarische Traditionen be-

ruft, besteht aber darauf, dass sie den spezifischen Charakter ihres Sujets ge-

rade durch dessen Radikalität bewahren könne. Drittens nennt Lang den 

Einwand, die Beschäftigung mit dem Schreiben in Texten über den Mas-

senmord entferne Autoren und Leser von der Auseinandersetzung mit dem 

Holocaust selbst. Demgegenüber weist Lang darauf hin, dass das entschei-

dende Kriterium die Angemessenheit sein müsse, und zwar von allen Tex-

ten, historischen, philosophischen oder fiktionalen. Mit der Forderung, dass 

das Risiko des Scheiterns in Kauf genommen werden müsse, da der Holo-

caust sonst aus dem Gedächtnis verschwinde, kommt auch Lang selbst zu 

einem moralisierenden Urteil.103

Andere Arbeiten zielen stärker auf die formalen Aspekte: Die 1987 er-

schienene Dissertation von Andreas Luther untersucht die Möglichkeit von 

Lyrik nach Auschwitz am Beispiel Paul Celans. „Strukturadäquatheit“104

und „Erinnerungsutopie“ dienen Luther als Kriterien für eine „Ästhetik des 

99   Alvin Rosenfeld: Ein Mund voll Schweigen. A.a.O., S. 199. 

100   Peter Weiss: Die Ermittlung. Oratorium in 11 Gesängen. Frankfurt a.M. 

1965. 

101   Alvin Rosenfeld: Ein Mund voll Schweigen. A.a.O., S. 152. Vgl. dazu Chris-

toph Weiss: „... eine gesamtdeutsche Angelegenheit im äußersten Sinne...“. 

Zur Diskussion um Peter Weiss’ Ermittlung im Jahre 1965. In: Stephan 

Braese u.a. (Hg.): Deutsche Nachkriegsliteratur. A.a.O., S. 53-70. 

102   Vgl. Berel Lang: Introduction. In: Ders. (Ed.): Writing and the Holocaust. 

New York/London 1988. S. 1-15. S. 1. 

103   Berel Lang: Introduction. A.a.O., S. 2f. 

104   Andreas Luther: „Nach Auschwitz ein Gedicht zu schreiben ist barba-

risch...“. Zur Möglichkeit von Lyrik nach Auschwitz am Beispiel Paul Ce-

lans. Frankfurt a.M. 1987. S. 26. Vgl. das folgende Zitat ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


32|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

Leidens“105. Annette Jael Lehmann hat 1996 in ihrer Dissertation Aspekte

der Dichtungs- und Sprachkrise bei Rose Ausländer und Nelly Sachs analy-

siert. Lehmann kommt zu dem Ergebnis, dass aufgrund der mit Auschwitz 

verbundenen Dichtungskrise „[...] Ambivalenz, das Schwanken zwischen 

dem Scheitern und Gelingen bei der Etablierung von Bedeutungskonfigura-

tionen zum strukturbildenden Modus der Texte selbst wird.“106

Zwei weitere Monographien begreifen Auschwitz als geschichts- und li-

teraturgeschichtswissenschaftliche Zäsur, ohne diese jedoch kategorial nä-

her zu bestimmen: Thomas Hennig geht in seiner 1996 veröffentlichten Dis-

sertation Formen des Eingedenkens in Handkes Texten107 nach und zeigt, 

wie Handke dabei poetologisch dem mit Auschwitz erfolgten Bruch im Ge-

schichtsbewusstsein gerecht wird. Stefanie Gödeke-Kolbe untersuchte 2002 

in ihrer Dissertation über Christa Wolf deren Literaturverständnis nach 

Auschwitz. Wolfs Grundthema, das diese aus Erkenntnissen über den Mas-

senmord abgeleitet habe, seien die „geistig-psychischen und sozial-

ökonomischen Bedingungen, die Bewußtsein erzeugen und die Möglichkeit 

und Grad menschlicher Identitäts- und Moralentwicklung bestimmen“108.

Axel Dunker stellte 2001 in seiner Habilitationsschrift über Literatur 

„über Auschwitz“ fest, dass die Form der Literatur erlaube, „das nicht-

Aussprechbare zu artikulieren“109. Er kommt zu dem Ergebnis, dass die 

Grundbedingung für Kunst nach Auschwitz ihre formale und inhaltliche 

Radikalität sei.110 Diese These soll durch die Analyse von Domins Lyrik 

überprüft werden. 

Die Unterscheidung zwischen jüdischen und nichtjüdischen Autorinnen 

und Autoren begründet Ernestine Schlant bei ihren Untersuchungen zur 

deutschen Nachkriegsliteratur damit, dass zwischen ihnen, „[...] was die Be-

dingungen ihres Schreibens und die in ihrem Werk sichtbar werdenden Per-

spektiven betrifft, der Abgrund des Holocaust“111 liege. Diesen Unterschied 

105   Andreas Luther: „Nach Auschwitz ein Gedicht zu schreiben ist barba-

risch...“. A.a.O., S. 73ff. 

106   Annette Jael Lehmann: Im Zeichen der Shoah. Aspekte der Dichtungs- und 

Sprachkrise bei Rose Ausländer und Nelly Sachs. Tübingen 1999. S. 49. 

107   Thomas Hennig: Intertextualität als ethische Dimension. Peter Handkes Äs-

thetik „nach Auschwitz“. Würzburg 1996. S. 9. 

108   Stefanie Gödeke-Kolbe: Subjektfiguren und Literaturverständnis nach 

Auschwitz. Romane und Essays von Christa Wolf. Frankfurt a.M. 2003. S. 

26.

109   Axel Dunker: Die anwesende Abwesenheit. Literatur im Schatten von 

Auschwitz. München 2003. S. 23. 

110   Vgl. Axel Dunker: Die anwesende Abwesenheit. A.a.O., S. 298. 

111   Ernestine Schlant: Die Sprache des Schweigens. Die deutsche Literatur und 

der Holocaust. München 2001 (New York/London 1999). S. 17. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EIN VERDECKTER NEXUS|33 

zwischen Opfern und Tätern zu übergehen, hieße, sie und ihre Geschichten 

gleichzusetzen. Schlant konzentriert sich in ihrer Arbeit auf die „rassisch“ 

Verfolgten, auch wenn zu den „Opfern“ nicht nur Juden, sondern auch poli-

tische Gegner des Nationalsozialismus, Roma und Sinti, Homosexuelle und 

andere gehörten. Vom „Verschweigen“ als Strategie des Leugnens und Ver-

gessens, deren Veränderung sie für die Zeit vom Zweiten Weltkrieg bis 

1990 untersucht hat, unterscheidet Schlant das „Beschweigen“ des Holo-

caust angesichts seiner Entsetzlichkeit.112 Die Differenzierung an sich ge-

hört durchaus zum Konsens des Diskurses, allerdings werden dabei ver-

schiedene Begriffe verwendet. 

Der Diskurs um Lyrik nach Auschwitz umfasst auch Interpretationen 

von und Stellungnahmen zu Adornos berühmtem „Satz“, die ihrerseits viel-

fach wissenschaftlich bearbeitet worden sind, vorwiegend in Aufsätzen.113

Diese wurden bereits bzw. werden zur Darstellung der Debatten um Ador-

nos umstrittenen Satz an den entsprechenden Punkten der Arbeit herangezo-

112   Vgl. Ernestine Schlant: Die Sprache des Schweigens. A.a.O., S. 19ff. 

113   Vgl. Michael Moll: Lyrik in einer entmenschlichten Welt. Interpretations-

versuche zu deutschsprachigen Gedichten aus nationalsozialistischen Ge-

fängnissen, Ghettos und KZ’s [sic]. Frankfurt a.M. 1988. S. 223-227; Asher 

Cohen/Joav Gelber/Charlotte Wardi (Eds.): Comprehending the Holocaust. 

Historical and literary research. Frankfurt a.M. 1988; Peter Mosler (Hg.): 

Schreiben nach Auschwitz. Köln 1989; Amy Colin: „Wo die reinsten Worte 

reifen“ – Zur Sprachproblematik deutsch-jüdischer Holocaust-Lyriker aus 

der Bukowina. In: Dietmar Goltschnigg/Anton Schwob (Hg.): Die Bukowi-

na. Studien zu einer versunkenen Literaturlandschaft. 2., durchgesehene 

Aufl. Tübingen 1991 (1990); Dieter Lamping: Gedichte nach Auschwitz, 

über Auschwitz. In: Gerhard R. Kaiser: Poesie der Apokalypse. Würzburg 

1991. S. 237-255; Dagmar C. G. Lorenz: Verfolgung bis zum Massenmord. 

Holocaust-Diskurse in deutscher Sprache aus der Sicht der Verfolgten. New 

York 1992. S. 225-242; Klaus Laermann: „Nach Auschwitz ein Gedicht zu 

schreiben, ist barbarisch“. Überlegungen zu einem Darstellungsverbot. In: 

Manuel Koeppen (Hg.): Kunst und Literatur nach Auschwitz. Berlin 1993; 

Peter Stein: „Darum mag falsch gewesen sein, nach Auschwitz ließe kein 

Gedicht mehr sich schreiben.“ (Adorno) Widerruf eines Verdikts? Ein Zitat 

und seine Verkürzung. In: Weimarer Beiträge, 42. Jg. (1996). H. 4. S. 485-

508; Dieter Lamping: Von Kafka bis Celan. Jüdischer Diskurs in der deut-

schen Literatur des 20. Jahrhunderts. Göttingen 1998; Gertrud Koch (Hg.): 

Bruchlinien. Tendenzen der Holocaustforschung. Köln/Weimar/Wien 1999; 

Sven Kramer: Auschwitz im Widerstreit. Wiesbaden 1999. S. 12-15; Günter 

Bonheim: Versuch zu zeigen, daß Adorno mit seiner Behauptung, nach 

Auschwitz lasse sich kein Gedicht mehr schreiben, recht hatte. Würzburg 

2002; Manuela Günter (Hg.): Überleben schreiben. Zur Autobiographik der 

Shoah. Würzburg 2002. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


34|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

gen. Darüber hinaus zeichnete Dieter Lamping 1996 die Umrisse des Dis-

kurses nach und verwies darauf, dass die Lyrik Adornos Weg gefolgt sei, 

indem sie thematisch vor allem durch ihre Hinwendung zu den Opfern, wel-

che die Aporie der Dichter gegenüber den Tätern zeige, und das Schuldbe-

wusstsein der (Über-)Lebenden zu charakterisieren sei.114

Trotz dieser Ansätze besitzt die Einschätzung von Petra Kiedaisch aus 

dem Jahr 1995 bis heute Gültigkeit: „Die Fülle der seit vier Jahrzehnten an-

haltenden Reaktionen auf die Thesen Adornos, gerade seitens der Schrift-

steller, ist [...] noch nicht registriert oder aufgearbeitet worden. Das scheint 

angesichts der zunehmenden Beschäftigung mit dem Thema ‚Lyrik nach 

bzw. über Auschwitz‘ paradox.“115

Kiedaisch selbst hat 1995 die Positionen verschiedener Autorinnen und 

Autoren in einem Band zusammengetragen und in der Einleitung kurz 

kommentiert. Ihre Dokumentation enthält im ersten Teil Textpassagen A-

dornos, im zweiten Teil Reaktionen von Autorinnen und Autoren, die sich 

auf Adornos „Satz“ beziehen, und im dritten Teil lyrische Kommentare da-

zu. Die Fülle der Beiträge unterstützt Emmerichs Einschätzung, dass Exilly-

rikerinnen und -lyriker wie Nelly Sachs, Erich Fried und Hilde Domin „das 

Dilemma von Dichtung, dem ‚richtigen Sprechen‘ nach Auschwitz hin und 

her gewendet und damit so etwas wie ein Gravitationszentrum der zweiten 

historischen Phase von Exillyrik geschaffen“116 haben. Die vorliegende Ar-

beit will dieses „Gravitationszentrum“ als Diskurs um Lyrik nach Ausch-

witz und im Zusammenhang mit Domins lyrischem Werk näher bestimmen. 

Die Frage nach dem Verhältnis von Sprache und Wirklichkeit gewann 

in den neunziger Jahren für die Forschung verschiedener Disziplinen erneut 

an Bedeutung: Seit dem linguistic turn117 in den Geschichtswissenschaften, 

den Philipp Sarasin als Minimalkonsens „all jener epistemologischen Posi-

tionen, die die konstitutive Rolle der Sprache beziehungsweise von Symbol-

systemen nicht nur für die Erkenntnis der Wirklichkeit, sondern auch für die 

Wirklichkeit selbst betonen“118, definiert hat, wenden sich auch diese ver-

stärkt der Frage nach den Narrativen des Holocaust zu. Insbesondere an die-

sem historischen Faktum zeigt sich die Brisanz der Annahme, „dass es nicht 

möglich ist, sich in der Wahrnehmung von Wirklichkeit jenseits der Sprache 

114   Dieter Lamping: Literatur und Theorie. Poetologische Probleme der Moder-

ne. Göttingen 1996. 

115   Petra Kiedaisch: Einleitung. In: Dies. (Hg.): Lyrik nach Auschwitz? Adorno 

und die Dichter. Stuttgart 1995. S. 9-25. S. 10. 

116   Wolfgang Emmerich: Exillyrik nach 1945. A.a.O., S. 357-379. S. 365. 

117   Der Begriff geht zurück auf Richard Rorty (Hg.): The linguistic turn: Recent 

Essays in Philosophical Method. Chicago 1992 (1967). 

118   Philipp Sarasin: Geschichtswissenschaft und Diskursanalyse. Frankfurt a.M. 

2003. S. 11f.  

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EIN VERDECKTER NEXUS|35 

[...] zu bewegen“119: Sprache konstruiert Wirklichkeit. Selbst die Faktizität 

des Massenmords als historischer Zensur ist gebunden an die Fiktionalität 

der sprachlichen Vermitteltheit. Claudia Althaus resümiert diesen Perspek-

tivenwechsel: „Man könnte vereinfachend sagen, daß die Sprache das Be-

wußtsein als Paradigma abgelöst hat und Diskurse an die Stelle der traditio-

nellen Ursachenforschung getreten sind. [...] Für die Geschichtswissenschaft 

bedeutet das, daß an die Stelle der historischen Subjekte Texte treten.“120

Entsprechend konstatieren Nicolas Berg, Jesse Jochimsen und Bernd 

Siegler einen Wandel in der Auseinandersetzung mit der Shoah: Lange sei 

die Sagbarkeit bzw. Darstellbarkeit zentral gewesen, jetzt dominiere die Re-

flexion über die vorhandenen Darstellungsformen mit ihren Voraussetzun-

gen und Konsequenzen, also um die Deutungen.121 Dabei dürfen diese aber 

nicht in die Beliebigkeit abgleiten, sondern die Wissenschaft muss hinter

den Grenzen der Diskurse in den Quellen nach dem Nicht-Sym-

bolisierbaren, der historischen „Wahrheit“ oder „Wirklichkeit“ suchen.

Diese Verschiebung zu den Deutungen findet auch in den Literaturwissen-

schaften Berücksichtigung, wie etwa Stefan Krankenhagens Dissertation 

Gegenwärtige Darstellungsformen von Auschwitz und ihre gesellschaftliche 

Rezeption aus dem Jahre 2001 belegt. 

Außerhalb der Geschichtswissenschaften beziehen Erinnerungen von 

Zeitgenossen, insbesondere die von Überlebenden, aus ihrem Status als Er-

fahrungen ihre Anerkennung und Autorität. Der Streit dreht sich hier eher 

um Authentizität oder Instrumentalisierung von Erinnerung, wenn nicht gar 

um „Geschichtsfälschung“, wie der Fall Wilkomirski zeigte: Als bekannt 

wurde, dass Bruno Doessekker seine Identität als „Binjamin Wilkomirski“ 

und die von der Literaturkritik hochgelobten Erinnerungen nur erfunden hat-

te, reagierte das Publikum mit Empörung über die Täuschung und die An-

maßung.122 Auf der Ebene der literarischen Kunstbetrachtung verwandelte 

das Wissen um den Betrug seit 1999 den „authentischen“ Text in den Augen 

vieler Leserinnen und Leser sowie der Literaturwissenschaften in moralisch 

119   Philipp Sarasin: Geschichtswissenschaft und Diskursanalyse. A.a.O., S. 32. 

120   Claudia Althaus: Erfahrung denken. Hannah Arendts Weg von der Zeitge-

schichte zur politischen Theorie. Göttingen 2000. S. 41ff. 

121   Nicolas Berg/Jesse Jochimsen/Bernd Siegler: Shoah. Formen der Erinne-

rung. Geschichte, Philosophie, Kunst, Literatur. In: Dies. (Hg.): Shoah. For-

men der Erinnerung. Geschichte, Philosophie, Kunst, Literatur. München 

1996. S. 7-11. 

122   Binjamin Wilkomirski: Bruchstücke. Aus einer Kindheit. 1939-1948. Frank-

furt a.M. 1998. Vgl. Susanne Düwell: Inszenierung „authentischer“ Erinne-

rung. Die fiktionale Holocaust-Autobiographie von Binjamin Wilkomirski. 

In: Dies./Matthias Schmidt (Hg.): Narrative der Shoah. A.a.O., S. 77-90. S. 

83.

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


36|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

zweifelhaften Kitsch. Die Frage nach den ästhetischen Verarbeitungen des 

Holocaust durch Opfer oder „Unbeteiligte“ zielt auf die Deutungshoheit des 

Massenmords und besitzt moralische Implikationen: Ist es pietätlos, den 

Massenmord als Rahmen fiktionaler Handlungen zu instrumentalisieren? 

Hängt dies von der Moralität der Wirkungsabsicht ab? Mit welchen Krite-

rien ließe diese sich bestimmen? 

Hier sollen die zentralen Aspekte von Domins Lyrik im Zusammenhang 

mit der Frage nach den Bedingungen und Möglichkeiten des Sprechens 

nach Auschwitz bestimmt werden. Die Untersuchung geht dabei von der 

These aus, dass den Aspekten, die in Domins lyrischem Werk zentral sind, 

auch im Diskurs um Lyrik nach Auschwitz eine wesentliche Bedeutung zu-

kommt. 

Ein induktives Vorgehen stellt Domins Gedichte in den Mittelpunkt: 

Ausgehend von den lyrischen Texten Domins werden die durch Textanalyse 

erarbeiteten zentralen Aspekte von Domins Poetik nachgezeichnet und im 

Zusammenhang des Diskurses um Lyrik nach Auschwitz betrachtet. Dazu 

werden auch die relevanten essayistischen Schriften Domins, die ab den 

sechziger Jahren entstanden, vergleichend hinzugezogen. Da diese Arbeit 

sich auf die Untersuchung von Domins Lyrik konzentriert, bleibt ihr Roman 

Das zweite Paradies dabei ausgespart. 

Domins Nachlass ist noch nicht erschlossen, aber die über 300 veröf-

fentlichten Gedichte wurden alle in Hinblick auf die Fragestellung der Ar-

beit geprüft. Die präzise Analyse von über 70 Gedichten schuf ein Gesamt-

bild des Dominschen Beitrags zum Diskurs um Lyrik nach Auschwitz. 

Desweiteren ermöglichten diese Interpretationen, eine relevante Auswahl 

von rund 40 ausführlichen Gedichtinterpretationen für die Darstellung der 

Ergebnisse zu treffen. Die Auswahl richtete sich nach zwei weiteren Krite-

rien: Zum einen präsentiert die vorliegende Arbeit Analysen einiger von 

Domin in ihren Prosaschriften hervorgehobenen Gedichte, da diese dadurch 

in der Regel breit rezipiert wurden und als diejenigen gelten können, die das 

Bild von Domins Lyrik in der Öffentlichkeit geprägt haben. Die Ergebnisse 

werden den gängigen Lesarten gegenübergestellt. Zum anderen untersucht 

die vorliegende Arbeit bisher von der Forschung vernachlässigte Texte. 

In beiden Fällen führt die spezifische Fragestellung dabei zu neuen Er-

kenntnissen sowohl über das lyrische Werk Domins als auch über den Dis-

kurs um Lyrik nach Auschwitz. Die Gegenüberstellung dieser Textgruppen 

lässt Rückschlüsse auf dominante und marginalisierte Positionen im Diskurs 

um Lyrik nach Auschwitz zu. Die Überschriften der Unterkapitel bezeich-

nen einzelne Aspekte des Diskurses um Lyrik nach Auschwitz und enthalten 

jeweils die Titel der Gedichte, aus deren Analyse die entscheidenden Ergeb-

nisse gewonnen wurden. Andere Gedichte, die ergänzend herangezogen 

wurden, um eine These zu stärken, werden nicht in den Kapitelüberschriften 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EIN VERDECKTER NEXUS|37 

aufgeführt, um die Übersichtlichkeit der Gliederung zu gewährleisten. Die 

einzelnen Unterkapitel sind chronologisch nach dem Erscheinen der jewei-

ligen in ihnen zentralen Gedichte geordnet, um das vielfältige Spektrum des 

Werks und die Verschiebung seiner thematischen Schwerpunkte offen zu 

legen. Abweichungen von diesem Vorgehen dienen dazu, andere intertex-

tuelle Bezüge herauszustellen. 

Die Einzelinterpretationen erschließen zwischen den Texten bestehende 

semantische Korrespondenzen, die wiederum verschiedene Perspektiven auf 

einzelne Aspekte des Diskurses um Lyrik nach Auschwitz eröffnen. Die 

Gedichte Domins weisen zudem mehrfache Verbindungen zum Diskurs und 

damit zu bestimmten literarischen und wissenschaftlichen Traditionen auf. 

Von diesen Verbindungen werden jedoch nur einzelne hervorgehoben, um 

die Ergebnisse schärfer zu konturieren. Diese werden in Bezug auf die for-

mal und inhaltlich wesentlichen Momenten des Diskurses um Lyrik nach 

Auschwitz systematisch dargestellt. 

Dazu müssen die gesellschaftlichen und literarischen Kontexte ausge-

leuchtet werden, innerhalb derer Domins lyrisches Werk anzusiedeln ist und 

in denen sich seine Rezeption vollzieht: Das sind Domins Stellung in der 

Exillyrik und in der Literaturtheorie sowie das Wechselverhältnis zwischen 

der Autorin und der Öffentlichkeit im vom Nationalsozialismus geprägten 

Nachkriegsdeutschland, insbesondere vor dem Hintergrund der Remigrati-

on. Die Methode des close reading, also die immanente Lektüre, wird so mit 

einer kulturbezogenen Analyse des Kontextes verbunden. Dabei werden der 

Zusammenhang des ästhetischen Problems mit moralischen Fragen und ver-

schiedenen Facetten des zeitgeschichtlichen Hintergrunds beleuchtet sowie 

wirkungsmächtige Stimmen zitiert und interpretiert. Die Auseinanderset-

zung mit dem Nationalsozialismus wurde von den Akteuren der verschiede-

nen gesellschaftlichen Felder, insbesondere von Historikerinnen und Histo-

rikern sowie Schriftstellerinnen und Schriftstellern, zu unterschiedlichen 

Zeiten auf unterschiedliche Weise betrieben. Katja Patzel-Mattern zufolge 

symbolisiert ‚Auschwitz‘ als Chiffre „die ideelle Folie [...], vor deren Hin-

tergrund sich die Diskussion entfaltet“123.

Analysiert werden neben Domins Texten andere Beiträge, die das intel-

lektuelle Klima der Bundesrepublik Deutschland mitbestimmten, indem sie 

kritische Perspektiven auf die vorherrschende Art, mit der Vergangenheit 

umzugehen, einnahmen. Dies trifft auf die Schriften Adornos zu, die nicht 

nur die Debatten ausgelöst, sondern ihnen immer wieder neue Impulse ge-

geben haben. Daraus resultiert ihr prominenter Status innerhalb dieser Ar-

beit, denn durch die Gegenüberstellung von Domins und Adornos Reflexio-

123   Katja Patzel-Mattern: Geschichte im Zeichen der Erinnerung. Subjektivität 

und kulturwissenschaftliche Theoriebildung. Stuttgart 2002. S. 39. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


38|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

nen lässt sich das Verhältnis von Domins literarischem Werk zum Diskurs 

um Lyrik nach Auschwitz geradezu exemplarisch bestimmen. Daneben 

werden insbesondere die Schriften von George Steiner (geb. 1929), Karl 

Jaspers (1883-1969) und Hannah Arendt (1906-1975) einbezogen, um Do-

mins Position schärfer zu konturieren. 

Die Autorperspektive vertreten die Texte von Brecht und Benn, von 

Überlebenden wie Jean Améry124 (1912-1978), Ruth Klüger (geb. 1931), 

Primo Levi (1919-1987), Jorge Semprún (geb. 1923) und Elie Wiesel (geb. 

1926), von anderen deutsch-jüdischen Dichterinnen und Dichtern wie Ce-

lan, Sachs und Ausländer sowie von Mitgliedern der Gruppe 47. Es wird je-

doch kein Anspruch auf Vollständigkeit erhoben, denn „[e]s existieren so 

viele Ansätze und Überlegungen, wie es Autoren gibt, die Rechenschaft ü-

ber ihr Schreiben ablegen und sich Gedanken über die literarischen Aus-

drucksmöglichkeiten machen.“125 Das gilt sowohl für die theoretischen Tex-

te als auch für die dichterischen Werke im engeren Sinne, in denen das 

Schreiben oft auch explizit reflektiert wurde. So resümiert Hermann Korte, 

dass nach 1945 viele poetologische Gedichte entstanden, „die das konstan-

teste Genre der Nachkriegslyrik überhaupt bilden“126. Diese Beobachtung 

kann als weiterer Beleg für die Dringlichkeit der Frage nach den Bedingun-

gen und Möglichkeiten des literarischen Sprechens nach Auschwitz gewer-

tet werden. Wie Domins lyrisches Werk und ihre poetologischen Texte auf 

diese Frage antworten, soll die vorliegende Arbeit zeigen. 

124   Geboren als Hanns Maier, er nannte sich ab 1945 Hans Mayer, ab 1955 Jean 

Améry. 

125   Werner Jung: Kleine Geschichte der Poetik. Hamburg 1997. S. 167. 

126   Hermann Korte: Geschichte der deutschen Lyrik seit 1945. Stuttgart 1989. S. 

206.

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2 DIE SAGBARKEIT DES UNSAGBAREN

Poetiken versprechen Aufschluss über die Bedingungen und Möglichkeiten 

des literarischen Sprechens. Gerhard Köpf nannte in seinen Tübinger Poe-

tik-Vorlesungen 1999 drei Aufgaben von Poetik. Sie müsse erstens „über 

die Konstituenten von Literatur“1 Auskunft geben, zweitens „über deren Ort 

in der Wirklichkeit der Menschen“ und drittens über die Bezugnahme der 

Literatur zur Wirklichkeit. Entsprechend lässt sich aus Domins Reflexionen 

über die Entstehung und Rezeption von Literatur eine „Poetik“ bzw. „Poeto-

logie“ – die beiden Termini werden häufig synonym verwendet2 – ableiten. 

Der Definition von Ute Maria Oelmann zufolge können zudem einige von 

Domins Gedichten als poetologisch bezeichnet werden: „Unter poetologi-

schen Gedichten sollen [...] alle Gedichte verstanden werden, die aus-

schließlich oder unter anderem auf ihre eigene, ihnen gemäße Art Aussagen 

zur Poetik der Lyrik machen, zum Dichterbild, zum Schaffensprozeß, zu Ei-

genart und Funktion der Dichtung, zu ihren formalen und sprachlichen 

Problemen und Möglichkeiten.“3

Bereits frühe Gedichte Domins wie Worte (GG 124), Linguistik (GG 

174) oder Lyrik (GG 227) enthalten poetologische Reflexionen und widerle-

gen das Urteil von Harald Vogel und Michael Gans, Domin habe solche 

„erst Ende der sechziger Jahre“4 geschrieben. Die Dichterin veröffentlichte 

seit Beginn der sechziger Jahre, neben Prosa und Lyrik auch poetologische 

Essays. Es ist anzunehmen, dass die Nähe zu den literarischen Institutionen 

in Deutschland und die Diskussionen um Literatur sie dazu anregten, wäh-

rend sie im mittelamerikanischen Exil lediglich Mitglied privater literari-

scher Zirkel gewesen war und nur begrenzt Zugang zu den deutschen Debat-

ten gehabt hatte. 

1  Gerhard Köpf: Vor-Bilder. Tübinger Poetik-Vorlesungen. Tübingen 1999. S. 

10. Vgl. ebd. das folgende Zitat. 

2  Vgl. Stephan Lieske: Poetik. In: Ansgar Nünning (Hg.): Metzler Lexikon Lite-

ratur- und Kulturtheorie. Ansätze – Personen – Grundbegriffe. 2., überarb. u. 

erw. Aufl., Stuttgart/Weimar 2001. S. 510-512. S. 510. 

3  Ute Maria Oelmann: Deutsche poetologische Lyrik nach 1945: Ingeborg 

Bachmann, Günter Eich, Paul Celan. Stuttgart 1980. S. IV. Oelmann beruft 

sich ihrerseits auf Domin (S. 1). 

4  Harald Vogel/Michael Gans: Rose Ausländer – Hilde Domin. Gedichtinterpre-

tationen. 3. aktualisierte Aufl., Baltmannsweiler 1998. S. 221. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


40|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

Domins Gedichte bilden in dieser Arbeit den zentralen Gegenstand, um 

zu prüfen, inwieweit die Poetologie der Dichterin Relevanz für den Diskurs 

um Lyrik nach Auschwitz besitzt und inwieweit umgekehrt Domins Poeto-

logie von diesem Diskurs beeinflusst ist. Dabei werden Domins essayisti-

sche Beiträge kontrastiv miteinbezogen, um Gemeinsamkeiten mit und Ab-

weichungen von der Lyrik sowie Widersprüchlichkeiten, Veränderungen 

und Kontinuitäten der sich über Jahrzehnte erstreckenden poetologischen 

Reflexionen herauszuarbeiten. Dass Domin bis zu ihrem Tod ihr literari-

sches Selbstverständnis sowohl in Schriften als auch in Interviews und wäh-

rend ihrer Lesungen wiederholt formulierte, mit didaktisch-aufklärerischem 

Impetus auftrat und so die Rezeption ihres literarischen Werks beeinflusste, 

muss dabei kritisch reflektiert werden.5

2.1 Das ästhetisch-moral ische Di lemma: 
Schöner, Lyrik

Domin schrieb nach Auschwitz – auch Gedichte. Dabei stellte sie sich diffe-

renziert der Frage nach den Grenzen der Verständigung nach dem national-

sozialistischen Massenmord. In ihrem Gedicht Schöner (GG 242) schließt 

das sprechende Ich es für sich aus, „Gedichte des Glücks“ (I, 1) zu schrei-

ben.6 Damit setzt es sich selbst eine thematische Begrenzung, die auch for-

mal umgesetzt wird. Ohne es explizit zu sagen – bzw. durch explizite Aus-

lassung eines wie auch immer definierten „Unglücks“ – begründet der Text 

diese Begrenzung moralisch und greift damit ein Kernproblem des Diskur-

ses um Lyrik nach Auschwitz auf. Das 1959 in Galicien entstandene Ge-

dicht belegt, dass Domin das Thema bereits vor ihrer Remigration in ihrem 

Werk reflektiert.7

5  Vgl. Marcel Reich-Ranicki: Die Poesie und das Glockenläuten (1974). In: VE, 

S. 105-109. S. 106. 

6  In dieser Arbeit wird der Terminus „sprechendes Ich“ dem Terminus „lyri-

sches Ich“ vorgezogen. Vgl. Dieter Burdorf: Einführung in die Gedichtanaly-

se. 2., überarb. u. akt. Aufl., Stuttgart/Weimar 1997. Bes. S. 185-294. Der 

Terminus „Sprecher“ dient ebenfalls der – geschlechtsneutralen – Bezeich-

nung der sprechenden Instanz. 

7  Vgl. VE, S. 236. Erstveröffentlichung im Almanach S. Fischer Verlag 76 

(1962). S. 107. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SAGBARKEIT DES UNSAGBAREN|41

Schöner

Schöner sind die Gedichte des Glücks. 

Wie die Blüte schöner ist als der Stengel 

der sie doch treibt 

sind schöner die Gedichte des Glücks. 

Wie der Vogel schöner ist als das Ei 

wie es schön ist wenn Licht wird 

ist schöner das Glück. 

Und sind schöner die Gedichte 

die ich nicht schreiben werde. 

Der Titel Schöner lässt offen, was er mit dem gesteigerten Adjektiv be-

zeichnet und auf welche Elemente eines Vergleichs sich das ästhetische 

Werturteil bezieht. Die Einfachheit des nur aus einem einzigen Wort beste-

henden Titels wird konterkariert, indem dessen Sinn und Zusammenhang 

noch unerschlossen bleiben. Die erste Strophe, die aus einem einzigen Vers 

besteht, gibt nur teilweise an, worauf sich das ästhetische Urteil bezieht. Die 

Aussage „Schöner sind die Gedichte des Glücks“ (I, 1) legt allerdings, wenn 

auch nicht zwingend, im logischen Umkehrschluss die Ergänzung „als die 

Gedichte des Unglücks“ nahe. 

Durch das Fehlen von Endreimen im gesamten Gedicht treten die weni-

gen Stabreime umso deutlicher hervor. Die Alliteration auf „g“ stärkt die 

Zusammengehörigkeit der beiden durch den Genitiv verbundenen Substan-

tive zusätzlich: „Gedichte“ und „Glück“ treten als Einheit auf. 

Die Aussage des ersten Verses wird bekräftigt durch den Punkt, der den 

semantisch unvollständigen Satz abschließt und damit seine unantastbare 

Wahrheit suggeriert. Diese Interpretation lässt sich auf die Strophen II bis 

IV übertragen, die alle mit einem Punkt enden. Die grammatikalisch gefor-

derten Kommata fehlen und lassen den Bildern so optischen Freiraum. Zu-

dem wird das Fehlen der Kommata im Erscheinungsbild dadurch abge-

schwächt, dass es stets mit dem Versende zusammenfällt. Nur an einer Stel-

le fehlt ein Komma in der Mitte des Verses. Dies wird durch andere struktu-

rierende Elemente ausgeglichen, und zwar durch das den Konditionalsatz 

einleitende Pronomen „wenn“ (III, 2) und die Alliteration auf „w“. 

Die Bilder der zweiten und der dritten Strophe des Gedichts liefern 

Vergleiche für das Verhältnis der Dinge zueinander im Hinblick auf die 

Schönheit: Die Blüte ist schöner als der Stängel (II, 1), der Vogel ist schöner 

als das Ei (III, 1). Doch gibt es keine Blüte, die nicht aus einem Stängel ge-

wachsen, keinen Vogel, der nicht aus einem Ei geschlüpft wäre. Es sind 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


42|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

notwendig vorangegangene Entwicklungsstufen der Schönheit. Entspre-

chend lässt die Partikel „doch“ (II, 2) eine Bewertung des sprechenden Ichs 

erkennen, der auf die unterschätzte Bedeutung der unscheinbaren treibenden 

Kraft hinweist und Gerechtigkeit für den inneren Wert einfordert. Die Ver-

gleiche im jeweils ersten Vers der beiden Strophen bilden darüber hinaus 

Vergleiche mit den „Gedichte[n] des Glücks“ (II, 3) bzw. dem „Glück“ (III, 

3), deren notwendige Vorstufen entsprechend die vom sprechenden Ich ge-

schriebenen Gedichte bildeten. Damit wird die Unzulänglichkeit dieser Ge-

dichte charakterisiert, die als Gedichte des „Unglücks“ erscheinen. 

Die Vergleiche werden mit dem Wort „wie“ eingeleitet. Gottfried Benn 

hatte diese Formulierung in Probleme der Lyrik 1951 als eines der Sympto-

me bezeichnet, an denen unzeitgemäße Dichtung – im Unterschied zur mo-

dernen Dichtung nach 1950 – zu erkennen sei: „Das Wie ist immer ein 

Bruch in der Vision, es holt heran, es vergleicht, es hat keine primäre Set-

zung.“8 Doch kann gerade diese Form einer sekundären Setzung einem 

Thema angemessen sein. Benn sieht darin aber nur „ein Nachlassen der 

sprachlichen Form“, obwohl diese doch erst noch zu deuten wäre, und „eine 

Schwäche der schöpferischen Transformation“, die vielleicht gerade ange-

zeigt werden soll. Zumindest in Domins Gedicht Schöner stärkt diese For-

mulierung eine Darstellung der sprachlichen Mittel als nicht hinreichend, 

um ein Bild zu schaffen, das dem Gegenstand vollkommen entspräche. Der 

Text verzichtet auf das Stilmittel der Metapher, das eine Identifikation er-

lauben würde. Die „Gedichte des Glücks“ bleiben eine Leerstelle. 

Wie ein Refrain, der variiert wird, wiederholen die jeweils ersten Verse 

der zweiten und dritten Strophe den ersten Vers des Gedichts und unterstüt-

zen dadurch einen harmonischen Eindruck. In der zweiten Strophe erschei-

nen alle Worte daraus in umgestellter Reihenfolge. In der dritten Strophe 

fehlt die Erwähnung der Gedichte, und es wird auf das Glück ganz allge-

mein Bezug genommen. Die Strophen sind bei ungleicher Verszahl weitge-

hend parallel konstruiert und verkörpern dadurch wie durch die Regelmä-

ßigkeit in Versmaß und Rhythmus die Schönheit. Die Abweichungen in der 

Parallelität erhöhen den Bedeutungsgrad ihres Inhalts. Die dritte Strophe 

enthält so neben dem mit „wie“ eingeleiteten Vergleich im ersten Vers einen 

weiteren, der dadurch sowie semantisch als Steigerung erscheint: „wie es 

schön ist wenn Licht wird“ (III, 2). Die Notwendigkeit des Sonnenlichts für 

das Leben auf der Erde ist wissenschaftlich erwiesen und zeigt etwa in der 

alttestamentarischen Schöpfungsgeschichte den Beginn des Lebens an.9

8  Vgl. Gottfried Benn: Probleme. A.a.O., S. 1068. Vgl. die beiden folgenden Zi-

tate ebd. 

9  Vgl. 1. Mose 1, 3-4: „Und Gott sprach: Es werde Licht! Und Gott sah, daß das 

Licht gut war.“ 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SAGBARKEIT DES UNSAGBAREN|43

Die vierte und letzte Strophe setzt mit einer verbindenden Konjunktion 

ein, so dass die letzten beiden Verse eng an das Vorhergehende angeschlos-

sen sind. Es bleibt immer noch unausgesprochen, was es ist, das „die Ge-

dichte des Glücks“ (I, 1; II, 3) an Schönheit übertreffen. Doch indem das 

sprechende Ich „die Gedichte“ als „schöner“ bezeichnet, die es „nicht 

schreiben“ (IV, 2) wird, impliziert es eine Abwertung der geschriebenen ge-

genüber den ungeschriebenen Versen. Zugleich klassifiziert das sprechende 

Ich damit das vorliegende Gedicht als nicht zu denen „des Glücks“ zugehö-

rig, von denen in den vorhergehenden Versen die Rede war. Das sprechende 

Ich sagt nicht, ob es diese nicht schreiben will oder nicht schreiben kann, 

und verzichtet auch auf eine Begründung dafür. 

Damit gewinnt die Möglichkeit an Gewicht, dass das vorliegende Ge-

dicht zu den Gedichten des Unglücks zu zählen ist. Das sprechende Ich be-

nennt das Unglück nicht, sondern lässt eine Leerstelle. Dadurch verleiht es 

dem Zweifel am Vorhandensein eines adäquaten sprachlichen Zeichens für 

das Unglück Ausdruck: Für das Glück und die Schönheit, die auch nicht 

spezifiziert werden, stehen wenigstens in Annäherung poetische Bilder zur 

Verfügung, nicht aber für ihre Abwesenheit. 

Diese Aussage ist angesichts der vorliegenden Verse paradox: Domin 

schreibt ein Gedicht über die Art von Gedichten, von der sie sagt, dass sie 

sie nicht schreiben wird. Indem Domin über die begrenzten sprachlichen 

Möglichkeiten ein Gedicht verfasst, stellt sie diese durch reduzierten Einsatz 

sprachlicher Mittel höchst kunstvoll dar. Und indem sie sich nur scheinbar 

einer rein ästhetischen Frage widmet, zeigt sie in doppelter Weise deren e-

xistentielle und moralische Bedeutung. Zum einen, da die Entscheidung für 

ein ästhetisches Medium wie das Gedicht einen Rückzug in den ästhetischen 

Raum und damit eine Negation des lebenspraktischen, moralisch verant-

wortbaren Handelns impliziert.10 Zum anderen, da das Gedicht sich inhalt-

lich der Darstellung des Schönen verweigert, ohne moralisch zu urteilen, 

und den bestehenden Handlungsspielraum aufzeigt. Die Figur des Parado-

xons eröffnet auf der inhaltlichen und der formalen Ebene die Möglichkeit 

der Sagbarkeit des Unsagbaren. Darin liegt das Faszinosum von Schöner

und so schreibt Domin sich in den Diskurs um Lyrik nach Auschwitz ein. 

Auch wenn – oder gerade weil – sich ein direkter Bezug auf Auschwitz 

in ihrem Text nicht nachweisen lässt, erfüllt das Gedicht das im ersten Kapi-

tel ausgeführte Postulat Adornos, dass Kunst das Bewusstsein von Ausch-

witz enthalten müsse. In Domins Versen drückt es sich in der Auseinander-

setzung mit der Frage nach der ästhetischen Darstellung von „Glück“ und 

„Unglück“ im weitesten Sinne aus. Die lyrische Form allerdings bleibt eine 

10  Vgl. Marcus Düwell: Ästhetische Erfahrung und Moral. In: Dietmar Mieth 

(Hg.): Erzählen und Moral. Narrativität im Spannungsfeld von Ethik und Äs-

thetik. Tübingen 2000. S. 11-35. S. 27. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


44|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

Ästhetisierung, mag ihr Gegenstand noch so sehr im Vagen oder in der Abs-

traktion verbleiben. Die Dichterin Domin hält an ihr fest, während der Phi-

losoph Adorno auch noch in seiner unvollendeten, 1970 aus dem Nachlass 

herausgegebenen Ästhetische Theorie nach dem „Existenzrecht“11 von 

Kunst fragt und Auschwitz als Prüfstein für die Kunst betrachtet: Nach 

Auschwitz müsse sich alle Kunst, auch die vorher geschaffene, daran mes-

sen lassen. 

In seinem Essay Engagement verhandelt Adorno 1962 die Ästhetisie-

rung des Massenmords, die Gefahr laufe, nicht nur letzterem einen Sinn zu 

geben, der ihm nicht zustehe, sondern auch die Unterscheidung zwischen 

Tätern und Opfern zu nivellieren, wenn die Konzentrationslager zu bloßen 

Symbolen allgemein-menschlicher Grenzsituationen werden und krude Me-

taphysik fälschlicherweise konkretem Leid gegenüber überwiege: Das äs-

thetisierte Leiden sei unmoralisch, da es dem Verbrechen Sinn zuschreibe, 

indem es dem Kunstwerk als Anlass diene. Selbst „der Laut der Verzweif-

lung“12 werde dadurch stilisiert und integriert. Die Repräsentierbarkeit ban-

ne das „Grauen“, mache es konsumierbar und enthalte die Gefahr, zum En-

de der Auseinandersetzung mit Auschwitz hinzuführen. Insbesondere die 

Diskussionsbeiträge, die statt eines konkreten Verbrechens ein allgemein-

menschliches Schicksal beklagten, trügen auf Kosten der Opfer zur Ver-

schleierung bei.13

Auch wenn Adorno sich zu Recht sorgt, folgt daraus kein Verbot von 

Kunst. Domin nähert sich dem Leid von Auschwitz nur in einigen ihrer Ge-

dichte sowie in ihrem Offenen Brief an Nelly Sachs an. In ihren übrigen Es-

says verbleibt sie innerhalb des Erfahrungsrahmens, der eben nicht Ausch-

witz umfasst, sondern von Exil und Rückkehr geprägt ist. So ist auch ihr 

Gedicht Schöner keine „künstlerische Gestaltung des nackten körperlichen 

Schmerzes“14. Es stellt sich der Frage nach der Darstellung – wie oben aus-

geführt – auf einer allgemeineren Ebene. Es spricht und verschweigt dabei 

11  Theodor W. Adorno: Ästhetische Theorie. In: Ders.: Gesammelte Schriften. 

Bd. 7. Hg. v. Gretel Adorno/Rolf Tiedemann. Frankfurt a.M. 1970. S. 9. 

12  Theodor W. Adorno: Engagement. A.a.O., S. 424. Vgl. das folgende Zitat ebd. 

13  Die Dichotomie der Begriffe „Opfer“ und „Täter“ erweist sich in ihrer Eindi-

mensionalität als problematisch: Die „Opfer“ werden dadurch als passiv prä-

sentiert und die verschiedenen Formen von Täterschaft nivelliert. Jede Form 

von Widerstand, die möglicherweise geübt wurde, bleibt ausgeschlossen.Vgl. 

Rainer Paris: Ohnmacht als Pression. Über Opferrhetorik. In: Merkur 665/666 

(2004). S. 912-923; Dan Diner: Jenseits des Vorstellbaren – Der „Judenrat“ als 

Grenzsituation. In: Ders.: Gedächtniszeiten. Über jüdische und andere Ge-

schichten. München 2003. S. 135-151. 

14  Theodor W. Adorno: Engagement. A.a.O., S. 423. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SAGBARKEIT DES UNSAGBAREN|45

nicht, dass es zu anderem schweigt. Indem es dieses Prinzip offen legt, ver-

weist es auf das, was es nicht sagt. 

Die Zeitgenossen, die literarisch, wissenschaftlich oder journalistisch

geschrieben haben, haben trotz des moralisch-ästhetischen Dilemmas Worte 

für das „Unsagbare“ gefunden. Und fast alle autobiographischen oder fikti-

onalen Texte thematisieren das Dilemma der sprachlichen Kommunikation, 

die unmöglich und notwendig zugleich ist.15 Dabei werden das Schweigen 

und das Nicht-Schreiben durchaus auch als Möglichkeiten erwogen. Über-

einstimmung in dieser Frage hat es jedoch zu keinem Zeitpunkt gegeben.16

So wie Domin hielt auch Peter Weiss in seiner Rede bei der Entgegennahme 

des Lessingpreises 1965 an der Kommunikation fest, der Unzulänglichkeit 

des einzelnen literarischen Werks zum Trotz.17 Das künstlerische Sprechen 

wird damit als Wert an sich angeführt, als Einwand des Lebens gegenüber 

dem Tod. 

George Steiner wandte sich 1987 in Übereinstimmung mit Adorno ge-

gen eine „Beredsamkeit nach Auschwitz“18, die obszön sei: „Die Phantasie 

hat sich an den Greueln und zwanglos dargereichten Trivialitäten, durch 

welche das moderne Entsetzen häufig ausgedrückt wird, zur Genüge gestillt. 

Wie kaum je ist Dichtung vom Schweigen versucht.“19 Das reale Ausmaß 

des Leids erscheint ihm – wie jedes Leid – für das menschliche Vorstel-

lungsvermögen nicht fassbar. Zudem entziehe sich die Shoah den sprachli-

chen Ausdrucksmöglichkeiten, ein Geschehen zu erfassen. Steiner postuliert 

die Unsagbarkeit von Auschwitz und begründet dies moralisch. Er argumen-

tiert damit gegen die Integration des Massenmords durch die Sprache in die 

Sprache und in die Geschichte. 

Für Steiner bietet sich zunächst das Schweigen als einziger Ausweg an. 

Es sei jedoch eine „selbstmörderische [...] Option“20, weil dieser sprachliche 

15  Vgl. Judith Klein: Literatur und Genozid. Darstellungen der nationalsozialisti-

schen Massenvernichtung in der französischen Literatur. Wien/Köln/Weimar 

1992. S. 15. 

16  Vgl. Andrei S. Markovits/Beth Simone Noveck: West Germany. A.a.O., S. 

412.

17  Vgl. Peter Weiss: Laokoon oder Über die Grenzen der Sprache. Rede anläßlich 

der Entgegennahme des Lessingpreises der Freien und Hansestadt Hamburg 

am 23. April 1965 (veröffentlicht als Sonderdruck der Kulturbehörde der Frei-

en und Hansestadt Hamburg 1965). In: Ders.: Rapporte 1. Frankfurt a.M. 

1968. S. 170-187, insbes. S. 187. 

18  George Steiner: Das lange Leben der Metaphorik. Ein Versuch über die „Sho-

ah“. In: Akzente 34 (1987). S. 194-212. S. 196. 

19  George Steiner: Menschliche Bildung. In: Ders.: Sprache und Schweigen. 

A.a.O., S. 39-52. S. 45. 

20  George Steiner: Das lange Leben der Metaphorik. A.a.O., S. 196. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


46|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

Mangel innerhalb des Judentums Konsequenzen besitze, die nicht nur auf 

der theologischen Ebene lägen. Denn das jüdische Selbstverständnis, selbst 

des Atheisten und Assimilationswilligen, speise sich aus der Vergangenheit 

des jüdischen Volkes – wie die jeweilige Geschichte auch für die Identität 

anderer Völker Bedeutung besitzt. Die eigene Geschichte spielt im jüdi-

schen Selbstverständnis eine besondere Rolle, da im Judentum Geschichte 

und Religion untrennbar verknüpft sind und „Erinnerung und Erzählung [...] 

von jeher als Kategorien der Rettung von bedrohter Identität“21 galten: Der 

Mensch lerne, „[...] seine historische Existenz trotz des Leids [...] allmählich 

zu bejahen und entdeckt auf diesem mühseligen Wege auch, daß Gott sich 

im Lauf der Geschichte offenbart.“22 Domins Zugehörigkeitsgefühl zum Ju-

dentum und ihre lebensgeschichtlich bedingte Verbundenheit mit diesem 

verlangen nach einer Auseinandersetzung mit der Geschichte, ohne dass 

dies zwangsläufig zur Entwicklung von Religiösität führen muss. 

Domins Gedicht Schöner verzichtet bewusst auf den Versuch einer Rep-

räsentation des Unglücks und bleibt dadurch sowie durch die Reflexion des 

Unsagbaren von Steiners Vorwurf der gesellschaftlichen Integration des 

Massenmords ebenso unberührt wie von Adornos Kritik an affirmativer 

Kunst. Es lässt sich sogar eine Übereinstimmung der Konzepte von Domins 

und Adornos Texten feststellen. So sehr Adornos Vorwurf der Suggestion 

eines „existentiellen Klima[s]“ hingegen einleuchtet, das die Verantwort-

lichkeiten übertünche, als so schwierig erweist sich die Suche nach Krite-

rien, um die Kunstwerke im Einzelfall von diesem Vorwurf zu entlasten. 

Als gelungene Beispiele führt Adorno selbst die Texte von Samuel Be-

ckett (1906-1989) an. Die Figuren Becketts sind Gefangene der Situation, in 

der sie sich befinden – auch wenn sie selbst zur Stabilisierung ihrer Lage 

beitragen und diese erst dadurch unabänderlich wird. Sie warten in einer 

wüsten Öde, in einer Mülltonne oder eingegraben im Sand darauf, dass eine 

Veränderung eintritt. Sie sind handlungsunfähig, gefangen in der Ausweglo-

sigkeit, und demonstrieren das Scheitern der Kommunikation und die Sinn-

losigkeit der Existenz. Becketts Dramen abstrahieren von ihrer historischen 

Situation. Ohne dass hier ein Vergleich vorgenommen werden soll, der vor 

allem gattungstheoretisch problematisch wäre, lässt sich doch immerhin 

feststellen, dass auch Domins Gedicht Schöner die Bedingungen der beste-

henden Situation nicht benennt. Es stellt das „Glück“ abstrakt vor und ver-

weist nur indirekt auf die Erfahrung des sprechenden Ichs. 

21  Christoph Münz: Der Welt ein Gedächtnis geben. Geschichtstheologisches 

Denken im Judentum nach Au-schwitz. Gütersloh 1995. S. 25. Vgl. Kapitel 5. 

22  Yosef Hayim Yerushalmi: Zachor: Erinnere Dich! Jüdische Geschichte und 

jüdisches Gedächtnis. Berlin 1988. S. 21. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SAGBARKEIT DES UNSAGBAREN|47

Domin bezeichnete diese Eigenschaft ihrer Lyrik 1965 in einem Essay 

als „unspezifische Genauigkeit“23: Dieser Terminus steht Roman Ingardens 

Begriff der „Unbestimmtheit“ nahe, mit dem er 1931 in seiner Arbeit Das

literarische Kunstwerk24 das Verhältnis von Autor, Leser und Text zu 

bestimmen suchte. Domins Begriff wirkt jedoch deutlicher dem Vorwurf 

von Beliebigkeit entgegen: Während die spezifische Genauigkeit des Wis-

senschaftlers den Einzelfall auf der Suche nach der Wirklichkeit und wach-

sender Erkenntnis untersuche, wolle „der Lyriker“25 die Wirklichkeit „nicht 

beherrschen oder ‚wegordnen‘“, sondern suche „das Lebendige“ und „Viel-

gestalte“ an ihr.26 Die von ihm geschaffene Wirklichkeit soll nach Domin 

„potenzierte Realität“ sein. Mit ihrem Begriff der „unspezifischen Genauig-

keit“ setzt Domin der Wirklichkeit etwas entgegen, das eine – wenn auch 

stets gefährdete – Grundlage für das Weiterleben bietet und insofern zumin-

dest verhalten optimistisch zu begreifen ist. 

In der Tradition romantischer Dichtungstheorien, die wie die von Nova-

lis nach „Potenzierung“27 der Wirklichkeit verlangten, fordert Domin eine 

Auseinandersetzung mit der Welt, die nicht positivistisch bestimmt ist. Um 

eine potenzierte Wirklichkeit herzustellen, benutzt der Lyriker Domin zu-

folge die nicht mit Ungenauigkeit gleichzusetzende unspezifische Genauig-

keit, die eine „Erhöhung der Reserve des Ungesagten“28 bedeute und den 

Lesern vielfältige Auslegungen ermögliche. „Die ‚unspezifische Genauig-

keit‘ sucht im Sonderfall den Kern [...].“29 Dieser Kern ist das, was alle Ein-

zelfälle verbindet. Domin unterscheidet den „Erfahrungskern“ von den „Er-

fahrungshülsen“30. Der Kern ermöglicht es verschiedenen Lesern, in einem 

23  Hilde Domin: Zum Arbeitsprozeß. In: WL, S. 110-146. S. 138. 

24  Roman Ingarden: Das literarische Kunstwerk. Eine Untersuchung aus dem 

Grenzgebiet der Ontologie, Logik und Literaturwissenschaft. Halle a. d. S. 

1931. 

25  Hilde Domin: Zum Arbeitsprozeß. A.a.O., S. 139. Vgl. die folgenden vier Zi-

tate ebd. 

26  Domin verwendet das generische Maskulinum. Bei der Wiedergabe fremder 

Aussagen übernehme ich diesen Stil. 

27  Novalis: Die Welt muß romantisiert werden. In: Ders.: Werke. Hgg. u. kom-

mentiert v. Gerhard Schulz. München 1969. S. 384; Friedrich Schlegel: 116.

Athenäum-Fragment. In: Kritische Friedrich-Schlegel-Ausgabe. Bd. 2. Hg. v. 

Ernst Behler. Darmstadt/Paderborn/Zürich 1958ff. S. 182. 

28  Hilde Domin: Zum Arbeitsprozeß. A.a.O., S. 135.  

29  Hilde Domin: Zum Arbeitsprozeß. A.a.O., S. 140. 

30  Hilde Domin: Literarische Meinungsbildung. Die Dialektik von Urteil, Vor-

Urteil und Schaffensprozeß in der gesteuerten Gesellschaft. In: WL, S. 33-109. 

S. 75. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


48|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

Gedicht – neben anderen Aspekten – etwas zu entdecken, das auch ihre Si-

tuation charakterisiert. 

Domin folgt auch hier Novalis, der forderte: „Der wahre Leser muß der 

erweiterte Autor seyn. Er ist die höhere Instanz, die die Sache von der nie-

dern Instanz schon vorgearbeitet erhielt.“31 Daneben bleibt Domin zufolge 

immer eine „letzte Unerklärbarkeit“32, die das Gedicht lebendig halte. Sogar 

über Jahrhunderte hin, wie Domin in einem anderen Essay ausführt, denn 

„[...] das Wort geht nicht dahin wie der Mensch. Es geht und kommt wieder: 

lebendig.“33 Es hänge nur davon ab, ob die Leserinnen und Leser sich in 

dem Erfahrungsmodell wiedererkennen könnten. 

So garantiert die „unspezifische Genauigkeit“ durch den „Kern“ die 

Musterhaftigkeit, während gleichzeitig die Besonderheit einer subjektiven 

Erfahrung die Einmaligkeit ihrer Konkretisierung im Kunstwerk und damit 

seine Authentizität begründet. Authentizität entsteht durch eine Erfahrung 

der Autorin bzw. des Autors, die sich in der Textproduktion niederschlägt. 

„Musterhaftigkeit“, „Authentizität“ und „Einmaligkeit“ bilden nach Domin 

die notwendigen Qualitäten eines Gedichts und jedes wahren Kunstwerks.34

Den Begriff „wahr“ bezieht Domin im Zusammenhang mit einem Wort 

„auf die konkrete Wirklichkeit der Erfahrung, durch die es hindurchgegan-

gen ist“35. Kunst könne zur Erfahrung der möglichen und der tatsächlichen 

Wirklichkeit verhelfen. In der Einmaligkeit liege zugleich das Modellhafte 

und der „Potentialis“36 der Realität, „jeweils neu und anders“37 realisierbar. 

Domin nimmt mit ihren Kriterien der „Musterhaftigkeit“, „Authentizi-

tät“ und „Einmaligkeit“ für Gedichte die Position der Autorin bzw. des Au-

tors wie der Leserin bzw. des Lesers gegenüber dem Text selbst zurück: 

„Gedichte können auf sehr verschiedene Weisen interpretiert werden, wobei 

es erstaunlich ist, dass prinzipiell mehr oder anderes ‚herausgeholt‘ werden 

kann, als hineingetan worden ist, weil die Sprache mehr mitführt, als der 

Leser selber weiß.“38 In diesem Bild erscheint das Gedicht als unerschöpfli-

31  Novalis: 125. Blüthenstaub-Fragment. In: Ders.: Werke, Tagebücher und Brie-

fe Friedrich von Hardenbergs. 3 Bde. Hg. v. Hans-Joachim Mähl/Richard Sa-

muel. Bd. 2: Das philosophisch-theoretische Werk. Hg. v. Hans-Joachim 

Mähl. Darmstadt 1999. S. 282. 

32  D, S. 30. 

33  Hilde Domin: Engagement zu Beginn der deutschen Geschichte. Dankesrede 

für die Roswitha-Medaille der Stadt Bad Gandersheim, 1974. In: GE, S. 66-72. 

S. 66. 

34  Vgl. Hilde Domin: Zum Arbeitsprozeß. A.a.O., S. 115. 

35  Hilde Domin: Literarische Meinungsbildung. A.a.O., S. 62.  

36  Vgl. Hilde Domin: Literarische Meinungsbildung. A.a.O., S. 63. 

37  Hilde Domin: Wozu Lyrik heute. A.a.O., S. 14. 

38  Hilde Domin: Über das Interpretieren von Gedichten. A.a.O., S. 175. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SAGBARKEIT DES UNSAGBAREN|49

ches magisches Gefäß, das sich jeweils an die Bedürfnisse seiner Benutzer 

anpasst. Damit umfasst ein Gedicht stets einen weiteren Bedeutungsraum 

als die einzelnen Worte mit ihrem Gegenstandbezug, sei er konkret oder 

abstrakt, und den damit einhergehenden Konnotationen. Diese Eigenschaft 

ist Domin zufolge ein Effekt der unspezifischen Genauigkeit. 

Mit ihrem Gedicht Lyrik lieferte Domin 1963 ein Beispiel für die 

Schwierigkeit, die Wirklichkeit auf einen Begriff zu bringen und sprechend 

zu erfassen.39

Lyrik 

das Nichtwort 

ausgespannt

zwischen

Wort und Wort. 

Das Gedicht besteht aus einem unvollständigen Satz. Da das Prädikat fehlt, 

unterbleibt eine zeitliche Einordnung der Verse, so dass deren Aussage auch 

auf diese Weise im Raum schwebt. In den Versen bildet der Titel Lyrik das 

Subjekt und definiert diese als „das Nichtwort“ (I, 2). Die Negativdefinition 

ist paradox: Lyrik ist offensichtlich doch ein Wort, auch wenn die Definition 

dies (vorgeblich) bestreitet. Aber anscheinend ist das, was sich hinter dem 

Begriff verbirgt und was es benennt, nicht in Worte zu fassen. Es ist „ausge-

spannt/zwischen/Wort und Wort“ (II, 1-III, 1), befindet sich nicht nur zwi-

schen den Zeilen, sondern auch – subtiler – zwischen den Worten. Noch da-

zu ist es „ausgespannt“ wie ein Netz, in dem sich die Wirklichkeit fangen 

lässt, oder wie ein Segel, das zum Antrieb dient. Die drei Silben des Parti-

zips verleihen der Spannweite des Worts gegenüber den übrigen kürzeren 

Worten zusätzlich Nachdruck. 

Die in den Versen angelegte Auffassung von Lyrik als Mittel, um die 

Wirklichkeit mit Worten zu erfassen, könnten auf ein Bild von José Ortega 

y Gasset (1883-1955) zurückgehen, da Domin ihn in ihrer Essaysammlung 

Wozu Lyrik heute wiederholt zitiert, wenn auch ohne Belegstelle: Ortega y 

Gasset beschreibt das menschliche Bewusstsein als Netz, in dessen Maschen 

sich die Elemente der Wirklichkeit verfangen.40

39  Vgl. VE, S. 235. Erschienen 1964 im Gedichtband Hier.

40  Vgl. Jorge Ortega y Gasset: Die Aufgabe unserer Zeit. In: Ders.: Gesammelte 

Werke. Bd. 2. Hg. v. d. DVA. Stuttgart 1978. S. 79-141. S. 136ff; ders.: 

Wahrheit und Perspektive. In: Ders.: Gesammelte Werke. Bd. 1. A.a.O., S. 11-

19.

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


50|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

Die äußere Form des Gedichts spiegelt die in der Formulierung liegende 

Spannung: Der Vers „das Nichtwort“ und der Vers „Wort und Wort“ sind 

von den beiden Versen „ausgespannt/zwischen“ abgesetzt und rahmen sie. 

Dadurch bleibt eine Leerstelle in der Mitte, eine Achse fehlt – sie steht als 

Titel, als Begriff darüber, die Lyrik, ihre Substanz ist nicht materialisiert. 

Jedenfalls nicht in einem einzigen Wort, wohl aber – sehr fragil – in dem 

ganzen Gedicht und im Zwischenraum. Wie Poesie einen solchen Raum 

öffnen kann, zeigt Lyrik besonders deutlich. Da es keinen zweckgebundenen 

Inhalt hat, ist es auf gewisse Weise inhaltsleer – und deshalb von den Rezi-

pientinnen und Rezipienten auf verschiedene Art zu füllen. 

Für Domins poetische Texte ist die Offenheit konstitutiv. In den poeto-

logischen Essays strebt Domin scheinbar nach Eindeutigkeit, da sie ihre 

Begriffe definiert, doch erhalten die Definitionen einen gewissen Freiraum. 

Domin untersucht den Bedeutungsbegriff im Hinblick auf das Zusammen-

spiel von Autor, Text, Leser und Kontext bei der Bedeutungsproduktion. 

Der Begriff der „unspezifischen Genauigkeit“ bezieht sich zum einen auf 

einen Effekt der Sprache selbst, ist also auf der Textebene zu verorten, zum 

anderen ist er, insofern ein Text das Produkt eines intentionalen Akts ist, auf 

der Autorebene anzusiedeln. Darüber hinaus betrifft der Begriff auch die 

Ebenen von Leserinnen und Lesern sowie der Kontexte, indem er diese als 

weitere Akteure bzw. Einflussfaktoren betrachtet. Domins paradox anmu-

tender Begriff erfasst die Tatsache, dass die Formen des Zusammenwirkens 

nicht eindeutig und allgemeingültig festzulegen sind. 

Die Ambiguität von Domins Gedichten ist also zum einen als Folge der 

Literarizität und der Offenheit von Kunstwerken einzuordnen, zum anderen 

als Orientierung am Paradigma der Moderne, nach der Auflösung von Ein-

deutigkeit zu streben.41 Domin nutzt die Ambiguität darüber hinaus, um 

dem moralisch-ästhetischen Dilemma von Lyrik nach Auschwitz zu begeg-

nen. Die unspezifische Genauigkeit von Schöner erlaubt es der Leserin bzw. 

dem Leser, den Text für die eigene Situation produktiv zu machen. Denn 

das Gedicht rekurriert auf ein gemeinsames Allgemeines, das mit individu-

ellen Erfahrungen verbunden werden kann. Eine historische, auf den vom 

Nationalsozialismus geprägten Lebenskontext der Autorin bezogene Lesart 

kann also nicht als einzig gültige vorgestellt werden. Zugleich fordert das 

Gedicht durch den selbstreflexiven poetologischen Gehalt zum Nachdenken 

über die Relevanz von ästhetischen Werten für moralisch begründete oder 

existentielle Handlungsentscheidungen heraus, da das sprechende Ich in den 

Versen seine Überlegungen dazu und seine Entscheidung in den (Diskurs-)

Raum stellt.

41  Vgl. Beate Sowa-Bettecken: Sprache der Hinterlassenschaft. Jüdisch-

christliche Überlieferung in der Lyrik von Nelly Sachs und Paul Celan. Frank-

furt a.M. 1992. S. 25. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SAGBARKEIT DES UNSAGBAREN|51

Die individuellen Erfahrungen der Lager, des Exils, der inneren Emigra-

tion und der verschiedenen Formen der Unterstützung des nationalsozialisti-

schen Regimes flossen nach 1945 auf unterschiedliche Weise in die Ausei-

nandersetzung der deutschen Autorinnen und Autoren mit den Zusammen-

hängen von Ästhetik und Moral ein. Im literarischen Feld dominierten zu-

nächst diejenigen, die bereits vor 1933 einflussreich gewesen waren – bei-

spielsweise Brecht.42 Dazu kam die „junge Generation“, die ab 1947 über-

wiegend in der Gruppe 47 aufging. Domin zählte sich 1962 selbst „zu den 

jüngsten deutschen Lyrikern, etwa zur Generation von Peter Rühmkorf“43

(geb. 1929). Sie ist zwar zwanzig Jahre älter als Rühmkorf, hatte aber eben-

falls erst nach 1945 zu schreiben begonnen. Die divergierenden Erinnerun-

gen aus der Zeit des Nationalsozialismus traten in Konkurrenz. Die Über-

macht der Präsenz von Erfahrungen der Täterseite in der Literatur margina-

lisierte jedoch innerhalb des westdeutschen Literaturbetriebs die Beiträge 

jüdischer Autorinnen und Autoren.44

Hans Werner Richter (1908-1993) und Alfred Andersch (1914-1980) 

zählen zu den Gründern der Gruppe 47. Richter trat nach dem Zweiten 

Weltkrieg für „eine engagierte Literatur, eine Literatur der unmittelbaren 

Aussage, eine Literatur, die wahr und echt sein sollte, ohne schöne Fassa-

den, ohne akrobatische Wortkunststücke“45, ein. Die Gruppe 47 kennzeich-

nete aber kein entsprechender einheitlicher ästhetischer Stil.46

Andersch begründete 1948 seine Ablehnung der literarischen Traditio-

nen mit den neuen Bedürfnissen der Gegenwart. Er war der Meinung, „[...] 

daß die alten Formen den geistigen Inhalt der neuen Zeit nicht tragen kön-

nen.“47 Andersch sah „die junge Generation vor einer tabula rasa, vor der 

Notwendigkeit, in einem originalen Schöpfungsakt eine Erneuerung des 

deutschen geistigen Lebens zu vollbringen“48 und rekurrierte damit auf die 

Verbindung politisch-moralischer und ästhetischer Werturteile im Bewusst-

42  Vgl. Frank Trommler: Emigration und Nachkriegsliteratur. Zum Problem der 

geschichtlichen Kontinuität. In: Reinhold Grimm/Jost Hermand (Hg.): Exil 

und Innere Emigration. Bd. 1. Frankfurt a.M. 1972. S. 173-197. S. 174. 

43  Hilde Domin: Unter Akrobaten und Vögeln. Fast ein Lebenslauf. In: GS, S. 

21-31. S. 29. 

44  Vgl. Stephan Braese: Die andere Erinnerung. A.a.O., S. 11. 

45  Hans Werner Richter: Bruchstücke der Erinnerung. In: Nicolas Born/Jürgen 

Manthey (Hg.): Literaturmagazin 7: Nachkriegsliteratur. Reinbek bei Hamburg 

1977. S. 134-144. S. 136. 

46  Vgl. Rolf Schroers: „Gruppe 47” und die deutsche Nachkriegsliteratur. In: 

Merkur 19 (1965). S. 448-462. S. 449. 

47  Alfred Andersch: Deutsche Literatur in der Entscheidung. Ein Beitrag zur A-

nalyse der literarischen Situation. Karlsruhe 1948. S. 25. 

48  Alfred Andersch: Deutsche Literatur in der Entscheidung. A.a.O., S. 24. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


52|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

sein von Auschwitz.49 Die Forderung nach der „Wahrheit“ der Literatur 

zeugt von dem Misstrauen und „Unbehagen“50 gegenüber der Sprache des 

Nationalsozialismus, die von Phrasenhaftigkeit und Propaganda geprägt 

war. Doch die Autorinnen und Autoren der „jungen Generation“, zu der in 

der Regel die nach 1915 Geborenen gezählt werden, die also den National-

sozialismus durchaus bewusst erlebt hatten, neigten oft selbst zu einem pa-

thetischen Stil, der sich nicht immer vom nationalsozialistischen Wortschatz 

und Stil lösen konnte.51

Einige Schriftstellerinnen und Schriftsteller nutzten das Forum der 

Frankfurter Poetik-Dozenturen, welche die Universität 1959 in Kooperation 

mit dem Fischer Verlag einrichtete und dann mit dem Suhrkamp Verlag 

fortführte, um die Diskussionen über die Bedeutung von Auschwitz als Zä-

sur sowie die eigene gesellschaftliche Relevanz und Poetik in die Öffent-

lichkeit zu tragen. So konstatierte Heinrich Böll (1917-1985) 1966 in Frank-

furt, „daß die deutsche Nachkriegsliteratur als Ganzes eine Literatur der 

Sprachfindung gewesen ist“52. Böll verlangte, „eine Ästhetik des Humanen 

zu bilden, Formen und Stile zu entwickeln, die der Moral des Zustands ent-

sprechen“53, mit der der Autor nach Auschwitz Verantwortung übernehme 

und die sich der politischen Vereinnahmung entziehe. Gleichzeitig forderte 

Böll eine gesellschaftliche und religiöse Auseinandersetzung mit den mora-

lischen Implikationen von Auschwitz, da die Literatur allein damit überfor-

dert sei: „In ihrer Offenheit wird sie zum Gegenstand einer Erwartung, einer 

Aufmerksamkeit, die unangemessen ist: sie kann nicht Religion und Sozie-

tät ersetzen.“54

Wolfgang Hildesheimer (1916-1991) wiederholte 1967 in seiner Vorle-

sung die Forderung nach der Berücksichtigung der „Dimension Ausch-

witz“55, ohne dass er sich auf die implizite Auseinandersetzung mit dem äs-

thetisch-moralischen Dilemma, wie es etwa Domins Gedicht Schöner vor-

49  Vgl. Ralf Schnell: Das Leiden am Chaos. Zur Vorgeschichte der deutschen 

Nachkriegsliteratur. In: Ulrich Walberer (Hg.): 10. Mai 1933. Bücherverbren-

nung in Deutschland und die Folgen. Frankfurt a.M. 1983. S. 221-239. S. 221f; 

Joachim Scholl: In der Gemeinschaft des Erzählers: Studien zur Restitution 

des Epischen im deutschen Gegenwartsroman. Heidelberg 1990. S. 29. 

50  Urs Widmer: 1945 oder die „neue Sprache“. Studien zur Prosa der „Jungen 

Generation“. Düsseldorf 1966. S. 196. 

51  Vgl. Urs Widmer: 1945 oder die „neue Sprache“. A.a.O., S. 29-89. 

52  Heinrich Böll: Frankfurter Vorlesungen. Köln/Berlin 1966. S. 56. 

53  Heinrich Böll: Frankfurter Vorlesungen. A.a.O., S. 78. 

54  Heinrich Böll: Frankfurter Vorlesungen. A.a.O., S. 27. 

55  Wolfgang Hildesheimer: Frankfurter Vorlesungen. In: Ders.: Interpretationen. 

James Joyce, Georg Büchner. Zwei Frankfurter Vorlesungen. Frankfurt a.M. 

1969. S. 53-110. S. 65. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SAGBARKEIT DES UNSAGBAREN|53

nimmt, oder auf einen expliziten Bezug auf den Massenmord festlegte. 1968 

wurde die Frankfurter Poetik-Dozentur unterbrochen, erst 1979 kam es zur 

Neugründung. 1990 übernahm Günter Grass (geb. 1927) die Frankfurter Po-

etik-Dozentur. Er wies noch einmal darauf hin, dass Adornos „Satz“ als 

„Maßstab“56 zu verstehen sei: „Wir kommen an Auschwitz nicht vorbei.“57

In diesem Sinne hatte Günther Anders bereits 1967 konstatiert, dass an-

gesichts der globalen Konflikte sozialer oder militärischer Art „das ertrotzte 

Schreiben nach Auschwitz abermals oder zusätzlich fragwürdig“58 werde. 

Er verwies damit auf die globale Relevanz des Massenmords und sprach mit 

Bezug auf die „Tatsache, daß wir gleichzeitig auf Hiroshima, auf Ausch-

witz, auf Algier, auf Vietnam reagieren müssen“59, von einer „moralischen 

Reizüberflutung“. Die Aufzählung dieser völlig unterschiedlich gelagerten 

menschlichen Gewaltexzesse aus unterschiedlichen Jahren bzw. Jahrzehnten 

verdeutlicht den Standpunkt, dass mit einem Entkommen aus dem ästhe-

tisch-moralischen Dilemma nicht zu rechnen ist. 

In der Debatte um Adornos „Diktum“ ist ein Aspekt lange ausgespart 

geblieben, den Ruth Klüger in einem ihrer Essays verhandelt: Unabhängig 

von der Gattung lieferten alle Einzelwerke „[...] Deutungen des Genozids. 

Welches Einzelwerk die überzeugenderen Deutungen bietet, ist dann eine 

Frage an das Einzelwerk, nicht an die Gattung.“60 Klüger tritt damit auch für 

einen kritischen Blick auf die vermeintliche „Sachlichkeit“ von historischen 

„Tatsachendarstellungen“ ein, die stets auch nur Lesarten eines Geschehens 

präsentierten. Der literarischen und der wissenschaftlichen Darstellung ist 

damit, wenn auch in unterschiedlichem Maße, per se eine Auseinanderset-

zung mit dem Thema vorgängig, die zu einem gewissen „Verständnis“ 

führt, also ebenfalls auf Deutungen beruht. 

Die Frage der Darstellbarkeit wurde seit dem linguistic turn in der Ge-

schichtswissenschaft zunehmend mit der Frage nach der Verstehbarkeit ver-

knüpft: 1987 hatte Dan Diner für Auschwitz das Bild einer black box ver-

wendet, da es sich dem intentionalistischem Verständnis entziehe: „Nur ex 

negativo, nur durch den ständigen Versuch, die Vergeblichkeit des Verste-

hens zu verstehen, kann ermessen werden, um welches Ereignis es sich bei 

56  Günter Grass: Schreiben nach Auschwitz. Frankfurter Poetik-Vorlesung. 

Frankfurt a.M. 1990. S. 14. 

57  Günter Grass: Schreiben nach Auschwitz. A.a.O., S. 42. 

58  Günter Grass: Schreiben nach Auschwitz. A.a.O., S. 39. 

59  Günther Anders: Besuch im Hades. Auschwitz und Breslau 1966. Nach „Ho-

locaust“ 1979. 3., unveränd. Aufl., München 1996 (1967). S. 12. Vgl. das fol-

gende Zitat ebd. 

60  Ruth Klüger: Von hoher und niedriger Literatur. Göttingen 1996. S. 43. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


54|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

diesem Zivilisationsbruch gehandelt haben könnte.“61 Diners Setzung der 

Unverständlichkeit, die das „Ereignis“ kennzeichne, ist problematisch: Sie 

blockiert in gewisser Weise die Auseinandersetzung damit, da sie den Fokus 

von der „Zivilisation“, die das Ereignis hervorbrachte, auf die Deutungen 

verschiebt, die doch erst auf einer anderen Ebene angebracht wären. Die 

„außerhistorische Bedeutung“ des Holocaust ergibt sich aus seiner histori-

schen Bedeutung, die durchaus „verständlich“, d.h. auf rationale und irratio-

nale Handlungen von Akteuren innerhalb gesellschaftlicher Strukturen zu-

rückzuführen ist, und nicht mystifiziert und damit weggerückt werden soll-

te.62

Ziel der Geschichtswissenschaft muss es sein, die deutschen und inter-

nationalen historischen Kontexte zu begreifen, in denen Auschwitz steht – 

mag es noch so sehr aus dem Verständnis herauszufallen scheinen.63 Es be-

steht die Gefahr, diesen Prozess zu früh für abgeschlossen zu erklären – wie 

es bereits in den sechziger Jahren einmal geschehen war64 – und nach „Leh-

ren“ des Holocaust zu fragen, ohne ihn selbst verstanden zu haben. 

Zudem bleibt zweifelhaft, ob der Holocaust sich überhaupt dazu eignet, 

„Lehren“ aus ihm zu ziehen: Als extreme Situation, in der das Handeln von 

Individuen und gesellschaftliche Strukturen in einem bestimmten histori-

schen Kontext zusammenwirkten, unterscheiden sich die Lehren daraus in 

ihrer Allgemeinheit nicht von denen, die sich aus anderen historischen „Ka-

tastrophen“ hätten ziehen lassen.65 Die deutsche (und die internationale) Po-

litik verwendete den nationalsozialistischen Massenmord in den neunziger 

Jahren im ehemaligen Jugoslawien als Argument für ein militärisches Ein-

greifen, während der Genozid in Ruanda vor den Augen der Weltöffentlich-

keit stattfand, ohne dass die europäische Politik eine Analogie zwischen 

61  Dan Diner: Zwischen Aporie und Apologie. Über Grenzen der Historisierbar-

keit des Nationalsozialismus. In: Ders. (Hg.): Ist der Nationalsozialismus Ge-

schichte? Zu Historisierung und Historikerstreit. Frankfurt a.M. 1987. S. 62-

73. S. 73. 

62  Vgl. Thomas Sandkühler: Aporetische Erinnerung und historisches Erzählen. 

In: Hanno Loewy (Hg.): Holocaust. A.a.O., S. 144-159. S. 151. 

63  Vgl. Götz Aly: Wider das Bewältigungs-Kleinklein. In: Hanno Loewy (Hg.): 

Holocaust. A.a.O., S. 42-51. S. 51. 

64  Vgl. Nicolas Berg: Der Holocaust und die westdeutschen Historiker. A.a.O., S. 

371.

65  Dies zeigt sich in den Lehren, die Zymunt Bauman formuliert, und von denen 

die erste lautet: „In jedem System, in dem Rationalität und Ethik in entgegen-

gesetzte Richtungen weisen, bleibt die Humanität auf der Strecke. [...] Die 

zweite Lehre sagt, daß der Selbsterhaltungstrieb die moralische Pflicht nicht 

notwendigerweise besiegt.“ Zygmunt Bauman: Dialektik der Ordnung. Die 

Moderne und der Holocaust. Hamburg 1992. S. 221. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SAGBARKEIT DES UNSAGBAREN|55

dem Geschehen in dem afrikanischen Staat und dem Holocaust herstellte. 

Aus dem nationalsozialistischen Massenmord wurde also keineswegs eine 

generelle präventive interventionistische Handlungsmaxime abgeleitet, auch 

wenn der institutionalisierte Umgang mit den nationalsozialistischen 

Verbrechen nicht im national begrenzten Rahmen verbleibt. 

Auf die Gefahr der Instrumentalisierung des ästhetisch-moralischen Di-

lemmas hat Jorge Semprún hingewiesen: „Man kann [...] immer alles sagen. 

Das Unsagbare [...] ist nur ein Alibi.“66 Ein Alibi, um nicht darüber spre-

chen zu müssen, worüber man lieber schweigen möchte, etwa die eigene 

Schuld im Falle der Täter oder – weniger häufig – das Leid im Falle der Op-

fer, die möglicherweise fürchten, bei anhaltenden Auseinandersetzungen 

weiteren Verletzungen ausgesetzt zu sein. Dies war tatsächlich der Fall, wie 

beispielsweise der diffamierende Topos vom „Überleben des Schlechtesten“ 

in den Nachkriegsjahren belegt, den Novick zitiert: Die Überlebenden seien 

durch die Erfahrungen und Notwendigkeiten im KZ verhärtet, nur Egoisten 

hätten überleben können.67 Ruth Klüger widerlegt den Topos der „Unsag-

barkeit des Holocaust“ schlicht mit dem Argument: „Das Unbeschreibliche: 

Nun ist Auschwitz aber beschrieben worden, bändeweise und bibliotheken-

füllend.“68

Die Schwierigkeit des Sprechens bestehe in der Vielfalt der Erfahrun-

gen, stellt Semprún fest: „Das Problem liegt anderswo: daß man nie zu Ende 

kommt, nie alles gesagt hat, daß es immer noch etwas, etwas anderes, zu sa-

gen gibt. Man kann alles sagen, aber es ist eine Arbeit ohne Ende, ein un-

endlicher Bericht.“69 Stellungnahmen von Autorinnen und Autoren wie 

Klüger oder Semprún, die von ihrem Überleben in den Konzentrationsla-

gern erzählt haben, zeigen, dass die Sprachlosigkeit der Opfer oft eine ver-

meintliche, notgedrungene ist, die aus inneren oder äußeren Widerständen 

resultiert und dem Bedürfnis, die eigenen Erinnerungen zu vermitteln, zu-

widerläuft.

Das gilt mit Einschränkung auch für die Exilanten, obwohl deren Erfah-

rungen in den meisten Fällen weniger existentiell waren als die der Lager-

häftlinge. Das Gedicht Schöner lässt sich als ein Blick des sprechenden Ichs 

auf das eigene dichterisches Werk lesen, das mehr Gedichte des „Unglücks“ 

als des „Glücks“ enthält, letzteres aber nicht aufgegeben hat, sondern ihm in 

66  Jorge Semprún: Schreiben oder Leben. Frankfurt a.M. 1995 (Paris 1994). S. 

23.

67  Peter Novick: Nach dem Holocaust. A.a.O., S. 97. 

68  Ruth Klüger: Zeugensprache: Koeppen und Andersch. In: Stephan Braese u.a. 

(Hg.): Deutsche Nachkriegsliteratur. A.a.O., S. 173-181. S. 179. Vgl. Ruth 

Klüger: Von hoher und niedriger Literatur. Göttingen 1996. S. 43f. 

69  Jorge Semprún: Der weiße Berg. Roman. Frankfurt a.M. 1990 (Paris 1986). S. 

101.

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


56|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

der Verneinung Raum gibt. Domin selbst schreibt 1962 in einem Essay, dass 

ihre Gedichte erschreckt auf die verbrannte Erde blicken: „Und vor Schre-

cken fliegen sie dann so weit und so hoch, dass sie irgendwo doch noch ein 

– schon ganz durchsichtiges – Blau oder Grün erwischen. Wie wir es in 

Wahrheit doch alle immer wieder tun, denn sonst lebten wir nicht. Das Nur-

Negative ist eine Attitüde.“70 Der Essay zeigt, dass Domin „unglückliche“ 

Erfahrungen thematisiert, ohne die Hoffnung aufzugeben. Die Autorin hält 

an dem Versuch, ihre Erfahrungen zu vermitteln, zumindest insoweit fest, 

dass sie sie formuliert und publiziert. Darüber hinaus reflektiert sie in ihren 

Texten eben dieses ästhetische Dilemma. Eine grundsätzliche „Unsagbar-

keit“ des nationalsozialistischen Massenmords lässt sich entsprechend aus 

ihrem Werk nicht ableiten, auch wenn sie ihn nur selten direkt benennt und 

sich oft wie in Schöner auf einen reflexiven Impuls beschränkt. Domins Ly-

rik enthält das Angebot, den Bezug zu Auschwitz herzustellen. Durch die 

konstituive Mehrdeutigkeit vermeidet sie es, den Gegenstand durch eine 

sprachliche Festschreibung zu verfehlen. 

2.2 Sprachimmanente und intersubjektive 
Grenzen der Verständigung 

Die intersubjektive wie die gesellschaftliche Verständigung nach Auschwitz 

begegnet nicht allein allgemeinen Problemen, die allen Kommunikations-

prozessen innewohnen, sondern ist zudem belastet von den unterschiedli-

chen Erfahrungen des Einzelnen und den konträren Weltbildern, die in der 

deutschen Nachkriegsgesellschaft besonders stark konfligierten. Die Rekon-

struktion der Dominschen Poetologie aus ihren Texten und die Kontextuali-

sierung ermöglichen es, verschiedene Facetten der Bedeutung sprachlicher 

Äußerungen und ihrer Rezeption herauszuarbeiten und eine differenzierte 

Verortung im Diskurs um Lyrik nach Auschwitz vorzunehmen. Die Asym-

metrien in den Kommunikationsprozessen bedingen unterschiedliche Vor-

aussetzungen und Ziele der Verständigung nach Auschwitz. 

2.2.1 Polysemie und Autonomie:  
Worte, Die Botschafter

Bevor Domin Anfang der sechziger Jahre in essayistischer Form ihre Ana-

lysen zum Ablauf von Kommunikationsprozessen veröffentlichte, hatte sie 

das Thema bereits in ihrer Lyrik aufgegriffen. Ein Beispiel für die frühe 

70  Hilde Domin: Unter Akrobaten. A.a.O., S. 30. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SAGBARKEIT DES UNSAGBAREN|57

Auseinandersetzung damit ist neben Schöner das Gedicht Worte, das Domin 

1956 während eines Aufenthalts in Andalusien schrieb.71 Der nur aus einem 

Wort bestehende Titel wird durch diese hervrgehobene Stellung sowie da-

durch betont, dass ihn der erste Vers wiederholt und definiert. Das Gedicht 

insgesamt beschreibt metaphorisch einen Kommunikationsakt. 

Worte

Worte sind reife Granatäpfel, 

sie fallen zur Erde 

und öffnen sich. 

Es wird alles Innre nach außen gekehrt, 

die Frucht stellt ihr Geheimnis bloß 

und zeigt ihren Samen, 

ein neues Geheimnis.

Der Granatapfel ist eine exotische Frucht, die in den südlichen Ländern 

wächst, nicht aber in Deutschland. Die Bezeichnung „Granatäpfel“ rückt die 

Frucht im Unterschied zu dem daneben üblichen, aus dem Spanischen über-

nommenen Wort „Granada“ näher an den deutschen Erfahrungshorizont, 

denn in Deutschland sind Äpfel ebenso verbreitet wie Granadas in Südspa-

nien, wo Domin einige Jahre lebte. „Worte“ sind also etwas Fremdes und 

Bekanntes zugleich. In ihnen lässt sich ein neues Eigenes sehen, das damit 

zum einen auf einen Prozess der Assimilation verweist, zum anderen mit 

Blick auf Domin, die im Exil zu schreiben begonnen hat, auf den Gewinn 

einer künstlerischen Identität. Diese drückt sich auch in ihrer Namensände-

rung aus. 

„Worte“ ist neben „Wörter“ eine Pluralform von „Wort“, die aber nur 

verwendet wird, wenn von bedeutsamen einzelnen Wörtern oder einer zu-

sammenhängenden Äußerung die Rede ist.72 Das Gedicht bezieht sich hier 

auf Kommunikationssituationen, die für die Beteiligten eine nahezu existen-

tielle Bedeutung besitzen oder in Zukunft erlangen werden. Die Worte fal-

len von selbst „zur Erde“ (I, 2) wie eine reife Frucht. In dem Bild klingt die 

Redewendung „Worte fallen“ an, was die Plausibilität des Bildes unter-

stützt. Die Anspielung auf die Fruchtbarkeit wiederum wird durch das Sym-

bol des Granatapfels verstärkt.73

71  Vgl. VE, S. 244. Erstveröffentlichung in der ersten Fassung mit dem Titel Ge-

spräch in: Neue Deutsche Hefte 114 (1967). H. 2. S. 3. 

72  Vgl. Duden. Die deutsche Rechtschreibung. Hg. v. d. Dudenredaktion. Akt. 

Nachdruck, Mannheim 2001. S. 1082. 

73  Vgl. Udo Becker: Lexikon der Symbole. Neuausg., 4. Aufl., Freiburg 2002. S. 

106f.

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


58|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

Die Worte „öffnen sich“ (I, 3) von selbst und offenbaren durch die Be-

gegnung mit der Rezipientin bzw. dem Rezipienten, einen Sinn. Vielleicht 

ist die Empfängerin bzw. der Empfänger auch selbst der fruchtbare Boden, 

auf den die Worte fallen. Der Rezeptionsvorgang steht in engem Zusam-

menhang mit dem Situationskontext, der über den Zugang zum Bedeutungs-

träger entscheidet. Nur „reife“ (I, 1) Früchte sind allerdings zum Verzehr 

geeignet. Ebenso durchlaufen Worte einen natürlichen Reifungsprozess und 

sind erst verwendbar, wenn ihre Zeit gekommen ist. Die Kommunikationssi-

tuationen von Entstehung und Rezeption sowie deren Teilnehmer bestim-

men also für sich und ohne jede allgemeine Gültigkeit die Bedeutung der 

Worte. 

Mit dem vierten Vers beginnt ein neuer Satz, der sich einerseits direkt 

auf die aufplatzenden Granatäpfel beziehen lässt. Andererseits bleibt dieser 

Hauptsatz zunächst unbestimmt, da er auch für sich allein stehen könnte, 

und erlaubt so eine doppelte metaphorische Deutung: Das Aussprechen von 

Worten zeigt die Gefühle oder Gedanken des Sprechers, gleichzeitig ist die 

Lesart der Worte – durch den Aufprall (I, 2) oder den Blick (I, 5-6) – von 

den Gefühlen und Gedanken des Angesprochenen bestimmt. Die beiden 

letzten Verse setzen das Changieren zwischen den Ebenen der metaphori-

schen und der alltagssprachlichen Wortbedeutung fort. Für diese mehrfache 

Deutung spricht auch, dass die ersten drei Verse des Gedichts, die einen 

Satz bilden, parallel zu den darauffolgenden drei Versen aufgebaut sind. 

Der zweite Satz enthält allerdings noch einen weiteren Vers, die Appo-

sition „ein neues Geheimnis“ (I, 7). Dieser Vers bricht die Parallelität der 

beiden Sätze auf und wird dadurch besonders hervorgehoben. Allerdings ist 

das „Geheimnis“ (I, 5) nicht einfach mit „Samen“ (I, 6) gleich zu setzen, 

zumal dieser im letzten Vers als „ein neues Geheimnis“ (I, 7) bezeichnet 

wird. Ein Granatapfel hat nicht nur einen Samen, sondern viele, die von 

Fruchtfleisch ummantelt sind und den essbaren Teil des Granatapfels bilden. 

Aus den Samen kann ein neuer Baum erwachsen. Worte enthalten dem Ge-

dicht zufolge ein „Geheimnis“, aus ihnen kann etwas Neues erwachsen, das 

als Apposition im Gedicht ebenfalls abgesetzt ist. Worin das neue Geheim-

nis besteht, bleibt offen. Der Inhalt des Geheimnisses ist auch abhängig von 

dem Betrachter. Und da der Granatapfel aus einer Vielzahl Samen besteht, 

spiegelt sich in dieser Metapher die Unbegrenztheit der Deutungsmöglich-

keiten, die aus der Unbegrenztheit der Rezeptionsakte folgt. 

Die semantische Nähe der Verben „sich öffnen“, „nach außen kehren“, 

„bloßstellen“ und „zeigen“ in den Versen 3 bis 6 erweist sich als differen-

zierte Reflexion von Worten und ihrem Verständnis als einem Prozess, an 

dem Medium und Kommunikationssituation gegenüber Empfänger und 

Sender stärker beteiligt sind. Das Gedicht enthält nur zwei Adjektive, das 

erste im ersten Vers, das zweite im letzten, beide an vorletzter Stelle, bezo-

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SAGBARKEIT DES UNSAGBAREN|59

gen auf zwei Worte, die durch Alliteration verbunden sind: „Granatäpfel“ 

und „Geheimnis“. Schon die Granatäpfel, also die Worte selbst sind ein Ge-

heimnis, und sie enthalten weitere. Wenn sie reif sind, tragen sie schon die 

Anlagen zur neuen Frucht in sich. Worte sind folglich autonom von ihrem 

„Schöpfer“, der lediglich über die grundsätzliche Anlage verfügt, indem er 

sie auswählt. Die Rezeptionssituation legt er nicht fest. Die Wirkung von 

Worten ist somit weitgehend unabhängig von ihrer „Bestimmung“, und sie 

sind durch die ihnen eigene Polysemie grundsätzlich offen für verschiedene 

Lesarten.

Die Offenheit des Kunstwerks bildet eine Bedingung für seine Ange-

messenheit nach Auschwitz. Dichterinnen und Dichter und müssen wie Re-

zipientinnen und Rezipienten eine Antwort auf „die Frage nach adäquater 

Mehrdeutigkeit“74 finden. Domin klagt das traditionelle literaturtheoretische 

Konzept der Polysemie nach Auschwitz erneut ein, das Adorno in seinem 

bekannten Ausspruch als unzureichend betrachtet hatte. Indem Domin als 

oberstes Prinzip die Freiheit der Interpretation betrachtet, die auch gegen-

sätzliche und ihrem moralischen Anliegen entgegenstehende Lesarten zu-

lässt, radikalisiert sie dieses Konzept. 

Die Selbstständigkeit der Worte selbst wiederum zeigt sich besonders 

deutlich in den Schlussversen des dritten Abschnitts von Domins Gedicht 

Geburtstage (GG 312), das 1969 entstand75: „Worte drehen nicht den 

Kopf/sie stehen auf/sofort/und gehen“ (I, 3-7). Die Verse beziehen sich auf 

die „Geburt“ von Worten. Die Worte kommen auf die Welt wie andere Le-

bewesen, doch unterscheidet sie ihre unmittelbare physische und emotionale 

Autarkie von Mensch und Tier. In dem Gleichklang von „drehen“, „stehen“ 

und „gehen“ ist zudem angedeutet, dass es sich um kunstvoll gesetzte Worte 

von unaufdringlicher Schönheit handelt, auch wenn sie der Alltagssprache 

entstammen. 

In Domins Gedicht Worte bilden Worte ein Band zwischen der Vergan-

genheit und der Gegenwart. Dieses Band reicht sogar in die Zukunft, wie 

der Fruchtzyklus andeutet, und kann für die Lebenden eine Verbindung mit 

den Toten bedeuten. Die reife Frucht, die aufplatzt und ihre Samen preis-

gibt, lässt sich als Sinnbild vom Kreislauf des Lebens lesen: Das Sterben 

gehört zum Leben, denn die Frucht muss vergehen, damit der Samen freige-

setzt wird. 

Das Bild von Worten als Samen lässt sich sowohl auf die Kabbala als 

auch auf die Bibel zurückführen und eröffnet damit sowohl jüdische als 

auch christliche Bezüge. In beiden Religionen ist die Textauslegung konsti-

tutiv. Auch Worte bzw. poetische Texte können „sich fortpflanzen“, indem 

74  Andreas Luther: „Nach Auschwitz ein Gedicht zu schreiben ist barbarisch...“. 

A.a.O., S. 229. 

75  Vgl. VE, S. 240. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


60|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

sie weitergegeben werden. Dies erfolgt jedoch nie isoliert, sondern stets in 

einem sich verändernden Kontext, der auch die Bedeutung betrifft, so dass 

sie wie eine Frucht einer unendlichen Verwandlung unterliegen. 

Der Begriff „Geheimnis“ verweist auf die Konstituierung der menschli-

chen Welt innerhalb eines Kontextes, der nicht mehr rein positivistisch be-

stimmbar und der Vernunft zugänglich ist. Durch die Verwendung dieses 

Begriffs bezieht Domin sich erneut auf die Romantik und das Verständnis 

von Dichtung als Wünschelrute, wie Joseph Eichendorff es formuliert hat: 

„Schläft ein Lied in allen Dingen,/Die da träumen fort und fort,/Und die 

Welt hebt an zu singen,/Triffst du nur das Zauberwort.“76 Diese Verse bein-

halten die romantische Vorstellung, dass sich hinter den Erscheinungen der 

Natur und den Dingen eine andere Wirklichkeit verbirgt, die nur Dichterin-

nen und Dichter zu enträtseln vermögen. Domins Gedicht nutzt das Potenti-

al dieser Konnotation sogar mehrfach: Das Geheimnis birgt „ein neues Ge-

heimnis“, die Wirklichkeit wird also nicht auf das Sichtbare reduziert. Dass 

die Dichterin bzw. der Dichter die Sicht auf die Welt verwandeln kann, die-

ses Sprachvertrauen bildet für Domins Gedicht Worte einen unverzichtbaren 

Bezugspunkt. Es wird jedoch durch seine rezeptionstheoretische Einbettung 

relativiert, da von den Lesenden individuell abhängt, ob sie das Potential des 

Textes aktivieren. 

In Domins Gedicht ist der Inhalt des Geheimnisses in den Worten, im 

Kunstwerk selber – bis an die Grenzen der Sprache – und in seinem Rezep-

tionsprozess – zwischen Sender und Empfänger – verortet. Das Medium und 

der Kommunikationsprozess sind nicht intentional, sondern auf eine meta-

physische Weise an ein „Geheimnis“ gebunden, indem Gedichte durch ihre 

„unspezifische Genauigkeit“ eine prinzipielle, nicht aber beliebige Offenheit 

für verschiedene Interpretationen besitzen. Dadurch sind vielfältige indivi-

duelle Aneignungen der Texte möglich. Diese begrenzte Offenheit resultiert 

zum einen aus der Abhängigkeit von der Rezeptionssituation, zum anderen 

aus der Autonomie und der Polysemie von Worten, wie es sich aus dem 

Bild des Granatapfels ableiten lässt. 

Indem das Gedicht Worte einen kommunikationstheoretisch komplexen 

Vorgang in ein einfaches Bild der Natur fasst und die Rolle der Leserin 

bzw. des Lesers als bedeutungsentscheidend bewertet, enthält es bereits in 

konzentrierter Form wichtige Elemente einer Poetologie, die sich sowohl im 

zeitgenössischen Diskurs um die Bedingungen und Möglichkeiten des Spre-

chens als auch in Domins essayistischen Schriften finden lassen. Die Worte 

selbst in der spezifischen Kommunikationssituation stehen dabei im Zent-

rum. Raum und Zeit entscheiden darüber, ob sie gesprochen und gehört und 

76  Joseph Eichendorff: Wünschelrute. In: Ders.: Werke in sechs Bänden. Hg. v. 

Wolfgang Frühwald u.a. Bd. 1: Gedichte, Versepen. Hg. v. Hartwig Schulz 

u.a. Frankfurt a.M. 1987. S. 328. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SAGBARKEIT DES UNSAGBAREN|61

wie sie in ihrem Kontext verstanden werden. Die Bedeutung der Worte ist 

also nicht endgültig zu fixieren, da sie sich jeweils individuell und situativ 

wandelt. Deshalb sind Gedichte autonom und polysem. Dennoch bieten sie 

zumindest potentiell eine Möglichkeit zum Verstehen und zur Herstellung 

eines Bandes zwischen Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft. Nach 

Auschwitz kann das Sprechen dazu beitragen, dass die Kommunikation 

trotz unterschiedlicher Erfahrungen anhält und ein Austausch darüber statt-

findet.

Damit verbleibt das Gedicht trotz der Naturmetaphorik nicht im meta-

physischen Raum. Die Thematisierung eines abstrakten, an aktuelle Diskur-

se anschließenden Inhalts durch eine überholt wirkende Bildlichkeit ist für 

die deutsche Literatur dieser Zeit ungewöhnlich. Domin greift zwar wie vie-

le Dichterinnen und Dichter in der Unsicherheit des Exils – wie auch schon 

in der „inneren Emigration“ zur Zeit des Nationalsozialismus – auf vertraute 

Bilder aus der Natur zurück, wählt aber nicht Stabilität suggerierende For-

men wie beispielsweise ein Sonett, sondern schreibt freie Verse. Literari-

sche Traditionen boten gegenüber den unbeherrschbaren politischen Ereig-

nissen eine Ordnung und rekurrierten auf eine andere Wirklichkeit.77 Das 

gilt insbesondere für die Literatur der neuen Innerlichkeit und die naturma-

gischen Gedichte nach 1945. Ein Beispiel dafür ist das Werk Friedrich Ge-

org Jüngers (1898-1977), dem „der Gegenstand Natur ein Refugium vor der 

bedrängenden Gegenwart der Geschichte“78 bot. 

Der Rückzug vieler Autorinnen und Autoren der deutschen Nachkriegs-

lyrik in Archaik und Mystik ist darüber hinaus in einem weiteren Zusam-

menhang zu betrachten, der Domins Lyrik eher zu erfassen vermag: Hugo 

Friedrich, der 1956 Die Struktur der modernen Lyrik anhand von Beispielen 

vor allem aus der romanischen Literatur des 19. Jahrhunderts vorstellt, hat 

darauf hingewiesen, dass die moderne europäische Lyrik oft dunkel und rät-

selhaft erscheine.79 Domin kannte Friedrichs Buch, und ihr waren die von 

ihm angeführten Texte, in denen das Motiv der Granada wiederholt autritt, 

77  Vgl. Norbert Mecklenburg: Naturlyrik und Gesellschaft. Stichworte zu Theo-

rie, Geschichte und Kritik eines poetischen Genres. In: Ders. (Hg.): Naturlyrik 

und Gesellschaft. Stuttgart 1977. S. 7-32. S. 25. 

78  Michael Braun: Exil und Engagement. A.a.O., S. 59. 

79  Vgl. Hugo Friedrich: Die Struktur der modernen Lyrik. Von Baudelaire bis zur 

Gegenwart. Hamburg 1956. S. 10f. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


62|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

durch Lektüre und Übersetzungen vertraut, die sie allein oder in Zusam-

menarbeit mit ihrem Mann ausführte.80

Auch wenn nicht jedes einzelne von Domins Gedichten einen gesell-

schaftlichen Bezug hervorhebt, so entsprechen ihre lyrischen Texte jedoch 

keiner Flucht vor der Auseinandersetzung mit der Wirklichkeit. Domin 

nutzt in ihrem lyrischen Sprechen mit dem Bildbereich der Natur das Poten-

tial einer gemeinsamen Basis, um anschauliche Antworten auf abstrakte 

Fragen wie die nach den Möglichkeiten der Kommunikation nach Ausch-

witz vorzuschlagen, die im Kontrast zu der konventionellen Bildlichkeit ste-

hen. Das gilt für viele ihrer Gedichte, etwa für Losgelöst (GG 161), Linguis-

tik, Ars longa (GG 295) und Nicht müde werden (GG 294), die Edgar 

Marsch in seine Anthologie von Naturlyrik aufgenommen hat und die Mi-

chael Braun in seiner Dissertation als „frühe Naturlyrik“ Domins anführt.81

Es sind niemals bloße Betrachtungen der Natur, sondern vielschichtige Aus-

einandersetzungen mit anderen Erfahrungen. Entsprechend verwendet Wolf-

gang Emmerich den Begriff „Naturlyrik“ nicht nur für die Texte, die sich 

mit einem Naturausschnitt befassen und der Nachahmungspoetik zuzuord-

nen sind, sondern auch für diejenigen, in denen Natur als das Unidentische, 

nicht Subjekteigene aufgefasst wird.82

In einer Fußnote in Wozu Lyrik heute distanziert Domin sich überdies 

deutlich von hergebrachten Naturbildern und fordert erneut Einmaligkeit: 

„Die Maschine als Metapher ist heute so abgenutzt wie die Natur, beide ge-

hören zu unserer Wirklichkeit, ganz wie die gesellschaftlichen Einrichtun-

gen. Es kommt, hier wie bei allem, nur auf die neue Verbindung an [...].“83

Ihren Gedichten gelingt dies, indem sie die Bedingungen und Möglichkeiten 

des lyrischen Sprechens nach Auschwitz in Bildern der Natur entwerfen. Im 

Rückblick auf die Analyse des Gedichts Worte lässt sich feststellen, dass in 

den Texten Domins Bilder der Natur den nach Geborgenheit Suchenden ei-

nen Zufluchtsort bieten. Die Notwendigkeit dieses Angebots kann als Ge-

sellschaftskritik gelesen werden. 

80  Domin hat Friedrichs Die Struktur der modernen Lyrik rezensiert, vgl. Dies.: 

Ein Drehpunkt der Lyrikinterpretation. Zu Hugo Friedrichs „Struktur der mo-

dernen Lyrik“. In: Der Monat 5 (1968). S. 57-65. Vgl. Erwin Walter Palm 

(Hg.): Rose aus Asche. Spanische und spanisch-amerikanische Gedichte 1900-

1950. Frankfurt a.M. 1955. 

81  Vgl. Michael Braun: Exil und Engagement. A.a.O., S. 60-75; Edgar Marsch: 

Eine Einführung. In: Ders. (Hg.): Moderne deutsche Naturlyrik. Stuttgart 2000 

(1980). S. 266-306. 

82  Vgl. Wolfgang Emmerich: Kein Gespräch über Bäume. Naturlyrik unterm Fa-

schismus und im Exil. In: Wulf Koepke/Martin Winkler: Exilliteratur 1933-45. 

Darmstadt 1989. S. 394-423. 

83  Hilde Domin: Literarische Meinungsbildung. A.a.O., S.43. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SAGBARKEIT DES UNSAGBAREN|63

Das 1964 in Heidelberg geschriebene Gedicht Die Botschafter (GG 

268)84 betont über die von Worte hervorgehobene Deutungsoffenheit hinaus, 

dass der Text selbst Aktivitätspotential besitzt. Das Gedicht vermag der Le-

serin bzw. dem Leser selbstständig zu begegnen und beeinflusst die Identität 

der Empfänger. Das zeigt sich schon im ersten Vers, der den Titel wieder-

holt und so die Bedeutung der Botschafter und ihres Handelns gegenüber 

dem erst in der dritten Strophe angeredeten Du unterstreicht. In einem Inter-

view betonte Domin 1987 die poetologische Interpretation ihres Gedichts: 

„Das Selbstsein, die eigene Identität, wird durch das Gedicht in außeror-

dentlich starkem Maße intensiviert.“85

„Die Botschafter/kommen von weither/von jenseits der Mauer“ (I, 1-3). 

Die Entfernung wird durch das Kompositum im zweiten Vers bezeichnet 

und zugleich formal vergrößert. Außerdem verfremdet die unbestimmte 

Formulierung im dritten Vers dessen Informationsgehalt und rückt sie damit 

noch weiter weg. Das Adverb „jenseits“ verweist auf das gleichlautende 

Substantiv, das ein Synonym für die Totenwelt ist. Dies trägt zum Eindruck 

der Distanz bei und verleiht den Botschaftern etwas Überirdisches, ebenso 

wie der darin enthaltene Anklang einer Formulierung aus Celans 1948 er-

schienenem Gedichtband Sand aus den Urnen: „Erst jenseits der Kastanien 

ist die Welt“86 (I, 1). 

Für eine Deutung der „Mauer“ als Verweis auf den jüdischen Gott spre-

chen die im Alten Testament erwähnte Mauer des Paradieses und die Kla-

gemauer in Jerusalem. In diesem Zusammenhang können die Botschafter 

mit Engeln, den Boten Gottes, identifiziert werden. Eine biblische Interpre-

tation wird zudem gestützt durch die begriffliche Nähe zur „frohen Bot-

schaft“, dem Evangelium, und dass die Botschafter wie biblische Propheten, 

Pilger oder Büßer zu Fuß und ohne Schuhe (II, 1) weite Strecken (I, 2; II, 3) 

zurücklegen. Das Gedicht benennt demzufolge seinen Ursprung in einer 

schöpferischen, aber nicht zwingend religiös gebundenen Inspiration. 

Die Botschafter kommen, „[...] um dies Wort abzugeben.“ (III, 1) Das 

„Wort“ kann sich auch auf das vorliegende Gedicht beziehen. Die ersten 

beiden Strophen ließen sich dann als allgemeine Begegnung mit einem Ge-

dicht verstehen, während die folgenden Strophen entsprechend den indivi-

84  Vgl. VE, S. 237.  

85  Hilde Domin: Adelbert Reif interviewt Hilde Domin 1987 (ED: Stadt- und U-

niversitätsbibliothek Frankfurt am Main (Hg.): Hilde Domin. A.a.O.) In: GS, 

S. 249-258. S. 252. 

86  Paul Celan: Drüben. In: Ders.: Gesammelte Werke. Bd. 3. A.a.O., S. 11. Vgl. 

Paul Celan: Fadensonnen. In: Ders.: Gesammelte Werke. Bd. 2: Gedichte II. 

Hg. v. Beda Allemann u. Stefan Reichert. Frankfurt a.M. 2000 (1983) S. 26: 

„Ein baum-/hoher Gedanke greift sich den Lichtton: es sind/noch Lieder zu 

singen jenseits/der Menschen“ (I, 3-7). 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


64|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

duellen Einzelfall beschrieben, der möglicherweise an die lyrische Form ge-

bunden ist. Dafür spricht auch, dass der folgende Vers eine vertraute Anrede 

an die zweite Person Singular enthält und von den Botschaftern nicht mehr 

im Plural die Rede ist, sondern ein einzelner hervorgehoben wird, so dass 

eine direkte Konfrontation vorliegt: „Einer steht vor dir“ (III, 2). Durch sei-

ne Kleider aus der Ferne (III, 3) erscheint er fremd. Interpretiert als die 

Worte des Gedichts könnten die Botschafter auf die lyrische Form verwei-

sen, die ebenfalls verfremdend wirkt. 

Der Botschafter „bringt das Wort Ich“ (IV, 1), er gibt dem Gegenüber 

das Wort „Ich“ und damit die Möglichkeit, von sich zu sprechen. Es wird 

als „trennendes Wort“ (V, 1) bezeichnet, zum einen, weil es zwei Subjekt-

positionen markiert, zwei Personen gegenüberstellt, die sich gegenseitig be-

trachten können, auch wenn sie in den Pronomen zu verschmelzen scheinen 

(V, 2), zum anderen, weil der Botschafter mit dem Aussprechen dieses 

Worts verschwindet (V, 3). Er löst sich jedoch nicht auf, sondern er „geht in 

dir weiter“ (VI, 1). Die letzte Strophe enthält nur einen einzigen Vers. Sie 

setzt sich damit von den ersten fünf Strophen ab und drückt so die überra-

schende Wendung aus, die den Bruch durch das ohnehin vorliegende En-

jambement noch verdeutlicht. Das Wort „Ich“, das beide getrennt hat, lässt 

den Botschafter, der es brachte, zum Teil des Empfängers werden und wirkt 

damit nicht mehr trennend. Es findet jedoch auch keine völlige Identifikati-

on statt, da er und das Innere des Angeredeten noch zu unterscheiden sind. 

Der Botschafter selbst kann als Metapher für das Gedicht aufgefasst werden, 

also als Inhalt und gleichzeitig Träger des Inhalts, Rezipientin bzw. Rezi-

pient wäre dann das angeredete „Du“. Die Rezeption lässt demzufolge das 

Gedicht mit seinen Eigenheiten und seiner Lebendigkeit fortbestehen, sie 

erscheint als andauernder Prozess. Eine äußere Wirkung wird nicht ange-

sprochen, sie erscheint als weniger bedeutsam oder bleibt hier als nachge-

ordneter Vorgang ausgespart. 

Das letzte Wort des Gedichts kann als eine Art Ausblick gelesen wer-

den. Es schlägt gleichzeitig den Bogen zum Anfang der vorliegenden Verse: 

Durch die Alliteration auf „w“ und die Assonanz auf „ei“ greift „weiter“ 

den „weiten Weg“ (II, 3) auf, den die Botschafter „von weither“ (I, 2) ge-

gangen sind. Der Botschafter ist an einem Ziel angekommen, doch geht er 

weiter, ein Ende hat sein Weg nicht: Ein Gedicht kann verschiedene Men-

schen erreichen und in ihnen fortwirken – wie, ist nicht festgelegt. Mögli-

cherweise besteht die Botschaft nur darin, dass Worte verbinden können. 

Das eben darin enthaltene poetologische Konzept der Offenheit besitzt nach 

Auschwitz angesichts der Fragwürdigkeit des lyrischen Sprechens eine be-

sondere Relevanz, denn diese Nicht-Realisierung erscheint als die einzig 

mögliche Art seiner Realisierung. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SAGBARKEIT DES UNSAGBAREN|65

Die Gedichte Worte und Die Botschafter thematisieren auf unterschied-

liche Weise den Kommunikationsprozess und die Rezeption von Gedichten. 

Im Diskurs um die Bedingungen und Möglichkeiten des Sprechens zeigen 

sie, dass lyrische Bilder einen Raum dazu bieten können. „Nach Auschwitz“ 

wird dabei nicht als Schwelle markiert, aber die Gedichte schließen eine 

Lesart nicht aus, die die moralische Dimension der Sprachkrise reflektiert. 

Worte und Die Botschafter setzen sich besonders deutlich mit dem Rezepti-

onsvorgang auseinander. Sie machen der Leserin bzw. dem Leser keinerlei 

Vorgaben und lassen jedes „Geheimnis“ zu, jeden Weg des Botschafters of-

fen und fordern die Freiheit der Mehrdeutigkeit ein. Damit halten sie der 

Forderung nach dem Bewusstsein von Auschwitz stand. 

Der Unterschied zu Überlebenden der Konzentrationslager wie Elie 

Wiesel, der Literatur über Auschwitz verfasst und innerhalb des Diskurses 

Position zum Massenmord als Sujet bezogen hat, tritt deutlich hervor. Der 

Schriftsteller zweifelt an der Kommunizierbarkeit seiner Erfahrungen, ob-

wohl er darüber schreibt. 

„Only those men and women who lived through the experience know what it was, 

and others – to my great distress – will never know. Hence, here lies the tragedy in 

the survivor’s mission. He must tell a tale that cannot be told, he must tell a story 

that cannot be communicated. We have no tools, we have no vehicles, we have no 

methodology. We don’t even know where to begin.“87

Den Überlebenden stehen demnach keine hinreichenden Mittel zur Verfü-

gung, das Erlebte weiterzugeben. Die Sprache muss scheitern, denn die Er-

fahrung selbst lässt sich nicht ordnen, sondern löst durch ihre Sinnlosigkeit 

Orientierungslosigkeit aus. Entsprechend konstatiert Diner bezüglich der 

Überlebenden: „Ihr Sprechen mündet in einer für das Geschehen signifikan-

ten Sprachlosigkeit.“88

Diesem Problem begegnen „Berichte“ ebenso wie die Literatur als 

Kunstform, und es bleibt nicht auf die Erfahrungen der Konzentrationslager

als radikalste Ausprägung beschränkt. Es betrifft auch jüdische Autorinnen 

und Autoren, die nicht selbst im Lager waren und wie Paul Celan oder Rose 

Ausländer im Ghetto der von Deutschen besetzten Stadt Czernowitz in der 

Bukowina überlebten oder die sich wie Nelly Sachs ins Exil retteten. Sie 

87  Elie Wiesel: Some questions that remain open. In: Asher Cohen/Joav Gel-

ber/Charlotte Wardi (Eds.): Comprehending the Holocaust. Historical and lite-

rary research. Frankfurt a.M. 1988. S. 9-20. S. 12. 

88  Dan Diner: Den Zivilisationsbruch erinnern. Über Entstehung und Geltung ei-

nes Begriffs. In: Heidemarie Uhl (Hg.): Zivilisationsbruch und Gedächtniskul-

tur. Das 20. Jahrhundert in der Erinnerung des beginnenden 21. Jahrhunderts. 

Innsbruck 2003. S. 17-34. S. 21. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


66|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

griffen in ihren Werken ihre vielfältigen Erfahrungen von Verfolgung und 

existentieller Bedrohung sowie die Frage nach den Bedingungen und Mög-

lichkeiten der Sprache auf und sagten das „Unsagbare“, indem sie eine 

Form wählten, die im Sprechen auf dessen Widerstände verwies.89 Im Falle 

von Nelly Sachs wirkte sich der erlebte Schrecken auch physisch aus: Sie 

verlor für einen begrenzten Zeitraum ihr Sprachvermögen.90 Dies ist nur ein 

Beispiel der konkreten körperlichen Erfahrung, die einer Metaphorisierung 

dieser Situation und auch von Auschwitz und seinen Folgen für das Subjekt 

entgegensteht. 

Die Überlebenden und die Exilanten setzen im Diskurs um Lyrik nach 

Auschwitz unterschiedliche Schwerpunkte. Auch wenn inzwischen neben 

die literarischen Darstellungen von Überlebenden des Massenmords Fiktio-

nalisierungen treten, so erfolgte die Thematisierung des Gegenstands bis-

lang doch aus klar definierten Perspektiven. Die Zeitgenossin Domin, die 

die Erfahrung antisemitischer Angriffe und Verfolgung, aber nicht des Kon-

zentrationslagers teilt, blickte anders auf Auschwitz als eine Überlebende 

und konnte der Gegenwart des Grauens leichter entgehen. 

Ihren Reflexionen in der Lyrik lässt Domin im Zuge der zeitgenössi-

schen literaturtheoretischen Debatten essayistische folgen: Am 17. Novem-

ber 1960 fand der 6. Internationale Kongreß der Schriftsteller deutscher 

Sprache zum Thema Lyrik heute und dem in den fünfziger und sechziger 

Jahren viel diskutierten Verhältnis von Sprache und Wirklichkeit statt.91 In 

Wozu Lyrik heute, dem ersten Aufsatz in der gleichnamigen, 1968 erschie-

nenen Essaysammlung, greift Domin „die strapazierte – längst zurückge-

nommene – Feststellung Adornos“92 auf und setzt sie mit der Aussage 

gleich, „[...] daß Lyrik durch Auschwitz unmöglich geworden sei. Also daß 

Lyrik der Wirklichkeit gerade dieser Zeit nicht genügen könne.“ Sie entwi-

ckelt nun auch in literaturtheoretischen Texten eine Poetologie, die bereits 

in ihren frühen Gedichten erkennbar war und die sich als Versuch bezeich-

nen lässt, „das Unsagbare“ zu sagen und der Wirklichkeit zu begegnen. In-

dem Domin die Polysemie, die Mehrdeutigkeit von Worten, und deren Au-

tonomie nicht als Hindernis für das Verständnis betrachtet, sondern diese 

Merkmale von Worten als notwendige Bedingung für deren lyrisches Poten-

tial ansieht, nimmt sie eine Umwertung vor: Der in der Sprachkrise um die 

Jahrhundertwende beklagte Mangel an treffenden und eindeutigen Worten 

89  Vgl. Rose Ausländer: Der Regenbogen. Czernowitz 1939; Paul Celan: Sand 

aus den Urnen. Wien 1948; Nelly Sachs: In den Wohnungen des Todes. Berlin 

1946. 

90  Vgl. Birgit Lermen/Michael Braun: Nelly Sachs. „an letzter Atemspitze des 

Lebens“. Bonn 1998. S. 26. 

91  Vgl. Edgar Marsch: Eine Einführung. A.a.O., S. 275f. 

92  Hilde Domin: Wozu Lyrik heute. A.a.O., S. 11. Vgl. das folgende Zitat ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SAGBARKEIT DES UNSAGBAREN|67

wird als Bereicherung aufgefasst. Im Diskurs um Lyrik nach Auschwitz er-

schließt Domin sich so eine literaturtheoretische Option, der durch den Mas-

senmord radikalisierten und im Zuge der Studentenbewegung erneut viru-

lenten Sprachkrise produktiv zu begegnen.93 Die Unmöglichkeit der Reprä-

sentation wird anerkannt, ohne dass sie mit einem Verzicht auf Literatur 

gleichgesetzt wird. 

Mit ihrer Einschätzung der Polysemie steht Domin nicht nur im Ein-

klang mit der von ihr in Wozu Lyrik heute häufig zitierten Arbeit Hugo 

Friedrichs, sondern auch mit Umberto Eco, der 1958 „das Kunstwerk [...] 

als eine grundsätzlich mehrdeutige Botschaft, als Mehrheit von Signifikaten 

(Bedeutungen), die in einem einzigen Signifikanten (Bedeutungsträger) ent-

halten sind“94 bezeichnet und in dieser Mehrdeutigkeit der modernen Poeti-

ken einen Wert an sich ausgemacht hatte. Denn ein mehrdeutiger Text frage 

unablässig nach seiner Geltung für seinen Autor, seine Leser und die Welt.95

Wegen des prinzipiellen Zuschreibungscharakters von Kunst muss jeder In-

terpret für sich aufs Neue klären, wie konkret ein Text ist – und nicht, dass 

er ambig ist.96

Domin hat ihr kommunikationstheoretisches Konzept, das, wie sich an-

hand ihrer Essays in Wozu Lyrik heute nachweisen lässt, auch auf der Lektü-

re literaturtheoretischer und soziologischer Arbeiten beruht, in ihren Essays 

formuliert und 1966 als Herausgeberin der Doppelinterpretationen umge-

setzt: Diese Anthologie zeitgenössischer Lyrik stellt jedem Gedicht jeweils 

die Interpretation des der Autorin bzw. Autors und die einer Kritikerin bzw. 

eines Kritikers gegenüber und bildet damit Domins im Untertitel formulier-

tes Konzept von der Stellung des Gedichts „zwischen Autor und Leser“ ab. 

Es lässt sich durch die Erweiterungen um Kritiker-Kritiken als Weiterden-

ken des Ansatzes von Hans Benders 1955 veröffentlichter Anthologie Mein 

Gedicht ist mein Messer auffassen, in der sich „Lyriker zu ihren Gedichten“ 

äußern.97 Domin bezeichnet ihren Band in ihrem einleitenden Aufsatz Über

das Interpretieren von Gedichten als einen „[...] Treffpunkt, an dem der Ly-

riker und sein Leser, ein bestimmter Leser, sich bei einem seiner Gedichte 

treffen. [...] Diese Art Stelldichein findet unablässig statt. Bei jeder Lektüre, 

natürlich. Selten ist einer zugegen [...]. Am seltesten der Autor. Noch nie 

93  Signifikant dafür sind Titel von Tagungen wie 1972 in Klagenfurt: „Ist das 

Poetische zu Ende?“ Vgl. Stadt- und Universitätsbibliothek Frankfurt am Main 

(Hg.): Hilde Domin. A.a.O., S. 9. 

94  Umberto Eco: Das offene Kunstwerk. Frankfurt a.M. 1977. S. 8.  

95  Umberto Eco: Das offene Kunstwerk. A.a.O., S. 435. 

96  Vgl. Christoph Bode: Ästhetik der Ambiguität. Zu Funktion und Bedeutung 

von Mehrdeutigkeit in der Literatur der Moderne. Tübingen 1988. S. 379ff. 

97  Hans Bender: Mein Gedicht ist mein Messer. Lyriker zu ihren Gedichten. 

München 1955. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


68|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

sind derartige ‚Verabredungen bei einem Gedicht‘ öffentlich ausgetragen 

worden.“98

Domin wählt für die Lektüre eines Gedichts den Begriff des „Stelldich-

eins“, der die Verabredung eines Liebespaares bezeichnet und als Bild einer 

Begegnung an Die Botschafter erinnert. Sie setzt den Lesevorgang durch 

diese Metaphorik mit einem intimen Treffen gleich, das in den Doppelinter-

pretationen erstmals öffentlich stattfindet. Die Fremdinterpretationen beur-

teilte Domin 2002 rückblickend als gelungener, da diese mehr Distanz zu 

den Gedichten besäßen.99

Domin beschreibt in ihrer Einleitung der Doppelinterpretationen, wie 

das „Gedicht zwischen Autor und Leser“ steht und so den Raum für Inter-

pretation öffnet und begrenzt: 

„Befreit vom ‚Zufall der Entstehung‘ im Augenblick seiner Veröffentlichung, 

macht sich das Gedicht auf zu den ‚Zufällen seiner Aneignung‘: historisch-sozial-

persönlich bedingten, in unabsehbarer Folge wechselnd, die sich ihm vorüberge-

hend einverleiben, in jedem Augenblick so relativ wie im ersten. Nur anders. Der 

Sinn wandert mit, sich dauernd wandelnd.“100

Mit ihrer Metaphorik der Nahrungsaufnahme folgt Domin den Begrifflich-

keiten, die bereits Karl Krolow in seinen poetologischen Überlegungen zum 

„offenen Gedicht“ verwendet hatte: „Das ‚offene‘ Gedicht hat die Chance, 

sich buchstäblich alles einverleiben zu können.“101 Im Unterschied zu Kro-

low betrachtet Domin die Offenheit jedoch als konstitutiv für Lyrik. Das, 

was den Autor bewegt habe, als er das Gedicht schrieb, sei ebenso zufällig 

wie die geschichtliche, gesellschaftliche oder individuelle Situation des Le-

sers während des Lesens, jeder finde das für ihn „Passende“ im Gedicht, das 

für die unterschiedlichsten Deutungen offen ist: „Nicht jeder Leser liest al-

les, was in dem Gedicht – in einem bestimmten Augenblick – lesbar und 

98   D, S. 11. 

99   Vgl. Margret Karsch: „Ein magischer Gebrauchsartikel“. Zur Poetik Hilde 

Domins. In: Tribüne 3 (2004). H. 171. S. 75-79. S. 76. 

100   D, S. 18. Vgl. dazu Wolfgang Raible: Vom Text und seinen vielen Vätern 

oder: Hermeneutik als Korrelat der Schriftkultur. In: Aleida und Jan Ass-

mann (Hg.): Schrift und Gedächtnis. Archäologie der literarischen Kommu-

nikation I. München 1983. S. 20-23. S. 20: „Jede Schriftkultur hat ihr Korre-

lat in der Zunft der Textausleger oder [...] in der Zunft derer, die in die Rolle 

des abwesenden oder verblichenen Text-Vaters schlüpfen und so zum Pfle-

ge- oder Stiefvater werden.“ Raible paraphrasiert hier Phaidros. 

101   Karl Krolow: Intellektuelle Heiterkeit. In: Akzente 2 (1955). H. 4. S. 341-

346. S. 344. Vgl. Ders.: Die Chance des Lyrikers. In: Die Tat 174 (1951). S. 

16.

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SAGBARKEIT DES UNSAGBAREN|69

durch es erfahrbar wäre.“102 Verschiedene Interpretationen können also ne-

beneinander stehen, wie in dieser Anthologie. Jede von ihnen bedeutet eine 

Annäherung: „Interpretation führt den Leser bis hin an das Gedicht, sie zeigt 

ihm, wie er lesen könnte. Dann lässt sie ihn los. [...] Lesen kann er nur für 

sich allein.“103 Domin nimmt also keine (Be-)Deutungshoheit an; sie be-

trachtet den Autor als einen Leser neben anderen. Da die Bedeutung eines 

Textes nicht fixierbar ist, ist die Instanz des Lesers die bedeutungsentschei-

dende – wenn auch wiederum nur als individuelle und momentane. 

Ähnlich wie Paul Celan in seiner Rede bei Erhalt des Büchner-Preises 

1960 formuliert Domin, der Autor und seine Erfahrung seien dem Gedicht 

„mitgegeben“104. Sie seien aber nicht mehr identisch mit dem Urheber des 

Textes. Ein Dritter habe es oft einfacher bei der Interpretation, da er unbe-

fangen sei. 

„Der Leser ist [...] unterwegs zur Autorschaft, d.h. zur Vereinigung mit dem Ge-

dicht, in dem bereits der Autor selbst ‚verschwunden‘ ist, wenn es gut ist. Das Ge-

dicht frißt. Und ist bereit, den Interpreten nach dem Autor aufzufressen. Gedichte 

sind freßlustige Gebilde, außerordentlich gefräßig.“105

Indem der Leser mit seiner Persönlichkeit an das Gedicht herantritt, fügt er 

ihm eine weitere individuelle Lesart hinzu, die sich aus seinen Lebens- und 

Leseerfahrungen speist und die nun in das Gedicht einfließt, von ihm „ge-

fressen“ wird. So ist bereits die spezifische Erfahrung des Autors, aus der 

das Gedicht stammt, Teil von ihm geworden. Kein Leser wird das Gedicht 

jedoch in genau dieser Weise rezipieren, sondern jeder bringt andere Vor-

aussetzungen mit. Gedichte lassen sich auf verschiedene Weisen lesen, im-

mer neue Lesarten kommen innerhalb gewisser Grenzen hinzu. 

Die Interpretationen werden, wenn sie wahrgenommen werden, zu ei-

nem Teil des Textes, der in Zukunft mitgelesen wird. Domin zeigte dies bei 

verschiedenen Lesungen, wenn sie nach dem Vorlesen ihres Gedichts Abel

steh auf (GG 364f) die Variation bzw. Ergänzung dieses Gedichts durch ei-

nen Schüler zitierte.106 Diese Art von „Gebrauch“ von Gedichten kann als 

102   D, S. 31. 

103   D, S. 19. 

104  D, S. 36. Vgl. Paul Celan: Der Meridian. Rede anlässlich der Verleihung des 

Georg-Büchner-Preises. Darmstadt, am 22. Oktober 1960. In: Ders.: Ge-

sammelte Werke. Bd. 3: Gedichte III, Prosa, Reden. Hg. v. Beda Allemann 

u. Stefan Reichert. Frankfurt a.M. 2000 (1983). S. 187-202. S. 185f. 

105   D, S. 38. 

106   So geschehen bei den Lesungen in Düsseldorf am 17.02.2001 und in Göttin-

gen am 22.02.2004. Es handelte sich um das Gedicht von Florian Kruse: Lö-

sche aus das Zeichen. In: Frankfurter Allgemeine Zeitung, 21.06.1993. S. 31. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


70|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

praktische Anwendung ihrer theoretischen Überlegung gelten, dass Gedich-

te Autor und Leser in sich aufnehmen. Die Poetologie von Domin geht an 

diesem Punkt auf ein Moment von Hans-Georg Gadamers (1900-2002) 

Hermeneutik zurück, das jeden Interpreten in einer Deutungstradition veror-

tet: Neben individuellen und sozialen Kontexten beeinflusse die Wirkungs-

geschichte eines Textes seine Rezeption.107

Aus kommunikationstheoretischer Sicht war Domins Poetologie zu ih-

rem Entstehungszeitpunkt höchst aktuell, denn Ende der sechziger Jahre 

verlagerte sich das Interesse der Literaturtheorie im Zusammenhang mit der 

Frage, wie Texte Sinn konstruieren, zunehmend von der Autorin bzw. dem 

Autor auf die Leserin bzw. den Leser. Dabei diente Ingardens Arbeit als 

Anknüpfungspunkt. Die erste Auflage der Doppelinterpretationen traf also 

das Bedürfnis nach literaturtheoretischer Reflexion und war bereits nach 

drei Monaten vergriffen. Hans Robert Jauß’ literaturwissenschaftliche Re-

zeptionstheorie bedeutete eine kommunikationstheoretische Wende und 

schuf eine neue Ausgangslage: Der Leser als produktives Subjekt und Teil 

der Gesellschaft erhielt konstituierende Bedeutung für die Literatur und ihre 

Deutung.108 In der Literaturwissenschaft entstand eine langjährige Debatte, 

die von Wolfgang Isers Theorie vom Akt des Lesens als Textelement erneut 

angefacht wurde und ein neues Selbstverständnis der philologischen Diszip-

linen entstehen ließ.109

An den Frankfurter Poetik-Vorlesungen lässt sich ablesen, dass die Re-

zeption und Wirkung von Texten innerhalb der Reflexionen durch die Auto-

rinnen und Autoren sowie die Wissenschaft gegenüber den Auskünften über 

die eigene Haltung in den Vordergrund tritt.110 Domin hält ihre Vorlesungen 

erst im Wintersemester 1987/88 und tritt damit relativ spät innerhalb des u-

niversitären Diskurses auf. Doch liegt dies nicht an einer theoretischen Ver-

spätung ihrerseits, wie die Interpretationen ihrer Gedichte und eben die 

Doppelinterpretationen belegen, die sich bereits in diese Richtung bewegt 

hatten, sondern an der Wahl der lyrischen Form gegenüber der nunmehr es-

sayistischen und der daraus resultierenden Verspätung des Literaturbetriebs. 

107   Vgl. Hans-Georg Gadamer: Wahrheit und Methode. Grundzüge einer philo-

sophischen Hermeneutik. Tübingen 1960; Gunter Grimm: Rezeptionsge-

schichte. Grundlegung einer Theorie. München 1977. S. 127. 

108   Hans Robert Jauß: Literaturgeschichte als Provokation der Literaturwissen-

schaft. Frankfurt a.M. 1967. 

109   Wolfgang Iser: Der Akt des Lesens. Theorie ästhetischer Wirkung. München 

1976. 

110   Vgl. Paul Michael Lützeler: Einleitung. Poetikvorlesungen und Postmoder-

ne. A.a.O., S. 15. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SAGBARKEIT DES UNSAGBAREN|71

2.2.2 Distanzierung und Ausgrenzung von Erfahrung: 
Losgelöst, Immer kreisen

Voraussetzung für den von Domin in Worte und Die Botschafter vorgestell-

ten Austausch in einer konkreten Situation ist neben der sprachlichen Äuße-

rung das gegenseitige Interesse. Fehlt dieses, so ist derjenige, der etwas mit-

teilen möchte, weitgehend hilflos. Das führt das Gedicht Losgelöst vor, das 

1959 in Vigo (Spanien) entstand.111 Das Gedicht zeigt im Bild eines Blattes, 

dass das „Wort“ (I, 2) einem anhaltenden Deutungsprozess ausgesetzt ist. 

Der homonyme Ausdruck „Blatt“ (IV, 2) verweist dabei auf eine literarische 

Tradition, die mögliche Identität von Natur und Kunst zu verhandeln.112

Losgelöst

Losgelöst

treibt ein Wort 

auf dem Wasser der Zeit 

und dreht sich 

und wird getragen 

oder geht unter. 

Du hast mich lange vergessen. 

Ich erinnre schon niemand, 

dich nicht 

und niemand 

Dies Wort von mir zu dir, 

dies treibende Blatt, 

es könnte von jedem 

Baum 

auf das Wasser gefallen sein. 

Ohne seinen ursprünglichen Kontext, unabhängig von Sprecher und Adres-

sat, besteht das Wort in der Zeit fort „und dreht sich“ (II, 2) dabei. Dieses 

Drehen lässt sich zum einen als Bedeutungsveränderung interpretieren, die 

es mit dem Vergehen der Zeit oder wie in der Redewendung „jemandem das 

Wort im Mund umdrehen“ erfährt. Zum anderen verweist es auf die Erwä-

111   Vgl. VE, S. 233.  

112   Vgl. Friedrich Hölderlin: Friedensfeier. In: Sämtliche Werke und Briefe. 3 

Bde. Bd. 1. Hg. v. Michael Knaupp. Darmstadt 1998. S. 361; Paul Celan: 

Ein Blatt. In: Ders.: Gesammelte Werke. Bd. 2. A.a.O., S. 385. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


72|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

gungen derer, die es rezipieren und darüber entscheiden, ob es aufgenom-

men und erinnert oder vergessen wird (II, 3-4). Die Autonomie des Wortes 

von seiner Schöpferin bzw. seinem Schöpfer und der Rezipientin bzw. dem 

Rezipienten kann dabei durchaus kommunikative Schwierigkeit verursa-

chen. Die reimlosen Verse sowie die Unregelmäßigkeit von Metrum und 

Rhythmus ein ungesteuertes, zufälliges, freies Treiben und Untergehen, 

Tragen und Fallen zu. Durch die Anapher „und“ (II, 3-4) und den Paralle-

lismus der darauf folgenden Prädikate bekommen die Verse einen wellenar-

tigen Rhythmus, der im nächsten Vers durch die Konjunktion „oder“ (II, 4) 

fortgesetzt wird und gemeinsam mit dem Bild des Wassers die Unendlich-

keit dieser Bewegung und des Deutungsprozesses impliziert. 

Die mit Bildern der Natur arbeitenden Gedichte Worte und Losgelöst

verdeutlichen zwei unterschiedliche Ebenen, auf denen das Sprechen schei-

tern kann: Worte hält zumindest an der theoretischen Möglichkeit des Spre-

chens als natürlichem Prozess fest, Schwierigkeiten erwachsen überwiegend 

aus der genuinen Beschaffenheit von Sprache. Losgelöst bezieht sich dem-

gegenüber skeptisch auf die Kommunikation einer Botschaft, da deren Ge-

lingen vom Sender unabhängig und allein vom Empfänger abhängig ist. 

Das Prekäre dieser Situation erweist sich, überträgt man es auf die 

Kommunikation in Westdeutschland nach 1945 über den nationalsozialisti-

schen Massenmord: Hannah Arendt, mit der Domin einen Briefwechsel 

pflegte,113 beschreibt das Desinteresse an Auschwitz und am jüdischen Leid 

in ihrem Essay Besuch in Deutschland 1950114 und in ihrem Denktage-

buch115 als Flucht vor der Auseinandersetzung mit der eigenen Schuld an 

den nationalsozialistischen Verbrechen. Darüber hinaus kennzeichne die 

Aufrechnung der Leiden und die Betrachtung der Verbrechen auf Grundlage 

der Erbsünde als allgemein-menschlich die Situation. Sogar die Zerstörung 

des eigenen Landes evoziere nur Indifferenz und Schweigen gegenüber dem 

Leid der anderen oder führe zu einem Aufrechnen mit dem eigenen Leid, 

den Bombennächten, der zerstörten Heimat, der Massenflucht, den Kriegs-

gefangenenlagern. Viele Remigranten sowie Besucher Deutschlands bestä-

113   Vgl. den Brief von Arendt an Domin vom 28.01.1960 in: Stadt- und Univer-

sitätsbibliothek Frankfurt am Main (Hg.): Hilde Domin. A.a.O., S. 18. 

114   Hannah Arendt: Besuch in Deutschland 1950. Die Nachwirkungen des Nazi-

regimes. In: Zur Zeit. Politische Essays. Hg. v. Marie Luise Knott. Berlin 

1986. S. 43-70. S. 45. 

115   Vgl. Hannah Arendt: Denktagebuch. 2 Bde. 1. Bd.: 1950 bis 1973. Hg. v. 

Ursula Ludz und Ingeborg Nordmann. München 2002. S. 3-8. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SAGBARKEIT DES UNSAGBAREN|73

tigen die Eindrücke Arendts und die „zweite Schuld“116 der Deutschen, die 

aus ihrer Uneinsichtigkeit resultierte.117

In seinen 1951 veröffentlichten Reflexionen aus dem beschädigten Le-

ben wandte sich auch Adorno gegen diese Politik der Verdrängung und die 

Konstruktion des Mythos’ von der „Stunde Null“. Er wies darauf hin, dass 

die Folgen des nationalsozialistischen Massenmords andauern und die Ge-

fahr der Barbarei nicht gebannt ist. Die Toten zu rächen, hieße, das Grauen 

zu institutionalisieren, darauf zu verzichten, bedeutete den Sieg des Fa-

schismus und seiner Methoden.118

Im öffentlichen Bewusstsein der fünfziger Jahre lag die Schuld an den 

nationalsozialistischen Verbrechen bei Hitler und den verurteilten Kriegs-

verbrechern, während die deutsche Bevölkerung sich als Opfer der Verfüh-

rung und ihrer Konsequenzen fühlte.119 Die deutsche Presse unterstützte 

diese Einschätzung, indem sie die Perspektive derjenigen vernachlässigte, 

die unter dem Nationalsozialismus tatsächlich gelitten hatten, den Wider-

stand des Einzelnen gegen den Nationalsozialismus als unmöglich darstellte 

und den zwar nicht in der veröffentlichten Meinung, wohl aber in den Köp-

fen fortbestehenden Antisemitismus tabuisierte.120 Ausnahmen bildeten 

Aufdeckungen der Identität ehemaliger einflussreicher Personen des „Drit-

ten Reichs“, die sicherlich zu Recht, aber auch auf Kosten struktureller Kri-

tik skandalisiert wurden: „Die Skandale sorgten zwar für eine stärkere The-

matisierung des Nationalsozialismus, führten aber nicht notwendig zu einer 

intensiveren Beschäftigung und Aufarbeitung der NS-Vergangenheit bei der 

Presse und ihren Lesern.“121 Selbst die „Experten“ hielten diese nicht für 

notwendig: Bereits Ende der fünfziger Jahre „[...] herrschte Einigkeit unter 

116   Ralph Giordano: Die zweite Schuld oder Von der Last Deutscher zu sein. 

München 1990 (Hamburg 1987). 

117   Vgl. Oliver Lubrich (Hg.): Reisen ins Reich 1933-1945. Ausländische Auto-

ren berichten aus Deutschland. Frankfurt a.M. 2005. 

118   Vgl. Theodor W. Adorno: Minima Moralia. Reflexionen aus dem beschädig-

ten Leben. Berlin/Frankfurt a.M. 2001 (1951). S. 91. 

119   Vgl. Norbert Frei: Vergangenheitspolitik. Die Anfänge der Bundesrepublik 

und die NS-Vergangenheit. 2., durchges. Aufl., München 1997 (1996). S. 

405; Helmut König: Die Zukunft der Vergangenheit. Der Nationalsozialis-

mus im politischen Bewußtsein der Bundesrepublik. Frankfurt a.M. 2003. S. 

26.

120   Vgl. Heiko Buschke: Deutsche Presse, Rechtsextremismus und nationalsozi-

alistische Vergangenheit in der Ära Adenauer. Frankfurt a.M. 2003. S. 358-

381.

121   Heiko Buschke: Deutsche Presse. A.a.O., S. 370. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


74|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

den Historikern, dass zum Nationalsozialismus nur noch wenige Fragen un-

geklärt waren.“122

Auf dieser Basis musste die Kommunikation nach dem Modell in Los-

gelöst scheitern. Das Gedicht lässt eine stark zurückgenommene Kritik an 

dem fehlenden Unrechtsbewusstsein erkennen, die es gerade durch seine zu-

rückgenommene Haltung entlarvt. Die Schwierigkeiten der Kommunikation 

nach Auschwitz zeigen sich in den Auseinandersetzungen um die Schuld-

frage besonders deutlich. 

Der deutschen Niederlage folgten die Festschreibung der objektiv be-

stehenden deutschen Kriegsschuld und die Frage, inwieweit Regierung und 

Bevölkerung verantwortlich waren. Der Schweizer Psychoanalytiker Carl 

Gustav Jung (1875-1961) schrieb 1945 der Psyche aller Deutschen eine 

Kollektivschuld zu und trennte diese von der „Individualschuld“, für die die 

Deutschen sich juristisch, moralisch und intellektuell gegenüber Europa zu 

verantworten hätten – die Gerechten wie die Ungerechten, denn nach zwölf 

Jahren Nationalsozialismus könne Deutschland diese Differenzierung von 

der Welt nicht erwarten.123 Eine Kollektivschuld war von den US-

Amerikanern und von den Briten nur auf bestimmte Handlungen bezogen, 

nicht aber als „Wesensausdruck“ der Deutschen oder „gemeinsames Be-

wußtsein“ behauptet worden – trotz des für alle Deutschen bestimmten Ree-

ducation-Programms.124 Die aggressive Abwehr des Vorwurfs diente der 

deutschen Bevölkerung dazu, das Postulat der Reflexion von Schuld insge-

samt zurückzuweisen. 

Karl Jaspers bezog Position gegen den deutschen Unwillen zur Ausei-

nandersetzung mit der Vergangenheit: „In der Tat sind wir Deutschen ohne 

Ausnahme verpflichtet, in der Frage unserer Schuld klar zu sehen und die 

Folgerungen zu ziehen. Unsere Menschenwürde verpflichtet uns.“125 Er 

stellte fest: „Man mag nicht hören von Schuld, von Vergangenheit, man ist 

122   Edgar Wolfrum: Das westdeutsche „Geschichtsbild“ entsteht. Auseinander-

setzungen mit dem Nationalsozialismus und neues bundesrepublikanisches 

Staatsbewusstsein. In: Matthias Frese/Julia Paulus/Karl Teppe (Hg.): Demo-

kratisierung und gesellschaftlicher Aufbruch: Die sechziger Jahre als Wen-

dezeit der Bundesrepublik. Paderborn 2003. S. 227-246. S. 229. 

123   Vgl. Carl Gustav Jung: Nach der Katastrophe. In: Ders.: Zivilisation im Ü-

bergang. Freiburg i. B. 1974. Hg. v. Lilly Jung-Merker/Elisabeth Rüf (ED: 

Neue Schweizer Rundschau XIII/2. Zürich 1945. S. 67-88). S. 219-244. S. 

220-222. 

124   Vgl. Jan Friedmann/Jörg Später: Britische und deutsche Kollektivschuld-

Debatte. In: Ulrich Herbert (Hg.): Wandlungsprozesse in Westdeutschland. 

Belastung, Integration, Liberalisierung 1945-1980. Göttingen 2002. S. 53-

90.

125   Karl Jaspers: Die Schuldfrage. A.a.O., S. 8. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SAGBARKEIT DES UNSAGBAREN|75

nicht betroffen von der Weltgeschichte.“126 Jaspers unternahm aus Anlass 

der öffentlichen Debatten eine systematische Auseinandersetzung mit der 

Schuldfrage. Seine vier grundlegenden Schuldbegriffe – der kriminellen, der 

politischen, der moralischen und der metaphysischen Schuld –, die bereits 

die Unterscheidung zwischen Innen und Außen enthalten, entlasteten jedoch 

die deutschen Mitläufer, indem er diesen nur eine metaphysische Schuld in 

dem Sinne zusprach, dass jeder mitverantwortlich sei für alles, was um ihn 

herum geschehe.127 Jaspers beklagt das alltägliche Mitmachen und Wegse-

hen des Einzelnen sowie die gängigen Strategien, das eigene Handeln zu 

entschuldigen. Auch Hannah Arendt forderte individuelle Verantwortung 

ein und wandte sich gleichzeitig gegen die Konstruktion einer Kollektiv-

schuld, denn „der Schuldbegriff macht nur Sinn, wenn er auf Individuen an-

gewendet wird“128.

Die Möglichkeiten von finanzieller „Wiedergutmachung“129 können 

immer nur unzureichend sein. Die Massnahme wurde außerdem durch die 

Praxis widerlegt, beispielsweise indem ehemalige Nationalsozialisten als 

medizinische Gutacher arbeiteten: Bis 1966 wurden auf Behördenebene 55 

Prozent der Anträge auf Ersatz für gesundheitliche Schäden abgelehnt.130

Jaspers wies die moralischen Forderungen zurück: „Strafe und Haftung – 

Wiedergutmachung – sind anzuerkennen, nicht aber die Forderung von 

Reue und Wiedergeburt, die nur von innen kommen können. Gegen solche 

Forderungen bleibt nur Abwehr durch Schweigen.“131 Gefühle lassen sich 

nicht erzwingen. Jaspers vernachlässigt jedoch die neben der individuellen 

bestehende fällige staatliche Übernahme von Verantwortung. Zudem zeigen 

Hannah Arendts bereits angeführte Überlegungen, dass angesichts des 

„Grauens“ weder Strafe noch Vergebung möglich sind. Jaspers, der zu den 

Gegnern des nationalsozialistischen Regimes gehört hatte, übernimmt in 

seiner Abhandlung die Perspektive der Deutschen, ohne die Täter-Opfer-

126   Karl Jaspers: Die Schuldfrage. Ein Beitrag zur deutschen Frage. Zürich 

1947. S. 7. 

127   Karl Jaspers: Die Schuldfrage. A.a.O., S. 10f. 

128   Hannah Arendt: Was heißt persönliche Verantwortung unter einer Diktatur? 

In: Dies.: Nach Auschwitz. Essays & Kommentare 1. Berlin 1989. S. 81-97. 

S. 82. Der Text wurde 1964 von mehreren Rundfunksendern unter dem Titel 

Personal Responsibility under Dictatorship gesendet und in The Listener, 

06.08.1964, S. 185-187 u. 205 abgedruckt. 

129   Vgl. zur Problematik des Begriffs sowie zur damit bezeichneten Politik 

Constantin Goschler: Schuld und Schulden. Die Politik der Wiedergutma-

chung für NS-Verfolgte seit 1945. Göttingen 2005. 

130   Vgl. Christian Pross: Wiedergutmachung. Der Kleinkrieg gegen die Opfer. 

Frankfurt a.M. 1988. S. 40; 144. 

131   Karl Jaspers: Die Schuldfrage. A.a.O., S. 23. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


76|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

Dichotomie zu teilen. Dies stützt das Urteil von Jean Paul Bier, in Die 

Schuldfrage gehe es „[...] keineswegs um Trauerarbeit, sondern eher um ‚tä-

terorientierte‘ Aufarbeitung der Vergangenheit.“132 Dass „Jaspers die wirk-

liche und allein ausschlaggebende ‚Reinigung‘ vom Nationalsozialismus 

[...] zu einer Angelegenheit erklärte, die jeder einzelne mit sich und seinem 

Innern allein und vor Gott auszumachen hatte“133, statt deren Relevanz öf-

fentlich auszuhandeln, ist problematisch. Die Leitbegriffe der Diskussionen 

zeigen deutlich ihre „religiöse Textur“134, die der Debatte zusätzliches Ge-

wicht verleiht. 

Martin Walser (geb. 1927) begründete 1965 das fehlende Schuldgefühl 

bei den Deutschen angesichts der detaillierten Berichterstattung über die 

Verbrechen in Auschwitz damit, dass die Taten den Deutschen zu schreck-

lich erschienen, um sich damit zu identifizieren oder Mitverantwortung zu 

übernehmen: „So ist unser Gedächtnis jetzt gefüllt mit Furchtbarem. Und je 

furchtbarer die Auschwitz-Zitate sind, desto deutlicher wird ganz von selbst 

unsere Distanz zu Auschwitz. Mit diesen Geschehnissen, das wissen wir 

gewiß, mit diesen Scheußlichkeiten haben wir nichts zu tun.“135

Doch sei dies ein Irrtum: „Man muß leider vermuten, daß wir jenem 

Staat näher waren als wir seiner Manifestation in Auschwitz gegenüber 

wahrhaben wollen.“136 Walser sorgte sich: „Ich glaube, wir werden Ausch-

witz bald wieder vergessen haben, wenn wir es kennenlernen als nur eine 

Sammlung subjektiver Brutalitäten.“137 Er fürchtete zwar nicht die Wieder-

holung von Auschwitz, wohl aber neue, andere Verbrechen, die dessen 

Ausmaß erreichen könnten, weil die Strukturen, die den nationalsozialisti-

schen Massenmord beförderten, immer noch existierten. 

Raul Hilberg hinterfragte in seiner historischen Studie zum Holocaust 

1961 die Verwendung des Begriffs „Vergangenheit“ und kritisierte die darin 

implizierte Distanzierung, Verharmlosung und Zurückweisung von Schuld: 

„Dieser Begriff umschließt die gewesenen Ereignisse und trennt sie gleich-

zeitig von der Gegenwart.“138 Norbert Frei benennt mit dem Begriff der 

„Vergangenheitspolitik“ kritisch diese Haltung auf Seiten des Staates in den 

unmittelbaren Nachkriegsjahren: 

132   Jean Paul Bier: Jaspers Die Schuldfrage. In: Stephan Braese u.a. (Hg.): Deut-

sche Nachkriegsliteratur. A.a.O., S. 271-282. S. 274. 

133   Helmut König: Die Zukunft der Vergangenheit. A.a.O., S. 23. 

134   Nicolaus Berg: Der Holocaust und die westdeutschen Historiker. A.a.O., S. 

209.

135   Martin Walser: Unser Auschwitz. In: Kursbuch 1 (1965). S. 189-200. S. 190. 

136   Martin Walser: Unser Auschwitz. A.a.O., S. 197. 

137   Martin Walser: Unser Auschwitz. A.a.O., S. 195. 

138   Raul Hilberg: Die Vernichtung der europäischen Juden. A.a.O., Bd. 3. S. 

1123. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SAGBARKEIT DES UNSAGBAREN|77

„Vergangenheitspolitik, verstanden als Prozeß der Amnestierung und Integration 

vormaliger Anhänger des ‚Dritten Reiches‘ und der normativen Abgrenzung vom 

Nationalsozialismus, war in ihren Grundsätzen unumstritten, in ihren Leistungen 

großzügig und in ihren Folgen nachhaltig. Sie war, etwa eine halbe Dekade lang, 

ein zentraler Aspekt legislativen und exekutiven Handelns.“139

Die „Vergangenheitspolitik“ der Bundesrepublik richtete sich vorrangig auf 

die gesellschaftliche Stabilisierung, weniger auf die Verbrechen der Ver-

gangenheit selbst – abzulesen ist dies etwa an den Straffreiheitsgesetzen von 

1949 und 1954, der Empfehlung des Bundestags zum Abschluss der Entna-

zifizierung 1950 oder dem Artikel 131 GG.140 Die Verbrechen wurden da-

mit durch die Gesetzgebung fortgeschrieben. 

In den neunziger Jahren des 20. Jahrhunderts setzte sich im sprachlichen 

Rekurs auf den Umgang mit dem Nationalsozialismus der Begriff der „his-

torischen Verantwortung“ durch. Er bietet die Möglichkeit, sich von unmit-

telbarer Identifikation mit der Schuld der nationalsozialistischen Täter zu 

distanzieren, ohne eine geschichtliche Beziehung der heutigen politischen 

Situation im deutschen Nachfolgestaat zu den damaligen Verbrechen zu 

leugnen. Damit wird die Notwendigkeit anerkannt, wenigstens einer Fort-

setzung des begangenen Unrechts entgegenzuwirken. Die praktischen Kon-

sequenzen der historischen Verantwortung werden von gesellschaftlich kon-

tinuierlich ausgehandelt. 

Einem Kommunikationsprozess, wie ihn Domins Gedicht Die Botschaf-

ter vorstellt und wie er in Losgelöst scheitert, standen damals auch psycho-

logische Ursachen entgegen: Alexander und Margarete Mitscherlich erklär-

ten 1967 aus größerem zeitlichen Abstand „Die Unfähigkeit zu trauern“ und 

die empfindlichen Reaktionen der deutschen Öffentlichkeit auf Bestrebun-

139   Norbert Frei: Vergangenheitspolitik. A.a.O., S. 397. 

140   Vgl. Norbert Frei: Vergangenheitspolitik. A.a.O., insbesondere S. 18. Vgl. 

auch Hans Günter Hockerts/Christiane Kuller (Hg.): Nach der Verfolgung. 

Wiedergutmachung nationalsozialistischen Unrechts in Deutschland? Göt-

tingen 2003; Michael Kirn: Verfassungsumsturz oder Rechtskontinuität? Die 

Stellung der Jurisprudenz nach 1945 zum Dritten Reich insbesondere die 

Konflikte um die Kontinuität der Beamtenrechte und Art. 131 GG. Berlin 

1972. Zur Strafverfolgung von NS-Verbrechen vgl. Michael Greve: Der 

justitielle und rechtspolitische Umgang mit den NS-Gewaltverbrechen in den 

sechziger Jahren. Frankfurt a.M. 2001; Ders.: Täter oder Gehilfen? Zum 

strafrechtlichen Umgang mit NS-Gewaltverbrechern in der Bundesrepublik 

Deutschland. In: Ulrike Weckel/Edgar Wolfrum (Hg.): „Bestien“ und „Be-

fehlsempfänger“. Frauen und Männer in NS-Prozessen nach 1945. Göttingen 

2003; Jeffrey Herf: Zweierlei Erinnerung. Die NS-Vergangenheit im geteil-

ten Deutschland. Berlin 1998. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


78|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

gen wider das Vergessen damit, dass die Trennung von Vergessen von 

Schuld und von positiver Erinnerung hohe Anforderungen stelle und des-

halb unterblieben sei.141 Der „Führer“ Adolf Hitler habe den Deutschen als 

Identifikationsfigur und Liebesobjekt gedient, und auf ihn als „Verführer“ 

hätten sie alle Schuld an den nationalsozialistischen Verbrechen projiziert, 

als die Nürnberger Prozesse deren Verdrängung nicht länger erlaubten. Ver-

drängt wurde den Mitscherlichs zufolge nun die Liebe zu Hitler, da um die-

sen nicht getrauert werden durfte, und damit der eigene Anteil an der 

Schuld. In der neueren Forschung findet sich diese Analyse bestätigt: „Die 

aus Abwehr und Ignoranz resultierende Mitleidslosigkeit steht in einer Tra-

dition von Einfühlungsverweigerung, die die Verbrechen damals ermöglich-

te. Die Abspaltung der eigenen Gefühle geht Hand in Hand mit der Abwehr 

der Gefühle der anderen.“142

Bei einer repräsentativen Befragung durch das Institut für Demoskopie 

in Allensbach, ob es Deutschland im Kaiserreich, in der Weimarer Repu-

blik, im Nationalsozialismus oder in der BRD am besten gegangen sei, 

nannte 1951 die Mehrheit der deutschen Bevölkerung den Nationalsozialis-

mus und bewertete politische NS-Größen positiv – erst 1963 änderte sich 

dies.143 Bis mindestens Mitte der fünfziger Jahre kann man von einer Praxis 

des „kommunikativen Beschweigens“144 sprechen, die Vertreter der Politik 

wie Hermann Lübbe sogar als notwendig für den Wandel der deutschen 

Nachkriegs- in eine Bürgergesellschaft erachteten, während sie doch zur 

Entlastung von der Auseinandersetzung mit der eigenen Schuld genutzt 

wurde.145

Das öffentliche Schweigen verlor seit den fünfziger Jahren immerhin an 

gesellschaftlicher Dominanz. Hartmut Berghoff nennt als ausschlaggebende 

Gründe dafür den Abschluss der Gründung der Bundesrepublik, den sozi-

ökonomischen Aufschwung, die Verschiebung des Generationengefüges 

und verschiedene Strafprozesse. So führte der Ulmer Einsatzgruppenprozess 

141   Vgl. Alexander und Margarete Mitscherlich: Die Unfähigkeit zu trauern. 

Grundlagen kollektiven Verhaltens. München 1969 (1967). S. 25. 

142   Birgit Rommelspacher: Schuldlos – Schuldig? Hamburg 1995. S. 55. 

143   Vgl. Birgit Schwelling: Wege in die Demokratie: eine Studie zum Wandel 

und zur Kontinuität von Mentalitäten nach dem Übergang vom Nationalso-

zialismus zur Bundesrepublik. Opladen 2001. S. 13ff; Götz Aly: Hitlers 

Volksstaat. Raub, Rassenkrieg und nationaler Sozialismus. Frankfurt a.M. 

2005. 

144   Hermann Lübbe: Der Nationalsozialismus im deutschen Nachkriegsbewußt-

sein. In: Historische Zeitschrift 236 (1983). H. 3. S. 579-599. S. 594. 

145   Vgl. Aleida Assmann/Ute Frevert: Geschichtsvergessenheit – Geschichtsver-

sessenheit. Vom Umgang mit deutschen Vergangenheiten nach 1945. Stutt-

gart 1999. Insbesondere S. 75ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SAGBARKEIT DES UNSAGBAREN|79

1958 zur Einrichtung der Zentralen Stelle zur Aufklärung nationalsozialisti-

scher Verbrechen in Ludwigsburg, was einem bedeutenden Einschnitt in der 

bundesrepublikanischen Strafverfolgung im Zusammenhang mit dem Nati-

onalsozialismus entsprach und für die Präsenz des Themas in der Öffent-

lichkeit sorgte. Die Arbeit der Ludwigsburger Einrichtung war bei den De-

batten um die Verjährung von nationalsozialistischen Strafverbrechen 1964, 

1969 und 1979 einflussreich. Der Eichmann-Prozess 1960 bis 1961 in Jeru-

salem und die Auschwitz-Prozesse in Frankfurt am Main zwischen Dezem-

ber 1963 und August 1965 erlangten darüber hinaus weite öffentliche Wir-

kung und trugen dazu bei, das Schweigen zu brechen.146

Für den Eichmann-Prozess hat Peter Krause überzeugend nachgewie-

sen, dass dieser „weiten Teilen der bundesdeutschen Presse“147 als Anlass 

„für eine weiterreichende und über die Hinrichtung Eichmanns hinaus an-

dauernde kritische Reflexion über die nationalsozialistische Vergangenheit“ 

sowie die Auseinandersetzung mit „der persönlichen Verstrickung, Verant-

wortung und Schuld jedes einzelnen Deutschen“ diente. 

Einzelne Forschungsarbeiten zeigen, dass es in den Jahren unmittelbar 

nach dem Krieg Proteste von Verfolgten des Nationalsozialismus sowie von 

Studierenden und Jugendlichen gab, dass also „[...] die nationalsozialisti-

sche Vergangenheit nicht generell beschwiegen wurde.“148 Doch das kann 

nicht darüber hinwegtäuschen, dass es in der Öffentlichkeit nur vereinzelt 

und eingeschränkt Widerstand gegen das Schweigen zu den Folgen des Na-

tionalsozialismus gab bzw. dass dieser Widerstand weitgehend wirkungslos 

blieb im Hinblick auf die gesamtgesellschaftliche Erinnerungspolitik. Der 

Prozess der Selbstreflexion brauchte in der bundesdeutschen Öffentlichkeit 

bis Anfang der achtziger Jahre, um zu einem breiten Konsens zu gelangen, 

dass der Nationalsozialismus und seine Verbrechen bisher verdrängt worden 

seien.149 Die Geschichtswissenschaft hat die jüdischen Erfahrungen Ende 

146   Vgl. Hartmut Berghoff: Zwischen Verdrängung und Aufarbeitung. In: Ge-

schichte in Wissenschaft und Unterricht 49 (1998). H. 2. S. 96-114; A. Rü-

ckerl: NS-Verbrechen vor Gericht. 2. Aufl., Heidelberg 1984; Steffen Radl-

maier: Der Nürnberger Lernprozeß. Von Kriegsverbrechern und Starrepor-

tern. Frankfurt a.M. 2001. 

147   Peter Krause: Der Eichmann-Prozeß in der deutschen Presse. Frankfurt 

a.M./New York 2002. S. 301. Vgl. die beiden folgenden Zitate ebd. 

148   Anja Corinne Baukloh: „Nie wieder Faschismus!“ Antinationalsozialistische

Proteste in der Bundesrepublik der 50er Jahre im Spiegel ausgewählter Ta-

geszeitungen. In: Dieter Rucht (Hg.): Protest in der Bundesrepublik. Struktu-

ren und Entwicklungen. Frankfurt a.M. 2001. S. 71-102. S. 96. 

149   Vgl. Norbert Frei: Vergangenheitspolitik. A.a.O., S. 8. Die Gegenmeinung 

vertritt z.B. Manfred Kittel: Die Legende von der „Zweiten Schuld“: Ver-

gangenheitsbewältigung in der Ära Adenauer. Berlin 1993. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


80|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

der vierziger Jahre aus dem Diskurs ausgeschlossen, wie Nicolas Berg 

nachgewiesen hat: „Erfahrungen jüdischer Historiker wurden nicht zum 

Thema gemacht. Ihre Themen waren begründungspflichtig und ihre Per-

spektive auf das Ereignis Holocaust marginalisiert.“150 Mit dem Vorwurf, 

die deutsch-jüdischen Historiker arbeiteten nicht „sachlich“, sondern „emo-

tional“ und „moralisch“, disqualifizierten nicht-jüdische Wissenschaftler die 

Arbeiten ihrer Kollegen.151

Möglicherweise liegt darin auch ein Grund dafür, dass Domin sich in ih-

ren Essays auf poetologische und autobiographische Fragen konzentriert. Ih-

re Lyrik unterbreitet zwar Angebote zur Auseinandersetzung mit der Ver-

gangenheit, bleibt dabei aber polysem. Wie Horst Meller schon 1971 festge-

stellt hat, schrieb sie „unter dem Eindruck [...] der Jahre 1933 bis 1945“152

und legte die Auseinandersetzung damit nahe. 

Seit 1955 hatte Domin sich wiederholt in Deutschland aufgehalten und 

kannte deshalb das politische Klima: Nicht nur die Überlebenden der Lager, 

auch die Exilanten wurden beschränkt auf ein monologisches Sprechen, 

während den Dichterinnen und Dichtern, die sich in die „Innere Emigration“ 

zurückgezogen hatten, die Kommunikation leichter fiel oder zumindest grö-

ßere Kontinuität aufwies. Den Exilanten begegneten in Deutschland Ableh-

nung und Schweigen. Oft wurden sie mit den als „Besatzer“ denunzierten 

Alliierten gleichgesetzt, auch wenn sie keinesfalls immer vorbehaltlos auf 

deren Seite standen.153 Dadurch wurden sie erneut ausgegrenzt, und das Exil 

dauerte für sie auch nach 1945 an. Es war als jüdisch und links stigmatisiert, 

die Ablehnung gegenüber den Vertretern des „anderen Deutschlands“ durch 

die in unterschiedlichem Maße durch Mittäterschaft Kompromittierten nach 

1945 war verbreitet. Bei einigen Politikern kann man gar von „Emigranten-

hetze“154 sprechen. 

Auch unter den Schriftstellerinnen und Schriftstellern kam es zu Ausei-

nandersetzungen: Der Streit zwischen den Frank Thieß (1890-1977) und 

Thomas Mann (1875-1955) 1945 in der Zeitschrift Die Gegenwart zeigte 

deutlich die sich gegenüberstehenden Positionen der „Daheimgebliebenen“ 

und der Flüchtlinge: Während Thieß und andere den Emigranten vorwarfen, 

sich vor der Übernahme von Verantwortung in ihrem Land gescheut zu ha-

ben, um „von den Logen und Parterreplätzen des Auslands der deutschen 

150   Nicolas Berg: Der Holocaust. A.a.O., S. 192. 

151   Nicolas Berg: Der Holocaust. A.a.O., S. 617. 

152   Horst Meller: Hilde Domin. In: VE, S. 36-50 (erstmals und ungekürzt in: 

Deutsche Dichter der Gegenwart. Hg. v. Benno von Wiese. Berlin 1971. S. 

354-368). S. 41.  

153  Johannes G. Pankau: Schwierige Rückkehr. Exil und Nachkriegsliteratur

1945-1950. Oldenburg 1995. S. 7. 

154   Sven Papcke: Exil und Remigration. A.a.O., S. 20. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SAGBARKEIT DES UNSAGBAREN|81

Tragödie“155 zuschauen zu können, warf Mann denen, die sich dem Nazi-

Diktat angepasst hatten, Mitläufertum und Mitschuld vor. 

Der Streit schlug sich auch literarisch nieder. Hans Sahl (1902-1993) 

schreibt in seinen Memoiren eines Moralisten (1983) ebenfalls über die Ab-

lehnung der deutschen Bevölkerung gegenüber den Remigranten. Wolfgang 

Koeppen (1906-1996), der zur inneren Emigration gezählt wird, lässt den 

Helden seines Romans Das Treibhaus (1953), einen Remigranten, aus Ver-

zweiflung und Überdruss an der Bundesrepublik Deutschland und ihrer Ta-

buisierung und Stigmatisierung des Exils Selbstmord begehen. Frithjof 

Trapp zufolge war es „diese Kontinuität der nazistischen Verleumdungen 

und Diffamierungen, die bei gewandelten politischen Verhältnissen der E-

xilliteratur zum Verhängnis“156 geworden sei. 

In den sechziger Jahren behinderte die Sentimentalisierung die Aufar-

beitung der Exilproblematik. Selbst die Wahrnehmung der Studentenbewe-

gung war Papcke zufolge vorerst „politisch hoch selektiv“ und „intellektuell 

oft reichlich esoterisch“157. „Das ‚geschlossene System der Amnesie‘ (Peter 

Härtling) und damit die ‚Verschwörung des Schweigens‘ (Willy Brandt) be-

gann erst durch die Studentenbewegung zu bröckeln.“158 Das Fundament für 

den Umgang mit der Vergangenheit war jedoch schon gelegt. Die deutsche 

Gesellschaft habe „die Anerkennung des Exils als (neben dem Widerstand) 

einem der wenigen Aktivposten in einer Bilanz der jüngeren deutschen Ge-

schichte [...] lange verschleppt“159.

Erst 1987 bezog sich Horst Bienek (1930-1990) in einer selbstkritischen

Äußerung auf Joseph Brodsky (1940-1996), der die Gedichte der Exilanten 

als Schreie empfunden hatte: „Unsere Gleichgültigkeit gegenüber dem Exil 

und den Exilanten ist, wenn sie weiterhin anhält, nichts anderes als das all-

mähliche Ersticken dieser Schreie.“160 In diesem Bild wird die Gewalt sicht-

bar, welche in der Ignoranz gegenüber den Verfolgten lag. Auch die ver-

antwortlichen Politiker versagten, indem sie die emigrierten Künstlerinnen 

155   Frank Thiess: Die innere Emigration. Offener Brief an Thomas Mann 

(1945). In: J. F. G. Grosser: Die große Kontroverse. Ein Briefwechsel um 

Deutschland. Hamburg/Genf/Paris 1963. S. 24. 

156   Frithjof Trapp: Logen- und Parterreplätze. Was behinderte die Rezeption der 

Exilliteratur? In: Ulrich Walberer (Hg.): 10. Mai 1933. Bücherverbrennung 

in Deutschland und die Folgen. Frankfurt a.M. 1983. S. 240-259. S. 259. 

157   Sven Papcke: Exil und Remigration. A.a.O., S. 13. 

158   Sven Papcke: Exil und Remigration. A.a.O., S. 21. 

159   Sven Papcke: Exil und Remigration. A.a.O., S. 9. 

160   Horst Bienek: Das allmähliche Ersticken von Schreien. Sprache und Exil 

heute. Münchner Poetik-Vorlesungen. München 1987. S. 28. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


82|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

und Künstler nicht ausdrücklich zur Rückkehr aufforderten.161 Besuche in 

Deutschland oder gar die Remigration bedeuteten für die Exilanten meist 

das Andauern der Fremdheit, die „Heimkehr in ein fremdes Land“162, ein 

„zweites Exil“, wie es sich auch in Domins Texten andeutet. Peter Mertz 

begründet die Schwierigkeiten bei der Integration der Remigranten mit der 

verdrängten Schuld: 

„Die unbelasteten, für das Geschehene nicht verantwortlichen Emigranten erinnern 

die Deutschen alleine schon dadurch, daß sie wieder zurückkommen, an das, was 

eben gewesen war. Die Emigranten halten die Wunde offen, lenken das Gedächt-

nis, zwingen zur Erinnerung, zum Aufräumen, zu schmerzlicher Seelenarbeit. Und 

da sie nicht schweigen, sind sie Ankläger. Der Pfahl im Fleisch. Das macht sie un-

beliebt, weckt Aversionen.“163

In der unmittelbaren Nachkriegszeit in Deutschland standen die Erfahrun-

gen der Verfolgten des Nationalsozialismus gegen die von den Tätern und 

ihren Nachfolgern, die nichts oder nur Bestimmtes davon zur Kenntnis 

nehmen wollten. Peter Mosler sieht darin den Grund für die zunächst aus-

bleibende Rezeption von Literatur über den Holocaust in Deutschland: „Die 

Gedichte von Nelly Sachs und Paul Celan wurden nicht gelesen, weil es die 

Angst gab, die Blicke der Toten zu spüren. ‚Sand aus den Urnen‘ mußte ein-

gestampft werden.“164 Ende der fünfziger und Anfang der sechziger Jahre, 

als Domins Gedichte erschienen, änderte sich zum einen diese Situation, 

zum anderen kam sicherlich die Offenheit dieser Texte, die sich nicht auf 

eine jüdische Erfahrung festlegten, den Bedürfnissen des Publikums entge-

gen. Das Angebot einer allgemein-menschlichen Lesart bildet eine Brücke, 

die unterschiedliche Erfahrungshorizonte verbindet. Domins Gedicht ver-

meidet plakative Schuldbekenntnisse und ermöglicht eine gemeinsame 

Trauer, ohne den Bezug auf den Holocaust aufzugeben.165

161   Vgl. Peter Mertz: Und das wurde nicht ihr Staat. Erfahrungen emigrierter 

Schriftsteller mit Westdeutschland. München 1985. S. 215. 

162   Marita Krauss: Heimkehr in ein fremdes Land. Geschichte der Remigration 

nach 1945. München 2001. 

163   Peter Mertz: Und das wurde nicht ihr Staat. A.a.O., S. 145. 

164   Peter Mosler: Zur Legitimation des Schreibens. In: Ders. (Hg.): Schreiben 

nach Auschwitz. A.a.O., S. 7-10. S. 9. 

165   Bei den Diskussionen um das 2005 fertig gestellte Holocaust-Mahnmal in 

Berlin, die sich als Auseinandersetzungen mit dem künstlerischen Sprechen 

ebenfalls zum Diskurs um Lyrik nach Auschwitz zählen lassen, ging und 

geht es auch um eine solche Praxis der Trauer. Vgl. Jan-Holger Kirsch: Na-

tionaler Mythos oder historische Trauer? Der Streit um ein zentrales „Holo-

caust Mahnmal“ für die Berliner Republik. Köln 2003. S. 13. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SAGBARKEIT DES UNSAGBAREN|83

Die Mehrzahl der jüdischen Remigranten war bereit zum persönlichen 

Dialog, die Bevölkerung und die Literaturszene Westdeutschlands jedoch 

nur selten, trotz der thematischen Auseinandersetzung mit dem Nationalso-

zialismus durch die Gruppe 47.166 Diese prägte als Repräsentantin der enga-

gierten Literatur, die sich der nationalsozialistischen Vergangenheit stellte 

und eine andere Gesellschaft anstrebte, entscheidend das Bild der BRD im 

Ausland.167 Dabei herrschte in Teilen der Gruppe 47 Ablehnung gegenüber 

jüdischen Autorinnen und Autoren, für die sie kunstprogrammatische Grün-

de geltend machte, etwa mit der Forderung nach einer anti-ideologischen 

Haltung und Pragmatismus.168 Das Konzept der „Stunde Null“, das als 

„Neuanfang“ betrieben wurde, trug zu Missverständnissen zwischen den

Exilantinnen und Exilanten, den Autorinnen und Autoren der „Inneren Emig-

ration“ und der „Jungen Generation“ bei, zu der Walter Kolbenhoff (Pseu-

donym von Walter Hoffmann, 1908-1993), Wolfgang Borchert (1921-1947) 

oder Wolf Dietrich Schnurre (1920-1989) zählen. Andersch’ Rede von der 

„Voraussetzungslosigkeit“169 bildete einen Gründungsmythos, ebenso wie 

Wolfgang Weyrauchs (1904-1980) Formulierung vom „Kahlschlag“170:

Weggeschlagen werden sollten die durch die bestehende Literatur gewach-

senen Traditionen und Bilder. 

In einem ihrer Essays stimmte Domin einigen Prinzipien der Gruppe 47 

zu, etwa dem Kampf gegen Kitsch und sentimentalen Nationalismus.171 Sie 

stellte jedoch die Möglichkeiten eines „Kahlschlags“ in Frage. Sei es 1947 

auch die Absicht der Lyriker gewesen, eine Zäsur zu setzen, so verliere die-

se mit wachsendem zeitlichem Abstand an Bedeutung, da der Zusammen-

hang mit der Tradition unauflösbar fortbestehe und sich auch über den geo-

grafischen Raum erstrecke. Während die Politiker sich noch an der „Ver-

gangenheit“ abarbeiteten – durch Anführungszeichen bezieht Domin sich 

kritisch auf den Wortgebrauch –, habe die deutsche Lyrik diesen Prozess 

zwar nicht abgeschlossen, aber sie sei durch ihr sprachliches Wesen der öf-

166   Vgl. Peter Demetz: Fette Jahre, magere Jahre. Deutschsprachige Literatur 

von 1965-1985. München 1988 (New York 1986).  

167   Vgl. Willi Huntemann: „Unengagiertes Engagement“ – zum Strukturwandel 

des literarischen Engagements nach der Wende. In: Ders./Ma gorzata Klen-

tak-Zab ocka/Fabian Lampart/Thomas Schmidt (Hg.): Engagierte Literatur 

in Wendezeiten. Würzburg 2003. S. 33-48. S. 38. 

168   Vgl. Günter Blamberger: Versuch über den deutschen Gegenwartsroman. 

Krisenbewußtsein und Neubegründung im Zeichen der Melancholie. Stutt-

gart 1985. S. 68. 

169   Alfred Andersch: Deutsche Literatur in der Entscheidung. A.a.O., S. 25. 

170   Wolfgang Weyrauch: Nachwort. In: Ders. (Hg.): Tausend Gramm. Samm-

lung neuer deutscher Geschichten. Hamburg/Stuttgart 1949. S. 213. 

171   Vgl. Hilde Domin: Literarische Meinungsbildung. A.a.O., S. 83; 100. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


84|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

fentlichen Ebene in der Auseinandersetzung mit dem Massenmord vor-

aus.172 Das Gedicht erscheint ihr als „die Spitze des Ungesagten [...], die ge-

rade noch ins Sagbare ragt“173.

In Domins Essay klingt damit eine Abgeschlossenheit mit der Vergan-

genheit an, die sich in den lyrischen Texten Domins nicht findet. Deswegen 

liegt es nahe, ihre Formulierung, die Lyrik sei „mit der ‚Vergangenheit‘ fer-

tig geworden“ dahingehend auszulegen, dass die Literatur sich diesem 

Thema gestellt habe. Domins Ausdrücke „naturgemäß“ und „natürlich“ sind 

entsprechend weniger Indikatoren eines Normalisierungsprozesses als Hin-

weise auf das Potential von Literatur, die Gegenwart zu thematisieren. Eine 

zeitgemäße literarische Form kann durchaus im Verschweigen – bei gleich-

zeitiger Reflexion – dieses Gegenstands liegen. Die zurückhaltende Präsenz 

des Massenmords in ihren Texten bietet ihren Leserinnen und Lesern wo-

möglich mehr Anschlusspotential als eine explizite Aufnahme des Themas. 

Adornos bis heute aktuelle Kritik am Begriff der „Aufarbeitung der 

Vergangenheit“ entlarvte bereits 1959 den selbstherrlichen Diskurs, der un-

ter die Vergangenheit, unter Auschwitz „einen Schlussstrich [...] ziehen und 

womöglich es selbst aus der Erinnerung wegwischen“174 wolle. Der Text 

fordert eine Reflexion der Vergangenheit, die von innen, aus sich selbst her-

aus motiviert ist und zu einem hellen Bewusstsein führt. Eine tatsächlich 

veränderte Gesellschaft, in der die Auseinandersetzung mit der Vergangen-

heit gelungen sei und Auschwitz sich nicht wiederholen könne, erkennt A-

dorno in der Bundesrepublik nicht.175 Er bezweifelte die Möglichkeit der 

Aufarbeitung grundsätzlich. 

Nicht nur in Deutschland, auch in anderen Ländern, in denen die natio-

nalsozialistische Vernichtungspolitik Folgen hatte, stellt sich seit 1945 so-

wohl für die Zeitgenossen, als auch für die Nachgeborenen die Frage des 

Sprechens darüber. „Reden und Schweigen geraten in ein problematisches 

Spannungsverhältnis, wenn es durch Machtverhältnisse konstituiert wird 

[...].“176 Aus einer Frage des Könnens und des Wollens wird auch eine des 

Dürfens, weil neben das Problem der Suche nach den richtigen Worten der 

172   Vgl. Hilde Domin: Zum Arbeitsprozeß. A.a.O., S. 128f, Fußnote 30. Vgl. 

Hilde Domin: Über das Interpretieren von Gedichten. A.a.O., S. 189. 

173   Hilde Domin: Zum Arbeitsprozeß. A.a.O., S. 133. 

174   Theodor W. Adorno: Was bedeutet: Aufarbeitung der Vergangenheit. In: 

Ders.: Gesammelte Schriften. Bd. 10.2. A.a.O., S. 555. 

175   Vgl. Theodor W. Adorno: Was bedeutet: Aufarbeitung der Vergangenheit. 

A.a.O., S. 572. 

176   Hartmut Eggert: Einführung. In: Ders. (Hg.): „... wortlos der Sprache mäch-

tig“. Schweigen und Sprechen in Literatur und sprachlicher Kommunikation. 

Stuttgart 1999. S. 1-8. S. 1. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SAGBARKEIT DES UNSAGBAREN|85

Konflikt mit gesellschaftlichen Werten und Normen und dem herrschenden 

Diskurs tritt. 

Dieser räumt seit dem Zweiten Weltkrieg bis heute in Deutschland den 

Erzählungen des deutschen Leids während der Vertreibungen und Bomben-

angriffe gegenüber denen der Opfer der nationalsozialistischen Eroberungs- 

und Vernichtungspolitik den Vorrang ein. Auch wenn Texte wie Grass’ No-

velle Im Krebsgang177 oder Jörg Friedrichs Der Brand178 als Tabubrüche 

verhandelt wurden, die endlich die nicht-jüdischen deutschen Opfer thema-

tisierten, herrschte doch nie ein Sprechverbot für nicht spezifisch jüdische 

Erfahrungen. Die stets gegenwärtigen Erzählungen von den Kriegsheimkeh-

rern oder von den Flüchtlingen aus den ehemaligen deutschen Ostgebieten 

belegen jedoch, dass es ein solches Tabu nie gegeben hat. 

Der Verzweiflung über die Ausgrenzung von Erfahrung verleiht das 

1963 entstandene Gedicht Immer kreisen (GG 273)179 Ausdruck. Es be-

schreibt im Bild von kreisenden Vögeln die Suche des Sprechers nach einer 

Möglichkeit der zwischenmenschlichen Begegnung und Kommunikation: 

Immer kreisen 

Immer kreisen 

auf dem kühleren Wind 

hilflos

kreisen meine Worte 

heimwehgefiedert 

nestlos

einst einem Lächeln entgegen 

keiner trägt das Leben allein 

kreisend und kreisend. 

In allen drei Strophen mit ihren jeweils drei Versen findet sich mindestens 

einmal eine Form des Verbs „kreisen“, wodurch der Eindruck dieser Bewe-

gung ebenso wie durch die vielen Assonanzen auf „ei“ verstärkt wird. Die 

Wiederholung des Titels im ersten Vers imitiert ebenfalls eine Kreisbewe-

gung. In der ersten Strophe tritt noch kein Subjekt auf, so dass sich die Ori-

entierungslosigkeit, Hilflosigkeit und Suche der „Worte“ (II, 1) nach einem 

Anhaltspunkt auf die Leserin bzw. den Leser überträgt. Der Wind ist kühler 

geworden als er einmal war (I, 2), es fehlt die Wärme einer Gemeinschaft. 

177   Günter Grass: Im Krebsgang. Eine Novelle. Göttingen 2002. 

178   Jörg Friedrich: Der Brand. Deutschland im Bombenkrieg 1940-1945. Berlin 

2002. 

179   Vgl. VE, S. 237. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


86|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

Ihr Heimweh verleiht den Worten Flügel, ihre Kraft zum Überleben stammt 

aus ihrer Sehnsucht nach einem Nest (II, 2-3). Der Sprecher, der nur in der 

Wortgruppe „meine Worte“ (II, 1), also in seinen Worten hervortritt, sucht 

seine Heimat. Daraus schöpft er seine poetische Sprache, wie es der Neolo-

gismus „heimwehgefiedert“ (II, 2) anzeigt. Dass die Worte nicht allein, son-

dern zu mehreren sind, tröstet sie nicht. 

In der letzten Strophe wird zunächst das Lächeln eines anderen, ein Zei-

chen von freundlicher Kommunikation, als eine vergangene Hoffnung, ein 

früher angestrebtes Ziel genannt (III, 1), dessen Lebensnotwendigkeit der 

zweite Vers noch unterstreicht. Der letzte Vers bildet eine Apposition zum 

vorhergehenden und verweist so auf die Unerträglichkeit der bestehenden 

Situation: Keiner kann ohne Heimat bzw. allein leben. Mit diesem Hölder-

lin-Zitat stellt Domin sich einerseits in eine literarische Tradition und hält 

damit an der Bedeutung von Literatur fest.180 Andererseits erfährt die End-

losschleife, die sich in dem „kreisend und kreisend“ (III, 3) andeutet, durch 

den Punkt am Ende des Gedichts keineswegs ein positiv erlösendes Ende, 

sondern dieser besiegelt vielmehr die Endlosigkeit der quälenden Verzweif-

lung. Hoffnung, doch noch gehört zu werden, empfindet der Sprecher nicht. 

Domins Gedicht Immer kreisen ist ein Hilferuf. Sprache als ein Rück-

zugsgebiet, in das Verluste eingeschrieben werden, lindert die Ver-

zweiflung nur bedingt. Auch Losgelöst bietet zwar Raum für einen

Rückzug, doch wohnt ihm durch das Bild des fallenden Blatts181 und des 

Untergehens ein Moment des Todes inne. Die interpretatorischen Ausfüh-

rungen sowie die Nähe zur Naturlyrik einerseits und die Haltung der deut-

schen Gesellschaft andererseits, die die Forschung bis heute beschäftigt und 

die Domin in ihren Versen aufruft, belegen die aus dem Text ableitbare Kri-

tik an der gestörten Kommunikation nach Auschwitz. 

2.2.3 Eine andere Sprache: Linguistik, Wort und Ding

Domins 1961 in Heidelberg geschriebenes Gedicht Linguistik drückt 

zugleich Vertrauen in das Medium Sprache und auf der historischen Erfah-

rung von Auschwitz fußende Zweifel daran aus: 

180   Vgl. Friedrich Hölderlin: Die Titanen. In: Ders.: Sämtliche Werke und Brie-

fe. 3 Bde. Bd. 1. A.a.O., S. 390-394. S. 391: „Manche helfen/Dem Himmel. 

Dies siehet/Der Dichter. Gut ist es, an andern sich/Zu halten. Denn keiner 

trägt das Leben allein.“ (VI, 44-47) 

181   Vgl. Rainer Maria Rilke: Herbst. In: Ders.: Gesammelte Gedichte. Frankfurt 

a.M. 1962. S. 156. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SAGBARKEIT DES UNSAGBAREN|87

Linguistik

Du mußt mit dem Obstbaum reden. 

Erfinde eine neue Sprache, 

die Kirschblütensprache, 

Apfelblütenworte,

rosa und weiße Worte, 

die der Wind 

lautlos

davonträgt.

Vertraue dich dem Obstbaum an 

wenn dir ein Unrecht geschieht. 

Lerne zu schweigen 

in der rosa 

und weißen Sprache. 

Der Titel Linguistik spiegelt als terminus technicus für „Sprachwissen-

schaft“ die vom Sprecher thematisierte Verfremdung und Entfremdung von 

der Sprache wider, zu der nur noch ein wissenschaftlicher Zugang besteht. 

Zugleich suggeriert der fachsprachliche Titel, dass der Sprecher ein Experte 

ist, der etwas von seinem Sujet versteht. Die Anrede in den Versen verleiht 

dem Gedicht dadurch etwas von einer Lehrstunde, in der notwendiges Wis-

sen vermittelt werden soll, auch wenn es um ein scheinbar selbstverständli-

ches Kommunikationsmittel geht. 

Der erste Vers entspricht einer schlichten Feststellung, die zusätzlich 

durch das verwendete Modalverb, durch ihre Exponiertheit und durch die 

Assonanz in den ersten beiden Wörtern den Klang einer eindringlichen Auf-

forderung erhält. Diese bleibt befremdlich, da das Reden mit Bäumen nicht 

zu den gesellschaftlich als rational anerkannten Handlungsweisen gehört, 

und verweist so auf ihre metaphorische Dimension. Dass der Sprecher we-

der hier noch in den folgenden Strophen eine Begründung für sein Anliegen 

liefert, deutet darauf hin, dass der Angeredete das Gefühl der Notwendigkeit 

und Alternativlosigkeit teilt. 

Die zweite Strophe präzisiert die Aufforderung der ersten an das Ge-

genüber bzw. fügt eine weitere hinzu, indem sie die Anweisung gibt, „eine 

neue Sprache“ (II, 1) zu erfinden, „die Kirschblütensprache/Apfel-

blütenworte“ (II, 2-3). Die bestehenden sprachlichen Möglichkeiten

erscheinen als unvollständig. Die beiden vom Sprecher selbst verwende-

ten Neologismen erfüllen die eigene Forderung, sind aber offensichtlich 

noch nicht hinreichend. Oder er will nicht allein bleiben mit seinem Tun. 

Die folgenden Verse beschreiben die Sprache und Worte der verschieden-

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


88|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

farbigen Blüten von den in Europa verbreiteten Obstbäume näher: Es sind 

„rosa und weiße Worte,/die der Wind/lautlos davonträgt.“ (II, 4-7) Weiß, 

die Farbe der Unschuld, und Rosa, ein zartes Rot, wie dieses die Farbe der 

Liebe, doch ohne dessen Aggressivität und Leidenschaft, vermischt mit 

Weiß. Die Worte sind so leicht, dass ein Luftzug sie unbemerkt mitnehmen 

kann, dass sie vergessen werden können.182 Dieser Vorgang ist durch das 

ganze Gedicht an den Substantiven nachzuvollziehen: Der „Obstbaum“ (I, 

1) besitzt eine „Sprache“ (II, 1), die „Kirschblütensprache“ (II, 2) und „Ap-

felblütenworte“ (II, 3), synästhetisch erfahrbare „Worte“ (II, 4), die der 

„Wind“ (II, 5) wegbläst. Die Alliterationen auf „w“ und „l“ und die Asso-

nanzen auf „o“ sowie auf „ei“ und „i“ schaffen einen charakteristischen 

Klang, der bereits zu einer eigenen Sprache gehören könnte. 

Die dritte Strophe besteht nur aus zwei Versen, die den ersten Vers des 

Gedichts verändert wieder aufgreifen. Sie enthalten die Aufforderung an das 

Du, sich dem Obstbaum anzuvertrauen, „wenn dir ein Unrecht geschieht“. 

Der Baum erscheint hier wie auch in dem ersten Gedicht des Zyklus’ Geh 

hin (GG 323), der 1975 in Heidelberg entstand183 – „Geh hin umarme/einen 

Baum/geh hin/umarme einen Baum/geh hin umarme einen Baum/er weint 

mit dir.“ (I, 1-6) – als Zuhörer, dem man sein Leid klagen kann. Er ist damit 

ein Stellvertreter der Mitmenschen oder überirdischer Mächte, die diese 

Aufgabe nicht erfüllen. Ob sie diese Funktion nicht erfüllen wollen oder 

nicht erfüllen können, bleibt offen. Michael Braun hat darauf hingewiesen, 

dass Domin, indem sie zum Reden mit dem Baum auffordert, „den Brecht-

schen Konflikt zwischen künstlerisch-ästhetischen Bedürfnissen und zeitge-

nössisch-sozialen Erfordernissen“184 umkehrt: Linguistik setze zumindest 

„die Existenz einer ansprechbaren und möglicherweise trostspendenden Na-

tur“185 voraus. Daraus ließen sich noch weiter reichende Konsequenzen ab-

leiten, denn gerade das Sprechen mit den Bäumen erscheint in Domins Ge-

dicht als Erfordernis der Zeit. 

Bereits die folgende Strophe stellt jedoch selbst diese Möglichkeit in 

Frage, denn sie versetzt das Reden mit dem Obstbaum ins Metaphorische: 

Die vorher genannten Aufforderungen lassen sich auch so lesen, dass neben 

einer eigenen Sprache die eigentliche Option nur im Schweigen besteht. 

Schweigen tritt nicht als Teil des Sprechens auf, etwa als Sprechpause, und 

auch nicht als Negation des Sprechens wie beim Verstummen, sondern als 

eigene Sprache. Es ist ein vorsichtiges Sprechen in einer neuen, „in der ro-

sa/und weißen Sprache“ (IV, 2-3), das erst erlernt werden muss. Sprechen 

182   Vgl. zur Metaphorik des Vergessens Harald Weinrich: Lethe. Kunst und Kri-

tik des Vergessens. München 1997. S. 16ff. 

183   Vgl. VE, S. 241. 

184   Michael Braun: Exil und Engagement. A.a.O., S. 91. 

185   Michael Braun: Exil und Engagement. A.a.O., S. 91. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SAGBARKEIT DES UNSAGBAREN|89

und Schweigen erscheinen nicht als Alternative, sondern das Schweigen 

wird als Möglichkeit des Sprechens in einer anderen Sprache präsentiert. 

Dies ist keineswegs eine positive Option, denn letztendlich bedeutet es, dass 

das Beklagen eines Unrechts und die eventuelle Forderung nach Recht in 

keiner anderen Sprache ausgesprochen oder gehört wird. Es wird darin noch 

nicht einmal beschwiegen. Das Scheitern der (deutschen) Sprache als ge-

sellschaftlichem Kommunikationsmittel verlangt nach Kompensation durch 

eine andere Sprache, die erst noch zu erfinden ist, und zwar von jedem, der 

sich angesprochen fühlt, und nach einer neuen Linguistik, die alle Erfahrun-

gen erfassen kann. Eine solche liefert das Gedicht. Dass Wu Linguistik als 

Beleg dafür anführt, dass allein diese „Suche nach einer neuen Sprache [...] 

Mut für ein Weiterleben“186 mache, vernachlässigt die zweifelnde Haltung 

des Sprechers. 

Das Gedicht entstand im Jahr von Domins endgültiger Rückkehr nach 

Deutschland.187 Der Kontrast zwischen dem sachlichen Titel und den Ver-

sen verschärft die Entfremdung von der Sprache, die das Gedicht themati-

siert. Nach langen Jahren im Ausland wird Domin die deutsche Sprache, die 

sie mit ihrem Mann stets gesprochen und in der sie auch gearbeitet hatte, in 

der Form, wie sie in der Öffentlichkeit gebraucht wurde, teilweise fremd 

vorgekommen sein. Ihre durch das Exil erworbene Mehrsprachigkeit bedeu-

tete im Ausland sicherlich eine Belastung, aber sprachlich letztendlich auch 

immer eine Bereicherung. Diese Erfahrung verstärkte eventuell das Fremd-

heitsgefühl gegenüber der eigenen Sprache, der nun ein Teil fehlte. Zudem 

wird deutlich, dass mehr als die Sprache das Land auf sie fremd wirkte, in 

dem das Unrecht nicht laut beklagt werden konnte und das eine Menge 

„Unverständlichkeiten“ bereit hielt, etwa das Desinteresse an Auschwitz 

und an den Exilanten oder personale und strukturelle Kontinuitäten des Na-

tionalsozialismus wie den wieder offen auftretenden Antisemitismus. 

Dies alles war in der Sprache enthalten und wird von Domin in Linguis-

tik wie im Diskurs um Lyrik nach Auschwitz insgesamt als Teil eines histo-

rischen Erbes verhandelt, das unterschiedlich deutlich hervortrat. Für die 

Lyrik kann Rose Ausländers Gedicht Nicht Oktober nicht November als ein 

weiteres Beispiel dienen: „nicht Oktober nicht November/du mußt einen 

neuen Kalender erfinden/ein andres Alphabet/eine Sprache die Einhalt ge-

bietet/denn die Zeit fällt/fällt ins Unabsehbare/und wir fallen mit ihr.“188

(IV, 3-9) Der Sprecher dieser Verse fordert nicht nur eine neue Sprache, 

186   Jianguang Wu: Das lyrische Werk. A.a.O., S. 112. 

187   Vgl. VE, S. 233. Das Gedicht erschien 1962 in dem Gedichtband Rückkehr 

der Schiffe.

188   Rose Ausländer: Nicht Oktober nicht November. In: Dies.: Gesammelte 

Werke in sieben Bänden. Bd. 2: Die Sichel mäht die Zeit zu Heu. Gedichte 

1957-1965. Frankfurt a.M. 1985. Hg. v. Helmut Braun. S. 298. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


90|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

sondern ein „anderes Alphabet“, also eine neue Basis für die Sprache und 

sogar eine neue Zeitrechnung. Denn der alte Kalender suggeriert zu Unrecht 

eine zeitliche Ordnung und Absehbarkeit der Zukunft, die sich tatsächlich 

den bestehenden Maßstäben entzieht. In dieser Parallele zeigt sich, dass die 

beiden Dichterinnen denselben Ausweg aus der sprachlichen Krisensituation 

suchen, von der sie durch ihre Tätigkeit besonders betroffen sind. 

Ein Gedicht Domins, das ebenfalls die Metaphorik des Alphabets ver-

wendet, um die Schwierigkeiten der Verständigung und des menschlichen 

Zusammenlebens überhaupt hervorzuheben, ist der zweite Teil von Lieder

zur Ermutigung (GG 222), das 1960 in Madrid entstand.189 Die dritte Stro-

phe lautet: „Vertrauen, dieses schwerste/ABC“ (III, 1-2). Domin legte dazu 

in den Doppelinterpretationen eine Selbstinterpretation vor190 und kommen-

tierte die Verse 1978 erneut in einem Essay: „Solange wir atmen, müssen 

wir dies schwierige ABC neu buchstabieren. Täglich. Jeder von uns. Es ist 

der Atem selbst.“191 Der Sprachkrise, die im zweiten der Lieder zur Ermuti-

gung trotz der bestehenden Hoffnung besteht und in der Selbstinterpretation

zu dem „Lied“ rückblickend bestätigt wird, wird im Essay nicht argumenta-

tiv begegnet, sondern ihre Überwindung wird lediglich als notwendig und 

deshalb möglich dargestellt. In dieser Setzung liegt der Gestus, dennoch an 

der Sprache festzuhalten, immer wieder und den Erfahrungen zum Trotz. 

Die von Domin in Linguistik thematisierte Unzulänglichkeit der deut-

schen Sprache nach 1945 wurde als „Tod der deutschen Sprache“ auch 

sprachtheoretisch heftig debattiert: Ernst Bloch (1885-1977) warnte bereits 

1939, die Gefährdung einer Sprache bedeute auch die Gefährdung der Kul-

tur und umgekehrt, wie sich am Beispiel Deutschland erkennen lasse.192

Victor Klemperer (1881-1960) beklagte 1946 die Macht der „Sprache des 

Nazismus“: „Wie viele Begriffe hat sie geschändet und vergiftet!“193 Ob-

wohl keine Institution eine Sprachnorm vorgegeben hatte, glichen die Stile 

sich im Nationalsozialismus an.194 George Steiner vertrat in seinem 1959 

geschriebenen Essay The Hollow Miracle die These, die deutsche Sprache 

189   Vgl. VE, S. 235; Kapitel 3.2 u. 4.3. 

190   D, 145-148. Vgl. GE, S. 390ff. 

191   Hilde Domin: Hineingeboren (1978). In: GS, S. 150-166. S. 166. 

192 Ernst Bloch: Zerstörte Sprache – zerstörte Kultur. In: Egon Schwarz/

Matthias Wegner (Hg.): Verbannung. Aufzeichnungen deutscher Schrift-

steller im Exil. Hamburg 1964. S. 178-188 (aus einem Vortrag im Schutz-

verband deutscher Schriftsteller, New York 1939. Unveröffentlicht).

193   Victor Klemperer: LTI.. Notizbuch eines Philologen. Leipzig 1991 (Berlin 

1947). S. 8. 

194   Vgl. Eugen Seidel/Ingeborg Seidel-Slotty: Sprachwandel im Dritten Reich. 

Halle 1961. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SAGBARKEIT DES UNSAGBAREN|91

wirke „tot und abgestorben“195 durch den Missbrauch der Nationalsozialis-

ten, und sei zudem „an den Schreckenstaten der Nazis nicht ganz unschul-

dig“196 gewesen. Die Nationalsozialisten hätten die deutsche Sprache gezielt 

für ihre Politik eingesetzt, in ihr sorgfältig ihre Verbrechen dokumentiert 

und sie so verseucht. Nun, nach dem Krieg, schwiegen viele Schriftsteller 

und es herrsche Stille. Mit seiner Einschätzung stand Steiner nicht allein. 

John McCormick konstatierte in einem Aufsatz, dass es nur noch wenige 

begabte Schriftsteller in Deutschland gebe, die aber von den Deutschen 

nicht gelesen würden.197 Der Exilant Hans Habe (1911-1977) warf den 

Deutschen in einem Artikel vor, sich in eine abstrakte Sprache zu flüchten 

und damit ein sprachliches Verrätseln fortzusetzen, das im Nationalsozia-

lismus notwendig gewesen, inzwischen aber überflüssig sei.198

Diese Beiträge aus den USA riefen ein vielfältiges Echo hervor, das die 

Zeitschrift Sprache im technischen Zeitalter drei Jahre später dokumentierte. 

Außerdem druckte sie weitere Stimmen ab: Die meisten Beiträge der Zeit-

schrift weisen die Thesen als teils unsachlich, teils zur Sprach-Metaphysik 

neigend zurück.199 Der Österreicher Hans Weigel aber wendet sich gegen 

die Idealisierung der zwanziger Jahre: „Die Sprache war im Zeitraum zwi-

schen den Weltkriegen erstarrt, verschlampt, journalisiert, vernachlässigt, 

unbetreut, degeneriert, heruntergekommen, im Verfall, in Auflösung.“200

Sein folgendes Loblied auf die jungen Autoren Österreichs, die nach 1945 

schrieben und überwiegend der Gruppe 47 zuzurechnen sind, setzt die Spra-

che – oder besser: die Literatur – erneut als Hoffnungsträger mit Erlösungs-

funktion ein. 

Francois Bondy dagegen stimmt Steiner zu, „[...] daß die Sprache, wo 

sie nicht bloßes Verständigungsmittel, sondern Ausdruck ist, ihre Geschich-

195   George Steiner: Das hohle Wunder. Zit. n. Ders.: Sprache und Schweigen. 

Essays über Sprache, Literatur und das Unmenschliche. Frankfurt a.M. 1973 

(New York 1967). S. 155-176. S. 155. Dies hat er 1973 als für die gegenwär-

tige Literatur unzutreffend erklärt. Vgl. ebd., Fußnote S. 176. 

196   George Steiner: Das hohle Wunder. A.a.O., S. 161. 

197   John McCormick: The Frozen Country. In: Kenyon Review. Jg. 22. Nr.1 

(1960).

198   Hans Habe: Wenn es nur abstrakt ist. In: Aufbau 4 (1961). S. 23-24. 

199   Vgl. Sprache im technischen Zeitalter. H. 5-8 (1962-63). S. 431-475. 

200   Hans Weigel: Blühende Sprache in einem aufgetauten Land. In: Sprache im 

technischen Zeitalter. Heft 5-8 (1962-63). S. 453-458. S. 454. Vgl. Amir Es-

hel: Die hohle Sprache. Die Debatte um George Steiners Das hohle Wunder.

In: Stephan Braese u.a. (Hg.): Deutsche Nachkriegsliteratur. Frankfurt a.M. 

1998. S. 317-329. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


92|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

te nicht abschütteln kann.“201 Dass dies aber für alle Sprachen, nicht für das 

Deutsche allein gelte, reklamieren andere Autorinnen und Autoren, die auch 

die Verantwortung der Sprecher statt der Sprache einfordern.202 Peter 

Rühmkorf spricht hinsichtlich der drei Beiträge von Steiner, McCormick 

und Habe gar von „kritische[m] Pfusch“203. Franz Mon (geb. 1926) schließ-

lich macht einen pragmatischen Vorschlag: „Sprache, diese angefochtene, 

zermürbte Sprache als ‚Material‘ nehmen, wobei auch ihre Erinnerung und 

die Spuren ihres Geschicks mitzählen, um vielleicht im skeptischen Um-

gang mit ihr der Möglichkeiten inne zu werden, die noch immer und viel-

leicht gerade auf Grund ihrer erschreckenden Geschichte bestehen.“204

Darin drückt sich die Auffassung aus, dass gesellschaftliche Ereignisse 

in die Sprache eingehen und diese beeinflussen, nicht umgekehrt. Die ver-

breitete Vorstellung der Nachkriegsjahre, dass die faschistische Rhetorik al-

lein den Massenmord erklären könne, wurde bald aufgegeben. 

In den sechziger Jahren entwickelte sich die Sprachproblematik zum li-

terarischen Prinzip, was Peter Rühmkorf umgehend kritisierte. 1965 äußerte 

er mit Bezug auf Adorno den Vorwurf, es sei eine folgenlose Symbolik, die 

Kunst statt der Täter für die Morde zur Rechenschaft zu ziehen, und bloß 

ein „idealistisches Entsühnungsritual“205 statt des notwendigen Handelns. 

Tatsächlich leistete die deutsche Politik nicht die wünschenswerte Ausei-

nandersetzung mit der Vergangenheit, sondern überließ diese Aufgabe zu 

einem großen Teil der Literatur. Wenn Domin in einer Rezension schreibt, 

dass „die deutsche Nachkriegslyrik besser mit der Vergangenheit fertig ge-

worden ist als die Politiker und für sich die normalen Kontakte zur Welt 

wiederhergestellt hat“206, so bezieht sich diese Feststellung eben nur auf die 

poetologischen Parameter der Dichtung. 

201   Francois Bondy: Die Sprache als Gefäß einer Geschichte. In: Sprache im 

technischen Zeitalter. H. 5-8 (1962-63). S. 458-459. S. 459. 

202    Vgl. Werner Betz: Nicht der Sprecher, die Sprache lügt? In: Sprache im tech-

nischen Zeitalter. Heft 5-8 (1962-63). S. 461-464. Marcel Reich-Ranicki: 

Nicht der Schimmer eines Beweises. In: Sprache im technischen Zeitalter. H. 

5-8 (1962-63). S. 464-466. Günther Busch: Anmerkungen zur Sprachkritik. 

In: Sprache im technischen Zeitalter. H. 5-8 (1962-63). S. 472-475. 

203   Peter Rühmkorf: Schau- und Paradestücke eines Denkstils. In: Sprache im 

technischen Zeitalter. H. 5-8 (1962-63). S. 469-472. S. 469. 

204   Franz Mon: Sprache ohne Zukunft? In: Sprache im technischen Zeitalter. H. 

5-8 (1962-63). S. 467-469. S. 469. 

205   Peter Rühmkorf: Kein Apollogramm für Lyrik. In: Hans Bender/Michael 

Krüger (Hg.): Was alles. A.a.O., S. 191-200. S. 192. Vgl. Peter Rühmkorf: 

Einige Aussichten für Lyrik. In: Ders.: Strömungslehre I. Poesie. Reinbek 

bei Hamburg 1978. S. 44-60. S. 44. 

206   Hilde Domin: Ein Drehpunkt der Lyrikinterpretation. A.a.O., S. 65. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SAGBARKEIT DES UNSAGBAREN|93

Auch Jochen Vogt betrachtet den gesellschaftlichen Umgang mit der 

Vergangenheit kritisch: Die deutschsprachige Nachkriegsliteratur in der 

BRD habe bis heute die faschistische Vergangenheit und Verdrängung zum 

Leitthema gemacht. Stellvertretend für die Gesellschaft habe die Literatur 

damit Erinnerungs- und Trauerarbeit geleistet. Letztendlich überfordere dies 

die Literatur aber.207 Andrei S. Markovits und Beth Simone Noveck bestäti-

gen, dass nach 1945 zwar die politischen, administrativen und ökonomi-

schen Eliten, nicht aber die Intellektuellen und Schriftsteller geschwiegen 

hätten, für deren Themen der Holocaust den zentralen Bezugsrahmen bilde-

te.208 Es bleibt die Frage, wie sie das Thema aufgriffen. „Der Wunsch nach 

Transzendenz, Sublimation, Entrückung, Entschärfung des sehr wirklichen 

Massenmords an den Juden führte [...] zu einer Projektion: daß nämlich das 

Gedicht Entrückung, Entschärfung, Entlastung stellvertretend für einen 

selbst leisten möge – ästhetischer Genuß als Fortsetzung der Verdrängung 

mit anderen Mitteln.“209

Celan gehörte zu den Dichterinnen und Dichtern, die es nicht für wün-

schenswert hielten, dass die Literatur mit dem Trauern und Erinnern eine 

entlastende Funktion für die Gesellschaft übernehme, im Gegenteil. Zudem 

bestand er darauf, dass seine Gedichte in der Auseinandersetzung mit dem 

nationalsozialistischen Massenmord einen realistischen Beitrag lieferten.210

1987 revidierte Steiner seine Ansicht, indem er nur noch der deutschen 

Sprache die Möglichkeit zubilligte, zu versuchen, „etwas Verantwortliches 

über die Shoah zu sagen“211. Er begründet dies nun umgekehrt damit, dass 

das Deutsche die Sprache gewesen sei, in der Luther und Fichte ihre antise-

mitischen Schriften verfasst, Heine und Nietzsche ihr Misstrauen gegenüber 

den Deutschen formuliert und Kafka und Kraus das Unmenschliche litera-

risch ausgedrückt hätten. In der deutschen Sprache fände sich auch der ein-

zige Dichter, „der Auschwitz gewachsen“212 sei: Celan. Sein dichterisches 

Werk sei singulär, weil seine Basis und Quelle „in jenem symbolischen, me-

taphysisch-theologischen Bereich“ liege, in dem auch die Shoah ihre Singu-

larität begründe, nicht im ethnisch-rassischen Massenmord oder in der dafür 

verwendeten Bürokratie und Technologie, die sich qualitativ nicht von an-

207   Jochen Vogt (Hg.): „Das Vergangene ist nicht tot, es ist nicht einmal ver-

gangen“. Nationalsozialismus im Spiegel der Nachkriegsliteratur. Essen 

1984. 

208   Vgl. Andrei S. Markovits/Beth Simone Noveck: West Germany. A.a.O., S. 

411.

209   Wolfgang Emmerich: Exillyrik nach 1945. A.a.O., S. 357-379. S. 367. 

210   Vgl. Paul Celan: Antwort auf eine Umfrage der Librairie Flinker, Paris 

(1958). In: Ders.: Gesammelte Werke. Bd. 3. A.a.O., S. 167f. 

211   George Steiner: Das lange Leben der Metaphorik. A.a.O., S. 197. 

212   George Steiner: Das lange Leben der Metaphorik. A.a.O., S. 198. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


94|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

deren Genoziden unterscheide. Nur eine Analyse nach theologisch-

metaphysischen Kategorien ermögliche es deshalb, „[...] das Fortdauern [...] 

des Judenhasses dort, wo keine Juden mehr sind, zu verstehen. Gespenster 

stellen eine besondere Bedrohung dar, wenn sie dem eigenen Innern ent-

springen.“213

Celan dachte wie Arendt, Sachs oder Domin sehr genau und vielschich-

tig über das Thema Sprache im Nationalsozialismus nach, ohne dazu befragt 

zu werden – ob aus Desinteresse, Ressentiment oder anderen Gründen. Er 

konstatierte 1958 beim Erhalt des Bremer Literaturpreises: 

„Sie, die Sprache, blieb unverloren, ja, trotz allem. Aber sie musste nun hindurch-

gehen durch ihre eigenen Antwortlosigkeiten, hindurchgehen durch furchtbares 

Verstummen, hindurchgehen durch die tausend Finsternisse todbringender Rede. 

Sie ging hindurch und gab keine Worte her für das, was geschah; aber sie ging 

durch dieses Geschehen. Ging hindurch und durfte wieder zutage treten, ‚angerei-

chert‘ von all dem.“214

Celan behielt die Sprache. In seinem Bild durchlief sie „dieses Geschehen“, 

ohne Worte dafür zu besitzen, und etwas davon blieb in ihr zurück. Sprache 

erscheint als „[...] Sprach-Raum [...], in dem alles Geschehen erinnert und 

bewahrt ist.“215 Die Personifizierung spricht der Sprache Erfahrungen zu. 

Und diese vielfältigen Erfahrungen prägen Celan zufolge auf der individuel-

len Ebene auch den Dichter, seine Person und sein Schreiben. 

Auch Ausländer verwendet in ihrem Gedicht Nachher, das aus ihrem 

Nachlass stammt und dessen Endfassung vermutlich zwischen 1979 und 

1980 entstand, eine Personifikation der Sprache.216 Doch während in Celans 

Bildlichkeit die Sprache von der Geschichte geprägt ist, erreicht sie in Aus-

länders Gedicht einen Zustand, den sie bereits vor dem Nationalsozialismus 

besaß: „Nach der Nullstunde/tauten auf/die gefrorenen Worte//Unser A-

tem/wurde tiefer//Die alte Sprache/kehrte jung zurück//unser verwunde-

tes/geheiltes/Deutsch“ (I, 1-IV, 3) Damit bestreitet Ausländer nicht eine ein-

schneidende Erfahrung, betrachtet aber die Situation „nachher“ hinsichtlich 

213   George Steiner: Das lange Leben der Metaphorik. A.a.O., S. 207. 

214   Paul Celan: Ansprache anlässlich der Entgegennahme des Literaturpreises 

der Freien Hansestadt Bremen (1958). In: Ders.: Gesammelte Werke. Bd. 3. 

A.a.O., S. 185f. 

215   Beate Sowa-Bettecken: Sprache. A.a.O., S. 21. 

216   Rose Ausländer: Nachher: In: Dies.: Gesammelte Werke. Bd. 8: Jeder Trop-

fen ein Tag. Gedichte aus dem Nachlaß. Hg. v. Helmut Braun. Frankfurt 

a.M. 1990. S. 169. Vgl. Helmut Braun: Vorbemerkung. In: Rose Ausländer: 

Gesammelte Werke. Bd. 8. A.a.O., S. 5-6. S. 5. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SAGBARKEIT DES UNSAGBAREN|95

des Sprechens weitaus positiver als Celan in seiner Rede oder Domins Lin-

guistik.

Auch wenn Celan dem Gedicht 1960 „eine starke Neigung zum Ver-

stummen“217 konzedierte, so hatte er die Hoffnung auf die Kommunikation 

1958 noch nicht aufgegeben:

„Das Gedicht kann, da es ja eine Erscheinungsform der Sprache und damit seinem 

Wesen nach dialogisch ist, eine Flaschenpost sein, aufgegeben in dem – gewiß 

nicht immer hoffnungsstarken – Glauben, sie könnte irgendwo und irgendwann an 

Land gespült werden, an Herzland vielleicht. Gedichte sind auch in dieser Weise 

unterwegs: sie halten auf etwas zu. 

Worauf? Auf etwas Offenstehendes, Besetzbares, auf ein ansprechbares Du viel-

leicht, auf eine ansprechbare Wirklichkeit.“218

In dieser konzeptionellen Dialogizität und Offenheit erweist die Rede Ce-

lans sich als Gegenrede zu Benns Vortrag von 1951, trotz der Einschrän-

kungen hinsichtlich der Rezeption. Allein die Möglichkeit der Begegnung 

rechtfertigt das Bemühen darum. In dem Bild der Flaschenpost wird deut-

lich, wie wenig Hoffnung auf Rettung vorhanden ist: Etwas so Zerbrechli-

ches wie das Gedicht muss alle Hoffnung tragen, doch besteht fast keine 

Hoffnung auf ein Ankommen und Hilfe. Die poetische Sprache Celans, die 

einen Gegenbeweis zur These vom „Tod der Sprache“ liefert, steht in schar-

fem Kontrast zu dem verbrecherischen „Geschehen“, das sie mit sich trägt. 

Gleichwohl bleibt beides verbunden. Peter Szondi hat diese Verbindung auf 

den Satz zugespitzt: „Nach Auschwitz ist kein Gedicht mehr möglich, es sei 

denn auf Grund von Auschwitz.“219

Domins Gedicht Linguistik lässt sich einerseits lesen als ein Schweigen 

über privates Unrecht, etwa in einer Beziehung. Vor dem Hintergrund, wie 

die bundesdeutsche Gesellschaft mit der nationalsozialistischen Vergangen-

heit umging und den neuen Staat nicht konsequent auf die Auseinanderset-

zung damit gründete, enthält das Gedicht andererseits aber auch eine politi-

sche Kritik, die durch die dargestellte Evokation von Brechts Versen ge-

stärkt wird: Das gesellschaftliche Schweigen gegenüber den Opfern des Ho-

locaust wie den Remigranten in der frühen Nachkriegszeit, das das Unrecht 

verdeckte, erfordert eine neue Linguistik. Dieses Schweigen über das Un-

recht wurde kaschiert durch ein Sprechen, das sich so weit wie möglich auf 

Allgemein-Menschliches zurückzog, etwa auf eine Täter und Opfer gleich-

setzende conditio humana. 

217   Paul Celan: Der Meridian. A.a.O., S. 157. 

218   Paul Celan: Ansprache. A.a.O., S. 186. 

219   Peter Szondi: Celan-Studien. Frankfurt a.M. 1972. S. 102f. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


96|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

Die Texte Domins scheinen oft ebenfalls in einem unbestimmten Be-

reich zu verbleiben, etwa wenn Domin das deutsch-jüdische Exil als „Ex-

tremfall der conditio humana“220 bezeichnet. Doch bereits die Interpretation 

von Linguistik zeigt, dass Domin diesem Schweigen im Sprechen ein Spre-

chen im Schweigen entgegensetzt. Die Sprache erscheint nicht nur durch ih-

re eigene Bedingtheit beschränkt, sondern auch durch gesellschaftliche Ta-

bus. Dabei enthält Linguistik zugleich die Hoffnung, dass in der Sprache 

selbst ein Weg aus der Notlage liegen könnte, und zwar wegen ihres schöp-

ferischen Potentials: Taugt die „alte“ Sprache nicht, so kann jeder einzelne 

eine „neue“ eigene erfinden. Ob diese dann allerdings zur Kommunikation 

dienen kann und sich nicht auf ein transzendentes Gegenüber beschränkt, 

bleibt fraglich. Das Gedicht führt die Ambivalenz von lyrischer Schöp-

fungskraft und ihrer Begrenztheit auf ästhetisch hohem Niveau vor – und 

eben nur ästhetisch. 

Die Schwierigkeit des Gelingens von Kommunikation liegt in einem 

generellen Problem der Sprache begründet, das Domins 1969 in Heidelberg 

geschriebenes Gedicht Wort und Ding (GG 299) anspricht.221 Domins Ge-

dicht geht wie die moderne deutsche Lyrik davon aus, dass die Dinge sich 

der Verfügbarkeit entziehen und hinterfragt damit unablässig „die Möglich-

keit, Identität zwischen Wort und Ding herzustellen“222 oder wenigstens ei-

ne Annäherung zu erreichen. Die Bewegung zwischen Hoffnung und Schei-

tern ist konstitutiv für dieses Sprachverständnis. 

Wort und Ding 

Wort und Ding 

lagen eng aufeinander 

die gleiche Körperwärme 

bei Ding und Wort 

Das Gedicht reflektiert das Verhältnis von Sprache und Wirklichkeit, von 

Sprache und gegenständlicher Welt. Die enge Beziehung von „Wort und 

Ding“ (I, 1) zeigt sich schon im ersten Vers, der beide gemeinsam als trautes 

Paar, für sich stehend, präsentiert. Der zweite Vers stört diese Ruhe nicht, 

denn das Verb „aufeinanderliegen“ deutet keine Bewegung an, sondern il-

lustriert durch die Personifizierung von „Wort und Ding“ deren Nähe und 

Eintracht. Dazu trägt auch das Adverb „eng“ (I, 2) durch seine Semantik 

bei. Der dritte Vers, dessen Silbenzahl sich mit der des zweiten Verses 

deckt, steigert die Nähe von „Wort und Ding“ noch, indem er ihnen „die 

220   Hilde Domin: Zum Arbeitsprozeß. A.a.O., S. 134. Vgl. Kapitel 3.3. 

221   Vgl. VE, S. 240. 

222   Edgar Marsch: Eine Einführung. A.a.O., S. 277. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SAGBARKEIT DES UNSAGBAREN|97

gleiche Körperwärme“ (I, 3) bescheinigt. Das Kompositum spiegelt dieses 

Verhältnis zum einen in der gleichmäßigen Silbenverteilung, zum anderen 

in den Umlauten, wie es durch den Konsonanten „w“ in „Wort“ und

„-wärme“ nahegelegt wird. 

Die ersten drei Verse bestehen alle aus drei Worten, von denen das mitt-

lere Wort jeweils die Verbindung von „Wort und Ding“ stärkt. Dies unter-

stützt auch den entstehenden Eindruck der Lebendigkeit und Sinnlichkeit, 

die durch das Verb „aufeinanderliegen“ und das Substantiv „Körperwärme“ 

sowohl dem „Wort“ und dem „Ding“ als auch ihrer Beziehung zugestanden 

wird. Im vierten Vers ist die Reihenfolge der Substantive umgekehrt zu der 

im ersten Vers, so dass der Effekt der Spiegelachse in der Mitte des Ge-

dichts sich konsequent in diesem Chiasmus zeigt, der wiederum die Verse 

noch enger aneinander bindet. 

Das Gedicht ist reimlos und besitzt weder ein regelmäßiges Versmaß 

noch Satzzeichen, wobei letzteres andeutet, dass es nicht den funktionalen 

Regeln der allein auf Kommunikation angelegten Sprache folgt. Dadurch 

erscheinen „Wort und Ding“ dem Einfluss von außen entrückt, wenigstens 

für eine begrenzte Zeit, als schwebten sie in einem eigenen Raum. Sprache 

und Dingwelt erhalten in dem Gedicht einen Ort, an dem sie eins sein kön-

nen. Die Dichtung eröffnet kraft ihrer „unspezifischen Genauigkeit“selbst 

eine Welt für die Utopie. Dies deutet sich in dem einen Wort an, das der 

letzte Vers mehr enthält als der erste und das die perfekte Spiegelung stört: 

Das „bei“ (I, 4) nimmt die Identifikation von „Ding und Wort“ (I, 4) wieder 

etwas zurück. Stärker als diese Einschränkung ist aber das Tempus zu wer-

ten: Das einzige Prädikat, das in dem Gedicht steht, bezeichnet eine Ver-

gangenheit, in der eine solche Nähe von Wort und Ding möglich war. Ent-

sprechend liest Elfe Vallaster das Gedicht aufgrund des Imperfekts eindeu-

tig als einen erinnerten Moment.223 Im Zusammenhang der vorliegenden In-

terpretation unterstützt die Vergangenheitsform jedoch eher den Eindruck 

der Flüchtigkeit, welche die Situation kennzeichnet, in der eine solche Nähe 

von Wort und Ding besteht oder bestehen könnte, und die Deutung Michael 

Brauns: „Es gibt kein Zurück mehr hinter die romantisch-symbolische 

Trennung von poetischer Rede und Dingwelt [...].“224 Damit identifiziert 

Domin die Problematik der Benennung, die sich schon in dem Begriff der 

„unspezifischen Genauigkeit“ ausdrückte, als Ausdruck des Paradoxons von 

Unmöglichkeit und Notwendigkeit. 

Obwohl Irmgard Hammers in ihrer Dissertation die Differenz zwischen 

Referent und Referendum in diesen Versen zugibt, besteht sie ohne Begrün-

dung darauf, Domin sei „[...] grundsätzlich davon überzeugt, daß der Dich-

223   Elfe Vallaster: „Ein Zimmer in der Luft“: A.a.O., S. 236f. 

224   Michael Braun: Exil und Engagement. A.a.O., S. 164f. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


98|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

ter fähig ist, das Wesen der Dinge zu erkennen und in Sprache zu fassen.“225

Eine solche Haltung Domins kann zumindest aus den bisher vorgenomme-

nen beiden Gedichtanalysen noch nicht abgeleitet werden, in denen keine 

Aussage über eine solche grundsätzliche Fähigkeit der Dichterin bzw. des 

Dichters enthalten ist. Hammers folgt wie Böhmel Fichera, die das „zu gro-

ße Vertrauen in die kommunikative Funktion der Sprache“226, das sich in 

Wort und Ding ausdrücke, kritisiert und ihre Einschätzung mit der Dichte 

der Stilmittel zur Verstärkung des Inhalts begründet, der Lesart Hans-Georg 

Gadamers: „Kein Abstand mehr ist zwischen Meinen und Sein, kein An-

hauch von draußen, der frösteln macht [...].“227 Allein die Tatsache, dass 

Gadamer selbst sich auf eine „draußen“ bestehende, äußere Wirklichkeit be-

zieht, beweist die Verkürzung seiner Deutung, die sich durch die vorliegen-

de Interpretation zeigt. 

Der Text schätzt die Möglichkeiten des Sprechens zurückhaltend ein. 

Das Gedicht liefert eine vorsichtige Aussicht auf die Situation, dass „Wort 

und Ding“ wenn auch nicht eins werden, so doch einander sehr nahe kom-

men. Realisiert erscheint dies im vorliegenden Gedicht, doch ist daraus noch 

nicht zu schließen, dass diese Annäherung auch außerhalb davon möglich 

ist. Die Personifikationen von Wort und Ding deuten auf eine Utopie zwi-

schenmenschlicher Verständigung und Solidarität hin, die sich nicht in der 

Anspielung auf Paarbeziehungen erschöpft. Von einer Veränderung der 

Welt durch die Dichtung ist jedoch keine Rede, vielmehr befindet sich diese 

in einem eigenen gesellschaftlichen Raum, über deren Einbindung damit 

noch nichts gesagt ist. Die Kunst, welche die „Wirklichkeit“ begreift und 

ebenso lebendig ist wie diese, scheint den Moment der Einheit auszukosten 

und auszuharren, bis sie mit ihrer Erkenntnis an die Öffentlichkeit treten 

kann, wenn die Gegebenheiten sich verändert haben. Das artikulierte Ver-

trauen in die Sprache ist nicht grenzenlos, aber es wird von Hoffnung getra-

gen. Diese Auffassung Domins gleicht der von Eich: Eich sieht keine Mög-

lichkeit der Identität von Ort und Ding, sondern betrachtet Nähe als das Ide-

al, das es schreibend anzustreben gilt.228

Bei Domin ist die Nähe als gegebene Wirklichkeit sinnlich erfahrbar. 

Sie besteht im gleichnamigen Gedicht zwischen Wort und Ding sowie in ih-

rem 1969 in Heidelberg geschriebenen Gedicht Der große Luftzug (GG 

225   Irmgard Hammers: Hilde Domin. A.a.O. S. 52. 

226   Ulrike Böhmel Fichera: Zum „Stelldichein mit mir selbst“. A.a.O., S. 355. 

227   Hans-Georg Gadamer: Hilde Domin, Dichterin der Rückkehr. Festrede zur 

Verleihung des Meersburger Droste-Preises 1971. Zit. n. VE, S. 29-35. S. 

35.

228   Vgl. Günter Eich: Einige Bemerkungen zum Thema „Literatur und Wirk-

lichkeit“. In: Akzente 3 (1956). H. 4. S. 313-315. S. 314. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SAGBARKEIT DES UNSAGBAREN|99

302)229 zwischen dem sprechenden Ich und dem Wort: „Das Wort neben 

mir/der Saum des Worts/ganz dicht“ (I, 1-3). Aber es ist nur „der Saum des 

Worts“ (I, 2), den der Sprecher in demutsvoller Geste wie den Saum eines 

herrschaftlichen Gewands zu fassen bekommt. Domin rekurriert auf die 

Vorstellung, dass Gott sich in einem Luftzug ankündigt, und überträgt sie 

auf den Raum, „in dem die Worte fliegen“ (III, 2). Diese Verschiebung vom 

Göttlichen zum Wort zeigt ihr Vertrauen in die Kraft der Lyrik ebenso wie 

die Tatsache, dass sie sich durch einen intertextuellen Verweis auf Goethes 

Gedicht Grenzen der Menschheit230 in die klassische Tradition stellt: „Wenn 

der uralte,/Heilige Vater/Mit gelassener Hand/Aus rollenden Wol-

ken/Segnende Blitze/Über die Erde sät,/Küß’ ich den letzten/Saum seines 

Kleides.“ (I, 1-8) 

Die Gedichte Linguistik, Wort und Ding und Der große Luftzug konsta-

tieren in dieser Lesart die in der Nähe von Sprache und Objektwelt grün-

dende Unmöglichkeit, die Wirklichkeit in einer angemessenen sprachlichen 

Form zu erfassen. Die Sprache verfügt nicht über ihre eigene Verwendung, 

sondern ist historisch geprägt – auch vom Nationalsozialismus. Das lyrische 

Sprechen kann sich Auschwitz nicht entziehen, dem autonomen Status von 

Gedichten zum Trotz. 

2.3 Autonomie und Engagement 

Ein Gedicht kann für sich stehen, dabei aber nützlich sein, indem es Anfor-

derungen erfüllt, die eben in dieser Autonomie bestehen. Die Bestimmung 

des Gedichts liegt nach Domin in seiner Benutzung: „Die Fragestellung ist 

[...]: wie habe ich etwas von dem Gedicht, was will das Gedicht von mir, 

was kann ich von ihm wollen.“231 Der Autor verfügt nicht über die Wirkung 

seines Textes. Auf Seiten der Rezipientin bzw. des Rezipienten vollzieht 

sich ein Aneignungsprozess, der sich schon bei der Analyse von Domins 

Gedicht Die Botschafter angedeutet hat und den Domin in ihren Essays prä-

zisiert:

„Die Mitteilung des nicht – oder doch kaum – Mitteilbaren: das ist also die Aufga-

be des Lyrikers. Dazu wird sein Gedicht ‚gebraucht‘. Es ist aber schon nicht mehr 

‚sein‘ Gedicht, wenn es gebraucht wird. Es geht nicht mehr um seine Selbstbegeg-

229   Vgl. VE, S. 240. Das Gedicht erschien 1970 in Ich will dich.

230   Johann Wolfgang Goethe: Grenzen der Menschheit. In: Ders.: Sämtliche 

Werke. Briefe, Tagebücher und Gespräche. 40 Bde. I. Abt.: Sämtliche Wer-

ke. Bd. 2: Gedichte 1800-1832. Hg. v. Karl Eibl. Frankfurt a.M. 1988. S. 

301f. S. 301. 

231   D, S. 19. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


100|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

nung, sondern um die Selbstbegegnung von andern, denen das Gedicht dazu ver-

hilft: um die Begegnung dieser anderen mit ihrer eigenen Erfahrung.“232

Domin greift damit Brechts Formulierung vom „Gebrauchswert“233 von Ge-

dichten auf und bezieht sich auf seine „Anleitung zum Gebrauch der einzel-

nen Lektionen“234 der Hauspostille. In Anlehnung an den ironisierenden 

Ton dieses Textes setzt Domin ihre Definition des Gedichts als „magischer 

Gebrauchsartikel“ in Anführungszeichen: 

„Es wird gebraucht, aber es verbraucht sich nicht wie andere Gebrauchsartikel, bei 

denen jedes Benutzen das Abnutzen in sich schließt. [...] Neu gestaltete Erfahrun-

gen, verfügbar werdende Assoziationen wachsen dem Gedicht unablässig zu und 

vermehren, vertiefen und erweitern es, je nach den Notwendigkeiten seiner Geb-

raucher. Es ist daher ein ‚magischer Gebrauchsartikel‘, etwas wie ein Schuh, der 

sich jedem Fuß anpasst, der ohne ihn den Weg nicht gehen könnte, den Weg zu je-

nen Augenblicken, in denen der Mensch wirklich identisch ist mit sich selbst. Et-

was, das er im täglichen Leben eben nicht ist. Denn gerade das ist das Wesen der 

Funktionalisierung, dass die Identität verloren geht, der Mensch zum ‚Treffpunkt 

seiner Funktionen‘ wird.“235

Domin sieht in der Magie des Lesens im Sinne Walter Benjamins eine „[...] 

Macht, die [...] in der Suspendierung zweckrationaler Bemächtigung erfahr-

bar ist – als das, was sich der bewußten Steuerung entzieht.“236 Sie verwen-

det den Begriff „magischer Gebrauchsartikel“ vor allem zur Bezeichnung 

der Anpassung des Gedichts an die individuellen und situativen Bedürfnisse 

der jeweiligen Leserin bzw. des Lesers. Lyrik kann entsprechend dazu bei-

tragen, sich kritisch von der Umgebung zu distanzieren und sich auf sich 

selbst, die eigene Identität im gesellschaftlichen Raum, zu besinnen. Denn 

das Kunstwerk selbst ist unabhängig von seinem Autor und kann gerade da-

durch vor Manipulierbarkeit schützen: 

„[...] sein Autor ist ihm gleichgültig, was der Autor mit ihm für Absichten hatte, ist 

ihm gleichgültig, was es mitteilen sollte, ist ihm gleichgültig, es ist eine Art magi-

scher Spiegel und spiegelt anderes, mehr oder weniger [...]. [...] Es läuft einher und 

232   Hilde Domin: Wozu Lyrik heute. A.a.O., S. 15. 

233   Bertolt Brecht: Lyrik-Wettbewerb 1927. In: Ders.: Gesammelte Werke. Bd. 

18. A.a.O., S. 54-59. S. 55. 

234   Hilde Domin: Wozu Lyrik heute. A.a.O., S. 16. Vgl. Bertolt Brecht: Bertolt 

Brechts Hauspostille. In: Ders.: Gesammelte Werke. Bd. 8: Gedichte 1. 

A.a.O., S. 167-263. Insbes. S. 169-171. 

235   Hilde Domin: Wozu Lyrik heute. A.a.O., S. 16f. 

236   Alexander Honold: Der Leser Walter Benjamin: Bruchstücke einer deut-

schen Literaturgeschichte. Berlin 2000. S. 39. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SAGBARKEIT DES UNSAGBAREN|101

ruft und redet die Leute an, aber es sagt keinem genau dasselbe, weil es jeden auf 

seine eigene Erinnerung und seine Erfahrungen und Phantasie anspricht. [...] Auf 

jeden Fall und immer ist es frei [...]. [...] Immer, und sei es noch so kantig und un-

gebärdig, ist es des Menschen Freund, und das wenigste, was es ist, wäre ein Del-

phin.“237

Das Gedicht erscheint in diesem lyriktheoretischen und zugleich poetischen 

Text als „magischer Spiegel“, der der Leserin bzw. dem Leser Teile von 

sich und wohl auch seinem „Raum“ zeigt. Personifiziert als „Freund“, dem 

man sich anvertrauen kann, gibt das Gedicht aber nicht nur jedem sein „Ei-

genes“ zurück, sondern spricht ihn unterschiedlich an. 

Das poetische Bild des Delphins in Domins Äußerung ist ein Stilbruch, 

der bei den Rezipientinnen und Rezipienten einen poetischen Schock aus-

löst. Der Delphin verweist auf Domins eigenes Gedicht Bitte an einen Del-

phin (GG 214), das sie 1960 in Madrid schrieb238: „Jede Nacht/mein Kissen 

umarmend wie einen sanften Delphin/schwimme ich weiter fort.“ (I, 1-3) 

Der Delphin erscheint darin dem sprechenden Ich als Träger der Hoffnung 

und Verkörperung der Utopie. Es bittet ihn, ihn wegzubringen, „[...] wenn 

es hell wird,/an einen gütigen Strand./Fern der Küste von morgen.“ (III, 1-3) 

Das epiteton ornans des Delphins „sanft“ (I, 2; II, 1) verweist als Stilmittel 

formal auf die griechische Mythologie, die bereits im Bild des Delphins als 

Retter evoziert wird: Delphine, Symbole des Glücks, umspielen den Bug der 

Schiffe, die Helden wie Odysseus an die heimische Küste führen.239 In dem 

Zitat aus dem Essay erscheint das Gedicht als Delphin, also zumindest als 

Retter im Traum, der vielleicht auch in der Wirklichkeit Macht besitzt. 

Der Ausdruck des „magischen Gebrauchsartikels“ verweist auf einen 

dem menschlichen Zugriff entzogenen und dem Alltag entgegengesetzten 

Bereich. Ziel des Gebrauchs, der individuellen Interpretation, ist die Identi-

tät des Menschen mit sich selbst, die bedroht ist von der Funktionalisierung

des Alltags. Dabei machen der Lyriker, der sich mit seiner „Begegnung mit 

der Wirklichkeit“ auseinandersetzt, und der Leser, der dadurch zu einer ei-

genen „Begegnung mit der Wirklichkeit“ kommt, eine „Erfahrung erster

Ordnung“240. Eine Hierarchie hinsichtlich der Deutungsmacht besteht ge-

mäß dem Wesen der Sprache nicht zwischen ihnen. Sprache ist kein neutra-

les Medium, sondern den Zugriffen von allen Seiten ausgesetzt, ohne dass 

sie dadurch verfügbar würde. Domin stellt hinsichtlich des lyrischen Spre-

chens fest, „[...] daß das Gesagte sich unter den Händen entpersönlicht, ‚ver-

237   Hilde Domin: Literarische Meinungsbildung. A.a.O., S. 65f. 

238   Vgl. VE, S. 235. Erstmals veröffentlicht im Almanach S. Fischer Verlag 74 

(1960). S. 84. 

239   Vgl. Udo Becker: Lexikon der Symbole. A.a.O., S. 55. 

240   Hilde Domin: Lyriktheorie - Interpretation - Wertung. A.a.O., S. 148. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


102|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

fremdet‘ [...], und daß es zu einer Glaskugel wird, in der jeder die eigene 

Wirklichkeit und die eigenen Träume sieht.“241 Sprache ist entsprechend le-

bendig und deshalb zugleich Subjekt und Objekt des Sprechens.242

„Da jedes Wort so komplex ist, und sich seine immer fluktuierenden Bedeutungs-

höfe durch jede neue Benutzung notwendig ein wenig verändern, da es vertikale 

wie horizontale Bedeutungsringe [...] gibt, die durch eine etwas andere Benutzung 

der Wörtlichkeit des Worts in Bewegung geraten und sich um Nuancen umgruppie-

ren, ist die Zahl der möglichen Fügungen eine unendliche und Sprache nicht ab-

nutzbar und nicht sterblich, sondern immer erneut ‚einmalig‘, für jeden, der sie zu 

verwandeln versteht.“243

Mit diesem Bild bezieht sich Domin auf die Sprachkritik von Fritz 

Mauthner (1849-1923), der Sprache als „Gebrauchsgegenstand, der durch 

die Ausbreitung des Gebrauchs an Wert gewinnt“244, definiert hatte. Domin 

betrachtet die von Mauthner beschriebene Individualität von Sprache als 

Konstituens von Lyrik und wendet den Aspekt damit positiv: Gerade die 

Unendlichkeit der Bedeutungsmöglichkeiten erweise ihr Potential und ihre 

Relevanz.245

Das zeigt sich auch in dem Ausdruck „magischer Gebrauchsartikel“. 

Das Adjektiv „magisch“ zitiert das romantische Verständnis der dichteri-

schen Sprache als Möglichkeit zur Verwandlung der Welt.246 Zudem impli-

ziert der Begriff „magisch“ Überlegungen Max Webers, die der Soziologin 

Domin sicherlich bekannt waren, zumal sie sich auch andernorts auf Weber 

bezieht247: Dieser sieht in der „Entzauberung der Welt“248, in der Rationali-

sierung der modernen Gesellschaft, das zentrale Entwicklungsmoment der 

westlichen Zivilisation. Gegenüber den Wissenschaften hätten mythische 

und magische Vorstellungen an Bedeutung verloren. Domin kritisiert nun 

nicht den Verlust an Irrationalität, wohl aber die Übermacht der Zweckrati-

onalität.

241   Hilde Domin: Wozu Lyrik heute. A.a.O., S. 18. 

242   Vgl. Hilde Domin: Zum Arbeitsprozeß. A.a.O., S. 145. 

243   Hilde Domin: Zum Arbeitsprozeß. A.a.O., S. 122f. Vgl. ebd. S. 125; 152. 

244   Fritz Mauthner: Beiträge zu einer Kritik der Sprache. Bd. 1: Zur Sprache und 

zur Psychologie. 3. Aufl., Stuttgart 1921 (1901). S. 24. 

245   Hilde Domin: Zum Arbeitsprozeß. A.a.O., S. 136. 

246   Vgl. Carlos Rincón: Magisch/Magie. In: Karlheinz Barck (Hg.): Ästhetische 

Grundbegriffe. Bd. 3. Stuttgart 2001. S. 724-760. S. 749ff. 

247   Vgl. z. B. Hilde Domin: Literarische Meinungsbildung. A.a.O., S. 55, S. 82, 

S. 103. 

248   Max Weber: Vom inneren Beruf zur Wissenschaft (1919). In: Ders.: Sozio-

logie. Universalgeschichtliche Analysen. Politik. Hgg. u. erl. v. Johannes 

Winckelmann. 6. Aufl., Stuttgart 1992. S. 311-339. S. 317. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SAGBARKEIT DES UNSAGBAREN|103

Domins Gesellschaftskritik korrespondiert in dieser Hinsicht mit der 

von Adorno und Horkheimer in den Jahren 1942 bis 1944 gemeinsam ver-

fassten Dialektik der Aufklärung249. Die Autorinnen und Autoren üben darin 

scharfe Kritik an der rationalisierten Welt und führen die Dialektik der Auf-

klärung auf einen doppelten Vernunftbegriff zurück: Zum einen gebe es ei-

ne emphatische Zielvorstellung von Vernunft als einem Zustand, in dem ge-

sellschaftliche Antagonismen aufhebbar seien, d.h. Moralität verwirklicht 

und der Antagonismus zwischen Menschen und Natur durch solidarische 

Praxis befriedet werden könne. Zum anderen existiere ein Begriff von Ver-

nunft als einer formalisierten instrumentellen Rationalität, also von Vernunft 

als Werkzeug der Naturbeherrschung.250 Dieser Vernunftbegriff entspricht 

einer neuen Sicht und Anklage der Vernunft als einem ökonomischen Erklä-

rungsprinzip. Aufklärung erscheint demnach als umfassende Rationalisie-

rung, die Nationalsozialisten als restlos Aufgeklärte. Ausbeutung und Be-

herrschung der Natur führen zu Selbstzerstörung.251

Moshe Zuckermann urteilt, dass die „Dialektik der Aufklärung, auch 

wenn sie den Holocaust nicht direkt thematisiert, doch den Anfangspunkt 

der theoretischen Auseinandersetzung der Frankfurter Schule damit mar-

kiert“252: „Das entfremdete Verhältnis von Mensch und Natur schlägt um in 

Selbstentfremdung bzw. in die Entfremdung des Menschen vom Mitmen-

schen.“253 Diese Entfremdung der Menschen voneinander ist Ausdruck der 

Barbarei und hat im Massenmord eine extreme – und der Moderne gemäße 

– Form gefunden.254

Domins Texte greifen diese Auseinandersetzung auf. Kunst als „magi-

scher Gebrauchsartikel“ ist Domin zufolge per se politisch engagiert, da sie 

sich gegen die gesellschaftlichen Zwänge der Zweckrationalität sperrt. Die 

konstitutive Mehrdeutigkeit von Literatur widerstreite der direkten Kommu-

nikation einer politischen Botschaft und erweise sich dadurch als Politikum. 

249   Max Horkheimer/Theodor W. Adorno: Dialektik der Aufklärung. Philoso-

phische Fragmente. Neuausgabe, Frankfurt/M. 1969 (1944). Es wurde mit 

Zusätzen 1947 publiziert, 1969 erschien es leicht verändert erneut. 

250   Vgl. Gerhard Schweppenhäuser: Ethik nach Auschwitz. Adornos negative 

Moralphilosophie. Hamburg 1993. S. 157f. 

251   Vgl. Erich Cramer: Hitlers Antisemitismus und die „Frankfurter Schule“. 

Kritische Faschismus-Theorie und geschichtliche Realität. Düsseldorf 1979. 

S. 152ff. 

252   Vgl. Moshe Zuckermann: Zweierlei Holocaust. Der Holocaust in den politi-

schen Kulturen Israels und Deutschlands. Göttingen 1998. S. 165. 

253   Moshe Zuckermann: Zum Begriff der Lyrik bei Adorno. In: Stephan Braese 

(Hg.): In der Sprache der Täter. Neue Lektüren deutschsprachiger Nach-

kriegs- und Gegenwartsliteratur. Opladen 1998. S. 31-41. S. 32. 

254   Vgl. Jörn Ahrens: Der Rückfall hat stattgefunden. A.a.O., S. 47. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


104|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

Die Auffassung, dass Kunst sich nicht in die Kategorien „autonom“ und 

„engagiert“ trennen lasse, ist umstritten.255 Indem Domin sich gegen die 

Spaltung der Kunst in autonom bzw. „absolut“ oder „pure“ und engagiert 

bzw. „politisch“ wendet, findet sie sich in Übereinstimmung mit Autoren 

wie Brecht, Celan, Eich, Enzensberger und Jean-Paul Sartre (1905-1980). 

Brecht zufolge ist der Anspruch der Kunst auf Autonomie „im Sinne der 

Selbstbestimmung und Eigengesetzlichkeit des künstlerischen Schaffens“256

möglich und notwendig. Kunst sei aber nicht aus ihrer gesellschaftlichen 

Praxis zu lösen und infolgedessen nicht autark.257

Für Celan hat Marlies Janz in ihrer 1967 erschienenen Arbeit nachge-

wiesen, wie dessen Gedichte die Dichotomie von absoluter und engagierter 

Dichtung aufheben: „Nicht durch den Verzicht aufs Bedeuten, sondern nur 

durch präzises Bedeuten vermag Sprache sich in der Dichtung als bedeuten-

de zu transzendieren und damit ‚frei‘, für sich, und in solchem Fürsichsein 

zum Symbol gesellschaftlicher Freiheit zu werden.“258 Freiheit ist für Do-

min letztlich nie sicher gegeben, sondern immer neu zu erringen. Autono-

mie und Engagement bilden dabei Weg und Ziel. 

Der Begriff der „engagierten Literatur“ wurde etwa ab den dreißiger 

Jahren und erneut nach Erscheinen von Sartres Essay Qu’est-ce que la litté-

rature? (1948) diskutiert, der im Kontext des befreiten Frankreichs und der 

starken kommunistischen Partei zu betrachten ist. Seit dem letzten Drittel 

des 19. Jahrhunderts wurde in Frankreich und England über Kunst und Ka-

pitalismus gestritten, wobei die Funktionen von Kunst einerseits als Kritik, 

255   Das Phänomen politischer Literatur lässt sich bis zu den Anfängen der litera-

rischen Reflexionen zurückverfolgen: Schon Aristoteles verband Poetik und 

Ethik durch die Begriffe „Mimesis“ und „Katharsis“. Wenn auch mit ande-

ren Begriffen, so findet sich hier bereits die Konstruktion einer Differenz 

von l’art pour l’art und Engagement, ebenso wie in der Poetik von Horaz. 

Vgl. Hugo Loetscher: Vom Erzählen erzählen. Münchner Poetik-

Vorlesungen. Zürich 1988. S. 159: „[...] Dichtung [...] müsse prodesse oder

delectare, ‚Nützen‘ oder ‚erfreuen‘.“ 

256   Helmut Fahrenbach: Ist ‚politische Ästhetik‘ – im Sinne Brechts, Marcuses, 

Sartres – heute noch relevant? In: Jürgen Wertheimer (Hg.): Von Poesie und 

Politik. Zur Geschichte einer dubiosen Beziehung. Tübingen 1994. S. 355-

383. S. 357. Vgl. Jürgen Nieraad: Begehung des Elfenbeinturms. Zur politi-

schen Funktion des Ästhetischen. In: Sven Kramer (Hg.): Das Politische im 

literarischen Diskurs. Studien zur deutschen Gegenwartsliteratur. Opladen 

1996. S. 11-31. S. 17. 

257   Vgl. Helmut Fahrenbach: Ist ‚politische Ästhetik‘ heute noch relevant? 

A.a.O., S. 355f. 

258   Marlies Janz: Vom Engagement absoluter Poesie. A.a.O., S. 115. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SAGBARKEIT DES UNSAGBAREN|105

andererseits als „kompensatorische Harmonisierung“259 thematisiert wur-

den. In seinem Text legt Sartre dar, inwiefern er seine schriftstellerische Tä-

tigkeit als Engagement begreift: 

„Sprechen ist handeln: jedes Ding, das man benennt, ist nicht mehr ganz und gar 

dasselbe, es hat seine Unschuld verloren. [...] So enthülle ich sprechend die Situati-

on gerade durch meinen Plan, sie zu ändern; [...] bei jedem Wort, das ich sage, en-

gagiere ich mich etwas mehr in der Welt [...]. So ist der Prosaist jemand, der einen 

bestimmten sekundären Modus des Handelns gewählt hat, den man Handeln durch 

Enthüllen nennen könnte.“260

Das Benennen eines Verhaltens schafft ein neues Bewusstsein, das zwangs-

läufig auch das Verhalten beeinflusst. Schriftstellerinnen und Schriftsteller 

können also nicht neutral sein, sie wählen einen bestimmten Aspekt der 

Welt aus, den sie enthüllen und eventuell verändern wollen. 

Sartre hält die moderne Lyrik im Hinblick auf ein mögliches Engage-

ment für untauglich, da sie – im Unterschied zur Prosa – das Scheitern in-

strumenteller Sprache demonstriere.261 An diesem Punkt ist seine Haltung 

der Domins und auch Adornos entgegengesetzt, die später gerade darin das 

widerständige Potential von Kunst ausmachten: Die Form bedinge Engage-

ment als Wesenseigenschaft von Literatur, nicht der Inhalt, wie es bei Agit-

prop der Fall ist. Domin bezieht sich in ihren Essays wiederholt auf Sartres 

Text, der – in ihren Worten zusammengefasst – „[...] die unbezweifelbaren

Schwierigkeiten des Formulierens [...] als Aspekt der Bewußtseinskrise un-

tersucht, also aus der gesellschaftlichen Entwicklung abgeleitet.“262 Sie 

stimmt also mit Sartre insoweit überein, dass Literatur der Auseinanderset-

zung mit der Gesellschaft dienen kann. 

Zwar liegt auch nach Sartre das Engagement im Wesen der Literatur 

selbst, doch begründet er dies damit, dass sie immer gesellschaftsgeschicht-

lich situiert sei. Das Engagement der Literatur erweise sich im Leser. Sartre 

betrachtet Engagement also von der Rezeptionsseite: Literatur brauche Le-

ser, und „[...] der Leser ist sich bewußt, daß er zugleich enthüllt und schafft, 

schaffend enthüllt, durch Enthüllen schafft.“263 Die Leser seien folglich ak-

259   Helmut Peitsch: Engagement/Tendenz/Parteilichkeit. In: Karlheinz Barck 

(Hg.): Ästhetische Grundbegriffe. Bd. 2. Stuttgart 2001. S. 178-223. S. 189. 

260   Jean-Paul Sartre: Was ist Literatur? Reinbek bei Hamburg 1981 (Paris 

1948). S. 26. 

261   Vgl. Jean-Paul Sartre: Was ist Literatur? A.a.O., S. 13ff und S. 23ff. 

262   Hilde Domin: Wozu Lyrik heute. A.a.O., S. 29, Fußnote 32. 

263   Jean-Paul Sartre: Was ist Literatur? Reinbek bei Hamburg 1981 (Paris 

1948). S. 39. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


106|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

tiv und produktiv: „[...] Lektüre ist gesteuertes Schaffen.“264 Ein Text sei ein 

Appell an den Leser, sich auf ihn einzulassen. Autor und Leser konstituier-

ten Bedeutung in einem freien und unendlichen Spiel, wobei sie auf die ge-

genseitige Anerkennung der Freiheit angewiesen seien. Es ist – nach Sartre 

– die Aufgabe der Kunst, dazu beizutragen, die Freiheit des Menschen von 

Zwängen und zu mehr Selbstbestimmung zu ermöglichen. Literatur müsse 

Stellung beziehen, sich aus Abhängigkeitsverhältnissen lösen und Verant-

wortung übernehmen, statt kontemplativ, formalistisch, ästhetizistisch zu 

sein. Damit verbindet er ethische und ästhetische Wertkriterien. 

Sartres Auffassung wurde in den sechziger Jahren diskutiert. Während 

Sartre sich am Roman orientiert, schließt Domin diesen explizit von ihren 

Betrachtungen aus265 und wendet sich der Lyrik zu, die zunehmend in den 

Mittelpunkt der literarischen Debatten rückte. Übereinstimmungen zwischen 

Domin und Sartre bestehen immerhin hinsichtlich ihrer Orientierung an der 

Rezeption in Bezug auf die Bedeutungskonstruktion. Im Unterschied zu 

Sartre geht Domin dabei aber nicht davon aus, dass dem Leser durch den 

Autor eine „Quasi-Lektüre“ vorgegeben wird. Ihre Auffassung der grund-

sätzlichen Offenheit von Texten lässt sich ebenfalls als Engagement be-

trachten. Domin besteht zudem auf der Zweckfreiheit von Kunst und betont 

deren immanent politisches Moment: Indem autonome Kunst sich eben 

nicht an Politik oder Zwecken orientiere, engagiere sie sich zugleich für ei-

ne Alternative zu den herrschenden Strukturen. Damit betrachtet sie nicht 

nur die Ebene des intentionalen, inhaltlichen Engagements auf der Autorsei-

te, sondern auch die Ebene der Rezeptionsseite, auf der das formale Spre-

chen einen grundsätzlichen Bruch und somit Engagement bedeutet. 

Adorno lehnt wie Domin die Alternative engagierte oder autonome Li-

teratur bzw. Kunst ab. Er stellt die Positionen von engagierter und autono-

mer Kunst einander gegenüber: Der autonomen Kunst werde der Vorwurf 

gemacht, ein nur aus der Langeweile erwachtes Spiel zu sein, das von der 

Wirklichkeit ablenke und gerade dadurch höchst politisch sei, und zwar re-

aktionär, da es eine klare Sicht auf die Verhältnisse behindere. Umgekehrt 

werde der engagierten Kunst vorgeworfen, die Bindung an die Wirklichkeit 

nehme dem Geist die Freiheit und verhindere seine Entfaltung. 

Adorno vertritt die Annahme, dass Kunst selbst in der Absage an das 

Bestehende „als bewußtloses Element zumindest, die Anweisung auf einen 

Zustand, in dem Freiheit realisiert wäre“266, impliziere. „Denn kein authen-

tisches Kunstwerk und keine wahre Philosophie hat ihrem Sinn nach je sich 

in sich selbst, ihrem Ansichsein erschöpft. Stets standen sie in Relation zu 

dem realen Lebensprozeß der Gesellschaft, von dem sie sich schieden.“

264   Jean-Paul Sartre: Was ist Literatur? A.a.O., S. 40. 

265   Hilde Domin: Wozu Lyrik heute. A.a.O., S. 12. Fußnote 3. 

266   Theodor W. Adorno: Kulturkritik. A.a.O., S. 16. Vgl. das folgende Zitat ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SAGBARKEIT DES UNSAGBAREN|107

Adorno spricht der Kunst jenes revolutionäre Potential zu, das auch Domin

für sie postuliert. Das dualistische Konzept von Autonomie und Engage-

ment wurde weder von Adorno noch von Sartre oder Brecht vertreten. Tat-

sächlich bestanden verschiedene Vorstellungen von Engagement schon im-

mer nebeneinander. 

Michael Braun verortet in seiner Dissertation Hilde Domins Exillyrik in 

der Nähe Brechts und ihre Lyrik und Poetik nach der Rückkehr nach 

Deutschland 1961 „zwischen Celan und Enzensberger“267, und hebt damit 

„einerseits die Verteidigung poetischer Autonomie in einer überwiegend 

außen- und mediengesteuerten Gesellschaft, andererseits die Legitimation 

öffentlichen Engagements der Poesie um des Menschen und seiner besseren 

Möglichkeiten willen“268 als deren wesentliche Merkmale hervor. 

Hans Magnus Enzensberger unterstützte 1960 Adornos Forderung an 

Kunst, Auschwitz – Enzensberger ergänzt: und Hiroshima – zu reflektieren.
269 Enzensberger sieht wie Adorno und Domin in der Lyrik das widerständi-

ge gesellschaftliche Potential und weist damit auch den „Gegensatz von El-

fenbeinturm und Agitprop“270 zurück: „Antiware, die sich der Manipulation 

‚pur‘ widersetzt, sind noch die engagiertesten ‚Fertigfabrikate‘ Majakows-

kis. Ebenso ist der freischwebendste Text von [...] Eluard bereits dadurch 

poésie engagée, daß er überhaupt Poesie ist. Widerspruch, nicht Zustim-

mung zum Bestehenden.“ 

Domin stellt sich an die Seite von Enzensberger, der in der Verweige-

rung, in der anarchistisch-subversiven Kritik und in der Antizipation in der 

verneinten Form die soziale Funktion autonomer Poesie sah271 und damit 

Sartres Engagement-Begriff zurückwies. 

Die Frage nach dem Engagement hängt untrennbar mit der Person der 

Autorin bzw. des Autors zusammen: Wozu Lyrik heute ist damit schon 

durch sein Erscheinen eine Stellungnahme. Domin veröffentlichte es 1968 

und damit nach dem Beginn der „Studentenbewegung“ 1967 während der 

heftigen Diskussionen um die Rolle der Schriftstellerinnen und Schriftsteller 

in der Gesellschaft und den „Tod der Literatur“, als deren Auslöser die im 

ebenfalls 1968 erschienenen Kursbuch 15272 enthaltenen Aufsätze von Karl 

267   Michael Braun: Exil und Engagement. A.a.O., S. 228. 

268   Michael Braun: Exil und Engagement. A.a.O., S. 231. 

269   Vgl. H. M. Enzensberger (Hg.): Museum der modernen Poesie. München 

1964 (Frankfurt a.M. 1960). S. 18f. 

270   Hans Magnus Enzensberger (Hg.): Museum. A.a.O., S. 20. Vgl. das folgende 

Zitat ebd. 

271   Vgl. Hans Magnus Enzensberger: Poesie und Politik. In: Einzelheiten. Bd. 2. 

Frankfurt a.M. 1962. S. 113-137. S. 135f. 

272   Domin nimmt Bezug auf die darin stehende Aussage, im Schreiben sei „kei-

ne Zukunft“. GAF, S. 13. Vgl. S. 18. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


108|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

Markus Michel und Hans Magnus Enzensberger gelten. Provozierend und 

ironisierend formulierte Enzensberger darin Gemeinplätze, die neueste Lite-

ratur betreffend: „Für literarische Kunstwerke läßt sich eine wesentliche ge-

sellschaftliche Funktion in unserer Lage nicht angeben.“273 Michels Aufsatz 

Ein Kranz für die Literatur übte Kritik am Beitrag der Literatur zur Ver-

schleierung der gesellschaftlichen Verhältnisse: „Die Kunst ist tot: [...] in 

Wahrheit ist sie ja nicht tot, sie lebt geschäftig fort, wenn auch als Leiche, 

als Ware, als Fetisch, und gaukelt weiter eine Zone der Freiheit, der Auto-

nomie, des Sinnes vor, die es zu entlarven gilt als Schwindel [...].“274 Michel 

hatte bereits in einem dreiteiligen Essay, der zwischen 1965 bis 1967 im 

Kursbuch erschienen war, gegen den Anspruch der Kunst polemisiert, in ih-

rer Distanz zur Politik höchste Relevanz für diese zu besitzen275 – also ge-

gen genau die Haltung, die Domin in ihren Essays vertrat, wenn ihre Ge-

dichte auch zweifelnder erscheinen. 

Dass die Haltung von Enzensberger und Michel ebenfalls ambivalent 

ist, zeigt sich in Enzensbergers Aufsatz, der sich im Titel und im Inhalt auf 

Lessings Briefe, die Neueste Literatur betreffend bezieht, wie in Michels 

Kritik an der Rhetorik vom „Tod der Literatur“276. Auch wenn sie selbst ihre 

Kritik in Essays formulierten, so blieb diese literarisch, und die Autorinnen 

und Autoren strebten nach einer Antwort auf die „Frage [...], in welcher 

Weise Kunst im Wandel ihrer medialen Bedingungen gesellschaftlich pro-

duktive Positionen behaupten kann“277.

In ihrer nachdrücklich positiven Antwort auf die Frage nach der Funkti-

on von Lyrik innerhalb der modernen Lebensrealität hebt Domin den 

scheinbaren Widerspruch zwischen Autonomie bzw. Zweckfreiheit und En-

273   Hans Magnus Enzensberger: Gemeinplätze, die neueste Literatur betreffend. 

In: Kursbuch 15 (1968). S. 187-197. S. 195. 

274   Karl Markus Michel: Ein Kranz für die Literatur. Fünf Variationen über eine 

These. In: Kursbuch 15 (1968). S. 169-186. S. 170. 

275   Vgl. Karl Markus Michel: Die sprachlose Intelligenz. Frankfurt a.M. 1968. 

S. 65. 

276   Vgl. Friedrich Christian Delius: Wie scheintot war die Literatur? Anläßlich 

einer Ausstellungseröffnung: Gedanken beim Wiederlesen des legendären 

„Kursbuch 15“. In: Frankfurter Rundschau, 6.2.1999. S. ZB3; Jochen Vogt: 

Vielfältig, unterschiedlich. Einige Berührungspunkte zwischen Literatur und 

Studentenbewegung. In: Text und Kritik. Sonderband. Bestandsaufnahme 

Gegenwartsliteratur. Bundesrepublik Deutschland, Deutsche Demokratische 

Republik, Österreich, Schweiz. Hg. v. Heinz Ludwig Arnold. München 

1988. S. 114-126. 

277   Hans Burkhard Schlichting: Das Ungenügen der poetischen Strategien: Lite-

ratur im ‚Kursbuch‘ 1968-1976. In: W. Martin Lüdke (Hg.): Literatur und 

Studentenbewegung. Eine Zwischenbilanz. Opladen 1977. S. 33-63. S. 48. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SAGBARKEIT DES UNSAGBAREN|109

gagement auf. Domins spezifische Vorstellung von Freiheit, die sich als 

Verbindung von Autonomieästhetik und Engagement begreifen lässt, wurde 

zu verwandten literaturtheoretischen Konzepten und möglichen Vorbildern 

in Beziehung gesetzt und damit in den Zusammenhang ihrer Tradition ge-

stellt, um Unterschiede und Gemeinsamkeiten herausarbeiten zu können 

sowie eine Bewertung ihres besonderen Beitrags, ihrer Originalität und ihrer 

Poetologie insgesamt zu ermöglichen. Von besonderem Interesse ist in die-

sem Kontext die Diskussion der sechziger Jahre. 

Autonome und engagierte Literatur scheinen auf den ersten Blick zwei 

einander ausschließende Konzepte zu sein. Doch Hilde Domins literaturthe-

oretische Überlegungen verbinden eine Auffassung von Kunst, die frei von 

jeglichen Vorgaben ist, also auch für sich stehen und dem Prinzip der For-

mel l’art pour l’art folgen kann, mit einer Auffassung von Kunst, die sich 

für gesellschaftliche Belange interessiert. Die Begriffe „Autonomie“ und 

„Engagement“ verwendet Domin selbst dabei nicht, weder in ihren Schrif-

ten noch in ihren poetischen Texten. Um ihr Werk im Diskurs um Lyrik 

nach Auschwitz zu verorten, sind diese Begriffe jedoch unerlässlich, da sie 

dort zentrale Bezugspunkte bilden. Dass Domin auf ihre Verwendung ver-

zichtet, kann als Indiz dafür interpretiert werden, dass sie sich von der abge-

nutzten und möglicherweise bereits bedeutungsleeren Sprache der Öffent-

lichkeit distanziert. Statt dessen schafft sie neue Begriffe und regt dadurch 

zu einem weiteren Denkprozess an, der keineswegs nur die Reflexion der 

diskursmächtigen Begriffe wiederholt: Definitionen des Gedichts als „magi-

scher Gebrauchsartikel“ oder Augenblick von Freiheit lösen ebenso Irritati-

onen aus und verlangen nach Interpretation wie die zunächst paradox er-

scheinende Kombination dieser Definitionen mit dem Beharren auf einem 

„Selbstzweck“ von Gedichten. Domin setzt sich auch explizit mit dem Prob-

lem der Phrasenhaftigkeit und seiner besonderen Bedeutung für den Lyriker 

auseinander, sowohl in ihren lyriktheoretischen Texten als auch in ihren 

Gedichten.

2.3.1 Lyrik als „Atempause“:  
Ars longa, Nicht müde werden

Wie Wort und Ding hebt auch das Gedicht Ars longa den autonomen Status 

der lyrischen Sprache gegenüber Linguistik deutlicher hervor, da der Spre-

cher sich nicht an ein Gegenüber richtet, sondern sich auf ein Konzept von 

Autonomie als Freiheit von äußerer Zweckbestimmung bezieht. Allerdings 

suggeriert das Gedicht Ars longa im Unterschied zu Wort und Ding eine 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


110|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

metaphysisch begründete Sicherheit des Wortes. Es wurde 1963 in Heidel-

berg geschrieben.278

Ars longa 

Der Atem 

in einer Vogelkehle 

der Atem der Luft 

in den Zweigen. 

Das Wort 

wie der Wind selbst 

sein heiliger Atem 

geht es aus und ein. 

Immer findet der Atem 

Zweige

Wolken

Vogelkehlen.

Immer das Wort 

das heilige Wort 

einen Mund. 

Der lateinische Titel, der auf die Künstlichkeit, den Kunstcharakter des Ge-

dichts verweist, wirkt verfremdend. Er verweist auf den von Cicero in De

brevitate vitae zitierten Aphorismus von Hippokrates, „Lang ist die Kunst, 

kurz ist das Leben“, nennt aber nur dessen ersten Teil. Das Zitat enthält die 

Vorstellung, dass wahre Kunst Ewigkeitswert besitze. In den vorliegenden 

Versen geht es nicht um die Kunst im Allgemeinen, sondern um das „Wort“ 

(II, 1), das immer seinen Weg finde, um weitergegeben zu werden. Der Titel 

deutet darauf hin, dass vom lyrischen Wort die Rede ist, doch wird es nicht 

explizit darauf beschränkt. 

Das Gedicht besteht aus vier Strophen. Diese bilden jeweils einen Satz, 

der durch den Punkt am Ende jeder Strophe gekennzeichnet ist. Die Stro-

phen werden so klar voneinander geschieden, sind in sich jedoch nicht 

durch weitere Satzzeichen organisiert und erscheinen in ihrer Schlichtheit 

als kunstvoll. In ihnen klingen die Strophen eines Liedes an, wie Psalmen 

zum Lob des Atems, der das Wort hervorbringt. Die erste Strophe erscheint 

durch das Fehlen des Prädikats als eine Beschreibung oder Setzung dessen, 

was den hier begegnenden „Atem“ (I, 1), der mit dem bestimmten Artikel 

den Vers bildet, ausmacht: Er ermöglicht dem Vogel seine Kunst, das Sin-

278   Vgl. VE, S. 238.

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SAGBARKEIT DES UNSAGBAREN|111

gen (I, 2). Zugleich ist es „der Atem der Luft“ (I, 3), der die Zweige bewegt 

(I, 4) und sie im Wind „singen“ lässt. Der Parallelismus der Substantivgrup-

pen und der adverbialen Bestimmung des Ortes legt diese Lesart nahe. 

Der Atem ist ein Zeichen des Lebens: Im biblischen Mythos erweckte 

Gott den ersten Menschen zum Leben, indem er ihm Atem einhauchte.279

Das hebräische Wort „Ruach“ besitzt die Bedeutungen „Atem“, „Wind“, 

„Geist“ und „Seele“ und verweist damit auf den göttlichen Lebensfunken, 

den Odem und den schöpferischen Ursprungsmoment.280 Ohne die religiö-

sen Prämissen zwingend zu übernehmen, lässt in Ars longa diese Folie die 

Elemente deutlicher werden, indem zum einen die Identifikation von Atem 

und Wort unterstützt wird und zum anderen die Notwendigkeit von beidem 

zum Leben hervorgehoben wird. Elfe Vallaster interpretiert deswegen den 

Atem in dem Gedicht als „Sinnbild des Dichters als Schöpfer“281.

In dem Gedicht Der große Luftzug verbindet der Atem nicht nur Atem 

und Wort, sondern auch das sprechende Ich und das Wort, wie der Relativ-

satz anzeigt: „der große Luftzug/in dem die Worte fliegen“ (III, 1-2). Der 

Atem eines Gedichts verbindet Dichter und Leser, stellt Domin in ihrer Ein-

leitung der Doppelinterpretationen fest: „Was in den Zeilen sozusagen ‚ein-

gefroren‘ oder ‚geronnen‘ ist, kann der vom Atem des Dichters geführte

Atem des Lesers wieder auftauen und, auf seine eigene, einmalige Weise, für

sich erneut ins Fließen bringen.“282 Mit dem Zustandswechsel rekurriert 

Domin zum einen auf die Natürlichkeit des Vorgangs, zum anderen auf den 

Bildbereich eines Labors, in dem solche natürlichen Prozesse simuliert wer-

den. Domin grenzt sich in ihren Bildern für die Lyrikinterpretation von den 

Begriffen „Hexenküche“283 und „Wohnküche“ ab, weist auch den Begriff 

des „Laboratoriums“ als überpuristisch zurück und bevorzugt den Terminus 

„vertrackte[s] Labor“, um die Hybridität zu bezeichnen, die in der Eigendy-

namik der Prozesse liegt. Sie nutzt das Bild, um die Wissenschaftlichkeit ih-

rer Analyse herauszustellen. 

Die Personifizierung der Luft, die eines der vier Grundelemente dar-

stellt, ruft darüber hinaus mythologische Assoziationen auf. Die Anapher im 

ersten und dritten Vers der ersten Strophe trägt als beschwörende, magische 

Wiederholung ebenfalls dazu bei. Unterstützt wird dies in der zweiten Stro-

phe durch das Adjektiv „heilig“. Es ist das einzige Adjektiv, das in dem Ge-

dicht überhaupt vorkommt, und zwar in der zweiten Strophe in Verbindung 

279   1. Mose 2, 7.  

280   Alvin Rosenfeld: Ein Mund voll Schweigen. A.a.O., S. 88. 

281   Elfe Vallaster „Ein Zimmer in der Luft“: A.a.O., S. 196. 

282   D, S. 24f. 

283   Hilde Domin: Über das Interpretieren von Gedichten. Die Struktur des Ge-

dichts. Das Text/Leser-Verhältnis. In: WL, S. 160-189. S. 179. Vgl. die drei 

folgenden Zitate ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


112|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

mit „Atem“ (II, 3) und in der vierten Strophe in Verbindung mit „Wort“ (IV, 

2), so dass beide semantisch näher aneinander gerückt erscheinen. Diese 

Wirkung wird unterstützt durch die grammatische Parallelität des jeweils 

ersten Verses in der ersten und zweiten Strophe, die den Atem und das Wort 

gleichermaßen hervorhebt. In der zweiten Strophe wird darüber hinaus das 

Wort mit dem „Wind selbst“ (II, 2) verglichen, der in der ersten Strophe 

zwar nicht wörtlich genannt wird, aber in den Versen „der Atem der Luft/in 

den Zweigen“ (I, 3-4) anklingt. Der nächste Vers ist als Apposition ange-

hängt, so dass das Wort als „heiliger Atem“ (II, 3) des Windes genannt 

wird, der wie dieser kommt und wieder geht, als sei er überall zu Hause (II, 

4). Das Adjektiv könnte erneut auf die elementare Kraft als metaphysische 

Instanz oder einen pantheistischen Glauben Bezug nehmen. 

In der dritten Strophe wird diese lokale Unbegrenztheit des Wortes bzw. 

des Windes oder Atems auf die Dimension der Zeit ausgedehnt: „Immer 

findet“ (III, 1) er einen Ort, ein Medium wie „Zweige“ (III, 2) oder „Vogel-

kehlen“ (III, 4), das er zum Tönen bringen kann. Zwischen diesen beiden 

bereits in der ersten Strophe genannten Resonanzböden steht ein weiterer: 

„Wolken“ (III, 3). Aus dem Zusammentreffen von Luft und Wolken sind 

nun keine Töne zu erwarten, doch spricht man vom Wolkenspiel, das der 

Wind verursacht, wenn er sie treibt und zu Figuren oder Bildern formt. Dies 

ließe sich als optische Ergänzung zu den akustischen Effekten lesen. Die Al-

literation mit „Wort“ und die Assonanz mit „Wort“ und „Vogelkehlen“ so-

wie der sich ergebende Dreiklang mit „Zweige“ und „Vogelkehlen“, die e-

benfalls im Plural auftauchen und so erneut die Ungebundenheit an einen 

Ort ausdrücken, binden die Wolken, und mit ihnen den Himmel, neben der 

Tier und der Pflanzenwelt ein. Die „Vogelkehlen“ als Ort, an dem das Wort, 

die Kunst sich realisiert, bilden mit den beiden vorhergehenden Versen eine 

Klimax. 

Die vierte Strophe beginnt wie die dritte mit dem Temporaladverb „im-

mer“ und überträgt die für den Atem benannte zeitliche Ungebundenheit auf 

das Wort, das stets „einen Mund“ (IV, 3), sein Medium, finde. Der zweite 

Vers spezifiziert: „das heilige Wort“ (IV, 2). In Domins Poetologie findet 

sich höchstens in der Aussage, dass dem Autor die Aufgabe zukommt, mit 

„unspezifischer Genauigkeit“ zu formulieren, ein Hinweis darauf, dass dies 

lediglich als das dichterische Wort zu lesen sei. Das Wort ist in dem Gedicht 

autonom, es sucht sich selbst einen Weg. Es ließe sich auch in Analogie 

zum „heiligen Atem“ in der zweiten Strophe als lebensbejahendes Wort le-

sen.

Die Strophen stehen nicht für sich, denn in der ersten und letzten Stro-

phe fehlt jeweils das Prädikat, das sich aus der zweiten bzw. der dritten 

Strophe ergänzen ließe und so die vier Strophen in zwei Gruppen aneinan-

der bindet. Inhaltlich jedoch gehören die erste und die dritte Strophe zu-

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SAGBARKEIT DES UNSAGBAREN|113

sammen, in denen „der Atem“ im Zentrum steht, sowie die zweite und die 

vierte Strophe, in denen „das Wort“ das Subjekt bildet. Die vier Strophen 

werden damit durch einen zwischen den Strophen bestehenden Parallelis-

mus zusammengehalten. Die Symmetrie innerhalb der beiden ersten und 

letzten Strophen ist jedoch gestört, denn die erste, zweite und dritte Strophe 

besitzen jeweils vier Verse, die vierte drei Verse. In der dritten Strophe fin-

det zudem eine Verbindung von Atem und Wort durch die Gleichsetzung 

beider statt. Die Strophen signalisieren damit, dass der Text sich selbst ge-

nügt.

Doch gerade das Bild des Atems ist an ein Subjekt gebunden – und mit 

ihm das Wort, zumindest in diesen Versen. Celan verwendet in seiner Poe-

tologie ebenfalls das Bild des Atems. Er hat auf das Potential von Dichtung 

hingewiesen, auf Seiten der Rezipientin bzw. des Rezipienten eine Verände-

rung zu evozieren: „Dichtung: das kann eine Atemwende bedeuten.“284 Ce-

lan schreibt der Dichtung potentiell „die Aussicht auf eine menschenwürdi-

ge Realität“285 zu. Sein Bild von der „Atemwende“ ist existentiell und un-

bedingt, es entstammt dem „Stocken des Atems“, das Janz zufolge aus den 

Zweifeln resultiert, ob Kunst nicht nur die gesellschaftliche Unmenschlich-

keit reproduziere. Celans Formulierung enthält – so lässt sich die Deutung 

fortsetzen – ein Moment der Gefährdung und der Wiedergewinnung des Le-

bens und Vertrauens, während in den Versen Domins das Fließen des Atems 

und damit die Existenz des Worts auf ewig gesichert scheint. 

Bereits in einem autobiographischen Essay hatte Domin 1962 geschrie-

ben, sie bedürfe noch immer „eines unbescheidenen Atemspielraums“286.

Domin sieht in der Kunst die Möglichkeit einer „Atempause“287 innerhalb 

gesellschaftlicher Zwänge: Lyrik biete eine Atempause für die Freiheit, zum 

Innehalten, zur Selbstbesinnung. Die Lebensnotwendigkeit von Atem und 

Wort ist sowohl physisch als auch gesellschaftlich bedingt: Der Begriff „A-

tempause“ steht Celans Wort von der „Atemwende“ nahe. Celan und Domin 

sehen die Möglichkeit einer Umkehr, die bei Domin im Augenblick von 

Freiheit begründet ist, den das Gedicht gewährt. 

Auch in den Gedichten Rose Ausländers ist der Atem ein häufiges Mo-

tiv, wie Irmela von der Lühe detailliert nachgewiesen hat: Die nationalsozia-

listischen Verbrechen verschlugen der Welt nicht nur die Sprache, sondern 

284   Paul Celan: Der Meridian. A.a.O., S. 195. 

285   Marlies Janz: Vom Engagement absoluter Poesie. A.a.O., S. 106. 

286   Hilde Domin: Unter Akrobaten. A.a.O., S. 24. 

287   Hilde Domin: Humanität bei Lebzeiten – eine Utopie? Römerberg-Rede 

1978. In: GE, S. 395-406. S. 395. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


114|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

auch den Atem. Ausländers Lyrik ermögliche das Atmen wieder.288 In Do-

mins Gedicht Ars longa erscheint der Atem demgegenüber als überzeitliches 

Phänomen, das unbeeinflusst vom Weltgeschehen ist. Ars longa steht damit 

in auffälligem Kontrast zu Linguistik. Dass Domins lyrisches Werk beide 

Perspektiven aufgreift, zeigt, dass sie die Widersprüche nicht aufzuheben 

sucht, sondern zulässt und den Leserinnen und Lesern übergibt. 

Neben ihre Überlegungen zum Atem, die auf eine Auseinandersetzung 

mit Celan hindeuten, stellt Domin Gedanken zur Optik. Sie bezeichnet 1966 

das moderne Gedicht als „etwas wesentlich Optisches“, das zugleich aber 

auch „eingeatmet werden“289 müsse: 

„Der Atem (nicht metaphorisch, sondern wörtlich gemeint) ist das Medium des 

Gedichts, in ihm vereint sich, was man früher ‚Form‘ und ‚Inhalt‘ nannte, was es 

jedoch nicht gibt noch geben kann im lebendigen Gedicht. Die Zeilen führen den 

Atem des Lesers, sind ‚Atem-Einheiten‘. [...] Obwohl gleichzeitig auch optische 

Einheiten, die Zeilen ganz wie die Leerzeilen. Es entsteht ein Spannungsverhältnis 

zwischen Erregung, Identifikation (Atem) auf der einen Seite, und Intellekt, Dis-

tanz (optische Gruppierung des Sinnträgers) auf der anderen.“ 

Domin spricht dem „lebendigen Gedicht“290 ab, „Form“ oder „Inhalt“ zu be-

sitzen. Erst beim Lesen würden ihm die Einheiten zugewiesen. Die Span-

nung, die aus der optischen Struktur des Gedichts und der Aktualisierung 

durch die „Atem-Einheiten“ folge, findet sich in den Gedichten wieder. 

Domin betrachtet die „Reaktion auf Kunst“ selbst als Kunst und schlägt vor, 

für diese „geschulte Reizbarkeit“ den Begriff „Kriterium“ anstelle von „Ge-

schmack“ einzuführen, um den rationalen und lernbaren Aspekt von den ir-

rationalen und subjektiven Seiten abzugrenzen. 

Domin folgt hier der Unterscheidung Schillers in seinen Briefen Über 

die ästhetische Erziehung des Menschen von Sinnlichkeit und Verstand im 

Rezeptionsprozess, die wiederum auf seiner Auseinandersetzung mit Kant 

beruht.291 In ihrem Essay Über das Interpretieren von Gedichten formuliert 

Domin das Verhältnis von Kunst und Rationalität und exemplifiziert es am 

288   Irmela von der Lühe: Rose Ausländer – Stationen des Exils im Leben einer 

Dichterin. In: Helmut Braun (Hg.): „Weil Wörter mir diktieren: Schreib 

uns.“ Literaturwissenschaftliches Jahrbuch der Rose-Ausländer-Stiftung 

1999. Köln 2000. S. 181-198. S. 184. 

289   D, S. 21. Vgl. das folgende Zitat ebd. 

290   Hilde Domin: Literarische Meinungsbildung. A.a.O., S. 58. Vgl. die folgen-

den Zitate in diesem Absatz ebd. 

291   Vgl. Christian Schenk: Ästhetik und Moral bei Friedrich Schiller: Zukunft in 

der Vergangenheit? In: Dietmar Mieth (Hg.): Erzählen und Moral. A.a.O., S. 

111-141. S. 117; Götz-Lothar Darsow: Friedrich Schiller. Stuttgart/Weimar 

2000. S. 125-134.  

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SAGBARKEIT DES UNSAGBAREN|115

modernen Gedicht. Domin seziert das dichterische Wort, so dass „das Ge-

geneinander von ratio und Erregung, der unregelmäßig und immer neu ge-

brochene Rhythmus des Atems“292, sichtbar wird. Sie schlägt vor, dieses 

Spannungsverhältnis im modernen Gedicht mit dem „über Hegel hinausge-

hende[n]“293 Begriff „Simultanbegriff“ zu fassen, der seine Gegensätzlich-

keit, „eine Art zuckendes Kräftefeld“, die verschiedenen „Aggregatzustän-

de“, bewahren soll. Mit ihrer physikalisch gefärbten Metaphorik setzt sie 

sich von der Hegelschen Dialektik ab, der sie zwar die gesellschaftlichen 

Erscheinungen, nicht aber die Kunst bzw. das Gedicht unterworfen sieht. 

Für den poetischen Ton der Essays bestehen Vorbilder, doch greift Do-

min in ihren Texten häufiger auf Bilder – hier aus dem Bereich der Physik – 

zurück als etwa Adorno. Dieser weist in seiner Ästhetischen Theorie zwar

eine Vorstellung, die das Wort als Verwandlungsinstrument betrachtet, eine 

„buchstäbliche Magie“294, zurück. Indem er einen dialektischen Kunstbeg-

riff fordert, löst er sich aber nicht gänzlich von diesem Bezugspunkt: „Kunst 

ist Rationalität, welche diese kritisiert, ohne sich ihr zu entziehen; kein Vor-

rationales oder Irrationales, wie es angesichts der Verflechtung jeglicher 

menschlichen Tätigkeit in die gesellschaftliche Totalität vorweg zur Un-

wahrheit verurteilt wäre.“ 

Brecht betont in seiner produktionsästhetischen Charakterisierung eben-

falls die rationalen und die emotionalen Anteile von Lyrik: „Ist das lyrische 

Vorhaben ein glückliches, dann arbeiten Gefühl und Verstand völlig im 

Einklang.“295 Brecht nimmt keine eindeutige Zuordnung von Optik und ra-

tio sowie Atem und emotio vor, sondern verweist weitaus allgemeiner auf 

das Vorhandensein beider Aspekte. Er kondensiert dies in einem Bild, das 

die in der Moderne – spätestens seit Baudelaires Les Fleurs du Mal – längst 

traditionelle Metaphorik der Rose als Bild der Sprache296 aufgreift: „Zer-

pflücke eine Rose, und jedes Blatt ist schön.“297 Die rationale Zerstörung ei-

292   D, S. 22. 

293   D, S. 23. Vgl. die beiden folgenden Zitate ebd. 

294   Theodor W. Adorno: Ästhetische Theorie. A.a.O., S. 87. Das folgende Zitat 

ebd.

295   Bertolt Brecht: Anmerkungen zur literarischen Arbeit 1935-1941. In: Ders.: 

Gesammelte Werke. Bd. 19: Schriften zur Literatur und Kunst 2. A.a.O., S. 

383-426. S. 392. Zit. v. Hilde Domin in D, S. 27. 

296   Vgl. Harald Weinrich: Linguistische Bemerkungen zur modernen Lyrik. In: 

Akzente 15 (1968). H. 1. S. 29-47. S. 30: „Man kann sagen, daß das Blu-

men-Motiv eine gewissen paradigmatischen Wert für die Standortbestim-

mung der modernen Lyrik hat.“ 

297   Bertolt Brecht: Anmerkungen zur literarischen Arbeit 1935-1941. In: Ders.: 

Gesammelte Werke. Bd. 19. A.a.O., S. 393. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


116|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

ner diffusen Stimmung durch die Interpretation zeigt erst im Detail die Ar-

chitektur der Schönheit. 

In Ars longa erscheinen die Möglichkeiten des Gedichts, sich zu reali-

sieren, als unendlich, sofern es ein Medium findet. Doch ist damit noch 

nichts über die Möglichkeiten der Rezeption und damit einer als gelungen 

zu betrachtenden Kommunikation gesagt. Ein Gegenüber kommt nicht vor. 

Das Gedicht, von dem die Leserin bzw. der Leser sich angesprochen fühlen 

kann, postuliert zwar die eigene Unentbehrlichkeit, insofern es Atem und 

Wort gleichsetzt, und versichert den Ewigkeitswert dieser Feststellung, 

bleibt jedoch eine Begründung schuldig. Das Atmen dient dem Leben, und 

dieses kann verschieden genutzt werden. Eben deshalb, weil das Gedicht 

nicht auf einen Zweck festgelegt wird, besitzt es ein unendliches Spektrum 

an Möglichkeiten. Doch obwohl Ars longa versichert, das Wort fände „im-

mer“ seinen Weg, verbleiben die Beispiele „Zweige/Wolken/Vogelkehlen“ 

doch im Bereich der Natur. Nur der „Mund“ verweist auf den Menschen, 

doch garantiert selbst dieser noch nicht die Existenz eines Ohrs. 

Die soziale Relevanz von Kunst und die Macht des lyrischen Sprechens, 

Veränderungen zu bewirken, stehen damit durchaus in Frage, auch wenn 

Richard Exner zu Ars longa feststellt, es sei „[...] eine Bestätigung der 

Kunst und des Menschen, dem Kunst zu machen auferlegt ist.“298 Das Ge-

dicht nimmt poetologische Überlegungen vorweg, die Domin 1966 in Es-

sayform präsentierte: „Es gibt [...] kein ‚Wozu‘. Lyrik, wie alle Kunst, ist 

Selbstzweck. Heute und immer. [...] Alles, worauf es in Wahrheit ankommt, 

ist Selbstzweck, das heißt unnütz und unverzichtbar zugleich.“299 Mit dem 

Postulat der Autonomie von Lyrik stellt Domin sich erneut in eine klassi-

sche literarische Tradition, für die Goethes Gedicht Der Sänger300 steht: 

„Ich singe wie der Vogel singt,/der in den Zweigen wohnet,/das Lied, das 

aus der Kehle dringt,/ist Lohn, der reichlich lohnet.“ (V, 1-4) 

Domin leitet gleichzeitig aus dem Selbstzweck, dem fehlenden Nutzen 

für etwas anderes, ihre Unverzichtbarkeit ab. Diese wertende Setzung ist in 

ihrer Allgemeinheit und durch die paradoxe Definition als rhetorischer 

Kunstgriff höchst angreifbar, doch begründet und erläutert Domin sie im 

Folgenden: Die Freiheit, die aus der Zweckfreiheit resultiere, ermögliche 

dem Subjekt ein „Innehalten“301 in den alltäglichen routinierten, in der Ge-

298   Richard Exner: Schöner sind die Gedichte des Glücks. In: Die Zeit, 

09.10.1964. S. 11. 

299   Hilde Domin: Wozu Lyrik heute. A.a.O., S. 11. 

300   Johann Wolfgang Goethe: Der Sänger. In: Ders.: Sämtliche Werke. Briefe, 

Tagebücher und Gespräche. 40 Bde. I. Abt.: Sämtliche Werke. Bd. 2: Ge-

dichte 1800-1832. Hg. v. Karl Eibl. Frankfurt a.M. 1988. S. 104f. Ebd. 

301   Hilde Domin: Wozu Lyrik heute. A.a.O., S. 13. Vgl. Hilde Domin: Literari-

sche Meinungsbildung. A.a.O., S. 105ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SAGBARKEIT DES UNSAGBAREN|117

sellschaft strukturell verfestigten Handlungsabläufen und gebe ihm damit 

Raum zur Reflexion und damit „vielleicht doch eine Art Residuum“302, wie 

Domin sehr vorsichtig formuliert. Lyrik mache „den Riß zwischen der Rea-

lität und ihrer Möglichkeit“ virulent. Domin verweist in diesem Zusammen-

hang auf Brechts „Me-ti“, in dem die Arbeitsteilung als Herrschaftsinstru-

ment entlarvt wird, da sie keinen Platz für „Unvorhergesehene[s]“303 lasse. 

Eine Unterbrechung entspricht der Möglichkeit zu einer „aktiven Pause“304.

Den Begriff hat Domin von Ivor Armstrong Richards übernommen, der das 

dahinterstehende Konzept in den zwanziger Jahren vorgeschlagen hatte, um 

der massenmedialen Informationsflut, die die Identität der Subjekte gefähr-

de, etwas entgegenzusetzen.305 Bei Domin kommt dieser Pause im Ästheti-

schen jedoch nicht nur eine psychologische, sondern auch eine materialis-

tisch-politische Funktion innerhalb der Gesellschaft zu, wie ihre Verbindung 

zu Brecht zeigt. Die Autonomie des Werks von der Autorin bzw. dem Au-

tor, also des Ästhetischen vom Subjekt, die sich in der Formel l’art pour 

l’art konzentriert, erweist sich damit ideologiegeschichtlich „als Spiegelung 

eines objektiven Funktionsverlusts und als Widerstand gegen Tendenzen der 

Vermarktung“306.

Domin definiert zwar nicht explizit, inwiefern die Gesellschaft eine „ge-

steuerte“ ist, doch bezieht sie sich mit dieser in der Medientheorie der fünf-

ziger Jahre zentralen Begrifflichkeit auf die kapitalistische Funktionalisie-

rung und Nutzenorientierung sowie die daraus resultierende Fremdbestim-

mung. Domin verweist in den Fußnoten auf The Lonely Crowd (1950) von 

David Riesman: Dieser stellt dem innengesteuerten Charaktertyp der indus-

triellen Gesellschaft, der von verinnerlichten Werten geleitet wird, einen au-

ßengesteuerten Charaktertyp der nachindustriellen Gesellschaft gegenüber, 

dessen Einstellungen durch die äußeren Erwartungen geprägt werden.307

Hammers und Braun interpretieren Domins Ausdrücke als bewusst vage, 

„[...] um die Undurchsichtigkeit gesellschaftlicher Meinungs- und Urteils-

apparate zu illustrieren und um die dadurch erzeugte Unverbindlichkeit ei-

302   Hilde Domin: Wozu Lyrik heute. A.a.O., S. 26. Vgl. das folgende Zitat ebd. 

303   Bertolt Brecht: Über die Produktivität der Einzelnen. In: Ders.: Gesammelte 

Werke. Bd. 12. A.a.O., S. 417-585. S. 527. 

304   Hilde Domin: Wozu Lyrik heute. A.a.O., S. 14. 

305   Vgl. Ivor Armstrong Richards: Prinzipien der Literaturkritik. Frankfurt a.M. 

1985 (London 1924); Horst Meller: Hilde Domin. A.a.O., S. 41. 

306   Vgl. Michael Einfalt: Autonomie. In: Karlheinz Barck (Hg.): Ästhetische 

Grundbegriffe. Historisches Wörterbuch in sieben Bänden. Bd. 1. Stuttgart 

2000. S. 431-479. S. 432. 

307   David Riesman: Die einsame Masse. Eine Untersuchung der Wandlungen 

des amerikanischen Charakters. Darmstadt 1956. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


118|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

ner Ideologie bloßzustellen, die knappe Informationen, aber keine Sinnge-

halte liefert.“308

Somit resultiert aus der unspezifischen Genauigkeit, der Mehrdeutigkeit 

und der Autonomie von Worten neben einem auf die Textinterpretation und 

deren sozialer Relevanz bezogenem Freiheitsmoment ein generelles Frei-

heitsmoment von Lyrik. Die unspezifische Genauigkeit macht das Frei-

heitsmoment von Lyrik aus, da sie diese nicht festlegt: Lyrik muss die Ge-

sellschaft nicht verändern (wollen), kann es aber oder kann zumindest Mög-

lichkeiten aufzeigen, gerade dadurch, dass sie – im Unterschied zu anderen 

Worten – zweckfrei ist. Domins Freiheitsbegriff ist damit nicht absolut, 

sondern zielt auf einen Augenblick von Freiheit, einen Moment der Reflexi-

on, die notwendig sei zum Menschsein. 

In Anspielung auf einen Ausspruch Fausts309 definiert Domin: „Lyrik, 

als Kunst, ist jenes ‚verweile doch‘ und weiter nichts. Es handelt sich um 

einen Prozess der Verwandlung und Aufhebung von Zeit.“310 Unter „Ver-

wandlung und Aufhebung von Zeit“ während des Kunstgenusses versteht 

sie ein zeitlich begrenztes Heraustreten des Menschen aus den gesellschaft-

lichen Zwängen: Lyrik biete die Möglichkeit zum Innehalten, zu einer Pause 

im „Rollenmenschendasein“311. Auch wenn Domin den Begriff der „Ent-

fremdung“ nicht verwendet, so klingt er doch darin an. Ihr analytisches Pa-

radigma entspricht somit einem Menschen- und Gesellschaftsbild, das von 

einer dialektischen Beziehung zwischen der Gesellschaft und dem Indivi-

duum als schöpferischem Subjekt und Objekt der von ihm (mit-

)geschaffenen Verhältnisse ausgeht. Es ist die Konstruktion einer alternati-

ven Handlungsoption, die durch die Möglichkeit zum widerständigen Han-

deln schon ein Aufbrechen der Strukturen bedeutet – wobei allerdings be-

tont wird, dass es sich nur um eine Möglichkeit handelt. Das Bild ist also 

nicht ungebrochen positiv. 

In Domins Gedicht Wer es könnte (GG 264), das 1963 in Heidelberg 

entstand312, imaginiert der Sprecher eine spielerische Bewegung, das Hoch-

werfen der Welt, wie man einen Ball in die Höhe wirft: „Wer es könnte/die 

Welt/hochwerfen/daß der Wind/hindurchfährt.“ (I, 1-5) Der Satz entspricht 

formal durch den Punkt im letzten Vers einem Aussagesatz und ist entspre-

308   Michael Braun: Exil und Engagement. A.a.O., S. 122f. Vgl. Irmgard Ham-

mers: Hilde Domin. A.a.O., S. 38f. 

309   Johann Wolfgang Goethe: Faust I. In: Texte. Hg. v. Albrecht Schöne. Darm-

stadt 1999. S. 76: „Werd’ ich zum Augenblicke sagen:/Verweile doch! du 

bist so schön!/Dann magst du mich in Fesseln schlagen,/Dann will ich gern 

zugrunde gehn!“ 

310   Hilde Domin: Der Plan des Buchs. In: WL, S. 7-9. S. 8. 

311   GAF, S. 8. 

312   Vgl. VE, S. 237. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SAGBARKEIT DES UNSAGBAREN|119

chend als Wunsch einzuordnen, aber die Wortstellung und das Frageprono-

men an Subjektposition deuten auf eine Frage und auf Zweifel an dieser 

Möglichkeit hin. Das Gedankenspiel hebt die Welt aus den Angeln, damit 

ein frischer Wind sie durchblasen kann, sie lüftet von dem Gestank der Ge-

walt und des Unrechts.313 Allerdings könnte dieses Hindurchfahren des 

Windes auch Resultat des Wurfs selbst sein, des Flugs nach oben oder des 

Fallens, was dann die aktive Rolle desjenigen, der wirft, stärken würde. Wer

es könnte ließe sich auch als Reflexion des Dichtens lesen: Das Gedicht als 

die hochgeworfene Welt, die von den Lesenden aus verschiedenen Perspek-

tiven betrachtet werden kann. Das Verb „hindurchfahren“ deutet auf die In-

tensität des Windes, der in der Lage ist, auch Schweres, Belastendes wegzu-

tragen. Der Wind bildet in dieser Hinsicht ein Element der Metaphorik des 

Vergessens wie in der Interpretation von Linguistik und verweist entspre-

chend indirekt auf eine Last der Vergangenheit. 

Das Gedicht Wer es könnte bleibt sprachlich vage und lässt sich hin-

sichtlich der Funktion, die der Sprecher damit verfolgte, nicht festlegen. 

Entsprechend sind die Verse reimlos, frei von solchem Formzwang. Zwar 

ist das Bild inhaltlich und formal stimmig, doch steht es auf provokante 

Weise in der Luft, in der Schwebe gehalten wie die Weltkugel: im Zenith 

der Wurflinie, zwischen Steigen und Fallen, für einen kurzen Augenblick 

schwerelos, für den Moment einer Atempause. 

Domin hat die Bedeutung der Atempause 1968 in ihrer Essaysammlung 

ausgeführt: In Wozu Lyrik heute stellt sie Lyrik als „Gegenkraft gegen Au-

ßensteuerung“314 vor. Damit setzt Domin die Freiheit des Menschen als 

Weg und Ziel. „Die Frage nach der Freiheit, die identisch ist mit der Frage 

nach der Möglichkeit von Lyrik und Kunst überhaupt, ist die Achse dieses 

Buchs.“315 In der „Pause“ liegt nach Domin die Freiheit, die eine Freiheit 

„von“ und „zu“ etwas sei, denn durch sie stünden wiederum verschiedene 

Möglichkeiten offen. „Das ist die dialektische Umkehr, bei der der Rückzug 

zur Voraussetzung für den Vorstoß wird: die Abkehr vom Tun, Vorausset-

zung für Tun.“316 Nicht das Thema eines Gedichts sei entscheidend, sondern 

der Rückzug aus der Zweckbezogenheit. Dieser wiederum ermögliche erst 

eine neue Sicht auf die Wirklichkeit und damit zugleich neue Handlungs-

möglichkeiten. Wie Adorno geht es also auch Domin nicht um den Inhalt 

von Lyrik, sondern um deren Wesen, das in der Form begründet liege. „So-

bald aber nach Lyrik als Übung im Gebrauch von Freiheit gefragt wird, ist 

313   Vgl. Georg Büchner: Dantons Tod. In: Werke und Briefe. Hg. v. Karl Pörn-

bacher/Gerhard Schaub/Hans-Joachim Simm. 5. Aufl., München 1995. S. 

117.

314   Hilde Domin: Der Plan des Buchs. A.a.O., S. 9. 

315   Hilde Domin: Der Plan des Buchs. A.a.O., S. 9. 

316   Hilde Domin: Wozu Lyrik heute. A.a.O., S. 24. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


120|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

die Frage schon ganz nahe an der anderen, der nach der Umgestaltung von 

Wirklichkeit. Denn, im Gegensatz zu Kunst, ist die Veränderung der Gesell-

schaft keinesfalls Zweck in sich, sie dient der möglichen Freiheit des Men-

schen, seinem Menschsein.“317

Damit beruft Domin sich erneut auf Schiller, demzufolge „es die 

Schönheit ist, durch welche man zu der Freiheit wandert“318. Durch Kunst 

lasse sich ein Empfindungsvermögen ausbilden, das für eine humane Ge-

sellschaft notwendig sei. Indem Domin „Freiheit“ und „Menschsein“, ver-

standen als nicht-funktionalisiertes Dasein, gleichsetzt, ohne sich auf mora-

lische Prinzipien zu beziehen, hebt sie die intellektuelle Freiheit hervor und 

bewertet sie als oberstes Ziel uneingeschränkt positiv. In ihren Sätzen klingt 

an, dass diese Freiheit jedoch noch nicht verwirklicht ist. Domin geht nicht 

davon aus, dass gesellschaftlicher Wandel per se zur Realisierung von Frei-

heit beiträgt. 

Lyrik, ihre Produktion wie ihre Rezeption, stelle deshalb eine „Übung 

im Gebrauch von Freiheit“ dar, weil sie als Kunst frei von Zweckgebunden-

heit sei. Damit stellt sie nach Domin automatisch die auf dem Nutzenprinzip 

basierende gesellschaftliche Wirklichkeit in Frage. Domin erweitert ihre Re-

flexionen ausdrücklich auf den gesamten Bereich der Kunst, obwohl sie in 

ihrem Titel 1968 nur Lyrik anspricht. Der Grund dafür, dass sie sich so sehr 

und gerade für Lyrik einsetzt, liegt zum einen darin, dass sie selbst Lyrik 

schreibt. Zum anderen wurde gerade die Lyrik zu dieser Zeit so vehement 

angegriffen. Darüber hinaus gilt Lyrik als die subjektivste der Gattungen, in 

der die spezifischen Eigenschaften von Literatur komprimiert enthalten sei-

en. Und schließlich verweist sie dadurch auf Adornos berühmten Satz, in 

dem er die Lyrik als Repräsentantin der Barbarei anprangert, um die Barba-

rei der Gesellschaft zu entlarven. 

Domin betrachtet die „Weigerung zu ‚funktionieren‘“319, „‚Vorauskon-

formist‘ zu sein“320, als „Widerständlertum gegen die Automatisierung und 

Verdinglichung des Menschen“321 und als die Übernahme einer gesell-

schaftlichen Funktion, nämlich die eines „Treuhänder[s] noch möglicher 

Unabhängigkeit“. Damit überträgt Domin dem Lyriker große Verantwor-

tung. Domin sieht in der Selbstreflexion, zu der Lyrik Anlass geben könne, 

den einzigen Schutz vor ideologischem Missbrauch. 

Auch Adorno misst der Selbstreflexion einen hohen Stellenwert bei: 

„Erziehung wäre sinnvoll überhaupt nur als eine zu kritischer Selbstreflexi-

317   Hilde Domin: Wozu Lyrik heute. A.a.O., S. 12.  

318   Friedrich Schiller: Über die ästhetische Erziehung A.a.O., S. 573. 

319   Hilde Domin: Literarische Meinungsbildung. A.a.O., S. 76. 

320   Hilde Domin: Wozu Lyrik heute. A.a.O., S. 18. 

321   Hilde Domin: Literarische Meinungsbildung. A.a.O., S. 77. Vgl. das folgen-

de Zitat ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SAGBARKEIT DES UNSAGBAREN|121

on.“322 Erziehung nach Auschwitz müsse zwei Bereiche erfassen, zum einen 

die Kindheit, zum anderen „[...] allgemeine Aufklärung, die ein geistiges, 

kulturelles und gesellschaftliches Klima schafft, das eine Wiederholung 

nicht zulässt, ein Klima also, in dem die Motive, die zu dem Grauen geführt 

haben, einigermaßen bewusst werden.“323 Adorno fordert anstelle von hoh-

lem Idealismus ein Bewusstsein der andauernden Gefahr, um gegenzusteu-

ern, denn „[...] Barbarei besteht fort, solange die Bedingungen, die jenen 

Rückfall zeitigten, wesentlich fortdauern.“324

Es geht also nicht darum, die Entwicklung der Zivilisation aufzuhalten 

oder umzudrehen, sondern sie ebenso wie das eigene Selbst zu hinterfragen. 

Adorno sieht die Erklärung für Auschwitz nicht in einem autoritätshörigen 

deutschen Wesen, sondern vielmehr im Autoritätsverlust mit dem Ende des 

Kaiserreichs und der neuen Freiheit, mit die Deutschen mehrheitlich nicht 

umgehen konnten. „Die einzig wahrhafte Kraft gegen das Prinzip von 

Auschwitz wäre Autonomie, [...] die Kraft zur Reflexion, zur Selbstbestim-

mung, zum Nicht-Mitmachen.“325

Domin beschränkt ihren aufklärerischen Anspruch ebenfalls: „Skepti-

scher als Brecht (Lyrik soll die Wirklichkeit verändern), zuversichtlicher als 

Benn (Lyrik, Kunst, ist folgenlos), frage ich: Handelt es sich zumindest um 

ein Höherlegen der Schwelle der Manipulierbarkeit?“326 Domin vereinfacht 

hier die Positionen von Benn und Brecht sehr stark. Auf Benn bezieht Do-

min sich mit ihrer Forderung nach Authentizität, doch führt sie dazu ausge-

rechnet ein Benn-Zitat an, das „das Pathos“327 der Autorin bzw. des Autors 

hervorhebt. Wenn sie auch mit Benn das Misstrauen gegenüber Ideologien 

teilt, so zieht Domin doch andere Folgerungen als Benn aus der zeitge-

schichtlichen Erfahrung des Nationalsozialismus, die freilich bei Domin – 

Verfolgung und Rettung ins Exil – erheblich von der Benns – zeitweilige 

Kooperation mit dem Nationalsozialismus – abweicht.328 Ihr verbietet sich 

der Rückzug auf eine transzendentale Ebene, der den Nihilismus der Werte 

letztendlich stärken würde, da er einer Flucht aus einer gesellschaftlichen 

Wirklichkeit und vor Verantwortung gleichkommt. 

Bei einer Umfrage unter Autorinnen und Autoren, die die Zeitschrift 

Text und Kritik 1994 durchführte, antwortete Domin auf die Frage nach ei-

nem Lieblingssatz oder -vers aus der deutschen Literatur der vergangenen 

322   Theodor W. Adorno: Erziehung nach Auschwitz. A.a.O., S. 676. 

323   Theodor W. Adorno: Erziehung nach Auschwitz. A.a.O., S. 677. 

324   Theodor W. Adorno: Erziehung nach Auschwitz. A.a.O., S. 674. 

325   Theodor W. Adorno: Erziehung nach Auschwitz. A.a.O., S. 679. 

326   Hilde Domin: Wozu Lyrik heute. A.a.O., S. 24. 

327   Hilde Domin: Wozu Lyrik heute. A.a.O., S. 17. Fußnote 13. 

328   Vgl. Hiltrud Gnüg: Entstehung und Krise lyrischer Subjektivität. Vom klas-

sischen lyrischen Ich zur modernen Erfahrungswirklichkeit. Stuttgart 1983. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


122|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

fünfzig Jahre mit einem Zitat Günter Eichs: „Alles, was geschieht/geht mich 

an.“329 Ihr moralisches Engagement ist von der Wissenschaft und Publizistik 

wiederholt gewürdigt worden.330 Domin sucht keinen „objektiven Wert“ au-

ßerhalb der gesellschaftlichen Wirklichkeit, sondern sie tritt bei allem Miss-

trauen gegenüber Ideologien für Werte wie Menschlichkeit ein. Domins 

Freiheitsbegriff ist ideologisch ungebunden. Veränderung ist für sie kein 

Zweck an sich, sondern „[...] nur berechtigt als Frage nach der möglichen 

Freiheit des Menschen, seinem Menschsein.“331 Sie fordert von jedem Ein-

zelnen, dass er seinen Teil dazu beiträgt, die Welt menschlicher zu machen. 

„Nur dann wird das erlittene Leid dieses Jahrhunderts im Namen aller Toten 

fruchtbar für die Menschen sein.“332 Damit spricht sie Auschwitz keinen 

Sinn zu, sondern versucht ein Weiterleben zu ermöglichen, „frei von Men-

schenverachtung“. Weil sie dabei das Gedenken an die Toten und das Leid 

betont, bleibt ihre Ausrichtung auf die Zukunft geprägt von der Vergangen-

heit. Das rechtfertigt die ansonsten ungleich erscheinenden Anforderungen 

an Opfer und Täter des Nationalsozialismus. 

Die Übereinstimmung von Domins Forderungen an Lyrik, die mit den 

Stichworten Musterhaftigkeit, Authentizität und Einmaligkeit bereits be-

nannt wurden, mit Überlegungen Adornos lassen sich auch an diesem Punkt 

zeigen. In seiner 1957 erschienenen Rede über Lyrik und Gesellschaft, auf 

die der Untertitel Lyrik und Gesellschaft von Domins ihres Essays unbe-

wusst oder bewusst verweist, nennt Adorno das traditionelle Ideal von Lyrik 

als einer „Sphäre des Ausdrucks, die ihr Wesen geradezu daran hat, die 

Macht der Vergesellschaftung sei’s nicht anzuerkennen, sei’s [...] durchs Pa-

thos der Distanz zu überwinden“333. Er deckt mit der Beziehung von Lyrik 

zur Gesellschaft eine wesentliche Qualität von Gedichten auf: Die ästheti-

sche Form ermögliche es Gedichten, die individuelle Erfahrungen enthalten, 

gesellschaftlich Allgemeines aufzuzeigen, ohne dass dies allerdings garan-

329   Auskünfte. Eine Umfrage unter Autoren. In: Text und Kritik. Sonderband 

IX: Ansichten und Auskünfte zur deutschen Literatur nach 1945. Hg. v. 

Heinz-Ludwig Arnold. München 1995. S. 7-100. S. 17. 

330   Vgl. insbes. die Essays in VE sowie die Dissertation von Michael Braun: E-

xil und Engagement. A.a.O. 

331   Hilde Domin: Das politische Gedicht und die Öffentlichkeit. In: 

Dies./Clemens Greve (Hg.): Nachkrieg und Unfrieden. A.a.O., S. 219-260. 

S. 253. Vgl. Hilde Domin: Autor und Leser als Zeitgenossen (1984). In: GE, 

S. 297-303. S. 303. 

332   Hilde Domin: Vorwort. In: GE, S. 11-12. S. 12. 

333   Theodor W. Adorno: Rede über Lyrik und Gesellschaft. In: Ders.: Noten zur 

Literatur. A.a.O., S. 49-68. S. 49. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SAGBARKEIT DES UNSAGBAREN|123

tiert sei.334 Möglicherweise fand Domin in dieser Gegenüberstellung von 

Allgemeinem und Partikularem ein Vorbild für ihren „Erfahrungskern“. 

Das Subjekt erscheint gesellschaftlich bedingt. Dies spiegelt sich bei 

Domin in dem Begriff der „Atempause“. Die Nähe von Domins Werk zu 

Adornos Sprach- bzw. Kunsttheorie scheint immer wieder auf: In der Ästhe-

tischen Theorie spricht Adorno vom „Doppelcharakter der Kunst: fait social 

und Autonomie“335. Adorno sieht das gesellschaftliche Moment von Kunst 

nicht in einem individuellen Künstler- bzw. Autor-Subjekt begründet, das 

ein Ziel anstrebt, sondern in doppelter Weise strukturell angelegt. Zum ei-

nen durch die Kommunikativität, die sich in der Literatur in ihrer sprachli-

chen Verfasstheit äußert: „Dichtungen sind durch ihre unmittelbare Teilhabe 

an der kollektiven Sprache, von der keiner ganz loskommt, auf ein Wir be-

zogen [...].“336 Zum anderen durch die gesellschaftlichen Bedingungen, in 

denen die Kunst erarbeitet wurde: „Die Arbeit am Kunstwerk ist gesell-

schaftlich durchs Individuum hindurch, ohne dass es dabei der Gesellschaft 

sich bewusst sein müsste [...].“337

Die Nähe zu Domins Konzept der „Zweckfreiheit“ und dem Augenblick

von Freiheit ist in Adornos Essay Ist die Kunst heiter? unübersehbar: „Das 

Ohne Zweck der Kunst ist ihr Entronnensein aus den Zwängen von Selbst-

erhaltung. Sie verkörpert etwas wie Freiheit inmitten der Unfreiheit.“338

Umso mehr überrascht es, dass Domins Essays wie auch ihre Lyrik in die-

sem kunsttheoretischen Kontext nicht häufiger verhandelt werden. Adorno 

beharrt auf der Gesellschaftlichkeit des Individuums, betrachtet das Ver-

hältnis im Unterschied zu Domin jedoch als Negation, nicht als Akt der Be-

freiung: „Im lyrischen Gedicht negiert, durch Identifikation mit der Sprache, 

das Subjekt ebenso seinen bloßen monadologischen Widerspruch zur Ge-

sellschaft, wie sein bloßes Funktionieren innerhalb der vergesellschafteten 

Gesellschaft.“339 Adornos Begründung des Doppelcharakters der Kunst ent-

spricht insofern der poetologischen Auffassung, die sich in Domins Werk 

manifestiert, da beide davon ausgehen, dass Kunst autonom ist, gleichzeitig 

aber auch in der radikalen Absage an die Gesellschaft auf der gesellschaftli-

chen Vereinbarung darüber beruhe. Adorno und Domin stimmen also über-

ein, dass Kunst einen spezifischen Wahrheitsgehalt aufweist, der ohne sie 

ausgespart bliebe.340

334   Vgl. Theodor W. Adorno: Rede über Lyrik und Gesellschaft. A.a.O., S. 50. 

335   Theodor W. Adorno: Ästhetische Theorie. A.a.O., S. 335. 

336   Theodor W. Adorno: Ästhetische Theorie. A.a.O., S. 251. 

337   Theodor W. Adorno: Ästhetische Theorie. A.a.O., S. 250. 

338   Theodor W. Adorno: Ist die Kunst heiter? A.a.O., S. 600. 

339   Theodor W. Adorno: Rede über Lyrik und Gesellschaft. A.a.O., S. 57. 

340   Vgl. Theodor W. Adorno: Ästhetische Theorie. A.a.O., S. 335. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


124|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

Domin strebt nach Wahrhaftigkeit und Orientierung, wie ihre Gedichte 

zeigen und wie sie es explizit in ihren Essays formuliert: „Durch Benennen 

macht Lyrik die Wirklichkeit, das Heute, sichtbar.“341 Dabei geht es nicht 

allein um eine bestimmte politische Situation, sondern „die Wirklichkeit“ 

im Allgemeinen, die dadurch kommunizierbar wird. Deshalb hänge von der 

Wortwahl soviel ab, betont Domin immer wieder. 

Für Adorno wie für Domin kommt der Kunst ein beinahe metaphysi-

sches Moment zu: Kunst hat die Kraft, die Macht des gesellschaftlichen 

Systems wenigstens zeitweise zu suspendieren. Individuelle Erfahrungen 

gewinnen in der Kunst Anteil am Allgemeinen und brechen mit ihm. Kon-

stitutiv für Lyrik sei „das Moment des Bruches“342 in ihr: „Das Ich, das in 

Lyrik laut wird, ist eines, das sich als dem Kollektiv, der Objektivität entge-

gengesetztes bestimmt und ausdrückt; mit der Natur, auf die sein Ausdruck 

sich bezieht, ist es nicht unvermittelt eins.“ Gerade gelungene Lyrik spreche 

diesen Bruch aber nicht explizit aus, sondern kristallisiere ihn in sich. Das 

Medium der Sprache, etwas Objektives, ermögliche diese Lösung des Sub-

jekts aus der gesellschaftlichen Befangenheit. Subjekt und Objekt müssten 

dabei aber nicht als Pole, sondern aus dem Prozess heraus bestimmt werden, 

in dem sie sich zueinander verhalten. 

Adorno fordert vom Kunstwerk, autonom und authentisch zu sein, also 

jede Ideologisierung und Instrumentalisierung abzuweisen. Er stimmt damit 

mit Domin überein, die in ihrer lyrischen Praxis entsprechend eine ambiva-

lente und paradoxe Position bezieht: Ihre Gedichte Ars longa und Wer es 

könnte zeugen sowohl von Sprachvertrauen als auch von kritischer Distanz 

gegenüber der Sprache. Zu dieser Distanz trägt das Bewusstsein der Be-

schränkung auf eine eigene Sphäre bei: Das Bild des Atems, der Luft ver-

weist im Diskurs um Lyrik nach Auschwitz über die visuellen, akustischen 

und haptischen Aspekte eindringlich auf die abstrakten geistigen Aspekte 

von Kunsterfahrung, während Wer es könnte Kunst und ihre Erfahrung als 

Grundlage des Handelns bzw. als Handeln selbst zur Disposition stellt. 

Lyrik als Atempause stellt hinsichtlich der gesellschaftlichen Relevanz 

in Ars longa ein reflexives Konzept dar, während in Wer es könnte Innehal-

ten und Handeln durch die Vorstellung zusammenfallen. In der 1964 in 

Heidelberg geschriebenen zweiten Fassung von Nicht müde werden wird die 

Atempause, die damit einen handlungsbestimmenden Faktor bildet, mit der 

Figur des Paradoxons verbunden.343

341   Hilde Domin: Wozu Lyrik heute. A.a.O., S. 28. 

342   Theodor W. Adorno: Rede über Lyrik und Gesellschaft. A.a.O., S. 53. Vgl. 

das folgende Zitat ebd. 

343   Die erste Fassung entstand 1958 in Frankfurt. Vgl. VE, S. 238. Domin fügte 

die Verse später erneut in ihr Gedicht Wahl ein, vgl. Hilde Domin: Der 

Baum blüht trotzdem. A.a.O., S. 12f. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SAGBARKEIT DES UNSAGBAREN|125

Nicht müde werden 

Nicht müde werden 

sondern dem Wunder 

leise

wie einem Vogel 

die Hand hinhalten. 

Das Gedicht besteht aus fünf Versen, die nicht nur eine Strophe, sondern 

auch einen Satz bilden. Die Kürze und Knappheit trägt zur Eindringlichkeit 

der Verse bei. Das einzige Satzzeichen bildet der Punkt am Ende des Ge-

dichts, obwohl regelgerecht mindestens noch ein Komma zu erwarten wäre. 

Dass das Komma fehlt, stärkt den fließenden Rhythmus des Gedichts, der 

auf das Andauern der erst im letzten Vers genannten Tätigkeit verweist, zu-

sätzlich optisch. Der Punkt signalisiert das Ende des Ausspruchs, lässt aber 

offen, ob die Handlung andauert oder das Wunder eintritt – oder nicht. 

Der Satz enthält die Beschreibung einer möglichen Handlung oder eine 

Ermunterung, von der jedoch offen bleibt, an wen sie sich richtet. Der erste 

Vers wiederholt den Titel und verleiht dem Inhalt dadurch Nachdruck. Er ist 

paradox, denn „müde werden“ (I, 1) ist keine intentionale Handlung, son-

dern ein durch die Körperlichkeit des Menschen bedingter Zustand. Versteht 

man den Satz als Anweisung „Nicht müde werden“ (I, 1), wird die Forde-

rung nach einer Anstrengung hervorgehoben. Umso mehr, als dass die Wie-

derholung des Titels dem Vers den Charakter einer hypnotischen Beschwö-

rungsformel verleiht, während die Negation doch darauf angelegt ist, einem 

geistesabwesenden Zustand vorzubeugen. 

Die Interpretation des Titels und des ersten Verses als eine Beschrei-

bung, die zur Nachahmung auffordert, wird dadurch gestützt, dass es sich 

dabei um ein Zitat aus dem Buch des Propheten Jesaja handelt. Der Text 

enthält eine Verheißung für die gläubigen Juden und Christen: „Männer 

werden müde und matt [...], aber die auf den Herrn harren, kriegen neue 

Kraft [...], daß sie [...] nicht müde werden.“344 Domins Verse enthalten kei-

nen Beleg für den Zitatstatus, schließen den Bezug darauf aber auch nicht 

aus. Sie lassen sich infolgedessen einerseits als Bezug auf die religiöse 

Macht lesen, die Wunder vollbringen kann. Andererseits steht im Text an 

deren Stelle eine Leerstelle, die darauf hindeuten könnte, dass das Wunder 

unabhängig von einer göttlichen Instanz erstrebt werden kann oder soll. 

Trotz des möglichen biblischen Bezugs, der sich auch im Motiv des Vogels 

als Symbol von Christus und Franz von Assisi, der der Legende zufolge mit 

den Vögeln sprechen konnte, findet, lassen sich die Verse deshalb nicht auf 

344   Jesaja 40, 30-31. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


126|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

eine affirmativ-religiöse Lesart festlegen, sondern verweisen auch auf die 

Möglichkeit, dass sogar diese Sicherheit zu erschüttern ist (vgl. Kapitel 3.2). 

Die am Gedichtanfang beschriebene hypothetische Handlung ist in Bil-

der gekleidet: Das ersehnte „Wunder“ (I, 2) wird mit einem „Vogel“ (I, 4) 

verglichen, der von einer ausgestreckten Hand angelockt werden soll. Das 

Motiv des Vogels tritt ebenso wie das der Hand häufig in Domins Dichtung 

auf, und bezieht sich auf Konzepte von Freiheit, Heimatlosigkeit oder Han-

deln (vgl. Kapitel 3). Die Hand muss „leise“ (I, 3) hingehalten werden, um 

der Anweisung nachkommen zu können. Auch diese Aufforderung irritiert, 

denn das Hinhalten einer Hand erzeugt kein Geräusch in der Luft. Sinnvol-

ler wäre die Anweisung, die Hand langsam auszustrecken, um den Vogel 

nicht zu verschrecken. Das Wort „leise“ impliziert jedoch diese notwendige 

Zartheit, Rücksichtnahme, Vorsicht und weist dadurch sogar noch stärker 

auf die Empfindlichkeit, die Gefährdung und Zerstörbarkeit der Handlung 

und damit auch des gewünschten Erfolgs hin. Darüber hinaus nimmt es Be-

zug auf die Bedingtheit und Fragilität der Sprache, wobei gleichzeitig das 

lyrische Bild als Beweis ihres Potentials angeführt wird. Damit erscheint 

nicht nur der Vogel, sondern auch die Hand als Bild für die Sprache. Der 

Vogel ist ein zartes, scheues Tier, das sich überwiegend in einem den Men-

schen unerreichbaren Medium bewegt. Er verkörpert den uralten Traum 

vom Fliegen und die Sehnsucht nach Freiheit. Das „Wunder“ muss Vertrau-

en, Zutrauen gewinnen, um sich zu nähern – von seinem Eintreten sprechen 

die Verse nicht. Für gewöhnlich lässt sich kein wilder Vogel von einer hin-

gehaltenen Hand anlocken. Der Bruch des Bildes in dem beschriebenen 

Verhalten zum Wunder deutet auf das Scheitern der Geste hin. 

In ihrem Essay Ratschlag für Abiturienten von 1982 dagegen fehlen 

diese Zweifel: „Das Wunder, das konkrete, kleine Wunder, wartet immer 

um die nächste Ecke für den, der es wahrnehmen mag.“345 Der Optimismus 

Domins erscheint in den späteren Essays ungebrochen und weicht damit 

deutlich von der Zurückhaltung ihrer Gedichte ab. Dies lässt sich auf die 

spezifischen Funtionen der unterschiedlichen Gattungen zurückführen. In 

ihrer Römerberg-Rede von 1978, die noch stärker eine persönlichen Mei-

nung artikuliert als die Essays, zitierte Domin ihr Gedicht Nicht müde wer-

den sogar und fügt einen Absatz an, in dem sie „Wunder“ für den Kontext 

ihrer Rede konkretisiert – und zwar ausdrücklich für diesen Zusammenhang, 

ohne dass dies für das Gedicht in anderen Kontexten gelten müsse: Das 

Wunder „[...] besteht für mich darin, nicht im Stich zu lassen. Sich nicht und 

andere nicht. Und nicht im Stich gelassen zu werden. Das ist die Mindest-

Utopie, ohne die es sich nicht lohnt, Mensch zu sein.“346 Damit liest Domin 

345   Hilde Domin: Ratschlag für Abiturienten. In: GE, S. 254-255. S. 255. 

346   Hilde Domin: Humanität. A.a.O., S. 406. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SAGBARKEIT DES UNSAGBAREN|127

ihre eigenen Verse als eindeutigen Handlungsaufruf. Das ändert doch nichts 

an der weiter bestehenden Mehrdeutigkeit, die sie in ihrer Poetologie kons-

tatiert. Die Rede und der Essayband enden mit diesem Urteil, das dadurch 

weiteren Nachdruck erhält. 

Die Verse können zum einen als konkrete Aufforderung zum „Hand 

hinhalten“ (I, 5) gelesen werden, um dem Nächsten Hilfe anzubieten. Zum 

anderen ist die Deutung möglich, dass sie Versöhnungsbereitschaft anzei-

gen. Die deutliche Markierung als „Wunder“ und dessen Uneingelöstheit im 

Text weisen zwar auf das Scheitern hin, lassen darin aber die Hoffnung auf 

die erwartete Geste erkennen. In ähnlich vorsichtiger Weise fasst Celan das 

Gedicht als „Händedruck“347 auf, um sich auf die mögliche Begegnung 

durch den Text und unter Vorbehalt sogar auf die Versöhnung zwischen den 

Opfern des nationalsozialistischen Regimes und seinen Mittätern zu bezie-

hen. Außerdem bezeichnen die Verse die Art des Verhaltens, die dem not-

wendigen Wunder gemäß ist, um es eintreten zu lassen. Die ersten und die 

letzten beiden Verse des Gedichts bestehen jeweils aus drei Wörtern, der 

mittlere Vers mit „leise“ (I, 3) nur aus einem Wort. Es bildet die Achse, an 

dem sich die negative und die positive Handlungsanweisung im ersten und 

letzten Vers sowie das Objekt und seinem Vergleichsobjekt im zweiten und 

vierten Vers spiegeln. Von dem „leisen“ Handeln hängt der Erfolg des 

„Wunders“ ab. Dieses kann darin bestehen, dass der Vogel auf der Hand 

landet und dadurch sein Vertrauen beweist, dass er sich ausliefert. Doch im 

übertragenen Sinne bleibt der Inhalt des Wunders offen.348

Eine poetologische Lesart des Wunders als Gedicht drängt sich nach 

den bisherigen Ergebnissen ebenso auf wie eine biografische Lesart, die in 

dem Wunder eine von Zweifeln begleitete Rückkehr nach und Versöhnung 

mit Deutschland sieht, denn Domin schrieb das Gedicht vor ihrer endgülti-

gen Rückkehr nach Deutschland. Die Verse fordern ein Handeln, als handel-

te man nicht, und lassen aus dieser Anweisung eine paradoxe Situation ent-

stehen. Einer poetologischen Lesart zufolge überträgt sich das Paradox da-

durch auf das Gedicht selbst, das handelt und nicht handelt, indem es zu die-

sem paradoxen Verhalten auffordert. So werden Zweifel an den Möglichkei-

347   Paul Celan: Brief an Hans Bender. In: Ders.: Gesammelte Werke. Bd. 3. 

A.a.O., S. 177-178. 

348   Darüber hinaus lässt sich ein Bezug zur islamischen Mystik herstellen, aller-

dings ohne dass ein solcher Bezug von Domins Werk nahegelegt wird. Vgl. 

Stephen LaBerge: Hellwach im Traum. Höchste Bewußtheit in tiefem 

Schlaf. Paderborn 1987. S. 137: „Landet ein Vogel in deiner ausgestreckten 

Hand, dann wirst du verstehen.“ Auch in diesem Sufi-Wort wird der Gegens-

tand des Verstehens nicht festgelegt und kann auf alles Unverständliche be-

zogen werden. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


128|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

ten des Sprechens erkennbar, die aber den Versuch des Sprechens nicht ver-

hindern.

In einer 1990 gehaltenen Vorlesung nannte Domin das Paradox eines ih-

rer „Hauptstilmittel“349 und eine „Lebenslage“ – des Exilanten und des 

Schreibenden. Domin definiert: „Denn was sonst ist das Paradox, als der 

Widerspruch gegen den ‚Anschein‘, die ‚doxa‘, wie das griechische Lexikon 

sagt, also die allgemeine Meinung, der eine unerwartete Gegenansicht ent-

gegengehalten wird.“350 Die „Gegenansicht“ konstituiere aber keinen neuen 

Bezugspunkt, der Halt biete: „Der Ton liegt auf dem Unerwarteten, das die 

allgemeine Ansicht entkräftet, sie ad absurdum führt, ohne eine absolute 

Gültigkeit beanspruchende Alternative zu bieten. Wer zum Paradox greift 

oder wem es sich sozusagen als Ausweg offeriert, der steht jenseits aller I-

deologien, in einem der Tröstung dieser Allheilmittel baren Raum.“ 

Das Paradox des Gedichts Nicht müde werden korrespondiert mit dem 

poetologischen Konzept, das Domin in ihren essayistischen Schriften for-

muliert hat, denn das Gedicht thematisiert selbst sein Changieren zwischen 

Autonomieästhetik und engagierter Literatur, ohne dass Domin diese Beg-

riffe in einem ihrer Texte verwendet. Die einzige Ausnahme bildet ein Satz 

in ihrem 1968 veröffentlichten Essay ‚Lyriker‘ und ‚Text‘, in dem sie nur 

wenigen Dichtern zuspricht, „‚engagiert‘ im alten Sinne“351 zu sein und sich 

von jedem „Rückzug in eine feste Ideologie“ distanziert, da er „nur eine 

neue Art Elfenbeinturm“ wäre. Engagierte Literatur ist demzufolge im „wei-

teren Sinne: auf unmittelbare gesellschaftspolitische Wirkung“352, im enge-

ren Sinne dagegen „auf individuelle Befreiung“ ausgerichtet. Dies deutete 

sich bereits durch die Definition von Lyrik als Augenblick von Freiheit und 

Atempause an. In ihrem Essay Wozu Lyrik heute schreibt Domin, der Beg-

riff des „politischen Gedichts“353 sei „fragwürdig“, ebenso wie der von Kro-

low als Ersatz vorgeschlagene Begriff des „öffentlichen Gedichts“, da die 

Wirksamkeit eines Gedichts nicht zu steuern sei. 

349   Hilde Domin: Das Paradox als Stilmittel (1990). In: GE, S. 219-232. S. 219. 

Vgl. das folgende Zitat ebd. 

350   Hilde Domin: Das Paradox als Stilmittel. A.a.O., S. 222. Vgl. das folgende 

Zitat ebd. 

351   Hilde Domin: ‚Lyriker‘ und ‚Text‘. In: WL, S. 156-159. S. 156. Vgl. das fol-

gende Zitat ebd. 

352   Karl-Heinz Hucke/Olaf Kutzmutz: Engagierte Literatur. In: Reallexikon der 

deutschen Literaturwissenschaft. Hg. v. Klaus Weimar u. Harald Fricke. 3., 

neubearb. Aufl. Berlin 1997. S. 446f. S. 446. 

353   Vgl. Hilde Domin: Wozu Lyrik heute. A.a.O., S. 30. Die beiden folgenden 

Zitate ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SAGBARKEIT DES UNSAGBAREN|129

2.3.2 Lyrik als Handlungsraum:  
Ich will dich, Drei Arten Gedichte aufzuschreiben

Gegenüber den Gedichten, die im Zusammenhang mit Domins Konzept der 

Atempause verhandelt wurden, weist Nicht müde werden durch seine Para-

doxität ein graduelles Mehr an Widerständigkeit und ein expliziteres Enga-

gement auf. In Domins Werk finden sich aber darüber hinaus Gedichte, die 

den Widerstand noch stärker artikulieren, etwa indem sie direkte Sprachkri-

tik üben und für Freiheit eintreten oder eine pazifistische und medienkriti-

sche Haltung vertreten. Neben der allgemeinen abstrakten Kritik formuliert 

Domins Werk auch die konkrete Auseinandersetzung mit politischen The-

men, und zwar immer aus der Position ihrer spezifischen Poetologie heraus. 

Wie in ihrem Essayband Wozu Lyrik heute zitiert Domin auch in ihrem 

1967 in Heidelberg geschriebenen und erstmals 1968 erschienen Gedicht 

Ich will dich (GG 331f) den chinesischen Weisen Konfuzius (551 - 479 v. 

Chr.), um ihr Anliegen zu unterstreichen.354 Die Verse kritisieren den zur 

Phrase verkommenen Freiheitsbegriff und geben ihm seinen Inhalt zurück, 

indem sie seine Abgegriffenheit kritisieren und seine daraus resultierende 

Anstößigkeit ausdrücken. 

Die Formulierung „ich will“ mahnt nicht nur an den Ernst eines Ehe-

bündnisses, sondern entspricht auch der einleitenden Phrase Gottes, mit der 

dieser den Menschen Versprechen oder Verheißungen macht. Der Titel Ich

will dich macht damit die Dringlichkeit des Verlangens nach einem Gegen-

über deutlich, auch wenn noch unklar ist, wer angeredet wird. Dies klärt 

sich in den beiden ersten Versen: Die „Freiheit“ (I, 1), ein als konkret wahr-

genommenes Abstraktum, wird angeredet. Dieses eine Wort bildet den ge-

samten ersten Vers und wird so stark betont. Der zweite Vers wiederholt 

den Titel, aus dem Vollverb „wollen“ wird ein Hilfsverb: „ich will 

dich/aufrauen mit Schmirgelpapier/du geleckte“ (I, 3-5). In der ersten Stro-

phe sagt das sprechende Ich, wie es den Begriff der „Freiheit“ durch das 

vorliegende Gedicht verändern will: Die Vokabel ist abgenutzt, glatt gewor-

den vom ständigen Herausputzen, doch die Verse auf diesem Blatt Papier 

sollen ihr ihre Unebenheiten zurückgeben und sie weniger eingängig ma-

chen. Die Unfreiheit auf vielen Gebieten, die oft übersehen wird, soll wieder 

auffallen. Nicht die Freiheit selbst ist das Anstößige, sondern ihre Beschnei-

dung, ihr Fehlen, die vielen Arten von Unfreiheit, die durch gesellschaftli-

che und persönliche Zwänge bedingt sind. 

Die zweite Strophe schließt durch das Enjambement eng an die erste an, 

eindringlich wird mit dem ersten Vers „die ich meine“ (II, 1) ein neuer bzw. 

wahrer Freiheitsbegriff eingefordert. Zugleich ist der Vers ein Zitat aus ei-

354  Vgl. VE, S. 239. Vgl. GAF, S. 94. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


130|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

nem Gedicht des romantischen Dichters Max von Schenkendorf (1783-

1817).355 Durch den Bezug auf diese populären Verse wird die Aussage ver-

stärkt, denn sie demonstrieren die Abgegriffenheit und Leere des Freiheits-

begriffs unmittelbar. Der zweite Vers greift nun wie ein Echo das letzte 

Wort des vorhergehenden Verses auf, jedoch in anderer Funktion und Be-

deutung, wie der dritte Vers deutlich macht. Die beiden Possessivpronomen 

„meine/unsere“ (II, 2-3) bilden je einen Vers, so dass klar wird, dass kein 

universell gültiges Recht auf Freiheit besteht. Freiheit besteht in einer „Frei-

heit von und zu“ (II, 4). In dieser Formulierung steckt nicht nur die aktive 

und die passive Dimension des Begriffs, sondern auch ein Spiel mit einem 

parodistischen Gebrauch von Adelstiteln. Der Ausdruck „von und zu“ – oh-

ne dass ein Name folgt – weist ironisch darauf hin, wie wertlos und inhalts-

leer der Begriff von Freiheit geworden ist, verkommen zu einem äußerlich 

herausgeputzten „Modefratz“ (II, 5). In Wozu Lyrik heute verbindet Domin 

dies mit einer Kritik an der modernen Mediengesellschaft und spricht mit 

Bezug auf den „Literaturbetrieb“ von dem „[...] Modediktat des Augen-

blicks durch diese Massenmedia, die ein offensichtlich falsches Pauschalur-

teil hervorrufen.“356

Die dritte Strophe demonstriert, dass der Begriff abgenutzt und für je-

den benutzbar geworden ist, weil die Freiheit immer „in aller Munde“ ist, 

ohne Ecken und Kanten, beliebig „herumzustoßen“ wie eine Kugel. Die 

Häufigkeit des Vokals „u“ bildet die Rundungen in der Lippenformung ab. 

In der folgenden Strophe wiederholt das sprechende Ich sein Vorhaben mit 

dem Wort „Freiheit“ und verschärft die Maßnahme dafür drastisch: „ich will 

dich mit Glassplittern spicken“ (IV, 3). Die Freiheit als Spielball spitzt das 

Bild von der Kugel in der vorhergehenden Strophe noch einmal zu. Nun ist 

sie aber nicht mehr so weich zu fassen, denn die Wiederholung des kurzen 

Vokals „i“ in Kombination mit den harten Konsonanten „k“, „t“ und „z“ 

verstärkt den klanglichen Eindruck von scharfen Spitzen. 

In der fünften Strophe, die erneut mit der direkten Anrede der Freiheit 

beginnt, dehnt das sprechende Ich das Vorhaben, dem Begriff der Freiheit 

seine Bedeutungsschärfe zurück zu geben, auch auf „andere/Worte“ (V, 2-3) 

aus, die aber nicht genannt werden. Die Kommunikation ist vom Scheitern 

bedroht, wenn Sprechen und Handeln nicht identisch sind. Domin hebt in 

dem Zitat innerhalb ihrer gesellschaftstheoretischen Reflexionen nicht nur 

die Relevanz des sorgfältigen Umgangs mit Sprache hervor, sondern beruft 

sich zugleich auf Moral als Kategorie. Ihr Postulat der „Freiheit“, wie sie es 

355   Max von Schenkendorf: Freiheitslied. In: Gedichte. Hg. v. Edgar Groß. Ber-

lin o.J. S. 3f. S. 3: „Freiheit, die ich meine,/Die mein Herz erfüllt,/Komm mit 

deinem Scheine,/Süßes Engelsbild!/Magst du nie dich zeigen/Der bedräng-

ten Welt?/Führest deinen Reigen/Nur am Sternenzelt?“ (I, 1-8) 

356   Hilde Domin: Literarische Meinungsbildung. A.a.O., S. 44. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SAGBARKEIT DES UNSAGBAREN|131

in Ich will dich formuliert, entspricht einer Forderung nach einer in der 

„Wirklichkeit“ gegebenen Situation, in der Wort und Objekt übereinstim-

men. Erst dadurch bestünde auch die Möglichkeit einer Gesellschaft, in der 

sich Moralität herausbilden könnte. 

Die Verse des Gedichts sind oft kurz, es überwiegen Einwort-Verse (I, 

1; II, 2, 3, 5; III, 3; V, 1; VI, 2; VII, 3). Dadurch erhalten einzelne Worte be-

sonderes Gewicht, was dem angekündigten Ziel des sprechenden Ichs ent-

spricht, den Begriff „Freiheit“ so sperrig werden zu lassen, wie er einmal 

war. Auffällig ist das wiederholte Auftreten des Vokals „i“ (43 Mal), das die 

Eindringlichkeit des dreimaligen „Ich will dich“ (Titel; I, 2; IV, 3) mit sei-

nen Assonanzen verstärkt. 

Das Wort „unsere“ (II, 3) in dem Gedicht deutet darauf hin, dass es sich 

bei der Verwendung des Freiheitsbegriffs keineswegs um eine individuelle 

Angelegenheit handelt, sondern um eine allgemein-menschliche. Auch das 

Wort „Staat“ (VI, 5) weist darauf hin, dass der Umgang mit dem Wort 

„Freiheit“ und der Freiheit an sich keine private, sondern eine öffentliche 

Sache ist, die auch von den Machthabern deutlich vertreten werden muss. 

Im Literaturarchiv Sulzbach ist eine Manuskriptfassung des Gedichts 

einsehbar, in der noch fünf Verse anschließen: „Freiheit/Ich will dich/für die 

Tschechen/die dich wollen//Freiheit benimm dich“357. Diese Verse wurden 

für den Druck gestrichen, so dass die genaue zeitliche Kontextualisierung, 

die Anspielung auf den tschechischen Befreiungskampf, der 1968 den Pra-

ger Frühling herbeiführte, aufgehoben und die überhistorische Lesart be-

stärkt wurde. Dadurch wurde die Mehrdeutigkeit und Offenheit erhalten und 

somit eine größere Übereinstimmung mit Domins Poetologie hergestellt. 

Der letzte Vers gibt dem Gedicht eine neue Wendung, da er sich vom Beg-

riff der Freiheit ihrer Praxis zuwendet und die Paradoxität des Unterfangens 

aufzeigt, sie auf eine bestimmte Erscheinungsform festzulegen. Freiheit 

birgt Chancen und Risiken, und der Text schärft das Bewusstsein für beides. 

Deswegen greift auch Michael Brauns Deutung zu kurz, die in dem Gedicht 

„das Kontrast- und Wunschprogramm einer wahren Sprache, in der die 

Freiheit positiv eingelöst wird als ein neuer, unantastbarer Lebenszu-

stand“358 zu erkennen meint: Die Einlösung bleibt ausgespart. Das stete 

Bemühen des Sprechers um die Wahrhaftigkeit des Begriffs entspricht we-

der der Universalität dieses Ziels noch der Realisierung von Freiheit in der 

Praxis.

Domin hat ihren im Wintersemester 1987/88 in Frankfurt gehaltenen 

Poetik-Vorlesungen den Titel Das Gedicht als Augenblick von Freiheit ge-

geben. Sie geht dabei „von einer positiven und rettenden Funktion des Ge-

357   Vgl. Michael Braun: Exil und Engagement. A.a.O., S. 239. 

358   Michael Braun: Ich will dich. In: Birgit Lermen/Michael Braun: Hilde Do-

min. A.a.O., S. 75-79. S. 79. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


132|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

dichts“359 aus. Diese rettenden Funktion und ihre Bedingtheit hat sie bereits 

1959 in einem Gedicht mit dem sprechenden Namen Salva nos (GG 239-

240) formuliert, dessen zweiten Teil sie in den Vorlesungen zitiert.360 Das 

Gedicht allein kann demnach keine endgültige Befreiung bringen, aber im-

merhin „den Rachen offen halten/in dem zu wohnen/nicht unsere Wahl ist“ 

(III, 2-4). Trotz der Nähe zum Existentialismus kann so die Hoffnung be-

wahrt werden, wenn die Macht des Atems (II, 4) und der „kleinen Stimme“ 

(I, 4; II, 2) auch begrenzt sind. Der biblische Hilferuf weist hier weniger auf 

den Rückzug in den Glauben in höchster Not hin als auf seine Formelhaf-

tigkeit. Durch das lateinische Zitat „salva nos ex ore leonis” (III, 1) er-

scheint der Vers in seinem Kontext verfremdet und deshalb erneut wirksam. 

Domins Gedicht erfüllt das moralische und ästhetische Postulat, das mit 

dem Topos der Unsagbarkeit verbunden ist und das Imre Kertész im Mai 

1995 in seiner Rede über das Jahrhundert formuliert hat: „Wir müssen we-

nigstens den Willen zum Scheitern haben.“361 Das Streben nach der Darstel-

lung ist notwendig, auch wenn die Darstellung an sich an ihrem Gegenstand 

scheitert.362

In der Römerberg-Rede von 1978 Humanität bei Lebzeiten – eine Uto-

pie?, die den Band der Gesammelten Essays abschließt, wendet Domin sich 

ausdrücklich den Folgen der politischen Wirklichkeit für die Sprache zu: 

„Mit der Verdächtigung der Toleranz und des Vertrauens wurde auch die Sprache 

verdächtig, bis in die Grammatik hinein. Sie wurde zu einem Mittel des Betrugs, 

der Übervorteilung, kurz zur ‚Sprache der Herrschenden‘ erklärt. Die Diskussio-

nen, Forderung der Stunde, waren haßerfüllt und entarteten zum Meinungsterror. 

Kritik glitt ab in ein gespenstisches, ganz im Abstrakten sich austobenden Kreuz-

fahrertum. Freiwillig und ohne Zwang von oben schufen sich die Intellektuellen ein 

quasi-totalitäres Klima.“363

Domin bezieht sich auf die sechziger Jahre, in denen die nationalsozialisti-

sche Vergangenheit virulent war und zugleich die Sprachkritik zunahm: Die 

Anführungszeichen bei dem Ausdruck „Sprache der Herrschenden“ verwei-

sen auf eine Distanzierung von Seiten Domins. Sie teilt damit die Kritik an 

dem Besetzen von Begriffen, die von denen geübt wurde, die sich vom öf-

fentlichen Diskurs ausgeschlossen fühlten. 

359   GAF, S. 7f. 

360   Vgl. GAF, S. 7. 

361   Imre Kertész: Rede über das Jahrhundert. In: Ders.: Eine Gedankenlänge 

Stille, während das Erschießungskommando neu lädt. Essays. Reinbek bei 

Hamburg 1999 (Budapest 1998). S. 14-40. S. 16. 

362   Vgl. Jan Strümpel: Vorstellungen vom Holocaust. A.a.O., S. 9f. 

363   Hilde Domin: Humanität. A.a.O., S. 400. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SAGBARKEIT DES UNSAGBAREN|133

Bei ihrem Urteil vernachlässigt Domin an dieser Stelle den Einfluss, 

den Sprache tatsächlich auf die Wirklichkeit ausübt, und den sie selbst an-

greift, zugunsten einer Kritik an den ideologischen Festschreibungen, die 

das aus dieser Prämisse resultierende, neben dem negativen existierende po-

sitive Potential von Sprache übersehen. So verwendet sie selbst einen frag-

würdigen Begriff, wenn sie den „Lyriker als Sprachhygieniker“364 bezeich-

net, da dies an den nationalsozialistischen Duktus mit Ausdrücken wie 

„Rassehygiene“ erinnern kann, den sie andernorts selbst kritisiert und ent-

larvt: Ein Gefängnis sei keine „Schutzhaft“365, ein Mord keine „Sonderbe-

handlung“.

Domin wendet sich eindeutig gegen die Euphemismen der bürokrati-

schen Sprache in Politik und Medien und bedauert: „Gelitten hat vor allem 

die Sprache, die vor den ihr gemachten Vorwürfen auswich ins Neutrale. 

Wer Angst hat, sich ‚entlarvt‘ zu sehen, benutzt ein vorsichtiges Idiom, eine 

Art Bürokratensprache.“366 Domin setzt etwas dagegen und fordert es ein – 

eine besondere Form von „Zeitzeugenschaft“ zum Erhalt der Menschen-

würde: „Statt dessen der Versuch, direkt und gewissenhaft zu benennen, 

was uns passiert. Damit wir die Realität wieder zu Gesicht bekommen, die 

uns entgleitet. [...] Wie sollte ich als Dichter nicht die Sprache für die 

Hauptrettung oder das Hauptverderben halten, je nachdem, ob wir genau 

und mutig mit ihr umgehen oder sie pervertieren.“367

Dies gilt gerade nach den Erfahrungen des Nationalsozialismus, der 

auch die Sprache beeinflusste. Das Sprachverständnis, das dahintersteht, be-

tont weniger die schöpferische Kraft von Sprache als deren Vermögen, als 

Verständigungsmittel über die subjektiv empfundene Welt zu dienen. Dabei 

geht es weder um festgeschriebene Ideologien noch um vermeintlich objek-

tive Abbildungen von „Wirklichkeit“, sondern um Annäherungen, um den 

„Versuch“, die persönlichen Erfahrungen zu beschreiben, damit so vielleicht 

in den Facetten und Bruchstücken jedes Einzelnen „die Realität“ aufblitzen 

kann.

An die Selbstbesinnung kann also die erneute Auseinandersetzung mit 

der Gesellschaft anschließen, in der das Individuum immer kontextualisiert 

ist. Die Versprachlichung sozialer Phänomene kann diese wieder zum Ge-

genstand der Kommunikation machen, wo sie vorher umgekehrt die Subjek-

te bestimmten. Trotz der massiven Gegenwart von Propaganda und Wer-

bung vertraut Domin auf das Wort, das der Lyriker verwendet, wenn er Mut 

besitze, und zwar mindestens dreifachen: Mut zum Sagen, zum Benennen 

364   Hilde Domin: Wozu Lyrik heute. A.a.O., S. 28. 

365   Hilde Domin: Wozu Lyrik heute. A.a.O., S. 29. Vgl. das folgende Zitat ebd. 

366   Hilde Domin: Humanität. A.a.O., S. 401. Vgl. Hilde Domin: Ratschlag. 

A.a.O., S. 254. 

367   Hilde Domin: Humanität. A.a.O., S. 403f. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


134|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

und zum Rufen.368 Hier zeigt sich erneut Domins Nähe zu Brecht, der 1935 

Fünf Schwierigkeiten beim Schreiben der Wahrheit aufgezählt hat: den Mut 

zur Wahrheit, die Klugheit, Wahrheit zu erkennen, die Kunst, die Wahrheit 

als Waffe einzusetzen, die Urteilsfähigkeit, um den Überbringer der Wahr-

heit auszuwählen, die List, die Wahrheit zu verbreiten.369 Es wird deutlich, 

dass Domin und Brecht auf Unterschiedliches abzielen: Während es Brecht 

um eine bestimmte Wahrheit geht, die offensichtlich als „die Wahrheit“ er-

kannt ist, zielt Domin auf das gesellschaftliche Potential von Lyrik und da-

mit auf eine Wahrheit, die in ihrer höchsten Subjektivität zugleich allgemein 

ist, also potentiell viele Wahrheiten enthält.370

Domin betont, dass ihre Forderung nach Mut „unabhängig von der Ge-

sellschaftsordnung“ sei, denn sie misstraut der Instrumentalisierung des 

Menschen im Kapitalismus wie im „real existierenden Sozialismus“. Die 

Ablehnung von Ideologien ist ein Aspekt, der sich bereits bei Karl Mann-

heim und Karl Jasper eine Rolle spielt, denen Domin eine erhebliche Bedeu-

tung für ihr Werk zuspricht.371 Mannheim hatte in Ideologie und Utopie die 

Erkenntnisgebundenheit an das politische und soziale Bewusstsein betont, 

die der Begriff „Ideologie“ reflektiere.372 Auch wenn Domin und Mannheim 

Ideologien ablehnen, so bestehen doch Differenzen zwischen ihren Auffas-

sungen: Mannheim erteilte durch seine Bestimmung der Intelligenz als 

„freischwebend“ dem Engagement eine Absage.373 Domin dagegen enga-

giert sich für „humane“ Werte – und setzt sich damit der Gefahr aus, zu i-

deologisieren und vereinnahmt zu werden. Vor dem Hintergrund des Natio-

nalsozialismus fordert sie Parteilichkeit.374 Doch teilt sie Mannheims An-

368   Vgl. Hilde Domin: Wozu Lyrik heute. A.a.O., S. 17. 

369   Vgl. Bertolt Brecht: Fünf Schwierigkeiten beim Schreiben der Wahrheit 

(1935). In: Ders.: Gesammelte Werke. Bd. 18: Zur Literatur und Kunst I. 

A.a.O., S. 222-239. 

370   Zwei Jahre nach Domin bestätigt Helmut Heißenbüttel das aktuelle Fehlen 

einer „Wahrheit“. Vgl. Helmut Heißenbüttel: Schwierigkeiten beim Schrei-

ben der Wahrheit 1964. In: Ders.: Über Literatur. Texte und Dokumente zur 

Literatur. Olten/Freiburg i.B. 1966. 

371   Hilde Domin: Humanität. A.a.O., S. 403-406; Zum Leonce-und-Lena-Preis 

1979. Rede auf Karl Krolow und Anmerkungen eines Jurymitglieds zu den 

Prinzipien der Preisvergabe. In: GE, S. 148-159. S. 149; Dank an Heidelberg 

(1982). In: GS, S. 63-70. S. 63. 

372   Vgl. Karl Mannheim: Ideologie und Utopie. 6., unveränd. Aufl., Frankfurt 

a.M. 1978 (1929). S. 36 

373   Helmut Peitsch: Engagement/Tendenz/Parteilichkeit. A.a.O., S. 178-223. S. 

196.

374   Vgl. Hilde Domin: R. A. Bauer interviewt Hilde Domin 1972 in Heidelberg. 

In: GS, S. 243-248. S. 245. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SAGBARKEIT DES UNSAGBAREN|135

satz, das utopische Moment hervorzuheben – in ihrem Fall von der Litera-

tur, wie ihre Texte zeigen. Das Gedicht Ich will dich zeigt, dass für Domin – 

wie für Jaspers – die intellektuelle Freiheit zwar Voraussetzung des Han-

delns ist, nicht aber dessen Endpunkt sein soll. 

In ihrem Essay Zivilcourage: ein Fremdwort375 definiert Domin Zivil-

courage als „Mut zu sich selbst, zu dem eigenen Urteil“376 und „Mut, die 

Dinge beim Namen zu nennen und nichts umzulügen, einer Opportunität 

halber“. Das ist ein Aufruf gegen Mitläufertum und Gruppenzwang, denn 

wie Adorno sieht sie in „der blinden Vormacht aller Kollektive“377 eine Ge-

fahr. Im Rückblick auf den Januar 1933 hebt Domin die Bedeutung der Zi-

vilcourage „für den Autor, der ein Rufer ist, und für seine Leser“378 hervor: 

„Für jeden Menschen, der Mensch sein will.“ Indem sie in ihren autobiogra-

phischen und essayistischen Schriften wiederholt eigene Gedichte zitiert, 

rückt sie diese explizit in einen politisierten Kontext. So zitiert sie in Zivil-

courage: ein Fremdwort sechs Verse aus dem dritten Abschnitt ihres Ge-

dichts Drei Arten Gedichte aufzuschreiben, das ihr schriftstellerisches 

Selbstverständnis sowie ihren Anspruch an dieses „Menschsein“ zeigt. 

Die ersten beiden Abschnitte des Gedichts entstanden 1967, der dritte 

Abschnitt stammt aus dem Jahr 1968.379 Das sprechende Ich beschreibt im 

ersten Abschnitt, wie es sich die Beschaffenheit der Schreibunterlage 

wünscht: Deren Unregelmäßigkeit, Mehrteiligkeit und ihre Beweglichkeit 

sollen den Inhalt ihrer Zeilen noch verstärken, sie also noch „unsicherer“ 

machen. Für diese Eigenschaft wählt das sprechende Ich verschiedene Me-

taphern: „Ein trockenes Flußbett“ (1 I, 1) erfüllt die Anforderung, denn „von 

weitem gesehen“ (1 I, 3) erscheint es als „ein weißes Band von Kieselstei-

nen“ (1 I, 2), auf dem die „klaren Lettern“ (1 I, 5) weithin sichtbar wären. 

Aber auch „eine Schutthalde/Geröll“ (1 I, 6-7) wäre geeignet, „das heikle 

Leben meiner Worte/ihr Dennoch“ (1 I, 10-11) darzustellen, da es genau 

wie die Kiesel jeden einzelnen Buchstaben zum Wackeln brächte. Diese 

Prüfung der Worte zeige den Widerstand jedes Buchstabens gegen seine 

Gefährdung, gegen die Differenz zu dem Bezeichneten, der Wirklichkeit. 

Der erste Vers des zweiten Abschnitts greift den letzten Vers des ersten 

Abschnitts auf und charakterisiert die gewünschte Beschaffenheit der Buch-

staben sowie deren Zweck: Kleine Buchstaben/genaue/damit die Worte leise 

kommen/damit die Worte sich einschleichen/damit man hingehen muß/zu 

den Worten“ (2 I, 1-6). Wie in einer Beschwörungsformel steht dreimal am 

Versbeginn die mit einer Anapher eingeleitete adverbiale Bestimmung, wo-

375   Hilde Domin: Zivilcourage: ein Fremdwort (1983). In: GE, S. 233-241. 

376   Hilde Domin: Zivilcourage. A.a.O., S. 233. 

377   Theodor W. Adorno: Erziehung nach Auschwitz. A.a.O., S. 681. 

378   Hilde Domin: Zivilcourage. A.a.O., S. 233. 

379   Vgl. VE, S. 239. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


136|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

bei mit Vers fünf eine Umkehrung von Subjekt und Objekt erfolgt: Waren 

es in den Versen 4 und 5 die Worte, die sich auf die Rezipientin bzw. den 

Rezipienten hin bewegen, so sucht nun ein unpersönliches, allgemeines 

Subjekt nach diesen. Und in Vers 10 schließlich sind es wieder die Worte, 

die den Menschen erreichen als physische Erfahrung, die unbemerkt in den 

Körper „eintreten/durch die Poren/Schweiß der nach innen rinnt“ (2 I, 10-

12). Die Metapher des Schweißes erklärt sich deutlicher mit der nächsten 

Strophe, in der die Worte als eigenständige, aber doch von uns selbst produ-

zierte Substanz, als Medium der Widerständigkeit erscheinen: „Angst/

meine/unsere/und das Dennoch jedes Buchstabens“ (2 II, 1-4). Durch

die jeweils nur aus einem Wort bestehenden ersten drei Verse der zwei-

ten Strophe tritt neben ihre Gleichsetzung und gegenseitige Identifizie-

rung der Kontrast zum längeren letzten Vers. Dieser lässt sich nun lesen als 

letztes verbliebenes Mittel gegen die Angst bzw. als letzte Handlungsoption, 

die jedes Wort, jeder Buchstabe trotz aller Angst bildet. In dem zweiten Ab-

schnitt fehlen Prädikate, so dass der letzte Vers, der dem letzten, im Kon-

junktiv stehenden Vers des ersten Abschnitts beinahe entspricht, ebenfalls 

als Möglichkeits- oder Wunschform oder aber affirmativ-konstatierend als 

Steigerung der drei Abschnitte gelesen werden könnte. Dadurch betont „das 

Dennoch jedes Buchstabens“ als Klimax die autonome Kraft der Kunst und 

ihrer Rezeption gegenüber der „Wirklichkeit“. 

Zur Rilke-Feier in Frankfurt am 6. Dezember 1975 trug Domin ihren 

Essay Zur Neunten Elegie vor, in dem sie die Aufforderung „Sprich und be-

kenn“ (V, 2) zitiert und einen Hinweis auf die literarische Tradition ihres 

„Dennoch“ gibt: „Zwischen den Hämmern besteht/unser Herz, wie die Zun-

ge/zwischen den Zähnen, die doch/dennoch, die preisende bleibt.“ (V, 7-

10)380 Domin kommentiert die Verse: „Nicht nur das ‚Dennoch‘, auch das 

‚Preisen‘ gilt – trotz allem – auch für uns. Weil Dichtung, noch die wider-

ständige, von einem Ja lebt, dem Ja ihres Glaubens an die Fortdauer des be-

freienden Worts.“381 Der Essay, der aus einem größeren zeitlichen Abstand 

zu Auschwitz entstanden ist, bestätigt die Kraft der Dichtung stärker als das 

Gedicht Drei Arten Gedichte aufzuschreiben. Bereits im Vorwort der Essay-

sammlung hatte Domin ihre rückblickende Perspektive auf ihr eigenes Werk 

deutlich gemacht: „Das Hauptwort in meinen Lebensberichten, den autobio-

graphischen wie den andern, ist Vertrauen: sich regenerierendes Vertrauen, 

widerständiges Vertrauen, Dennoch-Vertrauen.“382 Das Kompositum ver-

deutlicht wie die Gedichtinterpretationen die dabei bestehenden Zweifel. 

380   Rainer Maria Rilke: Gesammelte Gedichte. A.a.O., S. 474-475. 

381   Hilde Domin: Zur Neunten Elegie. In: GE, S. 137-138. S. 137. 

382   Hilde Domin: Vorwort. A.a.O., S. 11. Vgl. Hilde Domin: Exil und Heim-

kehr. In: Sinn und Form 45 (1993). H. 2. S. 335-340. S. 335. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SAGBARKEIT DES UNSAGBAREN|137

Aus dem zarten Wunsch im ersten Abschnitts von Drei Arten Gedichte 

aufzuschreiben wird in der ersten Strophe des dritten Abschnitts eine klare 

Forderung nach einem in Menschengröße auf ein Plakat gedrucktem Ge-

dicht, die in einen Satz gefasst ist: „Ich will einen Streifen Papier/so groß 

wie ich/ein Meter sechzig/darauf ein Gedicht/das schreit/sowie einer vorü-

bergeht“ (3 I, 1-6). Das Maß des Menschen, das hier an das Gedicht gelegt 

wird, impliziert die Forderung nach Menschlichkeit als Maßstab. Die tat-

sächliche Größe des sprechenden Ichs bemisst sich daran und nicht an der in 

Metern gemessenen Größe, die ja zufolge der Angabe eher gering ist. Da-

durch gewinnen die Verse zusätzlich etwas Heroisches und mahnen an den 

Kampf von David gegen Goliath. Das Gedicht soll unübersehbar (3 1, 7) 

und unüberhörbar (3 I, 5) sein für die, die ihm begegnen und es ignorieren 

wollen, und „etwas Unmögliches“ (3 1, 8) verlangen. Das Bild des schrei-

enden Gedichts deckt sich dabei mit der Bildlichkeit von Domins poetologi-

schen Texten, in denen das Gedicht die Leserinnen und Leser „anruft“383.

Die folgenden Verse – und das sind die, die Domin in ihrem Essay zi-

tiert – machen deutlich, was das sprechende Ich als die eigentlichen Selbst-

verständlichkeiten des Menschseins betrachtet: „Zivilcourage zum Beispiel“ 

(3 1, 9), „Mit-Schmerz“ (3 I, 11) und „Solidarität statt Herde“ (3 I, 12) Die-

se Eigenschaften unterscheiden den Mensch vom Tier (3 1, 9). Das spre-

chende Ich verweist darauf, dass diese Worte „Fremd-Worte“ (3 I, 13) sei-

en, wobei dies nicht nur auf die fremde Wurzel einzelner Wörter, sondern 

vielmehr auf den Inhalt bezogen ist. Die Worte seien fremd geworden, weil 

der Inhalt fremd, selten ist, deswegen fordert das sprechende Ich, die Worte 

„heimisch zu machen im Tun“ (3 1, 14). Das Handeln müsse dem Gesagten 

entsprechen.

Die zweite Strophe hebt erneut hervor, was Menschlichkeit bedeutet, 

indem sie den Menschen definiert als „Tier das Zivilcourage hat“ (3 II, 2), 

„das den Mit-Schmerz kennt“ (3 II, 4). Der Mensch wird als Teil der Natur 

betrachtet, aber vom Tier unterschieden – oder als ein besonderes Tier be-

trachtet. Das allein stehende Wort „Mensch“ im ersten und dritten Vers 

könnte auch als Anrede und Aufforderung gelesen werden. Der fünfte Vers 

enthält eine Kette von Substantiven, die sich als Definitionen lesen lassen. 

„Mensch Fremdwort-Tier Wort-Tier“ verweist auf die Sprache, die Kom-

munikation mit Worten als die auszeichnende menschliche Eigenschaft, 

wobei insbesondere im „Fremdwort-Tier“ durchaus Kritik steckt. Aber das 

Wort-Tier besitzt eben auch die Fähigkeit zum Dichten und Mahnen, der 

Ruf nach Menschlichkeit kann ebenso eindringlich sein wie der Werbeslo-

gan eines der weltgrößten Konzerne: „Trink Coca-Cola“ (3 2, 14). Dies ist 

ein Stilbruch in den Reflexionen um moralisches menschliches Verhalten. 

383   Hilde Domin: Literarische Meinungsbildung. A.a.O., S. 66. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


138|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

Um so mehr zeigt der Einfall der allseits bekannten Werbesprache, die, zieht 

man die Verkaufszahlen als Beweis heran, eine Wahrheit zu verkünden 

scheint, die Kluft zwischen Sollen und Sein und rüttelt auf. Der Vers erregt 

Anstoß.

Die von Domin beschriebenen drei Arten, Gedichte aufzuschreiben, be-

nennen drei zentrale Aspekte als Anliegen, die den drei von Domin ange-

führten Arten von Mut entsprechen: erstens die sichtbare Repräsentation des 

„Dennoch“ von Lyrik gegenüber der Welt, zweitens die Begegnung mit den 

Worten, die jeder für sich entdecken und herstellen muss, drittens den öf-

fentlichen Charakter von Lyrik, die zu Solidarität aufruft. Domin zitiert in 

ihrem Essay die Verse, die am nachdrücklichsten Menschlichkeit und vor 

allem Zivilcourage einfordern. Sie betrachtet Gedichte als ein Mittel, um die 

Voraussetzungen für Menschlichkeit zu bewahren: „Lyrik ist eins der Trai-

nings in Wahrhaftigkeit [...].“384 Der Massenmord steht mahnend im Hinter-

grund, doch Domin deutet ihn nur an und benennt ihn nicht explizit. Statt-

dessen wendet sie sich von den Toten ab und den Lebenden zu: „Wir brau-

chen historische Vorbilder. Aber wichtiger als die Vergangenheit ist unser 

aller Verhalten heute und hier. Das ist wichtiger als das Versagen der Groß-

vätergeneration vor 50 Jahren. 

Die Toten stehen nicht auf. Beweist den Lebenden unser aller Glauben 

an die Menschlichkeit. Tut was dafür. Jeder.“385

Der Bezug auf die „Großvätergeneration“ macht deutlich, dass Domin 

sich hier an die Enkel der Täter, an die dritte Generation wendet. Es ist auf-

fällig, dass Domins Essay hier dem restaurativen Zeitgeist zu entsprechen 

scheint, der sich auf die Zukunft richtet und weniger mit der Vergangenheit 

auseinandersetzen will. Damit unterscheidet er sich von ihren Gedichten 

und deren möglichen Lesarten. Sicherlich liegt dies zum einen an der Gat-

tung, denn die in der Essaysammlung abgedruckten Texte sind oft Preisre-

den, bei denen versöhnliche Worte erwartet werden. Die Gedichte und die 

Essays nehmen hier sich ergänzende Positionen ein. Zum anderen fordert 

Domin nachdrücklich „Zivilcourage“, „Mut“ und „Menschlichkeit“ ein und 

lässt den grauenvollen Hintergrund dieses Anspruchs stets durchschimmern. 

Des Weiteren besteht ihre konkrete Erfahrung nicht in Auschwitz, son-

dern im Exil und der Remigration, von der sie ein persönliches Zeugnis ab-

legt. Ihre Entscheidung, wieder in Deutschland zu leben, neben den Tätern, 

bedingt ihre bis zu einem gewissen Grad versöhnungsbereite Haltung. Die 

Grenze zur Nachsicht wird jedoch nicht überschritten. Darüber hinaus ist 

das Exil als universale und überhistorische Erfahrung nicht auf den natio-

nalsozialistischen Massenmord als Ursache beschränkt, und Domin solidari-

384   Hilde Domin: Zivilcourage. A.a.O., S. 238. 

385   Hilde Domin: Zivilcourage. A.a.O., S. 240. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SAGBARKEIT DES UNSAGBAREN|139

siert sich mit den weltweit davon Betroffenen. Dieses Engagement und ihre 

Warnung vor der Wiederholung der Verbrechen decken sich mit den Positi-

onen vieler Exilanten und lassen sich häufig in deren literarischen Werken 

finden.

Beide Elemente belegen auch die Nähe von Domins Werk zu den Ar-

beiten von Günter Eich, Paul Celan oder Ingeborg Bachmann, die wie Do-

min erst nach 1945 zu schreiben begann: Oelmann hat überzeugend nach-

gewiesen, dass in deren Dichtungskonzeption sowohl die Verbindung einer 

artistischen mit einer engagierten Haltung als auch der Aufruf zu Wachsam-

keit und Widerstand und damit der Bezug zur Wirklichkeit konstitutiv ist.386

Domin bezeichnete sich in einer ihrer Reden „[a]ls engagierter und gewis-

senhafter Zeitgenosse“387 und sagt von ihren Essays, dass diese „den Atem 

des Autobiographischen“388 tragen. 

Ich will dich, Salva nos und Drei Arten Gedichte aufzuschreiben zeigen, 

dass Domins Werk Gedichte enthält, die an der Sprache als einem gefährde-

ten, aber notwendigen Mittel zur Freiheit festhalten. Selbst wenn die Hoff-

nung auf Erfolg gering ist, leistet das lyrische Sprechen „dennoch“ Wider-

stand gegen die gesellschaftlichen Gegebenheiten, ohne auf einem Konzept 

der Sagbarkeit zu beharren und ohne sich einer postulierten Unsagbarkeit zu 

ergeben.

2.4 Zwischenfazit  

Domins Beitrag zum Diskurs um die Bedingungen und Möglichkeiten des 

Sprechens nach 1945 ist sowohl explizit in ihren literaturtheoretischen als 

auch implizit in ihren poetischen Texten zu finden. Er verbindet moderne 

Rezeptionsästhetik mit einem lyriktheoretischen Konzept, das gleichzeitig 

engagierte Autorschaft und die Zweckfreiheit von Lyrik beinhaltet. 

Das Problem der Sagbarkeit stellt sich nach Domins Poetologie den 

Produzentinnen und Produzenten wie den Rezipientinnen und Rezipienten. 

Domin hebt neben diesen beiden Ebenen zusätzlich die Autonomie des poe-

tischen Worts hervor, die das Gedicht einem zeitlich und räumlich fixieren-

den Zugriff entzieht und sich in dreifacher Weise äußert: Worte sind erstens 

grundsätzlich mehrdeutig, zweitens ist das Gedicht ein magischer Ge-

brauchsgegenstand – magisch, weil er sich nicht durch seinen Gebrauch

abnutzt oder gar verbraucht. Drittens besitzt Sprache das Potential, den 

Menschen zur Identität mit sich und damit zur Freiheit zu verhelfen. 

386   Vgl. Ute Maria Oelmann: Deutsche poetologische Lyrik nach 1945. A.a.O., 

S. 422ff. 

387   Hilde Domin: Zum Leonce-und-Lena-Preis 1979. A.a.O., S. 150. 

388   Hilde Domin: Vorwort. A.a.O., S. 11. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


140|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

Dieses Freiheitsmoment resultiert aus der unspezifischen Genauigkeit: 

Lyrik muss die Gesellschaft nicht verändern, kann es aber oder kann zumin-

dest Möglichkeiten dazu aufzeigen, gerade dadurch, dass sie zweckfrei ist. 

Im Moment der Produktion wie der Rezeption besteht eine dialektische 

Freiheit von und zu etwas. Mit dem Paradoxon setzt Domin den Anspruch 

an ihre Gedichte, Augenblick von Freiheit und „magischer Gebrauchsge-

genstand“ zu sein, stilistisch um, wie insbesondere ihr bereits angeführter 

Essay Das Paradox als Stilmittel verdeutlicht. Es kann als formale Bünde-

lung des Diskurses um Lyrik nach Auschwitz gelten und zeigt darüber hin-

aus Domins Nähe zu Adornos Konzept des „In-der-Schwebe-Haltens“. 

Die unspezifische Genauigkeit ist ein Textmerkmal, das Autorin bzw. 

Autor und Leserin bzw. Leser gleichermaßen fordert. Zudem deutet es dar-

auf hin, dass Domins Texte keineswegs einen unverbrüchlichen Glauben an 

die Kraft der Sprache ausdrücken, wie ihn etwa Michael Braun aus seiner 

Auseinandersetzung mit dem Gedicht Worte ableitet389 oder wie ihn Dieter 

Sevin als Kennzeichen der Exillyrik ausmacht390, sondern von starken Zwei-

feln durchzogen sind. Dies haben auch die Gedichtanalysen von Linguistik

und Ars longa gezeigt. 

Indem Domin die Polysemie, die Autonomie und die unspezifische Ge-

nauigkeit von Worten hervorhebt, stärkt sie die Rezeptionssituation, die Re-

zipientin bzw. den Rezipienten sowie den konstruierten literarischen Text 

selbst gegenüber der Macht der Autorin bzw. des Autors über die Deutung. 

Dass Domins Poetik damit einerseits dem Bedürfnis der deutschen Nach-

kriegsgesellschaft entgegenkommt, nicht ausdrücklich über den Massen-

mord zu sprechen, andererseits aber den Bezug auf subtile Weise nahe le-

gen, ist ein Paradoxon, das dem aus Domins Werk abzuleitenden Konzept 

von Literatur entspricht – wie Paradoxität ihr Werk insgesamt kennzeichnet 

und sich sogar als Konstituens der Dominschen Lyrik und Poetologie er-

weist. Domins Werk erhält die Spannung zwischen dem Massenmord und 

den Möglichkeiten bzw. der Bedingtheit von Sprache aufrecht. 

Der Topos der Unsagbarkeit des Holocausts wirkt in verschiedenen 

Diskurssträngen. Er findet Verwendung, um sowohl ästhetische als auch 

moralische, also immanent politische Haltungen in der Vergangenheit und 

Gegenwart oder Handlungsanweisungen für die Zukunft zu begründen. An 

diesen Aushandlungsprozessen beteiligen sich auch die Politik, die Ge-

schichtswissenschaft und die Literatur, indem sie vielfältige eigene Deutun-

gen vorlegen. Diese wiederum potenzieren sich unendlich, wenn auch mit 

unterschiedlicher Wirkungsmacht. Sprechen und Schweigen bilden gleich-

389   Michael Braun: Exil und Engagement. A.a.O., S. 87. 

390   Dieter Sevin: Hilde Domin: Rückkehr aus dem Exil als Ursprung und Vor-

aussetzung ihrer Poetologie. In: Helga Schreckenberger (Hg.): Ästhetiken 

des Exils. Amsterdam 2003. S. 353-364. S. 358. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SAGBARKEIT DES UNSAGBAREN|141

zeitig die Resultate der Verhandlungen und fungieren sowohl als Kommu-

nikationsmittel als auch Kommunikationsinhalt. Das Schweigen über den 

Holocaust besitzt als Leerstelle für die damit Konfrontierten allerdings den 

Nachteil, noch weniger eindeutig zu sein als das Sprechen. Das Schweigen 

entgeht zwar dem Risiko, den Holocaust zu ästhetisieren, zu trivialisieren 

oder zu kommerzialisieren, bleibt aber möglicherweise die nachdrückliche 

und moralisch geforderte Positionierung schuldig oder wird im Gegenteil 

eingesetzt, um das Verschweigen und Vergessen des Holocaust zu beför-

dern. Die Sprache selbst steht zur Disposition, insbesondere die dichteri-

sche. Es stellt also eine unzulässige Vereinfachung und Verkürzung dar, wie 

Irmgard Hammers zu behaupten, die Sprachkrise der deutschen Dichter 

nach 1945 resultiere „vorwiegend aus dem ideologischen Mißbrauch der 

Wörter im Nationalsozialismus“391. Dies förderte zwar das Misstrauen ge-

genüber der Sprache, mehr noch als ihr spezifischer Gebrauch in der Ver-

gangenheit aber affiziert Auschwitz selbst die Einschätzungen der Bedin-

gungen und Möglichkeiten von Sprache durch die Dichterinnen und Dich-

ter.

Die Auseinandersetzungen um die Art des künstlerischen Umgangs mit 

dem Massenmord und ihren formalen Niederschlag finden keinen Konsens 

und beeinflussen ebenso wie die zeitgenössischen oder rückblickenden Deu-

tungen von Auschwitz bis hin zu den Debatten um die Grenzen des Verste-

hens den Diskurs selbst. In der bundesrepublikanischen Nachkriegsgesell-

schaft dominiert in Bezug auf den nationalsozialistischen Massenmord zu-

nächst das Schweigen, ob als Ausdruck von Schuld und Scham oder als In-

strument zur Festigung der deutschen Gesellschaft, wie Beiträge der Philo-

sophie und der Geschichtswissenschaften es reflektieren. Die deutsche 

Nachkriegsliteratur greift die jüngste Geschichte auf, verhält sich gegenüber 

den spezifischen Erfahrungen der im Nationalsozialismus Verfolgten jedoch 

überwiegend abweisend. Die Einschätzungen von Autorinnen und Autoren, 

inwieweit die deutsche Sprache selbst vom Nationalsozialismus affiziert ist, 

lassen Skepsis gegenüber der Sprache selbst erkennen, verwerfen sie aber 

nicht generell als untaugliches Medium. Das „Dritte Reich“ ist in diesen 

Debatten stets gegenwärtig. 

Braun bezeichnet Hilde Domins Wozu Lyrik heute neben Gottfried 

Benns Vortrag über die Probleme der Lyrik und Paul Celans Der Meridian

als „die bedeutendste Dichterpoetik der deutschen Nachkriegsliteratur“392.

Er begründet dies mit den von ihr geprägten Begrifflichkeiten sowie mit ih-

rer Verbindung von Autonomie und Engagement: „einerseits die Verteidi-

gung poetischer Autonomie in einer überwiegend außen- und medienge-

391   Irmgard Hammers: Hilde Domin. A.a.O., S. 47. 

392   Michael Braun: Exil und Engagement. A.a.O., S. 141. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


142|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

steuerten Gesellschaft, andererseits die Legitimation öffentlichen Engage-

ments der Poesie um des Menschen und seiner besseren Möglichkeiten wil-

len“393. Dem kann als weitere Begründung die Reflexion der radikalisierten 

Sprachkrise nach Auschwitz in ihrem Werk hinzugefügt werden. Domins 

Gedichte fügen sich aufgrund ihrer Widerständigkeit nicht nahtlos in die 

staatstragende Politik der Vergangenheitsbewältigung ein. 

Für Domin stellt sich das Problem der Sagbarkeit zunächst als ein poe-

tologisches. Ihre Gedichte tragen zudem dem Umstand Rechnung, dass sie 

nach Auschwitz erscheinen. Die Unsagbarkeit des Ereignisses schafft darin 

eine Leerfläche, die die Projektionsfläche für die Erfahrungen der national-

sozialistischen Verbrechen sowie allgemeiner Unterdrückungssituationen 

bildet, ohne dass ein eindeutiger Vorrang eingeräumt wird. Domins Verant-

wortungsgefühl für Vergangenheit und Zukunft zeigt sich in ihrem Eintreten 

für Zeitgenossenschaft, für ein bewusstes Leben in der Gegenwart, das über 

den Beobachterstatus hinaus Handlungsbereitschaft umfasst und fordert. 

Domins Poetologie kann als produktive, aber zweifelnde Antwort auf 

die radikalisierte Sprachkrise nach Auschwitz innerhalb des ebenfalls ambi-

valenten Diskurses gewertet werden. Gegen die Erfahrung des monologi-

schen Sprechens, die Domin selbst artikuliert, setzt sie ihre poetologischen 

Vorstellungen, die das Individuum erneut als Subjekt inthronisieren: Die 

Hoffnung auf das poetische Potential besteht „dennoch“ – Auschwitz zum 

Trotz und mit Auschwitz als unverzichtbarem Bezugspunkt. Die folgenden 

Kapitel überprüfen, wie Hilde Domin sich mit den Gründen für Lyrik nach 

Auschwitz auseinandersetzt, die innerhalb des Diskurses verhandelt werden: 

die Artikulation von Leid, der Trost, die Zeugenschaft, das Erinnern und die 

gegenwärtige und zukünftige Freiheit des menschlichen Lebens. 

393   Michael Braun: Exil und Engagement. A.a.O., S. 231. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3 LEID

Zwischen der Darstellung von Leid im Werk von Domin und anderen Auto-

rinnen und Autoren der Exilliteratur einerseits und in der Literatur über 

Auschwitz andererseits lassen sich Übereinstimmungen finden. Sven Kra-

mers Habilitationsschrift arbeitet drei Merkmale der Holocaust-Literatur 

heraus: Sie greife erstens die Überlebensschuld auf, zweitens werde auf die 

Darstellung der Vergasungen verzichtet, drittens herrsche wegen der Ge-

genwärtigkeit von Folter, Gefolterten und ihren Texten eine Moralisierung 

des Diskurses, „[...] in dem die Verpflichtung gegenüber den Toten sich als 

Aufruf zur Erinnerung artikuliert.“1 Überlebensschuld, Darstellungsverzicht 

und der moralisierende Charakter des Diskurses kennzeichnen auch die Li-

teratur nach Auschwitz, insofern sie die Vergangenheit reflektiert. Daneben 

bestehen aber Abweichungen zur Holocaust-Literatur, die v.a. aus dem Un-

terschied zwischen den Erfahrungen der Exilanten und der Überlebenden re-

sultieren, den beide Gruppen reflektieren. 

Kramer reiht das ästhetisch-moralische Dilemma von Kunst nach 

Auschwitz, das die Frage nach der Artikulation der Leiderfahrung enthält, in 

die Diskussionen um die Darstellung von Folter in der Kunst ein. Er hebt 

zwei Debatten hervor, die „[...] die diskursprägende Funktion ästhetischer 

Prämissen für die Darstellung der Folter erschließen. Die Laokoon-Debatte

lotete die historischen Möglichkeiten und Grenzen der Schmerzdarstellung 

aus. Die Debatte um das Erhabene thematisierte den ästhetischen Umgang 

mit Überwältigungsphantasien.“2

Kramer hat beide Debatten ausführlich nachgezeichnet, so dass an die-

ser Stelle darauf verwiesen werden kann. Der Schmerz sowie die Erfahrung 

von absoluter Macht bzw. Machtlosigkeit bilden auch zentrale Elemente des 

Diskurses um Lyrik nach Auschwitz. Dadurch besitzen die zweihundertjäh-

rigen Argumente der Debatten bis heute eine gewisse Aktualität: Die Dar-

stellung von Leid kann Mitleid evozieren. Die Distanz der Erfahrung durch 

die ästhetische Vermittlung kann auch eine tröstende Wirkung besitzen und 

positive Gefühle vermitteln. Problematisch wird dieser Effekt jedoch, wenn 

er zu Voyeurismus verkommt. 

1  Sven Kramer: Die Folter in der Literatur. Ihre Darstellung in der deutschspra-

chigen Erzählprosa von 1740 bis ‚nach Auschwitz‘. München 2004. S. 448. 

2  Sven Kramer: Die Folter. A.a.O., S. 99. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


144|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

Darüber hinaus entziehen sich manche Phänomene der Imaginations-

kraft und der Darstellbarkeit, so dass sie nur ex negativo zu betrachten sind.3

Für den ästhetischen Diskurs im 18. Jahrhundert gilt, dass die Darstellungen 

des Schmerzes mit einer Grenze arbeiten: „[...] wie zerstörerisch die äußeren 

Einwirkungen auf den einzelnen auch sein mögen, immer bleibt für ihn ein 

Rückzugsraum reserviert, immer soll er die – mitunter nur als potentielle 

konzipierte – Autonomie in sich finden können.“4

Domin hat nur wenige Texte mit direktem Bezug auf den Massenmord 

an den Juden geschrieben. Offensichtliche und eindeutige Verweise darauf 

sind Domins Poetologie entsprechend in ihren Texten eher selten. In ihren 

Gedichten fallen die Begriffe „Holocaust“ oder „Auschwitz“ nicht. An aus-

gewählten Gedichten Domins, die sich mit Leiderfahrungen auseinanderset-

zen, soll nun zum einen untersucht werden, welchen Bedingungen diese un-

terliegen, und zum anderen, welche Möglichkeiten die Texte im lyrischen 

Sprechen anbieten und inwieweit sie dabei an einem geschützten Raum des 

autonomen Kunstwerks festhalten. 

3.1 Physische und psychische Verletzungen: 
Wen es trifft, Schale im Ofen

Ein Beispiel für die Auseinandersetzung mit dem eigenen Leid sowie dem 

Leid der Überlebenden liefert das 1953 in Vinalhaven (USA) geschriebene 

Gedicht Wen es trifft (GG 103-109). Es war das letzte Gedicht, das Domin 

1953 vor der Rückkehr nach Europa 1954 schrieb.5 Wen es trifft sticht ers-

tens wegen seiner vielfältigen Bildlichkeit des Leids hervor. Zweitens 

schätzte Domin selbst es sehr, was wiederum die Rezeption der Verse be-

einflusst hat. Die Dichterin hat 1976 betont, dass es lange ihr wichtigstes 

Gedicht war, bis es vom 1969 geschriebenen Abel steh auf6 abgelöst wurde: 

„Beide handeln [...] vom Überleben und Neu-Anfangen und von der Liebe, 

die das Eine und das Andere möglich macht.“7

In der erstmals 1957 veröffentlichten Fassung8 beginnt das Gedicht mit 

einer zweistrophigen Reflexion des Zusammenlebens der Menschen, das als 

3  Vgl. Sven Kramer: Die Folter. A.a.O., S. 132. 

4  Sven Kramer: Die Folter. A.a.O., S. 128f. 

5  Vgl. Hilde Domin: Leben als Sprachodyssee (Selbstvorstellung bei der Auf-

nahme in die Deutsche Akademie für Sprache und Dichtung, 1979). In: GS, S. 

32-40. S. 39. 

6  Vgl. VE, S. 240. 

7  Hilde Domin: Was einem mit seinen Gedichten passieren kann. Lese-

Erfahrungen VIII (1976). In: GS, S. 204-209. S. 204. 

8  Neue Rundschau 68 (1957). S. 462. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LEID|145

von Angst geprägt dargestellt wird: „der Mensch/ist des Menschen/bangste 

Begegnung.“ (II, 3-5) In dem Gedichtband Nur eine Rose als Stütze fehlen 

die ersten beiden Strophen der ersten Fassung, und sie wurden auch nicht in 

die Gesammelten Gedichte aufgenommen.9 Diese Änderung schwächt die 

Brutalität des Dargestellten nicht ab, hat aber Auswirkungen für die Spre-

cherposition, die dadurch zurückgenommen wird. Die mit einer eindeutig 

negativen Wertung versehene Frage in der ersten Strophe enthält den Vor-

wurf und die Selbstanklage des Sprechers, dass Menschen sich einander ge-

genüber rücksichtslos verhielten: „Welch perverse/Mode der Angst/

schneidert uns Kleider/aus der Haut eines Du/als sei es ein Tierfell im

Winter?“ (I, 1-5) Inwieweit dies metaphorisch zu lesen ist, ob also das 

Ausmaß der Gewalt wörtlich und die Aneignung von fremdem Besitz auf 

Kosten „eines Du“ (I, 4) im übertragenen Sinn angesprochen wird, bleibt of-

fen. Vor dem Hintergrund der zeitlichen Nähe der nationalsozialistischen 

Verbrechen, insbesondere der brutalen Enteignungen der jüdischen Bevöl-

kerung sowie der perversen „Ausschlachtung“ der Leichen in den Konzent-

rationslagern – das Herausbrechen von Zahngold, die Produktion von Seife 

aus dem Fett in den Verbrennungsöfen oder von Lampenschirmen aus Haut 

–, ist sowohl eine konkrete als auch eine metaphorische Lesart begründbar. 

In den Versen der ersten Strophe klingt die Redewendung „Ich möchte 

nicht in deiner Haut stecken“ an, die der Aussage „Ich möchte nicht an dei-

ner Stelle sein“ entspricht. Damit weisen sie schon die in dem Bild evozierte 

grausame Vorstellung zurück, die aus der eigenen Angst entsteht und aus 

der erst die Möglichkeit einer Distanzierung vom Gegenüber erwächst. In 

biblischem Ton sowie in Abwandlung des Zitats von Thomas Hobbes („der 

Mensch ist dem Menschen ein Wolf“) und der Redewendung „eine Krähe 

hackt der anderen kein Auge aus“ hebt die zweite Strophe die mangelnde 

Solidarität von Menschen im Unterschied zu den Tieren hervor: „Die Krä-

he/fürchtet die Krähe nicht“ (II, 1-2). Das menschliche Verhalten dagegen 

verstößt gegen die Gesetze der Natur zur Bewahrung der Gattung und ein 

Klima der Angst verursacht, das die menschliche Gesellschaft prägt. 

Die Bezeichnung der herrschenden Stimmung als „Mode“ (I, 2) impli-

ziert zwei Lesarten: Zum einen weist sie durch den verharmlosenden Aus-

druck auf die Fehleinschätzung bezüglich der Bedeutung dieser Bewegung 

hin. Zum anderen entlarvt sie, dass hinter dieser „Mode“ bestimmte Akteure 

und Interessenträger stehen, dass die „Mode“ also verändert werden kann. 

Die „Mode der Angst“ von Menschen entspringt der Sehnsucht nach Identi-

9  Mit den Versen II, 3-5 beginnt das Gedicht Magie, das ebenfalls 1953 in Vi-

nalhaven entstand und in Domins letzten Gedichtband neben dem Titel in 

Klammern die Anmerkung „Wen es trifft – Erster Teil“ trägt. Hilde Domin: 

Der Baum blüht trotzdem. A.a.O., S. 63f. In den Gesammelten Gedichten fehlt 

diese Angabe (vgl. GG, 91f). 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


146|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

fikation über äußere Zeichen, doch verletzt sie dabei die Integrität anderer. 

Sie macht Angst und entsteht aus der Furcht, nicht zu einer bestimmten 

Gruppe dazuzugehören. Mit Bezug auf den Nationalsozialismus deutet sich 

darin die Ausgrenzung der jüdischen Bevölkerung an, die sich in Verfol-

gung und Ermordung radikalisierte. Das eindeutig pejorative Adjektiv (I, 1) 

und die Frageform kennzeichnen die Verse als einen Einspruch, als Aufruf, 

diese Situation zu beenden. Die Strophen korrespondieren dadurch mit den 

nach dem Asterisk stehenden Versen. 

Die Streichung gegenüber dem Erstdruck verschärft den Bruch zwi-

schen den verbleibenden Abschnitten, so dass aus der unbestimmten Situa-

tion dessen, „den es trifft“, durch die Anrede ein Schock der Erkenntnis der 

eigenen Betroffenheit auftritt. Zudem werden damit zwei eindeutige Wer-

tungen entfernt, die der Leserin bzw. dem Leser Raum geben, das Gesche-

hen selbst einzuordnen. 

Wen es trifft 

Wen es trifft, 

der wird aufgehoben 

wie von einem riesigen Kran 

und abgesetzt 

wo nichts mehr gilt, 

wo keine Straße 

von Gestern nach Morgen führt. 

Die Knöpfe, der Schmuck und die Farbe 

werden wie mit Besen 

von seinen Kleidern gekehrt. 

Dann wird er entblößt 

und ausgestellt. 

Feindliche Hände 

betasten die Hüften. 

Er wird unter Druck 

in Tränen gekocht 

bis das Fleisch 

auf den Knochen weich wird 

wie in den langsamen Küchen der Zeit. 

Er wird durch die feinsten 

Siebe des Schmerzes gepreßt 

und durch die unbarmherzigen 

Tücher geseiht, 

die nichts durchlassen 

und auf denen das letzte Korn 

Selbstgefühl

zurückbleibt.

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LEID|147

So wird er ausgesucht 

und bestraft 

und muß den Staub essen 

auf allen Landstraßen des Betrugs 

von den Sohlen aller Enttäuschten, 

und weil Herbst ist 

soll sein Blut 

die großen Weinreben düngen 

und gegen den Frost feien. 

Manchmal jedoch 

wenn er Glück hat, 

aber durch kein kennbares 

Verdienst,

so wie er nicht ausgesetzt ist 

für eine wißbare Schuld, 

sondern ganz einfach weil er zur Hand war, 

wird er 

von der unbekannten 

allmächtigen Instanz 

begnadigt

solange noch Zeit ist. 

Dann wird er wiederentdeckt 

wie ein verlorener Kontinent 

oder ein Kruzifix 

nach dem Luftangriff 

im verschütteten Keller. 

Es ist als würde eine Weiche gestellt: 

sein Nirgendwo 

wird angekoppelt 

an die alte Landschaft, 

wie man einen Wagen 

von einem toten Geleis 

an einen Zug schiebt. 

Unter dem regenbogenen Tor 

erkennt ihn und öffnet die Arme 

zu seinem Empfang 

ein zärtliches Gestern 

an einem bestimmbaren Tag des Kalenders, 

der dick ist mit Zukunft. 

Keine Katze mit sieben Leben, 

keine Eidechse und kein Seestern, 

denen das verlorene Glied 

nachwächst,

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


148|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

kein zerschnittener Wurm 

ist so zäh wie der Mensch, 

den man in die Sonne 

von Liebe und Hoffnung legt. 

Mit den Brandmalen auf seinem Körper 

und den Narben der Wunden 

verblaßt ihm die Angst. 

Sein entlaubter 

Freudenbaum

treibt neue Knospen, 

selbst die Rinde des Vertrauens 

wächst langsam nach. 

Er gewöhnt sich an das veränderte 

gepflügte Bild 

in den Spiegeln, 

er ölt seine Haut 

und bezieht den vorwitzigen 

Knochenmann

mit einer neuen Lage von Fett, 

bis er für alle 

nicht mehr fremd riecht. 

Und ganz unmerklich, 

vielleicht an einem Feiertag 

oder an einem Geburtstag, 

sitzt er nicht mehr 

nur auf dem Rande 

des gebotenen Stuhls, 

als sei es zur Flucht 

oder als habe das Möbel 

wurmstichige Beine, 

sondern er sitzt 

mit den Seinen am Tisch 

und ist zuhause 

und beinah 

sicher

und freut sich 

der Geschenke 

und liebt das Geliehene 

mehr als einen Besitz 

und jeder Tag 

ist für ihn 

überraschendes Hier, 

so leuchtend leicht 

und klar begrenzt 

wie die Spanne 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LEID|149

zwischen den ausgebreiteten 

Schwungfedern

eines gleitenden Vogels. 

Die furchtbare Pause 

der Prüfung 

sinkt ein. 

Die Schlagbäume 

an allen Grenzen 

werden wieder ins Helle verrückt. 

Aber die Substanz 

des Ich 

ist so anders 

wie das Metall, das aus dem Hochofen kommt. 

Oder als wär er 

aus dem zehnten oder zwanzigsten Stock 

– der Unterschied ist gering 

beim Salto mortale 

ohne Netz – 

auf seine Füße gefallen 

mitten auf Times Square 

und mit knapper Not 

vor dem Wechsel des roten Lichts 

den Schnauzen der Autos entkommen. 

Doch eine gewisse Leichtigkeit 

ist ihm 

wie einem Vogel 

geblieben.

*

Du aber 

der Du ihm 

auf jeder Straße begegnest, 

der Du mit ihm 

das Brot brichst, 

bücke Dich und streichle, 

ohne es zu knicken, 

das zarte Moos am Boden 

oder ein kleines Tier, 

ohne daß es zuckt 

vor Deiner Hand. 

Lege sie schützend 

auf den Kopf eines Kinds, 

lasse sie küssen 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


150|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

von dem zärtlichen Mund 

der Geliebten, 

oder halte sie 

wie unter einen Kranen 

unter das fließende Gold 

der Nachmittagssonne, 

damit sie transparent wird 

und gänzlich untauglich 

zu jedem Handgriff 

beim Bau 

von Stacheldrahthöllen, 

öffentlichen

oder intimen, 

und damit sie nie 

wenn die Panik 

ihre schlimmen Waffen verteilt, 

„Hier“ ruft, 

und nie 

die große eiserne 

Rute zu halten bekommt, 

die durch die andere Form 

hindurchfährt 

wie durch Schaum. 

Und daß sie Dir nie, 

an keinem Abend, 

nach Hause kommt 

wie ein Jagdhund 

mit einem Fasan 

oder einem kleinen Hasen 

als Beute seines Instinkts 

und Dir die Haut 

eines Du 

auf den Tisch legt. 

Damit, 

wenn am letzten Tag 

sie vor Dir 

auf der Bettdecke liegt, 

wie eine blasse Blume 

so matt 

aber nicht ganz so leicht 

und nicht ganz so rein, 

sondern wie eine Menschenhand, 

die befleckt 

und gewaschen wird 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LEID|151

und wieder befleckt, 

Du ihr dankst 

und sagst 

Lebe wohl, 

meine Hand. 

Du warst ein liebendes 

Glied

zwischen mir und der Welt. 

Das Gedicht gliedert sich in zwei durch einen Asterisk getrennte Abschnitte. 

Im ersten wird von einer dritten Person – „Wen es trifft“ (I, 1) – gesprochen, 

im zweiten Abschnitt wird ein direktes Gegenüber in der zweiten Person 

Singular angeredet. Der Sprecher bezieht sich auf erlittene Qualen, deren 

Bezug zu Auschwitz nahe liegt, und nähert sich ihnen durch sprachliche 

Bilder. Damit schafft er gleichzeitig eine erneute Distanz zum Leid. 

Der erste Abschnitt von Wen es trifft beschreibt die willkürliche Aus-

wahl des Schicksals, die einen Menschen aus seinem alltäglichen Leben he-

rausreißt, ihn leiden lässt und ihn „manchmal“ (II, 1), ebenso zufällig, über-

leben lässt, wenn auch zutiefst verändert. Im zweiten Abschnitt wird ein 

„Du“ (II, 1) direkt angesprochen und ermahnt, seine Hand sorgfältig und 

bewusst zu gebrauchen, d.h. mit der Hand Gutes zu tun, um ruhig sterben zu 

können. Das Gedicht besteht aus vollständigen Sätzen, die sich jedoch 

durchgängig jeweils über mehrere Verse erstrecken. Es sind freie Verse mit 

unregelmäßigen Rhythmen. Durch Enjambements werden einzelne Wörter 

oder Wortgruppen hervorgehoben sowie die Sätze zerteilt. Der Atemfluss, 

der bei Domin eine besondere Rolle spielt (vgl. Kapitel 2.3), stockt. So ü-

berträgt sich die Verstörtheit des Sprechers, seine Trauer über das, was 

möglich war und ist, was er vielleicht sogar selbst am eigenen Leib erfahren 

hat, auf die Leserinnen und Leser. 

In ihren Poetik-Vorlesungen Das Gedicht als Augenblick von Freiheit 

hat Domin 1987/88 darauf hingewiesen, dass in Wen es trifft „auch der Ko-

reakrieg gegenwärtig“10 sei. Sie nennt das Gedicht einen „[...] Aufruf an 

den, der dem Überlebenden von Verfolgung begegnet: also ein Aufruf an 

alle.“ Es ist ein sehr langes Gedicht, von dem Domin sagt, es sei die „letzte 

große Summe meiner Erfahrungen [...], die, von heute her gesehen, viel-

leicht fast ebenso sehr als Vorwegnahme der Rückkehr zu lesen ist“11, und 

zwar „in ihrer ganzen Ambivalenz“12. An dieser Stelle weist Domin ihre ei-

gene Erfahrung der Verfolgung als Quelle des Gedichts aus und stellt 

10  GAF, S. 33. Siehe das folgende Zitat ebd. 

11  GAF, S. 35. 

12  Hilde Domin: Meine Wohnungen – „Mis moradas“ (1973). In: GS, S. 71-138. 

A.a.O., S. 121. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


152|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

gleichzeitig eine nachträgliche Lesart vor, die sich auf ihre spätere Erfah-

rung der Remigration bezieht. Sie führt damit ihre lyriktheoretischen Positi-

onen selbst vor: In ihren Vorlesungen stellt sie zum einen die Notwendigkeit 

von Erfahrungen als Bedingung des Gedichts vor, zum anderen die Mög-

lichkeit des Bedeutungswandels bzw. die Vielfalt der Lesarten, die der „Er-

fahrungskern“ zulässt. 

„Wen es trifft“ (Hervorhebung M.K.) bleibt offen – es trifft einfach ei-

nen Menschen. Die erste Strophe beschreibt genau, welche Martern ihm zu-

gefügt werden, die zweite seine Begnadigung, die dritte und vierte charakte-

risieren den Menschen als Gattungswesen und zeichnen seine langsame und 

nicht gänzliche Wiederherstellung nach. Der Titel Wen es trifft steigert in 

seiner Unvollständigkeit die Spannung, wie es weitergeht. Ein „Treffer“ be-

zeichnet auch einen Schuss oder Schlag, der sein vorgesehenes Ziel erreicht 

und impliziert damit etwas Gewaltsames. Das durch die Formulierung imp-

lizierte Ereignis kann auch ein „Zufallstreffer“ sein. Die Folgen des Tref-

fers, des Geschehens, gehen in jedem Fall an die „Substanz“ (IV, 7) des 

Menschen. Die Sätze des Gedichts werden von Enjambements unterbro-

chen, gewaltsam zerhackt, was die Wirkung der grausamen Bilder erhöht. 

Der Titel wird im ersten Vers wiederholt und unterstreicht so die Be-

deutung dieses Ereignisses. Der Rest der Strophe führt aus, was ihm ge-

schieht: Der erste Satz vergleicht das Übermächtige, Technizistische und 

Systematische des Geschehens mit „einem riesigen Kran“ (I, 3), der den Be-

troffenen, von selbst oder von einer unbekannten Macht – deus ex machina 

– geführt, wie einen Gegenstand anhebt und im rechtsfreien Raum absetzt, 

ohne Schutz und Hilfe, „wo nichts mehr gilt“ (I, 5), im Nirgendwo, außer-

halb der Zeit, ohne Hoffnung auf eine Zukunft (I, 7). Das „o“ bildet den 

dominanten Vokal in diesem Satz, so dass er umso dumpfer, dunkler, hoff-

nungsloser klingt. Die Alliterationen der Fragewörter betonen zusätzlich die 

Haltlosigkeit und Einsamkeit. 

Zunächst ist in Wen es trifft nur das Äußere des Menschen betroffen, die 

Kleidung, „[d]ie Knöpfe, der Schmuck und die Farbe“ (I, 8). Diese indivi-

duellen Kennzeichnen werden ihm durch eine grobe hygienische Maßnahme 

„wie mit Besen“ (I, 9) genommen, als sei es Schmutz, der beseitigt werden 

müsse. Als nächstes wird auch seine Hülle entfernt, er wird den Blicken 

preisgegeben, „ausgestellt“ (I, 12) wie ein Kuriosum oder eine Ware, nun 

vollends ein Objekt. Die Verse beschreiben äußerst knapp die Vorgänge, 

entsprechend ist die Situation kaum auszuhalten für den „Betroffenen“. Im 

Bild des Ausziehens schimmert bereits durch, wie die Nationalsozialisten 

mit ihren Opfern in den Lagern umgingen, wenn sie prüften, ob diese be-

schnitten, also jüdisch, gesund und arbeitstauglich waren. Immer mehr spitzt 

sich die Bedrängnis zu, und mit der körperlichen Integrität wird die Würde 

versehrt.

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LEID|153

Das erste in dem Gedicht verwendete und deshalb umso eindrücklichere 

Adjektiv ist stark wertend und steht in Verbindung mit Taten, die folgen: 

„Feindliche Hände“ bilden das Subjekt, als seien es die Hände allein, die 

nach eigenem Willen agierten. Diese Metonymie verweist neben den passi-

ven Formen auf die Unmöglichkeit, die Verantwortlichen zu identifizieren 

und zur Rechenschaft zu ziehen, sowie auf das Fehlen von einem Gewissen, 

das als Instanz traditionell im Kopf angesiedelt wird. Die „Hüften“ (I, 14), 

mit den „Händen“ durch die Alliteration und den jeweiligen Umlaut ver-

bunden, werden betastet. Damit wird zugleich das stereotype Bild einer zärt-

lichen Berührung der Hüften des bzw. der Geliebten, wie es in Domins 1956 

in Madrid geschriebenen Gedicht Aussaat (GG 19)13 vorkommt, umgekehrt 

in einen unerwünschten sexuellen Übergriff oder auch in eine berechnende 

Geste von jemandem, der prüfen möchte, ob genug Fleisch auf den Hüften 

ist, damit sich die Schlachtung auch lohnt. In diese Richtung deutet der fol-

gende Satz, der von dem Drucktopf nur noch den „Druck“ (I, 15) nennt, 

wobei statt Wasser vermutlich eigene „Tränen“ (I, 16) die Flüssigkeit bil-

den. Das Bild verweist auf die Redewendung „jemanden weich kochen“. In 

Anspielung auf die langsam mahlenden Mühlen Gottes, die manchmal erst 

spät für Gerechtigkeit sorgen, die es aber offensichtlich nicht gibt, wird die-

ser Vorgang in das Bild der „langsamen Küchen der Zeit“ (I, 19) gefasst, die 

hier aber nicht Wunden heilt, sondern jeden mürbe macht. 

Im Bild der Küche bleibend, beginnt der folgende Satz mit einer Ana-

pher, mit dem, was „ihm“ zugefügt wird, erneut gesteigert, sogar im Super-

lativ, „durch die feinsten/Siebe des Schmerzes gepresst“ (I, 20f), gewaltsam 

klein gemacht. Und selbst danach findet sich noch eine Steigerung, wenn er 

weiter „durch die unbarmherzigen/Tücher geseiht“ (I, 22f) wird, „die nichts 

durchlassen“ (I, 24), ihn völlig auflösen und ihm sogar das „Selbstgefühl“ 

(I, 26), eine neologistische, verstümmelte Form des Selbstwertgefühls und 

zugleich die konkrete eigene Körpererfahrung nehmen, von der nach der 

Prozedur nur noch ein „Korn“ (I, 25) übrig war. In den Genitivverbindungen 

„Küchen der Zeit“ und „Siebe des Schmerzes“ werden Konkretum und Abs-

traktum zueinander in Beziehung gesetzt, so dass abstrakte Erfahrungen 

konkret erfahrbar werden. 

Die Bilder deuten auf eine biblische „Prüfung“ (IV, 2) hin, etwa die 

Prüfung Hiobs.14 Die hier vollzogene Prüfung bleibt sinnlos. Sie ist nicht 

einmal ein grausames Spiel Gottes, sondern geht automatisch vor sich, ohne 

metaphysischen Hintergrund wird „er ausgesucht/und bestraft“ (I, 27f), oh-

ne dass er etwas getan hat. Teil der Strafe ist seine Vertreibung, das Exil: 

Sein Essen ist der Staub – ein verbreitetes Motiv deutsch-jüdischer Litera-

13  Vgl. VE, S. 242. 

14  Vgl. Hiob, 1-42. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


154|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

tur15 – der „Landstraßen des Betrugs“ (I, 31), die nirgendwohin führen. Der 

Staub steht für das, was die vom Leben Enttäuschten zurückgelassen haben, 

was an ihren Sohlen klebte, also selbst für diese gar keine Bedeutung mehr 

besaß, dass sie es aufgehoben hätten. Wie in Paul Celans damals bereits 

prominenter Todesfuge16, in der die Gefangenen der Konzentrationslager die 

„Schwarze Milch der Frühe“ (I, 1) trinken müssen, ist das Opfer bei Domin 

gezwungen, Leiden wie Nahrung aufzunehmen. Eine entsprechende Paralle-

le besteht zu dem weniger bekannten Gedicht Rose Ausländers Ins Leben17

von 1939: „Nur aus der Trauer Mutterinnigkeit/Strömt mir das Vollmaß des 

Erlebens ein./Sie speist mich eine lange trübe Zeit/Mit schwarzer Milch und 

schwerem Wermutwein.“ (I, 1-4) Indem Domins Gedicht durch die Meta-

phorik auf diese Texte verweist, stärkt es die Wahrnehmung im Kontext der 

Literatur über Auschwitz und damit innerhalb des Diskurses um Lyrik nach 

Auschwitz.

Als Folge der Jahreszeit, ohne dass es einen verantwortlichen Täter gibt, 

wird sogar der tote Körper des Betroffenen noch funktionalisiert und durch 

den frikativen Laut der Alliteration zerrieben: Sein Blut wird als Dünger 

und Frostschutzmittel für den Wein verwendet.18 Im Gleichnis Von den bö-

sen Weingärtnern19 erschlagen die Pächter des Weinbergs die Knechte und 

schließlich den Sohn des Besitzers, um sich die Ernte anzueignen. Jesus 

deutet das Gleichnis für die Hohenpriester und Pharisäer: Sie werden das 

Reich Gottes verlieren und bestraft werden. Wie in Domins Versen fließt 

das Blut von Unschuldigen, so dass die Anspielung auf das Gleichnis den 

Tatbestand des Unrechts und die Notwendigkeit von Strafe unterstützt. 

Doch dient in Domins Versen das Opfer gerade keiner höheren Sache, son-

dern es steht nur für sich. In signifikanter Abweichung von der biblischen 

Geschichte Hiobs, in der dieser am Ende von Gott zurechtgewiesen und 

wieder erhoben wird, benennt Domin die Zweifel des Überlebenden an der 

Sicherheit seines neuen Daseins und das Fortdauern des erfahrenen Leids. 

Der Glaube an Gott lässt Hiob sich an seinen neuen Kindern und dem neuen 

Reichtum freuen, da Gott für ihn nun unantastbar über allem steht. In Wen

15  Vgl. Kapitel 4.4. 

16  Paul Celan: Die Todesfuge. In: Ders.: Gesammelte Werke. Bd. 1: Gedichte I. 

Hg. v. Beda Allemann u. Stefan Reichert. Frankfurt a.M. 2000 (1983). S. 39-

42.

17  Rose Ausländer: Ins Leben. In: Dies.: Gesammelte Werke. Bd. 1: Die Erde 

war ein atlasweißes Feld. Gedichte 1927-1956. Hg. v. Helmut Braun. Frank-

furt a.M. 1985. S. 66. 

18  Vgl. Hilde Domin: Meine Wohnungen. A.a.O., S. 92: Domin verweist in die-

sem Zusammenhang auf eine Begegnung mit einem Gärtner in Minehead, der 

seine Reben mit Tierblut düngte. 

19  Matthäus 21, 33-46; Markus 12, 1-12; Lukas 20, 1-8. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LEID|155

es trifft bleibt die Trauer und die Qual dem Menschen eingeschrieben. Kein 

transzendentaler Glaube steht über den weltlichen Leiden und bietet Erlö-

sung. Zunehmend gehäuft tritt das „und“ am Versbeginn auf (I, 4, 12, 22, 

25, 29, 30, 33, 36), mit dem der Marter auf eine beim Lesen fast unerträgli-

che Weise stets noch eine weitere hinzugefügt wird. 

Die zweite Strophe schränkt die Unaufhaltsamkeit des quälenden Ab-

laufs sehr vorsichtig ein, denn „wenn er Glück hat“ (II, 2), – und nur da-

von hänge es ab – werde er in letzter Sekunde „von der unbekannten/

allmächtigen Instanz/begnadigt“ (II, 9-11). Allerdings ohne dass ihm das

vorhergehende Leid erspart geblieben wäre, das ihn ebenfalls zufällig traf, 

„weil er zur Hand war“ (II, 7). Erneut taucht das Motiv der Hand auf, die 

scheinbar unabhängig von einer Person agiert. 

Auch der nächste Satz steht im Passiv, „er“ (II, 13) wird wiederent-

deckt, wobei der Vergleich mit einem „Kontinent“ (II, 14) der Person 

durchaus Eigenständigkeit und Bedeutung zuspricht, der Mensch erscheint 

als sich selbst genügendes, vielfältiges Wesen, als eigene, rätselhafte Welt, 

denn ein Kontinent ist nicht einfach verloren. In dem Wort klingt auch das 

Verlieren eines militärischen Konflikts hinein: Geografische Orte wechseln 

nach Kriegen die Zugehörigkeit zu Nationen. In diesem Zusammenhang 

schwingt bei der Wiederentdeckung etwas Unangenehmes mit, was durch 

die Alliteration mit „Kruzifix“ im folgenden Vers erhalten bleibt, denn an 

dieses ist ja der corpus christi genagelt, auch wenn daraus dem christlichen 

Verständnis nach die Erlösung erwachsen soll. Nationale und religiöse Ideo-

logien werden gleichermaßen als tröstend und fraglich dargestellt – zumal 

das Kruzifix „im verschütteten Keller“ (II, 17) sich sowohl im von den Na-

tionalsozialisten bombardierten London als auch im von den Alliierten 

bombardierten Dresden finden könnte. Die Ortlosigkeit des Gequälten wird 

beendet, er wird „von einem toten Geleis“ (II, 23) geschoben und wieder an 

den „Zug“ (II, 24) der Zeit oder des Lebens gehängt, „an die alte Land-

schaft“ (II, 21), deren Form Konflikte überdauert. 

Das biblische Gleichnis Vom verlorenen Sohn20 klingt im Text an: Bei 

seiner Heimkehr empfängt ihn die Vergangenheit, die Zeit vor der Katastro-

phe, mit dem im Regenbogen manifestierten Versprechen, die Vernichtung 

nicht zu wiederholen. Indem das Gedicht auf dies Versprechen Gottes an 

Noah verweist, und das nach dem Massenmord an den europäischen Juden, 

erscheint dieser als säkulare Form der Sintflut. Der Tod und das Leiden 

werden nicht als von Gott gesandte gerechte Strafe für sündige Menschen 

dargestellt, sondern als etwas, das unvorhersehbare und zufällige Opfer er-

eilt. Die Verantwortlichen dafür werden nicht benannt, die Perspektive 

bleibt die der Leidenden. Kein himmlischer Vater nimmt die Überlebenden 

20  Vgl. Lukas 15, 11-32. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


156|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

wieder auf, sondern die Zeit, aus der sie herausgehoben worden waren (I, 7): 

Das „Gestern“ (II, 28), die Vergangenheit, schließt wieder an Gegenwart (II, 

29) und „Zukunft“ (II, 30) an. 

Die dritte Strophe reiht im ersten Satz den Menschen ein zwischen die 

Tiere, die das ihnen zugefügte physische Leid durch die in ihnen angelegten 

Fähigkeiten überstehen. Auch der Mensch besitzt eine solche besondere Fä-

higkeit: Wie eine Pflanze vom Licht lebt, genügt ihm die „Sonne/von Liebe 

und Hoffnung“ (III, 7-8). Bezeichnenderweise fehlt der Glaube in dieser 

Reihung, der doch gemäß dem entsprechenden Bibelvers21 mit Liebe und 

Hoffnung erwähnt wird. Der Glaube wird als Möglichkeit des Trostes nicht 

in Erwägung gezogen: Kein Gott herrscht über diese Welt. Mit den äußeren 

Wunden wird auch die Angst weniger sichtbar oder weniger stark. Der dritte 

Satz wählt die Metapher eines Baums für den Menschen: Er hatte sein Laub 

verloren, seinen Schmuck, sein Grün, sein Leben, die neuen „Knospen“ (III, 

14) sind das Bild der Hoffnung und Fruchtbarkeit, „die Rinde des Vertrau-

ens“ (III, 15) bildet seinen Schutz. Ohne Rinde kann kein Baum überleben, 

ebenso lebensnotwendig erscheint hier das Vertrauen für den Menschen. 

Zwar bleibt sein Spiegelbild verändert, nicht etwa der Begriff „gepflegt“ be-

zeichnet sein Äußeres, sondern das klanglich nahe „gepflügte“ (III, 18), das 

gewaltsam unter die Oberfläche reicht. 

Der Betroffene gewöhnt sich schließlich an den fremden Anblick seiner 

selbst. Er, nur noch Haut und Knochen wie der Tod selbst in Darstellungen 

der bildenden Kunst, dem „Knochenmann“ gerade noch „von der Schippe 

gesprungen“, trägt sich Öl auf, um seinen für andere fremden Geruch zu ü-

berdecken. In der Bibel ist die Salbung mit Öl eine Zeremonie zur Krönung 

von Königen, ein Akt der Verehrung oder ein Zeichen von Erwähltheit.22

An dieser Stelle lässt es auch an Heilmittel denken – oder an die letzte Ö-

lung vor der Beerdigung. Gleichzeitig klingt an, dass er wieder an Gewicht 

zunimmt. Dies kann Assoziationen zu Bildern von KZ-Insassen wecken, die 

von den Qualen in ihrer Erscheinung gezeichnet sind. Nur durch die Zeit, 

ganz von selbst, gewöhnt er sich an die Situation, wieder aufgenommen, 

nicht mehr verfolgt oder unmittelbar bedroht zu sein. Erempfindet es fast als 

Festtag „und ist zuhause/und beinah/sicher“ (III, 37-39). Das Bild des Festes 

bleibt erhalten, wenn alles Alltägliche wie ein Geschenk wahrgenommen 

wird – und als „begrenzt“ (III, 48), doch da diese Einschränkung mit den 

Vogelschwingen verglichen wird und insofern an die Freiheit gebunden ist, 

ist sie positiv besetzt. 

Die fünfte Strophe beschreibt, wie die „Pause/der Prüfung“ (V, 1-2) 

versinkt, in ihm und der Welt, und nicht mehr sichtbar ist. Doch wirkt es in-

21  1. Korinther 13, 13. 

22  Vgl. 1. Samuel 10, 1; 2. Samuel 2, 4. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LEID|157

nerlich noch stärker, denn das Material selbst hat sich gewandelt, die Identi-

tät des Menschen, sein „Ich“ (V, 8), vergleichbar mit „Metall, das aus dem 

Hochofen kommt“ (V, 10). Dieses Bild lässt sich als Anspielung auf die 

Krematorien der Vernichtungslager interpretieren, die nachhaltig die Wahr-

nehmung der menschlichen Geschichte veränderten. Damit ist es keine Ver-

harmlosung, wie es ein Verweis auf die Vergänglichkeit und Vergesslich-

keit der Menschen wäre. Ein anderes Bild vergleicht die Veränderung des 

Menschen mit dem Überleben eines Sprungs aus einem Hochhaus auf den 

“Times Square“, als sei die tödliche Bedrohung ein riskantes Akrobaten-

kunststück. Dabei besteht erneut Ähnlichkeit mit einer Katze, die immer auf 

den Füßen landet und der im Aberglauben sieben Leben zugesprochen wer-

den, sowie mit einem Vogel, einem Symbol der Freiheit und Ungebunden-

heit, aber auch der Heimatlosigkeit. In der dritten und vierten Strophe des 

ersten Abschnitts verweist das Bild des Vogels auf das auch nach der leid-

vollen Erfahrung anhaltende Gefühl der Fremdheit. Der Vogel ist damit 

nicht so eindeutig positiv besetzt, wie Michael Braun es für die Lyrik Do-

mins bis 1954 festgestellt hat, wobei er den Bedeutungswandel mit der Er-

fahrung der Remigration erklärt hat.23 Dagegen zeigt Wen es trifft, dass 

Domin das Vogelmotiv bereits vor Rückkehr ambivalent verwendet. Der be-

rühmte Platz in New York, in dessen Hafen die Freiheitsstatue steht, reprä-

sentiert einerseits die Rettung, die die Stadt den Exilanten aus Deutschland 

bot, andererseits deutet der ohne den zu erwartenden Artikel stehende Name 

“Times Square“ wiederum auf die gefährdete Rückkehr in die Zeit hin. 

In dem zweiten Abschnitt ändert sich die Sprechsituation: Ein „Du“ (I, 

1) wird angesprochen. Es ist der Nächste, das Gegenüber des Menschen, der 

mit ihm das Brot bricht wie im biblischen Abendmahl, der aufgefordert 

wird, „das zarte Moos am Boden“ (I, 8), das im Kontrast zu den staubigen 

Landschaften steht, „oder ein kleines Tier“ (I, 9), ohne dass es Angst be-

kommt „vor Deiner Hand“ (I, 11), vorsichtig zu streicheln. Die Hand will 

sorgsam geführt sein, damit sie schützt (I, 12-13), liebt und nie Gewalt un-

terstützt oder ausführt, weder gegen Mensch noch Tier, damit sie ihre In-

stinkte beherrsche und nicht zum Jäger werde. Die Verse verlagern so das 

Problem vom Menschen auf seine Hand und drücken etwas versteckter, vor-

sichtiger und zurückhaltender aus, was bei einer direkten Aufforderung an 

den Menschen plump, aufdringlich und fordernd klänge. Zudem ermöglicht 

23  Michael Braun: Exil und Engagement. A.a.O., S. 101. Als Beleg verweist er 

auf GG, S. 245, 79, 129, 159f. Auf die vielseitige und widersprüchliche Ver-

wendung des Motivs hatte bereits Regula Venske hingewiesen. Vgl. Dies.: 

„Flucht zurück als Flucht nach vorn?“: Hilde Domin und die „Rückkehr ins 

Zweite Paradies“. In: Inge Stephan/Regula Venske/Sigrid Weigel: Frauenlite-

ratur ohne Tradition? Neun Autorinnenporträts. Frankfurt a.M. 1987. S. 39-69. 

S. 48. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


158|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

diese Teilung eine Verhandlung des ambivalenten menschlichen Wesens, 

das gute und böse Anteile birgt. 

Die letzte Strophe schließlich mahnt, indem sie den Sterbetag des Ange-

redeten erzählt, an dem „Du“ und die Welt in Frieden scheiden wegen der 

Hand, die sie liebend verband. Deswegen stehen im letzten Vers Ich und 

Welt auch nicht getrennt, sondern in einem Vers nebeneinander (II, 19), und 

die Hand wird als „meine Hand“ (II, 16) angeredet. Diese Anrede impliziert 

die Eigenständigkeit und Distanz, wie der Wunsch „Lebe wohl“ (II, 15) auf 

ein selbstständiges Weiterleben der Hand schließen lässt. Doch das Posses-

sivpronomen betont zugleich die Nähe. Die Ambivalenz des Lebens und der 

Taten wird benannt durch den Wechsel von „befleckt“ (II, 10), „gewaschen“ 

(II, 11), „befleckt“ (II, 12): Die Redewendung „mit Blut befleckt“ und das 

anschließende Reinwaschen mit Wasser, das auf Pontius Pilatus’ Waschen 

der Hände in Unschuld zurückgeht, werden angedeutet.24 Die Hand wird mit 

einer „blassen Blume“ (II, 5) verglichen. Der Vergleich wird aber sogleich 

eingeschränkt, denn die Hand ist zwar „so matt“ (II, 6) wie eine gebrochene 

Blume, die verwelkt, aber nicht schuldlos.25 Die durch die Alliteration be-

stehende sprachliche Nähe zur „blauen Blume“26 der Romantik als Bild der 

Dichtung verweist darauf, dass die Hand an sich zwar die Anlage trägt, 

Kunst zu schaffen, aber doch nicht allein dazu dient. 

Das Gedicht Kommt einer von ferne27 von Nelly Sachs greift in ähnli-

chem Ton und ähnlicher Form wie Domins Gedicht das Thema des heimat-

losen Fremden auf: Die Bilder darin deuten auf die erlittenen unmenschli-

chen Torturen hin, die sein Wesen verfremdet haben. In beiden Gedichten 

ist die Menge von Bildern auffällig, die der jeweilige Sprecher verwendet, 

um seine Feststellungen und Beobachtungen zu formulieren und beide ver-

binden das Thema mit dem Tod. Es scheint, als würden die Worte zur Be-

schreibung der Wirklichkeit nicht greifen, als müsse der Sprecher diese 

wegrücken oder in Vergleiche und Metaphern bannen, um sie ertragen zu 

können. Wen es trifft endet mahnend und versöhnlich: Beim Sterben wird 

die Würde des gelebten Lebens betont, eines Menschen, der gelebt hat, ohne 

24  Matthäus 27, 24. 

25  Das Bild einer blassen Blume für das Gefühl der Trauer oder der Liebe ver-

wendete Domin bereits in ihrem ersten, 1951 in Santo Domingo entstandenem 

Gedicht Im Tor schon (GG, S. 55). Als Bild für eine Hand erscheint es erneut 

in Domins 1955 in San Rafael de la Sierra geschriebenem Gedicht Rückzug

(GG, S. 20f). Vgl. VE, S. 243; 230. 

26  Novalis: Heinrich von Ofterdingen. In: Werke, Tagebücher und Briefe Fried-

rich von Hardenbergs. 3 Bde. Bd. 1. Hg. v. Hans-Joachim Mähl/Richard Sa-

muel. Darmstadt 1999. S. 240. 

27  Nelly Sachs: Kommt einer von ferne. In: Dies.: Späte Gedichte. Frankfurt a.M. 

1965. S. 55. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LEID|159

Verbrechen zu begehen. Während der erste Abschnitt den Menschen als 

passives Opfer beschreibt, ist der zweite eine Aufforderung zu verantwortli-

chem Handeln. Neben der Fremdbestimmtheit der Exilsituation, der „Ge-

worfenheit“, wird damit die aktive Lebensgestaltung als Leistung der Exil-

anten hervorgehoben. Sie entdeckten und nutzen trotz der Zwänge von au-

ßen Möglichkeiten, ihre Interessen zu verfolgen.28

Als Gegenstand des Gedichts kann das Exil betrachtet werden. In einem 

Aufsatz über Exilerfahrungen (geschrieben 1969) hat Domin sehr ähnliche 

Bilder verwendet wie in den ersten Versen von Wen es trifft: „Es handelt 

sich um das Herausnehmen eines Menschen aus dem normalen Kontext sei-

nes Lebens, und zwar ein gewaltsames und unfreiwilliges Herausnehmen.“29

Die Situation von Verfolgung, Flucht und Leid ist eine überhistorische, all-

gemein-menschheitsgeschichtliche. Die Konstruktion des Nominalkomposi-

tums „Stacheldrahthöllen,/öffentlichen/oder intimen“ (II, 25-27) mit den an-

gehängten Adjektiven intensiviert durch die Metaphorik die unangenehmen 

Assoziationen: Auch private Beziehungen können „die Hölle“ bedeuten und 

etwa wegen eines Abhängigkeitsverhältnisses als identitätsbedrohendes Ge-

fängnis ohne Ausweg empfunden werden, nicht nur die Gefangenenlager 

der Staatsgewalt. 

Doch ist diese Lesart keineswegs zwingend, auch die Interpretation des 

Gedichts im Zusammenhang mit Auschwitz drängt sich aus biographischen 

und historischen Gründen auf. Katja Schubert hat auf die „zentrale Rolle des 

Körpers als Teil der ‚Endlösung‘“30 hingewiesen, etwa auf die eingebrann-

ten Nummern der KZ-Häftlinge und auf das Motiv des Ausziehens zur Iden-

tifikation männlicher Juden, um die Beschneidung zu überprüfen. Dies alles 

findet sich in Domins Gedicht Wen es trifft und erlaubt, die „Stacheldraht-

höllen“ als Konzentrationslager zu deuten. In beiden Fällen stehen neben 

der überhistorischen Bedeutung konkrete Erfahrungen, so dass das Gedicht 

geradezu exemplarisch die von Domin geforderten, bereits in Kapitel 2 an-

geführten Kriterien der „Musterhaftigkeit“, „Authentizität“ und „Einmalig-

keit“ eines Gedichts erfüllt. 

28  Eva Borst kritisiert die defizitäre Auseinandersetzung der Exilforschung mit 

diesen Möglichkeiten. Vgl. Dies.: Identität und Exil. Konzeptionelle Überle-

gungen zur 7. Tagung Frauen im Exil: Sprache – Identität – Kultur. In: Exil-

forschung. Ein internationales Jahrbuch. Bd. 17: Sprache – Identität – Kultur. 

Frauen im Exil. Hg. v. Claus-Dieter Krohn. S. 10-23. S. 12. 

29  Hilde Domin: Exilerfahrungen. Untersuchungen zur Verhaltenstypik. In: 

Frankfurter Hefte 29 (1974). S. 185-192. S. 185. 

30  Katja Schubert: Notwendige Umwege. Voies de traverse obligées. Gedächtnis 

und Zeugenschaft in Texten jüdischer Autorinnen in Deutschland und Frank-

reich nach Auschwitz. Hildesheim/Zürich/New York 2001. S. 279. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


160|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

Zu Wen es trifft liegen einige interpretatorische Ansätze vor: Michael 

Brauns Analyse kommt zu dem Schluß, „[...] daß ‚Wen es trifft‘ kein Holo-

caust-Gedicht ist, sondern von der Erfahrung des Vertriebenenschicksals im 

Hinblick auf die Heimkehr schlechthin handelt.“31 Ehrhard Bahr folgt ihm 

und sieht in den Versen vor allem „[...] a plea to the survivors at home.“32

Dies ist, wie Domin bereits in ihren Poetik-Vorlesungen deutlich machte, 

jedoch nur eine mögliche Lesart und zudem nicht unproblematisch, denn in 

der jüngsten Geschichte traf „es“ eben nicht „irgendeinen“ Menschen, son-

dern die politischen Gegner des Nazi-Regimes und darüber hinaus Roma 

und Sinti, Homosexuelle und andere willkürliche Opfer, vor allem aber Ju-

den. Das Gedicht dagegen transzendiert deren Erfahrung durchaus auch ins 

Allgemeine, obwohl gerade der massenhafte und systematische Mord an 

den Juden das Spezifische des Nationalsozialismus bildete und sich in dem 

als automatisierten Mord Dargestellten im Gedicht zeigen lässt. Domin hat 

nicht nur Verfolgung und Exil erlebt, sondern auch die „Vergangenheitsbe-

wältigung“ der deutschen Gesellschaft nach ihrer Remigration. Möglicher-

weise erschien diese mehrdeutige Form Domin, die ja nicht selber im Kon-

zentrationslager gewesen ist, als die für sie einzige Form der Sagbarkeit. 

Damit bestätigt das Gedicht keineswegs eine universalistische Sicht auf den 

Holocaust, die diesen verharmlost, sondern zeigt die Willkür, mit der die 

Opfergruppe ausgewählt wurde – und dass es jeden treffen konnte, der sich 

gegen das Regime stellte oder „anders“ war. Dadurch bleibt der Verweis auf 

den Massenmord als eine mögliche Lesart bestehen. 

Ein Gedicht wie Wen es trifft hält die Auseinandersetzung mit der Ver-

gangenheit lebendig, wie es Hannah Arendt in einem kritischen Blick auf 

die deutsche „Vergangenheitsbewältigung“ fordert: 

„Bewältigen können wir die Vergangenheit so wenig, wie wir sie ungeschehen ma-

chen können. Wir können uns aber mit ihr abfinden. Die Form, in der das ge-

schieht, ist die Klage, die aus aller Erinnerung steigt. [...] Sofern es überhaupt ein 

‚Bewältigen‘ der Vergangenheit gibt, besteht es in dem Nacherzählen dessen, was 

sich ereignet hat; aber auch dieses Nacherzählen, das Geschichte formt, löst keine 

Probleme und beschwichtigt kein Leiden, es bewältigt nichts endgültig. Vielmehr 

31  Michael Braun: Exil und Engagement. A.a.O., S. 56. 

32  Ehrhard Bahr: 1959. Hilde Domin publishes Nur eine Rose als Stütze and Nel-

ly Sachs publishes Flucht und Verwandlung, both of which deal with flight 

and exile. In: Sander L. Gilman/Jack Zipes (Eds.): Yale Companion to Jewish 

Writing and Thought in German Culture 1096-1996. New Haven/London 

1997. S. 710-715. S. 714. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LEID|161

regt es [...] zu immer wiederholendem Erzählen an. [...] Einen von diesen Ge-

schichten ganz und gar ablösbaren Sinn gibt es nicht.“33

Der „Sinn“ finde sich nur innerhalb dieser erzählerischen Konstruktionen, 

die Geschichte selbst oder gar Auschwitz besitze keinen. Domins Gedichte, 

sofern sich in ihnen ein Bezug zum Holocaust ausmachen lässt, artikulieren 

durch ihre Paradoxität eben diese Feststellung. 

Ulrike Böhmel Fichera legt in ihrer Interpretation besonderes Gewicht 

auf die Form von Rede und Anrede in Domins Versen: „Das Gedicht ist als 

Dialogangebot an das deutsche Publikum zu verstehen, als ein Gesprächsan-

laß für Leser, die aus der Vergangenheit – nicht nur der persönlich gelebten 

– zu lernen willens sind.“34 Damit reduziert Böhmel Fichera jedoch die bei-

den Ebenen des Sprechens: Zwar sind die Gedicht Domins per se als Dia-

logangebote zu betrachten, doch inszeniert sie das Gedicht als Selbstge-

spräch. Böhmel Fichera problematisiert dies nicht, obwohl das Zitat im Titel 

ihres Aufsatzes bereits darauf hindeutet. Da Domin offen lässt, ob die Verse 

einen Dialog oder ein Selbstgespräch darstellen, ist davon auch eine erfolg-

reiche Rezeption affiziert, die in einer solchen Lernbereitschaft bestünde. 

Der „Sinn“, den das Opfer laut Böhmel Fichera dem „Chaos der Gegenwart 

[...] abgewinnen muß“ und den sie nicht definiert, besteht vermutlich in dem 

Fortdauern des Glaubens an die Humanität. Dazu rufen Domins Verse auf, 

und deshalb besteht durchaus die Möglichkeit, dass sie die Humanität eben 

nicht nur als nicht verwirklicht, sondern auch als unerreichbar betrachtet, es 

aber dennoch für wert hält, sie anzustreben. 

Michael Braun sieht in dem Gedicht „ein weitherziges Versöhnungsan-

gebot der Überlebenden der Verfolgung an die Überlebenden zu Hause“35.

Diese Deutung verkürzt jedoch den Ausdruck des Leids und die Klage um 

die Opfer der geschilderten Grausamkeiten und übersieht die Brüchigkeit 

der Versöhnung. Diese beruhte zu dem Zeitpunkt der Entstehung des Ge-

dichts zwar noch nicht auf den Erfahrungen der Schwierigkeiten der Re-

migration, aber auf dem Wissen um die nationalsozialistischen Verbrechen. 

Domin selbst nannte Wen es trifft 1979 einen „Aufruf zur Enthaltung von 

Unrecht, zur Enthaltung von Mitläufertum“36, sie sei „als Ruferin“ nach 

33  Hannah Arendt: Gedanken zu Lessing. Von der Menschlichkeit in finsteren 

Zeiten (Rede, gehalten am 28. September 1959 bei Entgegennahme des Les-

sing-Preises der Freien und Hansestadt Hamburg). In: Dies.: Menschen in fins-

teren Zeiten. Hg. v. Ursula Ludz. München/Zürich 1989. S. 17-48. S. 37. 

34  Ulrike Böhmel Fichera: Zum „Stelldichein mit mir selbst“. A.a.O., S. 348. 

Vgl. das folgende Zitat ebd. 

35  Michael Braun: Wen es trifft. In: Birgit Lermen/Michael Braun: Hilde Domin. 

A.a.O., S. 50-57. S. 57. 

36  Hilde Domin: Leben A.a.O., S. 40. Vgl. das folgende Zitat ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


162|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

Deutschland zurückgekommen. Brauns Fazit, „[d]ie Erfahrung des Ge-

zeichnetseins sowohl im Exil wie auch in Grenzsituationen jeglicher Art“ 

werde „zur Basis für eine neue Verständigung“37, reduziert durch die Ver-

allgemeinerung das ungelöste Paradoxon des Überlebens. Damit nimmt er 

dem Gedicht seine Sprengkraft, die doch in dem Verweis auf die Schwie-

rigkeit des Weiterlebens nach dem Überleben besteht. 

Domin hat sowohl vor als auch nach ihrer Rückkehr nach Deutschland 

sehr lange und sehr kurze Gedichte geschrieben. Wen es trifft ist eines von 

ihren langen Gedichten. 1965 erfuhren Walter Höllerers (1922-2003) The-

sen zum langen Gedicht38 in der Zeitschrift Akzente große Aufmerksamkeit, 

in denen er die Möglichkeit hervorhebt, eine eigene Welt aufzubauen und 

Beziehungen zwischen Gegenstand, Leser, Autor und Gedicht entstehen zu 

lassen. Michael Braun bezeichnete die Debatte gar als „Zäsur in der west-

deutschen Lyrikgeschichte“39, da sie die „Grundrisse einer ‚offenen Poe-

tik‘“40 zeichnete. Domin selbst hat sich nicht dazu geäußert, doch lässt ihre 

Produktion darauf schließen, dass sie wie Höllerer weder kurzen noch lan-

gen Gedichten prinzipiell den Vorzug gibt, sondern beide Formen als nütz-

lich betrachtet. 

Sicherlich gehört Wen es trifft nicht zu den Gedichten Domins, die viele 

Aspekte in einem einzigen Bild zu bündeln vermögen. Domins kurze Ge-

dichte scheinen den langen Gedichten formalästhetisch überlegen zu sein, 

da letztere weniger verdichtet sind und zuweilen bemüht didaktisch-

moralisierend wirken. Doch ist die Form dem Inhalt adäquat: Schon der ers-

te Abschnitt von Wen es trifft fordert einen langen Atem, der sich dem Voll-

zug der detaillierten Bilder aussetzt. Der erzählerische Gestus der langen 

Gedichte erlaubt es, den Bezug auf verschiedene Erfahrungen herzustellen 

und auf vielfältige Weise an den Diskurs um Lyrik nach Auschwitz anzu-

schließen. Der Vorwurf von Günther Busch, der Stoff werde hier „eher aus-

gebreitet denn durchdrungen“41, läuft somit ins Leere. 

Walter Jens beurteilt die expliziten Schlussverse dieses Gedichts als 

Fehlgriff, der das ganze Gedicht verderbe, „[...] während sonst gerade die 

schlichte Beschwörung einfacher Dinge den Versen eine Strenge und Unan-

37  Michael Braun: Wen es trifft. In: Birgit Lermen/Michael Braun: Hilde Domin. 

A.a.O., S. 50-57. S. 57. 

38  Walter Höllerer: Thesen zum langen Gedicht. In: Akzente 12 (1965). H. 2. S. 

128-130. 

39  Michael Braun: Lyrik. In: Klaus Briegleb/Sigrid Weigel: Gegenwartsliteratur 

seit 1968. Hansers Sozialgeschichte der deutschen Literatur vom 16. Jahrhun-

dert bis zur Gegenwart. Bd. 12. München/Wien 1992. S. 424-454. S. 424. 

40  Michael Braun: Lyrik. A.a.O., S. 430. 

41  Günther Busch: Gegenwärtiges Gedicht. In: VE, S. 57-59 (erstmals in: Zeit-

wende. Die neue Furche 3 (1960). S. 206). S. 59. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LEID|163

tastbarkeit gibt, die alle Stilschwankung ausschließt.“42 Ihm ist insofern zu-

zustimmen, dass die letzten Verse des Gedichts auf Versöhnung zielen. 

Doch dass der stilistische Bruch, der als „Stilschwankung“ wohl unzurei-

chend charakterisiert wäre, intentional ist und verhindert, dass die Leserin 

bzw. der Leser sich der Harmonie der Verse überlässt und ihn erneut zur ak-

tiven Auseinandersetzung auffordert, übersieht Jens. Durch die direkte An-

rede wirken die Schlussverse einer distanzierten Lesart entgegen. Aus der 

Tatsache, dass der zweite Abschnitt von Wen es trifft gegenüber dem ersten 

bedeutend weniger ausführlich und raumgreifend ist, lässt sich darüber hin-

aus schließen, dass das sprechende Ich die Leiderfahrung nicht verdrängt. 

Zwar ist die überhistorische Lesart durchaus im Text angelegt, doch ar-

beitet er zugleich gegen eine Entwertung der historischen Erfahrung. Die 

metaphorisierte Darstellung von Leid wird zu einer Möglichkeit, das Un-

sagbare zu sagen, um das erfahrene Leid zu artikulieren. Auch wenn kein 

verantwortliches Agens benannt wird, so wird dieses doch als willkürlich 

charakterisiert und der vom Zufall bestimmte, mechanistische Ablauf von 

Selektion und Qual nicht nur kritisiert, sondern auch subtil konnotiert. Die 

Machtlosigkeit des Individuums gegenüber dem „System“, dessen Reprä-

sentanten nicht zu fassen sind, wird nirgendwo so deutlich wie in einer Dik-

tatur, die sich der Folter bedient und den Einzelnen seiner Würde als Sub-

jekt beraubt. Im Deutschland der fünfziger Jahre war diese Erfahrung, die 

den nationalsozialistischen Terror, Auschwitz eingeschlossen, kennzeichne-

te, zumindest für dessen Opfer präsent. 

Erst in der genauen Interpretation offenbart sich die Vielfalt der Zu-

sammenhänge zwischen Domins Werk und dem Diskurs um Lyrik nach 

Auschwitz. Die Bilder, die als Verweise darauf interpretiert werden können, 

lassen sich oft auch als allgemein-menschliche Erfahrungen von Leid lesen, 

wie beispielsweise Walter Jens es tut. Der Bezug auf die Shoah bleibt auch 

in Schale im Ofen (GG 59) indirekt. Das 1951 in Santo Domingo geschrie-

benen Gedicht, das 1954 als erstes ihrer Gedichte erschien43, ist ein Beispiel 

für ein kürzeres Gedicht, in dem Domin mittels Metaphorisierung physische 

und psychische Leiderfahrungen veranschaulicht und mit dem Heimatver-

lust verbindet. Das letzte Bild, das auf eine selbstverständliche Heimat ver-

weist, bleibt als Vergleich hinter dem von den Metaphern erreichten Grad 

der Ähnlichkeit zurück. 

42  Walter Jens: Vollkommenheit im Einfachen. In: VE, S. 53-56 (erstmals in: Die 

Zeit, 27.11.1959). S. 55. 

43  Vgl. VE, S. 231. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


164|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

Schale im Ofen 

Schale im Ofen, 

du wirst gebrannt. 

Tränenätzung,

Glasur aus Demut 

über dem schüchternen 

Schimmer von Lächeln. 

So wirst du täglich 

ein wenig versehrt, 

bis Wunsch und Klage zerschmilzt 

und ein Rosenblatt 

oder ein Schmetterlingsflügel 

fast gröbre Substanz sind. 

Vergessene Schale, 

auf der Hand, die dich hinhält, 

faßt der Regenbogen 

Fuß, so natürlich 

wie der Anflug der Taube 

auf Trafalgar Square. 

Das Gedicht ruft das Bild von einer Schale auf, die zur Härtung gebrannt 

wird. Sie erscheint durch die Anrede in der zweiten Person Singular durch 

den Sprecher als personifiziert. Diese Personifikation und das Bild des O-

fens deutet die alttestamentarische Geschichte Die drei Männer im Feuer-

ofen an, in der drei Juden dem Bild König Nebukadnezars die Anbetung 

verweigern, zur Strafe dafür in den Feuerofen geworfen, aber von ihrem 

Gott beschützt werden.44 Ähnlich wie in Domins Gedicht Wen es trifft, das 

auf die Geschichte Hiobs und das Gleichnis vom verlorenen Sohn verweist, 

rekurrieren die Verse auf zentrale Texte der jüdischen und der christlichen 

Kultur und deren Kontexte. Dabei werden die Inhalte jedoch in einen säku-

laren Rahmen transportiert. In diesem Fall unterstützt die Anspielung die 

Übertragung der Attribute der Schale auf einen Menschen, so dass im Zent-

rum des Gedichts weniger eine Schale als eine unbestimmt bleibende Person 

steht – möglicherweise sogar der Mensch an sich. Der Mensch als „Gefäß“ 

ist ebenfalls ein biblisches Motiv: In der Schöpfungsgeschichte formt Gott 

aus Erde den ersten Menschen.45 Der Mensch in Schale im Ofen wird jedoch 

nicht wegen seines Vertrauens in seinen Gott von diesem beschützt, sondern 

im Gegenteil versehrt. 

Die lapidare Feststellung im ersten und die technischen Begriffe zur Be-

schreibung des Produktionsprozesses einer Schale im zweiten Satz stehen 

44  Daniel 3, 1-30. 

45  Vgl. 1. Mose 2, 7; Jeremia 18, 6. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LEID|165

inhaltlich in scharfem Kontrast zu den Äußerungen von menschlichen Emo-

tionen, mit denen sie formal durch Assonanzen, Versanordnung („Glasur 

aus Demut“, I, 4) und darüber hinaus Kompositumbildung („Tränenätzung“, 

I, 3) verbunden sind. Das Brennen, die Ätzung mit Tränen und die Demut, 

die das angedeutete Lächeln überdeckt, weisen auf leidvolle Erfahrungen 

hin, die eine Schale nicht berühren können, wohl aber die Persönlichkeit ei-

nes Menschen. Auf der Wortebene lässt sich dies ablesen in dem gehäuften 

Auftreten von Umlauten nach den entsprechenden „reinen“ Vokalen („ge-

brannt/Tränenätzung“, I, 2-3; „Demut/über“, I, 4-5; „Rosenblatt/[...] gröb-

re“, I, 10-12; „Fuß, [...] natürlich“, I, 16). Die oktroyierte „Glasur aus De-

mut“ bietet keinen Schutz. 

Der dritte Satz spricht erneut die nur im Passiv dargestellten Eingriffe 

und Beeinflussungen an, die sich „täglich“ (I, 7) ereignen, ohne dass ein 

Agens benannt wird, obwohl dahinter doch für die Herstellung notwendige 

Handgriffe stehen. Das Bild der Schale wird nicht explizit fortgeschrieben, 

aber das Wort „versehrt“ (I, 8) bezieht sich auf einen Gegenstand und das 

Prädikat „zerschmilzt“ (I, 9) auf den Ofen. Durch die Inkongruenz im Nu-

merus mit „Wunsch und Klage“ (I, 9) in der Subjektposition hebt es beide 

Substantive einzeln hervor und verlangsamt so das Tempo des Gedichts. Da 

es menschliche Qualitäten sind, verstärkt sich der Eindruck der Personifizie-

rung der Schale, auch wenn beide so sehr verkleinert werden, bis „ein Ro-

senblatt/oder ein Schmetterlingsflügel/fast gröbre Substanz sind“ (I, 10-12). 

Sowohl ein Rosenblatt als auch ein Schmetterlingsflügel sind nicht nur sehr 

leicht und empfindlich, sondern auch Zeichen vergangener Schönheit, denn 

sie sind durch den Singular als tot markiert. Die Einschränkung („fast“) und 

die Elision („gröbre“) in Vers 12 verringern den Gegenstand zusätzlich, von 

Wunsch und Klage bleibt also kaum ein Rest. Die Pluralform des Prädikats 

in Vers 12 verstärkt diesen Eindruck durch den Kontrast gegenüber der 

Konstruktion in Vers 9. Die Worte „zerschmilzt“ und „Substanz“ suggerie-

ren die Materialität von „Wunsch und Klage“. Mit ihrer Reduktion ist die 

Beschreibung des Herstellungsprozesses abgeschlossen. 

Der letzte Satz des Gedichts beschreibt die Nutzung der Schale. Sein 

erster Vers redet wie der erste Vers des Gedichts die Schale an, diesmal je-

doch als „[v]ergessene Schale“ (I, 13). Es bleibt offen, vom wem die Schale 

vergessen wurde, und da sie von einer „Hand“ (I, 14) gehalten wird, also in 

Gebrauch ist, bezieht sich das Vergessen entweder auf die tägliche Arbeit, 

aus der die Schale entstanden ist, oder auf die achtlos Vorübergehenden. 

Das Hinhalten einer Schale ist eine Geste, die um Essen oder Geld bittet o-

der bettelt. Das Gedicht nennt nur die Hand, die die Schale hält, der 

Mensch, zu dem die Hand gehört, bleibt unerwähnt. Dadurch gerät die Per-

sonifizierung der Schale, die als Inbegriff des geschundenen Menschen prä-

sentiert wird, nicht in Konkurrenz zu dem Menschen, der um eine Gabe bit-

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


166|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

tet, sondern beide verschmelzen. Der Regenbogen, das Zeichen der Hoff-

nung, das im Alten Testament an das Versprechen Gottes erinnert, die 

Menschheit nicht wieder mit einer Sintflut zu vernichten, „faßt [...]/Fuß“ (I, 

15-16) auf der Hand, langsam gewinnt der Mensch die Hoffnung zurück. 

Dies geschieht wie von selbst, „[...] so natürlich/wie der Anflug der Tau-

be/auf Trafalgar Square.“ (I, 16-18) Die Taube ist ein Symbol des Friedens, 

zugleich ist sie es, die in der bereits durch den Regenbogen angedeuteten 

Geschichte von Noah diesem den Zweig vom Ölbaum bringt als Zeichen, 

dass Land, die neue Heimat, in der Nähe sei. Die Beschreibung ihrer Lan-

dung auf Trafalgar Square ist einerseits banal, da es dort Hunderte von Tau-

ben gibt, deren Heimat dieser Platz ist und die mit ihm in der Imagination 

der Einheimischen wie der Touristen verbunden sind. Andererseits ist die 

Landung der Taube auf Trafalgar Square hoch symbolisch, da der Londoner 

Platz zu den Wahrzeichen einer Stadt gehört, die vielen Exilanten wenigs-

tens vorübergehend Rettung bot. Zudem ist der Trafalgar Square nach der 

Schlacht benannt, die Großbritannien 1805 die Seeherrschaft sicherte.46

Durch das Bild der landenden Taube werden Krieg, Frieden und Heimat 

verbunden. Diese Verbindung ist keineswegs als „natürlich“ zu bezeichnen, 

so dass die symbolische und die wörtliche Bedeutung sich widersprechen. 

Formal liegen ebenfalls Paradoxien vor: Das Gedicht besteht nur aus ei-

ner reimlosen Strophe, die vier vollständige Sätze enthält. Diese kompakte 

Struktur wird jedoch durch Enjambements durchbrochen, denen wiederum 

Alliterationen („schüchternen/Schimmer“, I, 5-6); „faßt [...]/Fuß“, I, 15-16; 

„Taube/auf Trafalgar“, I, 17-18) und Assonanzen („Regenbogen/[...] so“, I, 

15-16; „Taube/auf“, I, 17-18) entgegenwirken, die die Verse verbinden. 

Darin scheint ein innerer Widerstreit durch, dessen Spannung zwar letztend-

lich immer wieder durch die Interpunktion und schließlich den Punkt he-

rausgenommen wird, dadurch aber stets nur vorläufig gebändigt wirkt. Trotz 

des hoffnungsvollen Endes bleibt eine Unsicherheit zurück, die nicht nur 

formal, sondern auch inhaltlich durch die Beschreibung des täglich erfahre-

nen Leids begründet und nicht aufzuheben ist. Der Ofen hat es bis ins Innere 

eingebrannt, auch wenn von der Welt dieser Prozess als äußerlich wahrge-

nommen und vergessen wurde. Der Titel kann zudem als Hinweis gelesen 

werden, dass die Schale immer noch im Ofen ist, das Leid also andauert. 

Der Bezug des Gedichts auf die Erfahrungen der nationalsozialistischen 

Verfolgung und des Exils ist keinesfalls notwendig, lässt sich aber durchaus 

herstellen. So hat das Wort „Ofen“ nach Auschwitz einen anderen Klang er-

halten, der aber keineswegs in jedem Kontext hörbar ist. Die Verse setzen 

auch nicht den Tod, sondern höchstens die Erfahrung des Leids in den La-

gern in das Bild des Ofens um. Es entspricht Domins Vorstellungen von 

46  Vgl. den Times Square in Wen es trifft, GG, S. 103-109. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LEID|167

Dichtung, dass der Text verschiedene Lesarten zulässt. Unbestreitbar liegt in 

den Worten aber die Ermutigung, die Hoffnung dennoch nicht zu verlieren, 

auch wenn das widerfahrene Leid unheilbare Schäden angerichtet hat. Das 

Wissen um die Verletzungen kann vielleicht von der Wiederholung abhal-

ten. Die Namenlosigkeit der Täter appelliert an jeden, sich dessen bewusst 

zu sein und entsprechend zu handeln. 

Hinsichtlich der Frage nach den Bedingungen und Möglichkeiten des 

Sprechens nach Auschwitz lassen sich zwei Aspekte des Gedichts hervorhe-

ben: Zum einen ist vom Sprechen in diesem Gedicht nur indirekt die Rede, 

und zwar als „Wunsch und Klage“ (I, 9), also einmal positiv und einmal ne-

gativ als jeweils direkt objektbezogene Rede. Die tägliche Erfahrung von 

Qualen (I, 7-8) zersetzt die Fähigkeit zum Sprechen fast gänzlich (I, 9-12). 

Doch die feine Konsistenz, die bestehen bleibt, besitzt einen poetischen 

Ausdruck, wie der Vergleich mit einem „Rosenblatt“ (I, 12) und einem 

„Schmetterlingsflügel“ (I, 13) zeigt. Es scheint, als hätte das poetische Spre-

chen zumindest vorläufig Bestand, wenn auch nur im Moment vor dem 

Verwehen. Bei Hölderlin, zu dem sich in Domins Werk verschiedentlich di-

rekte Bezüge nachweisen lassen, erscheinen die Dichter als „Gefäße“47:

„Heilige Gefäße sind die Dichter,/Worin des Lebens Wein, der Geist/Der 

Helden, sich aufbewahrt“ (I, 1-3). Auch dies spricht für eine mögliche poe-

tologische Lesart des Gedichts. Zum anderen lässt sich in dem Gedicht das 

Brennen und die „Tränenätzung“ (I, 3) der Schale sowohl als tatsächliche 

Schrift deuten, deren Worte wie in Domins Gedicht Unaufhaltsam (GG 

170f) wie ein Messer den Körper verletzen können, als auch metaphorisch 

als leidvolle Erfahrung, die den Menschen prägt. Demzufolge bliebe diesem 

als einzige Möglichkeit des Sprechens der Ausdruck des Leids bzw. die 

Auseinandersetzung mit der ihn bestimmenden Erfahrung. 

Die Gedichte Schale im Ofen und Wen es trifft kennzeichnet eine Bild-

lichkeit, die dazu dient, der erlittenen Qual Ausdruck zu verleihen. Dabei 

stehen die Bilder unablösbar in Abhängigkeit des Geschehens: Jede Opfer-

perspektive bleibt auf die von den Tätern geschaffene Realität bezogen und 

enthält und bewahrt diese dadurch „– gleichsam traumatisch – als ein ent-

stelltes Außen im Innen: als ein im Narrativ der Opfer Undarstellbares“48.

Die Hoffnung, das Leid zu bewältigen, ist gering. Doch können das Schaf-

47  Friedrich Hölderlin: Buonaparte. In: Sämtliche Werke und Briefe. 3 Bde. Bd. 

1: Gedichte. A.a.O., S. 185. Vgl. Ders.: Brot und Wein. A.a.O., S. 285-291 

(VII, 5). 

48  Christina Pfestroff: Anamnese der Amnesie. Jean-Francois Lyotard und der 

Topos der Undarstellbarkeit in der geschichtswissenschaftlichen Diskussion. 

In: Susanne Düwell/Matthias Schmidt (Hg.): Narrative der Shoah. Repräsenta-

tionen der Vergangenheit in Historiographie, Kunst und Politik. Paderborn 

2002. S. 229-244. S. 241. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


168|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

fen von Bildern sowie der Bezug auf vorhandene Bildtraditionen helfen, 

diese zu bannen oder zumindest an die Gesellschaft weiterzugeben, um die 

Last des Erlebten wenigstens in der nachträglichen Auseinandersetzung da-

mit zu teilen. Denn das Gemeinwesen trägt Verantwortung für seine Mit-

glieder, insbesondere wenn sie extreme Gewalt erlitten haben, da eine ge-

genseitige Abhängigkeit zwischen der sozialen Realität und individuellen 

Traumatisierungen besteht. In den öffentlichen Debatten, in denen sich das 

Verhältnis einer Gesellschaft zu ihrer Geschichte ausbildet, zeigt sich der 

kollektive Anteil an der Traumatisierung. Übersteigen Erfahrungen die 

Möglichkeiten der seelischen Verarbeitung, bezeichnet man sie als trauma-

tisch: „Trauma“ bedeutet „Wunde“, Traumata können sich in psychischen 

und psychosomatischen Reaktionen äußern.49 Sven Kramer stellt einen kriti-

schen Bezug zum Nationalsozialismus und zur Auseinandersetzung der 

deutschen Gesellschaft her. 

„Wo das Verschweigen herrscht, wie im Deutschland der fünfziger Jahre in Bezug 

auf den Nationalsozialismus, bleibt die Last der Geschichte auf den Opfern liegen. 

Allzu schnell werden die Geschädigten, wenn sie auf das Vergangene verweisen, 

als Störenfriede, werden die Aufklärer als Nestbeschmutzer und jene Künstler, die 

das Verdrängte sinnlich vergegenwärtigen, als Irregeleitete abgestempelt.“50

Zum Diskurs um Lyrik nach Auschwitz liefern Domins Gedichte einen in-

dividuellen Beitrag, der insbesondere durch ihre spezifische Metaphorik ge-

kennzeichnet ist: Domin ruft bekannte Bilder auf, die wegen ihrer Vertraut-

heit eine starke Verknappung erlauben und gleichzeitig einen weiten Deu-

tungshorizont eröffnen, der seinerseits durch den formal höchst elaborierten 

Kontext gestützt wird. Das gilt auch für Domins lange Gedichte: Der „lange 

Atem“, den diese von der Leserin bzw. dem Leser fordern, spiegelt den Pro-

zess der Erfahrungen und ihrer mühsamen Reflexion. Dem Vorwurf der Äs-

thetisierung von Leid, den Adorno provozierend formuliert hat, entgehen 

Domins Gedichte nicht durch ihre Metaphorisierung. Doch geben Domins 

lyrische Texte nicht vor, das Leid zu erfassen, sondern sie bieten eine Lesart 

an, die wiederum polysem ist. Da die Bilder historisch nicht eindeutig ein-

geordnet werden, bieten sie nicht nur Reflexionspotential für vergangenes, 

sondern auch für gegenwärtiges und zukünftiges Leid. 

49  Vgl. Cathy Caruth: Unclaimed Experience. Trauma, Narrative, and History. 

London 1996. S. 91. 

50  Sven Kramer: Die Folter. A.a.O., S. 17. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LEID|169

3.2 Rel igiöse Komponenten:  
Bitte, Gegenwart

Im Diskurs um Lyrik nach Auschwitz werden auch die Frage jüdischer I-

dentitäten und der Theodizee51 verhandelt. Zwei Deutungsmuster, die sich 

auf religiöse Komponenten beziehen, fallen dabei besonders auf: Sakralisie-

rung und Säkularisierung. Im Prozess der Sakralisierung werden literarische 

Texte „aus einem Zustand oder einer Gebrauchsart in einen andern Zustand 

oder eine andere Gebrauchsart“52 überführt und so einem „heiligen“ Bereich 

zugeordnet, der unterschiedlich definiert wird. Der Begriff der „Säkularisie-

rung“ bezeichnet Hans Blumenberg zufolge „[...] einen langfristigen Pro-

zess, durch den ein Schwund religiöser Bindungen, transzendenter Einstel-

lungen, lebensjenseitiger Erwartungen, kultischer Verrichtungen und fest-

geprägter Wendungen im privaten wie täglich-öffentlichen Leben vorange-

trieben wird.“53 Diese Veränderung sozialer Praxis in der Moderne wurde in 

den kulturphilosophischen Interpretationen zumeist entweder als Emanzipa-

tions- oder als Verfallsgeschichte vorgestellt, in denen verschiedene Ideolo-

gien traditionelle religiöse Konzepte ersetzen. Gleichzeitig bleiben die Ideo-

logien durch diesen Prozess mit religiösen Konzepten verbunden.54

Im Kontext der jüdischen Aufklärung erscheint die Säkularisierung um 

1800 als Prozess des Bruchs mit der Erinnerung, in dessen Folge „[...] mit 

der Hinfälligkeit der Tradition die Konstituierung eines gemeinsamen jüdi-

schen Selbstverständnisses zur Disposition steht.“55 Die Haskala marginali-

sierte die religiöse Praxis und stellte die Gottgegebenheit der Geschichte in 

Frage, womit sie der Dissoziation von Konfession und Nation Vorschub 

leistete. Nach Auschwitz treten die Brüche der Erinnerung noch deutlicher 

hervor. „Das dem Erinnern wesentliche Handeln als ein tätiges und eigen-

51  Zur Theodizeefrage nach Auschwitz vgl. Regina Ammicht-Quinn: Von Lissa-

bon bis Auschwitz. Zum Paradigmenwechsel in der Theodizeefrage. Freiburg 

i. Ue./Freiburg i. Br. 1992. 

52  Vgl. Carsten Colpe: Sakralisierung von Texten und Filiationen von Kanons. 

In: Aleida und Jan Assmann (Hg.): Kanon und Zensur. Archäologie der litera-

rischen Kommunikation II. München 1987. S. 80-92. S. 80. 

53  Hans Blumenberg: Säkularisierung und Selbstbehauptung. Erw. u. überarb. 

Neuausg. von „Die Legitimität der Neuzeit“, erster und zweiter Teil. Zweite, 

durchges. Aufl. Frankfurt a.M. 1983 (1974). S. 9. 

54  Vgl. Hermann Lübbe: Säkularisierung. Geschichte eines ideenpolitischen Beg-

riffs. München 1965. S. 26f. 

55  Almuth Hammer: „Wenn ich dein vergesse, Jerusalem...“. Vergessen als Deu-

tungskategorie in der jüdischen Tradition und ihre Fortschreibung in Else 

Lasker-Schülers „Malik“. In: Günter Butzer/Manuela Günter (Hg.): Kulturel-

les Vergessen: Medien – Rituale – Orte. Göttingen 2004. S. 129-150. S. 129. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


170|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

ständiges Bezugnehmen auf Tradition scheint – nicht zuletzt angesichts der 

fremdbestimmten rassistischen Zuordnungen zum Judentum – entscheidend 

für eine Neuformulierung jüdischen Selbstverständnisses nach der Shoah zu 

sein.“56 Das Zugehörigkeitsgefühl zum Judentum bzw. die Herausbildung 

verschiedener jüdischer Identitäten wird neu reflektiert. 

In Domins Gedicht Bitte (GG 117) wird ein transzendenter Bereich auf-

gerufen, auf den sich eine zurückhaltende Hoffnung richtet. Das Leid er-

scheint als eine Prüfung mit Anklängen an biblische Proben, ohne dass die 

Dichterin dieser damit automatisch einen Sinn zuspricht und sie rechtfertigt. 

Die einzige Hoffnung des sprechenden Wir besteht darin, danach – und 

nicht etwa dadurch – zu sich selbst zu finden. Diese Sicht der Moderne, die 

„aus der diesseitigen und jenseitigen Welt auf sich selbst zurückgeworfen“57

ist, findet sich auch bei Hannah Arendt. 

Bitte

Wir werden eingetaucht 

und mit dem Wasser der Sintflut gewaschen, 

wir werden durchnäßt 

bis auf die Herzhaut. 

Der Wunsch nach der Landschaft 

diesseits der Tränengrenze 

taugt nicht, 

der Wunsch, den Blütenfrühling zu halten, 

der Wunsch, verschont zu bleiben, 

taugt nicht. 

Es taugt die Bitte, 

daß bei Sonnenaufgang die Taube 

den Zweig vom Ölbaum bringe. 

Daß die Frucht so bunt wie die Blüte sei, 

daß noch die Blätter der Rose am Boden 

eine leuchtende Krone bilden. 

Und daß wir aus der Flut, 

daß wir aus der Löwengrube und dem feurigen Ofen 

immer versehrter und immer heiler 

stets von neuem 

zu uns selbst 

entlassen werden. 

56  Almuth Hammer: „Wenn ich dein vergesse, Jerusalem...“. A.a.O., S. 150. 

57  Hannah Arendt: Vita activa oder Vom tätigen Leben. München 1960. S. 312. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LEID|171

Die vier Strophen des Gedichts bilden gemeinsam einen reflektierten Erfah-

rungsprozess. In der ersten Strophe beschreibt das sprechende Wir in dem 

Bild der Sintflut eine tiefgreifende Erfahrung, ohne diese jedoch zu enthül-

len. In der zweiten Strophe wird mitgeteilt, welche Wünsche unerfüllbar 

sind, während in der dritten und vierten die sinnvollen Bitten, die auf Erfül-

lung hoffen dürfen, benannt werden. An wen die Bitte des Gedichts sich 

richtet und ob es selbst tatsächlich eine ist, bleibt zunächst offen. In der letz-

ten Strophe tritt wieder der Sprecher hervor, der durch den Gebrauch der 

Pluralformen „wir“ (IV, 1-2) und „uns“ (IV, 5) die Leserinnen und Leser 

miteinbezieht. Da die erste Strophe nur aus vier, die übrigen drei Strophen 

aber aus jeweils sechs Versen bestehen, überwiegt zumindest quantitativ der 

hoffnungsgebende Anteil gegenüber der schmerzhaften Erfahrung und den 

unerfüllbaren Bitten um gerade einen Vers. 

Das sprechende Wir des Gedichts stellt in der ersten Strophe im Prä-

sens, das hier nicht nur auf die Gegenwart bezogen, sondern auch überhisto-

risch-allgemein zu lesen ist, und im Passiv das Geschehen dar: „Wir werden 

eingetaucht“ (I, 1) wie bei einer Waschung oder Taufe, doch ist dieser Vor-

gang negativ behaftet, denn es ist das „Wasser der Sintflut“ (I, 2), mit dem 

die Waschung vorgenommen wird, also das Wasser, das zur Vernichtung 

der Menschheit führte und vor dem Gott nur aus Gnade einige auserwählte 

Menschen und die Schöpfung rettete.58 Der unausweichlich erscheinende 

Vorgang erreicht „die Herzhaut“ (I, 4). Dieses Kompositum ist ein Neolo-

gismus und verweist metaphorisch auf das Innerste des Menschen, den letz-

ten Schutz seiner Gefühle und seiner selbst. Weder eine Taufe noch eine 

Waschung dringen so tief und verletzen die Integrität einer Person derart. 

Sie sind symbolisch angelegt und verbleiben an der Oberfläche. Nur wenn 

man davon ausgeht, dass die christliche Taufe die Integrität erst herstellt, 

indem sie den Getauften von seinen Sünden reinwäscht und dem Schutz 

Gottes überantwortet, dringt sie tatsächlich bis zur Seele vor. In Domins 

Versen erreicht das Wasser, das nicht benannte Erlebnis, die letzte Grenze 

des Menschen. Wie die Sintflut hebt es alles Gewesene auf und lässt vom 

Leben nur den Keim eines Neubeginns zurück. Wer das Subjekt der Hand-

lung ist, bleibt offen, so dass auch eine metaphysische Deutung möglich ist, 

etwa eine Prüfung durch Gott wie in der Hiobsgeschichte. „Wir werden“ (I, 

1, 3) ist zugleich Anapher und Einleitung eines Parallelismus. Dadurch wird 

die Strophe rhythmisch wie ein Gebet gestaltet und enthält nach dem zwei-

ten Vers eine Zäsur. Die Alliteration unterstützt den stilisierten Klang zu-

sätzlich. 

58  1. Mose 6, 5-9, 17. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


172|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

Domins Gedichte erfahren durch den Bezug auf biblische Texte eine re-

ligiöse Aufladung, die als Sakralisierung bezeichnet werden kann. Der dar-

aus resultierende sakrale Status ist allerdings nicht eindeutig an die jüdische 

oder christliche Religion gebunden. Zugleich entspricht der Prozess einer 

Säkularisierung der religiösen Bezüge, da das Erlösungsversprechen entfällt 

und der Mensch auf sich selbst zurückgeworfen wird. Die Interpretationen 

von Wen es trifft und Schale im Ofen haben gezeigt, dass er nur wenig aus-

richten kann. Aber er kann die Verantwortung für die Geschichte auch nicht 

an eine höhere Instanz abgeben. Die Lyrik wird selbst in die Tradition von 

Sinn versprechenden Texten gestellt, wie ihre Bezugstexte löst sie diesen 

aber nicht unmittelbar ein, sondern gibt ihn auf. 

In der zweiten Strophe, die auch aus einem einzigen Satz besteht, wer-

den drei Wünsche genannt und als untauglich verworfen: Der erste „nach 

der Landschaft/diesseits der Tränengrenze“ (I, 1-2) versinnbildlicht den 

Wunsch nach einem Ort, an dem es kein Leid gibt. Das Wort „Landschaft“ 

verweist in diesem Kontext zum einen auf das, was einen geografischen Ort 

kennzeichnet und auszeichnet, zum anderen enthält es das Substantiv 

„Land“ und deutet durch diesen umgangssprachlichen Begriff für „Staat“ 

wie auch durch das Wort „Grenze“ darauf hin, dass es auch eine politisch 

bedingte Unmöglichkeit ist. Der zweite Wunsch richtet sich darauf, die Zeit 

anzuhalten, das erwachende Leben, den schönen Moment nicht vergehen zu 

lassen. Doch auch dieser Wunsch „taugt nicht“ (II, 6), denn sowohl der 

Frühling als auch die Blütezeit sind von der Natur bedingt und zeitlich be-

schränkt. Der dritte „Wunsch, verschont zu bleiben“ (II, 5) ist als konkretes, 

dringendes Bedürfnis formuliert – doch ebenfalls unerfüllbar. Erneut verlei-

hen Anapher (II, 1, 4, 5) und Parallelismus (II, 4-5) der Strophe den Klang 

einer Beschwörungsformel, doch folgen auf zwei Verse, die einen Wunsch 

artikulieren, stets die Worte, die ihn verwerfen: „taugt nicht“ (II, 3, 6). Da-

durch erhält auch diese Strophe in der Mitte eine rhythmische Zäsur. Übli-

cherweise „taugt“ ein Mensch oder ein Gegenstand zu etwas, an etwas Abs-

traktes wie ein Gefühl richtet sich dieser Anspruch nicht. Der Wortgebrauch 

verleiht den Wünschen also Nachdruck, indem er ihnen einen anderen Sta-

tus zuspricht. Dennoch werden sie zurückgewiesen. 

Mit der dritten Strophe erfolgt nun die Umkehrung. Im Gegensatz zu 

fantastischen „Wünschen“, wie sie in Märchen vorkommen, enthält die Bitte

die Hoffnung, dass das angesprochene Gegenüber sie erfülle. An den 

Hauptsatz im ersten Vers, der den folgenden Nebensätzen ihre „Tauglich-

keit“ bescheinigt, werden drei Bitten angeschlossen: Die erste bezieht sich 

erneut auf die alttestamentarische Geschichte der Sintflut, in der Noah auf 

Gottes Geheiß eine Taube losschickt, um zu sehen, ob Land in der Nähe sei, 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LEID|173

und die ihm „einen Zweig vom Ölbaum“ (III, 3) bringt.59 Die Bitte richtet 

sich auf eben dieses Zeichen, das die Hoffnung verkörpert und die Zusage 

Gottes zur Rettung, zum Neubeginn der Menschheit nach der Katastrophe, 

die sie selbst verschuldet hat und für die sie mit ihrem Ende büßen sollte. 

Die zweite und dritte Bitte stehen in einem Satz und sind ebenfalls mit Bil-

dern aus der Pflanzenwelt verbunden. Sie knüpfen an der vorherigen Stro-

phe (II, 4) und am Kreislauf der Natur an, in dem auf die Blüte die Frucht 

folgt und die Blätter der verblühten Blume fallen. Darin steckt ein demüti-

ges Einverständnis mit den Gesetzen der Natur, zu der auch der Tod gehört. 

Doch die Bitten richten sich darauf, dass es danach weiter und die Schönheit 

nicht verloren gehe, dass sich immer noch etwas finde, für das es sich zu le-

ben lohne. Kunstgeschichtlich verweist die „Krone“ als Symbol der Würde 

und Herrschaft zudem auf Christus und die „Rose“ auf Maria, so dass die 

Verse auch die Schönheit der Natur und des Lebens hervorheben, die eine 

göttliche Instanz ersetzen oder auf sie hindeuten können.60 Domin säkulari-

siert die Elemente biblischer Erzählungen, wodurch deren Ursprung jedoch 

nie gänzlich außer Kraft gesetzt werden kann.61 Die Bitte kann keine Erlö-

sung bringen, doch die Hoffnung auf das Zeichen bleibt bestehen. Darin 

drückt sich ein vorsichtiges Vertrauen in die Sprache aus. 

In der letzten Strophe beginnt ein neuer Satz, der an den ersten Vers der 

dritten Strophe anschließt, nur aus einem Nebensatz besteht und endlich die 

einzig zulässige Bitte formuliert: Dass „wir“ aus der Sintflut (IV, 1), „aus 

der Löwengrube und dem feurigen Ofen“ (IV, 2), in die König Nebukadne-

zar Daniel bzw. drei andere bekennende Juden hatte werfen lassen62, „im-

mer versehrter und immer heiler/stets von neuem/zu uns selbst/entlassen 

werden.“ (IV, 3-5) In dem Aufrufen der „Flut“ (IV, 1) und dem Einge-

taucht-Werden (I, 1) finden sich wie in dem Gedicht Linguistik intertextuel-

le Bezüge zu Brechts bereits zitiertem Gedicht An die Nachgeborenen, wor-

in es heißt: „Ihr, die ihr auftauchen werdet aus der Flut/In der wir unterge-

59  Auf dieses Bild bezieht sich auch das erste der drei Lieder zur Ermutigung , 

vgl. GG, S. 219-223 sowie ein Gedicht von Ingeborg Bachmann aus den Jah-

ren 1957-1961, das erneut die doppelte Bedeutung des Blatts aufgreift: „Nach 

dieser Sintflut//Nach dieser Sintflut/möchte ich die Taube,/und nichts als die 

Taube,/noch einmal gerettet sehn.//Ich ginge ja unter in diesem Meer!/flög sie 

nicht aus/brächte sie nicht/in letzter Stunde das Blatt.“ (I, 1-II, 4) Vgl. Dies.: 

Werke. 4 Bde. Bd. 1. Hg. v. Christine Koschel/Inge von Weidenbaum/

Clemens Münster. München 1978. S. 154.

60  Vgl. Udo Becker: Lexikon der Symbole. A.a.O., S. 157; 243f. 

61  Zum Begriff der Säkularisation und seiner Kritik vgl. Albrecht Schöne: Säku-

larisation als sprachbildende Kraft. Studien zur Dichtung deutscher Pfarrer-

söhne. 2., überarb. u. erg. Aufl., Göttingen 1968. S. 24ff. 

62  Vgl. Daniel 6, 1-23. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


174|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

gangen sind“ (3 I, 1-2). Indem Domin – bei allen formalen Unterschieden63

– ihre Verse in diese Tradition stellt, stärkt sie deren zukunftsgerichteten 

Blick. Das Paradoxon in ihrem Gedicht (IV, 3) verweist auf die äußeren Er-

fahrungen des Leids, die immer wieder auftreten werden, die mit dem inne-

ren Bewusstsein über „wahre“ Werte einhergehen soll. Es ist die Bitte um 

die eigene moralische Integrität, die Bitte, auch in schwierigen Situationen 

zu bestehen und nicht selbst zum Mörder zu werden. Das Gedicht arbeitet 

mit biblischen Bildern aus dem Alten Testament, die eine Lesart des „wir“ 

nicht nur als „wir Menschen“, sondern auch als „wir Juden“ plausibel ma-

chen. Diese werden nicht nur als Leidende dargestellt, wie die dritte Strophe 

zeigt. Damit benennt das Gedicht wie Schale im Ofen sowohl die Probleme 

der Überlebenden bzw. der Opfer der nationalsozialistischen Verfolgung als 

auch allgemein-menschliche. Durch die Sakralisierung wie durch die Säku-

larisierung gewinnt der Text zusätzliches Potential, das von den Rezipien-

tinnen und Rezipienten aktiviert werden kann. 

Die bisher vorgelegten Interpretationen unterschlagen diese Polysemie. 

Stephanie Lehr-Rosenberg präsentiert nur die erste Lesart.64 Sie macht in 

Domins Gedicht eine „andere Gebetssprache“65 aus, ohne diese näher zu 

bestimmen. Elisabeth Noelle-Neumann hat das Gedicht 1993 selbst als 

„Gebet“66 bezeichnet. Die Bitte richtet sich jedoch nicht ausdrücklich an 

Gott, sondern ebenso an „uns selbst“ (IV, 5) als letzten Bezugspunkt und als 

Verantwortliche, an unser Innerstes. Laut dem Sprecher müssen „wir“ nicht 

vor einem Gott, sondern vor „uns“ selbst bestehen, können nicht darauf ver-

trauen, dass dieser etwas ändert, sondern sind auf „uns“ selbst verwiesen.67

Indem das Gedicht dieser Bitte Tauglichkeit bescheinigt, kann es selbst als 

Bitte gelesen werden. Damit spricht es der poetischen Sprache zumindest 

die Möglichkeit zu, wenn auch nicht das Leid abzuwenden, so doch die 

Hoffnung zu artikulieren. Das Sprechen kann der Selbstvergewisserung die-

nen und damit eine Voraussetzung für das Weiterleben erfüllen. Die Ausei-

nandersetzung mit der Bibel und die Ablösung davon lässt die Leerstelle 

noch größer erscheinen. Durch das Vertrauen in den sprachlichen Akt wird 

63  Vgl. Michael Braun: Exil und Engagement. A.a.O., S. 79f. 

64  Stephanie Lehr-Rosenberg: „Ich setzte den Fuß in die Luft, und sie trug.“ Um-

gang mit Fremde und Heimat in Gedichten Hilde Domins. Würzburg 2003. S. 

276.

65  Stephanie Lehr-Rosenberg: „Ich setzte den Fuß in die Luft, und sie trug.“ 

A.a.O., S. 402. 

66  Elisabeth Noelle-Neumann: Gebet in der Löwengrube: „Bitte“. In: Frankfurter 

Anthologie XVI. Frankfurt 1993. S. 155ff. 

67  Ebenso wird im 1959 abgeschlossenen Gedicht Die Heiligen die Bedeutung 

der Heiligen als Medium unangefochten dargestellt, ohne dass der Erfolg ihrer 

Leistung garantiert wird. GG, S. 40-43. Vgl. VE, S. 231. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LEID|175

einerseits die Sprache als sichere Macht bestätigt, während andererseits ihr 

Subjekt und die Folgen dieses Akts ungewiss bleiben. Das Gedicht Bitte

setzt seine Hoffnung auf das Sprechen nach Auschwitz, gibt aber keine Ge-

währ für das Folgende. 

Bitte entstand vor Domins endgültiger Rückkehr nach Deutschland.68

Das Gedicht enthält sakrale Allusionen, die mit der Sprache verknüpft sind. 

Durzak konstatiert eine „Sakralisierung des poetischen Worts“69 von vielen 

Exilautorinnen und -autoren: „Das auf fremden Boden und fernab des eige-

nen Sprachraums geschaffene ästhetische Gebilde soll das lebendig erhalten, 

was nur noch den Anspruch einer inneren Wirklichkeit erfüllt.“ Er kritisiert 

dies als Überfrachtung, „[...] die der Vergewisserung einer kulturellen Iden-

tität dienen soll, die von der kruden politischen Realität längst ausgelöscht 

worden war.“ Domin ist sich dessen bewusst, was sich auch daran zeigt, 

dass sie die Brüchigkeit der Sprache betont. Zudem wählt sie für ihre Lyrik 

keine strenge Form, und bildet so ein Gegengewicht. Die Folge ist, dass in 

Domins Lyrik sowohl die Macht als auch die Ohnmacht der Sprache ihren 

Platz hat. 

Das 1957 in Frankfurt entstandene Gedicht Gegenwart (GG 116)70 be-

schreibt neben leidvollen Erfahrungen die dadurch erfolgte Traumatisierung 

und die Schwierigkeiten, für Trost empfänglich zu bleiben. Die Gesten der 

Zuwendung sind fremd geworden, so dass sie als übernatürlich wahrge-

nommen werden. 

Gegenwart

Wer auf der Schwelle seines Hauses geweint hat 

wie nicht je ein fremder Bettler. 

Wer die Nacht auf den Dielen 

neben dem eigenen Lager verbrachte. 

Wer die Toten bat 

sich wegzuwenden von seiner Scham. 

Dessen Sohle betritt die Straße nicht wieder, 

sein Gestern und Morgen 

sind durch ein Jahrhundert getrennt 

und reichen sich nie mehr die Hand. 

68  Es wurde 1954 in Heidelberg geschrieben und erstmals 1955 veröffentlicht. 

Vgl. VE, S. 241. Braun datiert seine Entstehung abweichend auf 1957/59 und 

gibt als Erstveröffentlichung Hochland 51 (1958/59), S. 358, an. Vgl. Michael 

Braun: Exil und Engagement. A.a.O. S. 247. 

69  Manfred Durzak: „Der Worte Wunden“. Sprachnot und Sprachkrise im Exil-

gedicht. A.a.O., S. 15-24. S. 18. Siehe die beiden folgenden Zitate ebd. 

70  Vgl. VE, S. 231. Es erschien 1959 in Nur eine Rose als Stütze.

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


176|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

Die Rose verblüht ihm nicht. Der Pfeil trifft ihn nie. 

Doch fast erschreckt ihn der Trost 

wenn sich ein sichtbarer Flügel wölbt, 

sein zitterndes Licht 

zu beschützen. 

Das stilistisch an Prosa angenäherte Gedicht Gegenwart ist reimlos und 

vermeidet geradezu ostentativ scheinbar naheliegende Reime („Nacht“ 

[...]/[...] „verbrachte“, I, 3-4), wodurch die Alltäglichkeit der Gegebenheiten 

hervorgehoben wird. Der Titel lässt für die drei Strophen eine konkrete Be-

schreibung der aktuellen Situation erwarten, stattdessen wird jedoch die Ge-

bundenheit der Gegenwart und der Zukunft an die Vergangenheit betont. 

Das Präsens, in dem die Hauptsätze der zweiten Strophe stehen, ist sowohl 

ein historisches Präsens, welches das Geschehen der Vergangenheit näher 

bringt und allgemeine Aussagen trifft, als auch ein Präsens, das sich auf die 

unmittelbare Gegenwart bezieht. Damit erinnern die Verse an den Zusam-

menhang von individueller und universeller menschlicher Erfahrung. 

In der ersten Strophe fallen die eigenwilligen Satzstrukturen und die In-

terpunktion besonders auf, die sich durch das gesamte Gedicht ziehen. Die 

daraus entstehenden partiellen Parallelismen bilden eine Klimax bezüglich 

der Intensität und Intimität der Erfahrungen: In dem ersten „Satz“ ist von 

der Erfahrung die Rede, weinend vor Hoffnungslosigkeit, weil der Zutritt 

versperrt bleibt, noch hilfebedürftiger als „ein fremder Bettler“ (I, 2) vor der 

eigenen Haustür zu stehen, denn im Unterschied zu einem vertrauten Bettler 

hat ein Unbekannter noch schlechtere Aussichten auf Trost. Auffällig ist die 

Formulierung „nicht je“: In dem ungelenken zeitbezogenen Ausdruck wird 

die Verzweiflung als Dissonanz erkennbar, während die Struktur der Stro-

phe einen harmonischen Dreiklang als Rahmen anbietet. 

Im zweiten Satz verschärft sich das Bild dieser Erfahrung von Fremd-

heit, Schutzlosigkeit und Ausgestoßensein noch, indem es das Schlafen auf 

dem harten Fußboden neben dem eigenen „Lager“ (I, 4) konturiert. Dies 

könnte darauf verweisen, dass die Situation mit Gewalt und damit zu Un-

recht hergestellt wurde – wie die nationalsozialistischen Enteignungen von 

Juden. Im dritten Satz kulminiert die Verzweiflung und „Scham“ (I, 6) 

schließlich im Gespräch mit den Toten, deren Zeugenschaft der in allen drei 

„Sätzen“ nur allgemein mit einem „[w]er“ Bezeichnete nicht erträgt. Vor 

den Lebenden, die eventuell für seine Lage verantwortlich sind oder sie tei-

len, empfindet er dagegen scheinbar keine Scham. Die Toten bewahrten je-

doch ihre Würde, die ihnen als Opfern auch würdelose Handlungen nicht 

nehmen konnten, da diese auf die Täter zurückfallen. 

Der erste Satz der zweiten Strophe kann grammatikalisch als Fortset-

zung der drei Teilsätze der ersten Strophe gelesen werden, da er mit „des-

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LEID|177

sen“ (II, 1) einsetzt und so deren einleitendes „Wer“ aufgreift. Damit stellt 

der Sprecher des Gedichts eine Regel auf: Auf wen die erste Strophe zu-

trifft, für den gilt, was in der zweiten und dritten Strophe gesagt wird. Wer 

dies tatsächlich ist, wird nicht ausgesprochen und nicht spezifiziert. Das hin-

ter dem unpersönlichen Ausdruck stehende Individuum bleibt wie in dem 

Gedicht Wen es trifft namenlos und tritt im gesamten Gedicht nicht als Sub-

jekt, sondern nur als Objekt des beschriebenen Geschehens auf. 

Die daraus resultierende Distanz wird noch dadurch gesteigert, dass in 

der zweiten Strophe zunächst nur seine „Sohle“ (II, 1) als Agens erscheint, 

stellvertretend für die Person. Außerdem wird den Füßen dadurch eine be-

sondere Bedeutung für das Individuum zugeschrieben.71 Der erste Satz der 

zweiten Strophe gliedert sich in drei Teilsätze, die wiederum eine Klimax 

aufweisen: Das Bild des ersten Verses verweist darauf, dass der Betroffene 

nicht wieder auf den Weg seines alten Lebens zurückfinden wird (II, 1). 

Zwischen seinem „Gestern und Morgen“ (II, 2), seiner Vergangenheit und 

seiner Zukunft liegt „ein Jahrhundert“ (II, 3), die Kluft dazwischen ist so 

groß wie die zwischen drei Generationen. Das Enjambement zwischen dem 

zweiten und dem dritten Vers, die gemeinsam einen Teilsatz bilden, bildet 

diese Kluft ab. Der dritte Teilsatz schließlich erklärt den Bruch seiner Erfah-

rungen für unüberwindbar, Vergangenheit und Zukunft für unversöhnlich 

(II, 4). Solchermaßen aus der Zeit gefallen, gelten für jemanden mit dieser 

Erfahrung andere Regeln: Die Erinnerung an das Schöne wird er sich be-

wahren können, da er sie besonders zu schätzen weiß und ihrer besonders 

bedarf, Angriffe erreichen ihn nicht, da er so viele Verletzungen hat ertragen 

müssen (II, 5). 

Dies kommt jedoch keiner Unempfindlichkeit gleich, wie die dritte und 

letzte Strophe zeigt. Im Gegenteil erweist sich das Individuum als äußerst 

empfindlich gegenüber Zuneigung oder Solidarität, da er diese nicht erwar-

tet – zu sehr hat er sie vorher vermisst. Deshalb „erschreckt ihn der Trost“ 

(III, 1) und kehrt sich also in der Wirkung um. Allerdings nur „fast“ (III, 1), 

ganz so weit ist es doch noch nicht gekommen. Woher bzw. von wem der 

Trost ausgeht, wird nicht explizit ausgesprochen. Das Bild der zitternden 

Kerzenflamme verweist in seiner ästhetischen Tradition auf eine Situation 

der existentiellen Gefährdung, in der jede Bewegung, auch die rettende, eine 

potentielle Bedrohung darstellt. Der Trost muss entsprechend sanft und 

zugleich kraftvoll sein. Er liegt in einer Aktion und erfolgt, „wenn sich ein 

sichtbarer Flügel wölbt“ (III, 2). Der Trost liegt also in einer konkret-

erfahrbaren Handlung, einer behutsamen, schützenden Geste, die jedoch ei-

ner überirdischen Macht, einem Engel zugeordnet wird. 

71  Vgl. die Ahasver-Figur, Kapitel 3.4, sowie die Ausführungen zum Gedicht 

Rückkehr, Kapitel 4.4. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


178|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

Vor dem Konditionalsatz fehlt ein Komma (III, 1), wodurch der „Trost“ 

und der „Flügel“ enger aneinandergerückt erscheinen, der Flügel also nicht 

nur Trost mit sich zu bringen, sondern der Trost in der Existenz des Flügels 

selbst zu bestehen scheint. Hier eine christliche Lesart vorzuziehen, hieße, 

die im jüdischen Glauben und in anderen Religionen ebenfalls präsenten 

Engel und Flügelwesen zu vernachlässigen. Der Flügel lässt sich auch als 

Teil eines nicht-weltlichen Akteurs interpretieren. Seine Sichtbarkeit wie-

derum, die in einem von zwei Adjektiven des Gedichts erwähnt und dadurch 

betont wird, spricht für eine konkrete, fassbare Hilfe, die allerdings auch in 

dem – wiederum abstrakten – Trost bestehen kann. Das Gedicht steht für ei-

ne säkulare wie für eine religiöse Lesart offen, die durch einen intertextuel-

len Bezug gestärkt wird, denn sprachlich verweisen die Formulierungen der 

ersten Strophe auf Goethes Gedicht Derselbe72: „Wer nie sein Brot mit Trä-

nen aß,/Wer nie die kummervollen Nächte/Auf seinem Bette weinend 

saß,/Der kennt euch nicht, ihr himmlischen Mächte.“ (I, 1-4) Domin stellt 

sich damit in eine klassische literarische Tradition, die an die Macht der 

Sprache und eine Macht glaubt, die aber nicht zwingend als christlich inter-

pretiert werden muss. Domin nutzt das Potential metaphysischen Bildguts, 

um Angebote zur Identifikation bereitzustellen. 

Im Diskurs um Lyrik nach Auschwitz stellt Domin mit diesem Gedicht 

in Frage, ob Trost – selbst durch göttliche Mächte – überhaupt möglich ist. 

Ihre Verse zeichnen jedoch eine Gegenwart, die zwischen der unüberbrück-

baren Differenz von „Gestern und Morgen“ des Ausgestoßenen steht – und 

bilden eben dadurch eine Brücke. Gegenwart drückt gegenüber dem promi-

nenteren Text Bitte das Leid in einer stärker der Prosa angenäherten Sprache 

aus und hebt die Zweifel an der Möglichkeit des Trostes deutlicher hervor. 

Die Hoffnung darauf besteht dennoch, auch wenn offen bleibt, wovon und 

von wem die Zuwendung von außen ausgehen könnte. In dem Verweis auf 

göttliche Mächte zeigt sich der Zweifel an weltlicher Unterstützung. 

Das Gedicht Nichts geschieht (GG 134)73 arbeitet mit dem Paradoxon, 

das den doppelten und gegenläufigen Prozess der Sakralisierung und der 

Säkularisierung formal in zwei parallel aufgebauten, aber inhaltlich konträ-

ren und darüber hinaus in sich widersprüchlichen Strophen spiegelt, um wie 

Bitte den Blick auf Existentielles zu öffnen. Nichts geschieht stellt keine 

72  Johann Wolfgang Goethe: Derselbe. In: Johann Wolfgang Goethe: Sämtliche 

Werke. Briefe, Tagebücher und Gespräche. 40 Bde. I. Abt.: Sämtliche Werke, 

Bd. 9: Wilhelm Meisters theatralische Sendung. Wilhelm Meisters Lehrjahre. 

Unterhaltungen deutscher Ausgewanderter. Hg. v. Wilhelm Voßkamp u. Her-

bert Jaumann. Frankfurt a.M. 1992. S. 491. 

73  Weder bei Bettina von Wangenheim/Ilseluise Metz noch bei Michael Braun 

finden sich Angaben zu Entstehungszeit, Entstehungsort oder Erstveröffentli-

chung. Das Gedicht erschien 1987 in den Gesammelten Gedichten.

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LEID|179

biblischen Bilder in den Vordergrund, sondern die potentielle Nützlichkeit 

von symbolischen Handlungen. Die zweite Strophe enthält einen Aussage-

satz, der sich auf eine aktive Handlung des angeredeten Du bezieht, und 

zwar auf das Anzünden einer Kerze: „Die Kerze die du entzündest/ohne das 

Bild der Maria/um etwas zu bitten/– nichts geschieht –/hilft dir zu leben.“ 

(II, 1-5) Das Anzünden der Kerze lässt sich als Bild für eine Freude berei-

tende oder Hoffnung weckende Handlung deuten. Der Nebensatz, der die 

symbolische Geste in den Kontext der katholischen Bitten an die Gottesmut-

ter Maria stellt, erlaubt eine säkulare Lesart der Geste – ohne die religiöse 

gänzlich auszuschließen, wie Wu behauptet.74. Damit ist auch der Effekt der 

Handlung nicht unbedingt als eine Tat der angerufenen Heiligen zu interpre-

tieren. Möglich ist es auch, dass die gute Tat selbst oder allein das Vertrauen 

auf ihre positive Wirkung eben diese Wirkung zeitigen. Das Gedicht stellt 

damit die existentiell entscheidenden Folgen von vermeintlich harm- und 

wirkungsloseren symbolischen Handlungen in den Vordergrund.75

Zu den Gedichten, deren Bezug auf biblische Motive besonders deutlich 

ist, gehören auch der Zyklus Lieder zur Ermutigung und Ecce Homo (GG 

345), das 1965 in Heidelberg entstand.76 Die Lieder zur Ermutigung umfas-

sen drei Abschnitte, in denen biblische und mythische Bilder ineinander 

verwoben sind. Es handelt sich um die bereits thematisierte Geschichte von 

der Taube Noahs, die Belagerung Trojas77, die heilige Stadt Jerusalem, die 

Geschichte Hiobs und eine Rede von Jesus zu seinen Jüngern: „Seht die 

Vögel unter dem Himmel an: sie säen nicht, sie ernten nicht, sie sammeln 

nicht in die Scheunen; und euer himmlischer Vater ernährt sie doch.“78 Die 

Quellen stehen so als literarisch-historische Texte gleichrangig nebeneinan-

der.

Der Titel Ecce Homo zitiert Pilatus, der Jesu Leiden der Masse zur 

Schau stellte.79 Zu Ecce Homo liegen bereits verschiedene literatur- und re-

ligionswissenschaftliche Interpretationen vor, von denen hier nur eine ex-

emplarisch aufgegriffen werden soll, um die These dieses Kapitels zu stüt-

zen: Birgit Lermen arbeitete 1997 heraus, dass das Gedicht „aus einer anth-

ropologisch-existentiellen Haltung heraus“80 von dem Menschen im Allge-

meinen spreche. Sie interpretiert Domins Einstellung zum Glauben als are-

74  Vgl. Jianguang Wu: Das lyrische Werk. A.a.O., S. 46. 

75  Vgl. das 1959 entstandene Gedicht Die Heiligen, GG, S. 40-43; VE, S. 231. 

76  Vgl. VE, S. 235 und VE, S. 239. Ecce Homo ist erstmals erschienen 1970 in 

dem Gedichtband Ich will dich.

77  Vgl. GAF, S. 92f. 

78  Matthäus 6, 26. Vgl. Lukas 12, 24. 

79  Vgl. Johannes 19, 5. 

80  Birgit Lermen: Ecce homo. In: Birgit Lermen/Michael Braun: Hilde Domin. 

A.a.O., S. 132-135. S. 133. Vgl. das folgende Zitat ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


180|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

ligiös: „Ihr dient die Bibel nicht als Dokument der Glaubensverkündigung,

sondern als Modellvorlage menschlicher Grundsituationen [...].“ In einem 

Interview hat Domin 1987 die Kategorisierung ihres Gedichts Abel steh auf

als religiös mit dem Argument, es richte sich ja an jeden Menschen, in Frage 

gestellt.81 Der Text lässt sich nicht auf eine christliche oder überhaupt reli-

giöse Interpretation festlegen, nutzt aber das Potential, das der Bezug auf 

das kulturgeschichtliche Wissen und die Bedeutung der Geschichte von 

Kain und Abel für das Christentum bietet. Die Autorin betreibt in den in 

diesem Kapitel interpretierten Gedichten ein Wechselspiel zwischen Sakra-

lisierung und Säkularisierung, mit dem sie die Dimension der Transzendenz 

hinterfragt.

Domins Gedichte lassen sich allgemein auf die Situation aller Verfolg-

ten, Flüchtlinge und Opfer von Genoziden zu verschiedenen Zeiten und an 

verschiedenen Orten der Welt beziehen. Doch artikulieren die Texte auch 

Leid und Trauer, deren Ursache in der nationalsozialistischen Vernich-

tungspolitik und ihrer konkreten Erfahrung liegt. Die Verwendung bibli-

scher Motive nutzt die Vertrautheit der Bilder, um sie in einen neuen Kon-

text zu stellen: So zitiert Domins 1953 entstandenes Gedicht Auf welch ver-

läßlichen Stern? (GG 44f) zwar vorgeblich Gott, doch zielt es eher auf die 

menschliche Solidarität, denn diese Verse finden sich in dieser Form nicht 

in der Bibel. Wohl aber ist das Motiv der Schafe und des Hirten aus der Bi-

bel vertraut, beispielsweise aus den Psalmen Davids. Diese Verschiebung 

findet sich auch in Domins poetologischen Essays.82 Die Dichterin weist 

darin auch explizit auf die Nähe von Kunst und Gebet hin.83

Darüber hinaus zeigt sich dadurch, dass einerseits die jüdisch-christliche 

Tradition aufgerufen wird, andererseits diese aber nicht mit dem Glauben an 

die Erlösung gefüllt wird, das fehlende Gottvertrauen und das Fehlen eines 

religiös begründeten Halts in Domins Lyrik nach Auschwitz. Mythologische 

Bezüge wie auf die Sintflut, die nicht erst in der Bibel, sondern bereits im 

Gilgamesch-Epos erwähnt wird, bieten die Möglichkeit der Integration in 

die Imaginationen der Weltgeschichte, ohne eine Versöhnung mit diesen 

vorzugeben. Die Metaphorisierung von Schmerz ist dabei nicht einfach als 

Ästhetisierung oder Verharmlosung abzutun, sondern kann im Gegenteil e-

ventuell Trost spenden und bei dem Versuch helfen, das erlittene Trauma zu 

verarbeiten. Wie zweifelhaft jedoch diese Möglichkeit in den Gedichten 

Domins erscheint, wurde bereits anhand der vorliegenden Interpretationen 

gezeigt. 

81  Vgl. Hilde Domin: Adelbert Reif. A.a.O.,. S. 251; Michael Braun: Exil und 

Engagement. A.a.O., S. 206-209; Kapitel 3.3. 

82  Vgl. beispielsweise den Begriff „Fleischwerdung“. Hilde Domin: Literarische 

Meinungsbildung. A.a.O., S. 63. 

83  Vgl. Hilde Domin: Wozu Lyrik heute. A.a.O., S. 13. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LEID|181

Damit stimmen Domins Gedichte mit dem Befund Adornos in den Me-

ditationen zur Metaphysik überein, dass deren Ende gekommen sei, „[...] 

weil, was geschah, dem spekulativen metaphysischen Gedanken die Basis 

seiner Vereinbarkeit mit der Erfahrung zerschlug.“84 Auffällig bleiben die 

Ähnlichkeiten der Fragen, welche die beiden Remigranten stellen, und die 

Antworten, die sie geben. Adorno geht in seinem Urteil allerdings wesent-

lich weiter als Domin: „Kultur ist Müll, weil sie vergeblich ist.“85 Jedes 

Wort müsse den Bruch reflektieren und integrieren: „Kein vom Hohen ge-

töntes Wort, auch kein theologisches, hat unverwandelt nach Auschwitz ein 

Recht.“86 Die Gedichtanalysen haben gezeigt, dass Domins Worte, sofern 

sie „vom Hohen getönt“ sind, nicht „unverwandelt“ sind. 

Im Diskurs um Lyrik nach Auschwitz wird der Topos der Säkularisie-

rung mit gegensätzlichen politischen Absichten aufgegriffen. Hermann 

Lübbe hat darauf hingewiesen, dass die Kategorie „Säkularisierung“ in der 

Nachkriegszeit „eine zentrale Rolle als Fixativ eines geschichtsphilosophi-

schen Schemas zur Genealogie gegenwärtiger Misere“87 spielte: Indem die 

kulturkritischen Klagen die Säkularisierung für den Zustand der Moderne 

verantwortlich machten, betrachteten sie den deutschen Nationalsozialismus 

nicht in seinem spezifischen historischen Zusammenhang, sondern als ge-

samteuropäisches Phänomen. Diese Perspektive erfüllte eine entlastende 

Funktion und verwischte zugleich Unterschiede zwischen Nationalsozialis-

mus und Kommunismus. Domin nutzt in Bitte den Prozess der Säkularisie-

rung, um die individuelle Verantwortung zu betonen, und stellt sich damit 

gegen eine Vergangenheitspolitik, die auf „Bewältigung“ und Befreiung 

zielt.

3.3 Singularität und condit io humana:  
Bau mir ein Haus, Das ist es nicht

Domins Gedichte weisen auf die zentrale Bedeutung hin, die den Stichwor-

ten „Singularität“ und „conditio humana“ im Konflikt zwischen einer all-

gemein-menschlichen Deutung der nationalsozialistischen Verbrechen und 

einer Lesart, die ihren einzigartigen Charakter betonen, zukommt. „Nach 

Auschwitz“ hat sich die Erfahrung einer „transzendentalen Obdachlosig-

84  Theodor W. Adorno: Negative Dialektik. A.a.O., S. 352. 

85  Jörn Ahrens: Der Rückfall hat stattgefunden. A.a.O., S. 49. 

86  Theodor W. Adorno: Negative Dialektik. A.a.O., S. 358. 

87  Hermann Lübbe: Säkularisierung als geschichtsphilosophische Kategorie. In: 

Helmut Kuhn/Franz Wiedmann (Hg.): Die Philosophie und die Frage nach 

dem Fortschritt. München 1964. S. 221-239. S. 235. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


182|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

keit“88 radikalisiert. Domins Gedicht Bau mir ein Haus (GG 27-29) greift 

diese Bildlichkeit auf und artikuliert die Sehnsucht nach einem „Haus“, ei-

ner Heimat, die Rettung vor den Verfolgern bedeutet. Das Gedicht entstand 

1957, also vor der endgültigen Rückkehr nach Deutschland.89

Die erste Strophe besteht nur aus einem einzigen Vers: „Der Wind 

kommt.“ (1 I, 1) Diese Worte wiederholen sich im Gedicht (1 III, 1; 1 III, 6; 

2 I, 4) und wirken so wie ein Refrain. Dadurch, dass dieser Vers alleine 

steht, gewinnt er an Gewicht und die Spannung steigt. Das in den folgenden 

Versen zusätzlich wiederholt auftretende einzelne Substantiv „Wind“ (1 II, 

1; 1 III, 1; 2 II, 8; 3 II, 12) erhält den Klang einer magischen Beschwörung 

oder eines Banns. In der zweiten Strophe wird zunächst ein romantisches 

Bild vom Wind gezeichnet, der personifiziert „die Blumen kämmt“ (1 II, 1) 

und „Blüten zu Schmetterlingen macht“ (1 II, 2), also die Blüten durch die 

Luft weht und scheinbar Pflanzen in Tiere verwandeln kann. Der Wind 

treibt auch „Tauben“ (1 II, 3) in den Hochhausschluchten im Zentrum New 

Yorks in die Höhe, aus der Enge der Stadt Richtung Freiheit. Allerdings 

bleibt dabei offen, ob sich um echte Tauben handelt oder um in die Luft ge-

wirbeltes altes Papier. 

In den letzten beiden Versen der Strophe schlägt das positive Bild um. 

Der Wind „zerschellt“ (1 II, 7) die Zugvögel, die im Unterschied zu den 

Stadttauben keine feste Heimat besitzen, als seien sie ein Gegenstand. Der 

Effekt ist umso stärker, da die Strophe die gegensätzlichen Ereignisse in ei-

nem einzigen Satz aufruft. Der erste Vers der dritten Strophe wiederholt den 

ersten der ersten Strophe und erweitert ihn präzisierend: „der salzige Wind“ 

(1 III, 1). Es ist also ein Wind, der übers Meer weht, und er treibt das spre-

chende Ich und die angeredete Person an die Küste, bringt sie an Land, wo 

sie jedoch nicht bleiben, sondern passiv weiter getrieben werden: „wie 

Quallen,/die wieder hinausgeschwemmt werden.“ (1 III,4-5) Die Bitte „Hal-

te mich fest“ (1 III, 7) zielt darauf, dass beide Menschen wenigstens einan-

der nicht als Halt verlieren. 

Die erste Strophe des zweiten Abschnitts beginnt mit einem Seufzer: 

„Ach, mein heller Körper aus Sand,/nach dem ewigen Bilde geformt, 

nur/aus Sand.“ (2 I, 1-3) In den elliptischen Versen klingt biblische Sprache 

an, doch ist der Körper nicht aus fester Erde, sondern aus einem leichter zer-

störbaren Material. Der hohe Ton erinnert an Nelly Sachs’ Gedicht Chor der 

Geretteten, in dem dem Substantiv ebenfalls eine Apposition nachfolgt. Das 

Enjambement im zweiten Vers schärft in Domins Gedicht den Kontrast zwi-

schen Ewigkeit und der Vergänglichkeit, die in dem Bild des Sandes wie 

auch das des Staubs enthalten ist. Das sprechende Ich beschreibt, wie der 

88  Georg Lukács: Die Theorie des Romans. Darmstadt/Neuwied 1971 (1920). S. 

32.

89  Vgl. VE, S. 230. Erstmals erschienen 1959 in Nur eine Rose als Stütze.

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LEID|183

Wind sich ein Körperteil, „einen Finger“ (2 I, 5) holt. Der Finger ist ein Teil 

der Hand, die zum Helfen dienen kann. Außerdem schreibt sich das Wasser 

in den Körper ein, das Wasser des Meeres, auf dem sie fahren. „Aber der 

Wind/legt das Herz frei“ (2 I, 8-9), das Innerste, den Kern des Lebens, den 

Ort der Gefühle, den das sprechende Ich als „den zwitschernden roten Vo-

gel/hinter den Rippen“ (2 I, 10-11) beschreibt. Das Zwitschern zeigt die 

fröhliche Lebendigkeit, den Ruf nach Nähe mit dem Nächsten, ein Symbol 

der Liebe und der Hoffnung. Rot kann als Farbe der Liebe und des Lebens, 

aber auch des Todes gelesen werden, denn rot ist das Blut. Der Vogel sitzt 

hinter den Rippen wie in einem Käfig, der nicht nur ein Gefängnis, sondern 

auch ein Schtzraum ist. Aber der Wind macht hier nicht halt, er „brennt mir 

die Herzhaut/mit seinem Salpeteratem“ (2 I, 12-13), personifiziert ätzt er 

mit seinem Gift die letzte Schutzschicht weg. Das neologistische Komposi-

tum „Herzhaut“ verwendet Domin auch in dem Gedicht Bitte, um die Tiefe 

der Verletzung und Gefährdung anzuzeigen. Ein Stoßseufzer wiederholt den 

ersten Vers des Abschnitts durch ein Ausrufungszeichen am Ende in gestei-

gerter Form: „Ach, mein Körper aus Sand!“ (2 I,14) Die letzten Verse des 

Abschnitts wiederholen den letzten Vers des ersten Abschnitts und präzisie-

ren die unmöglich zu erfüllende Bitte: „Halte mich fest,/halte/meinen Kör-

per aus Sand.“ (2 I, 15-17) 

Der dritte Abschnitt nun eine Wendung von der Beschreibung der be-

drohlichen Situation in den beiden ersten Abschnitten hin zu einem Ausweg 

daraus, der Hoffnung auf Sicherheit, für die das sprechende Ich jedoch wei-

terhin dringend des Angeredeten bedarf. Es beschreibt die Beschaffenheit 

dieses verheißenen Lands: Es liegt nicht mehr am Meeresufer, ist also ge-

schützt vor dem salzigen Wind, der Boden ist nicht mehr unsicher, so dass 

man nicht auf Sand baut, sondern die Erde wird gehalten von Pflanzen und 

bildet einen „festen Boden“ (3 I, 3), der lebendig ist und auf dem man sich 

ausruhen kann. Die Bitte an das Gegenüber wird konkret formuliert: „Zer-

säge den Baum/nimm Steine/und bau mir ein Haus.“ (3 I, 6-9) Indem der Ti-

tel eben diesen Vers herausgreift, ist er zukunftsbezogen und hoffnungsvoll, 

denn offensichtlich lässt sich etwas tun gegen die Not. 

Die zweite Strophe beschreibt das Haus näher: Es soll klein sein und 

braucht eine weiße Wand „für die Abendsonne“ (3 II, 3), damit sie darauf zu 

sehen ist, Licht gibt und Hoffnung. Außerdem einen „Brunnen für den 

Mond/zum Spiegeln“ (3 II, 4-5), damit es ihm nicht so geht wie dem spre-

chenden Ich und „er sich nicht,/wie auf dem Meere,/verliert.“ (3 II, 6-9) 

Sonne und Mond werden dadurch eingeladen. Das Haus soll neben einen 

Baum gebaut werden, einen Apfel- oder Ölbaum. Der Apfelbaum ist auch in 

Deutschland heimisch, der Olivenbaum ist eher ein Symbol der europäi-

schen Mittelmeerländer. Wichtiger ist, dass der Baum schützt vor dem 

Wind, dass es ein Baum ist, „an dem der Wind/vorbeigeht/wie ein Jäger, 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


184|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

dessen Jagd/uns/nicht gilt.“ (3 II, 12-16) Die figura etymologica „Jäger“ und 

„Jagd“ intensiviert die Bedrohlichkeit, die abgewendet wird. Nichtsdesto-

trotz besteht sie für andere weiter, ebenso wie das Zeichen an den Türpfos-

ten den Todesengel des Herrn an den Häusern der Israeliten vorbeigehen 

ließ, die ägyptischen Erstgeborenen aber tötete, um den Auszug aus Ägyp-

ten durchzusetzen.90

Im Haus, wie das sprechende Ich es imaginiert, würde die Verstreutheit 

und Gefährdung, die der Wind auslöst, aufgehoben werden. Das Gedicht 

drückt den Wunsch nach einer sicheren Heimat. aus. Das Gedicht, das zu-

nächst auf eine existentielle Heimatlosigkeit zu verweisen scheint, stellt 

durch die letzten Verse den Bezug zu einer Verfolgungssituation her. Damit 

wird eine konkrete Ursache für die Heimatlosigkeit benannt, die auf die Be-

drohung durch die nationalsozialistische Politik hinweist. 

Eine ähnliche Bewegung vollzieht das 1969 in Heidelberg geschriebene 

Gedicht Das ist es nicht (GG 338-339), das erstmals 1970 in dem Band Ich

will dich erschien.91 In diesem Text wird der Bezug auf Auschwitz jedoch 

explizit formuliert. Die Verse scheinen zunächst eine allgemein-

menschliche Dimension zu verhandeln, bis sich herausstellt, dass sie sich 

auf den historischen Kontext des Genozids am jüdischen Volk beziehen. 

Das ist es nicht 

Das ist es nicht 

daß wir gedreht werden 

von Abend zu Morgen 

zu Abend 

auf einer Kugel von der wir jetzt wissen 

daß sie blau ist 

die wir sich drehen sehen 

das ist es nicht 

wir hängen kopfüber ins Leere 

wir sind es gewohnt 

auch nicht das Fließband auf das wir geleimt sind 

von unserer Herstellung im Mutterleib 

unserm Verpacktwerden in 

Kisten jeder Größe und Art 

zusammen mit andern 

und zuletzt in die kleinste 

dunkelste

allein

die kleinste Einzelzelle 

90  2. Mose 12, 22-23. 

91  Vgl. VE, S. 239. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LEID|185

so eng wie der Mutterleib so ohne Fenster 

wir sind es gewohnt 

Sagte nicht einer 

Dies und dies Volk 

‚ist es gewohnt gefoltert zu werden‘ 

Das ist es nicht 

wir haben das alles längst unterschrieben 

jede Nacht wird es unterschrieben 

für die Kinder jeder Nacht 

auf den Bettüchern wird es paktiert 

Gebärtüchern 

Leichentüchern

Du wirst gedreht auf einer blauen Kugel 

kopfüber vom Hellen ins Dunkle 

das merkst du nicht 

auch nicht das Fließband 

aus der Einsamkeit in die Einsamkeit 

deine Handvoll Asche 

das ist es nicht 

obwohl es auch das ist 

du vergißt es bei schönem Wetter 

das kleinste Fließband ist es 

das ist nicht sichtbar 

das ist nicht unterschrieben 

das wird täglich 

Auf dem großen Trichter 

auf dem wir alle hinuntermüssen 

seid ihr nur näher unten 

ich bin noch weiter oben am Rand 

sagte ein Aufseher im KZ 

zu noch lebenden Menschen 

Menschen die ihre Grube gruben 

vor ihrer Erschießung er der Schießende 

Ihr seid näher am Rand 

Wie nah wir am Rand sind weiß keiner 

daß es sich dreht 

es dreht sich 

er war oben und stieß sie hinunter 

mit diesem Trost 

Der Titel des Gedichts wirkt durch seinen Andeutungscharakter zunächst ir-

ritierend. Die Negation lässt die Leerstelle noch deutlicher hervortreten. Das 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


186|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

ist es nicht ist eine Phrase, die zum Beispiel von jemandem, der bedrückt ist, 

dazu eingesetzt wird, unerwünschte Nachforschungen oder Vermutungen 

über das Befinden zurückzuweisen. Das Gedicht thematisiert den Kreislauf 

von Leben und Sterben sowie das Ausgeliefertsein der menschlichen Exis-

tenz in der Welt, verbleibt aber nicht bei einer existentialistischen Begrün-

dung, sondern stellt sie in den Rahmen der nationalsozialistischen Gewalt-

herrschaft. 

Die das Gegenüber einbeziehende Rede des sprechenden Wir birgt we-

nigstens eine geringe Hoffnung auf eine zukünftige Veränderung der darge-

stellten Situation. Das „wir“ (I, 2) wird nicht näher definiert und bezieht 

zugleich die Leserinnen und Leser in die Erfahrung der Erddrehung ein, die 

den Wechsel von Tag und Nacht verursacht (I, 3-4) und den Kreislauf des 

Lebens versinnbildlicht. Alles Wissen um die physikalischen Gesetze und 

Gegebenheiten der Welt bietet doch keinen Trost oder Schutz gegenüber der 

Erfahrung des „Geworfenseins“ und ihre Offensichtlichkeit, die sich im Ge-

genteil durch die Bilder der Weltraumforschung eher noch verstärkt hat. Die 

simple Beschreibung der Welt als „einer Kugel von der wir jetzt wissen/daß 

sie blau ist/die wir sich drehen sehen“ (I, 5-7) schafft ebenso wie die zweite 

Wiederholung von „das ist es nicht“ (I, 8) Distanz und verweist auf eine lei-

denschaftslose, gänzlich unehrbietige Haltung des Sprechers. Doch die aus 

der Perspektive des Weltalls offensichtlich gewordene Tatsache, dass wir 

„kopfüber ins Leere“ (I, 9) hängen, verursacht gleichzeitig das Gefühl einer 

quälenden „transzendentalen Obdachlosigkeit“92.

Das Gedicht enthält weder Satzzeichen noch Reime, was den Eindruck 

der Haltlosigkeit noch steigert. Das wird nur vorgeblich gemildert durch die 

lapidare Feststellung „wir sind es gewohnt“ (I, 10), in der sich vielleicht ei-

ne Klage, aber keine direkte Anklage verbirgt. Ursache ist „auch nicht das 

Fließband auf das wir geleimt sind“ (I, 12), das seit der Geburt vorherbe-

stimmte Schicksal (I, 12). Der Leim verhindert zwar die Freiheit, bewahrt 

aber immerhin vor dem Fallen von der „Kugel“. Die produktionstechni-

schen Begriffe wie „Fließband“ (I, 11), „Herstellung“ (I, 12) und „Ver-

packtwerden“ (I, 13), die im Gedicht für den Menschen und seine Entwick-

lung bis hin zu seinem Tod verwendet werden, verdeutlichen die Entfrem-

dung des Menschen: Sie sprechen diesem seine Individualität und Autono-

mie ab und lassen ihn sein Leben nur passiv erfahren. Er findet keinen indi-

viduellen Tod, sondern endet in einem Massengrab. 

Das Bild des Fließbands konnotiert den industriellen Massenmord auch 

im Gedicht Abschaffung des Befehlsnotstands: Perspektive (GG 354-356), 

das Domin 1968 in Heidelberg schrieb93: „Fließband/alles fließt/Blut kann 

92  Georg Lukács: Die Theorie des Romans. Darmstadt/Neuwied 1971 (1920). S. 

32.

93  Vgl. VE, S. 239. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LEID|187

fließen Gas kann fließen“ (IV, 1-3). Domin verwendet Begriffe wie „Fließ-

band“ und „Drehscheibe“ darüber hinaus in ihren Essays, und selbst da fal-

len sie aus dem Duktus heraus.94 Hier wie dort weisen sie auf die Fremdbe-

stimmung des Menschen und systemimmanente anonymisierte Abläufe hin. 

Das gilt auch für das Bild vom „Ziehbrunnen/in dem wir uns drehn/wie in 

einem Gefängnis“ (IV, 16-18), das Domin in dem zwischen 1957 und 1959 

entstandenen Gedicht Die Heiligen (GG 40-43) verwendet.95 In Gedichten 

stellt sich die Ausweglosigkeit aus der Fremdbestimmung verschärft als Be-

drohung dar, da sie in keinen unmittelbaren Kontext integrierbar ist. Nach 

dem Tod erwartet den Menschen „allein/die kleinste Einzelzelle“ (I, 18-19), 

eine Urne oder ein Sarg, auch der Tod bringt keine Befreiung. Und selbst 

das kommentiert der Sprecher beklemmend lakonisch mit dem Satz „wir 

sind es gewohnt“ (I, 21). 

In der zweiten Strophe kennzeichnet der Sprecher diese Formulierung, 

die er wiederholt, als Zitat: „Dies und dies Volk/‚ist es gewohnt gefoltert zu 

werden‘“ (II, 2-3). Der Ausspruch verharmlost die Folter, indem er erstens 

von Gewöhnung daran spricht, und zweitens diese Gewöhnung einem gan-

zen Volk als Merkmal zuspricht, keinem Individuum, das ja stets das Objekt 

der Folter ist, wenn diese sich auch auf alle Mitglieder eines Volkes erstre-

cken kann. Es ist „einer“ (II, 1) der dies äußerte, irgendeiner, jemand Belie-

biges. Es scheint für den Sprecher weiter keine Rolle zu spielen, wer das 

sagte und über wen (II, 2), er ist sich nicht einmal mehr sicher, ob jemand 

das gesagt hat, weshalb er den Satz als Frage formuliert. Warum Genauig-

keit für ihn hier keine Rolle spielt, kann dadurch begründet sein, dass er das 

oder Ähnliches so oft gehört hat – oder dass seine Erfahrung dem Aus-

spruch, den er zynisch zitiert, Recht zu geben scheint. Die zweite Strophe 

stellt das Gedicht jedenfalls in den Kontext des Massenmords an den Juden 

und verleiht dadurch der ersten Strophe Nachdruck: Das dort beschriebene 

Bild des „Gedrehtwerdens“ lässt sich auch wörtlich lesen, denn eine be-

kannte Foltermethode in Diktaturen ist das Aufhängen der Opfer an den Fü-

ßen. Das Bild des Fließbands drückt eine allgemein-menschliche Erfahrung 

der Moderne aus, aber auch die spezifisch jüdische Erfahrung der Misshand-

lung und des Leids. Es ist die Erfahrung eines Volkes, wie Objekte massen-

haft und systematisch verschickt zu werden, ob auf überfüllten Schiffen ins 

Exil oder im fensterlosen Eisenbahnwaggon nach Auschwitz, von einem 

technischen Apparat, der ihnen ihre Regeln qua Geburt, etwa über die Zu-

gehörigkeit zum Judentum über die Religion der Mutter, ohne Entkommen, 

aufzwingt – bis zum Tod. Gegenüber der ersten Strophe, die 22 Verse be-

sitzt, hebt sich die zweite Strophe mit dieser kurzen Sentenz in drei Versen 

94  Vgl. Hilde Domin: Literarische Meinungsbildung. A.a.O., S. 75f, 82, 87, 90, 

100f, 114. 

95  Vgl. VE, S. 231. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


188|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

scharf ab, ebenso wie gegenüber den folgenden 20 Versen der dritten Stro-

phe. Auch die vierte Strophe ist mit 14 Versen deutlich länger. 

Die dritte Strophe setzt erneut mit „Das ist es nicht“ (III, 1) ein, wie ei-

nen Refrain wiederholt der Sprecher den Vers (I, 1, 9; III, 1, 14), beschwö-

rend, verzweifelt und hilflos. Fast resignierend bestätigt er die Gewöhnung 

(I, 10, 21) an die Erfahrungen, die keinesfalls unbedingt so allgemein-

menschlich sind, wie es zunächst den Anschein hatte, sondern eine spezifi-

sche Gruppe betreffen. Mit der Aufzählung von „Bettüchern [...]/

Gebärtüchern/Leichentüchern“ (III, 5-8) wendet sich der Sprecher mit

Worten, in denen die Formulierungen der ersten Strophe anklingen (III, 8-

9), wieder dem allgemeinen Rhythmus von Leben und Sterben zu, der eige-

nen Vergänglichkeit und Bedeutungslosigkeit (III, 13). Dieser gesamte Zu-

sammenhang sei „längst unterschrieben“ (III, 2). Das klingt zunächst, als 

hätte jeder einzelne seinem Leid zugestimmt, allein dadurch, dass er lebt. 

Doch lässt sich aus der bloßen Lebensbejahung noch keine Zustimmung zu 

einer täglichen Leiderfahrung ableiten: „das ist nicht unterschrieben“ (III, 

20). Die Unterschrift, die Zustimmung ausdrückt und einen Vorgang ab-

schließt, könnte sich somit auch auf das bloße „Unterschreiben“ der 

Schreibtischtäter beziehen, die auf ihrer Unschuld beharrten. Dann wechselt 

die Sprechsituation, der Sprecher wendet sich an ein direktes Gegenüber, 

das er mit „Du“ (III, 8) anspricht. Dadurch verschärft sich für die Leserin-

nen und Leser die individuelle Bedeutung der Feststellungen. Nach der letz-

ten Wiederholung von „das ist es nicht“ (III, 14) erfolgt jedoch ein Bruch, 

denn der folgende Vers nimmt diesen Satz zurück: „obwohl es auch das ist“ 

(III, 15). Damit erhalten alle vorhergegangen Verse eine neue Relevanz, die 

jedoch sofort wieder in Frage gestellt wird, denn schon Kleinigkeiten wie 

schönes Wetter lassen es vergessen (III, 16). Die nun folgenden vier Verse 

sprechen endlich an, was es ist, das den Sprecher so belastet: „das kleinste 

Fließband“ (III, 17), nicht der große Automatismus eines unsichtbaren Sys-

tems, demgegenüber er ohnmächtig ist und das sich immer neu reproduziert, 

sondern der kleine, der sich „täglich“ (III, 20) vollzieht, in jeder kleinen 

Entscheidung für oder gegen eine Handlung. Der Holocaust konkretisiert 

sich demzufolge in jeder nationalsozialistischen Gewalttat, etwa in jeder Er-

schießung, und in jedem Akt der Mittäterschaft. Und jedes dieser Fließbän-

der führt in den Tod. 

Das anhaltende Bewusstsein für jede alltägliche Handlung beschreibt 

Domin auch in ihrem Gedicht Abel steh auf. Darin wird von Kain eine ande-

re Handlung gefordert, die „täglich“ erfolgen soll. Das Gedicht ist damit ein 

Appell und eine Mahnung für die Zukunft, es handelt aber Domin zufolge 

auch von der „zweiten Chance“96, die sie den Deutschen mit der Rückkehr 

96  Hilde Domin: Adelbert Reif. A.a.O., S. 250. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LEID|189

gab. Dies sagte sie rückblickend. Dass der Sprecher in denselben Versen 

etwas Unmögliches von Abel fordert, und zwar das Ungeschehenmachen 

von Kains Tat, ein Ignorieren des eigenen Todes durch Totschlag, zeigt 

demgegenüber die Unmöglichkeit, dass die Welt sich so zum Guten hin ver-

ändert, wie der Sprecher es sich wünscht. Er verleiht seiner schwindenden 

Hoffnung darauf insbesondere in der zweiten Strophe Ausdruck. Wenn Wu 

zu dem Schluß kommt, mit Abel steh auf sei „[...] nicht nur ein künstleri-

scher, sondern auch ein menschlich-moralischer Höhepunkt erreicht“97 un-

terschlägt er diese Problematik, die in den unterschiedlichen Erwartungen 

an Juden und Nicht-Juden hinsichtlich des Zusammenlebens nach Ausch-

witz liegt. 

Die vierte Strophe von Das ist es nicht ist noch deutlicher als die zweite 

Strophe auf den Massenmord an den Juden bezogen. Sie setzt mit der Wie-

dergabe der Rede eines KZ-Aufsehers ein, der die Gefangenen beim Graben 

ihres eigenen Grabs vor ihrer Erschießung beaufsichtigt. Die figura etymo-

logica „Grube gruben“ (IV, 7) verstärkt den Eindruck der Unabänderlichkeit 

und verleiht den Versen darüber hinaus einen dumpfen Klang. Mit den Beg-

riffen „Fließband“ und „Trichter“ greift Domin zudem stereotype Formulie-

rungen des Diskurses um Lyrik nach Auschwitz auf.98

In ihrem bereits 1965 in Heidelberg geschriebenen Gedicht Gespräch

mit meinen Pantoffeln (GG 320)99 scheint wie ein Alptraum neben der Erin-

nerung an das Exil das Bild der Schuhhaufen durch, die in den Konzentrati-

onslagern vor den als Duschen ausgegebenen Gaskammern und vor Er-

schießungen an vorher ausgehobenen Gruben ausgezogen werden mussten: 

„Die verlassenen Schuhe/zurückgelassen/am Rande/eines Kraters/[...] diese 

Schuhe/ aus denen die Füße/fortgingen/an einem Rande/barfuß/in das 

schuh- und kleiderlose Land“ (I, 1-4; 7-12).100 Domin verwendet das Bild 

vom „Rand“ der Welt auch in ihrem Text zu den Wohnungen des Exils, in 

97  Jianguang Wu: Das lyrische Werk. A.a.O., S. 97. 

98  Die Szene erinnert an die Beschreibung des Mordens im Mauthausener Stein-

bruch in Grete Weil: Meine Schwester Antigone. Berlin 1982 (Köln 1980). S. 

97f. Weil verweist darin u.a. auf Egon Kogon: Der SS-Staat. Das System der 

deutschen Konzentrationslager. München 1946. Vgl. außerdem zwei Zitate aus 

Interviews in dem Film Shoah von Claude Lanzmann: Ein Überlebender von 

Chelmo sagt: „Die Gruben waren trichterförmig.“ Ein ehemaliger SS-Mann 

wiederholt mehrfach: „Treblinka war ein zwar primitives, aber gut funktionie-

rendes Fließband des Todes.“ 

99  Vgl. VE, S. 243. 

100   Vgl. Nelly Sachs: Wer aber leerte den Sand aus euren Schuhen. In: Dies.: 

Gedichte. A.a.O., S. 20. Das Gedicht erschien zuerst in Nelly Sachs: Woh-

nungen des Todes. Berlin 1946. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


190|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

dem das Haus „eine Zuflucht am Rande, wo man nicht weiter weglaufen 

kann“101, bietet. 

Als besondere Grausamkeit, die auch die verbale Ebene erfasst und hier 

durch die Metaphorik seiner Sprache konterkariert und dadurch noch ver-

stärkt wird, sagt der KZ-Aufseher zu den Gefangenen, dass alle sterben 

müssten, nur sie eben etwas früher – und stößt sie dann hinunter. An dieser 

Handlung offenbart sich sein barbarischer Charakter: Er zieht aus der Wei-

sung „Bedenke, dass Du sterblich bist“ eben nicht die Folgerung, verant-

wortungsbewusst zu handeln, sondern fühlt sich durch die menschliche 

Sterblichkeit in seiner Nichtachtung des Lebens bestätigt. Liest man das 

Bild des Trichters in Das ist es nicht als Verweis auf „Gottes Mühlen“, 

kommt noch die religiöse Dimension des „memento mori“ hinzu. Mit seinen 

Worten gibt der KZ-Aufseher als Gesetz des Lebens und des Zufalls aus, 

was tatsächlich in seiner Verantwortung liegt: Er ist ihr Mörder. Es ist gera-

de kein „Trost“ (IV, 14) für die Menschen, die ihren gewaltsamen Tod er-

warten müssen, dass niemand weiß, wann er oder andere sterben werden, 

dass die Rollen vertauscht werden könnten – und dass die Welt sich weiter-

dreht (vgl. I, 2; III, 8). Denn dieser Moment, in dem der Aufseher sie stößt, 

obwohl er anders handeln könnte, bedeutet ihren Tod. Damit benennt das 

Gedicht klar und eindeutig Tat und Täter sowie Verantwortung und Schuld. 

Brecht entlarvt in seiner Ballade vom Wasserrad darüber hinaus die 

Klassenverhältnisse, die trotz wechselnder personaler Besetzung bestehen 

blieben: „Freilich dreht das Rad sich immer weiter/Daß, was oben ist, nicht 

oben bleibt./Aber für das Wasser unten heißt das leider/Nur: daß es das Rad 

halt ewig treibt.“102 Dies ließe sich auch auf die Verhältnisse im „Dritten 

Reich“ übertragen: Auch wenn auf der Seite der Nationalsozialisten und auf 

der Seite ihrer Opfer die Individuen ausgetauscht werden, dauert das System 

an. Ein Rollentausch zwischen Mächtigen und Machtlosen ist nicht vorge-

sehen, das wird auch in Domins Versen deutlich: Hier dreht sich Fortunas 

Rad eben nicht, denn die Machtverhältnisse sind festgelegt. 

Domins Lyrik unterscheidet sich von Texten der Autorinnen und Auto-

ren, die Konzentrationslager und Folter selbst erlebt haben. Die Trauer über 

die Verbrechen gegen die Menschheit und Menschlichkeit kann helfen, das 

eigene Bewusstsein für diese zu schärfen und die Relevanz des eigenen 

Verhaltens dafür aufzuzeigen. Allerdings nur, wenn das Leid eine bestimm-

te, jeweils individuelle und subjektiv empfundene Grenze nicht überschrit-

ten hat. Die Anforderungen, die Exil und Lager an den Einzelnen stellen, 

unterscheiden sich dabei wesentlich, insbesondere im Hinblick auf die Hoff-

nung.

101   Hilde Domin: Meine Wohnungen. A.a.O., S. 100f. 

102   Bertolt Brecht: Die Ballade vom Wasserrad. In: Ders.: Gesammelte Werke. 

Bd. 3. A.a.O., S. 1007f. S. 1007. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LEID|191

Für Jean Améry bedeutete die Folter durch die Gestapo das Ende des 

„Weltvertrauens“103. Ihm ist im Unterschied zu dem „Betroffenen“ in Do-

mins Gedicht keine Rückkehr möglich: Es bleibe die Erkenntnis „[...] einer 

durch keinerlei spätere menschliche Kommunikation auszugleichenden 

Fremdheit in der Welt.“104 Das zeigt auch schon der Untertitel von seinen 

1966 in München erschienenen Reflexionen über den Antisemitismus Jen-

seits von Schuld und Sühne, der Bewältigungsversuche eines Überwältigten

lautet. Améry geht davon aus, dass es unmöglich ist, den Schmerz zu kom-

munizieren. Jeder Vergleich müsse scheitern, der Schmerz spreche nur für 

sich selbst.105 Durch sein Schreiben bindet Améry dann doch „[...] das 

Nichtkommunizierbare in die Kommunikation mit dem Kollektiv der Täter 

ein.“106

Améry und Celan sind neben anderen, die Konzentrationslager oder 

Verfolgung überlebten, aber das Leben danach nicht ertragen konnten und 

sich umbrachten, zu den Opfern der Nationalsozialisten zu zählen. In ihrem 

Essay Zur Verleihung des Rilke-Preises 1977 an Ernst Meister verweist 

Domin auf Celan, der „[...] den Mut zum Sprechen verlor, ohne den der 

Dichter nicht existiert. Nicht wie Sprache immer am Rande des Verstum-

mens ist, sondern weil der Mensch Celan am Rande war, an einem Rand, 

von dem er sich nicht mehr umwenden mochte zu der gefürchteten Welt.107

Texte, die diesseits dieser Grenze bleiben, tragen per se eine Zukunfts-

perspektive in sich – sei sie noch so gering und gefährdet. Den Texten Do-

mins, für die das zutrifft, kommt damit als Ausdruck der Trauer über die 

sinnlosen Morde praktische Relevanz zu, insofern sie zur Erinnerung beitra-

gen. Wie die Gedichtanalysen belegen, besitzen sie dadurch zudem kriti-

sches Potential.108

Das Gedicht Ausbruch von hier (GG 359) entstand erst 1985 und er-

schien erstmals 1995 in der erweiterten Neuausgabe von Ich will dich.109

Darin vermittelt sich das Bewusstsein dieser Grenze deutlich, die die Ver-

103   Jean Améry: Die Tortur. In: Merkur 19 (1965). S. 623-636. S. 627. Domin 

kannte Amérys Essay spätestens seit 1974, wie eine Fußnote belegt. Vgl. 

Hilde Domin: Exilerfahrungen. A.a.O., S. 186. 

104   Jean Améry: Die Tortur. A.a.O., S. 635. 

105   Jean Améry: Die Tortur. A.a.O., S. 631. 

106   Sven Kramer: Die Folter. A.a.O., S. 457. 

107   Hilde Domin: Zur Verleihung des Rilke-Preises 1977 an Ernst Meister. In: 

GE, S. 141-147. S. 142f. 

108   Lutz Niethammer: Diesseits des „Floating Gap“. Das kollektive Gedächtnis 

und die Konstruktion von Identität im wissenschaftlichen Diskurs. In: Kris-

tin Platt/Mihran Dabag (Hg.): Generation und Gedächtnis. Erinnerungen und 

kollektives Gedächtnis. Opladen 1995. S. 25-50. S. 49f. 

109   Vgl. VE, S. 241. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


192|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

zweiflung von der Hoffnung auf die Sprache als Zuflucht trennt. Mit dieser 

Hoffnung setzt sich in den achtziger Jahren eine Tendenz im Werk Domins 

fort, den Zweifeln zum Trotz: „dort will ich ein Alphabet erfinden/von täti-

gen Buchstaben“ (I, 15-16). Allerdings formuliert das sprechende Ich diese 

Hoffnung nicht für den Ort, an dem es sich befindet, sondern lokalisiert die-

se Möglichkeit „auf der andern Seite der Erde“ (I, 12). Vor dem Hinter-

grund, dass Domin im Exil auf der Südhalbkugel war und dort mit dem 

Schreiben begonnen hat, ließe sich die Formulierung auch wörtlich verste-

hen. Das bedeutete, dass das sprechende Ich die Hoffnung besitzt, im Exil 

eine größere Freiheit zum Leben und Schreiben zu erlangen. Eine andere 

Möglichkeit, die von der Widmung gestützt wird, besteht darin, diesen Ort 

auf die Zeit nach dem Tod zu beziehen. Zumindest lässt sich feststellen, 

dass die Formulierung auf eine Utopie verweist. 

Diese Interpretation stützt auch das Gedicht Auf der andern Seite des 

Monds (GG 231), das nach der Rückkehr 1964 in Heidelberg entstand.110

Darin artikuliert sich die Vorstellung, dass das sprechende Ich bzw. der von 

ihm Angeredete täglich nur die „Stellvertreter“ (II, 3) der „wirklichen Tage“ 

(I, 4) empfange, die sich „auf der anderen Seite des Monds“ (II, 11) befän-

den. Die Tage erscheinen personifiziert, und dass sie „verscheucht von hier“ 

(I, 8) sind, deutet auf die Exilerfahrung des sprechenden Ichs hin. Diese Er-

fahrung bedeutet auch in dem 1959 in Astano entstandenen Gedicht Noch 

gestern (GG 148f)111 einen unumkehrbaren Bruch. 

Durch die Personifizierung der Buchstaben wird diesen das Potential 

zum Handeln zugesprochen. Die Macht des Schreibens bleibt aber be-

schränkt auf einen Ort, der zudem nur mit einer Negation bezeichnet wird. 

Die Verse sprechen für eine Identifizierung mit dieser Position, doch enthält 

die Widmung „Für Paul Celan, Peter Szondi, Jean Améry, die nicht weiter-

leben wollten“112 zugleich einen Hinweis auf den entscheidenden Unter-

schied: Domin hat sich gegen den Selbstmord entschieden. Sie urteilt nicht 

über die Differenz. Das sprechende Ich des Gedichts bezieht eine Position, 

von der fraglich ist, ob man sie Améry, Celan oder Szondi unterstellen kann 

– der Paratext allein, der als Indiz für eine solche Interpretation gelesen 

werden könnte, bildet keine hinreichende Begründung dafür. Domin hat die 

Verse Zeitgenossen gewidmet, die den Nationalsozialisten entkommen 

konnten, sich dann aber doch umbrachten. Sie formuliert dieses Handeln als 

eine Frage des Wollens, nicht des Könnens, stärkt also in ihrer Darstellung 

deren Entscheidungsfreiheit als autonome Subjekte, statt sie in eine Opfer-

rolle zu drängen. 

110   Vgl. VE, S. 235. 

111   Vgl. VE, S. 232. 

112   Zu Celans Selbstmord vgl. Hilde Domin: Zur Verleihung des Rilke-Preises 

1977 an Ernst Meister. In: GE, S. 141-147. S. 142f.  

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LEID|193

Domin maßt sich in ihren Gedichten nicht an, Erfahrungen von Lager-

häftlingen nachempfinden zu wollen. Die Erfahrungen der Verfolgung und 

des Exils, die sie gemacht hat, weichen davon ab und sind nicht damit 

gleichzusetzen. Als Konsequenzen der nationalsozialistischen Politik sind 

sie jedoch ebenfalls den Verbrechen des „Dritten Reichs“ zuzuschreiben. 

Die Frage nach den Bedingungen und Möglichkeiten des Sprechens 

nach Auschwitz beantwortet Das ist es nicht bereits im Titel resignativ: 

Sprache taugt nicht dazu, der bestehenden Wirklichkeit Sinn zu verleihen, 

da der Mord an den Juden vollkommen sinnlos ist und keine Hoffnung auf 

Rettung aus den mechanistisch geregelten Abläufen von Leben und Sterben 

besteht. Die zweite Strophe, die eine zynische Rede zitiert, führt den Miss-

brauch der Sprache ebenso vor wie die Sätze des KZ-Aufsehers in der letz-

ten Strophe. Das Gedicht, das durchaus Worte findet für das Leiden, wider-

ruft auf der Inhaltsebene die Möglichkeit der Distanzierung und Verarbei-

tung durch Versprachlichung, die nach Sven Kramer „einen ersten Schritt 

zur Linderung der posttraumatischen Belastung“113 bedeutet hätte. Durch 

den Bezug auf die nationalsozialistischen Verbrechen durch das Wort „KZ“ 

sowie die bekannten Bilder der Vernichtungspolitik bezieht sich Domins 

Gedicht auf ein konkretes historisches Ereignis. Hinsichtlich der Opfer 

spricht das Gedicht jedoch nicht von „Juden“, sondern von „Menschen“. 

Zwar bildete der Antisemitismus ein konstitutives Element des Nationalso-

zialismus und stellten die als „Juden“ getöteten Menschen die größte Opfer-

gruppe, doch übernimmt Domin hier nicht die Kategorisierung der national-

sozialistischen Vernichtungspolitik, die den Diskurs oft dominiert: Indem 

sie von „Menschen“ spricht, erhält sie zum einen eine paradigmatische Les-

art des Mords an den Juden, die anderen Opfergruppen die Möglichkeit zur 

Identifikation bietet, und zwar nicht nur den Opfern des Nationalsozialis-

mus. Zum anderen bewahrt sie die individuelle Verfügungsmacht der Opfer 

über die Zuschreibungen des Subjekts. Wie sehr ihr dies ein Anliegen ist, 

verdeutlicht ein Blick auf ihre Stellung zum Judentum. Domin verweist auf 

„[...] die harte Minimaldefinition: ‚Jude ist, wen Hitler dazu erklärt hat‘: wem er, 

1933, das durch die Jahrhunderte geschleppte Zentnergewicht, von dem ein solcher 

Mensch endlich zum Menschsein wie andere erlöst schien, erneut – und als sei es 

für immer und noch über den Tod hinaus – um den Hals gehängt hat. 

[...] Ich lasse es aber nicht bei dieser Minimaldefinition des Juden bewenden, die 

mich zum bloßen Objekt machen würde in ihrer entmenschenden Sinnlosigkeit.“114

Die bisherigen Gedichtanalysen konnten dies belegen. Entsprechend sagte 

Domin 1991 ihre Teilnahme an einem deutsch-jüdischen Symposion mit der 

113   Sven Kramer: Die Folter. A.a.O., S. 453. 

114   Hilde Domin: Hineingeboren. A.a.O., S. 151. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


194|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

Begründung ab, sie verstehe sich als deutsche Schriftstellerin.115 Dahinter 

stehen Vorbehalte gegenüber einer Kategorisierung als „deutsch-jüdisch“, 

die als Fortsetzung der rassistischen nationalsozialistischen Politik missver-

standen werden kann, wenn sie sich nur an der Abstammung orientiert, und 

zudem einem Kulturbegriff verhaftet ist, der vorgibt, ablösbar von Sprache 

zu sein. Domins „Distanz zum Judentum“116 ist „typisch“ für ein universa-

listisches aufklärerisches Denken. Außerdem steht sie Kollektivierungen 

generell ablehnend gegenüber, auch nach Beruf oder Geschlecht.117 Den-

noch leugnet sie ihre Zugehörigkeit zum Judentum nicht. 

Domin hebt gleichzeitig die konkrete Erfahrung und die Metaphorik des 

Exils hervor: „Das Exil ist die Extremerfahrung der conditio humana. Das 

‚Nur-ein-flüchtiger-Gast-sein‘, ‚Haben-als-hätten-wir-nicht‘, hat alle Meta-

phorik abgestreift, und wird täglich, und für jedermann sichtbar, am Exilier-

ten vollstreckt.“118 Damit präsentiert sie keine verharmlosende Sicht auf die 

nationalsozialistische Vernichtungspolitik, sondern eine pessimistische Auf-

fassung von der menschlichen „Kultur“, die keine Heimat zu bieten vermag 

– ähnlich der Auffassung Adornos, dass Kultur immer auch die Barbarei 

enthalte, und dem Existentialismus Sartres. 

Ihr Weltbild in das einer Religion einzufügen, lehnt Domin für sich ab: 

„Judesein ist, um es ganz deutlich zu sagen, keine Glaubensgemeinschaft 

für mich, keine Volkszugehörigkeit [...], natürlich keine Rassefrage. Es ist 

eine Schicksalsgemeinschaft. Ich habe sie nicht gewählt [...]. Ich bin hinein-

gestoßen worden, ungefragt wie in das Leben selbst.“119

115   Vgl. Jens Stüben/Winfried Woesler: Das Osnabrücker Symposion zur deut-

schen Literatur jüdischer Autoren nach dem Holocaust. In: Dies. (Hg.): „Wir 

tragen den Zettelkasten mit den Steckbriefen unserer Freunde“. Acta-Band 

zum Symposion „Beiträge jüdischer Autoren zur deutschen Literatur seit 

1945“ (Universität Osnabrück, 02.-05.06.1991). Darmstadt 1994. S. 12. 

116   Dieter Lamping: Von Kafka bis Celan. A.a.O., S. 137. Vgl. das folgende Zi-

tat ebd. 

117   Vgl. Hilde Domin: Hineingeboren. A.a.O., S. 164. 

118   Hilde Domin: Exilerfahrungen. A.a.O., S. 192. Vgl. Almuth Hammer: Er-

wählung erinnern. Literatur als Medium jüdischen Selbstverständnisses. Mit 

Fallstudien zu Else Lasker-Schüler und Joseph Roth. Göttingen 2004. S. 98: 

um 1900 „Im emanzipierten Judentum der Moderne wird die ‚Diaspora‘ für 

viele akkulturierte Juden zur Metapher. Zwischen Akkulturation und Anti-

semitismus wird mit der Frage nach einer jüdischen Existenz eine Differenz-

erfahrung an sie herangetragen, die nicht in der Verlusterfahrung, durch die 

die Moderne allgemein gekennzeichnet ist, aufgeht, sondern diese ver-

schärft.“

119   Hilde Domin: Hineingeboren. A.a.O., S. 152. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LEID|195

Domin definiert ihr Judentum wiederholt als Zugehörigkeit zu einer 

„Schicksalsgemeinschaft“120. Damit deckt sich ihr Empfinden mit dem vie-

ler akkulturierter Juden. Auch Hildesheimer spricht von dem Gefühl, einer 

„Schicksalsgemeinschaft“121 anzugehören, ohne dass diese sein „Bewußt-

sein“ berühre. Spätestens in der Weimarer Republik begegneten alle Juden 

dem Antisemitismus, wenn sie ihn auch unterschiedlich deuteten und wenn 

er auch in verschiedenen Formen auftrat.122 Für Frauen, mochten sie auch so 

emanzipatorisch erzogen worden sein wie Domin, ergab sich eine doppelte 

Diskriminierung. Denjenigen, die an einer deutschen Hochschule ein Studi-

um absolvierten, begegnete darüber hinaus das Misstrauen gegenüber dem 

Abweichen von einem Leben als Hausfrau und Mutter oder einer „weibli-

chen“ Berufslaufbahn.123 Domin hat ihr Judentum und die damit verbundene 

Diskriminierung als Schicksal angenommen, in das sie „hineingeboren“ 

worden ist. 

Domin stellt die Theodizeefrage nicht explizit, doch ist diese hinter ih-

rem Spiel mit religiösen Elementen, die dann doch verworfen werden, im-

mer noch zu erkennen. Sie versucht nicht, dem Geschehen einen Sinn zu 

geben, auch keinen religiösen. Entsprechend beruft sie sich nicht auf die 

beiden nach Münz dominanten Formen im Judentum, das Leiden zu recht-

fertigen, die zum einem auf dem Grundmuster des Martyriums zur Heili-

gung des Namens Gottes und zum anderen auf einer Sünde-Strafe-

Theologie beruhen.124 Der Holocaust erscheint in Domins Texten als Para-

digma menschlichen Leids, das von Menschen verursacht wurde und damit 

von ihnen zu verantworten ist. 

Dennoch sieht Domin „in dem jüdischen Schicksal nur den Extremfall 

des Allgemeinen“125, von dessen tödlicher Form sie verschont geblieben sei. 

Eine solche Bewertung des Holocaust wird in der Forschung wiederholt 

problematisiert, auch wenn sie jüdischen Glaubenstraditionen entspricht. 

Birgit R. Erdle warnt vor der Auffassung, Auschwitz als Extremfall zu be-

120   Hilde Domin: o. T. In: Hans Jürgen Schultz (Hg.): Mein Judentum. 3. Aufl. 

Stuttgart/Berlin 1979 (1978). S. 104-117. S. 107. 

121   Wolfgang Hildesheimer: Mein Judentum. in: Ders: Das Ende der Fiktionen. 

Reden aus fünfundzwanzig Jahren. 1984. S. 213-225. S. 213. Vgl. das fol-

gende Zitat ebd. 

122   Vgl. Cornelia Hecht: Deutsche Juden und Antisemitismus in der Weimarer 

Republik. Bonn 2003. S. 346, 377, 403, 405. 

123   Vgl. Cornelia Hecht: Deutsche Juden. A.a.O., S. 353; Marion A. Kaplan: Jü-

disches Bürgertum: Frau, Familie und Identität im Kaiserreich. Hamburg 

1997. S. 190-207. 

124   Vgl. Christoph Münz: Der Welt ein Gedächtnis geben. A.a.O., S. 29. Die 

beiden folgenden Zitate ebd. 

125   Hilde Domin: o. T. A.a.O., S. 116. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


196|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

trachten: „Über eine Universalisierung des Traumas lässt sich [...] ein Kon-

tinuum stiften, ein Kontinuum menschlicher Destruktivität und katastrophi-

scher Einbrüche – also gerade das, was das Trauma radikal zunichte 

macht.“126 Auschwitz stehe nicht in einer Reihe mit beliebigen anderen Ge-

waltausbrüchen. Auch Dan Diner kritisiert den Trend, die Opfer als Men-

schen statt als Juden zu betrauern, den er als Entlastungsstrategie betrachtet: 

„Schließlich sind diese jüdischen Opfer der Nazis nicht einfach als Men-

schen, sondern als Juden ermordet worden und wurden einzig und allein 

deshalb getötet, weil sie Juden waren.“127 Dieses historische Faktum bestrei-

tet Domin nicht. Wegen der fehlenden Identifikation mit dem Judentum vor 

dem Massenmord wehrt sie sich jedoch einerseits gegen diese Zuschreibung 

von außen, die die nationalsozialistische Politik fortsetzt, während deren 

Opfer die eigene Identität größtenteils mittels anderer Kategorien bestimm-

ten. Andererseits zieht sie sich auch nicht auf die Position gläubiger Juden 

zurück, die den Massenmord als Teil der jüdischen Leidensgeschichte be-

trachten. Domins Perspektive als Dichterin ist von der eines Historikers zu 

unterscheiden, da es ihr nicht um die Konstruktion von „Fakten“ geht, son-

dern ihre Texte auf einer anderen Ebene arbeiten. Das ist es nicht öffnet den 

Blick für zukünftige Gefahren neben der Sicht auf den historischen Kontext. 

Wenn Domin auf andere vergangene oder drohende Genozide verweist, 

bestreitet sie damit nicht die Einzigartigkeit des Holocaust. Die Debatten um 

die Singularität des Holocaust kehren regelmäßig wieder. Bei den unbe-

streitbar vielfältigen Opfererfahrungen sind nach Gabriele Rosenthal „Ein-

zigartigkeit“ und „Unvergleichbarkeit“ des Holocaust zu unterscheiden: Die 

Vergleichbarkeit laufe einerseits Gefahr, von der politischen Rechten zur 

Relativierung der deutschen Schuld missbraucht zu werden, diene anderer-

seits aber dazu, zum Versuch des Verstehens der extremen Erfahrungen bei-

zutragen und moralische Leitlinien zu schaffen sowie Begegnungen zwi-

schen den Überlebenden der Shoah und den Nachgeborenen zu ermögli-

chen, statt sie zu isolieren. Die Singularität der nationalsozialistischen 

Verbrechen werde gerade durch Vergleiche deutlicher.128 Eine Mythologi-

126   Birgit R. Erdle: Die Verführung der Parallelen. Zu Übertragungsverhältnis-

sen zwischen Ereignis, Ort und Zitat. In: Elisabeth Bronfen u.a. (Hg.): 

Trauma. Zwischen Psychoanalyse und kulturellem Deutungsmuster. Köln 

1999. S. 27-50. S. 31f. 

127   Dan Diner: Der Holocaust im Geschichtsnarrativ – über Variationen histori-

schen Gedächtnisses. In: Stephan Braese (Hg.): In der Sprache der Täter. 

A.a.O., S. 13-30. S. 28. 

128   Vgl. Gabriele Rosenthal: Erlebte und erzählte Lebensgeschichte. Gestalt und 

Struktur biographischer Selbstbeschreibungen. Frankfurt/New York 1995. S. 

19.

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LEID|197

sierung des Massenmords an den Juden als nicht-verstehbar wäre dement-

sprechend kontraproduktiv.129

Auch Tabuisierungen können die Verdrängung des Massenmords unter-

stützen – das gilt nicht nur für die literarische Darstellung. Zudem läuft das 

Tabu nach Freud130 Gefahr, dem Holocaust eine metaphysische Komponen-

te beizumischen, die diesem historischen Ereignis nicht ansteht. Domins 

Texte wirken dem entgegen, gerade auch durch die möglichen Bezüge zu 

aktuellen politischen Exzessen. 

Wie Rosenthal begreift auch Zygmunt Bauman den Holocaust als „ein-

zigartig“, und zwar vor allem „wegen seines modernen Charakters“131, we-

gen des Zusammenwirkens moderner Faktoren wie dem radikalen Antisemi-

tismus, dem starken zentralistischen Staat mit einem bürokratischen Appa-

rat, der Kriegssituation und der besonderen Mentalität der Akteure. Oliver 

Marchart hat jedoch darauf aufmerksam gemacht, dass Singularität sich der 

empirischen Feststellbarkeit entziehe und somit eine philosophische (ethi-

sche) Kategorie sei, die identisch mit dem Absoluten sei, „[...] insofern das 

Singuläre gerade das Einzigartige, Je-Spezifische, Nicht-Subsumierbare o-

der, mit Adorno, Nichtidentische an einem Ereignis bezeichnet, dem als sol-

chem – so der ethische Subtext – mit Respekt und Anerkennung – zu be-

gegnen sei.“132 Marchart folgert: „Diskursanalytisch betrachtet ließe sich der 

Diskurs der Singularität als jener beschreiben, der die Singularität des Holo-

caust in einer politischen Auseinandersetzung [...] postuliert.“133 Dies setze 

die politische Positionierung des Sprechers voraus. Singularität laufe Ge-

fahr, zur leeren Pathosformel zu geraten. Überdies sei sie problematisch, da 

die Singularitätsthese partikular sei und nur aus Sicht der Täternationen 

Sinn mache: Für die Deutschen kommt Auschwitz eine besondere Bedeu-

tung zu, unabhängig davon, dass diese Ansicht eine partikulare ist. 

Analoge Positionen finden sich in den Debatten in den USA: Peter No-

vick lehnt den Begriff der Singularität, der im deutschen Kontext zur Be-

wahrung der Auseinandersetzung mit der nationalen Vergangenheit diene, 

129   Vgl. Manuela Günter: Überleben schreiben. In: Dies. (Hg.): Überleben 

schreiben. A.a.O., S. 9-19. S. 10. 

130   Vgl. Siegmund Freud: Totem und Tabu. Einige Übereinstimmungen im See-

lenleben der Wilden und der Neurotiker. Frankfurt a.M./Hamburg 1956 

(1913). Insbes. S. 25-33. 

131   Zygmunt Bauman: Dialektik der Ordnung. Die Moderne und der Holocaust. 

Hamburg 1992. S. 109. 

132   Oliver Marchart: Umkämpfte Gegenwart. Der „Zivilisationsbruch Ausch-

witz“ zwischen Singularität, Partikularität, Universalität und der Globalisie-

rung der Erinnerung. In: Heidemarie Uhl (Hg.): Zivilisationsbruch. A.a.O., 

S. 35-65. S. 37. 

133   Oliver Marchart: Umkämpfte Gegenwart. A.a.O., S. 41. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


198|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

für den amerikanischen Kontext ab, da sie leer sei und eine Katastrophe ge-

gen die andere ausspiele sowie Verbrechen geringeren Ausmaßes trivialisie-

re: Aus dem Leiden ergebe sich keine Vorrangstellung, und selbst wenn der 

Holocaust nicht einzigartig wäre, so bliebe er doch ein Verbrechen.134 Dem 

stimmt auch der in der Geschichtswissenschaft höchst umstrittene Norman 

G. Finkelstein zu135, der sich damit eine Tendenz zunutze macht: Die Stel-

lungnahmen aus dem letzten Jahrzehnt zeigen, dass sich der Diskurs um den 

Massenmord verschoben hat. Im Zentrum stehen weniger die nationalsozia-

listischen Verbrechen, als der heutige Umgang damit. Aktualisierende Be-

züge müssen jedoch der Frage standhalten, ob sie damit den Sachverhalten 

gerecht werden, die ihren Gegenstand bilden. 

3.4 Stumme Klage und Isolation:  
Haus ohne Fenster,  „Vogel Klage“

Die Erfahrung von Leid trennt die Betroffenen von der übrigen Welt, das 

haben bereits die Verse von Wen es trifft deutlich gemacht. An anderer Stel-

le in Domins Lyrik wird die Unmöglichkeit der Kommunikation und des 

gemeinschaftlichen Zusammenlebens noch deutlicher. Das 1957 entstande-

ne Gedicht Haus ohne Fenster (GG 121)136 veranschaulicht das Verhältnis 

von Opfer und Welt mit einem gewaltsamen Bild. Auch nach Auschwitz 

prägt Gewalt diese Beziehung. Es bleibt unmöglich, den Schmerz zu behe-

ben und das daraus resultierende Schweigen zu brechen. 

Haus ohne Fenster 

Der Schmerz sargt uns ein 

in einem Haus ohne Fenster. 

Die Sonne, die die Blumen öffnet, 

zeigt seine Kanten 

nur deutlicher. 

Es ist ein Würfel aus Schweigen 

in der Nacht. 

Der Trost, 

der keine Fenster findet und keine Türen 

und hinein will, 

134   Peter Novick: Nach dem Holocaust. A.a.O., S. 22. Vgl. S. 255f. 

135   Vgl. Norman G. Finkelstein: Die Holocaust-Industrie. Wie das Leiden der 

Juden ausgebeutet wird. 5. Aufl., München 2001 (2000). 

136   Vgl. VE, S. 232. Erstmals 1959 in Nur eine Rose als Stütze veröffentlicht. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LEID|199

trägt erbittert das Reisig zusammen. 

Er will ein Wunder erzwingen 

und zündet es an, 

das Haus aus Schmerz. 

Der Titel des Gedichts ruft ein irritierendes Bild auf: Ein „Haus ohne Fens-

ter“ scheint zum Wohnen ungeeignet zu sein, es kann vielleicht als Lager-

raum oder Schutzbunker dienen, nicht aber als Zuhause. Nur in einer 

Zwangslage würde man es beziehen: Es ist ein Gefängnis ohne Ausweg. In 

dieses Bild, das die Überschrift vorausschickt und das ohne Artikel darüber 

hinaus unvollständig wirkt, fasst das zweistrophige Gedicht das Gefühl von 

Schmerz. 

Das sprechende Ich des Gedichts tritt nur ein einziges Mal hervor, und 

zwar gleich im ersten Vers als Objekt des Geschehens und im Plural: „Der 

Schmerz sargt uns ein“ (I, 1). Das Agens des Satzes ist der Schmerz, der als 

ein Abstraktum schwer zu fassen und an seinem Tun nicht so leicht zu hin-

dern ist. Eingesargt werden Tote, bevor sie beerdigt werden. Doch noch 

spricht das Ich in dem Gedicht, noch lebt es also, auch wenn es vom eigenen 

Schmerz bedroht wird. Die Metapher des Einsargens „in einem Haus ohne 

Fenster“ (I, 2) verweist auf die Lähmung durch den empfundenen Schmerz 

und die fehlende Aussicht auf eine Veränderung der Situation, auf die feh-

lende Hoffnung, denn eine Beerdigung ist etwas Endgültiges. Damit deckt 

sich formal auch, dass ein Punkt den aus zwei Versen bestehenden Satz be-

endet.

Der folgende Vers stellt dem Schmerz einen positiven Sinneseindruck 

gegenüber: „Die Sonne, die die Blumen öffnet“ (I, 3), ist ein Symbol der 

Hoffnung, der Beginn eines neuen Tags verheißt einen Neuanfang, und die 

Schönheit der Natur wird sichtbar. Doch wendet bereits der nächste Vers 

diese Erfahrung ins Negative und leuchtet den Schmerz weiter aus, denn das 

Licht der Sonne „zeigt seine Kanten/nur deutlicher“ (I, 4-5). Zwar geht der 

Lauf der Natur weiter und blühen die Blumen, doch der Sprecher bleibt un-

berührt davon, im Gegenteil, durch den starken Kontrast zum Glück der an-

deren wird der eigene Schmerz noch schärfer. Der Punkt am Ende dieses 

Satzes erscheint wie eine erneute Bestätigung und Festschreibung dieser Er-

fahrung.

Der letzte Satz der Strophe malt das im Titel aufgerufene Bild weiter 

aus: „Es ist ein Würfel aus Schweigen/in der Nacht.“ (I, 6-7) Der Eindruck, 

massiv zu sein, den der „Würfel“ impliziert, verstärkt in Verbindung mit 

dem „Schweigen“, das sein Material bildet und sich als Abstraktum im 

Würfel konkretisiert, seine abweisende Kälte und Bedrohlichkeit. Dasselbe 

gilt für die „Nacht“, die ansonsten ja auch positive Assoziationen wecken 

könnte. Hier steht sie jedoch in deutlichem Gegensatz zur „Sonne“ (I, 3). Es 

bleibt offen, woher der Schmerz rührt: Der Schmerz kann von außen auf das 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


200|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

sprechende „wir“ einwirken und zu Schweigen führen oder ein außen herr-

schendes Schweigen kann den Schmerz verursachen und das „Wir“ isolie-

ren. Möglich ist darüber hinaus, dass der Plural, den das sprechende Ich 

verwendet, auf eine Liebesbeziehung verweist und der Schmerz in dem ge-

störten Verhältnis der Partner zueinander begründet ist, das nachts durch 

Schweigen gekennzeichnet ist. Dann läge ein Teil der Verantwortung für die 

Situation möglicherweise bei dem „Wir“ selbst. 

Parallel zur ersten Strophe setzt die zweite mit einem personifizierten 

Abstraktum als Agens ein, doch folgt noch kein Prädikat, sondern „[d]er 

Trost“ (II, 1) steht etwas verloren allein im ersten Vers. Seine Hilflosigkeit 

setzt sich in den folgenden beiden Versen fort, in denen er „keine Fenster 

findet und keine Türen/und hinein will“ (II, 2-3). Dies steht in Kontrast zu 

der Sonne im dritten Vers der ersten Strophe, die in einem natürlichen Pro-

zess, ohne Anstrengung die Blüten öffnet. Der Trost kann nicht von außen 

an das „Wir“ in seinem Schmerz heran, verändert seinen Charakter, „erbit-

tert“ (II, 4) über seine Machtlosigkeit, und greift zu Gewalt – mit der er 

scheitern muss, denn niemand kann mit Gewalt getröstet werden: „Er will 

ein Wunder erzwingen“ (II, 5), heißt es deshalb, und möglicherweise auch, 

weil sich in dem Haus Untröstliche befinden. Der Trost sammelt Reisig 

„und zündet es an,/das Haus aus Schmerz.“ (II, 6-7) Das Wunder bestände 

darin, das „Wir“ aus der Gefangenschaft in seinem Schmerz zu befreien, 

den Schmerz zu besiegen und zu vertreiben. Das Gedicht endet hier, und so 

bleibt offen, ob dies gelingt, oder das „Wir“ mit dem Schmerz vergeht. 

Doch da Wunder sich nicht erzwingen lassen, scheint das Ende der vom 

Schmerz Überwältigten festzustehen. 

Auch in der zweiten Strophe wird nicht deutlich, was die Ursache des 

Schmerzes ist. Das Haus als Ideal von Heimat und Schutz ist etwa in Do-

mins Gedicht Bau mir ein Haus positiv besetzt, wenn es auch die Gefähr-

dung nicht gänzlich beseitigen kann. In Haus ohne Fenster dagegen fehlt 

dieser positive Aspekt. Das monolithische Schweigen erhält den Schmerz 

und blockt auch den Trost ab, es ist selbst das Haus aus Schmerz. Zwar gibt 

sich ein Sprecher zu erkennen, doch wird in dem Gedicht nicht gesprochen, 

sondern geschwiegen. Das Gefühl des Schmerzes macht sprachlos, dennoch 

ist es für die Umwelt wahrnehmbar, sogar unübersehbar. 

Der Titel des Gedichts legt dabei den Akzent jedoch nicht auf den 

Schmerz, sondern auf die Fensterlosigkeit des Hauses, also auf seine Unzu-

gänglichkeit und Verschlossenheit, die jeden Ausweg versperren und Folgen 

des zugefügten Leids darstellen sowie den Überblick über die Gefahr ver-

hindern und das Subjekt auf Blicke im Inneren bzw. ins Innere beschränken. 

Der Schmerz selbst wird also von außen nicht als dominantes Merkmal 

empfunden. Betrachtet man das Gedicht im Diskurs um Lyrik nach Ausch-

witz, so kann das brennende Haus ohne Fenster eine stumme Klage und 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LEID|201

Anklage verkörpern. Denn die Phänomene Leid und Schuld korrespondieren 

mit der Polarität von Trost und Anklage und enthalten implizit die Forde-

rung nach Gerechtigkeit.137

Domins Gedicht bietet für die Interpretation den Bezug auf die Sprach-

losigkeit der Überlebenden an. Während das Schweigen über das eigene 

Leid durch das psychische Trauma begründet ist138, schwiegen die Überle-

benden oft über das Leid der Toten, um Auschwitz nicht zu verharmlosen 

und durch unzureichende Repräsentation die Opfer zu verhöhnen oder sich 

gar deren Tod sprachlich anzueignen. Als Anmaßung gegenüber den Er-

mordeten wurde die Versprachlichung entsprechend abgelehnt, im Schwei-

gen erklärten die Überlebenden sich dagegen mit ihnen solidarisch.139

Nach Jean-François Lyotard stellt sich zudem die Frage, ob die Überle-

benden „freiwillig“ oder „notgedrungen“ schweigen, denn die Antwort dar-

auf entscheidet darüber, wie das Schweigen zu bewerten ist: 

„Nicht zu sprechen ist Teil der Fähigkeit zu sprechen, da die Fähigkeit eine Mög-

lichkeit darstellt und diese eine Sache wie deren Gegenteil impliziert. [...] Liegt der 

Grund, warum die Überlebenden nicht sprechen, in ihrer Unfähigkeit oder darin, 

daß sie von der Möglichkeit, nicht zu sprechen, die der Fähigkeit zu sprechen ent-

springt, Gebrauch machen? 

[...] ‚Notgedrungen‘ würde hier bedeuten: sie sprechen nicht, weil sie für den Fall, 

daß sie sprechen sollten, mit dem Schlimmsten bedroht werden, wenn ihre Fähig-

keit zu sprechen ganz allgemein, direkt oder indirekt, beeinträchtigt wird.“140

Lyotard weist darauf hin, dass am Schweigen allein nicht dessen Ursachen 

erkennbar werden: Ob seine Gründe in der Unausdrückbarkeit oder Sinnlo-

sigkeit des Nicht-Gesagten liegen, in der Nicht-Zuständigkeit des Schwei-

genden oder des Gegenübers. Es wird nicht einmal deutlich, ob das Schwei-

gen als Zeichen, als Nicht-Sprechen gedeutet werden muss oder ein tatsäch-

liches Nicht-Zeichen ist, weil der Gegenstand fehlt.141 Das Schweigen bleibt 

problematisch, weil es unterschiedlich eingesetzt und zudem unterschiedlich 

gedeutet wird. 

Leid kann sich im Schweigen oder im Sprechen ausdrücken, findet aber 

nicht zwingend Gehör. Das zeigt die Analyse von Domins Gedicht „Vogel

Klage“ (GG 132), das 1958 in Frankfurt entstand und 1959 in Domins ers-

137   Vgl. Regina Ammicht-Quinn: Von Lissabon bis Auschwitz. A.a.O., S. 267ff. 

138   Vgl. Sven Kramer: Die Folter. A.a.O., S. 474. 

139   Vgl. Sven Kramer: Die Folter. A.a.O., S. 470f. 

140   Jean- François Lyotard: Der Widerstreit. 2., korr. Aufl. München 1989 

(1987). S. 28f. 

141   Vgl. Jean- François Lyotard: Der Widerstreit. A.a.O., S. 35. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


202|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

tem Gedichtband erschien.142 Hier erscheint die Klage als stumm, weil nie-

mand sie hört. Damit findet eine Umkehrung der Verantwortlichkeit statt, 

wie sie in Kapitel 3.4 verhandelt wurde, doch gründet in diesem Fall das 

Unverständnis der Umgebung darin, dass ihr die Sprache des Vogels unver-

ständlich ist. 

„Vogel Klage“ 

Ein Vogel ohne Füße ist die Klage, 

kein Ast, keine Hand, kein Nest. 

Ein Vogel der sich wundfliegt 

im Engen, 

ein Vogel der sich verliert 

im Weiten, 

ein Vogel der ertrinkt 

im Meer. 

Ein Vogel 

der ein Vogel ist, 

der ein Stein ist, 

der schreit. 

Ein stummer Vogel, 

den niemand hört. 

Das Gedicht besteht aus drei Strophen, die alle den „Vogel Klage“ näher 

charakterisieren. Die erste Strophe führt im ersten Vers das Bild für die 

Klage ein, das im gesamten Gedicht weiter differenziert wird: „Ein Vogel 

ohne Füße ist die Klage“ (I, 1). In der Metapher des Vogels, der durch die 

Luft fliegt, greift der Vers die Verbindung von Klage mit dem Element der 

Luft auf, die in sprachlichen Ausdrücken wie „Klagen erfüllt“ oder „klingt 

durch die Luft“ hergestellt wird. Doch fehlen ihm die Füße, das heißt die 

Landung auf „Ast“, „Hand“ oder „Nest“ bleibt ihm verwehrt. Aus der Frei-

heit wird damit ein Fluch. Zum Raum, in dem der Vogel sich bewegt, gehört 

nicht nur die Luft, sondern auch der Ast des Baumes, auf dem er sitzen und 

sein Nest, sein Heim, bauen kann, und wie diese benötigt der zahme Vogel 

die Hand als Ausdruck der Liebe, die sich ihm zärtlich entgegenstreckt (I, 

2). Ohne Füße bleibt ihm all dies verwehrt, was der zweite Vers in einer a-

syndetischen Reihung von den drei einsilbigen Elementen aufzählt, vor de-

nen jeweils die Negation steht und die eine Klimax bilden. Die beiden Verse 

der ersten Strophe bilden einen vollständigen Satz mit Appositionen, der mit 

einem Punkt abgeschlossen wird und dadurch Resignation und Endgültig-

142   Vgl. VE, S. 232. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LEID|203

keit ausdrückt. In der ersten Strophe erscheint die Klage und zugleich auch 

der, der sie äußert, folglich als heimat- und machtlos, als Getriebener, der 

keine Handlungsmöglichkeit besitzt. Die Identifikation des Sprechers, der in 

dem Gedicht nicht hervortritt, mit den Erfahrungen des Vogels läuft in den 

vorliegenden Versen allein über die Klage, die eines Urhebers bedarf. 

Die Ähnlichkeit mit Rose Ausländers später entstandenem Gedicht Oh-

ne Ziel143 zeigt erneut die Nähe der Motive, in diesem Fall durch den Vogel 

und die Heimatlosigkeit, und eine Tradition, in die die beiden Exildichterin-

nen sich einschreiben: „Ich/Vogel Ohneziel/mein Nest/nirgendwo“ (I, 1-4). 

Gleichzeitig schwingt nach Auschwitz die Radikalisierung dieser Erfahrung 

mit. 

In Domins Gedicht Angsttraum I (GG 306)144 bezeichnet das sprechen-

de Ich die Worte im letzten Vers als „Fußstapfen fußloser Vögel“ (XI, 1). 

Das paradoxe Bild verweist nicht nur auf die Heimatlosigkeit, sondern zum 

einen auf die Abhängigkeit von den Worten als einziger Ausdrucksform, 

zum anderen durch die Spurlosigkeit des Seins auch auf die Vergänglichkeit 

der Worte und von sich selbst, vor der das sprechende Ich Angst hat. Ihm 

erscheinen der Tod der Worte und das eigene Ende als gleichbedeutend. 

Sprechen und Schreiben, und sei es nur die Möglichkeit dazu, und Leben 

sind gleichgesetzt. 

Die zweite Strophe von „Vogel Klage“ setzt die Beschreibung der Kla-

ge fort und verbleibt dabei in der Metapher des Vogels. Die Strophe teilt 

sich in zwei Abschnitte, die jeweils mit einem Punkt enden, aber keine voll-

ständigen Sätze, sondern weitere Appositionen bilden. Der erste Abschnitt 

ist durch rhythmusbestimmende Enjambements und Parallelismen gekenn-

zeichnet: Der erste, der dritte und der fünfte Vers beginnen jeweils mit „ein 

Vogel“ und einem dessen scheiternde Handlungsversuche beschreibenden 

Relativsatz, dessen Lokaladverbiale sich im zweiten, vierten und sechsten 

Vers anschließen. So rufen die Verse zunächst das Bild eines Vogels auf, 

der in einem geschlossenen Raum panisch gegen die Wände fliegt und sich 

dabei verletzt (II, 1-2). Dann zeigen die Verse das Bild eines Vogels, der der 

entgegengesetzten Situation ausgesetzt ist, und zwar dem endlosen Raum, 

der keine Orientierung bietet, und in dem der Vogel mit der Heimat die I-

dentität verliert (II, 3-4). Die Situation ist in beiden Fällen aporetisch. 

Schließlich evozieren die Verse das Bild eines erschöpften Tieres, das in der 

Tiefe des Meeres untergeht (II, 5-6). Die Klimax dieser Verse mündet in 

den Tod. Auch seine Flügel helfen dem Vogel ohne Füße nicht zu entkom-

men. Die fehlenden Kommata vor den Relativsätzen lassen die darin be-

143   Rose Ausländer: Ohne Ziel. In: Dies.: Gesammelte Werke. Bd. 5: Ich höre 

das Herz des Oleanders. Gedichte 1977-1979. Hg. v. Helmut Braun. Frank-

furt a.M. 1984. S. 224. 

144   Vgl. VE, S. 240. Das Gedicht entstand 1965 in Heidelberg. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


204|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

schriebenen Handlungen als Wesenseigenschaften erscheinen, die also nicht 

gewählt werden können, sondern festliegen und damit das Schicksal mit-

bestimmen. 

Der zweite Abschnitt der Strophe hebt wieder mit „ein Vogel“ (II, 7) an 

und scheint den Rhythmus fortzusetzen, doch folgen in den nächsten drei 

Versen hintereinander drei Relativsätze, die zusätzlich durch die Assonanz 

auf „i“ der Prädikate verbunden sind und jeweils eine Steigerung bedeuten: 

Der erste Relativsatz scheint redundant zu sein, da er das Subjekt als Objekt 

wieder aufgreift (II, 7-8), doch wird dadurch die Bedeutung der Vogelmeta-

pher für die Klage erneut aufgerufen. Der Widerspruch, der so zum nächsten 

Vers entsteht, in dem der „Vogel“ mit einem „Stein“ (II, 9) gleichgesetzt 

wird, wird durch den letzten Vers der Strophe mit Bild des schreienden 

Steins, das durch die Assonanz auf „ei“ intensiviert wird, noch verstärkt (II, 

10), denn Steine sind hart und stumm, besitzen also weder einen Anlass 

noch die Möglichkeit zum Schreien. Eine Erklärung böte höchstens die Re-

aktion des Vogels, vor Schmerz zu versteinern. In der griechischen Mytho-

logie gelang es dem Sänger Orpheus mit seinen Liedern, die Steine zum 

Weinen zu bringen – Domin lässt den Stein laut schreien vor Verzweiflung. 

Die Auflösung dieses Paradoxons bringt erst die dritte Strophe, die wie 

die zweite Strophe zwar mit einem Punkt abschließt, aber keinen vollständi-

gen Satz, sondern eine Apposition bildet. Die erste und die letzte Strophe 

bestehen jeweils aus zwei Versen und rahmen so formal – und inhaltlich 

durch den deutlicheren Bezug auf die Klage – die mittlere Strophe, die aus 

zehn Versen besteht. Wie die zweite Strophe knüpft auch die letzte Strophe 

an den Vogel an, um ihn näher zu bezeichnen, doch erfahren die Verse mit 

dem einzigen Adjektiv des Gedichts eine bedeutsame Veränderung: „Ein 

stummer Vogel,/den niemand hört.“ (III, 1-2) So wie auch die Steine stumm 

schreien und wie niemand das Schreien der Steine hört, ist auch die Klage 

stumm, und niemand hört sie. Die Verstümmelung des Vogels, die in der 

ersten Strophe gesetzt und in der zweiten Strophe ausgeführt wurde, steigert 

sich in der letzten Strophe zur absurden Sinnlosigkeit einer „stummen Kla-

ge“. Das Gedicht weist sowohl auf das Unvermögen des Ausdrucks als auch 

auf die Einsamkeit in einer unbarmherzigen Umgebung hin, die vom Leid 

nichts hörten will. Entsprechend kommt Birgit Lermen in ihrer Gedichtin-

terpretation zu dem Schluss, das indirekt sprechende sprechende Ich sehe 

keine Möglichkeit, „[...] sich selbst und die äußere Welt in Gleichklang zu 

bringen, weil es nicht imstande ist, das Erlebte zu äußern.“145 Deshalb ver-

letze es sich selbst von innen. Zugleich aber, und in dieser erneuten Wen-

dung liegt ein Charakteristikum von Domins lyrischem Werk, widerlegt die 

145   Birgit Lermen: „Vogel Klage“. In: Birgit Lermen/Michael Braun: Hilde 

Domin. A.a.O., S. 157-161. S. 160. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LEID|205

Existenz des Gedichts diese Lesart, wenn auch nur im Rahmen dieser Form, 

so dass die Aussage des Gedichts in der Schwebe verbleibt und sich nicht 

endgültig fassen lässt. 

Die Frage nach den Bedingungen und Möglichkeiten des Sprechens 

nach 1945 beantwortet das Gedicht damit auf doppelte Weise, ohne aller-

dings einen direkten Bezug zum nationalsozialistischen Massenmord herzu-

stellen: Zum einen formuliert es die Unmöglichkeit der Kommunikation von 

extremen Leiderfahrungen im Bild der unerhörten Klage, zum anderen ent-

hält eben dieses Bild den Beweis für die Kraft der Poesie. Doch vermittelt 

die Autorin nicht zwischen diesen beiden Aspekten. Sie überlässt es den 

Worten selbst sowie den Rezipientinnen und Rezipienten, die Verse auf ihre 

Authentizität, Einmaligkeit und Musterhaftigkeit zu prüfen. 

Das Gedicht „Vogel Klage“ ist das einzige im gesamten lyrischen Werk 

Domins, dessen Titel in doppelten Anführungszeichen steht. Diese weisen – 

im Unterschied zu den einfachen Anführungszeichen, die aus dem Engli-

schen oder Spanischen stammende Titel oder Zitate kennzeichnen146 – mög-

licherweise darauf hin, dass es sich um eine Anspielung oder eine Überset-

zung handelt, ohne dass diese eindeutig markiert ist. Die literarische Tradi-

tion hat den Vogel oft als Bild der Dichterin bzw. des Dichters verwendet, 

gerade auch in seiner Freiheit, die negativ als Heimatlosigkeit und Einsam-

keit erscheint – so etwa Hölderlin: „Denn sagen hört’ ich/Noch heut in den 

Lüften/Frei sei’n, wie Schwalben, die Dichter.“147 (III, 2-4) Das Bild des 

Vogels verweist auf den literarischen Schöpfungsprozess: „In kühnen und 

kühlen Höhenflügen läßt sich Distanz und Überblick gewinnen, Vogel-

Schau und Vogel-Perspektive werden zu Bedingungen der Erkenntnis.“148

Domin greift dies auf und bietet die Möglichkeit, dies in den Kontext des 

Exils zu stellen: Der Dichter, der seine Heimat verloren hat, wird nicht ge-

hört, seine Klage übergangen. Die Flügel, die ihm die Phantasie verleiht, 

können ihn nicht vor der Welt retten. 

Für Domins Dichtung hat aber nicht nur die deutsche, sondern auch die 

Dichtung anderer Sprachen durch ihre Übersetzungstätigkeiten und persön-

liche Freundschaften mit anderen Dichtern eine wichtige Rolle gespielt. So 

fällt die Ähnlichkeit zu dem Gedicht El pajarito verde von Juan Ramón Ji-

ménez auf: „Ich bin gekommen./Aber dort blieb meine Klage,/am Ufer des 

146   Vgl. ‚Pícara‘, GG, S. 77; ‚Seids gewesen, seids gewesen!‘ GG, S. 237; ‚Si-

lence and exile‘, GG, S. 257. 

147   Friedrich Hölderlin: Die Wanderung. In: Sämtliche Werke und Briefe. Hg. v. 

Günter Mieth. 5. Aufl., München 1989. S. 351. 

148   Konstanze Fliedl: Nietzsches Vogel. Zur Kritik eines Motivs. In: Katharina 

Baisch/Ines Kappert/Marianne Schuller/Elisabeth Strowick/Ortrud Gutjahr 

(Hg.): Gender Revisited. Subjekt- und Politikbegriffe in Kultur und Medien. 

Stuttgart/Weimar 2002. S. 131-146. S. 143. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


206|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

Meeres, und weint.“ (I, 1-4)149 Inhaltlich verweist das Gedicht zudem auf 

die „Pfingsten 1942“ entstandenen Verse von Pierre Emmanuel, die Domin 

in ihrer Übersetzung unter dem Titel Die Taube (GG 384) in ihre Gesam-

melten Gedichte aufgenommen hat. Diese Verse erheben Einspruch gegen 

die Folter. Sie sind an die Folterknechte gerichtet und weisen auf die Über-

legenheit der Taube hin, die als „Vogel unknechtbarer Hoffnung“ (III, 7) er-

scheint. Ihr Flügelschlag, „dieser große Atem der Toten, der um euch weht“ 

(III, 6), bewahre die „Zukunft in der Seele der Lebenden“ (III, 10). Domins 

Bezug darauf in „Vogel Klage“ wäre dann ein negativer, der das Scheitern 

dieser Hoffnung und der Kraft der Erinnerung repräsentierte und nur in der 

Poesie die Möglichkeit eines Auswegs andeutet. In der Anthologie Rose aus 

Asche, die Erwin Walter Palm 1955 in enger Zusammenarbeit mit Domin 

bei der Übersetzung herausgegeben hat, finden sich auch ausgewählte Verse 

aus Traurige Weise für das Vaterland, das ich liebe von Héctor Incháuste-

gui Cabral, in denen die Formulierung „stummer Vogel ohne Flügel“ (VII, 

3) auftaucht.150 Dieser Vogel sei gefangen im Käfig „Vaterland“, das für 

den Sprecher keine Bedeutung mehr besitze. Domin setzt das Bild des 

stummen Vogels in veränderter Weise ein: Sie greift in ihren Versen eben-

falls die Heimatlosigkeit auf, macht das Paradoxon aber explizit, indem sie 

das Gedicht „Vogel Klage“ nennt. 

Zudem fehlen dem Vogel in ihren Versen nicht die Flügel wie bei 

Cabral, sondern die Füße, er kann also nicht landen, sondern muss ewig 

weiter ziehen. Damit liegt ein intertextueller Bezug auf das Ahasver-Motiv 

nahe. Der Legende zufolge verweigerte der Schuster Ahasver Jesus auf dem 

Weg nach Golgatha die Rast. Wegen seiner Hartherzigkeit wurde er von Je-

sus zur ewigen Wanderschaft verdammt, nie sollte er Ruhe finden. Das Mo-

tiv findet sich seit dem 6. Jahrhundert in Mönchschroniken.151 Insbesondere 

149   Vgl. Juan Ramón Jiménez: El pajarito verde. In: Ders: Herz, stirb oder singe. 

Gedichte spanisch und deutsch. Auswahl und Übertragung von Hans Leo-

pold Davi. Zürich 1977. S. 96f. 

150   Vgl. Erwin Walter Palm (Hg.): Rose aus Asche. Spanische und spanisch-

amerikanische Gedichte 1900-1950. 1. Aufl. der revidierten u. zweispr. Fas-

sung, Frankfurt a.M. 1981 (München 1955). S. 94-97. Dietrich Briesemeister 

hebt die individuelle Bedeutung von Palms und Domins Übersetzungen be-

sonders hervor, indem er sie explizit als Stellvertreter der neben dem profes-

sionellen und dem einmaligen Gelegenheits-Übersetzer anderen beiden Ty-

pen von Übersetzern nennt: des Professor- und des Dichter-Übersetzers. Vgl. 

Ders.: Panorámica de la recepción de la literatura española en la Alemania 

de la postguerra. In: Carlos und Sabine Sogoviano (Hg.): Lengua, literatura, 

civilización en la clase de español. Bonn 1987. S. 130-154. S. 136. 

151   Vgl. Mona Körte: Die Uneinholbarkeit des Verfolgten. Der Ewige Jude in 

der literarischen Phantastik. Frankfurt/New York 2000. S. 29. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LEID|207

die Modifikationen des 1602 in Leyden erschienenen Textes Kurtze Be-

schreibung und Erzehlung/von einem Juden/mit Namen Ahasverus, erschie-

nen unter dem Pseudonym Christoff Creutzer, erlangten große Wirkung-

samkeit und ließen den Ewigen Juden bald zu einem beliebten Sujet avan-

cieren, das in Deutschland von einer antisemitischen Tradition dominiert 

wurde.152 Domin ist nicht die erste deutsch-jüdische Dichterin, die es in Be-

zug zur nationalsozialistischen Verfolgung setzt, auch Gertrud Kolmar und 

Nelly Sachs haben es in ihren Versen in Auseinandersetzung damit verwen-

det: Kolmar etwa in dem bereits erwähnten Gedicht Die Fahrende sowie in 

Ewiger Jude, Sachs in dem bereits erwähnten Gedicht Wer aber leerte den 

Sand aus euren Schuhen und im Chor der Wandernden.153 In den sechziger 

Jahren wurden „die Juden“ in der Literatur zur Projektionsfläche für Hei-

matlosigkeit.154 Dies bietet sich nach Auschwitz aus einem weiteren Grund 

an: Ahasver kann nicht vergessen.155 Er erinnert sich an alles, was er auf 

seiner Wanderschaft erfährt, und auch die Gedichte setzen sich mit Erfah-

rungen der Verfolgung auseinander. 

Walter Jens stellt in seiner Rezension von Domins erstem Gedichtband 

fest: „die Klage ist nirgends zu Hause, [...] weil sie die Sprache verlor.“156

Allerdings fragt er nicht nach möglichen Gründen dafür oder Folgen davon, 

sondern nimmt es als Tatsache hin. Damit blendet er den möglichen Bezug 

auf welthistorische Phänomene wie rassistische Verfolgung ebenso aus wie 

damit verbundene Überlegungen zur Änderung dieser Politik. Lars Rens-

mann hat im Zusammenhang mit dem „Bild der Heimatlosen“ gewarnt, dass 

dieses auch nach der Staatsgründung Israels die Vorstellung von Illegitimi-

tät der Anwesenheit auf fremden Boden festige.157

Domin hat mit „Vogel Klage“ ein Gedicht geschaffen, das sich auf be-

sondere Weise mit dem Thema der Artikulation von Leid und seinem Schei-

tern auseinandersetzt. Dieses Urteil lässt sich zudem stützen durch eine dif-

152   Vgl. Mona Körte: Die Uneinholbarkeit. A.a.O., S. 28 und 30; Mona Kör-

te/Robert Stockhammer (Hg.): Ahasvers Spur. Dichtungen und Dokumente 

vom „Ewigen Juden“. Leipzig 1995. 

153   Gertrud Kolmar: Ewiger Jude. In: Dies.: Das lyrische Werk. A.a.O., S. 361f; 

Nelly Sachs: Chor der Wandernden. In: Dies.: Gedichte. S. 29. Vgl. Alfred 

Bodenheimer: Wandernde Schatten. Ahasver, Moses und die Authentizität 

der jüdischen Moderne. Göttingen 2002. S. 169-187. 

154   Vgl. Claude Conter: Anmerkungen zur Judendarstellung in der deutschen 

Nachkriegsliteratur. Ein Essay. In: Ders. (Hg.): Literatur und Holocaust. 

Fußnoten zur Literatur. Bamberg 1996. S. 14-23. 

155   Vgl. Mona Körte: Die Uneinholbarkeit. A.a.O., S. 22. 

156   Walter Jens: Vollkommenheit. A.a.O., S. 54. 

157   Vgl. Lars Rensmann: Demokratie und Judenbild. Antisemitismus in der poli-

tischen Kultur der Bundesrepublik Deutschland. Wiesbaden 2004. S. 158. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


208|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

ferenziertere Betrachtung des Vogelmotivs in Domins Werk: Domin ver-

wendet das Motiv des Vogels vielfältig. Das Bild des Vogels für Worte 

bzw. für die Sprache findet sich etwa in den allesamt 1963 entstandenen 

Gedichten Das Gefieder der Sprache (GG 272), Immer kreisen und Vögel

mit Wurzeln (GG 274), die 1964 in dem Gedichtband Hier veröffentlicht 

wurden.158

Immer kreisen und „Vogel Klage“ verleihen beide der Trauer über das 

kommunikative Scheitern Ausdruck. Das stumme Leid, das „Vogel Klage“

artikuliert, verstärkt sich also bei der näheren Untersuchung der Vogelmeta-

pher im Zusammenhang mit Sprache. Nach Domins Rückkehr nach 

Deutschland verweist dies auf eine große Skepsis hinsichtlich der Möglich-

keiten von Kommunikation, insbesondere der Artikulation von Leid. Die 

stumme Klage über das Leid erscheint in diesen Gedichten, die vordergrün-

dig die Unsagbarkeit überwinden, als vorherrschende Form. 

3.5 Umkehrung der Schuldfrage: 
Anstandsregeln für al lerwärts,  
Gegengewicht

Schon in der Darstellung der gesellschaftlichen Auseinandersetzungen mit 

der Schuldfrage wurde deutlich, dass statt der Reflexion der individuellen 

Schuld die Zurückweisung einer kollektiven Schuld vorgeschoben oder ei-

genes Leid gegengerechnet wurde. Darüber hinaus trat jedoch zusätzlich das 

Phänomen auf, dass die Schuldfrage umgekehrt und an die Opfer der natio-

nalsozialistischen Verbrechen gerichtet wurde. Domins 1963 in Heidelberg 

entstandenen und 1964 in dem Gedichtband Hier erschienenes Gedicht An-

standsregeln für allerwärts (GG 263)159 kommentiert diese Verkehrung mo-

ralischer Werte. 

Anstandsregeln für allerwärts 

Man spuckt dir ins Gesicht 

zieh eine Wolke um dich 

sage es regnet. 

Ein regennasses Gesicht 

ist gesellschaftsfähig 

selbst ein verweintes. 

158   Vgl. VE, S. 237. 

159   Vgl. VE, S. 237. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LEID|209

Der Mißhandelte 

sei unbefangen 

daß ihm vergeben werde. 

Sicher wußte das jeder 

Jude

im Dritten Reich. 

Nur die Gehängten 

hingen da 

ärgerlich anzusehen 

und wurden geprügelt 

Sterbende

für ihr Sterben. 

Das Gedicht bezieht sich direkt auf das „Dritte Reich“. Gleichzeitig zeigt es 

durch die Anrede aber die Aktualität des Problems. Der Titel, der durch die 

Assonanzen auf „a“ und „e“ bzw. „ä“ besonders klangvoll ist, weckt die 

Erwartung, dass das Gedicht eine Vorschrift für korrektes Benehmen liefern 

werde, die überall und für alle Gültigkeit besitze. In den Versen folgt eine 

kritische Auseinandersetzung mit dem Umgang mit Schuld – konkret: resul-

tierend aus den im Nationalsozialismus begangenen Verbrechen – in einer 

Gesellschaft, in der nicht die Täter, sondern die Opfer von Misshandlungen 

als Störenfriede des Gewissens abgestraft werden. 

Das Gedicht besteht aus sechs Strophen mit jeweils drei Versen. Die 

Verse sind kurz, sie enthalten jeweils ein bis vier Wörter. Bis auf die fünfte 

Strophe endet jede Strophe mit einem Punkt. Dieser Aufbau sorgt für einen 

unregelmäßigen Rhythmus der Strophen, der die reimlosen, an Prosa ange-

näherten Verse abgehackt und resignativ klingen lässt. Der Sprecher des 

Gedichts bleibt im Hintergrund, wendet sich aber direkt an ein Gegenüber. 

Die erste Strophe setzt ein mit einem unpersönlichen Personalpronomen als 

Agens, das dadurch entindividualisiert ist und auch als Stellvertreter einer 

Gruppe gelesen werden kann: „Man spuckt dir ins Gesicht“ (I, 1). Die 

nächsten beiden Verse geben nun dem Opfer dieser aggressiven Handlung, 

die sozial als beleidigend und verächtlich begriffen werden muss, einen 

doppelten Rat, der in eine ironische Metapher gefasst ist: „zieh eine Wolke 

um dich/sage es regnet“ (I, 2-3). Die imaginierte Wolke soll als Schutz ge-

gen die feindliche Außenwelt dienen, zudem liefert sie einen Vorwand, die 

Konfrontation mit dem Aggressor zu vermeiden und die im Allgemeinen als 

unangenehm empfundene fremde Spucke im Gesicht als Regentropfen aus-

zugeben. Der Rat läuft also auf ein Hinnehmen und sogar Verdecken der 

Ungerechtigkeit hinaus. Wie die Überschrift besagt, besteht für den Ange-

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


210|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

griffenen keinesfalls die Möglichkeit, von diesem Verhalten abzuweichen, 

denn so lautet die „Anstandsregel“, bei deren Verletzung mit sozialen Sank-

tionen zu rechnen ist.160

Das Paradoxe dabei ist, dass die Regel selbst bereits eine Beeinträchti-

gung der eigenen Integrität bedeutet. In der zweiten Strophe folgt eine Er-

läuterung für die in der ersten Strophe genannte Regel: Während die gesell-

schaftliche Reaktion auf einen Menschen, der erkennbar eine Beleidigung 

hingenommen hat, ohne sich zu wehren, eine befremdete wäre, so ist die 

Lüge, die das Unrecht verdeckt, sozial legitim, auch wenn dies sichtbar auf 

Kosten des Opfers geschieht. Es kommt nur auf den Schein an, darauf, dass 

man „gesellschaftsfähig“ (II, 2) ist – nicht auf Gerechtigkeit. In der dritten 

Strophe erfährt diese Regel eine weitere Radikalisierung, indem gar die Zu-

ordnung von Schuld und den Bedingungen der Vergebung bis zur Absurdi-

tät umgekehrt werden: „Der Mißhandelte/sei unbefangen/daß ihm vergeben 

werde.“ (III, 1-3) Dem Mißhandelten, für den objektiv keinerlei Ursache be-

steht, für das an ihm begangene Unrecht „Vergebung“ zu erlangen, wird da-

für auch noch die höhnische Bedingung gestellt, er müsse „unbefangen“ 

sein. Darin schwingt eine doppelte Bedeutung mit: Zum einen wird eine 

sorglose Haltung postuliert, zum anderen enthält der juristische Ausdruck 

der „Unbefangenheit“ eine zusätzliche Perfidie, und zwar den impliziten 

Vorwurf, der Mißhandelte besäße Vorurteile, welche seine Glaubwürdigkeit 

infrage stellten. 

Mit der vierten Strophe und dem Wechsel vom Präsens ins Präteritum 

folgt ein Bruch, denn die allgemeine Gesellschaftskritik wird nun in den 

konkreten historischen Kontext des Nationalsozialismus gestellt. Die Ironie 

der vorangegangenen Verse setzt sich fort: „Sicher/wußte das jeder Jude/im 

Dritten Reich.“ (IV, 1-3) Das Modaladverbial am Satzbeginn und die An-

spielung auf die Formulierung „das weiß doch jedes Kind“ drücken die un-

schuldige Haltung der Gesellschaft aus, die den Verstoß gegen die ausge-

führte Anstandsregel implizit als Ursache für die gerechte Strafe, die nicht 

benannt wird, auffasst. Der Massenmord wird dementsprechend zu einer 

angemessenen Sanktion erklärt, die dem Schutz der Gesellschaft diene. 

Die fünfte und sechste Strophe, die im Unterschied zu den vorherigen 

Strophen erst zusammen einen mit einem Punkt beendeten Satz bilden, 

verbleiben zeitlich in den Jahren des nationalsozialistischen Regimes. Sie 

stellen den Mord an Unschuldigen als deren Regelverstoß dar, auf den nun 

die gesellschaftlich gerechte Strafe erfolgt. Dass es sich bei den „Gehäng-

160   Auch der 1961 in Tel Aviv geborene Doron Rabinovici verwendet diese For-

mulierung, vgl. Ders.: Ohnehin. Roman. Frankfurt a.M. 2005. S. 179. Auf 

die Nachfrage hin, welchem Kontext die Formulierung zuzuordnen sei, gab 

er die freundliche Auskunft, er habe sie seit seiner Jugend immer wieder im 

jüdischen Zusammenhang gehört. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LEID|211

ten“ (V, 1) nicht um kriminelle Verbrecher handelt, die nach einem Prozess 

zur Todesstrafe verurteilt wurden, sondern um Opfer der tödlichen national-

sozialistischen Willkür, wird durch die vorhergehende Strophe deutlich. Die 

Gehängten, die der Regel, „unbefangen“ zu sein, nicht nachkommen kön-

nen, da sie tot sind, „hingen da“ (V, 2) und bilden ein öffentliches Ärgernis, 

weil sie von den ungesühnten Verbrechen zeugen. Dies ist „ärgerlich“ (V, 3) 

für die gewissenlose Gesellschaft, die dadurch am Verdrängen ihrer eigenen 

Ungerechtigkeit und der Untaten gehindert wird. Das friedliche Zusammen-

leben mit den Tätern wird dadurch gefährdet. 

In der letzten Strophe erhalten die Gehängten dafür die Strafe, die einer-

seits wörtlich, andererseits metaphorisch zu verstehen ist: Sie „wurden ge-

prügelt/Sterbende“ (VI, 1-2), d.h. zum einen wurden noch die bereits Ge-

hängten, die bereits sterbenden Menschen, geprügelt, was von besonderer 

Grausamkeit zeugt. Zum anderen lassen sich die Verse bildlich verstehen, 

d.h. die Gehängten wurden zusätzlich verbal beschimpft und verantwortlich 

gemacht für die an ihnen begangenen Verbrechen und „für ihr Sterben“ (VI, 

3), das einem Verstoß gegen die „Anstandsregel“ gleichkommt. 

Das Gedicht klagt damit nicht nur die nationalsozialistische Gesellschaft 

an, die das Verbrechen guthieß, sondern auch die deutsche Nachkriegsge-

sellschaft, die sich nicht durch Auseinandersetzungen mit ihrer Schuld in 

der vermeintlichen Ruhe und dem wirtschaftlichen Aufschwung stören las-

sen will. Ein Jahr nach Erscheinen des Gedichts formulierte George Steiner 

das Phänomen des anklagenden Charakters von Leid erneut: „Der Jude ist 

ein lebendiger Vorwurf: daß nämlich der Mensch zum Komplizen dessen 

werden kann, was ihn gleichgültig läßt.“161 In den zeitgenössischen Rezen-

sionen wurde Kritik an Domins ironischen Ton im Zusammenhang mit dem 

nationalsozialistischen Massenmord an den Juden geäußert.162 Diese Tatsa-

che stützt die dritte der von Terrence Des Pres beobachteten Regeln für das 

Schreiben über den Holocaust: „The Holocaust shall be approached as a sol-

emn or even a sacred event, with a seriousness admitting no response that 

might obscure its enormity or dishonor its dead.“163 Domin selbst hat in ei-

nem Brief vom 7. Juni 1965 an Erich Fried (1921-1988) geschrieben, das 

Gedicht ironisiere nicht den Massenmord, sondern „die Tabuqualität der 

Mißhandlung“164 sowie die Neigung, die Täter zu entschuldigen und die Op-

fer verantwortlich zu machen, wie sie sich in den Auschwitzprozessen ge-

zeigt habe. 

161   George Steiner: Aufzeichnungen eines Überlebenden. In: Merkur 19 (1965). 

S. 1033-1048. S. 1044. 

162   Vgl. Edgar Lohner: Hilde Domin: Hier. In: Neue Rundschau 76 (1965). S. 

313.

163   Terrence Des Pres: Holocaust Laughter? A.a.O., S. 217. Vgl. Kapitel 1.1. 

164   Zit. n. Michael Braun: Exil und Engagement. A.a.O., S. 178. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


212|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

Im Diskurs um Lyrik nach Auschwitz gab Adorno, der wie Domin den 

Opfern das unbedingte Recht zuspricht, ihrem Leiden Ausdruck zu verlei-

hen, 1966 der Schuldfrage eine neue Wendung, indem er seine berühmte 

Aussage über die Barbarei von Gedichten nach Auschwitz mit veränderter 

Stoßrichtung provozierend zuspitzte: Wie können nicht nur die Überleben-

den, sondern auch die „Nachgeborenen“ nach – und das bedeutet: mit – 

Auschwitz leben? Er stellt die Frage, 

„[…] ob nach Auschwitz noch sich leben lasse, ob vollends es dürfe, wer zufällig 

entrann und rechtens hätte umgebracht werden müssen. Sein Weiterleben bedarf 

schon der Kälte, des Grundprinzips der bürgerlichen Subjektivität, ohne das 

Auschwitz nicht möglich gewesen wäre: drastische Schuld des Verschonten. 

[...] Jene Schuld reproduziert sich unablässig, weil sie dem Bewusstsein in keinem 

Augenblick ganz gegenwärtig sein kann.“165

Adorno zufolge trennt der systematische bürokratische Massenmord die bis-

lang bestehende Verbindung zwischen Tod und individuellem Leben. Die 

Enteignung des Lebens und des Sterbens zerstört den Schein vom sinnhaf-

ten Leben als Ganzem und bewirkt den Verlust der Subjektivität. Diese Er-

fahrung lässt sich eben so wenig in die Geschichte des Einzelnen wie in die 

Menschheitsgeschichte integrieren. Die Ermordeten starben nicht wegen ih-

rer Taten und Eigenschaften, sondern wegen der ihnen zugesprochenen Zu-

gehörigkeit zum Judentum, als Exemplare einer von den Tätern willkürlich 

festgelegten Gattung, die nach Ansicht der Mörder nicht lebenswert war. 

Auch die Überlebenden sind davon betroffen und besitzen das Recht, ihr 

Leid zu formulieren. Doch für das Überleben und „Weiterleben“ sei es er-

forderlich, gegenüber Auschwitz eine gewisse „Kälte“ zu besitzen, wie sie 

für die Konstruktion des Subjekts mit Beginn des bürgerlichen Zeitalters im 

18. Jahrhundert und das Verbrechen des Massenmords unerlässlich war. 

Daraus resultiere die „Schuld des Verschonten“, die sich immer aufs Neue 

herausbilde, da niemand sich Auschwitz in seinem Ausmaß an Schrecken 

stets vergegenwärtigen könne und somit jeder zum Komplizen des Genozids 

werde. Der doppelte Rechtsbegriff, den Adorno in seinen Überlegungen 

verwendet, reflektiert zudem die Unmöglichkeit und Pflicht des Zeugnisses, 

indem er unauflösbar zwei unvereinbaren Systemen zugeordnet ist. 

Um solcher Schuld zu entgehen, verlangt Adorno von der Kunst, die 

Grenzen der Begriffe als Maßstab zu nehmen, da sie sonst der Ablenkung 

und Tarnung diene wie eine künstliche Geräuschkulisse in der Folterkam-

mer. Er fordert mit der negativen Dialektik zu einem Denken gegen sich 

selbst auf, zu einem konstellativen Denken, in dem der Gedanke den Begriff 

umkreist und die Gegenstände als Kombinationen von Begriffen im Kontext 

165   Theodor W. Adorno: Negative Dialektik. A.a.O., S. 353-356. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LEID|213

erscheinen. Der Titel des Werks Negative Dialektik bezieht sich auf den 

Hegelschen Idealismus: Das Bewusstsein, das Denken bestimmt das Sein, 

weil Sein Denken ist. Das Einzelne ist nicht das Ganze, konstituiert sich al-

so durch Negation. Daraus resultiert der Begriff „bestimmte Negation“. Es 

bildet aber einen Teil des Ganzen, die „Negation der Negation“. Negative 

Dialektik ist also die bestimmte Negation der idealistischen Dialektik. Sie 

will das Nichtidentische von der Subordination unter das Allgemeine und 

Identische des Begriffs befreien. Es besteht ein Zwang der Identität als 

Merkmal des Denkens, ohne den nicht gedacht werden könnte, da Denken 

immer begrifflich ist, und Zwang von außen, da das Individuum Teil der 

Gesellschaft ist: Bei Adorno sind Gesellschafts- und Erkenntniskritik un-

trennbar. Der Ausdruck „negative Dialektik“ weist auf den immanenten 

Widerspruch des verdinglichten Bewusstseins hin. Eine endgültige Lösung 

kann es nicht geben. Die Freiheit des Geistes liege darin, seine eigene Un-

freiheit zu reflektieren und das eigene Bewusstsein dabei in Frage zu stel-

len.166 Maßstab für die Distanz zu sich selbst und der Gesellschaft müsse der 

Massenmord an den Juden sein, weil er – im Unterschied zu anderen histori-

schen Situationen – den „Zivilisationsbruch“ (Dan Diner) repräsentiere, für 

den die Begriffe fehlen, die das Grauen bannen könnten. 

Mit einer Arbeit von William G. Niederland setzte sich 1961 der Begriff 

des „Überlebenden-Syndroms“ in der psychoanalytischen Literatur für die 

psychischen Schäden von Überlebenden durch167, dessen Hauptmerkmale 

Niederland anführt: Erregungs- und Angstzustände, ein Gefühl des Anders-

Seins, seelisches Überwältigt-Sein (Apathie oder Depressionen), furchtsa-

mes Verhalten, Wiedererleben des Schrecklichen, Ermüdung und Konzent-

rationsstörungen, sexuelle Störungen, psychosomatische Störungen, Wahn-

vorstellungen und das Gefühl einer „[...] Überlebensschuld, die sich um die 

Frage zentriert: Warum habe ich das Unheil überlebt, während die anderen – 

die Eltern, Kinder, Geschwister, Freunde – daran zugrunde gingen?“168

Darauf, dass einiger der Überlebende sich schuldig fühlten, weisen zum 

Beispiel Primo Levis Ausführungen hin: „Was für eine Schuld? Nachdem 

alles vorbei war, wurde man sich bewußt, nichts oder nicht genug gegen das 

System unternommen zu haben, in das wir hineingezerrt worden waren.“169

Levi macht sich keine Illusionen über diesbezügliche Möglichkeiten, emp-

findet aber dennoch Scham, „[...] unter dem Aspekt der menschlichen Soli-

166   Vgl. Gerhard Schweppenhäuser: Ethik nach Auschwitz. A.a.O., S. 112. 

167   Vgl. William G. Niederland: The Problem of the Survivor. In: Journal of the 

Hillside Hospital 10 (1961). S. 233-247. 

168   Vgl. William G. Niederland: Folgen der Verfolgung: Das Überlebenden-

Syndrom. Seelenmord. Frankfurt a.M. 1980. S. 232. 

169   Primo Levi: Ist das ein Mensch? Frankfurt a.M. 1961 (1958). S. 76. Vgl. das 

folgende Zitat ebd., S. 76f. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


214|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

darität gefehlt zu haben. Wenige Überlebende fühlen sich schuldig, einem 

Leidensgenossen absichtlich Schaden zugefügt [...] zu haben [...]; anderer-

seits fühlen sich beinahe alle der unterlassenen Hilfeleistung schuldig.“ 

Die Abwehr der Schuldgefühle durch die deutschen Bevölkerung und 

der grausame Tod der nächsten Angehörigen auf Seiten der Opfer ermög-

lichten die Übertragung einer Teilschuld auf die Opfer, so dass am Ende ei-

ne allgemeine menschliche Schuld statt individueller Verbrechen rekon-

struiert wurde. Dies lässt sich auch damit erklären, dass die Minderheit der 

Überlebenden im öffentlichen Diskurs über die Schuldfrage in Deutschland 

weniger hervortrat als die Mehrheit der „Täter“. So führte die Suche nach 

den „Schuldigen“ 1945 nicht nur zu den nationalsozialistischen Tätern, Mit-

läufern und Zuschauern, sondern auch zu den Außenstehenden, die nicht 

eingegriffen hatten: „Innerhalb der jüdischen Gemeinschaft ergaben sich am 

Anfang Fragen wegen der Reaktionen der Juden in westlichen Ländern ge-

genüber den in den Gaskammern umgekommenen Opfern.“170 Unter Beru-

fung darauf, die Juden hätten sich „wie Schafe zur Schlachtbank“ führen 

lassen, ergab sich eine psychologische Konstruktion, die den Juden eine 

Teilschuld zusprach. Diese Argumentation mit dem Ziel der Selbstentlas-

tung richtet sich auf das Hervorheben eines Anteils von „Schuld“ durch Un-

terlassung auf Seiten der Opfer, statt die Schuld „durch Handeln“ der Täter 

zu reflektieren. Hannah Arendt, der eine solche anti-jüdische Haltung zum 

Vorwurf gemacht wurde, hat dagegen stets daran gearbeitet, die Strukturen 

aufzudecken, die zu Auschwitz führten – und die „Judenräte“ dienten dem 

nationalsozialistischen System dazu, durch solche „Verstrickungen“ die ei-

gene Verantwortung abzuschieben und den Widerstand zu erschweren. 

Hinter den Schuldzuweisungen an „die Juden“ steht auf Seiten der 

nicht-jüdischen Deutschen oft weniger ein „latenter Antisemitismus“, der 

auch existiert, als ein „sekundärer Antisemitismus“. Die Relativierung der 

Verbrechen erfolgte nach diesem Theorem der Frankfurter Schule aus dem 

Wunsch nach Normalisierung und einem Schlussstrich: „Die Erinnerung an 

die Shoah [...] wird [...] vielfach sozialpsychologisch abgespalten und auf 

Juden als Repräsentanten der Opfer abgeschoben, die für die Erinnerung 

verantwortlich gemacht werden.“171

Während Anstandsregeln für allerwärts direkten Bezug auf den Natio-

nalsozialismus nimmt, unterbleibt dieser in anderen Texten Domins. Das 

Gedicht Gegengewicht (GG 81), das 1960 in Heidelberg entstand und erst-

mals 1987 in den Gesammelten Gedichten erschien172, benennt nur ein all-

gemeines Leid der „Welt“ (III, 4). 

170   Raul Hilberg: Die Vernichtung der europäischen Juden. Bd. 3. A.a.O., S. 

1121. 

171   Lars Rensmann: Demokratie und Judenbild. A.a.O., S. 162. 

172   Vgl. VE, S. 243. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LEID|215

Gegengewicht 

Wie kann ich 

in meinem blauesten Kleid 

und riefe ich alle die blühenden Zweige 

und alle Nachtigallen zu Hilfe 

wie kann ich mit Lachen oder mit Tränen 

das Gleichgewicht halten 

der anderen Schale 

in der die Welt liegt 

eine Nuß aus Blei? 

In den beiden Schalen einer Waage liegen das sprechende Ich und die Welt. 

Die Waage als Symbol der Gerechtigkeit lässt sich als Verweis auf den Dis-

kurs um Lyrik nach Auschwitz und auf die Schuldfrage interpretieren. In 

dem Gedicht stellt das sprechende Ich eine Frage, die sich über alle Verse 

erstreckt, über zwei Strophen mit je vier Versen und über die dritte Strophe, 

die nur aus einem einzigen Vers besteht. Auch der Inhalt der Frage ist um-

fassend, denn er richtet sich auf die Beziehung des sprechenden Ich zur 

Welt. Das sprechende Ich setzt zu Beginn der ersten und zu Beginn der 

zweiten Strophe zu seiner Frage an. Dabei steigert sich die Dringlichkeit, bis 

sie in das Bild des letzten Verses kulminiert, in dem endlich auch das Fra-

gezeichen, das einzige Satzzeichen des Gedichts, steht. Ob es eine rhetori-

sche Frage ist oder nicht, bleibt offen. 

Die Frage des sprechenden Ichs im ersten Vers bleibt unvollständig: 

„Wie kann ich“ (I, 1). Im nächsten Vers folgt zunächst eine Spezifizierung 

des Ichs, die als eine Verkürzung eines Konditionalsatzes – „selbst wenn ich 

mein blauestes Kleid trüge“ – zu lesen ist. Die Farbe Blau als Farbe des 

Meeres, des Himmels, der Unendlichkeit, Farbe des Expressionismus und 

vor allem der Romantik, die „die blaue Blume“ als Symbol der Poesie 

schuf, verweist ebenso wie das Wort Kleid, das ein gewisses ästhetisches 

Bewusstsein ausdrückt, auf das Scheitern der dichterischen Kunst angesichts 

der Herausforderung, die in der ersten Strophe noch unbenannt bleibt. Da 

Farben sich nicht steigern lassen, drückt der Superlativ „blauesten“ (I, 2) 

zudem einen weiteren Grad der vergeblichen dichterischen Anstrengung 

sowie die Auflehnung gegen die sprachlichen Grenzen aus. Der dritte Vers 

setzt mit der Konjunktion „und“ ein und drückt dadurch eine gesteigerte 

Dringlichkeit aus. Doch richtet der imaginierte, nicht ausgeführte, weil für 

sinnlos befundene Hilferuf in Domins Gedicht sich nicht an einen christli-

chen Gott oder seine Engel, sondern an die Natur in ihrer Schönheit, an „die 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


216|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

blühenden Zweige“ (I, 3) als Symbol des Lebens, und an „alle Nachtigallen“ 

(I, 4), die für ihren wunderbaren Gesang berühmt und selbst ein poetisches 

Motiv sind. In dieser Formulierung hallt das „alle“ (I, 3 und 4) in den 

„Nachtigallen“ wider, so dass ein Binnenreim entsteht, der die lyrische 

Stärke des sprechenden Ichs andeutet. Dasselbe gilt für die Assonanz auf 

„ei“ in „Kleid“ und „Zweige“, die Assonanz auf „a“ in „alle Nachtigallen“ 

und die Alliteration von „blauesten“ und „blühenden“. 

Die zweite Strophe beginnt parallel zur ersten – jetzt jedoch mit kleinem 

Anfangsbuchstaben, da der Satz weitergeht – mit Fragepronomen, Hilfsverb 

und Personalpronomen. Diesmal folgt ihr allerdings eine Objektgruppe, die 

zwei gegensätzliche Gefühlsäußerungen enthält: „wie kann ich mit Lachen 

oder mit Tränen“ (II, 1). Durch die Ergänzung gegenüber der ersten Strophe 

drückt sich auch hier eine Steigerung aus. Statt der in der ersten Strophe an-

geführten möglichen Unterstützung durch die Natur präsentiert sich das 

sprechende Ich nun allein und in seiner menschlichen Machtlosigkeit, die 

als Instrumente des Handelns nur Gefühlsäußerungen kennt. Im nächsten 

Vers folgt das mit Spannung erwartete Hauptverb, dessen Auftreten hinaus-

gezögert wurde und das benennt, was das sprechende Ich nicht zu tun kön-

nen meint: „das Gleichgewicht halten“ (II, 2), und zwar „der anderen Scha-

le/in der die Welt liegt“ (II, 3-4). Damit wird der Titel deutlich: Das spre-

chende Ich sieht sich als Gegengewicht zur Welt. Der Titel greift damit kein 

Wort aus den Versen auf, wie häufig bei Domin, sondern setzt sich kontras-

tierend vom angestrebten „Gleichgewicht“ ab. Es bildet somit selbst ein 

„Gegengewicht“ zur Welt in „der anderen Schale“. 

In der dritten Strophe, die nur aus einem einzigen Vers besteht, folgt als 

Apposition zur Welt eine Metapher für diese: „eine Nuß aus Blei“ (III, 1). 

Das Bild von der Welt als Nussschale ist darin enthalten, doch verändert 

Domin es signifikant: Die Welt erscheint nicht als dünne Hälfte einer Nuss-

schale, in die jeder zu schauen vermag und die auf der Wasseroberfläche 

schwimmt, sondern kompakt und verschlossen, undurchsichtig. Zudem ist 

sie aus Blei, also nicht leicht, sondern schwer, diese Nuss würde im Wasser 

untergehen. Die „Nuß aus Blei“ ist nicht Teil der Natur, sondern künstlich. 

Abstrakte Gefühlsausdrücke oder zarte Pflanzen und Tiere können sie in ei-

ner Waage nicht im Gleichgewicht halten. „Blei“ bildet umgangssprachlich 

auch eine Metapher für Gewehr- oder Pistolenkugeln, also tödliche Waffen 

von Menschen. Das Bild der Nuss entstammt ursprünglich dem Bildbereich 

der Natur, nur das Material verschiebt es in den Bereich der maschinellen 

Produktion oder des Krieges und entfernt es damit von den „blühenden 

Zweigen“ und den „Nachtigallen“. 

Das sprechende Ich fühlt sich dazu herausgefordert, das Gleichgewicht 

zwischen der Schönheit und dem Leid der Welt oder auch dem Gewicht ih-

rer dunklen Geschichte zu halten. Offen bleibt, ob es sich dieser Aufgabe 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LEID|217

gewachsen sieht oder nicht, ob die Frage also eine rhetorische ist oder nicht. 

Die Zweifel liegen auf der Hand. Doch versteht man die Verse als Frage, die 

an ein Gegenüber gerichtet sind, enthält diese zumindest die Hoffnung auf 

Unterstützung und menschliche Solidarität. Darüber hinaus gibt der Titel 

das Gedicht selbst als Gegengewicht aus. Das Gedicht setzt sich mit der 

Frage der individuellen Verantwortung für „die Welt“ auseinander. Auch 

wenn es nicht von einer „Überlebensschuld“ ausgeht, so lässt es sich damit 

doch als Reflexion des Zusammenhangs von Weltgeschehen und Kunst be-

trachten. Gegengewicht ist zugleich ein Argument für Lyrik nach Auschwitz 

und ein Zweifel, ob diese möglich ist. Durch diese Paradoxität erfüllt es die 

von Adorno aufgestellte Anforderung, den Bruch zu reflektieren und zu in-

tegrieren, ohne ihn konsumierbar zu machen. 

Aus umgekehrter Perspektive betrachtet Frieds Gedicht Gegenge-

wicht173, das 1964 erschien, das Verhältnis von Welt und Gedicht: „Die 

Welt/macht mir angst/sie ist schwächer/als ein Gedicht“ (IV, 1-4). In den 

ersten beiden Verse artikuliert das sprechende Ich seine Gefühle, in den 

letzten beiden liefert es die Begründung dafür. Diese fällt nun anders aus, 

als zu erwarten wäre: Furcht vor der Welt gründet sich meist in die Mächte, 

die sie beherrschen. In diesen Versen ist es jedoch die Schwäche der Welt, 

die das sprechende Ich zur Sorge um diese veranlasst. Selbst ein Gedicht, 

das gesellschaftlich vermeintlich irrelevant ist, ist stärker. Inwiefern, lässt 

das Gedicht offen, doch legt es die Lösung nahe: Seine Stärke liegt darin, 

dass es der Welt eine eigene Welt mit eigenen Maßstäben entgegensetzen 

kann. Und sie liegt in der Schwäche der Welt, die am Widerspruch von Äs-

thetik und Ethik scheitern muss – noch eher, als das Kunstwerk. Hier kippt 

das Bild erneut: Dass die Welt kein Gewicht besitzt, radikalisiert die Bedro-

hung des sprechenden Ichs, dem der Rückzug in die Verse versperrt ist. 

Frieds Text arbeitet im Unterschied zu Domins nicht mit Bildern aus der 

Natur. Jürgen Haupt zufolge betrachtete Fried die Natur in seinen Gedichten 

zunächst als Rückzugsraum. Spätestens seit 1966 erschienen ihm die sozia-

len Probleme jedoch unvereinbar mit einer idyllischen Natur, und er kriti-

sierte die sich darin manifestierende Innerlichkeit.174 Domins Verse entge-

hen dieser Gefahr, nicht zuletzt durch die gewählte Perspektive. Frieds Ve-

xierspiel und Domins Bilder funktionieren nur, weil ihr Weltbezug konstitu-

tiv ist. Es herrscht kein Gleichgewicht, und es ist fraglich, ob es überhaupt 

herzustellen ist. Im Diskurs um Lyrik nach Auschwitz ist Domins Gedicht 

173   Erich Fried: Gegengewicht. In: Ders.: Gesammelte Werke. Bd. 1: Gedichte 

1. Hg. v. Volker Kaukoreit/Klaus Wagenbach. Berlin 1993. S. 306f. S. 307. 

Dieselbe Tendenz enthält das gleichnamige Gedicht in Bd. 3: Gedichte 3. 

Ebd. S. 32. 

174   Jürgen Haupt: Natur und Lyrik. Naturbeziehungen im 20. Jahrhundert. Stutt-

gart 1983. S. 165. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


218|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

Gleichgewicht damit eine klare Positionierung für das Festhalten am Erinne-

rungsprozess und gegen die Nivellierung der Schuldfrage. 

Zwanzig Jahre nach Gegengewicht schrieb Domin den dreiteiligen Ge-

dichtzyklus Älter werden (GG 360)175. Darin ringt die Hoffnung auf eine 

bessere Welt mit der Verzweiflung angesichts des alltäglichen Leids, der 

zunehmenden Desillusionierung: „Die Sehnsucht nach Gerechtigkeit nimmt 

nicht ab/Aber die Hoffnung“ (I, 1-2), heißt es im ersten Teil. Der Wunsch 

bleibt bestehen, auch wenn die Chancen zunehmend geringer eingeschätzt 

werden. Auch wenn ihre Kritik und ihr Gegenentwurf sehr allgemein blei-

ben, so wächst ihnen doch ein konkreter Bezug zu „[...] durch die funda-

mentale geschichtliche Erfahrung, die dahintersteht.“176 Im zweiten Teil des 

Gedichts wird der Selbstmord als einzige rettende Option genannt: „Gegen 

die Angst vor dem Mitmensch/‚Der Mensch ist dem Menschen ein Gott‘/das 

Veronal in der Tasche“ (I, 1-3). Der dritte Teil hält an der Sprache fest, bis 

in den Tod: „Hand in Hand mit der Sprache/bis zuletzt“ (I, 1-2). 

3.6 Zwischenfazit  

Die in diesem Kapitel untersuchten Gedichte Domins setzen sich direkt mit 

der Verfolgungserfahrung und mit dem Holocaust auseinander. Sie bedienen 

sich einer spezifischen Metaphorik der Qual, um das daraus entstandene 

Leid einschließlich der Erfahrungen nach 1945 zu artikulieren. Dabei reflek-

tieren die Gedichte die psychischen und physischen Verletzungen im Zu-

sammenhang mit Auschwitz, auch wenn es nicht explizit benannt wird. 

Sofern sie auf biblische Texte verweisen, hinterfragen sie eine weitere 

Komponente des Diskurses: die Transzendenz. Die zitierten biblischen Fi-

guren dienen nicht als imitatio christi, dessen Qualen mit der Rettung der 

Welt verbunden sind. Ihr Leid dient auch nicht der Erkenntnis von Gottes 

Größe und der Nichtigkeit des Menschen, sondern wird dekonstruiert, in-

dem seine Sinnlosigkeit herausgestellt wird. Das Individuum ist allein in 

seinem Leid, und diese Einsamkeit ist eine grundlegende Erfahrung, selbst 

wenn sich in manchen Versen eine vorsichtige Hoffnung andeutet. 

Der Mord an den Juden erscheint sowohl als spezifische historische Er-

fahrung als auch als Paradigma des allgemein-menschlichen Leids. Die 

Spannung zwischen diesen beiden Lesarten ist ein wesentliches Kennzei-

chen von Domins Gedichten, die die Artikulation von Leid thematisieren. 

175   Vgl. VE, S. 241. 

176   Walter Hinck: ‚Hoffnung‘ im Gedicht der jüdischen Lyrikerinnen Hilde 

Domin und Rose Ausländer. In: Hans Esselborn/Werner Keller (Hg.): Ge-

schichtlichkeit und Gegenwart. Festschrift für Hans Dietrich Irmscher zum 

65. Geburtstag. Köln/Weimar/Wien 1994. S. 314-321. S. 318. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LEID|219

Diese Spannung ließe sich als Konzession an die von Braese formulierte 

Bedingung des westdeutschen Literaturbetriebs deuten, die jüdische Identi-

tät und die darin begründeten Erfahrungen auszublenden. Doch widersetzt 

Domin sich dieser Bedingung, da sie sie nur eingeschränkt erfüllt und gera-

de diesen Kontext kritisch einbezieht, indem sie auf die Isolation und das 

Verstummen vieler deutscher Juden in der Nachkriegszeit hinweist, deren 

innerer Schmerz andauert. 

Im Unterschied zu Vertretern kulturkritischer Tendenzen, die durch den 

Bezug auf den Säkularisierungsprozess die nationalsozialistischen Verbre-

chen relativieren wollen, hebt Domin die individuelle Verantwortung jedes 

Menschen hervor. Die Singularität von Auschwitz steht für sie nicht im Wi-

derspruch zu einer Betrachtung der Verfolgung als conditio humana, son-

dern zeigt die Notwendigkeit, dass jeder sich dieser Verantwortung bewusst 

ist.

Domin greift bei der Auseinandersetzung mit der Artikulation von Leid 

auch psychologische Aspekte ihrer eigenen Verfolgungserfahrung auf, etwa 

indem sie die Konstruktion der „Überlebensschuld“ anspricht: Die hier ana-

lysierten Gedichte wehren sich gegen eine solche Rollenverschiebung und 

üben deutliche Kritik sowohl an der nationalsozialistischen als auch an der 

bundesrepublikanischen Gesellschaft. Die Gedichtinterpretationen zeigen, 

dass Domins Texte die allgemeine Lesart nicht ausschließen, in letzter Kon-

sequenz aber darauf hinauslaufen, die Position der Opfer des nationalsozia-

listischen Regimes zu beziehen, ohne dass sie eine einfache Täter-Opfer-

Dichotomie festschreiben. In Domins Werk bleibt die Spannung zwischen 

diesen Polen erhalten. Bei aller Komplexität der „Schuldfrage“, der sich die 

Texte stellen, beharren sie trotz ihrer Ideologieferne auf einem moralischen 

Anspruch.

Domins Werk bietet einen neuen Blick auf das Verhältnis zwischen der 

Erfahrung des Massenmords und der allgemein-menschlichen Erfahrung 

von Leid. Durch die Perspektivierung der Texte entstehen darin Angebote 

für das Vertrauen auf allgemein-menschliche Werte, doch werden diese 

durch die historische Erfahrung von Auschwitz in Zweifel gezogen. Inso-

fern stellen Domins Reflexionen die Zerstörung ins Zentrum und bagatelli-

sieren nicht. Sie können jedoch dem Leid, das aus dem nationalsozialisti-

schen Massenmord resultierte, nur bedingt Ausdruck geben. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4 TROST UND HEIMAT

Leid ist eine Voraussetzung für Trost. Er beseitigt weder die Ursache einer 

schmerzhaften Erfahrung noch den Schmerz selbst, zielt aber darauf ab, ihn 

zumindest zu lindern oder für den Augenblick vergessen zu machen. Trost 

kann von Abstraktem oder Konkretem ausgehen, von Menschen, Gedanken 

oder Gegenständen. Im Diskurs um Lyrik nach Auschwitz geht es um den 

Trost, der in der Literatur liegen kann – auch wenn er begrenzt ist. Ange-

sichts des Leids, das von der nationalsozialistischen Politik verursacht wur-

de, erscheint die Vorstellung von Trost als notwendig und zum Scheitern 

verurteilt zugleich, wenn nicht gar als unmoralisch gegenüber den Opfern. 

Im vorliegenden Kapitel stehen der Trost nach Auschwitz und seine 

Verknüpfung mit der erzwungenen Heimatlosigkeit im Vordergrund. Im 

Diskurs um Lyrik nach Auschwitz bildet die Erfahrung des Heimatverlusts 

und der Fremdheit ein zentrales Thema, das alle betraf, die von der national-

sozialistischen Politik aus der deutschen Gesellschaft ausgeschlossen wor-

den waren. Dies drückt sich auch in der Metaphorik der Inneren Emigration 

aus, betrifft aber vor allem die Exilanten, unter denen die Juden zusätzlich 

gefährdet waren. Die Frage nach Trost ist eng mit der Frage verbunden, ob 

und wie die Sprache diese Heimatlosigkeit zu kompensieren vermag. 

Der Begriff „Heimat“ ist für Domin spätestens seit dem Nationalsozia-

lismus ambivalent besetzt. Neben dem vertrauten Ort der Herkunft bezeich-

net er in Deutschland auch den Ort der Kultur, die den Massenmord hervor-

brachte. Zudem wird er in der politischen Kultur oft von denen okkupiert, 

die das Leid der Deutschen für nationalistische Zwecke instrumentalisieren. 

Domins Texte beschäftigen sich immer wieder mit dem Thema Heimat und 

drücken diese Ambivalenz durch die Verbindung von Sehnsucht und Dis-

tanzierung aus. 

Einige Autorinnen und Autoren der Inneren Emigration und der unmit-

telbaren Nachkriegszeit wandten sich von den historischen Erfahrungen ab 

und vermeintlich unverfänglichen Themen wie der Natur zu. Hier knüpft 

Domin in vielen ihrer Gedichte an, indem sie sich ihre Bildlichkeit aus der 

Natur bezieht. Domins Lyrik schließt darüber hinaus an die in der Zeit des 

Nationalsozialismus erstarkende literarische Strömung der sogenannten 

„Trostliteratur“ an – allerdings ohne dass sie dieser deshalb ohne Wider-

sprüche zuzuordnen wäre –, die sich mit den Verbrechen und dem Schmerz 

auseinandersetzte und oft christlichen Ursprungs war. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


222|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

Betrachtet man die Lyrik Domins unter den Aspekten Trost und Heimat, 

fallen einige ihrer Gedichte besonders auf, die die öffentliche Wahrneh-

mung der Dichterin prägen. An diesen Gedichten lässt sich zeigen, welche 

Aspekte die Rezeption von Domins Lyrik bestimmen, und welche Aspekte 

für eine Revision der Rezeption sprechen. Die Analyse weiterer, weniger 

bekannter Texte ergänzt die Argumentation für eine veränderte Sichtweise 

von Domins Werk, die sich bereits in den vorangegangenen Kapiteln ab-

zeichnete.

4.1 Sol idarität und Liebe:  
Apfelbaum und Olive, Gleichgewicht

Trost kann von der Nähe und Zuwendung anderer Menschen ausgehen, die 

sich mit dem Leid anderer solidarisch erklären. Das zeigt Domins Gedicht 

Apfelbaum und Olive (GG 14-16), das sich mit der Exilerfahrung auseinan-

dersetzt und 1954 in Seeshaupt entstand.1 Es erwähnt den Trost wörtlich an 

prominenter Stelle: im ersten Vers. 

Apfelbaum und Olive 

Ein Trost ist, zu wissen 

wo die Tassen stehn und die Teller 

in dem Haus, in dem du zu Gast bist, 

und einen Anteil zu haben 

an der Zärtlichkeit von Katze und Hund 

deines Freunds, 

und die Tücke des Fahrrads zu kennen 

als sei es dein eignes, 

auf dem du mit der verblichenen Tasche 

in das fremde Dorf fahren darfst, 

und die Milch auf dem Weg zu verschütten 

als habest du selbst 

den Deckel der alten Kanne 

vor Jahren 

auf diesem Wege verloren. 

Du gehst durch das Gartentor 

und machst es hinter dir zu, 

als stehe die Bank 

für dich vor dem Haus, 

und siehst die andern draußen vorbeigehn, 

du,

1  Vgl. VE, S. 230. Erstmals veröffentlicht 1959 in Nur eine Rose als Stütze.

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


TROST UND HEIMAT|223 

der Wandrer 

von Tag zu Tag 

und von Land zu Land, 

an dem das Wort 

von der Flüchtigkeit allen Hierseins 

Fleisch ward. 

Du,

den jede Wand 

aufgibt,

und den es oft nach des Zirkuskinds 

fahrbarer Höhle verlangt. 

Zwar, der Apfelbaum und die Olive 

sind überall dein, 

und in fernen Ländern 

schiebt man dir einen Stuhl an den Tisch 

an der Seite der Hausfrau, 

und jedes gibt dir von seinem Teller 

wenn die Schüssel schon leer ist, 

als habe ein Kind sich verspätet, 

nicht als kämest du eben vom Flugplatz. 

Und die dunkeln Mangobäume 

und die Kastanien 

wachsen Seite bei Seite 

in deinem Herzen. 

Du weißt, wie die hohen Gräser 

an den Rändern der Inseln rascheln 

in allen südlichen Meeren, 

wie staubig die Kaktuswege sind, 

und du gehst durch die schaumigen Wiesen und kennst 

ihren bunten Kalender. 

Du spielst mit dem Wind 

und bläst die hellen Kugeln 

des Löwenzahns in die Luft 

und siehst dem Schweben 

der kleinen weißen Schirme mit zu 

– so leicht, so widerstandslos vor dem Wehn 

wie du selbst. 

Irgendwo

dürfen sie landen. 

Dann fährst du die Straße hinab 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


224|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

als glittest du auf einem Schlitten 

an den Pappeln vorbei 

in die Abendsonne. 

Ein Reh tritt aus dem Wald, 

und eine kleine Kirche auf einem Hügel 

mit einem einsamen Kirchhof 

winkt dir zu. 

Du wägst ihren Gruß 

wie eine Einladung, 

die man eines Tages 

– noch ungewiß, wann – 

vielleicht gerne 

annehmen möchte. 

Und daran erkennst du, 

daß du 

hier ein wenig mehr 

als an andern Stätten 

zuhaus bist. 

Aus dem Gedicht wird ersichtlich, dass Trost in Domins Werk explizit ein 

Thema ist. In dem Text trägt darüber hinaus die Landschaft mit ihren ver-

trauten Zügen dazu bei, dass die Sprecherinstanz Korrespondenzen zwi-

schen Heimat und Fremde entdeckt, die sie trösten. Das Gedicht handelt von 

der Heimat in der Fremde und beschreibt den Alltag, der trotz der routinier-

ten Abläufe und der diese begleitenden Gewöhnung und der sich entwi-

ckelnden emotionalen Nähe doch immer fremd bleibt – ein Gefühl, das die 

Paradoxie des Exils kennzeichnet. In Domins Werk findet sich das Parado-

xon häufig als Stilmittel im Zusammenhang mit der Exilsituation, wie die 

Autorin in einem ihrer Essays selbst anmerkt: „Das Paradox ist die genaue 

Beschreibung des Exils, der zu lebenden Widersprüche.“2 Bereits der Titel 

des Gedichts verbindet mit Apfelbaum und Olive aus deutscher Sicht Unver-

einbares. In Italien, Spanien und der Dominikanischen Republik, wo Domin 

im Exil war, wächst dagegen beides. Ohne dass das sprechende Ich deswe-

gen mit Domin gleichzusetzen wäre, kann ein „Apfelbaum“ als Verweis auf 

Deutschland interpretiert werden, eine „Olive“ als Verweis auf südliche 

Länder.3

In der Gegenüberstellung werden mit einem Baum und einer Frucht ver-

schiedene Ebenen angesprochen. Vordergründig ließe sich dies durch einen 

Verweis auf die spanische Sprache auflösen, in der „der Olivenbaum“ mit 

2  Hilde Domin: Exil und Heimkehr. A.a.O., S. 337. 

3  Vgl. Hilde Domin: Unter Akrobaten. A.a.O., S. 21 sowie Domins Gedicht 

Worte (Kapitel 2.1). 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


TROST UND HEIMAT|225 

„el olivo“ bezeichnet wird. Doch sind mit dieser Differenz verschiedene 

Perspektiven verbunden: Die Früchte eines Baums können jährlich geerntet 

werden. Sie bilden somit eine vorsorgende Massnahme und ein Symbol für 

die Zukunft, während die Frucht nur in der Gegenwart dauert. Die Heimat 

besteht fort, das Exil vergeht. 

Zugleich enthalten die Initialen der beiden Substantive „das A und O“, 

die auf den ersten und den letzten Buchstaben des griechischen Alphabets 

verweisen. Sie bilden im übertragenen Sinne die wichtigsten Elemente des 

Lebens und damit zugleich eine Metapher des Sprechens an sich – und ste-

hen im Christentum für Jesus Christus4. In Deutschland stellen Christen die 

religiöse Mehrheit, und Domin bietet damit auf subtile Weise auch den Le-

serinnen und Lesern Anschlußpotential, die weder die Exil- noch die Ver-

folgungserfahrung teilen. 

Schon der erste Vers verweist auf eine Situation, in der für den Sprecher 

Unterstützung von außen notwendig ist. Die Inversion als Abweichung von 

der Sprachnorm verleiht dem Satz zusätzliche Betonung. Vier Nebensätze 

geben Auskunft darüber, worin der Trost besteht: Er liegt erstens in dem 

Wissen um die Ordnung der Dinge, um die Kenntnis der Normen „in dem 

Haus, in dem du zu Gast bist“ (I, 3). Zweitens liegt Trost darin, „an der 

Zärtlichkeit“ (I, 5) der Haustiere „deines Freunds“ (I, 6) teilzuhaben, wenn 

auch kein Besitzanspruch besteht. Drittens liegt sogar ein Trost in den klei-

nen alltäglichen Widrigkeiten wie der „Tücke des Fahrrads“ (I, 7), mit de-

nen diejenigen, die hier tatsächlich zu Hause sind, genauso zu kämpfen ha-

ben. In der Personifizierung des Rads ließe sich ein Hinweis darauf sehen, 

dass die Gastfreundschaft von Einzelnen, nicht aber von der gesamten Um-

gebung ausgeht. Es tröstet, durch das Mitarbeiten im Haushalt derart integ-

riert zu sein, dass die Bedingungen, denen die eigenen Tätigkeiten unter-

worfen sind, denen der Gastgeber gleichen. Deren Erfahrungen und Ge-

schichte sowie deren Verortung werden dadurch fast zu eigenem Besitz (I, 

11-15). Entsprechend kann das „auf diesem Wege“ (I, 15) metaphorisch o-

der wörtlich gelesen werden. Doch gilt dies nur fast, denn der letzte Satzteil 

steht im Konjunktiv (I, 12-15). Das Haus unterscheidet sich von dem Zu-

hause. Von einem „Gast“ (I, 3) wird letztendlich immer erwartet, dass er ir-

gendwann wieder geht – aller Vertrautheit zum Trotz. 

Durch die in Apfelbaum und Olive von Anfang an vertrautliche Anrede 

eines Gegenübers (I, 3) wird eine Kommunikationssituation entworfen, in 

der entweder der Sprecher die Erfahrungen des anderen in Worte zu fassen 

scheint, oder aber die eigenen in einer Form mitzuteilen versucht, die den 

Angeredeten zur Identifikation auffordert. Die Satzkonstruktion mit „als“ 

und Konjunktiv, die auch in der dritten und sechsten Strophe auftritt, ver-

4  Vgl. Johannes 1, 8. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


226|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

wandelt das Handeln in ein So-tun-als-ob, wodurch es als Nachahmung oder 

Simulation eines echten Gefühls oder einer tatsächlichen Situation erscheint. 

Dies nimmt die Vertrautheit und das Heimatgefühl zurück und schwächt 

dadurch den Trost ab. 

Die Aufforderung zur Identifikationsetzt sich im zweiten Satz der ersten 

Strophe fort, der mit einer Anrede einsetzt. Durch den neuen Satz entsteht 

eine Distanzierung vom Vorhergehenden, die sich inhaltlich im Schließen 

der Gartentür hinter sich (I, 16-17) sowie in der Beziehung zur Bank vor 

dem Haus (I, 18-19) andeutet und sich endgültig im Blick auf „die andern 

draußen“ (I, 20) ausdrückt. Die letzten Verse charakterisieren das „du“ (I, 

21), das im Gegensatz zu den „andern“ im vorhergehenden langen Vers nun 

allein die Zeile füllt, weiter als „Wandrer/von Tag zu Tag/und von Land zu 

Land“ (I, 22-24). Erneut sprechen die Verse die metaphorische wie die 

wörtliche Ebene an. Die Elision in „Wandrer“ entspricht der in „andern“ 

und unterstreicht durch die Flüchtigkeit der Sprache die der menschlichen 

Existenz, auf die in den folgenden Versen verwiesen wird. In diesen letzten 

Versen der ersten Strophen findet sich auch die Erklärung, wofür das „du“, 

„an dem das Wort/von der Flüchtigkeit/allen Hierseins/Fleisch ward“ (I, 25-

28), Trost brauchen könnte. Damit wird eine zugeschriebene Wesenseigen-

schaft zur Ursache der Trostbedürftigkeit, so dass alle angeführten trösten-

den Aspekte doch nie vollkommenen Trost bieten, sondern nur „ein Trost“ – 

die Formulierung bildet die Unzulänglichkeit sprachlich ab – sein können, 

da die Ursache als unabänderlich erscheint. Die biblische Redeweise vom 

„Gast“ und der „Flüchtigkeit allen Hierseins“ unterstützt die Lesart der Ver-

se als Anspielung auf literarische Traditionen der Opposition von Heimat 

und Fremde wie etwa die antike Odyssee oder die romantische Sehnsucht 

nach Heimat jenseits der Realität.5 Daneben steht wiederum die wörtliche 

Lesart, die das Leben als „Flucht“ betrachtet: „von Land zu Land“, ein Le-

ben im ständigen Exil. In diesem Zusammenhang klingt im Begriff des 

„Wandrers“ darüber hinaus wieder die Sage von dem „ewigen Juden“

Ahasver an, der durch die Welt zieht und keine Heimat findet. Die Reproduk-

tion dieses hoffnungslosen Bildes liegt durchaus hinter dem Text, wird je-

doch überlagert von der Annäherung an die Fremde, die diese als Zuhause 

erscheinen lässt und als Zukunftsvision zumindest nicht ausschließt. 

Einer solchen metaphorischen Interpretation der Rede vom Exil leistet 

Domin kraft ihrer Autorität als Dichterin – so wenig diese ihrer eigenen 

Poetologie entsprechen mag – selbst Vorschub, wenn sie in Anlehnung an 

Goethe die Zeit ihrer Flucht in einem Essay als „Wanderjahre“6 bezeichnet 

5  Vgl. Dieter Arendt: Vom literarischen „Recht auf Heimat“. Oder: Das Motiv 

Heimat in der Literatur. In: Sascha Feuchert (Hg.): Flucht und Vertreibung in 

der deutschen Literatur. Frankfurt a.M. 2001. S. 15-30. 

6  Hilde Domin: Unter Akrobaten. A.a.O., S. 25. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


TROST UND HEIMAT|227 

oder schreibt: „Die Vertreibung als conditio humana par excellence. Die aus 

dem Paradies. Die von zu Hause.“7 Nachfolgende Kommentatoren von Do-

mins Werk griffen ihr Stichwort auf, etwa Hans-Georg Gadamer, der die 

Gedichte in Nur eine Rose als Stütze „Schöpfungen eines durch ein Wander-

schicksal gereiften Lebens“8 genannt hat. So etablierte sich eine Deutungs-

tradition mit der Tendenz zur Verharmlosung des Exils. Gadamers Ausfüh-

rungen, wieso Domin eine Dichterin der Rückkehr sei, thematisieren denn 

auch nicht die antisemitische Vergangenheit und Gegenwart Deutschlands, 

weder den Nationalsozialismus noch Nachkriegsdeutschland, sondern re-

flektieren rein abstrakt die Bedeutung von Rückkehr. Dass diese ambivalent 

ist, da sie auch ein Loslassen von neuer Vertrautheit bedeutet und erneutes 

Fremdheitsgefühl an dem Ort der Rückkehr auslöst, gesteht er zu, auch 

wenn er letzteres überwiegend auf die Veränderung des eigenen Selbst zu-

rückführt. Ob seine Reflexionen die Situation jüdischer Remigranten hinrei-

chend erfassen, erscheint damit fraglich. Allerdings gibt er auch nicht vor, 

die spezifische historische Situation in seine Überlegungen einzubeziehen. 

Im Gegenteil, er betrachtet Domins Werk in seinem Verhältnis zur allge-

mein-menschlichen Situation, wenn er feststellt: „Man irrt in der Wüste sein 

Leben lang [...].“9 Die hier möglicherweise vorliegende Anspielung auf das 

Volk Israel, das nach der Befreiung aus der Knechtschaft in Ägypten durch 

die Wüste zog, begründet die Hoffnung, dass alles einem höheren Zweck 

diene. Bei einer metaphorischen Deutung des Exils kann Trost nur darin be-

stehen, dass die Situation unabänderlich und für alle Menschen gültig ist. 

Die Problematik dieser Perspektive, die im Diskurs um Lyrik nach 

Auschwitz auch von Gegnern des Nationalsozialismus eingenommen wur-

de, wurde bereits ausgeführt. Dass sie trotzdem eingenommen wurde, of-

fenbart einmal mehr, wie sehr die Suche nach Orientierungspunkten nach 

Auschwitz an Dringlichkeit gewonnen hat. 

Die zweite Strophe von Apfelbaum und Olive charakterisiert den Ange-

redeten als einen, „den jede Wand/aufgibt,/und den es oft nach des Zirkus-

kinds/fahrbarer Höhle verlangt“ (II, 2-4). Darin zeigen sich zunächst zwei 

Perspektiven auf denselben Sachverhalt: Zum einen vertrauen die Wände als 

Grundelemente eines menschlichen Heims, eines Hauses, nicht auf das 

„Du“ und sein Bleiben. Zum anderen wünscht sich eben dieses oft ein be-

wegliches Heim, das es bei seinen unvermeidlichen Ortswechseln – auf der 

Flucht – bei sich haben könnte. Als Ideal erscheint das Zuhause eines „Zir-

kuskinds“, eine „Höhle“ auf Rädern. Doch bleibt der entscheidende Unter-

7  Vgl. Hilde Domin: „... und doch sein wie ein Baum“. Die Paradoxien des Exils 

(1984). In: GE, S. 202-218. S. 210. 

8  Hans-Georg Gadamer: Hilde Domin, Dichterin der Rückkehr. In: VE, S. 29-35 

(erstmals in Poetica 1977. S. 135-144). S. 29. 

9  Hans-Georg Gadamer: Hilde Domin, Dichterin der Rückkehr. A.a.O., S. 32. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


228|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

schied bestehen, dass die Akrobaten nicht weiterziehen, weil ihr Leben 

sonst bedroht werden würde, sondern weil sie sich für dieses Leben, wenn 

auch möglicherweise wegen ökonomischer Zwänge, entschieden haben. E-

xilanten und Akrobaten werden von der Gesellschaft, in die sie als Fremde 

geraten, misstrauisch beäugt, auch wenn Domin das in diesen Versen nicht 

hervorhebt. Zudem ist der Sprecher sich bewusst, dass die Höhle, die den 

Tieren seit Urzeiten Schutz und Geborgenheit in der einsamen Natur bietet, 

auch wenn sie fahrbar wäre, doch nicht dem Zuhause gliche, wie es in der 

ersten Strophe beschrieben wird. Die Formulierung „fahrbare Höhle“ erin-

nert auch an Heinrich Heines Definition von Sprache und Kultur als „das 

portative Vaterland“10. Dem Sprecher des Gedichts, den es nach einem kon-

kreten Zuhause verlangt, vermag sie jedoch offensichtlich keinen solchen 

Ersatz zu bieten. Die Enjambements stellen bei Domin das Scheitern der er-

hofften Situation heraus, indem das Prädikat „aufgibt“ (II, 2) alleine in ei-

nem Vers steht und die Zuordnung des illusionsbeladenen Worts „Zirkus-

kinds“ zur „Höhle“ durchbrochen wird. 

Die Möglichkeit von Heimat in der Fremde beschreibt die dritte Stro-

phe, die mit einer Partikel des Zweifels einsetzt: „Zwar“ (III, 1), allerdings 

ohne dass der zu erwartende zweite, mit „aber“ einzuleitende Teilsatz folgt. 

Dadurch erscheint die dritte Strophe wie ein Eingeständnis oder zumindest 

eine Abmilderung gegenüber der Absolutheit, mit der in der zweiten Stro-

phe die Unmöglichkeit von Heimat konstatiert worden war. Als Zeichen von 

Heimat gelten „der Apfelbaum und die Olive“ (III, 1), die „überall dein“ 

(III, 2) sind. Innerhalb des Gedichts stehen sie im Unterschied zum Titel mit 

bestimmtem Artikel und repräsentieren in doppelter Weise die Verbunden-

heit des Angesprochenen mit dem jeweiligen Ort, an dem er sich befindet: 

Einerseits durch die Verbindung zur Natur, die dieser „überall“ herstellen 

kann, andererseits als Erinnerungen, die der Angesprochene überallhin mit 

sich trägt – hier liegt der Bezug zu Heines Ausdruck auf der Hand. Die drit-

te Strophe besteht wie die erste und die vierte aus zwei Sätzen. Die dadurch 

in den 13 Versen häufigen Enjambements zerstören den Zusammenhang 

und die feste Struktur der Strophe. Auch die Konjunktion „und“, mit der 

vier Verse einsetzen, deutet auf die Unsicherheit des Sprechers hin. Wie 

schon in dem „überall“ und auch in der ersten Strophe (I, 24) bereits deut-

lich wurde, muss der Angesprochene sich nicht nur in einem fremden Land, 

sondern in vielen „fernen Ländern“ (III, 3) immer wieder neu zurechtfinden 

und sich einrichten. 

Wie die erste Strophe beschreibt auch die dritte die dortige Gastfreund-

schaft, die durch ein gemeinsames Mahl symbolisiert wird. Schärfer als 

10  Heinrich Heine: Geständnisse. In: Ders.: Werke. 4 Bde. Bd. 4: Schriften über 

Deutschland. Frankfurt a.M. 1968. Hg. v. Helmut Schanze. S. 511. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


TROST UND HEIMAT|229 

Domins Verse drückt Rose Ausländers 1967 erschienenes Gedicht Verwun-

dert11 das Erstaunen über die Aufnahme aus, das allerdings nicht den Kon-

trast zur Exil-, sondern zur Ghettoerfahrung bezeichnet: „Noch nicht abge-

streift/das Ghettokleid//sitzen wir um den duftenden Tisch/verwundert/daß 

wir hier sitzen“ (III, 1-IV, 3). Diese Parallele zeigt strukturelle Ähnlichkei-

ten in der Artikulation von Erfahrungen, die in unterschiedlichen Kontexten 

der nationalsozialistischen Politik gemacht wurden, dabei aber dem Diskurs 

um Lyrik nach Auschwitz zuzuordnen sind. Ausländer bezieht sich jedoch 

insgesamt sehr viel expliziter auf den Massenmord als Domin. 

In Domins Text tritt die Perspektive des Exils hervor, denn der zweite 

Satz von Apfelbaum und Olive liefert in einem Bild die Innensicht des Auf-

genommenen, der das Herkunfts- wie das Gastland liebt: „Und die dunklen 

Mangobäume/und die Kastanien/wachsen Seite bei Seite/in deinem Her-

zen.“ (III, 10-14) Die Abweichung von dem Ausdruck „Seite an Seite“ für 

ein friedliches Bild stört die Harmonie leicht oder deutet zumindest darauf 

hin, dass beides nicht vereint, sondern nebeneinander in seiner Eigenstän-

digkeit besteht. 

In der vierten Strophe verwischt das Wissen um die Kennzeichen der 

exotischen Landschaft mit der Beschreibung der Vegetation Deutschlands: 

Das angeredete „Du“ (IV, 1) kennt das Rascheln des Schilfgrases am Ufer 

„in allen südlichen Meeren“ (IV, 3) und die von Kakteen gesäumten staubi-

gen Wege ebenso wie „die schaumigen Wiesen“ (IV, 5) und ihre Blütenfol-

ge, ob diese sich nun in Deutschland oder in einem der südlichen Länder be-

finden. Gegenüber der Mehrheit der Gedichte Domins finden sich in diesem 

auffällig viele Adjektive, mit denen die Differenziertheit der Wahrnehmung 

herausgestellt wird. Das kindliche Spiel mit den Samen des Löwenzahns ist 

weniger unbeschwert als es zunächst scheint, denn durch den Vergleich mit 

der eigenen Existenz reflektiert es auf ernste Weise die eigene Widerstands-

losigkeit, das Fehlen eigener Kraft und Möglichkeiten gegenüber dem Lauf 

der Geschichte. Zugleich liegt aber Trost in der „Natürlichkeit“ dieser Situa-

tion.

Die fünfte Strophe besteht nur aus zwei Versen, die inhaltlich direkt an 

die vierte Strophe anschließen und die Geworfenheit der Flüchtlinge im 

Flug der Löwenzahnsamen mit unbestimmtem Ziel spiegelt. Wo sie „lan-

den“ (V, 2), werden weitere Pflanzen wachsen, wenn sie auf fruchtbaren 

Boden fallen. Auch die Flüchtlinge können neue Wurzeln schlagen, wenn 

sie entsprechend aufgenommen werden. Das Bild enthält damit neben der 

Hoffnung der Verfolgten auch eine Mahnung an die Menschen in den Ziel-

ländern.

11  Rose Ausländer: Verwundert. In: Dies.: Gesammelte Werke. Bd. 3: Hügel aus 

Äther unwiderruflich. Gedichte und Prosa 1966-1975. A.a.O., S. 43. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


230|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

Da die sechste Strophe mit einem zeitlichen Anschluss oder einem 

Verweis auf die Erfüllung einer Bedingung beginnt, scheint die beschriebe-

ne Situation „nach der Landung“ zu verorten zu sein. Die Fahrt auf einer 

Straße wird mit einer abendlichen Schlittenfahrt verglichen, wobei die Pap-

peln weder eindeutig den südlichen Ländern noch Deutschland zuzuordnen 

sind. Der zweite Satz lässt eine idyllische Szene erstehen, in der ein Reh als 

Zeichen der Unschuld und Reinheit hervortritt sowie „eine kleine Kirche auf 

einem Hügel/mit einem einsamen Kirchhof“ (VI, 6-7) personifiziert er-

scheint und dem Betrachter zuwinkt. Das an der Grenze zum Kitsch rangie-

rende Bild wird nicht ironisch gebrochen und wirkt durch die hyperbolische 

Darstellung wie eine entrückte Vision. 

Das Reh könnte – gerade auch im Zusammenhang mit der Anrede des 

Gegenübers als „Wandrer“ (I, 22) – eine Bezugnahme auf Rose Ausländers 

Gedicht Meine Nachtigall12 oder auf Nelly Sachs sein, die es im Chor der 

Wandernden auftreten lässt: „Wir Wandernde,/An jeder Wegkreuzung er-

wartet uns eine Tür/Dahinter das Reh, der waisenäugige Israel der Tiere/In 

seine rauschenden Wälder verschwindet/[...].“ (II, 1-4) Durch den Bezug 

rückte dann der jüdische Kontext stärker neben den christlichen, der durch 

den Kirchhof evoziert wird. Claudia Beil hat in ihrer Interpretation von 

Sachs’ Gedicht bereits darauf hingewiesen, dass darin „das Leben des jüdi-

schen Volkes mit dem des Rehs, dem charakteristischen Fluchtwild der 

Wälder Nordeuropas verglichen“13 wird und Wandern und Fliehen gleich-

gesetzt werden. Die intertextuellen Beziehungen zwischen Domins Text und 

den Werken anderer jüdischer Dichterinnen sind deutlich. 

Dass diese wiederum an die klassische deutsche Literatur anschließen, 

zeigt sich etwa darin, dass die Elemente Reh, Wald und Kirche bzw. Kapel-

le sich auch in Goethes Faust. Der Tragödie zweiter Teil finden: Faust lässt 

den Mord an Philemon und Baucis zu, da er an der Stelle, an der deren Haus 

steht, einen Turm errichten will. Lynkeus der Türmer beschreibt die Szene-

rie aus der gleichen Perspektive, wie das Wanderer-Ich in Domins Versen: 

„Ich blick’ in die Ferne,/Ich seh’ in der Näh’/Den Mond und die Ster-

ne,//Den Wald und das Reh.“14 Nach einer Pause sieht der Türmer mit Ent-

setzen, wie das Haus der Alten abbrennt: „Das Kapellchen bricht zusam-

men/von der Äste Sturz und Last.“ Aus diesem Kontext erwachsen Domins 

12  Rose Ausländer: Meine Nachtigall. In: Dies.: Gesammelte Werke. Bd. 2: Die 

Sichel mäht die Zeit zu Heu. Gedichte 1957-1965. A.a.O., S. 317: „Meine 

Mutter war einmal ein Reh“ (I, 1). 

13  Claudia Beil: Sprache als Heimat. Jüdische Tradition und Exilerfahrung in der 

Lyrik von Nelly Sachs und Rose Ausländer. München 1991. S. 174. 

14  Johann Wolfgang Goethe: Faust II. In: Texte. A.a.O., S. 437. Vgl. das folgen-

de Zitat ebd. Lynkeus wird von Domin explizit erwähnt, vgl. Hilde Domin: 

Wozu Lyrik heute. A.a.O., S. 31. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


TROST UND HEIMAT|231 

Verse unheilvolle Vorausdeutungen, die den Trost, den die Idylle verheißt, 

rückwirkend einschränkt. 

Vielleicht liegt darin der Grund für die Vorsicht des Angeredeten in Ap-

felbaum und Olive. Das „Du“ nimmt den Gruß nicht selbstverständlich an 

oder erwidert ihn gar, sondern erwägt ihn zunächst (VI, 9). Der Vergleich 

mit einer „Einladung“ (VI, 10) bringt weitere Einschränkungen mit sich. 

Diese drücken sich im unpersönlichen Personalpronomen „man“ (VI, 11), in 

der zeitlichen Unbestimmtheit der Formulierung „eines Tages“ (VI, 11), in 

der die Unsicherheit verstärkenden Parenthese (VI, 12) sowie in der Partikel 

„vielleicht“ (VI, 13) aus. Wozu das Winken als Einladung verstanden wird, 

bleibt offen – ob als Angebot des Trostes und der Rettung im christlichen 

Glauben oder einfach als Angebot einer endgültigen Ruhestätte auf dem 

Friedhof. In ähnlicher Weise bleibt das 1959 in San Rafael de la Sierra ge-

schriebene Gedicht Warte auf nichts (GG 184)15 unbestimmt, dessen letzte 

Strophe lautet: „Warte auf nichts/als das Läuten/der kleinen Glocken/am 

Waldrand.“ (V, 1-4) Dass beide Gedichte damit nicht unbedingt als christli-

ches Bekenntnis zu lesen sind, zeigt auch ein Satz aus Domins Essay Hin-

eingeboren: „Das irrationalste Kriterium für das Zuhause ist vermutlich das 

Gefühl: Hier könnte ich sterben.“16

Die Verse des vorliegenden Gedichts vermitteln dieses Gefühl jedoch 

keinesfalls unmittelbar. In der zurückhaltenden Reaktion entdeckt der Spre-

cher in der siebten Strophe von Apfelbaum und Olive ein Zeichen, „daß 

Du/hier ein wenig mehr/als an anderen Stätten/zuhaus bist“ (VII, 2-5). Darin 

drückt sich aus, dass hier nur eine Abstufung des Zuhauseseins erreicht ist. 

Ehrhard Bahr hat in seiner Rezension des Gedichtbands Nur eine Rose 

als Stütze darauf verwiesen, dass der Titel des Gedichts Apfelbaum und Oli-

ve an zwei Strophen Heinrich Heines im Buch der Lieder erinnere, in dem 

ebenfalls Heimat und Subtropen kontrastiert werden:17 „Ein Fichtenbaum 

steht einsam/Im Norden auf kahler Höh./Ihn schläfert; mit weißer De-

cke/Umhüllen ihn Eis und Schnee.//Er träumt von einer Palme,/Die, fern im 

Morgenland,/Einsam und schweigend trauert/Auf brennender Felsen-

wand.“18 Bei Domin repräsentiere die „Olive“ das Exil und bei Heine die 

„Palme“ den Ort der Sehnsucht. Ganz so einfach ist aber die Zuordnung der 

Fauna als Symbolträger zumindest bei Domin keinesfalls, wie die Interpre-

tation des Gedichts zeigen konnte, denn die Olive bietet ihr zumindest an-

satzweise ebenfalls das Gefühl von Heimat. Darüber hinaus verweist die

15  Vgl. VE, S. 234. Siehe das folgende Zitat ebd. 

16  Hilde Domin: Hineingeboren. A.a.O., S. 156. 

17  Ehrhard Bahr: 1959. A.a.O., S. 713. 

18  Heinrich Heine: Ein Fichtenbaum steht einsam. In: Werke. 4 Bde. Bd. 1: Ge-

dichte. Hg. v. Christoph Siegrist. Frankfurt a.M. 1968. S. 43f. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


232|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

Idylle nicht nur auf die Heimat, wie Bahr feststellt, sondern auch auf den Tod

und zeigt damit ihre Ambivalenz.19

Böhmel Fichera sieht den Schwerpunkt des Gedichts in der „Bewahrung 

der Erinnerung an die schwierigen Alltagsprobleme in fremder Umge-

bung“20. Sicherlich erfasst dieser Blick einen wichtiger Aspekt, doch drückt 

die Verzahnung von Heimat und Fremde mehr aus, als für die bloße Archi-

vierung notwendig wäre. Die Vertrautheit der fremden Umgebung – ob der 

Gegenstände, der Tiere oder der Menschen – ergibt sich gerade aus deren 

Solidarität. Und darin liegt ein großer Trost für die erfahrenen Verletzungen 

und die Einsamkeit, die dessen ungeachtet anhalten. 

Apfelbaum und Olive weist auf die menschliche Solidarität als Trost-

quelle hin. Domin hat aber auch Gedichte geschrieben, in denen die Liebe 

zwischen zwei Menschen Trost spendet. Ein Beispiel dafür bildet das Ge-

dicht Gleichgewicht (GG 18), das 1955 in San Rafael de la Sierra entstand 

und 1957 erstmals publiziert wurde.21

Gleichgewicht 

Wir gehen 

jeder für sich 

den schmalen Weg 

über den Köpfen der Toten 

– fast ohne Angst – 

im Takt unsres Herzens, 

als seien wir beschützt, 

solange die Liebe 

nicht aussetzt. 

So gehen wir 

zwischen Schmetterlingen und Vögeln 

in staunendem Gleichgewicht 

zu einem Morgen von Baumwipfeln 

– grün, gold und blau – 

und zu dem Erwachen 

der geliebten Augen. 

Das Gedicht handelt vom Gleichgewicht zwischen zwei Menschen sowie 

dem Gleichgewicht zwischen den liebenden Menschen und der Welt. Es be-

steht aus zwei Strophen, die jeweils einem Satz entsprechen, aber eine un-

terschiedliche Anzahl von Versen besitzen. Das Gleichgewicht ist also doch 

19  Ehrhard Bahr: 1959. A.a.O., S. 713. 

20  Ulrike Böhmel Fichera: Zum „Stelldichein mit mir selbst“. A.a.O., S. 347. 

21  Vgl. VE, S. 230. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


TROST UND HEIMAT|233 

leicht gestört. Durch die Verwendung der ersten Person Plural weist der 

Sprecher auf ein gemeinsames Tun hin (I, 1), ohne dass die Individualität 

der Einzelnen darin verschwände (I, 2) und die grundlegende Einsamkeit 

des Subjekts aufgehoben würde. Der Gang des Lebens, zu dem die Trauer 

um die Toten an den Gräbern gehört, muss allein gemeistert werden. Wu hat 

auf die Ambivalenz von Liebe hingewiesen, die in der Nähe von Hoffnung 

und Tod begründet ist.22 Zudem ist das Leben auf der Flucht oder nach der 

Katastrophe gefährdet vom Absturz. Die Liebe beruhigt, die die Herzen zu 

einem vereinigt, in einem Takt schlagen lässt (I, 6) und so Halt verleiht, 

vermag aber die Angst nicht ganz zu nehmen, wie die Parenthese verdeut-

licht (I, 5), sondern gibt nur die Illusion von Sicherheit. Und dies liegt allein 

bei der Liebe als Macht und steht nicht im Einflussbereich des sprechenden 

Ichs (I, 9). 

Der erste Vers der zweiten Strophe nimmt den ersten der ersten Strophe 

noch einmal auf, doch führen die Schritte nun hoffnungsvoll durch die Luft, 

durch die Natur: „So gehen wir/zwischen Schmetterlingen und Vögeln“ (II, 

1-2). Die Verse suggerieren einen paradiesischen Zustand. Der Gang wird 

dadurch entwirklicht, verwandelt sich in einen Traum und lässt im Rück-

blick die Nähe der Toten in der ersten Strophe als überwundenen Alptraum 

erscheinen: An Stelle der Toten leisten nun Schmetterlinge und Vögel Ge-

sellschaft, als seien es deren Seelen. Das sprechende Ich staunt selbst über 

diese Erfahrung (II, 3). Während in der ersten Strophe das Gehen ein ziello-

ses war, führt es nun „zu einem Morgen aus Baumwipfeln“ (II, 4), dessen 

Farben jedoch nicht die der Morgenröte sind, sondern die eines bereits kla-

ren Tags, so dass das Grün der Blätter vor dem Blau des Himmels leuchtet 

und die Sonne golden scheint, wie die Parenthese, die sich parallel zu der 

der ersten Strophe im fünften Vers befindet, beschreibt. Als weiteres Ziel 

des Gehens, des Lebens, wird nun metonymisch für das Gegenüber das 

„Erwachen der geliebten Augen“ (II, 6-7) genannt. Damit erhält das Voran-

gegangene verstärkt die Komponente eines geträumten oder traumwandleri-

schen Gangs. 

Die reimlosen Verse verleihen dem Gedicht dabei trotzdem einen 

Schein von genauer sachlicher Beobachtung mit der Fähigkeit, die eigene 

Wahrnehmung zu hinterfragen und zu kritisieren. Die Liebe scheint das 

sprechende Ich aus der Realität, aus Zeit und Raum herauszunehmen, zu-

mindest für begrenzte Zeit, für einen Moment. Doch die Toten sind gegen-

wärtig, nicht bedrohlich wie eine unbestimmte Gefahr, sondern vielmehr 

trostspendend. Das Gedicht hält das Gedächtnis der Toten, die an die Ge-

fährdungen des Lebens erinnern, im Gleichgewicht mit der Liebe als Ge-

genmacht – gerade so eben noch, denn in der ersten Strophe ist der Schutz 

22  Vgl. Jianguang Wu: Das lyrische Werk. A.a.O., S. 66. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


234|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

durch die Liebe nur eine Selbsttäuschung, doch ist es die Hoffnung auf sie, 

die jeden Morgen aufs Neue Trost spendet. Die Liebe ist eine der „Gebor-

genheiten im Ungeborgenen“23. Darin liegt der Trost von Gleichgewicht,

auch wenn die Liebe nicht ungebrochen erscheint, sondern selbst gefährdet 

ist.

4.2 Tod als  Erlösung: Ziehende Landschaft,  
Auf Wolkenbürgschaft

Neben Solidarität und Liebe bietet in Domins Gedichten auch der Tod, auf 

den häufig durch das Motiv des Grabs Bezug genommen wird, als Bild von 

Heimat Trost. Das deutete sich bereits bei der Interpretation von Apfelbaum 

und Olive an. Im 1955 in San Rafael de la Sierra entstandenen Gedicht Zie-

hende Landschaft (GG 13) sind Tod, Heimat und Trost untrennbar verbun-

den.24

Ziehende Landschaft 

Man muß weggehen können 

und doch sein wie ein Baum: 

als bliebe die Wurzel im Boden, 

als zöge die Landschaft und wir ständen fest. 

Man muß den Atem anhalten, 

bis der Wind nachläßt 

und die fremde Luft um uns zu kreisen beginnt, 

bis das Spiel von Licht und Schatten, 

von Grün und Blau, 

die alten Muster zeigt 

und wir zuhause sind, 

wo es auch sei, 

und niedersitzen können und uns anlehnen, 

als sei es an das Grab 

unserer Mutter. 

Fährt man mit dem Zug oder dem Auto, so „zieht die Landschaft vorbei“. 

Der Titel des Gedichts greift diese metaphorische Redewendung auf, welche 

die eigene Bewegung der Umgebung zuschreibt. Nimmt man die Redewen-

dung wörtlich, bleibt die eigene Perspektive gewahrt, und nur die Umge-

23  Hilde Domin: Exil und Heimkehr. A.a.O., S. 339. 

24  Vgl. VE, S. 230. Braun bezweifelt diese Datierung. Vgl. Michael Braun: Exil 

und Engagement. A.a.O., S. 247. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


TROST UND HEIMAT|235 

bung verändert sich. Diese Selbstgewissheit bietet ein größeres Gefühl an 

Sicherheit als die umgekehrte, objektiv gegebene Situation. 

Das Gedicht besteht aus einer Strophe, deren Verse graphisch einen e-

benso kompakten Eindruck erwecken wie das inhaltlich ausgemalte Bild. 

Die Verse gliedern sich in zwei Sätze, die beide mit einer normativen Fest-

stellung mit unpersönlichem Subjekt beginnen, so dass der Eindruck einer 

sachlichen, allgemeingültigen Beobachtung entsteht. Der erste Satz entwirft 

das Bild und beschreibt die paradoxe Aufgabe, die es zu erfüllen gilt: „weg-

gehen [...]/und doch sein wie ein Baum“ (I, 1-2). Die äußerliche Bewegung 

ist verbunden mit der Imagination einer innerlichen, unaufhebbaren Ver-

bundenheit mit dem Boden und bildet eine unerfüllbare Anforderung, die 

nach einem Doppelpunkt mit zwei mit „als“ eingeleiteten Sätzen präzisiert 

und von einem Wechsel vom Indikativ in den Konjunktiv weiter hinterfragt 

wird: die Verwurzelung im Heimatboden und das Weggehen bei gleichzei-

tigem festen Stand. Standfest ist zudem jemand, der trotz Anfechtungen sei-

nen Ansichten treu bleibt. Die Alliteration auf „b“ verbindet mit „Baum“ (I, 

2), „bliebe“ (I, 3) und „Boden“ (I, 3) drei Wörter, die den Eindruck der Un-

beweglichkeit und festen Verankerung noch verstärken, während die Allite-

ration auf „w“ in „weggehen“ (I, 1) und „Wind“ (I, 6) – nicht aber in „Wur-

zel“ (I, 3) und „wir“ (I, 4), die durch den onomatopoetischen Anlaut höchs-

tens zur Imitation des Windes beiträgt, – demgegenüber die Bewegung her-

vorhebt. In ihrem Offenen Brief an Nelly Sachs verweist Domin selbst auf 

die Nähe ihrer Bildlichkeit zu einem titellosen Gedicht von Nelly Sachs25,

das mit den Versen beginnt: „Wurzeln schlagen/die verlassenen Dinge/in 

den Augen Fliehender“ (I, 1-3). Auch dieser Bezug schreibt die Bildlichkeit 

der Holocaust-Lyrik fort. 

Der zweite Satz beschreibt die Heimkehr der Landschaft, die tatsächlich 

eine Heimkehr des Ichs zu sich selbst ist. Das Heimatgefühl stellt sich von 

selbst ein, auch wenn der Ort beliebig zu sein scheint. Dazu ist ein Innehal-

ten nötig, die in der Poetologie als „Atempause“ (vgl. Kapitel 2.3.1) charak-

terisiert ist, Besinnung und geduldiges Warten, „bis der Wind nachläßt“ (I, 

6), der einem wie ein starker Gegen- und Fahrtwind den Atem nimmt, bis 

der Druck der Welt und ihre Gefährdungen abebben. Bis der Wind nicht 

mehr von vorn bläst, gegen einen, sondern anfängt, sich zu wandeln, „um 

uns zu kreisen beginnt“ (I, 7). Hier tritt das erste Mal ein kollektives „wir“ 

auf, das nicht unpersönlich und unbetroffen ist, sondern sich auf die Exilan-

ten beziehen lässt. Aber es erscheint zunächst als Objekt, nicht als handeln-

des Subjekt, und dann besteht seine Tätigkeit im Verharren. Es wartet ab, 

bis „das Spiel von Licht und Schatten“ (I, 8), die Folge von guten und 

25  Vgl. Hilde Domin: Offener Brief an Nelly Sachs. A.a.O., S. 167. Vgl. Nelly 

Sachs: Wurzeln schlagen. In: Dies.: Gedichte. A.a.O., S. 51. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


236|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

schlechten Erfahrungen, „von Grün und Blau“ (I, 9), von Blättern und 

Himmel, zur Ruhe kommt und „die alten Muster zeigt“ (I, 10), die sich aus 

dem alten Standpunkt ergeben, „und wir zuhause sind“ (I, 11). 

Die in diesem Vers liegende Hoffnung, es könnte gelingen, zu gehen 

und zu stehen, wird gleich im nächsten Vers zerstört, denn die Worte „wo es 

auch sei“ (I, 12) haben einen doppelten Bezug: Ariane Huml geht in ihrer 

Interpretation davon aus, dass das sprechende Ich in Ziehende Landschaft

die Heimat durch den Erinnerungsprozess für eine begrenzte Dauer zurück-

gewinnt.26 Eine andere Deutungsmöglichkeit besteht darin, dass das spre-

chende Ich hier, in der Fremde, zuhause ist, wo immer das alte nun auch 

liegt. In dieser Indifferenz drückt sich auch Trauer über die Beziehungslo-

sigkeit aus, die Beliebigkeit wird keinesfalls nur als positiv empfunden. Auf 

jeden Fall ist der Ort, an dem der Sprecher sich – geistig und/oder physisch 

– befindet, das Zuhause, definiert über die friedliche Handlung des Nieder-

setzens und Anlehnens wie am Tisch in der guten Stube, an dem wir ge-

schützt sind und gestützt werden, „als sei es an das Grab/unserer Mutter“ (I, 

13-14), der engsten Bezugsperson, von der nur das Grab als Ort der Erinne-

rung geblieben ist. Hier findet die Bewegung ein Ende, die sich – abzulesen 

an den Verben – durch das Gedicht hindurch verlangsamte. Und mögli-

cherweise geht von dem Grab der Mutter immer noch Trost aus, den die 

Mutter früher geben konnte, wenn die Assonanzen auf „u“ auch eher den 

Eindruck der Trauer stärken. 

Doch ist diese Erfahrung von Trost brüchig, denn die mit „als“ eingelei-

teten Sätze und der Konjunktiv bilden nur eine sprachliche Imitation von 

Gefühlen und ermöglichen höchstens eine Selbsttäuschung, ohne tatsächlich 

einen Ort der Heimat zu konstituieren. Diese Satzkonstruktion als Methode 

der Abschwächung begegnete bereits in dem Gedicht Gleichgewicht (vgl. 

Kapitel 4.1). Der Ort, der den Tod der Mutter festschreibt, kann auch ein Ort 

sein, an dem radikale Einsamkeit erfahrbar wird, da sie sich als unaufhebbar 

zu erkennen gibt und dem Sprecher seine Hilflosigkeit vorführt. Ulrike 

Böhmel Fichera wertet die so artikulierte Zurückhaltung der Sprecherin-

stanz geringer und kommt zu dem Schluss: 

„In ‚Ziehende Landschaft‘ wird die Überwindung der Heimatlosigkeit als Willens-

anstrengung thematisiert (unterstrichen durch das wiederholte Modalverb ‚müs-

sen‘), eine Veränderung wird in den Metaphern, die eine Eingewöhnung und ein 

26  Vgl. Ariane Huml: Ziehende Landschaft [en] – generationsspezifische Re-

migration in der Dichtung jüdischer Schriftstellerinnen nach 1945. In: Irmela 

von der Lühe/Claus-Dieter Krohn (Hg.): Fremdes Heimatland. Remigration 

und literarisches Leben nach 1945. Göttingen 2005. S. 217-236. S. 220f. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


TROST UND HEIMAT|237 

Heimischwerden andeuten, bildlich gemacht, so daß die abschließende Zielvorstel-

lung – eine Ruhestätte auch für den Flüchtling – konsequent entwickelt scheint.“27

Das Bild vom Grab der Mutter erinnert an deren Tod und an die eigene 

Kindheit als Herkunftsort. Es kann jedoch auch der eigene Tod sein, der 

dem Sprecher eine Heimat bieten würde. In einer solchen Zielvorstellung 

läge ebenfalls nur begrenzter Trost. Dennoch spricht für eine solche Deu-

tung auch das Gedicht Vademecum (GG 93), das 1953 in New York ent-

standen und 1959 in Nur eine Rose als Stütze erschienen ist.28 Es beginnt: 

„Der Tote ist unser sichrer Verlaß.“ (I, 1) Und es endet mit den Versen: 

„Beeile dich ein Toter zu sein,/dem Toten/wird das Versprechen gehalten.“ 

(I, 42-44) Mit dem hoffnungsvollen Bezug auf den Tod ist nicht unbedingt 

ein christliches oder anderes religiöses Weltbild verknüpft. Auch Domins 

Gedicht Herbstzeitlosen (GG 17) steuert auf den Tod als Ort der Ankunft 

und Erkenntnis zu. Viele Schriften Domins betonen die Bedeutung des Gra-

bes. Dies drückt sich etwa in ihrer Sorge um die jüdischen Friedhöfe aus 

oder in der Trauer darum, dass ihre Eltern nicht in Deutschland, sondern im 

Exil begraben liegen.29 Die Abkehr von Welt, insbesondere im Traum, als 

Motiv der Romantik wurde bereits als Einreihung in eine literarische Tradi-

tion angeführt, die Kunst als Gegenentwurf zur Wirklichkeit betrachtet. 

Die Verbindung von „Muster“ (I, 10) und „Mutter“ (I, 15) durch die Al-

literation und die Assonanz verweist über die geschichtliche Erfahrung des 

Subjekts hinaus auf eine überzeitliche Heimat, wie das Grab, der Tod sie 

bietet. In ihrem Essay Literarische Meinungsbildung greift Domin 1968 den 

Begriff des „Musters“ auf, um die im Kunstwerk „immer neu sich zusam-

menfügenden Einmaligkeiten einer auf ihr Muster durchsichtigen Erfah-

rungswirklichkeit“ als „etwas einigermaßen Festes“ und das Muster selbst 

als „Invariante“ zu bestimmen: 

„Es sind die großen Themen, die das Leben immer neu und nie sich wiederholend 

stellt, die unendlichen Variationen auf Liebe und Tod, Zugehörigkeit und Zuhause 

aller Art, Einsamkeit aller Art, Sehnsucht aller Art, Angst aller Art, etc. etc. Die 

wesengemäße Antwort an das Kunstwerk, das große Muster, sind die festen Pole: 

27  Ulrike Böhmel Fichera: Zum „Stelldichein mit mir selbst“. A.a.O., S. 346. 

28  Vgl. VE, S. 231. In den Gedichten vieler deutsch-jüdische Autorinnen spielen 

die Mutter und deren Tod eine besondere Rolle, auch in den Texten von Else 

Lasker-Schüler, Rose Ausländer, Nelly Sachs und Gertrud Kolmar. Darin zeigt 

sich wiederum die Nähe von Tod und Liebe. 

29  Vgl. Hilde Domin: Mein Vater. Wie ich ihn erinnere (1968). In: GS, S. 10-20. 

S. 20; Hineingeboren. A.a.O., S. 156ff; Was einem mit seinen Gedichten pas-

sieren kann. Lese-Erfahrungen II. A.a.O., S. 188; Das Paradox als Stilmittel. 

A.a.O., S. 226f. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


238|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

Alles, zwischen ihnen, verschiebt sich unaufhörlich, zersetzt sich und formt sich 

dauernd neu und anders, in unendlicher Varietät.“30

Dies bestätigt die Lesart der im Gedicht angeführten „alten Muster“ (I, 10) 

als individuelle Erfahrungswirklichkeit. Die Verse selbst können entspre-

chend als künstlerische Umsetzung eben dieser Muster gedeutet werden, um 

zumindest die Illusion der Heimat zu erzeugen. Dafür spricht auch, dass die 

letzten Verse wie I, 3-4 und wie auch I, 12 erneut im Konjunktiv stehen, so 

dass die im Indikativ stehenden Verse als eine Selbsttäuschung erscheinen. 

Das künstlerische Sprechen erscheint somit immerhin als geeignet, die Illu-

sion von Heimat zu konstituieren. Trost findet sich zumindest in der Artiku-

lation der Ambivalenz und dem suggestiven Aufrufen des Zuhauses, letzt-

lich aber erst im Tod, da diese Handlungen unzureichend bleiben. 

Wu hat bezüglich des Metrums festgestellt, „[...] daß wir es in einigen 

Zeilen mit traditionellen Versmaßen zu tun haben, so daß sich die scheinba-

ren prosaischen Äußerungen als metrisch organisierte, alternierende Verse 

zu erkennen geben.“31 Jambische (I, 1-2, 5-6, 10-11, 13-15), trochäische (I, 

7-9) und daktylische (I, 3-4, 12) Versmaße wechseln sich ab, so dass die 

Beziehung zur traditionellen Metrik weiter aufgelockert wird. Zudem vari-

iert die Zahl der Hebungen ebenso wie die Zahl der unbetonten Silben zwi-

schen den Hebungen, und auch diese Füllungsfreiheit steht einem monoto-

nen Eindruck entgegen. Diese Beobachtungen stützen die Interpretation der 

Muster als Zeichen eines Zufluchtsorts. Dass das Versmaß jedoch nicht ei-

nem einzigen Schema folgt, sondern sich immer wieder davon distanziert, 

deckt sich mit den Bewegungen des Lebens, die erst im Tod zum Stillstand 

kommen. Ziehende Landschaft artikuliert im Diskurs um Lyrik nach 

Auschwitz den Trost, der im Gedanken an den Tod als Heimat liegt. 

Auch das Gedicht Kommt einer von ferne von Nelly Sachs sieht die Er-

lösung des Vertriebenen von der Suche nach Heimat erst im Tod: „Ein 

Fremder hat immer/seine Heimat im Arm/wie eine Waise/für die er viel-

leicht nichts/als ein Grab sucht.“ (III, 1-5) Die Übereinstimmungen im Werk 

von Domin und Sachs lassen erkennen, dass beide ein Anliegen vertreten, 

dass eng an ihre Sicht auf Verfolgung und Exil gebunden ist und vor dem 

Hintergrund von Auschwitz zusätzlich an Relevanz gewinnt. Der Trost, den 

ihre Verse bieten, indem sie das Leid der Flucht und der Heimatlosigkeit 

thematisieren, zeichnet ihr Engagement für diejenigen aus, die diesen Erfah-

rungen ausgesetzt waren und sind. 

30  Hilde Domin: Literarische Meinungsbildung. A.a.O., S. 67. 

31  Jianguang Wu: Das lyrische Werk. A.a.O., S. 136. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


TROST UND HEIMAT|239 

In dem 1958 in Frankfurt entstandenen Gedicht Auf Wolkenbürgschaft

(GG 131)32 illustriert das Unterwegssein auf dem Meer mit seinen „Inseln 

ohne Hafen“ (II, 2) die Heimatlosigkeit. Das sprechende Ich ist ein „Frem-

der“ (I, 9) ohne „Zuhause“ (I, 10), in dem er sich „ausweinen kann“ (I, 11), 

wo er also seinem offenbar dringenden Bedürfnis nach Aussprache und 

Trost nachkommen könnte. Die Menschen und der Ort fehlen, die ein Zu-

hause ausmachen. Erst der Tod bedeutet das sichere Ende der Heimatlosig-

keit und bietet Trost. 

Auf Wolkenbürgschaft 

für Sabka 

Ich habe Heimweh nach einem Land 

in dem ich niemals war, 

wo alle Bäume und Blumen 

mich kennen, 

in das ich niemals geh, 

doch wo sich die Wolken 

meiner

genau erinnern, 

ein Fremder, der sich 

in keinem Zuhause 

ausweinen kann. 

Ich fahre 

nach Inseln ohne Hafen, 

ich werfe die Schlüssel ins Meer 

gleich bei der Ausfahrt. 

Ich komme nirgends an. 

Mein Segel ist wie ein Spinnweb im Wind, 

aber es reißt nicht. 

Und jenseits des Horizonts, 

wo die großen Vögel 

am Ende ihres Flugs 

die Schwingen in der Sonne trocknen, 

liegt ein Erdteil, 

wo sie mich aufnehmen müssen, 

ohne Paß, 

auf Wolkenbürgschaft. 

32  Vgl. VE, S. 232. Das Gedicht wurde erstmals ein Jahr später in Die Zeit publi-

ziert, bevor es 1959 im ersten Lyrikband Domins erschien. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


240|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

Heimweh hat man nach einem Ort, an dem man aufgewachsen ist, an dem 

die Eltern leben oder an dem es einem besonders gut gefallen hat. In Auf

Wolkenbürgschaft beschreibt ein sprechendes Ich dagegen sein „Heimweh 

nach einem Land“ (I, 1), in dem es „niemals war“ (I, 2), und sein nicht ab-

zustellendes Gefühl der Heimatlosigkeit, das erst mit dem Tod enden wird. 

Dadurch drängt sich erstens erneut die Ahasver-Figur auf, was durch die 

zweite Strophe noch bestärkt wird (II, 5), und damit auch das im National-

sozialismus virulente Thema der verfolgten und aus ihrer Heimat flüchten-

den Juden. Zweitens findet sich darin ein Bezug zur Romantik: So fragt in 

Novalis’ Heinrich von Ofterdingen Heinrich Sophie „Wohin gehen wir?“ 

Und sie antwortet: „Immer nach Hause.“33 Auch das sprechende Ich in Ei-

chendorffs Gedicht Mondnacht34 stellt den Bezug zwischen Heimat und Tod 

her: „Und meine Seele spannte/Weit ihre Flügel aus,/Flog durch die stillen 

Lande,/Als flöge sie nach Haus.“ (III, 1-4) In der Poesie bringt das Ankom-

men Trost, Ahasver dagegen kommt nie an. In diesen widersprüchlichen 

Bezügen zeigen sich die Zweifel, die Domins Lyrik hinsichtlich der Mög-

lichkeit von Trost prägen. 

Das Bild der Wolkenbürgschaft ist nicht nur formal durch den Neolo-

gismus verfremdet, sondern auch durch die in der menschlichen Welt beste-

hende juristische Untauglichkeit von Wolken als Bürgen. Dadurch wird zum 

einen der Inhalt des Gedichts auf die Ebene der Imagination verschoben. 

Zum anderen festigt das Gedicht im Diskurs um die Bedingungen und Mög-

lichkeiten des Sprechens dadurch das Vertrauen in die Macht der Sprache, 

Elemente zu schaffen, die der Welt fehlen. Über die tatsächliche Anerken-

nung dieser ästhetischen Ergänzungen ist damit noch nichts ausgesagt, so 

dass der Trost von Zweifeln geschwächt wird. Der Status der Traumbilder, 

die zwar einen Teil der Wirklichkeit bilden und Effekte auf die Emotionen 

haben, bleibt in dem Land, in dem das sprechende Ich sich befindet, sehr 

eingeschränkt.

In den ersten Versen klingen leise Goethes Verse aus dem Italien-

Gedicht „Kennst Du das Land? wo die Zitronen blüh’n“ und die darin ent-

haltene Sehnsucht nach dem Paradies an.35 Domins Verse bleiben zunächst 

unbestimmt, doch wird sukzessive deutlich, dass die Sehnsucht sich nicht 

auf die Ferne richtet, sondern auf einen Ort, den das sprechende Ich nicht 

aus eigener Erfahrung kennt. Es träumt von einer Heimat, die es „niemals“ 

(I, 2) besaß. Das fehlende Komma vor dem Relativsatz rückt die nähere Be-

stimmung des Landes, die durch das Versende weggerückt wird, wieder 

33  Vgl. Novalis: Heinrich von Ofterdingen. A.a.O., S. 373. 

34  Vgl. Joseph Eichendorff: Mondnacht. In: Ders.: Werke. Bd. 1. A.a.O., S. 322f. 

35  Johann Wolfgang Goethe: Mignon. In: Johann Wolfgang Goethe: Sämtliche 

Werke. Briefe, Tagebücher und Gespräche. 40 Bde. I. Abt.: Sämtliche Werke. 

Bd. 9: A.a.O., S. 503. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


TROST UND HEIMAT|241 

heran und nimmt ihm somit seine konkrete Materialisierung. Das Ziel der 

Sehnsucht charakterisiert sich dadurch, dass die Natur das sprechende Ich 

kennt, darauf liegt der Akzent, nicht umgekehrt. Die Elemente der Natur, 

„alle Bäume und Blumen“ (I, 3) sowie „die Wolken“ (I, 6) am Himmel er-

scheinen als personifiziert, als vertraute Freunde, und ersetzen die Men-

schen, die in dem Bild nicht vorkommen. Die Natur steht also zu seiner Be-

ziehung zum sprechenden Ich und bezeugt die Freundschaft. Damit bietet 

sie in ähnlicher Weise Trost wie in Apfelbaum und Olive. Das alleinstehen-

de Genitivobjekt „meiner“ (I, 7) betont, dass diese Beziehung von der Natur 

ausgeht, da das sprechende Ich selbst mit dem Land nicht vertraut ist, dieses 

aber in seiner Vorstellung vorhanden ist und eine Heimat bildet. Das einzige 

Adjektiv der ersten Strophe, das allerdings in der Funktion eines Adverbs 

erscheint, spezifiziert und intensiviert diese Beziehung: Die Wolken erin-

nern sich „genau“ (I, 8). 

Die zweite Strophe zeigt, dass das sprechende Ich sich keine Illusionen 

macht über die in der ersten Strophe formulierten Hoffnungen. Die zweite 

Strophe gliedert sich in vier Sätze, von denen der erste und der sich aus zwei 

Hauptsätzen zusammensetzende zweite parallel mit dem Personalpronomen 

der ersten Person Singular und einem nachfolgenden Prädikat einsetzen und 

eine Klimax entstehen lassen. Der erste Vers der zweiten Strophe enthält 

nur die Feststellung „Ich fahre“ (II, 1), das dadurch zeitlich gestreckt wird. 

Der zweite Vers formuliert die Erfahrung, dass zwar Ziele angesteuert wer-

den, jedoch nicht ein einziges, festgelegtes, und dass der Zugang dazu dar-

über hinaus versperrt bleibt, denn an „Inseln ohne Hafen“ (II, 2) kann man 

nur schwer anlegen, vielleicht sind sie unbewohnt, vielleicht wollen die Be-

sucher keinen Kontakt nach außen. Das sprechende Ich ist sich schon beim 

Weggehen sicher, nicht in sein Haus zurückzukehren. Es hat sich selbst den 

Rückweg abgeschnitten, indem es „gleich bei der Ausfahrt“ (II, 4) die 

Schlüssel seines Hauses weggeworfen hat, und zwar ins Meer, in dem es sie 

nicht wiederfinden kann und das nun für eine Zeit die neue Heimat sein 

wird. Die Geste erinnert an die Erzählungen, denen zufolge die spanischen 

Juden im 15. Jahrhundert bei ihrer Flucht nach Frankreich oder Portugal ih-

re Schlüssel für den Fall der Rückkehr aufbewahrten. In der Umkehr dieses 

Verhaltens liegt eine Abkehr von dem vertrauensvollen Verhalten der 

Sepharden in der Geschichte. Zugleich verweist sie auf eine Tradition der 

gewaltsamen Vertreibungen, die vom damaligen spanischen Königshaus mit 

der Christianisierung und von den Nationalsozialisten rassisch begründet 

wurde. Die Klimax des Gedichts gipfelt in der Feststellung im fünften Vers, 

dass es kein Ankommen für das sprechende Ich gibt, wobei diese Aussage 

einerseits metaphorisch zu verstehen ist, dass es keine neue Heimat geben 

kann, andererseits wörtlich, dass niemand es aufnehmen wird. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


242|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

Die folgenden beiden Verse beschreiben die Beschaffenheit und Wir-

kung von Gedichten ähnlich wie in Lyrik, und zwar durch einen Vergleich 

mit einem „Spinnweb im Wind“ (II, 6), das sich zwar im Wind biegt, aber 

nicht reißt (II, 7) – und zudem wie ein Gedicht von großer Schönheit und 

Kunstfertigkeit ist. Das Gedicht selbst wird damit für das sprechende Ich zur 

Antriebskraft, zur Hilfe bei der Weiterfahrt, beim Weiterleben. 

Der letzte Satz von Auf Wolkenbürgschaft verweist auf einen Ort, der 

schließlich doch eine Ankunft ermöglichen wird. Er liegt „jenseits des Hori-

zonts“ (II, 8), also außerhalb des Sichtbaren, vielleicht sogar außerhalb des 

für Menschen begreifbaren Bereichs. Durch die Erwähnung der „großen 

Vögel“ (II, 9) klingt ebenso wie durch die Formulierung „am Ende ihres 

Flugs“ (II, 10) erneut etwas Mythisches an: Es kann das Ende eines Flugs – 

beispielsweise von einem Albatros, der durchaus eine wichtige Rolle spielt 

in den Sagen, oder vom sagenhaften Vogel Greif, der jenseits der Welt in 

einer Traumlandschaft landet, – gemeint sein. Möglich ist aber auch eine 

Lesart als Ende ihres Lebens, wenn sie sich von dessen Mühsal erholen. 

Dass dieses Adjektiv das Einzige in der zweiten Strophe ist, hebt es weiter 

hervor.

Wenn das Gedicht den Tod als „Erdteil“ (II, 12) bezeichnet, so impli-

ziert dies eine Auffassung, die anerkennt, dass der Tod zum Leben gehört 

und die Toten ebenso weiterhin einen Teil der Welt bilden. Der Tod steht 

jedem offen, kein Pass ist nötig, um zu sterben. Biografisch spielte der Pass 

für alle im Nationalsozialismus Verfolgten eine große Rolle, zusammen mit 

den übrigen erforderlichen Papieren bedeutete er die Möglichkeit zur Flucht 

ins Exil. Das Gedicht weist auf das abweichende Grenzkontrollverhalten 

dieses anderen Erdteils hin: Es reicht eine „Wolkenbürgschaft“ (II, 15), das 

Land der Toten kann sich dem nicht verweigern. Die Wolken erscheinen 

personifiziert, als die einzigen, die für das sprechende Ich zu bürgen bereit 

wären. Während sich in Friedrich Schillers Ballade Die Bürgschaft36, die 

der Titel assoziativ aufruft, das Vertrauen zweier Männer in die Freund-

schaft als gesichert erweist, bieten hier Menschen keine zuverlässige Hilfe 

mehr. Bereits in der ersten Strophe war die enge Verbindung zu den Wolken 

angeführt und der Neologismus damit vorbereitet worden. Das Bild zeigt in 

seiner Leichtigkeit die fehlende Anerkennung der Bürgen bei den Menschen 

und vor den Gerichten. Damit bezeugt es die Hoffnungslosigkeit, die hinter 

der im Gedicht artikulierten Hoffnung steht. Der letzte Vers wiederholt den 

Titel und spricht damit dem gesamten Text und dem lyrischen Sprechen 

nach 1945 eine Existenzform zu, die „auf Wolkenbürgschaft“ zu beruhen 

scheint. 

36  Friedrich Schiller Die Bürgschaft In: Sämtliche Werke. A.a.O., Bd. 1. S. 352-

356.

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


TROST UND HEIMAT|243 

Eine weitergehende Deutung der „Wolken“ als Rauch aus den Schorn-

steinen der Konzentrationslager, ist für die vorliegenden Verse weder ein-

deutig zu belegen noch zurückzuweisen, auch wenn für die Deutung als Na-

turerscheinung der Einklang mit den anderen Bildelementen, den „Bäu-

me[n] und Blumen“ (I, 3), spricht. Die alternative Lesart verschiebt den Ak-

zent der Interpretation: Sie stellt die enge Verbundenheit des sprechenden 

Ichs mit den Opfern in den Vordergrund und würde im Diskurs um die Be-

dingungen und Möglichkeiten des Sprechens nach dem Massenmord die To-

ten als die benennen, die als Einzige für die Verfolgten Partei ergreifen und 

für sie einstehen. Ihr Wort wird damit lebenswichtig für die Zukunft – ohne 

dass es allerdings Rettung bringt. 

Das Gedicht bezieht im Diskurs um Lyrik nach Auschwitz eine Positi-

on, der zufolge Trost nur im utopischen Entwurf der Wolkenbürgschaft, im 

Aufblitzen des schönen Traumbilds zu finden ist, oder sich auf den Tod als 

Heimat richtet. Die Assonanzen auf „o“, die sich durch das Gedicht ziehen 

(I, 6; II, 8-9, 14-15), geben dem Ausdruck, indem sie den Versen einen 

dunklen, trauernden Ton verleihen. Eine Todessehnsucht der Verse ist an 

sich jedoch noch kein hinreichender Beleg für eine Interpretation des Ge-

dichts als Ausdruck des Glaubens37, sie kann auch die Müdigkeit und das 

Hoffen auf ein Ende des Leidens wiederspiegeln. Auf Wolkenbürgschaft

entwirft ein Szenario, dessen Bilder tröstliche Elemente benennen, zu denen 

auch der Tod gehört. 

Die Unsicherheit des Daseins, der Heimat und sogar der Ruhe im Tod 

kennzeichnet neben dem Gedicht Ziehende Landschaft auch Domins Ge-

dicht Mit leichtem Gepäck (GG 210), das im Frühjahr 1960 in Madrid ent-

stand und bereits zwei Wochen später in der Frankfurter Allgemeinen Zei-

tung erstmals veröffentlicht wurde.38 Der Titel Mit leichtem Gepäck weist 

darauf hin, dass das Gedicht sich auf eine Situation des Unterwegsseins be-

zieht, und die Verse legen es nahe, dies als Metapher für das Leben aufzu-

fassen.

Die letzte Strophe lautet: „Du darfst einen Löffel haben/eine Ro-

se,/vielleicht ein Herz/und, vielleicht,/ein Grab.“ (V, 1-5) Die Rose könnte 

für Schönheit, Liebe, Empfindsamkeit oder die poetische Sprache stehen, 

das Herz für Liebe oder Mitleid, das Grab für Ruhe oder letzte Heimat so-

wie als ein Ort, an dem man der Toten gedenkt. Die negativen Konnotatio-

nen, die mit einem Grab, das ja das Ende des Lebens bezeichnet, verbunden 

sind, rücken hier in den Hintergrund gegenüber dem Grab als letzter Ruhe-

stätte und Ort des Friedens. Doch schränkt das die Wahrscheinlichkeit ein, 

Liebe und Heimat im Leben zu finden. 

37  Vgl. Stephanie Lehr-Rosenberg: „Ich setzte den Fuß in die Luft, und sie trug.“ 

A.a.O., S. 150. 

38  Vgl. VE, S. 235. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


244|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

Das Gedicht endet mit dem Verweis auf das Grab, und obwohl der Tod 

doch mit Sicherheit irgendwann eintritt, fürchtet das sprechende Ich um die-

se Erlösung. Das Motiv des ersehnten, aber ausbleibenden Todes legt erneut 

eine Spur zur Ahasver-Legende. Zudem artikulieren die Verse eine tatsäch-

liche Erfahrung Domins in Bezug auf ihren Vater, sie 1968 formulierte: „Er 

hat kein Grab. Darüber kann ich nicht sprechen.“39 Der Schrecken, der da-

von ausgeht, dass so ein Ort der Begegnung und der Erinnerung fehlt, die in 

der jüdischen Vorstellung essentiell ist, macht Domin sprachlos. In dem 

Gedicht Mit leichtem Gepäck wird das Grab zwar ebenso wie die Liebe und 

Schönheit – der Kunst oder der Natur – als Zufluchtsort in Erwägung gezo-

gen, einer Gewissheit verweigern sich die Verse jedoch. 

1984 hatte Domin den Glauben, die Zweisamkeit und die Sprache als 

Möglichkeiten der Heimat bezeichnet. Sie seien keinesfalls sichere Besitz-

tümer: „In diesem – wenn man so will – urchristlichen Lebensgefühl, das 

jenseits alles Bürgerlichen und auch alles Nichtbürgerlichen ein Grenzge-

fühl ist, gibt es den Trost, ohne den der Mensch nicht leben würde. Wenn 

einer Glück hat, gibt es letzte Heimaten schon hier auf Erden.“40

Der mögliche religiöse Hintergrund von Domins Gedichten dient der 

metaphysischen Aufladung, die den Leserinnen und Lesern angeboten wird. 

Ziehende Landschaft, Auf Wolkenbürgschaft und Mit leichtem Gepäck sehen 

im Tod als dem Lebensende eine Erlösung von der Suche nach Heimat. 

Trotz der Hoffnungslosigkeit in Bezug auf das Dasein bieten sie damit 

Trost, ohne dass dieser an eine religiöse Überzeugung gebunden ist. 

4.3 Die poetische Sprache: Fürchte dich 
nicht, Nur eine Rose als Stütze

Trost kann auch aus der Sprache selbst geschöpft werden, insbesondere aus 

Gedichten. Diese Annahme findet sich in der Lyrik Domins. Die Schönheit 

der geformten Sprache und die eigenen Gestaltungsmöglichkeiten können 

zumindest zeitweise die Aufmerksamkeit vom Schmerz ab- und auf die äs-

thetische Erfahrung lenken. Die Sprache, in der die eigenen Gedanken for-

muliert werden, bietet dabei – ungeachtet möglicher Verfremdungen – 

zugleich eine grundsätzlich vertraute Umgebung. Sprache kann ein „Haus 

des Seins“ (Martin Heidegger) bieten, indem sie eine Ordnung der Welt be-

reit stellt und das Leben strukturiert. Sie bietet zumindest metaphorisch eine 

„Heimat“, und sei es in der Fremde des Exils oder in einer fremd geworde-

39  Hilde Domin: Mein Vater. Wie ich ihn erinnere. In: GS, S. 10-20. S. 20. 

40  Vgl. Hilde Domin: „... und doch sein wie ein Baum“. A.a.O., S. 208. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


TROST UND HEIMAT|245 

nen Heimat. So hat es Ilse Blumenthal-Weiss formuliert: „Die deutsche 

Sprache ist meine Heimat geblieben [...].“41

Dieser Topos findet sich bereits in Bezug auf den Exilanten Heine und 

wird nach Auschwitz häufig im Zusammenhang mit den Texten von 

deutsch-jüdischen Dichterinnen wie Nelly Sachs oder Rose Ausländer for-

muliert.42 Er tritt auch in der Lyrik Domins auf: In ihrem 1973 in Heidel-

berg entstandenen Gedicht Tokaidoexpreß (GG 349)43 sagt das sprechende 

Ich zu den „Dichtern eines vielleicht zweifachen/Zuhauses“ (I, 9-10): „ihr 

könnt gehen und doch bleiben/und im Worte wohnen“ (I, 16-17) – und 

greift damit eine Formulierung aus Ziehende Landschaft wieder auf. Dass 

die Verbundenheit mit der Sprache eine engere ist als mit der Nation, betont 

auch der Exilant Klaus Mann: „Das Vaterland kann man verlieren, aber die 

Muttersprache ist der unverlierbare Besitz, die Heimat der Heimatlosen. So-

gar wenn uns der Vater verstößt, die Mutter wird uns stets die Treue halten 

[...], auch in der Fremde.“44 Diese Auffassung von Sprache entspricht einer 

„[...] Substitution von Heimat in einem umfassenden, identitätsstiftenden 

Sinn durch das Wort, das sprachliche Zeichen, die geistige Realität.“45 Dies 

gilt sicher nicht für alle Exilantinnen und Exilanten, aber für viele Schrift-

stellerinnen und Schriftsteller.46

Domin schrieb Fürchte dich nicht (GG 84) 1954 in Frankfurt.47 Das 

Gedicht lässt keine Phantasiewelt entstehen, sondern verwendet einfache 

Bilder der Natur und knüpft damit an eine dem Zeitgeist nahestehende 

Strömung der deutschen Lyrik an. 

41  Ilse Blumenthal-Weiss: Ohnesarg. Hg. v. Alfred Paffenholz. Hannover 1984. 

S. 78. 

42  Vgl. Walter Hinck: „Wohnen im Wort“. Zur Lyrik Rose Ausländers. Fest-

schrift für H. Arntzen. Münster 1991. S. 535-539; Claudia Beil: Sprache als 

Heimat. A.a.O.; Dieter Borchmeyer: Literatur als Tauziehen. Das Überle-

bensmittel der gebundenen Sprache: Ruth Klüger zum siebzigsten Geburtstag. 

In: FAZ, 30.10.2001. S. 49. 

43  Vgl. VE, S. 242. 

44  Vgl. Klaus Mann: Sprachproblem (1947). In: Ders.: Mit dem Blick nach 

Deutschland. Der Schriftsteller und das politische Engagement. Hgg. u. m. ei-

nem Nachw. v. Michel Grunewald. München 1985. S.131-136. S. 131. 

45  Sonja Hilzinger: „Ich will wohnen im Menschenwort“. Zur Lyrik von Rose 

Ausländer. In: Jörg Thunecke: Deutschsprachige Exillyrik. A.a.O., S. 325-338. 

S. 325. 

46  Vgl. Hanna Papanek: Reflexionen über Exil und Identität, Staat und Men-

schenrechte. In: Exilforschung. Ein internationales Jahrbuch. Bd. 17. A.a.O., 

S. 24-37. S. 25; 27. 

47  Vgl. VE, S. 242. Es erschien 1987 in den Gesammelten Gedichten.

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


246|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

Fürchte dich nicht 

Die Rose sagt: 

Fürchte dich nicht 

meine Blätter sind heute 

ganz stabil 

kein Windstoß wird mich 

vor deinen Augen 

entblößen.

Der Baum 

atmet Vertrauen 

und will daß ich mich anlehne. 

Er sei bestimmt 

nicht angehackt. 

Das Vogelei 

auf der Astgabel 

hält das Versprechen 

der kleinen weißen Balance. 

Es ruht stille im Wind 

bis den bangen Augen im Dotter 

ein Federbalg wächst, 

der auf den Zweig fliegt 

und singt. 

Das Gedicht gliedert sich in vier Strophen, von denen die ersten drei ähnlich 

strukturiert sind und die vierte sich zumindest semantisch an diese Struktur 

anlehnt. Dieses Muster gibt den Leserinnen und Lesern ebenso wie die in-

haltlichen Parallelen Sicherheit: In der ersten Strophe wird die Kommunika-

tion mit einer Rose zitiert, in der zweiten die mit einem Baum, in der dritten 

die mit einem Vogelei und in der vierten mit einem Vogel. Mit Blume, 

Baum, Ei und Vogel wird damit das Spektrum verschiedener Erscheinungs-

formen und Entwicklungsstufen der Natur exemplarisch abgedeckt – der 

Vogel ist sogar selbst zu Gesang fähig. Außer dem sprechenden Ich tritt 

kein Mensch auf, so dass deutlich wird, dass Mitmenschen nicht als Trost-

spender in Frage kommen. 

Mit der Aufforderung Fürchte dich nicht des Titels scheint ein Sprecher 

sich in vertrauter Anrede beruhigend an eine Leserin bzw. einen Leser zu 

wenden. Doch gleich die ersten Verse rücken den Satz auf eine imaginäre 

Ebene, da er wie die übrigen Verse der ersten Strophe einer Rose zugeord-

net wird (I, 1-2). Die Unnötigkeit der Furcht gründet sich in der gesamten 

ersten Strophe darauf, dass die Rose ihre Blätter nicht verlieren wird, denn 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


TROST UND HEIMAT|247 

sie seien „heute/ganz stabil“ (I, 3-4). Darin drückt sich aus, dass diese Stabi-

lität keineswegs die Regel ist. Die Rose scheint die Befürchtungen ihres 

Gegenübers zu antizipieren, denn sie expliziert den Inhalt ihrer Aussage 

noch einmal. Sie legitimiert den naiven Blick auf die Schönheit. Durch das 

Verb „entblößen“ erfährt die Rose eine Personifizierung. Auch wenn sie 

sich diese selbst zuspricht, so überträgt sich die Situation, die sie negiert, 

dadurch auf den Angeredeten. Sie scheint sich auf eine seiner Erfahrungen 

zu beziehen, auf ein Gefühl der Nacktheit und des Ausgeliefertsein vor 

fremden und tatenlosen Zuschauern. 

Die Rose spricht, ein Doppelpunkt kennzeichnet ihre Rede formal. Es 

folgen zwei Sätze, wie an den Initialen am Versanfang zu erkennen ist (I, 2; 

5), doch steht erst am Ende des letzten Verses ein Punkt (I, 7). Der Punkt, 

der nach dem vierten Vers Stabilität liefern könnte, fehlt ebenso wie das 

Komma am Ende des zweiten Verses. Auch die Enjambements widerlegen 

auf formaler Ebene den inhaltlich bestätigten Eindruck der Stabilität, sie 

verweisen vielmehr auf eine brüchige Existenz. Dieser Eindruck wird durch 

die Nennung der Gefahr gestützt, die angeblich nicht besteht – trotz der Ne-

gation entsteht so das Bild der angeblich nicht bestehenden Gefahr. Die 

nachdrückliche Versicherung, die Blätter seien „ganz stabil“, weckt eher 

Misstrauen. 

Während die Blume sprechen kann, spürt das sprechende Ich in der 

zweiten Strophe die Lebendigkeit, die vom Baum ausgeht, und erkennt dar-

in sein Angebot der Solidarität und den Willen, es zu stützen und Nähe zu 

bieten: „Der Baum/atmet Vertrauen“ (II, 1-2). Auch der Baum erscheint 

somit durch das Prädikat personifiziert. Seine Kommunikation ist nicht wie 

die der Rose auf Worte angewiesen, sondern er bedient sich einer universel-

leren Sprache. Ein Baum gilt als Inbegriff der Standhaftigkeit, dennoch 

scheint dieser es für nötig zu halten, zu versichern, dass er „bestimmt/nicht 

angehackt“ (II, 4-5) sei, und weckt damit wie in dem vierten Vers der ersten 

Strophe Zweifel. Die Strophe gliedert sich in zwei Sätze, die jeweils mit ei-

nem Punkt abgeschlossen werden. Das Gefühl der Sicherheit, dass nach 

dem ersten Punkt vielleicht entsteht, wird in den folgenden beiden Versen 

zu einem Gefühl der Täuschung – er wirkt wie eine Falle, die man erst hin-

terher bemerkt, ebenso wie man es erst merken würde, dass der Baum ange-

hackt ist, wenn man sich anlehnt. Wie in der ersten Strophen konterkarieren 

die Enjambements die Zusicherung der Einheit und suggerieren eine ver-

borgene Gefahr. 

In der dritten Strophe erscheint das Subjekt ebenfalls personifiziert: 

Hier ist es ein Vogelei, das sich in einer heiklen, lebensbedrohenden Situati-

on befindet, das etwas versprochen hat und hält: die „Balance“ (III, 4). Die 

Balance wird durch den Punkt bestätigt, der den vierten Vers abschließt. Die 

Bedrohung durch den „Wind“ (III, 5), der bereits in der ersten Strophe eine 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


248|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

Gefahr darstellte, ist latent. In der Strophe beginnt ein zweiter Satz, der das 

Heranwachsen eines Vogelkükens im Ei beschreibt, ohne dieses allerdings 

zu benennen. Stattdessen werden die „bangen Augen“ (III, 6) als Zentrum 

beschrieben, denen „ein Federbalg wächst“ (III, 7), um sie zu schützen und 

ihnen das Fliegen zu ermöglichen. Die Augen bieten die Identifizierung mit 

dem sprechenden Ich an, da sie auf dessen „Augen“ (I, 6) verweisen, die in 

der Rede der Rose in der ersten Strophe durch die Anrede eben diesem zu-

geordnet wurden. 

Erst in der vierten Strophe endet der Satz und der aufgebaute Span-

nungsbogen. Nicht mehr die „bangen Augen“ als Bild des passiven Zu-

schauers und der Furcht, sondern der Federbalg ist Subjekt und Akteur, 

womit das Fliegen zum bestimmenden Merkmal wird, der ihm die Befrei-

ung aus der Gefahr verheißt. Das Singen, seine Sprache, seine Kunst ist 

Ausdruck dieser Hoffnung und zugleich die höchste Vollendung, das beste 

Argument gegen die Furcht. Der einzelne herausragende „Zweig“ (IV, 1), 

der Blüten treiben kann, steht damit im Gegensatz zur „Astgabel“ (III, 2). 

In einem Bild der Natur verhandelt Domin ein Kunstproblem: Im Dis-

kurs um Lyrik nach Auschwitz manifestiert sich mit diesem Gedicht der 

Trost, den Kunst bieten kann, stellt aber deutlich heraus, dass er nur mo-

menthaft sein kann. Lyrik erscheint als Augenblick von Freiheit – nicht 

mehr. Zudem entziehen sich die Vorbedingungen, die erfüllt sein müssen, 

damit dies eintreten kann, dem menschlichen Einflussbereich. Doch kann 

ein Detail des Strophenaufbaus weitere Hoffnung geben: Die erste und dritte 

Strophe bestehen aus sieben Versen, die zweite Strophe besitzt nur fünf und 

die vierte nur zwei Verse. Es liegt also nahe, die letzte Strophe sozusagen 

als Nachtrag zur dritten heranzuziehen. Der Zweig, auf den der Vogel fliegt, 

gehört möglicherweise zu dem erwähnten Baum, der sich somit des Ver-

trauens würdig erweist. Das ermutigt zumindest zum Sprechen. Im poeti-

schen Muster selbst, im Vokabular und in der Struktur, manifestiert sich das 

Gelingen, auch wenn es mit klassischen Traditionen wie Metrum oder Reim 

bricht. Dennoch liefert nur der Text selbst – und nur im Reden von der Na-

tur – einen Beleg für die menschliche Fähigkeit durch Sprache zu trösten. 

Domin hat in ihrer Poetologie hervorgehoben, dass Lyrik für die Rezi-

pierenden nützlich sein kann. Die Autorin spitzt die Frage nach der Kraft 

der Poesie noch zu, indem sie ihrem ersten Gedichtband Nur eine Rose als 

Stütze 1959 ihre Übersetzung der Verse von Lope de Vega (1562-1635) 

„Dando voy pasos perdidos/que todo es aire“ als Motto voranstellt: „Verlo-

rene Schritte tu ich/auf Erden, denn alles ist Luft“. Das Motto des zweiten 

Teils desselben Bandes klingt wie eine Antwort darauf: „Ich setzte den Fuß 

in die Luft/und sie trug.“ Das zweite Motto drückt also das umgekehrte 

Empfinden des ersten Mottos aus: Während das sprechende Ich sich bei Lo-

pe de Vega auf der Erde so „verloren“ fühlt, dass ihm der Boden und jeder 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


TROST UND HEIMAT|249 

Halt entgleitet, bringt der selbstbewusste oder verzweifelte, auf jeden Fall 

aber mutige Schritt „in die Luft“, das Verlassen des gewohnten und be-

grenzten Bereichs, die Erfahrung eines neuen Halts, wenn er auch unsicher 

und vorläufig sein mag. In ihrer Selbstvorstellung bei der Aufnahme in die 

Deutsche Akademie für Sprache und Dichtung“ 1979 interpretierte Domin 

diesen Bereich und die neue Erfahrung rückblickend als das Schreiben: 

„Schreiben war Rettung.“48

Die Ansicht, dass das lyrische Sprechen zum Überleben beiträgt, findet 

sich auch in Gedichten von anderen Verfolgten des Nationalsozialismus. 

Das gilt etwa für das bereits zitierte Gedicht Chor der Wandernden von Nel-

ly Sachs aus dem Band In den Wohnungen des Todes: „Aus dem Kochtopf 

der Sprache, die wir unter Tränen erlernten,/Ernähren wir uns.“ (I, 5-6) Mi-

chael Braun hat in einer Fußnote auf „Parallelen zu anderen verbannten 

Dichtern deutsch-jüdischer Herkunft“49 hingewiesen, und zwar in den Tex-

ten von Sachs und von Celan. Sachs’ Gedicht Ende50 erschien 1959 in Fahrt 

ins Staublose und spitzt das Bild vom Wohnen in der Luft noch zu: „wohn-

haft in Luft/und Nichts“ (I, 7-8). Celans Gedicht In der Luft51, das 1963 in 

Die Niemandsrose erschien, beginnt: „In der Luft, da bleibt deine Wurzel, 

da,/in der Luft.“ (I, 1-2) Die Bildlichkeiten, die deutsch-jüdische Dichterin-

nen und Dichter im Diskurs um die Bedingungen und Möglichkeiten des 

Sprechens wählen, ähneln einander, denn zumindest Celans Text legt wie 

der von Domin den Bezug zum Exil und zum Schreiben nahe, erlaubt aber 

zugleich den Bezug auf den Massenmord. Das gilt auch für sein Gedicht 

Todesfuge, das im Refrain vom „Grab in den Lüften“ (I, 4) spricht und sich 

auf die historische Tatsache bezieht, dass die KZ-Insassen ihre eigenen 

Massengräber schaufeln mussten und den Rauch aus den Verbrennungsöfen 

aufsteigen sahen. Das Motiv lässt sich somit in Texten nachweisen, die Do-

mins Verortung innerhalb des Diskurses um Lyrik nach Auschwitz weiter 

festigen. 

In dem 1957 in Frankfurt geschriebenen Gedicht Nur eine Rose als Stüt-

ze (GG 113)52 verwendet Domin diese Bildlichkeit, um die Ambivalenzen 

des Zuhauses zu beschreiben. Das Gedicht, das ihrem ersten Lyrikband den 

Titel gab, kann als ihr prominentester Text gelten. Von Anfang an wurde es 

als eine Bestätigung des Dichtens gelesen. Diese Lesart soll hier überprüft 

werden.

48  Hilde Domin: Leben. A.a.O., S. 35. Vgl. Hilde Domin: Unter Akrobaten. 

A.a.O., S. 21; 25. 

49  Michael Braun: Exil und Engagement. A.a.O., S. 74. Fußnote 97. 

50  Nelly Sachs: Ende. In: Dies.: Fahrt ins Staublose. Gedichte. Frankfurt a.M. 

1988 (1959). S. 314. 

51  Paul Celan: In der Luft. In: Ders.: Gesammelte Werke. Bd. 1. A.a.O., S. 290f. 

52  Vgl. VE, S. 231. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


250|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

Nur eine Rose als Stütze 

Ich richte mir ein Zimmer ein in der Luft 

unter den Akrobaten und Vögeln: 

mein Bett auf dem Trapez des Gefühls 

wie ein Nest im Wind 

auf der äußersten Spitze des Zweigs. 

Ich kaufe mir eine Decke aus der zartesten Wolle 

der sanftgescheitelten Schafe die 

im Mondlicht 

wie schimmernde Wolken 

über die feste Erde ziehn. 

Ich schließe die Augen und hülle mich ein 

in das Vlies der verlässlichen Tiere. 

Ich will den Sand unter den kleinen Hufen spüren 

und das Klicken des Riegels hören, 

der die Stalltür am Abend schließt. 

Aber ich liege in Vogelfedern, hoch ins Leere gewiegt. 

Mir schwindelt. Ich schlafe nicht ein. 

Meine Hand 

greift nach einem Halt und findet 

nur eine Rose als Stütze. 

In den ersten drei Strophen des Gedichts wird ein Ort zum Wohnen konsti-

tuiert. Dass dieser fragil ist, wird bereits in der ersten Strophe angedeutet, 

doch erst in der letzten Strophe kippt die Stimmung des sprechenden Ichs 

und zeichnet die Situation einer Gefährdung. Das Zimmer, in dem das spre-

chende Ich sich in der ersten Strophe einrichtet, liegt „in der Luft“ (I, 1). 

Wie ein Luftschloss existiert es nur in der Phantasie. Das gewählte Zuhause 

ist ein Ort im Nicht-Ort. „Luft“ umgibt uns, es ist das Medium von „Akro-

baten und Vögeln“ (I, 2), die kein festes Zuhause haben, sondern immer 

weiter ziehen. Wie in dem Gedicht Apfelbaum und Olive stehen die Akroba-

ten stellvertretend für ein Leben in Ungebundenheit, und der Sprecher ist 

sich bewusst, dass dadurch gleichzeitig eine gewisse Unsicherheit erhalten 

bleibt. Das eigene „Bett“ (I, 3) ist Inbegriff eines Orts zum Ausruhen, zur 

bewusstlosen Hingabe an einen Zustand der vollkommenen Hilflosigkeit 

und des Urvertrauens, den Schlaf. Aber das Bett befindet sich (das zu erwar-

tende Prädikat „steht“, das Halt verspräche, bleibt aus) „auf dem Trapez des 

Gefühls“ (I, 3), und das Trapez wiederum verkörpert die Unsicherheit, ein 

kleines Stück Holz, hoch über dem Boden schwingend, auf dem die Zirkus-

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


TROST UND HEIMAT|251 

künstler ihre Kunststücke vorführen und dabei ihr Leben riskieren. Eben so 

wenig bieten Gefühle Sicherheit, und sie sind verletzlich. 

Die gleiche Paradoxie findet sich in den folgenden Versen im Vergleich 

„wie ein Nest im Wind“ (I, 4), das noch dazu „auf der äußersten Spitze des 

Zweigs“ (I, 5) liegt: Eine Metapher der Geborgenheit wird kontrastiert mit 

einer Metapher existentieller Gefährdung. Der Vogel riskiert die Gefahr 

durch Wind, da dieser Ort auch Schutz vor Feinden, zumindest vor Säuge-

tieren, bildet. Gleichzeitig ergeben die Verse ein Bild für den Vorgang des 

Dichtens: Das Schreiben wird als eine Tätigkeit dargestellt, die auf der ei-

nen Seite zwar ein Zuhause schafft, das auf der anderen Seite aber doch nur 

„in der Luft“ schwebt, flüchtig und unsicher. Für Extremsituationen und das 

Gefühl des Ausgesetzt-Seins bietet sich der Superlativ in Verbindung mit 

dem Substantiv an, das selbst zur Metapher geworden ist, wie etwa die Re-

dewendung „das ist nur die Spitze des Eisbergs“ zeigt. 

Domins letzter Vers der Strophe enthält ein Zitat aus dem Gedicht Se

equivocó la paloma von Rafael Alberti, das 1942 in einem Zyklus mit Ge-

dichten aus den Jahren 1939/40 erschien.53 Seine Verse erzählen von Fehl-

einschätzungen einer Taube hinsichtlich Weg, Situation und Ziel. Das Ge-

dicht ist auch in der 1955 von Erwin Walter Palm herausgegebenen Antho-

logie Rose aus Asche enthalten, an der Domin nachweislich mitgearbeitet 

hat. Die letzte Strophe lautet auf Deutsch: „(Sie schlief am Ufer. – Du/auf 

der Spitze eines Zweiges.)“54 Erst in der fünften Strophe tritt ein Gegenüber 

auf, das in der sechsten und letzten Strophe mit „Du“ angesprochen wird. 

Auch in Albertis Gedicht verweist das Bild zugleich auf die undurchdringli-

che Einsamkeit und Gefährdung. Domin überträgt durch das Zitat die Impli-

kation diese Gefühle auf ihr Gedicht und stärkt so den möglichen Effekt.

Ähnlich wie in Auf Wolkenbürgschaft verweist Nur eine Rose als Stütze so-

mit auf die Zartheit und Gefährdung des Lebens. 

Wie die erste Strophe besteht auch die zweite Strophe aus einem Satz, 

der sich über fünf Verse erstreckt und ein in sich geschlossenes Bild bietet. 

Auch hier verstärken die Enjambements den Eindruck der Haltlosigkeit. 

Und wie die erste Strophe setzt die zweite ebenfalls mit dem Subjekt des 

Satzes, dem sprechenden „Ich“ (II, 1) ein, so dass die Fortsetzung der Ima-

gination eines „Zuhause“ bruchlos anschließt. Nach dem „Zimmer“ mit 

„Bett“ wird die „Decke“ charakterisiert, die Wärme und Schutz bietet. Das 

sprechende Ich erwirbt eine besonders weiche Decke von hoher Qualität. 

Domin verwendet in ihren Gedichten insgesamt sehr wenige Adjektive, der 

53  Vgl. Rafael Alberti: Obra Completa. Tomo 2: Poesía 1939-63. Edición, Intro-

ducción, Bibliografía y Notas de Luis García Montero. Madrid 1988. S. 55. 

54  Rafael Alberti: Getäuscht hat sich die Taube. In: Erwin Walter Palm (Hg.): 

Rose aus Asche. A.a.O., S. 35. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


252|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

Superlativ ist äußerst selten und sticht deshalb hier („zartesten“, II, 1) umso 

mehr hervor. 

Das Verb „kaufen“, das zunächst durch seine Herkunft aus dem ökono-

mischen Wortfeld das traumartige Bild stört, wird durch die weitere Be-

schreibung der Decke wieder in die Imagination integriert: Die Schafe wer-

den mit einem Neologismus beschrieben („sanftgescheitelten“, II, 2), der sie 

ebenso wie das „Mondlicht“ (II, 3) der Nachtszene von der Realität entfernt. 

Dabei wird die Schärfe und Härte der Kontur, die ein Scheitel enthält, durch 

das „sanft-“ abgemildert und näher an eine zärtliche und fürsorgliche Geste 

gerückt. Der Vergleich „wie schimmernde Wolken“ (II, 4) stellt sie zudem 

in Kontrast zu der „feste[n] Erde“ (II, 5), auf der sie sich bewegen, und die 

durch die Assonanzen zusätzlich verdichtet und massiv erscheint. Wie der 

Vergleich in der ersten Strophe, zu dem der in der zweiten Strophe parallel 

steht, ist sein Inhalt nicht gebunden und gesichert, sondern instabil und un-

sicher. Die Bewegung der Schafe wiederum ist gleichmäßig und entrückt sie 

der Zeit, denn „ziehn“ wird in dieser Bedeutung üblicherweise verwendet, 

um die Wanderungen von Völkern, von Nomaden, von Herden oder eben 

Wolken zu bezeichnen, die dies regelmäßig und seit Urzeiten tun. Die Elisi-

on innerhalb des Verbs verhindert das Entstehen eines unbetonten Reims, 

selbst wenn dieser wohl nur optisch auffallen würde, und senkt die Satzme-

lodie eindeutiger, als dies ohne sie der Fall wäre. Dadurch erhält auch diese 

Strophe einen starken geschlossenen Eindruck. Die Alliteration und die As-

sonanzen in „Wolle“ (II, 1) und „Wolken“ (II, 4) verstärken die Intensität 

des Vergleichs, wie auch die Assonanzen (auf „i“ und „o“) in „im Mond-

licht/wie schimmernde Wolken“ (II, 3-4) das Bild verdeutlichen. 

Auch die dritte Strophe beginnt mit einem „Ich“ am Satzanfang, doch 

besteht sie aus zwei Sätzen, von denen nur der erste eine Handlung des Sub-

jekts enthält: Das Schließen der Augen erleichtert gewöhnlich das Einschla-

fen, denn es verstellt den Blick auf die äußere Welt mit ihren optischen Sin-

neseindrücken. Das Einhüllen in die Decke aus dem Tierfell bewirkt da-

durch zusätzlichen Schutz, dass es von „verläßlichen“ (III, 2) Tieren 

stammt, die ihre Zuverlässigkeit also schon unter Beweis gestellt haben und 

überdies aus der vorherigen Strophe vertraut sind. Der Begriff „Vlies“ (III, 

2) ist poetischer als „Fell“ und verweist darüber hinaus auf die Sage vom 

Goldenen Vlies, wodurch sein Wert noch erhöht wird: Jason soll es holen, 

weil die Götter seinem Volk dafür Schutz versprochen haben. Der zweite 

Satz enthält die mit „Ich will“ (III, 3) eingeleitete Wunschvorstellung, wie 

die Schafe ein konkretes, fassbares Zuhause zu besitzen, in dem sie sicher 

sind (III, 5). Das sprechende Ich versetzt sich in ihre Gestalt, um die takti-

len, visuellen und akustischen Erfahrungen der Schafe nachzuvollziehen: 

„Sand unter den kleinen Hufen“ (III, 3) und „das Klicken des Riegels“ (III, 

4). Während jedoch in der zweiten Strophe die Schafe nachts draußen he-

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


TROST UND HEIMAT|253 

rumlaufen, werden sie in der dritten Strophe „am Abend“ (III, 5) einge-

sperrt. Die Decke stammt also nicht aus diesem geschützten Bereich, son-

dern steht für die Freiheit und lokale Ungebundenheit, die Gefahren bergen 

kann.

Die vierte Strophe beginnt im Unterschied zu den ersten drei Strophen 

und den ersten vier Sätzen nicht mit „Ich“, sondern mit „Aber ich“ (IV, 1) 

und hebt den Kontrast zwischen dem sprechenden Ich und den geschützten 

Schafen hervor: Mit Bezug auf das Bild des Nestes und der Vögel in der 

ersten Strophe befindet es sich nicht auf festem, mit Sand bedecktem Boden 

sondern „in Vogelfedern, hoch ins Leere gewiegt“ (IV, 1). Diese Lage ist 

beunruhigend und unangenehm, das sprechende Ich beschreibt sie in zwei 

knappen Sätzen: „Mir schwindelt. Ich schlafe nicht ein.“ (IV, 2) Als gehöre 

die Hand nicht zum sprechenden Ich, handelt sie als Subjekt des Satzes an 

seiner Stelle, um der Haltlosigkeit entgegenzuwirken, greift auf gut Glück 

ins Leere „und findet/nur eine Rose als Stütze“ (IV, 4-5). Eine Rose ist nicht 

stabil, zudem dornig, kann also verletzen oder wegknicken. Doch kann die 

Rose ein Bild für die Liebe sein, die einen Halt gewähren kann. Die Rose ist 

ein häufiges Motiv in der spanischen Moderne als Bild der Geliebten oder 

der Sprache, etwa bei Juan Ramón Jiménez, den Domin auch in ihren Es-

says zitiert.55 Außerdem spielt das Bild der Rose auf den Vers von Gertrude 

Stein A rose is a rose is a rose56 an. Stein zerstört in ihrem Gedicht durch 

die Wiederholung die metaphorische Bedeutung von Rose – die Rose als 

Bild für Liebe, Schönheit oder Dichtung – und gibt dem Wort die ursprüng-

liche Bedeutung als Blumenbezeichnung zurück. Indem Domin dies zitiert, 

geht sie dialektisch vor und kehrt diesen Vorgang wieder um bzw. verweist 

eben dadurch erneut auf die metaphorische Lesart. Eine Parallelstelle in 

Domins Werk stützt diese Lesart: Der Vers „[e]ine Rose ist eine Rose“ (I, 3) 

aus Mit leichtem Gepäck stellt den Bezug zu Stein noch deutlicher heraus. 

In dem Gedicht, das in der Situation des Unterwegsseins fast alles Gepäck 

verbietet, bleibt nur die Rose uneingeschränkt erlaubt. Sie gehört zum leich-

ten Gepäck. Poetologisch gedeutet erscheint sie als Gedicht, das als Text auf 

einem Papier fast ohne Gewicht oder als auswendig Gelerntes sogar imma-

teriell ist. Entsprechend hat auch Walter Jens die Rose in Nur eine Rose als 

Stütze gedeutet, und Hilde Domin nahm diese Lesart an.57 Auch das 1963 in 

Heidelberg geschriebene Gedicht Ars longa plausibilisiert die Deutung der 

55  Vgl. Hilde Domin: Zum Arbeitsprozeß. A.a.O., S. 126; Juan Ramón Jiménez: 

Stein und Himmel. Piedra y cielo. Gedichte. Spanisch und deutsch. Übertragen 

von Fritz Vogelsang. 3. Aufl., Stuttgart 1999 (1988, Madrid 1919). S. 8: „El 

poema//1/!No le toques ya más,/que así es la rosa!” 

56  Vgl. Hilde Domin: Zum Arbeitsprozeß. A.a.O., S. 126. 

57  Walter Jens: Vollkommenheit. A.a.O., S. 55f. Vgl. Hilde Domin: Leben. 

A.a.O., S. 33. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


254|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

Rose als „Wort“. Das „nur“ bleibt allerdings ambivalent, die Einschränkung 

kann als Begrenztheit oder als Auszeichnung gelesen werden. 

Die vier Strophen des Gedichts bestehen alle aus fünf freien Versen. 

Abgesehen von der korrekten Zeichensetzung existiert jedoch keine Struktur 

innerhalb des Gedichts, die Halt verleihen könnte. Wie das sprechende Ich 

des Gedichts sind sie nur auf die fragile Phantasie gestützt. Damit ist der 

Trost gering, denn die Heimat in der Liebe ist stets gefährdet, die in der 

Sprache beschränkt sich auf die Ästhetik und beide bleiben abstrakt. Da das 

Gedicht im Präsens steht, dauert der Moment des Suchens nach einer „Stüt-

ze“ an. Dies wird dadurch unterstützt, dass der letzte Vers den Titel wieder-

holt, so dass ein Kreislauf zu entstehen scheint. 

Nach dieser Analyse erscheint Michael Brauns Urteil, das Gedicht sei 

„ein Programmgedicht der euphorischen Rückkehr ins Vaterland und in die 

Muttersprache“58, wenig überzeugend. Diese Formulierung lehnt sich eng 

an eine Aussage Domins an, die sie in ihren Gesammelten autobiographi-

schen Schriften verwendet.59 Doch weichen die Gedichte davon ab und auch 

in anderen Texten von ihr finden sich gegenteilige Stellungnahmen. Ent-

sprechend blendet Braun die Zweifel, Ängste und Gefährdungen des Spre-

chers systematisch aus, wenn er in dem Gedicht „das Bild eines wider allen 

Anschein sicheren Flucht- und Zufluchtsortes“60 sieht. Dasselbe gilt für Otto 

Knörrich, der deshalb zu dem Schluss kommt, dass „Hilde Domin ohne 

Skepsis gegenüber der Sprache ist, an deren erlösende Kraft sie vielmehr 

glaubt“61. Wu widersprach einschränkend, dies treffe „höchstens auf die 

frühen Gedichte zu“62 – doch wie Kapitel 2 gezeigt hat, ist diese Feststel-

lung ebenfalls nicht haltbar. 

Auch Ehrhard Bahr engt die Interpretation des Gedichts in unzulässiger 

Weise ein: „As a symbol of the autonomous aesthetic, the rose is the only 

support available to the existential exile who chooses her living space – 

which lacks firm footing – not out of political necessity, but of her own free 

will. In such a space, the only support left to the speaker is autonomous art 

(or poetry).”63

Es erscheint als Idealisierung, dass allein die Kunst im Exil Rettung sein 

kann. Auch wenn das Schreiben für Domin Überlebenshilfe bedeutete, so 

nennt die Autorin darüber hinaus andere Aspekte wie die Liebe ihres Man-

58  Michael Braun: Nur eine Rose als Stütze. In: Birgit Lermen/Michael Braun: 

Hilde Domin. A.a.O., S. 100-103. S. 100. 

59  Vgl. Hilde Domin: Unter Akrobaten. A.a.O., S. 27. 

60  Michael Braun: Nur eine Rose als Stütze. A.a.O., S. 101. 

61  Otto Knörrich: Die deutsche Lyrik seit 1945. 2., rev. und erw. Aufl., Stuttgart 

1978. S. 147. 

62  Jianguang Wu: Das lyrische Werk. A.a.O., S. 30. 

63  Ehrhard Bahr: 1959. A.a.O., S. 712. Vgl. das folgende Zitat ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


TROST UND HEIMAT|255 

nes, die Tatsache, dass sie nicht allein war, als Unterstützung. Beides, die 

Gedichte wie die Liebe, erscheinen bei ihr keinesfalls als Garantie für Si-

cherheit. Bahrs Schlussfolgerung, Domins letzte Antwort sei “aesthetic and 

ahistorical“, ist nicht zwingend. Gemäss ihrer Poetik bleiben ihre Gedichte 

zwar oft ohne konkreten Bezug, der die Leserinnen und Leser einschränken 

könnte, doch liegt zahlreichen Gedichten durchaus die Erfahrung der natio-

nalsozialistischen Verbrechen zugrunde, die zumindest durchscheinen, 

wenn nicht sogar unverkennbar angezeigt werden. Entscheidend ist in ihrem 

Werk die Zukunftsperspektive, die sich gegen eine Wiederholung des Mas-

senmords richtet. Aus dieser Sorge um die Zukunft resultiert die Sorge der 

aufmerksamen Zeitzeugin um die Gegenwart. Dies hebt Bahr sogar hervor, 

wenn er sagt, das Jahr 1959 bezeichne eine literarische Wende: „Literature 

began to serve as a seismograph for the change of consciousness about the 

past and as a compass for the future direction of political culture in West 

Germany.”64 Bahr kontrastiert in seinem Text die Positionen Domins und 

Sachs’, wobei er sich auf deren Gedichtbände Nur eine Rose als Stütze so-

wie Flucht und Verwandlung bezieht, die beide im selben Jahr erschienen 

waren. Für Domin konstatiert er, ihre Rückkehr sei nicht nur eine Rückkehr 

in das Deutschland, das in der Sprache ihrer Poesie existiere, sondern auch 

eine explizite Bestätigung von Loyalität zu der Bundesrepublik Deutsch-

land, seinem politischen System, seiner intellektuellen Atmosphäre und sei-

ner Landschaft – womit er einem Urteil Guy Sterns folgt.65 Insbesondere ih-

re Gedichte machen jedoch deutlich, dass Zweifel daran immer wieder bei 

ihr aufkamen. 

Hilde Domin schreibt seit dem Tod ihrer Mutter im Jahre 1951 Gedich-

te. Ein Zitat aus dem Gedicht Nur eine Rose als Stütze diente als Titel eines 

1962 geschriebenen Essays und als Untertitel für Domin autobiografische 

Schriften: Unter Akrobaten und Vögeln. Darin beschreibt sie, wie der Be-

ginn ihres Schreibens sich aus späterer Sicht für sie darstellte: 

Ich, H.D., bin erstaunlich jung. Ich kam erst 1951 auf die Welt. [...] Es war nicht 

Deutschland, obwohl Deutsch meine Muttersprache ist. [...] Meine Mutter war we-

nige Wochen zuvor gestorben. 

Wie ich, Hilde Domin, die Augen öffnete, die verweinten, in jenem Haus am Ran-

de der Welt, wo der Pfeffer wächst und der Zucker und die Mangobäume, aber die 

Rose nur schwer, und Äpfel, Weizen, Birken gar nicht, ich verwaist und vertrieben, 

64  Ehrhard Bahr: 1959. A.a.O., S. 710. 

65  Vgl. Ehrhard Bahr: 1959. A.a.O., S. 711; Guy Stern: In Quest of a Regained 

Paradise. The Theme of Return in the Works of Hilde Domin. In: The Ger-

manic Review. Vol. LXII (1987). No. 1. S. 136-142. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


256|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

da stand ich auf und ging heim, heim in das Wort. ‚Ich richtete mir ein Zimmer ein 

in der Luft/unter den Akrobaten und Vögeln.‘ Von wo ich unvertreibbar bin.66

Domin datiert hier ihre Geburt auf das Jahr, in dem sie Gedichte zu schrei-

ben begonnen hat. Den Künstlernamen „Domin“, unter dem sie publizierte, 

nahm sie zwar erst später an, doch ist der Beginn des Schreibens auch der 

Beginn der Existenz von „H.D.“. Diese neue Existenz setzt sie also mit dem 

Lebensanfang gleich. Die Widersprüchlichkeit, dass sie nach dem Tod ihrer 

Mutter geboren sein will, wird so aufgelöst. Eine weitere Widersprüchlich-

keit liegt darin, dass Deutsch ihre Muttersprache ist, obwohl sie nicht in 

Deutschland geboren ist. Die Erklärung dafür liegt in ihrem Exil, und die 

„Muttersprache“ wird somit als „Sprache der Mutter“ entlarvt, die allerdings 

diese „zweite Geburt“ nicht mehr erlebte. Von der Trauer um deren Tod 

sind die Augen von „Hilde Domin“ noch verweint. Wie um es sich selbst 

einzuprägen wiederholt der Text den Anfang „Ich, H.D. [...]“ in der Ab-

wandlung „ich, Hilde Domin“. Das Bild der „zweiten Geburt“, das Domin 

für ihr Schreiben verwendet, geht damit in seiner Existentialität weit über 

den Trost hinaus. Die Heimat, die die Sprache prinzipiell bietet, bleibt in 

den einzelnen Gedichten jedoch stets gefährdet. Das Aufschlagen der Au-

gen, das den Neugeborenen den ersten Blick auf die fremde Welt eröffnet, 

lässt auch „Hilde Domin“ die Fremdheit des Orts erkennen: Zwar steht da 

ein „Haus“, aber es liegt „am Rande der Welt“ und ist eben kein „Heim“. 

Die Redewendung „wo der Pfeffer wächst“ findet üblicherweise in einem 

Satz Verwendung, mit dem man einen anderen fortjagt, doch durch den 

„Zucker und die Mangobäume“ ist die Bedeutung hier wörtlich zu nehmen. 

Auf der metaphorischen Ebene stehen die beiden anderen (sub-)tropischen 

Pflanzen für das Süße und Exotische des Lebens. Doch die für das Heimat-

land Deutschland typische Flora, „Äpfel, Weizen, Birken“, fehlt, und „die 

Rose“ wächst „nur schwer“. Diese Blume gilt als besonders edel und schön 

und steht in der Literatur und der Kunst überhaupt oft metaphorisch für die 

Liebe, die Schönheit und als Symbol für Marias Reinheit. Dass die Rose 

sich hier nur unter großen Mühen entwickelt, könnte auf die Schwierigkei-

ten des Lebens im Exil sowie die durch die Verfolgungserfahrung nicht un-

schuldige „Wiedergeburt“ hindeuten. Ohne die vertraute Umgebung fühlt 

das sprechende Ich sich „verwaist und vertrieben“, deswegen geht es „heim 

in das Wort“. Dies kann natürlich nur im übertragenen Sinn eine Heimat 

bieten. Doch eben dies bildet das entscheidende Argument für das „Zimmer 

[...] in der Luft“, das im Gegensatz zu jedem Ort auf der Welt eine unver-

lierbare Heimat bietet, denn von dort kann man nicht vertrieben werden. 

Wie die Akrobaten ist es dort daheim, und wie diese mit ihren Bällen und 

66  Hilde Domin: Unter Akrobaten. A.a.O., S. 21f. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


TROST UND HEIMAT|257 

Fackeln beherrscht Domin ihr Material: „Ich unterrichtete, öffentlich und 

privat, ich jonglierte Texte aus vielen Sprachen in viele Sprachen.“67

Grundsätzlich besteht in den Gedichten Domins eine enge Verbindung 

der Sprecher zu ihren Worten. Diese drückt sich deutlich darin aus, dass sie 

sie als ihre „Kinder“ bezeichnen und von ihrer Geburt sprechen, wie etwa in 

dem Gedicht Geburtstage, oder die innige, zärtliche Beziehung zur Sprache 

vorstellen wie in dem Gedicht Das Gefieder der Sprache. Dieses Gedicht 

besteht aus nur einer Strophe mit vier Versen. Der erste Vers wiederholt den 

Titel und fügt ihm ein Verb im Infinitiv hinzu, so dass eine metaphorische 

Handlung benannt oder die Vorstellung von ihr aufgerufen wird: „Das Ge-

fieder der Sprache streicheln“ (I, 1). Obwohl kein Satzzeichen den zweiten 

Vers vom ersten trennt und eine Alliteration „Gefieder“ und „Vögel“ (I, 2) 

verbindet, wird durch die nun erfolgende Definition „Worte sind Vögel“ (I, 

2) eine Zäsur gesetzt. Die Sprache wird aufgefächert in Worte, und die Ein-

heit des Gefieders zerfällt in eine Pluralität von Vögeln. 

Die Vögel und die mit ihnen verbundene Symbolik geben dem spre-

chenden Ich ähnlich wie in Fürchte dich nicht Hoffnung und den Wunsch, 

es ihnen – vielleicht mit ihrer Hilfe – gleichzutun: „mit ihnen/davonfliegen“ 

(I, 3-4). Das kann dem Sprecher höchstens metaphorisch, in der Phantasie 

gelingen. Der Punkt am Strophenende dient möglicherweise als Indiz für 

diese Lesart, indem er auf die Geschlossenheit der Vorstellung verweist. 

Aber er könnte auch das gelungene Davonfliegen andeuten, da danach kein 

weiterer Vers folgt. Dennoch verbleibt in Das Gefieder der Sprache die Lö-

sung im Gedicht und in der Imagination. 

Ebenfalls mit der Vogel-Metaphorik, aber stärker als in den übrigen 

Gedichten zeigt die Bildlichkeit von Domins Gedicht Vögel mit Wurzeln

(GG 274) die Nähe des poetischen Worts in zur Heimat und den in dieser 

Verbundenheit liegenden Trost. Das Gedicht ist 1963 entstanden und 1964 

erstmals erschienen.68. Die Metaphorik des Titels scheint zunächst paradox: 

Der Vogel gilt als der Inbegriff der Freiheit und Heimatlosigkeit, während 

Wurzeln gerade die Verbundenheit mit der Erde und der Heimat verkörpern. 

Die Kombination lässt das Bild eines tierisch-pflanzlichen Mischwesens 

entstehen, das hin- und hergerissen wird durch seine doppelte Bindung. Die 

Wurzeln hindern es am Fliegen, und die Flügel zerren an den Wurzeln. 

Der Titel vermittelt eine ambivalente Gefühlslage. Die erste Strophe 

greift das Bild auf und verschiebt es, indem sie eine Definition liefert und es 

dadurch in einen neuen Zusammenhang stellt: „Meine Worte sind Vögel/mit 

Wurzeln“ (I, 1-2). Das Enjambement setzt einen neuen Schwerpunkt, da es 

dafür sorgt, dass die „Worte“ an erster Stelle als „Vögel“ betrachtet werden 

67  Hilde Domin: Unter Akrobaten. A.a.O., S. 25. 

68  Vgl. VE, S. 235. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


258|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

und erst an zweiter Stelle deren „Wurzeln“ Bedeutung erlangen, dass also 

die Identifikation mit der Freiheit und der Phantasie überwiegt und die 

„Wurzeln“ zwar immer noch als Fesseln empfunden werden, darüber hinaus 

aber auch der Aspekt der Herkunft betont wird: Die Worte sind frei, aber sie 

kommen nicht aus dem Nichts, sondern sie haben einen Ort, an dem sie ent-

stehen, was durch die Alliteration auf „w“ weiter gefestigt wird. 

Die Verse der zweiten Strophe führen vor, wie die Worte „immer tiefer“ 

(II, 1) gehen, wie die Wurzeln ins Erdreich hinunterreichen, bis sie dem 

Wesen der Dinge näher kommen, und „immer höher“ (II, 2), wie die Vögel, 

die sich in immer höhere Sphären hinaufschwingen. Der dritte Vers enthält 

nur ein Wort, „Nabelschnur“ (II, 3), und bindet damit die Worte, die Vögel, 

an den Boden. Entsprechend steht danach der Punkt, der den Satz beendet. 

Wie „Wurzeln“ ist auch „Nabelschnur“ ein Wort, das die Natürlichkeit die-

ser Bindung betont und darüber hinaus auf den Vorgang des Geborenwer-

dens rekurriert. Worte entstehen, so ließe sich das Bild weiter ausführen, 

durch eine Befruchtung, aber der Prozess ihres Heranwachsens entzieht sich 

der Einflussnahme. Die Nabelschnur wird für gewöhnlich nach der Geburt 

durchtrennt. Hier hält sie die Worte, lässt sie nicht frei, sondern grenzt ihren 

Flug ein. Die Worte entfernen sich hier, doch bleiben sie dem sprechenden 

Ich verbunden – oder umgekehrt, das sprechende Ich beobachtet sie weiter, 

die jetzt selbstständig leben. 

Der erste Vers der dritten Strophe, „Der Tag blaut aus“ (III, 1), enthält 

einen Neologismus und füllt damit kreativ und sogar mit einer Assonanz auf 

„au“ eine Lücke im Wortschatz, die ein Phänomen der Wirklichkeit benen-

nen könnte: Das Verb „ausblauen“ kann zum einen gelesen werden als Be-

zug auf das sich immer mehr im Schwarz der Nacht verlierende Blau des 

Himmels. Zum anderen verweist es auf Blau als die Farbe der Romantik, 

der Unendlichkeit und Transzendenz. Beide Lesarten knüpfen an die Meta-

pher der „Vögel“ in der ersten Strophe und den Flug in der zweiten Strophe 

an: Am Abend enden die Höhenflüge der tagaktiven Vögel, der Worte, die 

nur als sprachlich verfasste Gültigkeit besitzen. Der zweite Vers besiegelt 

diese Tatsache, nüchtern stellt er, wenn auch nicht explizit, eine Kausalbe-

ziehung her und konstatiert, „die Worte sind schlafen gegangen“ (III, 2). 

Folgerichtig beschließt den Vers ein Punkt. Umgekehrt könnte man auch 

den zweiten Vers als Ursache des ersten Verses lesen: Weil die Worte schla-

fen gehen, verliert der Tag sein Blau, seine Transzendenz. 

Die Sprache bindet das sprechende Ich unweigerlich an die Heimat, es 

ist die Muttersprache, die zwar Freiheiten erlaubt, aber nicht loslässt. Das 

Gedicht bietet nicht dem sprechenden Ich selbst eine Heimat, aber seinen 

Worten. Das Gedicht lässt sich durchaus auf die Erfahrungen Domins be-

ziehen. Im Diskurs um Lyrik nach Auschwitz artikuliert dieses Gedicht da-

mit das Gefühl der unaufhebbaren Fremdheit in Deutschland und zugleich 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


TROST UND HEIMAT|259 

der unauflöslichen Bindung an die deutsche Sprache. Daraus lässt sich ein 

Gefühl des Ausgestoßenseins herauslesen, das die Dichterin auch nach ihrer 

Rückkehr empfunden hat. Dennoch kann der Dichter Domin zufolge in sei-

nem Element, der Sprache, auch dafür Trost finden: 

„Daß die Grundtatsachen der Wirklichkeit, ihre Muster, sich in allen Konstellatio-

nen wiederholen und also bekannt und somit banal sind, ist ebenso gewiß, wie daß 

sie jederzeit in ihrer Einmaligkeit neu erfahrbar und auch in dieser Einmaligkeit 

neu mitteilbar sind. Das ist für den Lyriker eine Gefahr und ein Trost zugleich: die 

Gefahr, sich im bereits Gesagten und wieder Gesagten zu annullieren; der Trost, 

daß eine gemeinsame Basis besteht [...]. [...] 

Dieser ‚Trost‘ ist ein [...] doppelter. Er gilt für das Werk der andern, das zu uns 

spricht. Und er läßt hoffen, daß auch das unsere vernehmbar sein wird.“69

Entscheidend zum Trost beigetragen hat Hilde Domin zufolge die Dichtung 

von Nelly Sachs. In Wozu Lyrik heute hat Domin als „Zugabe“ einen Offe-

nen Brief an Nelly Sachs abgedruckt. Darin dankt Domin Sachs für ihre Ge-

dichte, denn diese hätten ihr geholfen, mit den Bildern von Leichenbergen 

in den Konzentrationslagern umzugehen: 

„[...] da hast Du meine Toten bestattet, all diese fremden furchtbaren Toten, die mir 

ins Zimmer kamen. Sie stiegen auf in einem weißen wirbelnden Schaum, sie verlo-

ren diese Puppenhaftigkeit der Menschen, denen nur angetan worden war, dies 

umgekehrte Robotertum, und gingen ein in das Gedächtnis aller Gestorbenen. In 

Schmerz aber ohne Bitterkeit lösten sie sich in Deinen Worten und stiegen auf wie 

ein milchiger Dunst, ich sah es sich auflösen, fortziehen.“70

Die anonymen Leichen, die Domin als zum Nicht-Handeln verurteilte Men-

schen empfindet, als reine „Seelen“ mit Gefühlen wie Leid und Schmerz, 

erhalten durch die Gedichte ein Grab, eine Gedenkschrift. Sie müssen nicht 

mehr rastlos als anklagende Gespenster herumirren, sondern sind, wenn 

nicht versöhnt, so doch nicht mehr von „Bitterkeit“ bestimmt, „erlöst“ – und 

mit ihnen auch die Überlebenden. Dies ist nicht als erfolgreich abgeschlos-

sene „Bewältigung“ zu verstehen, auf die Vergessen folgt. Die Transforma-

tion erlaubt im Gegenteil erst das Erinnern, die Auseinandersetzung, die 

nicht mehr vom schieren Grauen verstellt ist. 

„Diese große Katharsis, diese Erlösung haben Deine Gedichte bewirkt, alle wie ein 

Gedicht: während doch das einzelne Deiner Gedichte den Leser preßt und nur sel-

ten am Ende freigibt. [...] Ich sehe kein zweites Werk, das diese Toten, diese so be-

69  Hilde Domin: Zum Arbeitsprozeß. A.a.O., S. 125f. Vgl. die Muster in Ziehen-

de Landschaft.

70  Hilde Domin: Offener Brief an Nelly Sachs. A.a.O., S. 168. Vgl. Kapitel 1.2. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


260|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

sonders unglücklichen Toten unter den vielen schlecht gestorbenen, der Erinnerung 

der Menschheit einfügt wie das Deine. Das müssen wir alle Dir danken: wir, die 

Überlebenden. Wir, die verschont wurden als Opfer, und in gleicher Weise die, die 

überlebt haben auf der Seite der Mitschuldigen. Und die junge Generation, die die-

se ganze Last erben muß und für die Du sie leichter gemacht hast. 

Der Dichter trägt mehr zum „Weiterleben“, zum gemeinsamen Weiterleben bei 

(um diese fatale ‚Bewältigung‘ einmal menschlich zu benennen) als alle Politiker 

zusammen. Du hast diesen Toten die Stimme gegeben. Mit Deinen Worten sind sie 

– klagend aber doch – gegangen, den Weg, den die Toten gehen. Das konnte nur 

einer tun, der ein Opfer und ein Ausgestoßener war und zugleich ein deutscher 

Dichter. Einer, dem die deutsche Sprache zu eigen ist und der also ganz ein Deut-

scher ist. Und der zugleich ganz zu den Opfern gehört.“71

Domin bezeichnet die Wirkung des lyrischen Gesamtwerks von Sachs als 

Reinigung und Erlösung. Diese religiösen Begriffe stehen in Einklang mit 

den stark von der jüdischen Mystik geprägten und in der alttestamentari-

schen Tradition stehenden Gedichten von Sachs sowie dem Prozess der Be-

wertung und Einordnung der heiligen Torah-Texte. Domin fügt diesen In-

terpretationslinien jedoch eine weitere ohne metaphysischen Bezug im säku-

laren Kontext hinzu: Die psychologische „Katharsis“ besteht darin, dass die 

inneren Spannungen als Folge der Erfahrungen und der Auseinandersetzun-

gen mit der jüngsten Vergangenheit, mit Auschwitz, durch die einzelnen 

Gedichte von Sachs erhalten bleiben, durch das lyrische Gesamtwerk aber in 

die „Erinnerung der Menschheit“ eingefügt werden können, ohne sie dabei 

zu glätten. Sachs’ lyrisches Werk in seiner Gesamtheit gibt den Toten ihre 

Würde durch sein Bestehen zurück, da es den Toten Worte gibt, die ihr Leid 

beschreiben, statt sie zum stummen Objekt zu machen. Jedes einzelne Ge-

dicht fordert von den Leserinnen und Lesern die quälende Auseinanderset-

zung.

Domin sieht, dass in der Welt nach Auschwitz (viele) Täter und (weni-

ge) Opfer leben. Das Zusammenleben in der Gesellschaft, wenn es nicht 

gänzlich in Frage gestellt werden soll, dürfe nicht die Schuld verdecken, 

müsse aber das Weiterleben ermöglichen. Dabei bezieht sie sich explizit auf 

Deutschland: „Und Deine Stimme spricht deutsch. Zu Deutschen.“72 Dies ist 

zumindest ein Angebot zur Kommunikation. Es ist jedoch wichtig, die Gat-

tung zu beachten: Domin hält keine Rede, sondern schreibt einen Brief. 

Wenn sie diesen auch öffentlich macht, so ist es dennoch ein gradueller Un-

terschied, denn er enthält das Wort einer deutsch-jüdischen Dichterin an ei-

ne deutsch-jüdische Dichterin, einer Verfolgten an eine Verfolgte. Auch 

wenn dies als eine Zumutung für die deutschen und nicht-deutschen Opfer 

71  Hilde Domin: Offener Brief an Nelly Sachs. A.a.O., S. 168f. 

72  Hilde Domin: Offener Brief an Nelly Sachs. A.a.O., S. 170. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


TROST UND HEIMAT|261 

des Nationalsozialismus erscheinen kann, da es die Sprache der Täter ist, so 

bleibt es doch die private Auseinandersetzung und der persönliche Ausweg, 

den Domin für sich als „Erlösung“ empfindet, ohne ihn für anderen zum 

verbindlichen Weg zu erklären. Domin will keinen Schlussstrich ziehen. Sie 

konstatiert, dass die nachfolgende Generation die Last „erben muß“, dass sie 

ebenfalls moralisch zur Auseinandersetzung und Erinnerung verpflichtet ist. 

Dass Sachs dies Erbe für sie „leichter gemacht“ habe, heißt nicht, dass sie 

den „Nachgeborenen“ die Last abgenommen habe. Die Gratwanderung, den 

Opfern eine Stimme zu geben und in der Sprache der Täter (auch wenn sie 

diese auch einem Teil der Opfer zu eigen war) zu schreiben, habe nur einer 

deutschen Dichterin, die zu den Opfern gehöre, gelingen können. Die deut-

sche Dichterin jüdischen Glaubens, Sachs, steht vor dem Problem, dass sie 

ihre Muttersprache, ihr „Material“, mit ihren Verfolgern teilt. Wenn Domin 

darin die Bedingung für das „Weiterleben“ sieht, so fordert sie damit die 

Auseinandersetzung mit der Opfer- wie der Täterposition, die für beide Sei-

ten, wenn auch sicher in unterschiedlichem Maße, schmerzhaft ist, aber 

auch helfen kann im Umgang mit der Erinnerung an die von den National-

sozialisten Ermordeten. 

Domin spricht oft vom Leid als der conditio humana, und in vielen ihrer 

Gedichten bildet das Postulat von Humanität in der Gegenwart einen zentra-

len Aspekt. Doch basieren ihre Mahnungen hier auf den konkreten Erfah-

rungen der Zeitzeugin und Remigrantin. Damit rechtfertigt sie keineswegs 

die Tendenz vieler Deutschen, das spezifische jüdische Leid zu verallge-

meinern und zu verharmlosen. Offensichtlich ist es angesichts des herr-

schenden Zeitgeists nötig, dass die Exilantin Domin dies in einem Brief an 

die Exilantin Nelly Sachs explizit schreibt: „Bitte, mißverstehe mich nicht, 

ich glaube nicht, daß wir da sind, damit die conditio humana an uns auf of-

fener Bühne wieder und wieder vollstreckt werde, stellvertretend und ohne 

Milderung, Lehrbeispiel eines Weltenlenkers, der unser als Demonstrations-

objekt bedürfte.“73

Domin ist nicht bereit, Hiobs Schicksal auf das jüdische Volk zu über-

tragen. Ihr Gedicht Wen es trifft, das die Geschichte Hiobs aufgreift, richtet 

sich gegen eine solche Argumentationsstrategie. 

Während Domin in ihren Gedichten die Möglichkeiten von Sprache als 

Heimat zwar vorgestellt, zugleich aber immer wieder bestritten hat, klingt 

sie in ihren Essays weitaus optimistischer und eindeutiger: 1975 schrieb sie 

in Heimat: „Für mich ist die Sprache das Unverlierbare, nachdem alles an-

dere sich als verlierbar erwiesen hatte.“74 Dort identifiziert sie Sprache als 

einen Ort und die deutsche als „Zuhause“, denn in anderen Sprachen sei sie 

73  Hilde Domin: Offener Brief an Nelly Sachs. A.a.O., S. 169f. 

74  Hilde Domin: Heimat (1975). In: GE, S. 13-16. S. 14. Vgl. die beiden folgen-

den Zitate ebd.. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


262|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

„Gast“. In ihren Gedichten hingegen bietet die poetische Sprache nur be-

dingt eine Heimat. 

4.4 Traumbilder als  Zufluchtsorte: 
Inselmittag, Rückkehr

Literatur kann in eine fiktive Welt entführen. In Domins Gedichten gehen 

Wirklichkeit und Traumwelt zuweilen ineinander über. In einigen ihrer Ge-

dichte entwirft Domin Traumbilder, die als Zufluchtsorte dienen. Diese 

Phantasielandschaften sind jeweils auf verschiedene Art als surreal markiert. 

Horst Meller prägte 1972 den Begriff „utopische Epiphanie“75, um diese 

Schreibweise Domins zu charakterisieren. Darin drückt sich die zeitliche 

Begrenztheit der lyrischen Traumbilder aus, die – entsprechend der Poeto-

logie Domins – nur einen „Augenblick der Freiheit“ gewähren, nicht aber 

tatsächliche und anhaltende Befreiung bedeuten. Domins Begriff des „Au-

genblicks“, der das Herausfallen aus der Zeitlichkeit einer kontinuierlich 

fortschreitenden Geschichte als ein insofern transzendentes Ereignis der 

Wahrnehmung bezeichnet, geht somit über eine konventionelle literarische 

Beschreibung eines besonderen Augenblicks hinaus. Er steht dem der 

„Plötzlichkeit“ nahe, die Karl Heinz Bohrer „als Ausdruck und Zeichen von 

Diskontinuität und Nichtidentischem, was immer sich der ästhetischen In-

tegration sperren mag“76, definiert. Der Augenblick bildet bei Domin einen 

eigenen Erkenntnismodus, der die klassischen Raum-Zeit-Kategorien dis-

pensiert.

Hier soll der in Domins Konzept des „Augenblicks“ enthaltene Trost 

untersucht werden, der im Gedicht seinen Raum erhält und damit fassbar 

wird – und sei er noch so flüchtig und gering. Im Bezug auf diese klassische 

literarische Tradition der heilenden Kraft von Träumen, die neben der pro-

phetischen stark ausgeprägt ist77, hält Domin allen Einschränkungen zum 

Trotz an der poetischen Sprache fest. Die Traumbilder in den Texten reflek-

tieren das Verhältnis von Literatur und gesellschaftlicher Wirklichkeit.78

Das Gedicht Inselmittag (GG 97) entstand 1953 im Exil in Vinalhaven 

75  Horst Meller: Hilde Domin. A.a.O., S. 45. 

76  Karl Heinz Bohrer: Vorwort. In: Ders: Plötzlichkeit. Zum Augenblick des äs-

thetischen Scheins. Frankfurt a.M. 1981. S. 7-10. S. 7. 

77  Vgl. Hildegard Hammerschmidt-Hummel: Die Traumtheorien des 20. Jahr-

hunderts und die Träume der Figuren Shakespeares. Mit einem Abriß philoso-

phischer und literarischer Traumauffassungen von der Antike bis zur Gegen-

wart. Heidelberg 1992. S. 33ff. 

78  Vgl. Elisabeth Lenk: Die unbewußte Gesellschaft. Über die mimetische 

Grundstruktur in der Literatur und im Traum. München 1983. S. 7. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


TROST UND HEIMAT|263 

(Maine).79 Der Titel ruft eine Idylle auf, die im Kontrast zur hoffnungslosen 

Lage steht, die in den ersten Versen konstatiert wird. Das folgende Traum-

bild gibt wiederum Trost und scheint unendliche Möglichkeiten zu eröffnen. 

Inselmittag 

Wir sind Fremde 

von Insel 

zu Insel. 

Aber am Mittag, wenn uns das Meer 

bis ins Bett steigt 

und die Vergangenheit 

wie Kielwasser 

an den Fersen abläuft 

und das tote Meerkraut am Strand 

zu goldenen Bäumen wird, 

dann hält uns kein Netz 

der Erinnerung mehr, 

wir gleiten 

hinaus,

und die abgesteckten 

Meerstraßen der Fischer 

und die Tiefenkarten 

gelten nicht 

für uns. 

Der Sprecher des Gedichts beginnt mit einer Selbstdefinition: Er verwendet 

die erste Person Plural und schreibt seine Identität als Fremder fest (I, 1). 

Damit grenzt er sich zwar von Einheimischen oder Bekannten ab, doch 

gleichzeitig ist seine Fremdheit keine absolute, da er sie mit mindestens ei-

nem anderen teilt, wie das Personalpronomen anzeigt. Neben dieser Ge-

meinschaft und der dadurch geteilten Erfahrung des Fremdseins tröstet ihn 

seine Phantasie: Der Traum eröffnet ihm die Möglichkeit einer befreiten E-

xistenz. 

Das Gedicht lässt sich als Ausdruck eines existentialistischen Gefühls 

lesen, das die Kürze des menschlichen Lebens und die Fremdheit auf der 

Welt betrifft. Mit diesem Motiv stellt sich der Text in eine klassische litera-

rische Tradition, für die auch Goethe steht: „Nur ein Fremdling [...] ist der 

79  Vgl. VE, S. 231. Es erschien erstmals 1959 in Domins Gedichtband Nur eine 

Rose als Stütze.

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


264|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

Mensch hier auf Erden [...]“80. In Nietzsches Gedicht Abschied erscheint der 

Mensch ebenfalls als Flüchtling und Heimatvertriebener.81 In Celans Ge-

dicht Sprachgitter, das in seinem gleichnamigen Gedichtband und im selben 

Jahr wie Domins Nur eine Rose als Stütze erschien, findet sich sogar die 

wörtliche Übereinstimmung mit dem ersten Vers von Inselmittag: „Wir sind 

Fremde.“82 (V, 4) Dies zeigt, wie sehr das existentielle Gefühl der Fremd-

heit im Diskurs der Zeit virulent war, insbesondere in der deutsch-jüdischen 

Literatur nach Auschwitz. 

Daneben liegt in Domins Gedicht jedoch der konkrete Bezug zur Exiler-

fahrung nahe: Santo Domingo ist ein Inselstaat, und möglicherweise enthält 

das Gedicht damit eine konkrete Anspielung, da als Station der Flucht auf 

das Inselreich Großbritannien wieder ein Exil auf einer Insel folgte. Beides 

schließt einander nicht aus, wie Domins Formulierung in ihrer Dankesrede 

anlässlich einer Preisverleihung zeigt, in der sie das Exil als die „verschärfte 

Verdeutlichung der conditio humana“ bezeichnete: „Vertrieben sein ist nur 

der Grenzfall, das Paradigma der menschlichen Existenz auf Erden.“83

Der Verlust der Heimat und die Erfahrungen der Flucht, die in Inselmit-

tag nur in den ersten drei Versen sowie durch das „Aber“ im vierten Vers 

leicht angedeutet werden, sind dafür verantwortlich, dass der Sprecher den 

Schlaf, der ein Zustand der Bewusstlosigkeit ist, als Befreiung empfindet. In 

den Träumen verlieren die Erinnerung und die Regeln der Welt ihre Macht. 

Im Diskurs um Lyrik nach Auschwitz bedeutet Domins Gedicht einen 

Rückzug aus der Realität und eine Flucht in eine lyrische Sprache, die es 

ermöglicht, eine Alternative zur vorhandenen Lebenswelt mit ihrer Fremd-

bestimmtheit bereit zu stellen. Dass Domin diese andere Wirklichkeit zwar 

durch ihre sprachlichen Bilder evoziert, sie aber gleichzeitig zurücknimmt, 

indem sie diese Erfahrungen als Traumbilder kennzeichnet, zeigt, dass sie 

den literarischen Entwurf zwar als Teil der Wirklichkeit betrachtet, dass sie 

sich dessen Grenzen allerdings bewusst ist. 

Dies wird in einem anderen Gedicht Domins noch deutlicher: Das 1964 

in Heidelberg entstandene Gedicht Schneide das Augenlid ab (GG 234) 

zeigt, dass sich die Wirklichkeit nur mit Gewalt aus der Wahrnehmung aus-

80  Johann Wolfgang Goethe: Hermann und Dorothea. 9. Gesang: Urania: Aus-

sicht. In: Sämtliche Werke. Briefe, Tagebücher und Gespräche. 40 Bde. I. 

Abt.: Sämtliche Werke, Bd. 8: Die Leiden des jungen Werthers. Die Wahlver-

wandtschaften. Kleine Prosa. Epen. Hg. v. Waltraud Wiethölter (in Zusamme-

narb. m. Christoph Brecht). Frankfurt a.M. 1994. S. 871-883. S. 881. 

81  Friedrich Nietzsche: Abschied. In: Nietzsche – Werke. Kritische Gesamtaus-

gabe. Hg. v. G. Colli und M. Montinari. Bd. VII, 3. Berlin 1968. S. 37. Das 

Gedicht ist auch mit dem Titel Heimweh oder Vereinsamt veröffentlicht. 

82  Paul Celan: Sprachgitter. In: Gesammelte Werke. Bd. 1. A.a.O., S. 167. 

83  Hilde Domin: Exil und Heimkehr. A.a.O., S. 337. Vgl. Kapitel 3.3. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


TROST UND HEIMAT|265 

grenzen lässt: „Nähe dein Augenlid an:/träume.“ (II, 1-2) Die Fortwendung 

selbst bildet einen zerstörerischen Akt ist, der allerdings eine neue Welt, die 

des Traums, eröffnet. 

Inselmittag enthält nur eine Strophe und bildet somit optisch selbst eine 

Insel aus Versen auf dem weißen Papier. Gleichzeitig gliedert jedoch die In-

terpunktion die Verse deutlich in zwei Teile, da das Gedicht aus zwei Sätzen 

besteht. Der erste Teil enthält das Substantiv „Insel“ (I, 2; 3) aus dem Sub-

stantivkompositum des Titels, der zweite das Substantiv „Mittag“ (I, 4). 

Darin spiegelt sich bereits die Spaltung der Existenz in die Bereiche Wirk-

lichkeit und Traum, in denen unterschiedliche Bedingungen herrschen. 

Der erste Satz, der sich über die ersten drei Verse des Gedichts er-

streckt, liefert eine Aussage über das sprechende „Wir“ (I, 1). Dieses präzi-

siert seine bereits erwähnte Selbstdefinition, indem es durch einen Hinweis 

auf die Umgebung das Bild von Schiffsflüchtlingen evoziert, wie es sich aus 

Domins eigener Erfahrung speist.84 Die Assonanzen auf „i“ in den ersten 

drei Versen bilden die Verbundenheit des Subjekts mit den Inseln lautlich 

ab. Die Formulierung „von Insel/zu Insel“ (I, 2-3) suggeriert zugleich den 

Beginn einer beliebig mit „zu Insel“ fortzusetzenden Aufzählung und damit 

die Figur des Ahasver, der sich auf einer ewigen Wanderung befindet. 

Die daraus entstehende Vagheit und Unendlichkeit deckt sich mit der 

unbegrenzten Offenheit des Traumbilds, das im zweiten Satz gezeichnet 

wird. Die Aussage über die Eigenschaften des Subjekts wird aber von dem 

zweiten Satz relativiert. Eine „wenn-dann“-Konstruktion strukturiert den 

Satz, wobei der erste Temporal- bzw. Bedingungssatz um zwei weitere, die 

mit der Konjunktion „und“ anschließen, ergänzt wird, so dass eine Klimax 

entsteht. Das einleitende „Aber“ (I, 4) stellt darüber hinaus den Gegensatz 

zu dem Getriebensein der Subjektgruppe des ersten Satzes heraus. Der 

Wendepunkt ist zeitlich als „Mittag“ (I, 4) definiert, wenn auch die Sonne 

ihren Zenith erreicht. Am Mittag setzten in den Ländern nahe dem Äquator 

die größte Hitze und die geistige Ermüdung ein, deshalb wird zu diesem 

Zeitpunkt der Mittagsschlaf gehalten, in dem wiederum Träume geträumt 

werden. Spannungsmoment und Entspannungszustand fallen also zusam-

men, und diese paradoxe Situation verstärkt die Spannung zusätzlich. In 

Domins Gedicht beschreibt der erste Nebensatz, der die Spannung steigert, 

diesen Moment als den Augenblick, in dem die Flut kommt und die Liegen-

den (I, 4-5) erreicht. Die Alliteration auf „m“ verbindet den „Mittag“ und 

das „Meer“, so dass die Grenzenlosigkeit des Meeres sich auf den Mittag 

überträgt.

84  Vgl. die Verwendung dieses Bilds im Gedicht Graue Zeiten von 1966, Kapitel 

5.5.

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


266|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

Während im ersten Satz des Gedichts die Wirklichkeit auf die jeweilige 

„Insel“ beschränkt blieb, die als ein von Wasser umgebenes Stück Land ei-

nen natürlich begrenzten Lebensraum bildet, ist das Element, in dem sich 

das sprechende Wir im zweiten Satz bewegt, das Wasser, die endlose Weite 

des Meeres. Dabei wird in dem zweiten Nebensatz, der die Spannung weiter 

steigen lässt, eine konkrete sinnliche Erfahrung zum Vergleich mit einer ge-

danklichen Vorstellung herangezogen: Wenn man am Meer steht und seine 

Füße im Sand von den kommenden und gehenden Wellen umspülen lässt, 

ähnelt das ablaufende Wasser an den „Fersen“ (I, 8) dem „Kielwasser“ (I, 7) 

eines fahrenden Schiffes. In dem Gedicht wird dieses aufgewirbelte Wasser 

nun mit der Vergangenheit verglichen. Damit erscheint die Vergangenheit 

als etwas, das man hinter sich lassen kann, weil es dem Individuum nicht 

inhärent ist. Doch ist die Trennung von „Kielwasser“ und „Meerstraßen“ 

nur eine Illusion. Das sprechende Wir bewegt sich damit weiter in einem 

Element, das untrennbar sowohl die Vergangenheit als auch die Zukunft 

enthält. Ein gänzliches Vergessen der Geschichte, wie es die Verse 11 und 

12 suggerieren, wird dadurch unmöglich. 

Doch entkommt das sprechende Wir dem „Netz/der Erinnerung“ (11-

12), aus dem es sich sonst nicht zu lösen vermag, zumindest auf der Ebene 

des erreichten Bewusstseinszustands. Der Mittagsschlaf, der doch eine Zeit-

spanne der Ohnmacht ist, ermöglicht so paradoxerweise das Ausbrechen aus 

dem Teufelskreis der ewigen Wanderung und liefert in der Hinsicht einen 

festen Punkt, dass er von der Haltlosigkeit des Lebens zumindest zeitweise 

– und vielleicht sogar regelmäßig – befreit. 

Das Motiv des „Netzes“ versinnbildlicht nicht nur Gefangenschaft, son-

dern auch Schutz, da etwa Zirkusartisten mit Sicherheitsnetzen arbeiten. Die 

Gefahr, sich im Träumen zu verlieren, drückt etwa das Gedicht Traumwas-

ser (GG 206) aus: „Traumwasser/schwemmt mich hinweg.“ (III, 1-2) Die 

Ambivalenz der Metapher zeigt sich besonders deutlich in Domins 1960 in 

Pamplona entstandenem Gedicht Fremder (GG 211)85. In den ersten drei 

Strophen begründet das sprechende Ich mit seiner Fremdheit (VI, 4), dass 

das Netz als Schutzmechanismus bei ihm nicht greift: „Ich falle durch jedes 

Netz,/wie ein Toter//falle ich durch die Netze hindurch.“ (I, 1-II, 1) Das 

Netz kann das sprechende Ich nicht halten, das Ich fällt durch die Maschen, 

als sei es körperlos. Der Apokoinu (I, 2) drückt diese fehlende Zugehörig-

keit formal durch seine Verbindung mit dem vorausgehenden und dem 

nachfolgenden Vers aus. Das sprechende Ich findet keine stützenden sozia-

len Beziehungen, keinen Ort zum Bleiben, denn es wird von äußeren Kräf-

ten weitergetrieben: „Samenkorn ohne Erde/schwerelos/treibt mich der 

Wind/aus allen Netzen empor.“ (II, 2-5) Immerhin entkommt es dabei „aus 

85  Vgl. VE, S. 235. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


TROST UND HEIMAT|267 

allen Netzen“ (II, 5), die sich als Fallen erweisen könnten, denn Netze die-

nen nicht nur zum Fischfang, sondern auch zur Vogeljagd. Das „Gespinst 

von Wegen,/eng geknüpft“ (III, 1) wiederum, auf das das sprechende Ich 

überall trifft, gefährdet erneut die Freiheit und Orientierung des sprechenden 

Ichs. Die hier entworfene Szene bietet keine Zuflucht, sondern illustriert die 

tiefe Einsamkeit und Verzweiflung des Sprechers, der sich gleichwohl im 

Bild des Samenkorns vorstellt, also mit dem Potential zur Fruchtbarkeit. Die 

unterschiedliche metaphorische Verwendung des Netzes beweist die Ambi-

valenz der Erfahrungen, die sich damit auch auf der sprachlichen Ebene 

manifestiert. Nicht alle Träume trösten – es können auch Alpträume sein. 

Die Spannung in Inselmittag erreicht mit dem dritten Nebensatz, der die 

Verwandlung der braunen Algen zu „goldenen Bäumen“ (I, 10) beschreibt, 

ihren Höhepunkt. Und auch dieses Bild gründet auf einem konkreten Ein-

druck, der die im Sonnenlicht schimmernden, weit verästelten Algenstränge, 

die vielleicht an Zweigen am Ufer hängen bleiben, als goldene Bäume er-

scheinen lässt. Nur zwei Adjektive kommen in dem Gedicht vor, und sie 

stehen in zwei direkt aufeinander folgenden Versen (I, 8-9): „tot“ und „gol-

den“. Sie sind einander direkt gegenüber gesetzt und durch die Assonanz 

auf „o“ verbunden. Dieser Prozess der Wiederauferstehung auf einer höhe-

ren Stufe greift die metaphorische Rede vom Schlaf als dem täglichen Tod 

und darüber hinaus die Vorstellung auf, dass im unbewussten Zustand eine 

höhere Bewusstseinsform zu erreichen ist, die von den Barrieren des Be-

wusstseins befreit und neue Möglichkeiten erschließt. Zudem enthält der 

Vers einen Verweis auf das „goldene Zeitalter“, auf das sich in der Roman-

tik die Dichterinnen und Dichter als Ideal bezogen. 

Nicht nur ein anderes Bewusstsein, sondern sogar eine andere Daseins-

form präsentiert Domin in ihrem Gedicht Im Regen geschrieben (GG 127), 

das 1958 in Frankfurt entstand. Es stellt ein Leben „wie die Biene“ (I, 1) als 

vorteilhaft vor, „die die Sonne auch durch den Wolkenhimmel fühlt“ (I, 3). 

Es ist ein Traum vom Wechsel der Existenzform und ihren Bedingungen. 

Wenn in Inselmittag der Prozess der Verwandlung vollzogen ist, „dann hält 

uns kein Netz/der Erinnerung mehr“ (I, 11-12), dann befreit sich der Spre-

cher von der Erinnerung, die ihn gefangen hält und einengt, ja vielleicht so-

gar lebensbedrohlich für ihn ist, und erschließt sich mit dem Meer eine 

grenzenlose Welt, frei von den Hindernissen und Gefahren, die andere ach-

ten müssen. Nicht die Inseln bilden Orte der Heimat, sondern das Dazwi-

schen, das Meer, der Inbegriff der Weite und Heimatlosigkeit. Es ist denen, 

die überall fremd sind, zur Heimat geworden. Doch gilt dies nur am Mittag, 

im Traum, in der Imagination. 

Das Gedicht Inselmittag endet mit einer Hervorhebung des sprechenden 

Subjekts im letzten Vers (19) und schließt damit zugleich den Bogen zum 

ersten Vers, der mit einem Personalpronomen im Singular einsetzt. Die Be-

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


268|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

sonderheit wird damit nicht nur zur Auszeichnung, sondern auch zum Ver-

hängnis, da es einen Ausschluss aus der Gesellschaft suggeriert und der 

Ausbruch auf eine bestimmte Situation begrenzt bleibt: den Inselmittag, wie 

der Titel lautet, der das Traumbild hervorgerufen hat. Tröstlich ist dabei a-

ber auch die Gesellschaft, wobei es aufgrund des Bildes vom „Bett“ (I, 5) 

nahe liegt, das Personalpronomen der ersten Person Plural als Liebespaar zu 

deuten. In Inselmittag hat die Liebe noch nichts von ihrer tröstenden Kraft 

eingebüßt.

In Inselmittag ist von Rückkehr noch nicht die Rede, Trost bietet in der 

Situation der Heimatlosigkeit nur der Traum, der im Irrealen unendliche 

Möglichkeiten bietet. Die Erinnerungen bilden noch ein physisch erlebbares 

Hindernis. Der Text bietet verschiedene Lesarten, er formuliert einerseits 

eine Utopie, andererseits illustriert er eine Erfahrung. Trost bieten damit 

beide Möglichkeiten. 

Während die Traumbilder in Inselmittag sich auf eine Exilsituation – 

und sei es eine allgemein-menschliche – beziehen, beschreibt das Gedicht 

Rückkehr (GG 162) die Gefühle eines sprechenden Ichs bei der Rückkehr an 

den Ort, an dem es aufgewachsen ist. Dabei bleibt offen, ob diese Begeg-

nung tatsächlich die Hoffnungen und Erwartungen erfüllt, die das sprechen-

de Ich gehegt hatte, oder ob deren positive Erfüllung nur geträumt und ent-

täuscht oder gar das Ereignis an sich vorgestellt wird. Domin schrieb Rück-

kehr 1960 in Madrid.86 1962 erschien es in ihrem zweiten Gedichtband 

Rückkehr der Schiffe.

Rückkehr

Meine Füße wunderten sich 

daß neben ihnen Füße gingen 

die sich nicht wunderten. 

Ich, die ich barfuß gehe 

und keine Spur hinterlasse, 

immer sah ich den Leuten auf die Schuhe. 

Aber die Wege feierten 

Wiedersehen 

mit meinen schüchternen Füßen. 

Am Haus meiner Kindheit blühte 

im Februar 

der Mandelbaum. 

86  Vgl. VE, S. 233. Es erschien erstmals 1961. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


TROST UND HEIMAT|269 

Ich hatte geträumt, 

er werde blühen. 

Der Titel des Gedichts gibt das Thema vor, es handelt sich um eine Rück-

kehr, ohne dass diese zunächst näher eingegrenzt würde – etwa durch An-

gaben über woher und wohin oder durch die Gründe des Fortgangs oder der 

Wiederkehr. Aber auch die in den Versen enthaltenen Informationen 

schränken die Offenheit des Gedichts nur geringfügig ein. 

Das Gedicht besteht aus fünf Strophen, die jeweils einen grammatika-

lisch vollständigen Aussagesatz enthalten, der mit einem Punkt endet. Jede 

Strophe zeichnet dadurch ein eigenständiges Bild der Empfindungen und 

Erinnerungen, die dadurch bruchstückhaft wirken, auch wenn sie als Teile 

eines Gedichts durchaus ein zusammenhängendes Bild ergeben. 

Das Subjekt des ersten Satzes, der in der Vergangenheit situiert ist, sind 

die Füße des sprechenden Ichs. Dies ist nur konsequent, insofern dass sie im 

wörtlichen Sinne die Handlungsträger sind. Das sprechende ich nimmt sich 

selbst zurück, es hält den Blick nach unten gerichtet, auf den Weg und das 

eigene Gehen. Vielleicht handelt es aus Angst, Scham oder zumindest aus 

Vorsicht so, um sich in der Fremdheit zurecht zu finden. Auf alle Fälle be-

sitzt es dadurch eine eingeschränkte Perspektive. 

Die Füße erscheinen personifiziert, indem sie sich wundern (I, 1). In 

dem Verb steckt deutlich das Substantiv „Wunder“, so dass die Ungewöhn-

lichkeit des Vorgangs mehr betont wird, als dies etwa bei einem Verb wie 

„staunen“ der Fall wäre. Und zwar wundern die Füße sich über die Füße 

„neben ihnen“ (I, 2), die zwar auch personifiziert und unabhängig von einer 

Person vorgestellt werden, indem sie selbst gehen, aber „die sich nicht wun-

derten“ (I, 3). Die Identität der beiden Akteure, der „Füße“, wird somit 

durch eine unterschiedliche Wahrnehmung der Situation deutlich geschie-

den: Für die dem sprechenden Ich durch das Possessivpronomen zugeordne-

ten Füße, die metonymisch für den Sprecher selbst stehen, gibt es offen-

sichtlich einen mindestens doppelten Anlass zum Wundern. Zum einen 

wundern sie sich über die Selbstverständlichkeit, mit der die Begleitperson – 

repräsentiert durch die Füße – die Situation wahrnimmt, zum anderen viel-

leicht darüber, dass überhaupt jemand neben ihnen geht, oder dass sie – wie 

sich aus den folgenden Strophen ergibt –, auf vertrauten Wegen gehen. All 

dies ist für das sprechende Ich keine Selbstverständlichkeit und macht seine 

besondere Situation aus. Der Gegensatz spiegelt sich auch in der Struktur 

der Verse, die über zwei Paar Füße Aussagen macht, von denen die eine die 

Negation der anderen bildet. Die grammatikalisch am Ende des ersten und 

zweiten Verses erforderlichen Kommata fehlen, so dass der Kontrast enger 

zusammengerückt erscheint und um so augenfälliger wird. 

Während die erste Strophe eine Aussage über die Vergangenheit trifft, 

enthält die zweite Strophe Informationen über das sprechende Ich, die für 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


270|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

die Vergangenheit wie auch für die Gegenwart gültig sind. Diese beziehen 

sich erneut auf die Füße, die eigenen oder die anderer, so dass das Interesse 

dafür auffällig ist: Offensichtlich bilden die Füße, das natürliche menschli-

che Fortbewegungsmittel, den zentralen Gegenstand der Aufmerksamkeit 

des sprechenden Ichs. Es definiert sich im ersten Vers der zweiten Strophe 

sogar über sie, speziell darüber, dass es „barfuß“ (II, 1) geht. Die fehlenden 

Schuhe können als Verweis auf einen materiellen Mangel gedeutet werden. 

Jemand, der barfuss geht, muss vorsichtig gehen, damit er sich nicht ver-

letzt, er ist empfindlicher für die Unebenheiten des Wegs und Gefahren 

stärker ausgesetzt, da seine Füße schutzlos sind und ein schnelles Weglau-

fen verhindern. Der zweite Vers hebt jedoch noch eine andere Folge hervor, 

die durch das fehlende Komma eng an den ersten Teilsatz gebunden ist: Das 

sprechende Ich hinterlässt „keine Spur“ (II, 2), weil die Füße im Unter-

schied zu festen Schuhen weich sind. Der phonetisch erkennbare Stabreim 

von „Spur“ und „Schuhen“ stellt beide Substantive in diesem Sinne in einen 

Zusammenhang. Die Spurlosigkeit, die das sprechende Ich konstatiert, kann 

unabhängig davon auch dadurch begründet sein, dass es sein Dasein als ver-

gänglich und wirkungslos empfindet. Auch diese Strophe stellt den Gegen-

satz zu anderen, und zwar zu „den Leuten“ (II, 3) heraus, die eben nicht bar-

fuss gehen, sondern Schuhe tragen, und damit als geschützt erscheinen und 

für die barfuss Gehenden sogar eine potentielle Gefährdung bedeuten. Das 

sprechende Ich bemerkt, dass es den anderen, die als „Leute“ fremd bleiben, 

„immer“ (II, 3) „auf die Schuhe“ (II, 3) sah. Damit konnte es zum einen prü-

fen, ob sie sich anders verhielten als sich selbst, zum anderen ist dies aber 

auch ein Hinweis für einen gesenkten Blick. Den Augenkontakt zu vermei-

den und den Blick auf den Boden zu richten entspricht auch dem Auswei-

chen einer möglichen Konfrontation oder als Provokation empfundenen 

Handlung, eine Erfahrung, den viele Unterdrückten und Verfolgten machen 

und der für die Juden in Deutschland vielfach überliefert ist. 

Auch hier klingt die Ahasver-Figur an, die Verse stehen also in einem 

intertextuellen Zusammenhang mit anderen Texten, insbesondere solchen, 

die auf die nationalsozialistische Judenverfolgung und den Massenmord Be-

zug nehmen. So wird die erste Strophe von Kolmars Gedicht Ewiger Jude87,

entstanden 1933, aufgerufen: „Meine Schuhe/Bringen Staub der tausend 

Straßen mit./Keine Ruhe, keine Ruhe;/Immer weiter schleppt mich böser 

Schritt.“ (I, 1-4) Ebenso ihre Schlussverse in dem Ende der zwanziger Jahre 

entstandenen Gedicht Die Fahrende88: „Irgendwann wird es Zeit, still am 

Weiser zu stehen,/Schmalen Vorrat zu sichten, zögernd heimzuge-

hen,/Nichts als Staub in den Schuhen Kommender zu sein.“ (IV, 3-5) Ob 

87  Gertrud Kolmar: Ewiger Jude. A.a.O., S. 361. 

88  Gertrud Kolmar: Die Fahrende. A.a.O., S. 93. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


TROST UND HEIMAT|271 

Domin Kolmars Texte damals schon kannte, lässt sich nicht nachweisen, in 

ihren späteren Essays erwähnt sie Kolmar jedenfalls.89 Eine freundschaftli-

che Beziehung verband sie mit Nelly Sachs, deren Verse ebenfalls das 

Symbol der Schuhe aufgreifen, die neben anderen Alltagsgegenständen zum 

Symbol des Massenmords geworden sind90: „Wer aber leerte den Sand aus 

euren Schuhen,/Als ihr zum Sterben aufstehen mußtet?/Den Sand, den Israel 

heimholte,/Seinen Wandersand?“ (I, 1-4) Und ihre Prophezeiung am Ende 

des Gedichts: „O ihr Finger,/die ihr den Sand aus Totenschuhen leer-

tet,/Morgen schon werdet ihr Staub sein/In den Schuhen Kommender!“ 

Domins Bildlichkeit ist nicht zwingend auf die Bilder der Holocaust-Lyrik 

zu beziehen, doch legitimiert die Tradition der Begriffe die Deutung ihrer 

Verse als Verweis darauf und auf einen „gesamtjüdische[n] Kontext meta-

phorischen Redens“91. Domin schreibt sich in den Diskurs um Lyrik nach 

Auschwitz ein, indem sie über die Topoi des Exils hinaus Schlüsselbegriffe 

der Holocaust-Literatur aufgreift. 

Die dritte Strophe von Rückkehr bezieht sich erneut auf die Vergangen-

heit und setzt mit einem „Aber“ (III, 1) ein, das den Gegensatz des Folgen-

den zu dem Vorhergehenden betont: Im Unterschied zu dem prekären Ver-

hältnis des sprechenden Ichs zu „den Leuten“ besteht zwischen dessen Fü-

ßen und den Wegen eine freundliche Beziehung, euphorisch erkennt der 

Boden die Füße wieder und begrüßt sie. Die Alliteration auf „w“ rückt 

„Wege“ (III, 1) und „Wiedersehen“ (III, 2) eng zusammen. Das begründet 

die Vertrautheit weiter und lässt sie zugleich als etwas erscheinen, über das 

man sich „wundern“ kann, wie es in der ersten Strophe artikuliert wurde. 

Auch die Assonanz auf „ü“ im dritten Vers der Strophe stellt den Zusam-

menhang zur ersten Strophe her, indem das dort zweimal auftauchende Sub-

stantiv „Füße“ hier erneut erscheint. Die metonymisch als Eigenschaft der 

Füße genannte Schüchternheit kann als weitere Begründung für die dort 

ausgedrückte Verwunderung angeführt werden. 

In der vierten Strophe wird wiederum eine Aussage über die Vergan-

genheit getroffen, die entweder als eine Erinnerung an die Kindheit oder a-

ber als chronologisch auf das Wiedersehen anschließendes Ereignis verstan-

den werden kann. Der Mandelbaum zählt zu den wenigen Bäumen, die in 

Deutschland im Winter mit Blüten zu sehen sind. Das Blühen ist ein Sinn-

bild des Lebens, der Fruchtbarkeit und der Sexualität, zumal in einer Jahres-

zeit, in der es kalt und dunkel ist. Insofern besitzt das Bild durchaus einen 

realen Hintergrund. Darüber hinaus ist für den Mandelbaum auch ein bio-

grafischer Bezug nachzuweisen: Domin schreibt 1962, dass vor dem Haus, 

89  Hilde Domin: Exil und Heimkehr. A.a.O., S. 335. 

90  Nelly Sachs: Gedichte. A.a.O., S. 20. Das Gedicht erschien zuerst in 1946. 

91  Klaus Jeziorkowski: Der Text und seine Rückseite. Bielefeld 1995. S. 107. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


272|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

in dem sie als Kind gewohnt hatte, ein Mandelbaum stand.92 Der Mandel-

baum ist in der deutsch-jüdischen Literatur ein beliebtes Motiv. Indem Do-

min sich in diese Tradition stellt, schafft sie sich in dieser Hinsicht eine 

Heimat. 

Während die ersten vier Strophen des Gedichts Rückkehr aus jeweils 

drei Versen bestehen, besitzt die letzte Strophe nur zwei Verse. Durch die 

Vorvergangenheit des Plusquamperfekts treffen sie eine Aussage über die 

Zeit vor der Rückkehr, vor dem „Wiedersehen“: „Ich hatte geträumt,/er wer-

de blühen.“ (V, 1-2) Die Verse in der vierten Strophe sind entsprechend also 

die Erfüllung eines Traumbilds, einer Hoffnung oder eines Wunsches des 

sprechenden Ichs. Liest man die vierte Strophe jedoch als Kindheitserinne-

rung, so trifft die fünfte Strophe nur eine Aussage über den Trauminhalt und 

lässt offen, ob der Traum sich erfüllt hat oder nicht. 

Im Hinblick auf die Bedingungen und Möglichkeiten des Sprechens 

nach Auschwitz vertritt das Gedicht Rückkehr eine sehr zurückhaltende 

Auffassung: Das sprechende Ich geht zwar neben den „Leuten“ (II, 3), aber 

eben nur neben ihnen, es findet keine Kommunikation statt. Rückkehr weist 

auf die Einsamkeit des Remigranten in der Gesellschaft hin. Das Ich er-

scheint reduziert auf seine Füße und allein mit seiner Verwunderung über 

das, was es wahrnimmt, mit seiner Erinnerung, gegenüber der es merkwür-

dig passiv bleibt, und seinen Träumen. Dennoch steckt Trost in diesen Ver-

sen, da sie das Bild des blühenden Mandelbaums als Sinnbild der Heimat 

aufrufen, die im Traum anscheinend nie ganz verloren war. 

Inselmittag und Rückkehr nutzen die in der Exillyrik wie in der häufigen 

Naturdichtung der inneren Emigration und der konfessionellen Dichtung im 

„Dritten Reich“ erkennbare „Trostfunktion von der Natur“93. Die vertraute 

Bildlichkeit kann die eigene Identität sichern und Trost bieten. Von der An-

lage her trifft dies auch auf Domins Gedichte zu, doch enthalten sie auch 

bedrohliche Elemente, und da die Bilder der Natur hier generell den Status 

von Traumbildern besitzen, ist das tröstliche Potential keinesfalls gesichert. 

Umgekehrt zur Situation in Bau mir ein Haus lädt in dem Gedicht Ich

lade dich ein (GG 46-49), das ebenfalls 1957 entstanden ist94, das sprechen-

de Ich den Geliebten „in das Haus unsrer Wünsche“ (I, 2) ein. Durch die 

Aufzählung der Charakteristika des Hauses erinnert das Gedicht an Eichs 

Inventur, dessen Sprecher nüchtern alle armseligen Habseligkeiten aufzählt, 

92  Vgl. Hilde Domin: Unter Akrobaten. A.a.O., S. 22. 

93  Vgl. Axel Goodbye: Landschaften und Naturmetaphorik in der Lyrik von Exil 

und innerer Emigration. In: Jörg Thunecke (Hg.): Deutschsprachige Exillyrik. 

A.a.O., S. 49-65. S. 57. 

94  Vgl. VE, S. 231. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


TROST UND HEIMAT|273 

über die er verfügt.95 Domins Verse sind dagegen geradezu euphorisch – 

weswegen die Drohung am Ende einen höheren Fall bedeutet. 

Bereits die Überschrift spricht die Einladung aus, der erste Vers wieder-

holt sie mit einer zärtlichen Anrede, und der zweite Vers spricht aus, wozu 

es einlädt: Hereinzukommen in das Haus. Ein Haus bietet ein Zuhause, in 

dem man es sich bequem machen kann, seine Besonderheiten pflegen und 

bei sich sein kann, verkörpert in dem „Hut mit dem kleinen Schußloch“ (I, 

4), das einerseits einen Mangel kennzeichnet, andererseits auf erlebte Ge-

fahren hinweist. Und dieses Haus ist ganz nach den Wünschen beschaffen, 

nach dem „Befehle“ (I, 6) des Mannes, das Traumhaus, das alles Notwendi-

ge enthält – das es nicht gibt, das nur in der Vorstellung existiert, wie ab 

dem achten Vers die fantastischen Elemente des Hauses offenbaren: Das 

Haus enthält die Natur, den Himmel, die Luft verschiedener Städte und 

Landschaften, ihren Geruch und ihre Farben, ihre Klänge, ihre Menschen, 

die Erlebnisse der Stationen des Exils, der moradas. Das sprechende ich er-

zählt auch, was das Haus nicht enthält: die Mühen, Ängste und Sorgen, den 

Ärger des Exils – und was es statt dessen bietet. Es ist weniger ein Haus, als 

ein anderes Leben, das beschrieben wird, das zwar die positiven Aspekte 

und die Vielfalt der einzelnen Orte herausgreift, doch ohne deren Lasten. 

Die zweite Strophe beginnt erneut mit einer Aufforderung an den Ge-

liebten, diesmal jedoch zum Gehen, zum Verlassen dieses Hauses, mit dem 

Hut, dessen beschreibender Vers wiederholt wird. Es folgt eine Bitte, eine 

Wohnung zu suchen – mit der Drohung, der verzweifelten Ankündigung des 

Ichs, sich sonst umzubringen, „aus dem Fenster/dieses Hauses, das es nicht 

gibt“ (II, 6-7) zu springen. Was als Phantasievorstellung wie ein harmloses 

Bild klingen könnte, wirkt umso schrecklicher, da es das Aufgeben aller 

Wünsche und Hoffnungen verkörpert. 

Und tatsächlich verschärft der letzte Vers des Gedichts die Gefahr und 

lässt sie wieder real erscheinen, indem es auf die Höhe des Fensters ver-

weist: Die Hoffnung auf Glück erweist sich als „hoher Anspruch“, da sie 

nicht zu erfüllen ist. Ohne die Hoffnung wäre ein Weiterleben unmöglich. 

Nachdrücklich versichert das Ich durch das „glaub mir“ dem Angeredeten 

die Gefahr. Da das Haus ganz nach den Wünschen des Angeredeten gebaut 

worden ist, trägt er die Verantwortung – es sind vor allem seine Wünsche, 

die sie liebend unterstützt, sie sorgt sich um und für ihn. Ihre Verantwortung 

für sein Wohl ist für sie zu groß, sie erträgt sie nicht mehr, sie bittet ihn, an-

dere um Hilfe anzugehen, eine offizielle Stelle. Domin kommentierte Ich

lade dich ein rückblickend: „Eines meiner übermütigsten Gedichte.”96 Für 

95  Günter Eich: Inventur. In: Hans Werner Richter (Hg.): Deine Söhne, Europa. 

Gedichte deutscher Kriegsgefangener. München 1947. S. 17. 

96  Hilde Domin: Exil und Heimkehr. A.a.O., S. 336. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


274|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

die phantasievolle Gestaltung trifft dies sicher zu, doch enthält es eher Bil-

der der Bedrohung als des Schutzes. 

1993 nennt Domin in einem Essay die Liebe, das Grab und die Sprache 

als „Zuhause anderer Art“97, in das der Vertriebene sich aus der Heimatlo-

sigkeit flüchte. Die Traumbilder tauchen aus ihrer Sicht also nicht als eigene 

Art der Zufluchtsorte auf. Da Träume eine eigene Erfahrungsqualität besit-

zen, können sie nur durch andere Medien vermittelt überliefert werden, 

meist in sprachlicher oder bildlicher Form. Die herausgearbeiteten besonde-

ren Qualitäten, die Traumbilder besitzen, um Geborgenheit und damit Trost 

zu vermitteln, wie auch ihre nachgewiesene Bedingtheit, rechtfertigen die 

Betrachtung von Traumbildern als Quelle von Trost. 

4.5 Zwischenfazit  

Die Analysen zum Thema Trost und Heimat haben gezeigt, dass der Exilan-

tin und Remigrantin Hilde Domin Gedichte auch als „Überlebenshilfe“ 

dienten und dass ihre Lyrik ein Angebot eben dazu enthält. Darüber hinaus 

haben die Gedichtinterpretationen und die zentralen Argumente zur Legiti-

mierung von Lyrik nach Auschwitz herausgearbeitet, die der Diskurs ver-

handelt: der Trost, den Gedichte spenden können, und die alternative Hei-

mat, die Literatur zu schaffen vermag. Inhalt und Form der Texte leisten 

gleichermaßen und gemeinsam ihren Beitrag dazu.98 Dennoch ist diese Posi-

tion in Domins Lyrik nie eindeutig, sondern stets von Zweifeln begleitet, die 

sich formal etwa in der Figur des Paradoxons ausdrücken. Es gibt kein Ge-

dicht Domins, das ungebrochen Trost verspräche. Trost und Leid erscheinen 

untrennbar. Dennoch besteht meist Hoffnung, und sei es auf ein „Wunder“. 

Das Paradoxon, das bereits bei der grundsätzlichen Frage nach den 

Möglichkeiten des Sprechens begegnete und exemplarisch durch die Ge-

dichtinterpretation von Schöner verhandelt wurde, zeigt sich innerhalb des 

Diskurses im Zusammenhang mit der Frage nach dem Trost auch bei Nelly 

Sachs. Diese hat in ihrem 1947 im Band In den Wohnungen des Todes er-

schienenen Gedicht Chor der Tröster auf die Unmöglichkeit des Trostes wie 

auf die Notwendigkeit hingewiesen, den Schmerz vor dem Vergessen und in 

seiner Erfahrbarkeit zu bewahren.99 Die Frage des sprechenden Ichs „Wer 

97  Hilde Domin: Exil und Heimkehr. A.a.O., S. 338. 

98  Zur „therapeuthischen“ Wirkung von Ästhetik vgl. Claudia Liebrand: „Das 

Trauma der Auschwitzer Wochen in ein Versmaß stülpen“ oder: Gedichte als 

Exorzismus. Ruth Klügers weiter leben. In: Ariane Huml/Monika Rappen-

ecker (Hg.): Jüdische Intellektuelle im 20. Jahrhundert. Literatur- und kultur-

geschichtliche Studien. Würzburg 2003. S. 237-248. S. 242. 

99  Vgl. Nelly Sachs: Chor der Tröster. In: Gedichte. A.a.O., S. 31f. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


TROST UND HEIMAT|275 

von uns darf trösten?“ (III, 3) betont den moralischen Charakter, den der 

Zusammenhang von Trost, Geschichte und Literatur nach Auschwitz be-

sitzt. Die Unaufhebbarkeit des Leids begründet bei Sachs und Domin die 

moralische Unmöglichkeit von Trost, der doch nötig wäre. Die Korrespon-

denzen in den Gedichten von Sachs, Kolmar und Domin verweisen auf 

strukturelle Ähnlichkeiten der Entstehungsbedingungen, für eine intertex-

tuelle Bezugnahme liegen jedoch keine Belege vor. Über Sachs’ Lyrik der 

vierziger Jahre urteilen Lermen und Braun: „Die Gedichte sind weder Zeu-

genprotokolle noch Dokumentardichtung, Trost ist ihnen völlig fremd 

[...].“100

Diese Feststellung blendet den Trost aus, der in der Artikulation von 

Leid und in der geteilten Erfahrung liegen kann, die sich darin ausdrückt. 

Tröstlich kann es auch sein, sich einer glücklicheren Zeit oder der Toten zu 

erinnern und sich für eine andere Zukunft zu engagieren. In Domins Lyrik 

bieten darüber hinaus zum einen die Liebe und Solidarität der Umwelt, der 

Menschen und der gesamten Natur, Trost, ohne dass sie den Schmerz gänz-

lich überwinden könnten. Zum anderen enthält auch der Gedanke an den 

Tod als Ausweg tröstliche Elemente, ohne dass darin eine sichere Heimat – 

etwa entsprechend dem christlichen Glauben – gesehen wird. Darüber hin-

aus zeichnet Domin Traumbilder, so dass die Sprache als Zufluchtsort zu-

mindest in Erwägung gezogen wird. Außerdem ist es die Sprache selbst, von 

der Trost ausgehen kann. Durch sie wird Integration in die Erinnerung mög-

lich, sie verhindert das Vergessen und bietet Heimat. 

Literatur erweist sich damit als Symptom und Kur des Traumas. Damit 

erfüllt Sprache eine kompensatorische Funktion. Dies kann als Beitrag zu 

einem Verharmlosungsdiskurs gewertet werden, da die tatsächliche Not und 

Heimatlosigkeit der Exilanten als Metapher erscheint, oder im Gegenteil als 

kritische Distanz zu einem Begriff, die sich im Ablösen von ausschließen-

den Kategorien wie „Territorium“ und „Volk“ zeigt, auf denen die National-

staaten gründen. Domins Lyrik ist im Diskurs um die Bedingungen und 

Möglichkeiten des Sprechens als Trostangebot zu sehen, dessen Legitimität 

und Ausmass nach Auschwitz jedoch in Frage stehen. Die Verweigerung 

von Trost, und sei er zum Scheitern bestimmt, wäre ein erneuter Akt der 

Brutalität gegenüber den Opfern. 

100   Lermen, Birgit/Braun, Michael: Nelly Sachs. A.a.O., S. 31. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 ZEUGNIS UND ERINNERUNG

Dem Topos der Unsagbarkeit von Auschwitz steht die Pflicht der Zeugen-

schaft und der Erinnerung an die Toten gegenüber. Auf Grund der prinzi-

piellen Kommunikabilität des Massenmords als historischem Ereignis be-

steht ein moralischer Imperativ des Gedenkens, der zum einen auf der Soli-

darität mit den Opfern der Verbrechen, zum anderen auf der Hoffnung be-

ruht, dass diese Erinnerung eine Wiederholung verhindern könne. Die 

Stimmen, die den Diskurs um Lyrik nach Auschwitz dominieren, stammen 

überwiegend von Männern – das zeigt auch diese Arbeit. Eine Differenzie-

rung geschlechterspezifischer Erfahrungen wird im Kontext historischer 

Zeugenschaft in der Regel nicht vorgenommen.1 Erst seit den achtziger Jah-

ren erhalten die Texte von Frauen zunehmend Anerkennung, nachdem sie in 

den Nachkriegsjahrzehnten nur in Ausnahmefällen im literarischen Erinne-

rungsdiskurs präsent und nicht unbedingt als gleichwertige Beiträge aner-

kannt waren. Die Texte von Nelly Sachs zählen zu diesen Ausnahmen. 

Bei der Auseinandersetzung mit Domins Gedichte standen bisher andere 

Aspekte im Vordergrund. Zeugnis und Erinnerung bilden jedoch nicht nur 

einen zentralen Strang des Diskurses um Lyrtik nach Auschwitz, sondern 

auch eine wichtige Achse von Domins Werk. Hier verbinden sie ein präzi-

ses Beobachten der Gegenwart mit dem Eingedenken der Vergangenheit. 

5.1 Gegen das Vergessen: Gefährlicher Löffel

Bereits in ihrem 1954 in Frankfurt während eines Aufenthalts in Deutsch-

land geschriebenen Gedicht Gefährlicher Löffel (GG 125)2 warnt Domin 

eindringlich vor dem Vergessen. Dazu evoziert sie das drohende Bild der 

Verwandlung in einen Schatten. 

Gefährlicher Löffel 

Du ißt die Erinnerung 

mit dem Löffel des Vergessens. 

1  Vgl. Katja Schubert: Notwendige Umwege. A.a.O., S. 48. 

2  Vgl. VE, S. 242. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


278|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

Das ist ein böser Löffel, mit dem du ißt, 

ein Löffel der Speise und Esser verzehrt, 

Bis eine Schale aus Schatten 

dir übrig bleibt 

in einer Schattenhand. 

Der Titel löst Irritationen aus, denn der Löffel die Besteckart, die als Waffe 

untauglich erscheint. Diese Irritation schafft für die Rezeption der folgenden 

Verse einen erhöhten Wachsamkeitsgrad. Die Initialposition des Subjekts 

trägt zur Betonung des angeredeten „Du“ (I, 1) als Agens bei, da es das erste 

Wort des Gedichts bildet. Die Aussage erscheint dadurch im Kontext des 

Gedichts als eine an ein Gegenüber gerichtete Anklage, zumindest aber als 

Warnung vor einer dem „Du“ unbewussten Gefahr seines eigenen Handelns. 

Die Vertrautheit der Anrede zeugt zumindest von einer Haltung des Spre-

chers, die ein Gefühl der Nähe zum Angeredeten impliziert, wenn nicht so-

gar von Verantwortungsgefühl ihm gegenüber. Das Enjambement stellt Er-

innerung und Vergessen an die Enden der ersten beiden Verse und damit die 

beiden durch die Assonanz auf „e“ verbundenen Worte einander direkt ge-

genüber.

Der Löffel ist als Essgerät ein Instrument, das bei der Deckung eines 

menschlichen Grundbedürfnisses behilflich sein kann. Doch hier dient er ei-

nem Vorgang, den das sprechende Ich ablehnt, wie das zweite Adjektiv des 

Gedichts belegt, das einer starken moralischen Wertung entspricht und mit 

seiner Stellung in der zweiten Strophe einen zentralen Platz einnimmt: „Das 

ist ein böser Löffel [...]“ (II, 1). Da ein Gegenstand an sich nicht „böse“ ist, 

sondern die Art seines Gebrauchs, seine jeweilige Anwendung, gleicht diese 

bedeutungsverschiebende Simplifizierung der Rede eines Erwachsenen zu 

einem Kind. Dieser Stillage entspricht auch die im folgenden Vers als Ap-

position nachgelieferte Erklärung: Der Gegenstand handelt doch selbst, und 

zwar gewaltsam, er bedroht und vernichtet den, der ihn anwendet (II, 2). Es 

ist auch nicht irgendein Löffel, sondern der „des Vergessens“ (I, 2), der erst 

die Erinnerung, dann das Subjekt des Erinnerns bzw. Vergessens vernichtet. 

Das Enjambement stellt wie in der ersten Strophe auch in der zweiten Stro-

phe zwei semantisch eng verbundene Prädikate an das Versende, die dies-

mal jedoch keinen Gegensatz bilden, sondern beinahe synonym sind: Wäh-

rend das angeredete Gegenüber „ißt“ (II, 1), „verzehrt“ (II, 2) der „Löffel“ 

(II, 2) dieses und dessen Speise mit. Im Unterschied zu dem den Vorgang 

neutral bezeichnenden „essen“ impliziert „verzehren“ eine längere zeitliche 

Dauer sowie eine genussvolle und möglicherweise auch intensivere Erfah-

rung. Damit setzt sich der zweite Vers von dem ersten hinsichtlich des Re-

flexionsgrads ab und lässt diesen naiv erscheinen. Das fehlende Komma vor 

dem Relativsatz (II, 2) bindet den Nebensatz enger an das Substantiv und 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZEUGNIS UND ERINNERUNG|279 

steigert das Tempo, insbesondere durch den Kontrast zu der korrekten Zei-

chensetzung im vorhergehenden Vers, demgegenüber damit ein Bruch ent-

steht. Auch diese Strophe besteht nur aus zwei Versen, die einen abge-

schlossenen Satz bilden könnten, doch setzt sich der Satz in der letzten Stro-

phe fort. 

Das Enjambement bietet dem Vorgang des Verzehrens Raum, indem es 

eine Pause einfügt, nach der in der dritten und letzten Strophe sein Ergebnis 

benannt wird: Der Prozess des Vergessens führt zur Auflösung sowohl des 

Subjekts als auch des Objekts. Nur „eine Schale aus Schatten“ (III, 1), 

nichts Festes, Wahres, bleibt dem, der vergisst, nur ein dunkles Abbild 

bleibt „übrig“ (III, 2), nutzlos ohne Inhalt, „in einer Schattenhand“ (III, 3), 

die als solche ebenfalls nutzlos ist. Es ist zugleich die Angleichung des Ver-

gessenden an die vergessene Erinnerung, beide verlieren ihre Essenz und 

werden zu Schatten. Die Alliterationen auf „sch“ und die Assonanzen auf 

„a“ (III, 1 und 3) verwischen die Unterschiede zwischen dem Subjekt und 

den beteiligten konkreten und abstrakten Objekten. Die Schale, die als Mo-

tiv bereits in Ich will dich und in Schale im Ofen vorkam, löst sich hier in 

Schatten auf, also in die bloße Form, sie dient nur noch dazu, als leere Form 

auf das Fehlende zu verweisen. Über die Küchenmetaphorik hinaus ähneln 

diese Verse damit denen von Celans Gedicht Assisi3, das 1955 in Von

Schwelle zu Schwelle erschien: „Irdener Krug, den die Hand eines Schattens 

für immer verschloß.“ (III, 3) 

Darüber hinaus hat Friedrich Nietzsche – wie auch Ludwig Börne oder 

Theodor Lessing4 – einen Nexus zwischen dem „Schatten“ und Ahasver 

konstruiert. In Also sprach Zarathustra spricht der Schatten: „Ein Wanderer 

bin ich, der viel schon hinter deinen Fersen her gieng: immer unterwegs, a-

ber ohne Ziel, auch ohne Heim: also dass mir wahrlich wenig zum ewigen 

Juden fehlt, es sei denn, dass ich nicht ewig, und auch nicht Jude bin.“5 Dies 

verweist darauf, dass Ahasver nicht nur „ewig“ und „Jude“ ist, sondern wie 

Nietzsches „Schatten“ seine Bedeutungen sucht und nicht finden kann.6 Für 

die Interpretation von Domins Versen impliziert dieser Zusammenhang eine 

Radikalisierung, denn die Negation von Bedeutung geht noch über die In-

haltslosigkeit hinaus, die an sich durchaus noch etwas bedeuten kann. 

Die ersten beiden Strophen setzen das angeredete Du sowie die Erinne-

rung und das Vergessen in Beziehung zueinander, wobei in der zweiten 

3  Paul Celan: Assisi. In: Ders.: Gesammelte Werke. Bd. 1. A.a.O., S. 108. 

4  Vgl. Alfred Bodenheimer: Wandernde Schatten. A.a.O., S. 17ff. 

5  Friedrich Nietzsche: Der Schatten. In: Also sprach Zarathustra. Ein Buch für 

Alle und Keinen (1883-1885). In: Nietzsche – Werke. Kritische Gesamtausga-

be. Hg. v. G. Colli und M. Montinari. Bd. VI, 1. Berlin 1968. S. 334-337. S. 

335.

6  Vgl. Mona Körte: Die Uneinholbarkeit. A.a.O., S. 16. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


280|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

Strophe nicht mehr explizit, sondern nur noch bildlich von Erinnerung und 

Vergessen die Rede ist. In der letzten Strophe erscheinen beide nur noch als 

Schatten, ebenso wie die Hand des Gegenübers, von dem nur noch die de-

klinierte Form „dir“ (III, 2) auftaucht. Die Hand kann als Repräsentant des 

menschlichen Handelns betrachtet werden. Diese Synekdoche verweist wie 

in Wen es trifft auf das verantwortliche Individuum. Der letzte Vers des Ge-

dichts spricht aus, was von dem „Du“ selbst, das auf die beschriebene Weise 

handelt, übrig bleibt – sein handlungsunfähiger Schatten. Obwohl die 

„Schattenhand“ (III, 3) dem Angeredeten zuzuordnen ist, steht ein unbe-

stimmter Artikel, der die Aussage verallgemeinert und damit ihre Relevanz 

ausdehnt. Dem Gedicht zufolge ist also die Erinnerung konstitutiv für das 

Subjekt und sein Handeln. 

In der Autobiographieforschung wird dies ebenso betont wie die Tatsa-

che, dass für die Erinnerung wiederum die vorangehende Erfahrung ent-

scheidend ist: „Erinnerungen repräsentieren [...] nicht die Realität. Vielmehr 

ist die Realität der Erinnerungen ein ‚nachträglicher‘ Effekt der Versuche 

des Subjekts, das Reale zu (re-)organisieren; eines Subjekts, welches diesem 

Prozess des Durcharbeitens nicht selbstgewiss von außen vorsteht, sondern 

sich erst darin konstituiert.“7

Eine Realität außerhalb der Deutung kann es also nicht geben, Erfah-

rung und Erinnerung bestehen nur nachträglich und subjektiv. Domins Bild 

der Subjektauflösung ist in diesem Sinne nur konsequent, denn ohne die Er-

innerung kann es demzufolge weder ein Subjekt noch eine Realität geben. 

Erinnern verstanden als Vergegenwärtigung ist damit eine kulturelle Leis-

tung der Transformation von Erfahrung. 

Der Stellenwert des Erinnerns innerhalb der jüdischen Religion wurde 

bereits in Kapitel 2 angesprochen: Für die Toten kommt der Erinnerung im 

Judentum eine elementare Bedeutung zu. Sie leben so lange weiter, wie sie 

nicht vergessen werden, und sei es nur ein Mensch, der sich an sie erinnert – 

dann erst sterben sie, werden sie zu Schatten. Das Erinnern ist in der jüdi-

schen Geschichte also eng mit dem Vergessen verknüpft.8 In der hebräi-

schen Bibel wird das Vergessen durchgängig negativ bewertet.9 Und auch in 

der Göttlichen Komödie von Dante besitzen die Insassen des Fegefeuers nur 

dann Aussicht auf Erlösung, wenn sie von den Lebenden nicht vergessen 

werden. Im Unterschied zur griechischen Geschichtsschreibung, die der 

Wissbegierde entsprang und dazu diente, moralische oder politische Er-

kenntnisse bereitzustellen, war der jüdische Glaube der erste, der in der 

7  Almut Finck: Autobiographisches Schreiben nach dem Ende der Autobiogra-

phie. Berlin 1999. S. 80. 

8  Vgl. Psalm 44; Yosef Hayim Yerushalmi: Zachor. A.a.O., S. 17f. 

9  Vgl. Yosef Hayim Yerushalmi: Über das Vergessen. In: Ders.: Ein Feld in A-

natot. Versuche über jüdische Geschichte. Berlin 1993. S. 11-20. S. 13. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZEUGNIS UND ERINNERUNG|281 

menschlichen Geschichte einen tieferen Sinn sah: die Offenbarung des gött-

lichen Willens.10 Erinnerung ist folglich notwendig, doch ist sie nicht auf 

die Geschichtsschreibung angewiesen, sondern kann sich anderer Formen 

wie der mündlichen Rezitation von Dichtung und des Rituals bedienen. Die-

se zielen auf „Evokation und Identifikation“ mit den Vorfahren und „[...] Si-

tuationen, in die man irgendwie existentiell hineingezogen werden konn-

te.“11 Der Bund Gottes mit dem Volk Israel ist nach Augustinus ein Ge-

dächtnisvertrag, der das beiderseitige Erinnern impliziert.12 Ein stilistisches 

Merkmal dieser Texte ist dabei die Verwendung der ersten Person Singular, 

wie sie auch Hilde Domin in den hier analysierten Gedichten neben der ers-

ten Person Plural und der zweiten Person Singular verwendet, welche die-

selbe Funktion erfüllen. Doch bezieht sich Domin eben nicht auf eines der 

im jüdischen Gedenken zentralen historischen Ereignisse wie den Auszug 

aus Ägypten oder die erste oder die zweite Zerstörung des Tempels in Jeru-

salem, sondern auf die nationalsozialistische Politik, die nicht nur für die 

Geschichte der Juden Folgen hatte und über die europäische Erinnerung 

hinaus zentrale Bedeutung besitzt. Im Zusammenhang mit dem Holocaust 

ergibt sich aus der Vorstellung, die Geschichte zeige Gottes Willen, die be-

reits in Kapitel 3 verhandelte Theodizeefrage. 

Das Gedicht ist eine Warnung vor dem Vergessen und eine Mahnung 

zur Erinnerung. Der Singular „Erinnerung“ deutet darauf hin, dass hier nicht 

von einzelnen individuellen Erinnerungen die Rede ist, sondern von Erinne-

rung im Sinne von „Gedächtnis“ und „Gedenken“. Dadurch verschiebt sich 

die Aufmerksamkeit vom angesprochenen erinnernden Subjekt auf das Ob-

jekt der Erinnerung und deren Bedeutung sowie auf das Ausmaß der Gefahr, 

die das Vergessen mit sich bringt: die beschriebene Verwandlung in einen 

Schatten, die Desubjektivierung. 

Das Gedicht erlaubt jedoch nicht nur den Bezug auf den Holocaust, 

sondern auch zum Exil. Helmut Koopmann beschreibt das Verlassen des 

angestammten Raums und seiner Geschichte, die das Individuum geprägt 

haben, als Herausfallen „nicht nur aus seiner, sondern damit aus der Ge-

schichte schlechthin“13. In der Fremde mussten die Exilanten sich integrie-

ren und assimilierieren. Ihre Identität lief damit ebenso Gefahr, verloren zu 

gehen, wie ihre Geschichte, der überwiegend mit Desinteresse begegnet 

wurde. Die Fremde konnte jedoch nicht zur neuen Heimat werden, da sie 

die Geschichte der Exilanten nicht enthielt. Deshalb resignierte Jean Améry: 

10  Yosef Hayim Yerushalmi: Zachor. A.a.O., S. 20. 

11  Yosef Hayim Yerushalmi: Zachor. A.a.O., S. 56. 

12  Vgl. Harald Weinrich: Lethe. A.a.O., S. 36ff. 

13  Helmut Koopmann: Geschichte, Mythos, Gleichnis: Die Antwort des Exils. In: 

Johann Holzner und Wolfgang Wiesmüller (Hg.): Ästhetik der Geschichte. 

Innsbruck 1995. S. 77-98. S. 77. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


282|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

„Es gibt keine ‚neue Heimat‘. Die Heimat ist das Kindheits- und Jugend-

land. Wer sie verloren hat, bleibt ein Verlorener, und habe er es auch ge-

lernt, in der Fremde nicht mehr wie betrunken umherzutaumeln, sondern mit 

einiger Furchtlosigkeit den Fuß auf den Boden zu setzen.“14

Anderen Exilanten gelang es notgedrungen, ein Gefühl des „ubi bene ibi 

patria“ zu entwickeln. Dennoch trugen die Exilanten ihre Geschichte bei 

sich, und es bestand die Möglichkeit, dass sie ihnen „zu einem portativen 

Vaterland“15 wurde, das sie vor dem Verlust der Identität bewahrte und so-

gar das Bewusstsein für das Eigene schärfte. Dasselbe gilt für Mythen und 

die Literatur, in der das Ich sich selbst begegnen kann, wie Domin es in ih-

ren poetologischen Äußerungen formuliert hat. 

Die in Gefährlicher Löffel gewählte Metaphorik – jemand isst mit einem 

Löffel aus einer Schale – entstammt dem Alltagsbereich. Doch wie in einer 

romantischen Erzählung, beispielsweise Ludwig Tiecks Der blonde Eckbert

(erschienen 1797) oder Joseph von Eichendorffs Das Marmorbild (erschie-

nen 1819), tritt hinter dieser vordergründigen eine bedrohliche Welt hervor, 

und die Umkehr dieser Verwandlung bleibt aus. Dadurch weist das Gedicht 

auf die existentielle Bedeutung der Erinnerung hin, die nicht näher spezifi-

ziert wird. Gefährlicher Löffel könnte sich jedoch auf den Umgang im 

Nachkriegsdeutschland mit Auschwitz beziehen (vgl. Kapitel 2.3 und 2.4): 

Domins Exil war die Folge derselben Politik, deren Kern der Massenmord 

an den Juden bildete. Die Tiefe der Bedeutung der „Verbrechen an der 

Menschheit“ und seiner Folgen wurde unterschätzt und verharmlost. Ein 

Löffel – gefährlich? Das erscheint absurd. Die Metaphorik des Gedichts 

zeigt eindringlich, dass Erinnerung einen notwendigen Teil des Menschseins 

ausmacht und dass Vergessen Leben auslöscht. Im Diskurs um Lyrik nach 

Auschwitz liefert Gefährlicher Löffel zum einen ein eindeutiges Plädoyer 

für die Erinnerung und gegen das Vergessen, wofür jeder einzelne Verant-

wortung trägt, zum anderen eine Stellungnahme für die Berechtigung von 

Literatur, die diese Verantwortung ebenfalls übernimmt. 

Domin nahm das 1954 geschriebene Gedicht in keinen ihrer Gedicht-

bände auf, sondern veröffentlichte es erst 1965 im Almanach des Fischer-

Verlags und schließlich 1987 in ihren Gesammelten Gedichten.16 Winston 

Churchill hatte in seiner Zürcher Rede zum europäischen Einigungsprozess 

am 19. September 1946 für einen „segensreichen Akt des Vergessens“17

plädiert. Möglicherweise bot auch der öffentliche Diskurs in der Bundesre-

14  Jean Améry: Jenseits von Schuld und Sühne (ED München 1966). In: Werke. 

Hg. v. Irene Heidelberger-Leonhard. Stuttgart 2002. S. 7-177. S. 97f. 

15  Helmut Koopmann: Geschichte, Mythos, Gleichnis. A.a.O., S. 81. 

16  Almanach S. Fischer Verlag 77 (1965), S. 108. Vgl. VE, S. 242. 

17  Zit. n. Timothy Garton Ash: Mesomnesie – Plädoyer für ein mittleres Erin-

nern. In: Transit 22 (2002). S. 32-48. S. 40. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZEUGNIS UND ERINNERUNG|283 

publik der fünfziger Jahre noch keinen Platz für eine solche Position. Ge-

fährlicher Löffel ist auch das einzige der zentralen und in diesem Kapitel 

analysierten Gedichte zum Thema Erinnerung und Zeugenschaft, in dem die 

Sprecherposition nicht mit dem Pronomen der ersten Person Plural besetzt 

ist. Dennoch führt Käte Hamburger das Gedicht als Beispiel für den „Le-

bensbezug“18 von Dichtung an und kommt zu dem Schluss, darin sei „harte 

Erfahrung harter Ausdruck geworden, hinter dem Klage aufklingt, obwohl 

oder weil sie nicht laut und nicht Laut wird.“ Der moralische Anspruch auf 

Gerechtigkeit oder zumindest auf Anerkennung der historischen Ungerech-

tigkeit wird nur indirekt artikuliert und bestätigt dadurch die Annahme, dass 

das Unrecht fortgesetzt wird. 

Der Diskurs änderte sich in den sechziger Jahren. Und seit den achtziger 

Jahren werden die Begriffe „Erinnerung“ und „Gedächtnis“ in Politik und 

Wissenschaft verstärkt verhandelt. So unterscheidet Nina Leonhard 2002 in 

ihrer Dissertation begrifflich zwischen „Gedächtnis“ als Fähigkeit bzw. Ge-

samtbestand von Erinnerungen, und „Erinnerung“ als Prozess bzw. be-

stimmte Eindrücke und Erfahrungen. Auf individueller Ebene beziehe sich 

„Gedächtnis“ 

„[...] erstens auf die Leistung des Gehirns, einmal gemachte Wahrnehmungen zu 

einem späteren Zeitpunkt wiederaufleben zu lassen, sowie zweitens auf den Be-

stand an Wahrnehmungen, die bewusst sind oder, zumindest theoretisch, ins Be-

wusstsein gelangen können. Erinnerung dagegen bezeichnet den Vorgang des Be-

wusstwerdens oder das aktive Insbewusstseinheben von vergangenen Wahrneh-

mungen [...].“19

Für die neueren Auseinandersetzungen mit dem Massenmord an den euro-

päischen Juden innerhalb der Gedächtnis- und Erinnerungsforschung bildet 

die Theorie des französischen Soziologen Maurice Halbwachs (1877-1945) 

einen zentralen Bezugspunkt: Halbwachs führte 1925 in Das Gedächtnis 

und seine sozialen Bedingungen20 den Begriff „Gedächtnis“ für den konti-

nuierlichen Rekonstruktionsprozess von Erinnerungen ein und unterschied 

zwischen individuellem und kollektivem Gedächtnis. Demzufolge kann man 

18  Käte Hamburger: Die Logik der Dichtung. 4. Aufl., Stuttgart 1994 (1957). S. 

223. Vgl. das folgende Zitat ebd. 

19  Nina Leonhard: Politik- und Geschichtsbewusstsein im Wandel. Die politische 

Bedeutung der nationalsozialistischen Vergangenheit im Verlauf von drei Ge-

nerationen in Ost- und Westdeutschland. Münster 2002. S. 34. 

20  Maurice Halbwachs: Das Gedächtnis und seine sozialen Bedingungen. Berlin 

1966 (Paris 1925). 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


284|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

von „kollektiven Bezugsrahmen des Gedächtnisses“21 sprechen, von sozia-

len Rahmen oder gemeinsamen Vorstellungen zur Gruppendefinition und 

Identitätssicherung. Denn individuelle und kollektive Erinnerungen lassen 

sich nicht scharf trennen, die Bezugsrahmen mischen sich. Persönliche Er-

fahrungen des Einzelnen und das, was ein Kollektiv als sinnstiftende Erzäh-

lung erinnert, können sich überschneiden oder abweichen. Erinnerung kann 

nie neutral sein. Das Gruppengedächtnis korrigiert das Einzelgedächtnis, 

das Gedächtnis besteht also nur in der Aktualisierung. Innerhalb dieses Ge-

dächtnisraums, der kein wertfreier, folgenloser Speicher ist, werden gesell-

schaftliche Grundwerte verhandelt. 

Werden diese Überlegungen zu den Ergebnissen der Analyse von Ge-

fährlicher Löffel in Beziehung gesetzt, dann tritt deren gesellschaftliche Re-

levanz noch deutlicher hervor: Die Erinnerung an die nationalsozialistischen 

Vernichtungspolitik ist notwendig, um bestimmte gesellschaftliche Grund-

werte zu festigen. Indem Gefährlicher Löffel die Erinnerung nicht spezifi-

ziert, schreibt das Gedicht keine Erinnerung vor, sondern lässt abweichende 

persönliche Erfahrungen zu. Es besteht aber auf der Auseinandersetzung mit 

der individuell geformten Erinnerung. Das Vergessen verhindert dagegen 

nicht nur die gesellschaftliche Integration derer, deren Erfahrungen vom 

kollektiven Bezugsrahmen ausgeschlossen werden, sondern es vernichtet 

sogar ihre Identität und ihre Existenz. Entsprechend bezieht das Gedicht im 

Diskurs eine eigene Position. Somit kann Literatur als Medium des kollekti-

ven Gedächtnisses fungieren, da sie nicht bloß dokumentiert, sondern die 

kulturelle Wirklichkeit aktiv beeinflusst.22

Im Gegensatz dazu hatte Martin Walser 1965 in seinem Aufsatz Unser 

Auschwitz bezweifelt, dass es eine angemessene Sprache für das Verbrechen 

geben und es in das kollektive deutsche Gedächtnis aufgenommen werden 

könne.23 Doch spricht dies nicht dagegen, den Versuch des Sprechens zu un-

ternehmen. Zudem ist das Gedächtnis wohl nicht ausschließlich sprachlich 

verfasst, und sprachliche Bilder umgehen diese Schwierigkeit. 

Gedächtnistheoretisch werden kulturelles Gedächtnis und kommunika-

tives Gedächtnis unterschieden, wodurch der gesellschaftliche Umgang mit 

der Vergangenheit bei unterschiedlicher zeitlicher Distanz benennen lässt: 

Während das erste sich auf eine Gesellschaft und institutionalisierte Formen 

21  Harald Welzer/Sabine Moller/Karoline Tschuggnall: „Opa war kein Nazi“. 

Nationalsozialismus und Holocaust im Familiengedächtnis. Frankfurt a.M. 

2002. S. 22. 

22  Vgl. Astrid Erll: Erinnerungshistorische Literaturwissenschaft: Was ist... und 

zu welchem Ende...? In: Ansgar Nünning/Roy Sommer (Hg.): Kulturwissen-

schaftliche Literaturwissenschaft: Disziplinäre Ansätze, theoretische Positio-

nen und transdisziplinäre Perspektiven. Tübingen 2004. S. 115-128. S. 124. 

23  Martin Walser: Unser Auschwitz. In: Kursbuch 1 (1965). S. 189-200. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZEUGNIS UND ERINNERUNG|285 

bezieht, bezeichnet das zweite das verschiedener sozialer Gruppen.24 Das 

kommunikative Gedächtnis speichert biografische Erfahrungen, das kultu-

relle gründet auf größerer zeitlicher Distanz.25 Der Nationalsozialismus 

wechselt mit dem Fortschreiten der Zeit demzufolge vom kommunikativen 

Gedächtnis ins kulturelle Gedächtnis, ohne dass die von Domin in Gefährli-

cher Löffel betonte Relevanz der Erinnerung ihr zufolge damit abnimmt. 

Doch ihr gesellschaftlicher Status steht zur Disposition und wird im Prozess 

ausgehandelt, in dem auch die mediale Erinnerungsflut eine Gefahr darstel-

len kann. 

Die beschriebene Dynamik des Erinnerungs- wie des Gedächtnisbeg-

riffs bringt allerdings Schwierigkeiten für deren Untersuchung mit sich. So 

verweisen der Historiker Nicolas Berg und seine Mitarbeiter auf die Ge-

schichtlichkeit von Erinnerungen: Gedächtnistheorien definierten das Ge-

dächtnis als kollektiv und kulturell codiert. Erinnerung bedeute dabei den 

individuellen Vorgang des Gedenkens und Erinnerns. „Erinnerung ist Deu-

tung der Vergangenheit. Jede Vergangenheit ist aber zugleich eine Kon-

struktion von Gegenwart. Das Gedächtnis ist daher kein statischer Aufbe-

wahrungsort, sondern eher eine dynamische Konstruktionsarbeit.“26 Dabei 

ist Geschichtsschreibung Teil des kollektiven Gedächtnisses und umge-

kehrt.27 Geschichtswissenschaftliche Deutungen sind folglich selbst histo-

risch.

Gefährlicher Löffel reflektiert diesen Vorgang als Bedrohung. Zwar ar-

tikuliert das Gedicht unterschiedliche Erfahrungen, doch hält es an einer be-

stimmten Substanz der Erinnerung fest, die zum Weiterleben notwendig ist. 

Auch wenn das Gedicht nicht explizit einen Bezug zum nationalsozialisti-

schen Massenmord herstellt, so warnt es doch deutlich vor dem Vergessen 

und seinen tödlichen Folgen für das Individuum, seine Menschlichkeit und 

damit auch für die Gesellschaft. 

24  Siehe dazu Sabine Moller: Vielfache Vergangenheit. Öffentliche Erinnerungs-

kulturen und Familienerinnerungen an die NS-Zeit in Ostdeutschland. Tübin-

gen 2003. S. 23-33. Vgl. Aleida Assmann/Ute Frevert: Geschichtsvergessen-

heit. A.a.O., S. 35f. 

25  Vgl. Jan-Holger Kirsch: Nationaler Mythos oder historische Trauer? Der Streit 

um ein zentrales „Holocaust Mahnmal“ für die Berliner Republik. Köln 2003. 

26  Nicolas Berg u.a.: Shoah. A.a.O., S. 9. Vgl. Lucian Hölscher: Geschichte als 

„Erinnerungskultur“. In: Kristin Platt/Mihran Dabag (Hg.): Generation und 

Gedächtnis. A.a.O., S. 146-168. 

27  Vgl. Nicolas Berg: Der Holocaust. A.a.O., S. 26. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


286|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

5.2 Die Brüchigkeit  der Erfahrung:  
Es kommen keine nach uns

Domins Gedichte beleuchten verschiedene Aspekte der Frage von Zeugen-

schaft und Erinnern, indem sie unterschiedliche Blickwinkel einnehmen. 

Das Gedicht Es kommen keine nach uns (GG 141-143) wurde 1958 in 

Frankfurt geschrieben.28 Im Gegensatz zu der Position in Gefährlicher Löf-

fel zweifelt das sprechende Ich darin an der Vermittelbarkeit der eigenen 

brüchigen Erfahrung. Diese wird zusätzlich in Frage gestellt durch die Dar-

stellung von Zeit als Raum, die erkennen lässt, dass Gedächtnis und Ge-

schichte im Raum situiert sind. Entsprechend bedeutet das Exil eine weitere 

Abtrennung von der Herkunftsgesellschaft und -kultur. 

Es kommen keine nach uns 

Es kommen keine nach uns, 

die es erzählen werden, 

keine, die was wir 

ungetan ließen, 

in die Hand nehmen und zu Ende tun. 

Wir stehen auf einem Stück Land, 

das schon abgetrennt ist. 

Unsere Schatten fallen 

ins Leere. 

Kein Spiegel ist aufgestellt, 

der unser Bild bewahrt, 

keine Folge von Spiegeln mehr, 

wenn wir gegangen sind. 

Die Bilder 

derer, die vor uns waren 

und die Luft in unserer Lunge sind, 

die mit unserem Munde gelacht, 

die mit unseren Augen geweint haben, 

sie werden Staub 

mit uns. 

So wie wir dahingehn 

sind wenige dahingegangen. 

Es ist gleichgültig 

was wir schreiben oder sagen, 

außer für dich oder für mich. 

28  Vgl. VE, S. 232. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZEUGNIS UND ERINNERUNG|287 

Nichts was wir tun 

ist eine Saat die nach uns aufgeht. 

Wir sind ganz für den Tag gemacht, 

nur für diesen, den unsern. 

Die kommenden Tage, 

die Tage hinter dem Horizont, 

gehören Menschen die anders sein werden. 

Unser Frühling ist dieser Frühling, 

unser Sommer ist dieser Sommer, 

und unser Herbst dieser Herbst. 

Wenn wir uns umdrehn 

und sehen, daß wir die Letzten sind, 

die Kinder und Kindeskinder derer die waren, 

die Väter und Mütter 

von niemand, 

daß wir am Rande stehn, 

auf einer Scholle fast, 

die bald treiben wird, 

Dann müssen wir 

mehr als die andern 

den Boden unter den Füßen fühlen 

während wir gehen, 

diesen kurzen Boden 

von Morgen zu Abend. 

Wir müssen dünne Sohlen tragen 

oder barfuß gehen. 

was wir berühren, 

mit leichtem Finger berühren, 

mit wachen Fingerspitzen. 

Nichts achtlos. 

Jedes Mal ist das letzte 

oder könnte es sein. 

Wir tun es für alle, die vor uns waren, 

und für alle, die nach uns 

es nicht tun 

oder ganz anders. 

Wir wollen nichts liegen lassen, 

halbgetan,

und die Gläser nicht halbgeleert 

auf unserm Tisch den Gespenstern lassen. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


288|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

Wir müssen genau sein 

in der Minute des Flügelschlags. 

Unser Gesicht nackt 

ohne den Firnis 

derer, die Zeit haben 

sich zu gewöhnen und zu entwöhnen. 

Wenn um unsre Balkone das Wasser steigt, 

die Spitzen der Bäume 

noch sichtbar unter den Sternen, 

wenn unsre Häuser auf den Bergen, 

in denen noch Licht ist, 

sich bewegen 

und davonfahrn 

als seien es Archen, 

dann müssen wir bereit sein 

– wie einer der aus dem Fenster springt – 

die große Frage zu fragen 

und die große Antwort zu hören. 

Das Gedicht hebt die Einzigartigkeit hervor, die jedes menschliche Leben 

kennzeichnet, insbesondere aber die Erfahrungen von denen, die der Spre-

cher durch seine Rede in der ersten Person Plural vertritt. Es ist zugleich ein 

Appell an diese, sich auf eine bestimmte Weise zu verhalten. Dabei bleibt 

unklar, ob das „Wir“ sich auf zwei oder mehrere Personen bezieht oder zwi-

schen diesen Möglichkeiten wechselt. Der Ausdruck „Wir“ bildet eine Ge-

meinschaft, in diesem Fall eine der gemeinsamen Erinnerung, die dadurch 

die eigene Position innerhalb der Konkurrenz der Erinnerungen stärkt. Die 

Länge des Gedichts unterstreicht den epischen Charakter der Beschreibung 

von Erfahrungen und Erwartungen. 

Der Titel entspricht einem vollständigen Hauptsatz, wodurch seine Aus-

sage den Anschein von Endgültigkeit erhält. Die Alliteration auf „k“ unter-

stützt dies durch den harten Klang. Der erste Vers wiederholt den Titel des 

Gedichts nachdrücklich und bestätigt die Gültigkeit des Satzes. Der folgen-

de Relativsatz formuliert ebenso wie die anschließenden Verse, in denen das 

„keine“ eindringlich wiederholt wird (I, 3) und ein weiterer Relativsatz ex 

negativo Aussagen über das unbestimmte „keine“ (I, 1). Entsprechend ge-

steigert ist die Dringlichkeit des Sprechers, selbst zu „erzählen“ (I, 2), zu 

handeln und das Angefangene zu beenden (I, 4-5). Diese Betonung drückt 

sich auch in dem durch ein Enjambement hervorgehobenen „wir“ (I, 3) aus. 

Was „es“ (I, 2) zu erzählen und zu tun gibt, bleibt jedoch offen. Die auf der 

grammatikalischen Ebene mit dem Parallelismus der Relativsätze vorlie-

gende formale Regelmäßigkeit wird von den Enjambements zerstört. Die 

daraus resultierende Brüchigkeit der Erfahrungen und Erwartungen kenn-

zeichnet auch die folgenden Strophen. Nach den ersten fünf Versen steht ein 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZEUGNIS UND ERINNERUNG|289 

Punkt, so dass die gesamte erste Strophe aus einem Satz besteht, der Abge-

schlossenheit und einen autonomen Status suggeriert. Die Abgeschlossen-

heit der Strophe steht im Kontrast zu den nicht näher definierten und unbe-

endigten Handlungen und steigert so die Spannung des gesamten Gedichts. 

In allen sieben Strophen tragen die inhaltliche Vagheit sowie die Ungebun-

denheit durch Reime und unregelmäßige Rhythmen dazu bei, dass diese 

Spannung erhalten bleibt und in den letzten beiden Versen des Gedichts 

kulminiert. 

In der zweiten Strophe wird im Bild eines abgegrenzten Gebiets die 

Trennung derer, die der Sprecher zu vertreten vorgibt, ihrer Geschichte und 

Erinnerung von dem übrigen Land konstatiert (II, 1-2). Dies betrifft sowohl 

die lebenden Menschen selbst als auch ihre „Schatten“ (II, 3), die Bilder und 

Vorstellungen von ihnen (II, 5-6) und von ihren Vorfahren (II, 9-10). All 

dies erscheint offenbar als nicht in die übrige Gesellschaft integrierbar. Die 

Kluft zwischen der Gesellschaft und den solchermaßen Isolierten zeigt sich 

darin, dass deren Schatten „ins Leere“ (II, 4) fallen. Nicht einmal die bloßen 

Silhouetten, Effekte der Lichtverhältnisse, finden einen Halt oder Grund. 

Zugleich verweist das Bild des Schattens auf ein mögliches eingeschränktes 

eigenes oder fremdes Daseinsempfinden, das sich mit dem Ausdruck „nur 

noch ein Schatten seiner selbst sein“ begründet. Die Alliteration auf „l“ von 

„Land“ (II, 1) und „Leere“ (II, 4) lässt den Abgrund unendlich erscheinen. 

In dieser sozialen Abgeschiedenheit fehlen auch Spiegel (II, 5), die wenigs-

tens ein flüchtiges Bild zurückwerfen könnten. Doch da ein Spiegel stets nur 

das vor ihm Befindliche wiedergibt, ist die Anforderung, dass er das Bild 

bewahre, eine Illusion. Mit diesem Bild kann sowohl ein äußeres Abbild des 

Ichs als auch ein Erinnerungsbild gemeint sein. Die Vorstellung, dass im 

Spiegel die Bilder aufgehoben seien, dass er die Vergangenheit konserviert 

und dass die vielen Spiegel, in die wir in unserem Leben hineinblicken, die-

ses enthalten, verweist sowohl auf das Bedürfnis nach dem Bewahren der 

eigenen Identität, als auch nach einer Geschichte über den eigenen Tod hin-

aus, in der öffentlichen Erinnerung. 

Doch das Fehlen einer „Folge von Spiegeln“ (II, 7) macht eine Rekon-

struktion der in das „wir“ Eingeschlossenen und die Erfüllung dieses Wun-

sches unmöglich. Von diesem Ende der Erinnerung betroffen sind auch die 

Vorfahren derer, für die der Sprecher spricht, zu erkennen an den physi-

schen Übereinstimmungen (II, 12-13), und ihre Erinnerungen, von und mit 

denen die Nachkommen leben. Die Alliteration auf „l“, die Assonanzen auf 

„u“ und „au“ sowie der Parallelismus sind Stilmittel (II, 11-14), die formal 

zusätzliche Verbundenheit ausdrücken. Mit dem Tod von „uns“ (II, 15) gibt 

es niemanden mehr, der sich an sie erinnert, womit sie nach jüdischem 

Glauben erst endgültig sterben und zu „Staub“ (II, 14-15) werden. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


290|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

Die dritte Strophe besteht aus vier Sätzen, die durch ihre Vollständigkeit 

und die Übereinstimmung von Versende und Wortgruppe den Eindruck des 

Prosastils stärken. Hier stellt der Sprecher in einem Satz zunächst die Be-

sonderheit des eigenen Lebens und Todes fest (III, 1-2), um dieser Tatsache 

sowie dem von ihm Gesprochenen und Geschriebenen in den folgenden drei 

Versen jedoch jegliche Relevanz abzusprechen. Das wertende Urteil zu Be-

ginn dieses Satzes gewinnt durch den äußerst sparsamen Gebrauch von Ad-

jektiven in dem gesamten Gedicht an Bedeutung: „Es ist gleichgültig“ (III, 

3) – doch mit einer wichtigen Einschränkung, und zwar „außer für dich und 

für mich“ (III, 5). Die Besonderheit scheint also gerade in dieser eigenen 

gesellschaftlichen Irrelevanz zu bestehen. In dieser Strophe tauchen zum 

ersten Mal Personalpronomina im Singular auf, doch lässt sich daraus nicht 

zwingend ableiten, dass das im Vorhergehenden verwendete „wir“ mit die-

sem sprechenden Ich und dem vertraulich angeredeten „du“ identisch ist, 

das „Wir“ kann durchaus noch andere Personen umfassen. Im dritten Satz 

dieser Strophe spricht der Sprecher dem eigenen Handeln in einem Bild aus 

der Landwirtschaft jegliche Bedeutung für die Nachwelt ab (III, 6-7) und 

deutet damit auf die Widernatürlichkeit dieses Zustands hin. Doch gleich im 

nächsten Satz betont der Sprecher die Intentionalität dieser Eigenschaft: 

„Wir sind ganz für den Tag gemacht,/nur für diesen, den unsern.“ (III, 8-9) 

Indem er erneut die eigene Besonderheit herausstreicht, nimmt er das 

Schicksal an, nur eine Gegenwart zu besitzen, keine Zukunft. 

Die vierte Strophe spricht die Zukunft ganz „Menschen die anders sein 

werden“ (IV, 3) zu, ohne dass näher bestimmt wird, inwiefern sie anders 

sein werden als der Sprecher. Das fehlende Komma lässt diese Eigenschaft 

jedoch als zentrale erscheinen, da es den Relativsatz näher an das dazugehö-

rige Substantiv rückt. Die Bildlichkeit des ersten Satzes knüpft an das Bild 

vom abgetrennten Land in der zweiten Strophe (II, 1-2) an: „Die kommen-

den Tage [...]“ (IV, 1) werden als „die Tage hinter dem Horizont“ (IV, 2) 

bezeichnet, die für den Sprecher immer außer Sichtweise bleiben werden. 

Die Bildlichkeit des zweiten Satzes setzt nun die des Naturkreislaufs in der 

dritten Strophe fort, wobei die Hervorhebung der angesprochenen, mit De-

monstrativpronomen versehenen Jahreszeiten durch die Parallelismen ver-

stärkt wird (IV, 4-6). Das Dasein des Sprechers scheint also eine längere 

Zeitspanne als nur einen Tag (III, 9) zu umfassen, doch wird der Winter 

nicht genannt in dieser Aufzählung, vielleicht endet es also vorher, oder a-

ber der Sprecher situiert sich im „Herbst des Lebens“ und blickt zurück auf 

seinen vergangenen Frühling und Sommer – der Winter, und damit der Tod, 

steht also erst noch bevor. 

Die fünfte Strophe besteht aus einem Konditionalsatz mit temporalem 

Aspekt, der sich über acht Verse erstreckt, auf das Bild des abgetrennten 

Landes in der zweiten Strophe zurückgreift und dem Hauptsatz in der sechs-

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZEUGNIS UND ERINNERUNG|291 

ten Strophe vorangeht. Die formulierte Bedingung ist die der Erkenntnis, 

„daß wir die Letzten sind“ (V, 2), denen niemand mehr folgen wird, „daß 

wir am Rande stehn“ (V, 6), da der Abgrund nahe ist, „fast“ (V, 7) wie auf 

einer kurz vor dem Losbrechen stehenden Eisscholle der Polarmeere, an den 

äußersten Enden der Welt. In dieser surrealen Welt der Wahrnehmung wird 

die Zeit im Raum fassbar, die vorangegangenen Generationen werden sicht-

bar und das Bewusstsein kommt auf, dass „niemand“ (V, 5) mehr dem 

Sprecher nachfolgen wird, dass der letzte Kontakt zu den „andern“ (VI, 2) 

bald abreißen wird (vgl. Kapitel 3.3). 

Die sechste Strophe schließt mit „dann“ an den in der fünften Strophe 

mit „wenn“ eingeleiteten Satz an: Sobald die Bedingung erfüllt ist, müssen 

bestimmte Verhaltensweisen geübt werden. Der Sprecher und die bzw. der, 

die bzw. den er vertritt, „müssen“ (VI, 1) ein bewussteres Leben führen als 

die, die nicht derart ausgeliefert sind (VI, 2), mit höherer Sensibilität und 

Hingabe (VI, 2-3). Denn der „Boden“ (VI, 5), ihr Leben, ist kurz. Die Be-

gegnung mit der Welt müsse „mit leichtem Finger“ (VI, 10) erfolgen, vor-

sichtig und wach (VI, 11): „Nichts achtlos.“ (VI, 12) Denn kein Moment des 

Lebens lässt sich wiederholen, jeder ist einmalig, jede Handlung könnte die 

letzte sein (VI, 23-24). Die Verpflichtung dazu besteht gegenüber allen an-

deren Menschen vorher und nachher, denn andere werden die Handlungen 

anders oder gar nicht ausführen (VI, 25-28). 

„Wir wollen“ (VII, 1), beginnt die letzte Strophe, und der Sprecher for-

muliert im ersten Satz den Vorsatz oder die Aufforderung, das Angefangene 

abzuschließen (VII, 2) und das Leben auszukosten (VII, 3). Die „Minute des 

Flügelschlags“ (VII, 6) bezeichnet wohl den Moment, in dem das Nahen ei-

nes Engels, des Todes, spürbar wird. Diese Interpretation legt auch die Nähe 

zu Walter Benjamins Formulierung nahe, den Juden sei in der Zukunft „[...] 

jede Sekunde die kleine Pforte, durch die der Messias treten konnte.“29 Al-

lerdings verzichtet Domin durch das Bild des Flügelschlags auf den Bezug 

zu einer bestimmten Religion und rückt es dadurch aus seinem transzenden-

ten Kontext. Diese kurze Zeitspanne im Leben erfordert besondere Genau-

igkeit (VII, 5) – sowohl bei der Beschreibung der vorliegenden Situation, 

wie sie in den folgenden Versen geliefert und wie sie dadurch möglicher-

weise an nachfolgende Generationen weitergegeben wird, als auch bei dem 

Gespräch, das am Ende des Gedichts erwähnt wird (VII, 21-22). 

Das „Gesicht“ (VII, 7) ist ein Körperteil, das die Gefühle des Besitzers 

besonders deutlich zu erkennen gibt, „nackt“ (VII, 7) zeigen sich diese un-

verstellt, zum An- und Ablegen von Gewohnheiten fehlte die „Zeit“ (VII, 

9). Der letzte Satz des Gedichts enthält erneut eine „wenn-dann“-

29  Walter Benjamin: Über den Begriff der Geschichte. In: Ders.: Gesammelte 

Schriften. Bd. I, 2. Hg. v. Rolf Tiedemann/Hermann Schweppenhäuser. Frank-

furt a.M. 1974. S. 691-704. S. 704. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


292|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

Konstruktion, die in Bildern aus dem Bereich des Wohnens die eigene 

Fremdheit und Getriebenheit in der Welt, den fehlenden Ort eines festen 

Zuhause beschreibt (VII, 11-18): Wenn Gefahr droht, aber das Licht der 

Hoffnung noch leuchtet (VII, 13 und 15), dann muss die Möglichkeit zur 

Reflexion genutzt werden wie eine letzte Chance zum selbstbestimmten, 

wenn auch verzweifelten Handeln (VII, 20): Wie „die große Frage“ (VII, 

21) lautet und wer „die große Antwort“ (VII, 22) gibt, bleibt offen. Es kann 

die Frage nach Gott und die Bejahung oder Verneinung durch den Tod sein, 

die Frage nach dem Sinn des Lebens oder seiner Bewertung durch einen 

Schöpfer oder die Frage danach, ob der Tod das Ende des Lebens ist oder ob 

danach noch etwas kommt. Wie in der Auseinandersetzung mit der „Schuld-

frage“ spielt hierbei ein metaphysischer Aspekt eine Rolle, der die gesell-

schaftliche Verantwortlichkeit zurücktreten lässt. Die Besonderheit der ei-

genen Erfahrungen verhindert deren Kommunizierbarkeit und ersetzt diese 

durch Selbstreflexion. 

Es kommen keine nach uns erschien erstmals 1959 im Merkur.30 Dass 

Domin das Gedicht früh veröffentlichte, lässt darauf schließen, dass sie die 

Aufnahme von Texten, welche die Einmaligkeit der Erfahrungen betonen 

und sie als etwas darstellen, das vorrangig individuell reflektiert werden 

müsse, positiv einschätzte. Dafür spricht darüber hinaus die Erkenntnis von 

Horst-Alfred Heinrich, das soziale Gedächtnis spiele nur eine indirekte Rol-

le als Stütze nationaler Identität und das bewusste Erinnern an Auschwitz 

störe diese eher. Deswegen erfolge das Gedenken „[...] abgetrennt vom 

Selbstbezug auf die deutsche Nation, die als diskreditiert erscheint.“31

Wie bereits am Ende des vorherigen Kapitels dargestellt, ist Erinnerung 

ein komplexer und unendlicher Prozess. In ihrem 1999 veröffentlichten 

Band zum Verhältnis von Geschichte und Gedächtnis geht Aleida Assmann 

davon aus, „[...] daß sich Erinnerungsprozesse im Spannungsfeld zwischen 

subjektiver Erfahrung, wissenschaftlich objektivierter Geschichte und kultu-

reller Kommemoration bewegen.“32 Jedes Individuum sei mit seinen „[...] 

biographischen Erinnerungen in unterschiedliche Gedächtnishorizonte ein-

gespannt, die immer weitere Kreise ziehen: das Gedächtnis der Familie, der 

Generation, der Gesellschaft, der Kultur.“ Auch wenn Domin nicht mit die-

sen Kategorien arbeitet, so lässt sich an ihrem Werk doch das Bewusstsein 

für die Verflochtenheit von Gedächtnis und Geschichte ablesen: Indem Es 

kommen keine nach uns die Brüchigkeit und Inkommunikabilität der beson-

30  Vgl. VE, S. 232. 

31  Horst-Alfred Heinrich: Die kollektiven Erinnerungen an die Shoah als Störfak-

tor nationaler Identität. In: Wolfgang Bergem (Hg.): Die NS-Diktatur im deut-

schen Erinnerungsdiskurs. Opladen 2003. S. 59-79. S. 76. 

32  Aleida Assmann/Ute Frevert: Geschichtsvergessenheit. A.a.O., S. 35f. Vgl. 

das folgende Zitat ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZEUGNIS UND ERINNERUNG|293 

deren Erfahrung beschreibt, weist das Gedicht darauf hin, dass diese Erfah-

rung damit vom gesellschaftlichen Gedächtnishorizont und der kulturellen 

„Geschichte“ ausgeschlossen wird – und stellt sich gleichzeitig selbst dage-

gen.

Gleich in den Anfangsversen hebt Domin die Bedeutung hervor, die das 

Erzählen von Zeitzeugen besitzt. Nur sie können von der Erfahrung ihrer 

Zeit aus eigener Anschauung berichten und diese für die Überlieferung be-

wahren. Damit spricht Es kommen keine nach uns einen Aspekt des Diskur-

ses um Lyrik nach Auschwitz an, den auch das Gedicht Die Letzten33 von 

Hans Sahl betont, das 1976 in dem Gedichtband Wir sind die Letzten er-

schien: „Wir sind die Letzten./Fragt uns aus./Wir sind zuständig.“ (I, 1-3) 

Während bei Sahl daraus jedoch die direkte Aufforderung zum Gespräch 

folgt, bleiben Domins Verse unbestimmt. Der Sprecher verwendet die erste 

Person Plural und richtet sich nicht an die Nachgeborenen, sondern an seine 

Zeitgenossen, mit denen es die Erfahrung teilt. Sie bleiben dadurch in die 

Gegenwart einbezogen und verantwortlich, nicht nur durch Sprechen, son-

dern auch durch Handeln. 

Domin problematisiert dabei die „Sprache als Medium der Erinnerung 

und Vergegenwärtigung“34. Das lässt sich auch für die Gruppe 47 und ihr 

Umfeld zunehmend feststellen, auch wenn sie beim Verhandeln des Themas 

„Auschwitz“ nicht auf einen Nenner zu bringen ist, da die Ansätze der Ver-

anstaltungsteilnehmer zu unterschiedlich waren. Im erinnernden Erzählen 

sehen die Mitglieder der Gruppe 47 eine Möglichkeit, Erfahrenes erneut er-

fahrbar zu machen, statt es zu objektivieren. Objektivation, die durch ihren 

Umgang mit der Geschichte die Teilnahme verhindere, sei die Vorausset-

zung dafür, die Erfahrungen zu bewältigen und zu vergessen. Im geschicht-

lichen Denken von Literatur dagegen realisiere sich ihr ethischer An-

spruch.35 Dabei geht es also nicht um eine Erfahrbarkeit des Holocaust im 

Sinne von Nachahmung, das wäre eine Anmaßung. Sondern es geht um eine 

Einbeziehung von Auschwitz in das eigene Denken, die immer neu zu voll-

ziehen und damit unabschließbar sei. Die Möglichkeit einer angemessenen 

Form des Umgangs mit der Shoah besteht nicht, da jede Generation sie im-

mer wieder neu suchen muss.36 Das gilt auch für jeden Einzelnen und ent-

spricht der Forderung von Domins Gedicht Es kommen keine nach uns.

33  Hans Sahl: Die Letzten. In: Wir sind die Letzten. Gedichte. 2., durchges. Aufl. 

Heidelberg 1986. S. 13. 

34  Edgar Platen: Perspektiven literarischer Ethik. Erinnern und Erfinden in der 

Literatur der Bundesrepublik. Tübingen/Basel 2001. S. 52.  

35  Vgl. Edgar Platen: Perspektiven literarischer Ethik. A.a.O., S. 61. 

36  Vgl. Edgar Platen: Perspektiven literarischer Ethik. A.a.O., S. 66. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


294|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

5.3 Das Scheitern der Zeugen:  
Nur Zeugen, Von uns

In dem Gedicht Nur Zeugen (GG 201) radikalisiert sich das Gefühl der sozi-

alen Ohnmacht und Isolation. Über die Unmöglichkeit der Kommunikation 

von Erfahrungen hinaus erklärt es jegliches Handeln für folgenlos und sieht 

in der Trauer die einzig mögliche Reaktion, während der Titel durch die 

Verwendung des juristischen Begriffs „Zeugen“ an der Vorstellung von 

sinnvollem Handeln, das im Sprechen besteht, und anzustrebender Gerech-

tigkeit festhält. 

Nur Zeugen 

Diese entblätternde Blume, 

Sehnsucht,

ins Zeitlose 

so langsam fallend. 

Der Schmerz 

mit der durchschnittenen Nabelschnur, 

gestern noch heilbar, 

heute schon weit 

im Niewieder. 

Nichts können wir ändern, 

nur zusehn, 

über dem unbegreiflichen 

Vermögen weh zu tun 

die Tränen mischend. 

Der Sprecher des Gedichts verwendet die Pluralform „wir“ (III, 1) und ver-

steht sich entweder als Repräsentant einer Gruppe, die Zeugen waren, oder 

bildet mit den Leserinnen und Lesern diese Gruppe, deren Mitglieder als 

„Zeugen“ ihre Beobachtungen in Worte fassen. Das Gedicht besteht aus drei 

Strophen, an deren Ende jeweils ein sie als Einheit kennzeichnender Punkt 

steht, der für jede Strophe den Status einer wahren und womöglich allge-

meingültigen Aussage suggeriert. Die erste Strophe spricht von der „Sehn-

sucht“ (I, 2), die zweite vom Schmerz (II, 1), und die dritte von der Ohn-

macht gegenüber „dem unbegreiflichen/Vermögen weh zu tun“ (III, 3-4). 

Die erste Strophe besteht aus vier Versen, die zweite und dritte Strophe be-

stehen aus jeweils fünf Versen, und die Zahl der Wörter steigt von Strophe 

zu Strophe (I 9 Wörter; II 14 Wörter; III 15 Wörter) – dies bildet die wach-

sende Verzweiflung des Sprechers ab. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZEUGNIS UND ERINNERUNG|295 

Der erste Vers des Gedichts ist eine Metapher für den zweiten Vers, der 

nur aus dem Wort „Sehnsucht“ besteht. Die Assonanz auf „u“ verbindet die 

Worte „Blume“ (I, 1) und „Sehnsucht“ (I, 2). Dem Satz fehlt das Prädikat, 

so dass die Irrealität des Bildes für das Abstraktum, ein Gefühl, zunimmt. 

Das Gerundium lässt eine reflexive und eine aktive Lesart zu: „Diese ent-

blätternde Blume“ (I, 1) ist noch nicht „ohne Blätter“. Sondern sie ist ent-

weder noch dabei, Blätter zu verlieren, die Sehnsucht nimmt also langsam 

ab, löst sich mit der Zeit auf. Oder sie „entblättert“ aktiv den Menschen, der 

Sehnsucht verspürt, beraubt ihn seines Schutzes, macht ihn nackt und hilf-

los. Die Sehnsucht, etwas Zartes, Schönes, ist der Bewegung ausgeliefert, 

wobei das Fallen hier nicht mit der Vergänglichkeit in eins gesetzt werden 

kann, da es sich „ins Zeitlose“ (I, 3) vollzieht, wobei jedoch paradoxerweise 

die Geschwindigkeit messbar bleibt. Die Sehnsucht vergeht nicht, sie wird 

ewig, „so langsam“ (I, 4) entfernt sie sich aus der Zeit und ist doch noch an 

sie gebunden. Die Enjambements sind durch Assonanzen auf „o“ und „a“ 

verknüpft (I, 3-5), sie verlangsamen den Rhythmus der Strophe und damit 

auch den Fall der Sehnsucht zusätzlich. 

Die zweite Strophe macht einen Unterschied zwischen „gestern“ (II, 3) 

und „heute“ (II, 4) auf: Der Schmerz kann wie die Sehnsucht ein seelisches 

Gefühl oder eine konkrete physische Erfahrung sein, in jedem Fall stellt er 

ihr gegenüber eine Intensitätssteigerung des Unangenehmen dar. Der zweite 

Vers evoziert das Bild eines Neugeborenen, das gerade von der physischen 

Verbindung mit der Mutter getrennt wurde. Doch betont die Alliteration auf 

„sch“ (II, 2), die klanglich zudem einen Bezug zum „Schmerz“ (II, 1) her-

stellt, beinahe onomatopoetisch den gewaltsamen Aspekt des Vorgangs. Der 

Schmerz hat sich verselbstständigt, er existiert auch ohne seine Ursache. In 

der Vergangenheit hätte er sich durch Taten heilen lassen, in der Gegenwart 

ist er bereits in der Zukunft, im „Niewieder“ (II, 5) angesiedelt und steht wie 

die Sehnsucht außerhalb der Zeit. Das „Niewieder“, das möglicherweise Kä-

the Kollwitz’ Plakat mit dem Buchenwald-Schwur „Nie wieder Krieg!“ auf-

ruft, wird entlarvt als ein „immer“, das lediglich verdrängt und weggescho-

ben wird. Die zweite Strophe verweist damit auf die Zeit bzw. Zeitlosigkeit 

der sich wiederholenden gewaltsamen menschlichen Geschichte. 

In der dritten Strophe tritt das sprechende „wir“ erstmals explizit auf 

und kennzeichnet sie als subjektives Empfinden, so dass dieser Strophe we-

niger Allgemeingültigkeit zukommt als den ersten beiden. Der Sprecher 

greift die Verneinung der vorhergehenden Strophe gleich im ersten Vers 

semantisch sowie klanglich durch die Alliteration auf „n“ und die Assonanz 

auf „i“ auf (II, 5) und resigniert. Affirmativ und fatalistisch konstatiert er: 

„Nichts können wir ändern,/nur zusehn“ (III, 1-2) und zusammen weinen 

(III, 5). Die Inversion (III, 1) und die Elision des „e“ (III, 2) betonen zusätz-

lich den reduzierten Handlungsraum. Und in dieser gemeinsamen Trauer 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


296|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

über das Leid, dessen Verursacher ungenannt bleiben, so dass es als Schick-

sal erscheint, besteht das Schicksal derer, die „Nur Zeugen“ sein können – 

und müssen. Während die ersten beiden Strophen, die im Unterschied zur 

letzten Strophe aus nur unvollständigen Sätzen bestehen, offen lassen, wor-

auf sich die Sehnsucht richtet und woher der Schmerz rührt, nennt die dritte 

Strophe den Grund der Tränen in der letzten und des selbstständig geworde-

nen und zeitlosen Schmerzes in der zweiten Strophe. Er liegt im Gefühl der 

eigenen Ohnmacht, der Hilflosigkeit gegenüber der menschlichen Brutalität, 

„dem unbegreiflichen/Vermögen“ (III, 4-5), andere zu verletzen. Das En-

jambement stärkt die Denunziation dieser Eigenschaft als irrational. Eine 

Auffassung, die dem Subjekt jegliche Handlungsfähigkeit abspricht, gefähr-

det das Individuum selbst, denn sie degradiert es zum Objekt. Die verge-

hende Sehnsucht der ersten Strophe erscheint rückwirkend als Sehnsucht 

nach dem Erhalt der zu einem früheren Zeitpunkt bestehenden Ganzheit, als 

vergehende Hoffnung auf ein menschliches Zusammenleben ohne physische 

oder psychische Gewalt. 

Das Gedicht richtet den Blick sowohl auf die Fremdheit und Distanz der 

eigenen Erfahrung als auch auf die Rolle der Zeitgenossen als Beobachter 

von Handlungen und Ereignissen. Damit vermischt sich die private mit der 

gesellschaftlichen Perspektive. Der in diesem Gedicht thematisierte 

Schmerz und die Verletzungen können aus engen zwischenmenschlichen 

Beziehungen stammen, doch der Titel legt einen gewissen Grad an Öffent-

lichkeit nahe: Um ihre Funktion zu erfüllen, müssen Zeugen nicht nur präzi-

se beobachten, sondern auch aussagen. Die abschwächende Partikel „nur“ 

im Titel, mit der das Gedicht einsetzt, kann entweder als resignative Abwer-

tung oder als Auszeichnung aufgefasst werden. Im ersten Fall, wie ihn die 

dritte Strophe nahe legt (III, 2), bestätigte dies die hilflose und trauernde 

Haltung des Sprechers. Fasst man das „nur“ jedoch als Hervorhebung auf, 

so wird der Titel zu einem Aufruf zu Zeugenschaft, die sich nicht im Beob-

achterstatus erschöpft, sondern in den Versen als Aussage manifestiert. 

Im Diskurs um Lyrik nach Auschwitz steht zur Disposition, inwieweit 

die Anteilnahme am Leid der Opfer in Texten eine Anmaßung ist. George 

Tabori argumentiert ähnlich wie Adorno gegen einen Versuch der Einfüh-

lung in das Leid von Auschwitz, wenn er auch vordergründig dem populä-

ren Zitat zu widersprechen scheint: „Was nach Auschwitz unmöglich ge-

worden ist, das ist weniger das Gedicht als vielmehr Sentimentalität oder 

auch Pietät. Es wäre eine Beleidigung der Toten, etwa um Sympathie für ih-

re Leiden zu werben oder die zermalmende Wucht ihrer totalen Ausgesetzt-

heit zu bejammern. Das Ereignis ist jenseits aller Tränen [...].“37

37  George Tabori: Unterammergau oder die guten Deutschen. Frankfurt a.M. 

1981. S. 17f. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZEUGNIS UND ERINNERUNG|297 

Tabori wendet sich gegen eine Haltung, die sich mit der Trauer zufrie-

den gibt. Domins Gedicht „Nur Zeugen“ steht für eine andere Facette, die 

sich in ihrem Werk als Beitrag zum Diskurs um Lyrik nach Auschwitz fin-

den lässt. Zu den Gefühlen, die damit verbunden sind, gehören demnach 

auch Hilflosigkeit und Resignation. Insgesamt überwiegt in ihren Gedichten 

aber der zukunftsgerichtete Anspruch, wie durch die bisherigen Interpretati-

onen nachgewiesen werden konnte. 

Jean-François Lyotard stellt einen weiteren Aspekt der Schwierigkeit, 

über den Massenmord zu sprechen, heraus, indem er nach der individuellen 

Legitimität von Zeugenschaft fragt: Wer kann das vermeintlich Allgemein-

gültige eines Geschehens erzählen, wenn die Allgemeingültigkeit impliziert, 

dass niemand überlebt? „Die meisten kamen damals ums Leben, die Über-

lebenden sprechen selten darüber. Wenn sie sprechen, so bezieht sich ihr 

Augenzeugenbericht nur auf einen winzigen Bruchteil dieser Situation.“38

Giorgio Agamben nennt dies „die Lücke im Zeugnis“39 und bezieht sich auf 

den sogenannten „Muselmann“ – so lautete die Bezeichnung für einen La-

gerhäftling, der die Hoffnung auf das Überleben verloren hatte –, wenn er 

sagt: „Das Unbezeugbare hat einen Namen.“ Den Überlebenden blieb die 

„letzte Erfahrung“, der Tod, erspart. Erfahrungen von Situationen sind nach 

Lyotard immer partikular, so dass auch die Zeugenaussagen nur einzelne Er-

fahrungen wiedergeben könnten. Hinzu komme, dass die Überlebenden sel-

ten sprechen, also selbst von diesen Bruchstücken nur Teile überliefert sei-

en.

Domin schrieb Nur Zeugen 1960 in Madrid, rund ein Jahr vor ihrer Re-

migration, und nahm es 1962 in ihren zweiten Gedichtband Die Rückkehr 

der Schiffe auf.40 Wie Es kommen keine nach uns formuliert es seine Kritik 

am Umgang mit der Geschichte lediglich ex negativo und verlangt dadurch 

eine sehr viel genauere Betrachtung als sie im umgekehrten Fall erforderlich 

wäre. Lediglich der Titel stellt die Bedeutung der Zeugenschaft direkt her-

aus. Das Gedicht trauert über das „Vermögen weh zu tun“ (III, 4), es klagt 

keine konkreten Täter an und fordert auch nicht nachdrücklich eine enga-

gierte Zeugenschaft ein, sondern weist auf die Fortsetzung des Unbeteiligt-

seins hin und regt die Reflexion über dieses Thema an. Dies entspricht Do-

mins Auffassung von ihrer Aufgabe als Dichterin, die sie 1968 formuliert 

hat, sie möchte, „[...] dass der Lyriker, der den Menschen hinführt zu sich 

selbst, ihn nicht etwa wegführt in ein Abseits, sondern hin zu seiner ihm 

38  Jean-François Lyotard: Der Widerstreit. A.a.O., S. 17. 

39  Giorgio Agamben: Was von Auschwitz bleibt. Das Archiv und der Zeuge 

(Homo sacer III). Frankfurt a.M. 2003 (Turin 1998). S. 36. Vgl. die beiden 

folgenden Zitate ebd. 

40  Vgl. VE, S. 234. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


298|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

aufgegebenen Wirklichkeit, dass er ihn hellhöriger macht für die Zeit, in der 

er lebt.“41

Doch erst die Leserinnen und Leser verleihen dem Text seine aktuelle 

spezifische Bedeutung. Domins aufklärerisch-engagierte Haltung schlägt 

sich in Nur Zeugen gerade in der Zurücknahme dieser Position nieder. Im 

Diskurs um Lyrik nach Auschwitz verweist das Gedicht auf die absolute 

Hilflosigkeit gegenüber dem unabänderlich Vergangenen und auf die Un-

heilbarkeit des Schmerzes, die ein Resultat der zur rechten Zeit versäumten 

Auseinandersetzung damit ist. Zudem wendet es sich gegen eine Haltung 

des Desinteresses an der Geschichte und der Verharmlosung, die Auschwitz 

für „nie wieder“ möglich erklärt, indem es diese Haltung zur Disposition 

stellt. Dies ist ein Anliegen, das im Diskurs um Lyrik nach Auschwitz von 

Anfang an – bereits bei Adorno – gegenwärtig ist. 

Ruth Klüger hat im Hinblick auf die Ich-Erzähler in Prosatexten zum 

Holocaust die Frage gestellt, „[...] wie man mit dem Dabeigewesensein um-

geht und was dieses ich, das man war oder jetzt ist, zum Zeugen macht. Und 

was wäre der Zweck einer Zeugenaussage, wenn nicht der, nach Ursachen 

und Erklärungen zu forschen?“42 Es ließe sich ergänzend fragen: Und was 

wäre der Zweck des Wissens um Ursachen und Erklärungen, wenn nicht 

der, einen angemessenen Umgang damit zu finden. und eine Wiederholung 

der Katastrophe zu verhindern? Ein solcher Umgang könnte etwa darin be-

stehen, die Zwangsarbeiter wenigstens symbolisch, also finanziell zu „ent-

schädigen“, wenn auch eine „Wiedergutmachung“ unmöglich ist. 

Das Gedicht Von uns (GG 241) setzt sich mit der Verantwortung aus-

einander, die die Zeitzeugen des Nationalsozialismus tragen. Im Unter-

schied zu Nur Zeugen thematisiert es nicht nur die beobachtete Gegenwart 

und ihre Erfahrungen, sondern darüber hinaus den zukünftigen Umgang der 

Nachfahren mit den Überlieferungen dieser dann Geschichte gewordenen 

Zeit.

Von uns 

Man wird in späteren Zeiten von uns lesen. 

Nie wollte ich in späteren Zeiten 

das Mitleid der Schulkinder erwecken. 

Nie auf diese Art 

in einem Schulheft stehn. 

41  Hilde Domin: Wozu Lyrik heute. A.a.O., S. 20. 

42  Ruth Klüger: Zeugensprache. A.a.O., S. 173-181. S. 179f. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZEUGNIS UND ERINNERUNG|299 

Wir, verurteilt 

zu wissen 

und nicht zu handeln. 

Unser Staub 

wird nie mehr Erde. 

Der Sprecher verwendet bereits im Titel die erste Person Plural des Perso-

nalpronomens, zählt sich also zu einer Gruppe, die jedoch zunächst nicht 

näher definiert wird. Der Titel ist in doppelter Hinsicht lesbar: Zum einen 

könnte er wie eine Herkunfts- oder Autorschaftsmarkierung für das Gedicht 

interpretiert werden. Zum anderen stellt er die Gruppe bereits in der Objekt-

form vor, nicht etwa als Subjekt einer Handlung. So wird der Titel dann 

auch im ersten Vers wiederholt (I, 1), während das unpersönliche Personal-

pronomen „man“ (I, 1), das kein Individuum, sondern ein Massenkollektiv 

bezeichnet, die Subjektposition einnimmt. 

Das Gedicht besteht aus vier Strophen, von denen die erste nur einen 

Vers enthält. Dieser erhält dadurch besonderen Nachdruck. Zudem bildet er 

einen vollständigen Satz, der mit einem Punkt endet. Strophen- und Satzen-

de decken sich also und unterstreichen die Bedeutung der Aussage zusätz-

lich. Das Futur erscheint nicht als Ausdruck einer Möglichkeit oder Vermu-

tung, sondern als sichere Voraussage: Das sprechende Ich wirft einen dis-

tanzierten Blick auf diese Gruppe und prognostiziert ihr „in späteren Zeiten“ 

(I, 1) Prominenz in den schriftlichen Berichten über die Vergangenheit. 

Die zweite Strophe teilt sich in zwei Sätze aus jeweils zwei Versen, die 

dritte und vierte Strophe bilden je einen Satz, der jedoch durch die Enjam-

bements abgehackt und stockend klingt. Dies deckt sich mit dem Inhalt, 

denn während die erste Strophe noch wertfrei erscheint, enthalten die übri-

gen Strophen negative Feststellungen über das „Wir“ (III,1). In ihnen bildet 

die abnehmende Verszahl (II, 4; III, 3; IV, 2) die Verringerung der Position 

des Sprechers ab: Während er in der zweiten Strophe einen Wunsch artiku-

liert, den er in der Vergangenheit hatte, ist er in der dritten Strophe in der 

Gegenwart erstarrt zu Passivität, die sich in der vierten Strophe zu einer Ab-

sage an die Zukunft steigert. Die Reduktion der Verszahl lässt sich darüber 

hinaus auch als Verweis auf die Auflösung des Sprechersubjekts deuten, die 

das Gedicht in der letzten Strophe entwickelt. 

In der zweiten Strophe verwendet das sprechende Ich den Singular der 

ersten Person, um die ganz persönliche eigene Position zu beschreiben, die 

es in der Vergangenheit bezogen hat. Durch die Verwendung des Präteri-

tums (II, 1-2), entsteht ein Bruch gegenüber dem in der ersten Strophe ver-

wendeten Futur. Durch die Wiederholung der temporalen Bestimmung „in 

späteren Zeiten“ (II, 1) tritt der Kontrast zwischen den Tempora noch deut-

licher hervor. In der Formulierung „Zeiten“ klingen die bereits zitierten 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


300|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

Verse Brechts an „Was sind das für Zeiten [...]“43 an. Dadurch wird das 

Grauen des „Dritten Reichs“ auf die Gegenwart des Sprechers projiziert. 

Das sprechende Ich verrät nichts über die eigene Haltung zu dieser Gegen-

wart und den Grund für „das Mitleid der Schulkinder“ (II, 2), das es jetzt 

erhält. Dass es nie „auf diese Art/in einem Schulheft stehn“ (II, 3-4) wollte, 

offenbart lediglich die Abneigung gegen die Reproduktion bestimmter in 

der Schule gelehrter historischer Fakten. Beide Sätze der Strophe beginnen 

mit „nie“ (II, 1/3), und diese Anapher verleiht der Beteuerung Nachdruck. 

Erst in der dritten Strophe erscheinen nähere Angaben zu dem spre-

chenden „Wir“ (III, 1). Auf das Personalpronomen der ersten Person Plural 

in der Subjektfunktion folgt in einer Apposition eine Adjektivgruppe. Zwar 

steht ein Punkt am Ende der Strophe, doch fehlt das Prädikat. Diese Ellipse 

lässt die spröden Verse selber wie eine Verurteilung klingen. Darüber hin-

aus folgt aus dem Fehlen einer temporalen Markierung, die mit dem Prädi-

kat automatisch gegeben wäre, dass offen bleibt, ob die in der Apposition 

gelieferte Information für die Vergangenheit, die Gegenwart, die Zukunft 

oder generell Gültigkeit beansprucht. Die Härte der Verurteilung, also des 

Schuldspruchs, schafft eine paradoxe Situation: Das Wissen lässt ein Han-

deln notwendig erscheinen und verbietet es zugleich. Dieses Dilemma stellt 

offenbar die Ursache für das Mitleid der Schulkinder dar. Also muss das 

Wissen eines um geschehendes oder geschehenes Unrecht von großem 

Ausmaß sein. Die Verse lassen offen, welche Umstände das Eingreifen ver-

hindern und wessen Urteil die hilflose Zuschauerposition, die eigene 

Schwäche begründet. Das Gedicht setzt sich an dieser Stelle dem Verdacht 

aus, mit seiner Andeutung auf eine metaphysische Macht einen Rechtferti-

gungsversuch zu unternehmen. 

Darüber hinaus stellt sich die Frage, für wen das sprechende Ich zu re-

den vorgibt. Nur wenn man das sprechende Ich mit der Autorin gleichsetzt, 

erhält man Eindeutigkeit, dann steht das „wir“ für die Gruppe der Exilanten. 

Doch ist dies eben nur eine mögliche Lesart, daneben könnte es auch für die 

Verfolgten, die Exilanten, das Ausland oder die deutschen Mitläufer stehen. 

Letzteren gilt „das Mitleid der Schulkinder“ sicher nur in begrenztem Maße, 

doch nehmen in der deutschen Öffentlichkeit mit zunehmendem zeitlichen 

Abstand zum Kriegsende die Stimmen zu, die das vermeintliche „Tabu“ 

brechen, von den Deutschen als Opfer – der alliierten Bombenangriffe, der 

Gewaltexzesse der russischen Armee – zu sprechen. Dabei verschweigen sie 

jedoch zumeist den historischen Zusammenhang. 

Das „wir“ könnte aber auch für alle heutigen Zeitgenossen stehen, denn 

„wir“ wissen um das Unrecht an anderen Orten der Welt und schauen taten-

los zu – ob dem Genozid in Ruanda in den neunziger Jahren oder im Sudan 

43  Vgl. Kapitel 1.1. Domin zitiert diese Verse zudem in GAF, S. 10. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZEUGNIS UND ERINNERUNG|301 

im Jahr 2004. Die Verse besitzen also durchaus einen moralischen Impetus. 

Die Uneindeutigkeit des Personalpronomens ermöglicht eine breite Ausei-

nandersetzung mit der Frage nach der Schuld durch tatenloses Zusehen. Das 

Gedicht ist damit jedoch noch kein Plädoyer für militärische Interventionen. 

Michael Schwab-Trapp konstatiert, dass die deutsche „Basiserzählung“44

gewechselt habe, so dass in der Außenpolitik nicht mehr das Gebot „Nie 

wieder Krieg!“ gelte, sondern „Nie wieder Auschwitz!“ Domins Verse lie-

fern keinerlei Gebot, sondern enthalten sich der Ideologisierung. Durch ihre 

Mehrdeutigkeit entgehen sie der Gefahr, „dass dem Holocaust eine nicht 

mehr hinterfragbare Signifikanz für das politische Handeln der Gegenwart 

und Zukunft verliehen wird“45, ohne dass sie seine Relevanz bestreiten. 

Diese Uneindeutigkeit entspricht keiner Entschuldigung des Zusehens, 

wie die letzte Strophe deutlich macht: Aus dem „Staub“ (IV, 1), der nach 

dem Tod „von uns“ übrig bleiben wird, wird kein neues Leben hervorgehen, 

er wird „nie mehr“ (IV, 2) fruchtbar werden. Das heißt nicht, dass diese 

Haltung aussterben wird, sondern dass dieses Verhalten keines ist, das 

nachahmenswert ist. „Unser Staub“ (IV, 2) ist nicht mehr Teil des Kreis-

laufs des Lebens, er „wird nie mehr Erde“ (IV, 2), denn diese Haltung 

brachte kein Leben, sondern den Tod. Durch die Wiederholung des „nie“, 

das in der zweiten Strophe bereits zweimal aufgetaucht ist, tritt das Schei-

tern dieses Wunsches in der letzte Strophe um so deutlicher hervor. Die 

Wiederholung des Personalpronomens in der ersten Person Plural legt eine 

Differenz zu – nicht genannten – anderen Menschen nahe, die als Warnung 

vor dem abschreckenden Beispiel interpretierbar ist. Das Gedicht bildete 

damit eine Selbstanklage sowie eine Mahnung für die Lebenden. Aus dieser 

Perspektive erscheint der Titel wie ein Hinweis darauf, dass „von uns“ nur 

dieses Gedicht bleibt. 

Die häufige Verwendung des Begriffs „Staub“ in der deutsch-jüdischen 

Literatur, beispielsweise in der Lyrik von Nelly Sachs, spricht für eine wei-

tere mögliche Lesart: das „wir“ als Bezeichnung für die jüdischen Opfer 

bzw. die Überlebenden, die sich mit ihrem Volk solidarisieren – und sei es 

aus einem areligiösen Verständnis von „Schicksalsgemeinschaft“ heraus. 

Dies deckt sich auch mit der Verwendung des Staubmotivs in „Es kommen 

keine nach uns“. Der Staub, den die Verbrennungsöfen in die Luft bliesen, 

verweht und löst sich auf. Es ist ein anonymer Massentod gewesen, der den 

44  Michael Schwab-Trapp: Der Nationalsozialismus im öffentlichen Diskurs über 

militärische Gewalt. Überlegungen zum Bedeutungswandel der deutschen 

Vergangenheit. In: Wolfgang Bergem (Hg.): Die NS-Diktatur. A.a.O., S. 171-

185. S. 184. 

45  Lothar Probst: Der Holocaust – eine neue Zivilreligion für Europa? In: Wolf-

gang Bergem (Hg.): Die NS-Diktatur. A.a.O., S. 227-238. S. 236. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


302|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

einzelnen Menschen seiner Identität beraubte: In den Lagern starb nicht 

mehr das Individuum, sondern das Exemplar, wie Adorno konstatierte.46

Domin schrieb Von uns 1961 in Heidelberg, nach ihrer bislang endgül-

tigen Rückkehr nach Deutschland, und veröffentlichte es 1962 in Die Zeit.

Die Uneindeutigkeit der Sprecherposition enthält vielfältige Identifikations-

angebote. Doch Domins Hinweis auf die Komplexität von Abläufen in Von 

uns ist keineswegs mit einer Flucht vor Positionierung verbunden, wie ihre 

Texte zeigen. Sie verfolgt stets aufmerksam die Weltgeschichte und ihre 

Konflikte. 1968 wandte sie sich in Wozu Lyrik heute gegen die „Gleich-

schaltung durch das Geheimkommando neutral“ und stellte „Lyrik als Wi-

derstand gegen Neutralisierung“ vor: 

„Mit der Parole ‚neutral‘ wird der Mensch der modernen Gesellschaft uniformiert, 

mit ihr wird er gleichgeschaltet. Neutral aber kann allenfalls der Hintergrund sein, 

auf dem der Mensch sich bewegt. Ein neutraler Hintergrund gibt Freiheit für die 

Bewegung des Menschen. Der Mensch selbst kann und soll nicht neutral sein, er ist 

kein Gegenstand unter Gegenständen. [...] Der Mensch muss sich weigern, ‚Vor-

auskonformist‘ zu sein auf dem Weg seiner Verwandlung in den Apparat.“47

Kunst könne nicht „neutral“ sein, da sie „lebendig“ sei, und Lyrik sei „[...] 

das Anti-Neutrale schlechthin.“48 Indem ein Gedicht die Kriterien der Mus-

terhaftigkeit, der Authentizität und der Besonderheit erfüllt, fordert es zur 

Reflexion auf und ist damit niemals neutral. 

Von uns reflektiert die eigene Position im offiziellen Geschichtsbild und 

in der institutionalisierten Erinnerung als Frage nach der Rolle der Zeugen. 

Die vermeintliche „Neutralität“ derjenigen, die nur „wissen“ (III, 2), und 

dieses Wissens selbst werden als Selbstbetrug entlarvt. Zugleich verzichtet 

das Gedicht auf einen anklagenden Ton und eine Instanz, die von außen ur-

teilt. Dadurch verdeutlichen die Verse, dass es kein „außen“ geben kann. 

Dies beugt moralischen Überheblichkeiten vor und lässt die Simplizität der 

Kategorien „Opfer“ und „Täter“ hinfällig werden, jedoch ohne dass eine Po-

sition moralischer Indifferenz bezogen wird. Von uns zeigt das Bewusstsein, 

dass die Zeugen in Bezug auf die Vergangenheit gescheitert sind und dass 

sie die Verantwortung für ihr Nicht-Handeln tragen. 

46  Vgl. Theodor W. Adorno: Negative Dialektik. A.a.O., S. 353. 

47  Hilde Domin: Wozu Lyrik heute. A.a.O., S. 18. 

48  Hilde Domin: Wozu Lyrik heute. A.a.O., S. 18. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZEUGNIS UND ERINNERUNG|303 

5.4 Die Gegenwart der Geschichte: Aktuelles

In dem 1963 in Heidelberg geschriebenen und 1964 in dem Gedichtband 

Hier veröffentlichten Gedicht Aktuelles (GG 235f)49 ist die Perspektive die 

der Gegenwart, in die Vergangenes und Zukünftiges einbezogen werden. 

Dies entspricht dem Blickwinkel in Nur Zeugen und Es kommen keine nach 

uns sowie schwächer angelegt auch in Von uns. In Aktuelles steht jedoch 

nicht das Scheitern der Zeugen im Zentrum, sondern die Relevanz der Erin-

nerung für die Gegenwart. 

Aktuelles

1

Und immer der Garten 

unter den blühenden Bäumen 

immer 

das Frühstück 

unter der Erde 

Traumvolk 

die Gehenkten 

unsere Kinder. 

2

Knochen und Steine 

Steine

nicht werfen 

Steine nicht nicht werfen. 

Mauern mit Steinen bau’n. 

Mauern

nicht bau’n. 

Die Arme 

sinken lassen 

Die Arme heben 

sich weinend 

umarmen.

Gebrauchsanweisung 

für Arme. 

49  Vgl. VE, S. 236. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


304|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

Das Gedicht gliedert sich in zwei Abschnitte, die mit „1“ und „2“ numme-

riert sind und somit als bis zu einem gewissen Grad eigenständige, dabei a-

ber aufeinander bezogene Texte gekennzeichnet sind. Im ersten Abschnitt 

fehlt bis auf den Punkt am Ende jede Interpunktion, so dass die sinnvolle 

Gliederung der durch Enjambements zerstückelten Verse erschwert wird 

und der Sprecher einen verwirrten, sprachlich gestörten Eindruck erweckt, 

der vielleicht in einer seelischen Verstümmelung begründet ist. Zunächst 

wird in knapper Sprache das Bild eines Frühstücks im Garten im Frühling 

oder Sommer aufgerufen: Die erste Strophe besteht aus nur einem und da-

durch besonders hervorgehobenen Vers und beginnt mit einer Konjunktion, 

gefolgt von einem Temporaladverb. Dieser Einstieg verleiht dem im selben 

Vers erwähnten Garten etwas Überzeitliches, Mythisches, denn der Spre-

cher scheint an bestehendes Wissen anzuknüpfen. 

Ebenso wirkt das „Frühstück“ (II, 3), das in der zweiten Strophe be-

schrieben wird, „unter blühenden Bäumen“ (II, 1) durch das wiederholte 

„immer“ (II, 2) wie eine rituelle Handlung. Sie gemahnt an eine idyllische 

Feier des Lebens und der Schönheit der Natur, symbolisiert im einzigen Ad-

jektiv des Gedichts. Dieses ist durch eine Alliteration mit einem neben der 

Blüte zentralen Symbol des Lebens verbunden, und zwar mit dem Baum. 

Dadurch, dass die Pluralform verwendet wird, tritt durch den Umlaut eine 

weitere Verknüpfung beider Worte auf. Darüber hinaus wird so ein Bezug 

zum ebenfalls Umlaute aufweisenden Wort „Frühstück“ hergestellt, der die-

ses deutlich in den Bereich des Lebens rückt. 

Unter dieser friedlichen Szene, in ihrem Nährboden, befindet sich ein 

„Traumvolk“ (III, 2), ein Volk, das es nicht gibt, das aus gewaltsam zu Tode 

gebrachten Menschen und nur in der Vorstellung, vielleicht in der Erinne-

rung, besteht. Da das Prädikat fehlt, bleibt offen, ob es im Traum als leben-

dig oder tot erscheint. Die hier aufgerufene Tradition, auf Gräber Bäume zu 

pflanzen, verweist sowohl auf den Kreislauf des Lebens als auch auf die 

Bedeutung der Erinnerung an die Toten für die Zukunft. 

Dies wird in der letzten Strophe besonders deutlich, in der „die Gehenk-

ten“ (III, 3) als „unsere Kinder“ (IV, 1) bezeichnet werden. Damit erklärt 

der Sprecher, der offenbar eine Gruppe von Menschen vertritt und auch die 

Leserinnen und Leser einbezieht, „uns“ zu den Eltern und damit als verant-

wortlich und fürsorgepflichtig für die Toten. Als würden diese auf uns als 

Vorbilder schauen und unser Tun nachahmen bzw. sich davon abwenden. 

Und als benötigten sie im Jenseits unsere Hilfe. Die Toten „sterben“ nach 

jüdischem Glauben erst endgültig, wenn sich niemand mehr an sie erinnert. 

Sie sind also auf die nachfolgenden Generationen angewiesen (vgl. Kapitel 

3.1) Die Assonanz auf „i“ verbindet zudem „immer“ (I, 1; II, 2) und „Kin-

der“ (IV, 1) klanglich, so dass diese Beziehung als in der Zukunft gewähr-

leistet erscheint. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZEUGNIS UND ERINNERUNG|305 

Die Strophen des Gedichts sind symmetrisch aufgebaut: Wie die erste 

Strophe besteht auch die letzte nur aus einem einzigen Vers, die zweite und 

dritte Strophe bestehen aus jeweils drei Versen. In diesen beiden Strophen 

besteht zudem jeweils der erste Vers aus drei Wörtern, wobei das erste Wort 

„unter“ ist, der zweite Vers aus einem Wort und der dritte Vers aus zwei 

Wörtern. Auf der Ebene der Wortarten setzten sich die Parallelismen fort: 

So stehen ein bestimmter Artikel und ein Substantiv (II, 3; III, 3) und ein 

Substantiv am Ende des Verses (I, 1; II, 1; III, 1; IV, 1). Außerdem beginnt 

jede Strophe mit dem Vokal „u“. Diese Form macht den bereits inhaltlich 

hervorstechenden Bruch zwischen dem ersten und dem zweiten Teil des 

Gedichts noch deutlicher sichtbar, da durch die Symmetrie eine Art Spiegel-

achse entsteht. Die Assonanzen auf „ü“ in der zweiten Strophe und die As-

sonanzen auf „e“ in der dritten Strophe kennzeichnen den Unterschied zwi-

schen den beiden Strophen auf der klanglichen Ebene. Die Spiegelachse 

verdeutlicht somit die Trennung der oberirdischen von der unterirdischen 

Welt, der Welt der Erinnerungen und Imaginationen. 

Durch den bestimmten Artikel vor „Garten“ (I, 1) klingen zwei berühm-

te biblische Gärten an: der Garten Eden, das Paradies, der Ort des menschli-

chen Lebens ohne Erkenntnis, und der Garten Gethsemane, in dem nach 

christlichem Glauben Jesus mit Gott sprach, von seinen Jüngern verlassen 

und von Judas verraten, bevor er auf der „Schädelstätte“ Golgatha für die 

Sünden der Menschen starb. Die Assoziation des Paradieses stärkt die Spie-

gelachse zwischen der zweiten und der dritten Strophe inhaltlich, doch stün-

de eine darüber hinaus assoziierte fehlende Erkenntnis im inhaltlichen Wi-

derspruch zur letzten Strophe, die gerade eine solche formuliert. Die Asso-

ziation mit Gethsemane und Golgatha wird durch die Assonanz von „Gar-

ten“ (I, 1) und „Gehenkten“ (III, 3) gestärkt und stützt durch den Kontrast 

zur zweiten Strophe ebenfalls die Spiegelachse, doch bedeutete eine derartig 

christlich zugeschnittene Lesart eine Reduktion der Komplexität von Do-

mins Bildern. Wie bereits gezeigt wurde, verwendet Domin in ihrer Lyrik 

sowohl christliche als auch jüdische Motive, die nicht zwingend als solche 

zu rezipieren sind, sondern auch als metaphysische Elemente gelten können, 

die aus ihrem Kontext gelöst wurden und in die säkulare Kultur, die aller 

Modernität zum Trotz doch nicht ganz auf Metaphysik verzichten kann, 

eingegangen sind. Eine eindeutige „Übersetzung“ ihrer Bilder widerspricht 

ihren drei bereits angeführten Kriterien für Lyrik: Authentizität, Besonder-

heit und Musterhaftigkeit. 

Der erste Vers steht in seiner überzeitlichen Situiertheit scheinbar im 

Gegensatz zum Titel Aktuelles, der sich auf einen konkreten Zeitpunkt, 

nämlich die Gegenwart bezieht. Doch durch die Bezeichnung der Toten als 

„unsere Kinder“ (IV, 1) gelingt im ersten Abschnitt des Gedichts die Ver-

bindung: Die Toten stehen zu den Lebenden in der engsten denkbaren Bin-

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


306|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

dung, die Vergangenheit ragt damit bis ins Heute und bedarf unserer auf-

richtigen Zuwendung. 

Elsbeth Pulver hat 1993 darauf hingewiesen, dass in Domins Lyrik der 

Tod keine private Lebenserfahrung bleibe: „[...] er gewinnt, vom Individuel-

len ausgehend und dieses nie verlassend, einen gewissermaßen öffentlichen 

Charakter, er wird ein geschichtliches Phänomen.“50 Die Vergangenheit 

bleibe als politische samt ihren Opfern gegenwärtig. 

Der zweite Abschnitt des Gedichts besteht aus zwei Strophen mit je sie-

ben Versen, die erste Strophe besteht aus drei, die zweite aus zwei unvoll-

ständigen Sätzen. Die Ellipsen und die Enjambements sperren sich gegen 

eine unmittelbare Vermittlung von Sinn. Die Verse enthalten verschiedene 

Handlungsanweisungen, die sich gegen Gewalt richten und für ein friedli-

ches Zusammenleben eintreten. 

Der erste Vers der ersten Strophe knüpft an den ersten Abschnitt an, in-

dem Elemente auftauchen, die zu den Toten und der Erde gehören bzw. sich 

darin finden lassen: „Knochen und Steine“ (I, 1). Während im ersten Ab-

schnitt die „Gehenkten“ aber noch als „Kinder“ bezeichnet wurden, werden 

nun nur noch ihre profanen Reste, die Gebeine erwähnt und mit Steinen, an-

deren Dingen aus hartem Material, wie sie beim bestellen der Felder aus der 

Erde gesammelt werden, gleichgesetzt. Eindringlich wiederholt der Spre-

cher, der in diesem Abschnitt nicht hervortritt, im zweiten Vers, der aus nur 

einem Wort besteht, das letztere Substantiv und ergänzt im dritten Vers 

mahnend, damit keine gewalttätige Handlung zu begehen: „nicht werfen“ (I, 

3). Darin klingt ein Wort Christi an: „Wer von euch ohne Sünde ist, der 

werfe den ersten Stein.“51 Es spricht sich ebenfalls gegen die Gewalt von 

Menschen gegen Menschen aus. Niemand sei frei von Schuld und deshalb 

besitze niemand das Recht, andere zu richten. Im vierten Vers des Gedichts 

jedoch wird der Satz mit einer Umkehrung der Mahnung zuende geführt: 

„Steine nicht nicht werfen“ (I, 4). Diese scheinbar widersprüchliche Anwei-

sung lässt sich doppelt auflösen: Zum einen lassen sich die widersprüchli-

chen Aussagen als offene Handlungsoptionen ansehen, die durch die zweite 

Strophe in ihrer Bedeutung weitgehend festgelegt werden. Zum andern ver-

deutlicht die Einbeziehung der nächsten beiden Verse, die den zweiten Satz 

der Strophe bilden, dass Steine gehoben und einander zugeworfen werden 

sollen, um etwas Sinnvolles zu bauen, etwa Häusermauern. Dieser Anwei-

sung widersprechen jedoch sofort die folgenden Verse und fordern, keine 

„Mauern“ (I, 6) zu bauen. Dies lässt sich durch den Bezug auf Grenzmauern 

plausibilisieren, wie sie in dem späteren Gedicht Mauern sortierend (GG 

350f) aufgeführt werden. Dadurch wird deutlich, dass nicht ein Objekt an 

50  Elsbeth Pulver: Hilde Domin. A.a.O., S. 5. 

51  Johannes 8, 7. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZEUGNIS UND ERINNERUNG|307 

sich gut oder böse ist, ohne dass dies so explizit gesagt wird, sondern dass 

sein spezifischer Einsatz darüber entscheidet. Wie der zweite Vers besteht 

auch der sechste nur aus einem einzigen Wort und ist zudem eine Waise, die 

ohne die Elision in „bau’n“ (I, 5; 7) klanglich noch näher an den „Mauern“ 

läge: Die ersten beiden Verse, der dritte und der vierte sowie der fünfte und 

der siebte Vers enden jeweils auf dasselbe Wort. Die Satzelemente „Steine“ 

bzw. „Steinen“ , „nicht werfen“, „Mauern“ und „bau’n“ in der ersten Stro-

phe bilden in ihrer durcheinandergewürfelten Anordnung die Schwierigkeit 

ab, Handlungsentscheidungen zu treffen. 

Die zweite Strophe setzt den Gedanken fort, dass die Entscheidung für 

oder gegen eine Aktion möglich und entscheidend für die Folgen ist: „Die 

Arme“ (II, 1), gehoben zur Arbeit, zum Kampf, sollen „sinken“ (II, 2), ru-

hen, um sie zur Begegnung zu heben: „sich weinend/umarmen“ (II, 4-5). 

Offen bleibt, ob die Tränen mit Trauer um erlittenes Leid, aus Reue über 

zugefügtes Leid oder aus Freude fließen. Der zweite Satz kategorisiert das 

Vorhergegangene als „Gebrauchsanweisung für Arme“ (II, 6-7). Der techni-

sche Begriff „Gebrauchsanweisung“ weist in seinem Bezug auf die mensch-

lichen Körperteile „Arme“ ebenso wie die Wiederholung dieses Worts in 

widersprüchlichen Kontexten (II, 1; 3; 7) kritisch auf die Automatisierung 

des menschlichen Zusammenlebens hin, auf die Entfremdung von der Ar-

beit, die maschinenartigen Abläufe – wie in der vorhergehenden Strophe die 

positive und die negative Formulierung eines Satzes, die der binären Oppo-

sition bei Rechnern entspricht – des täglichen Lebens, von denen gefordert 

wird, sie stärker zu reflektieren. Der humoristische Anteil, der sich in der 

Verbindung von Gegensätzlichem andeutet, erweist sich als Unterstützung 

eines ernsthaften Anliegens. 

Der Gegensatz der poetischen Sprache des ersten Abschnitts und der 

funktionalen des zweiten trennt die scheinbare Idylle und die vergangenen 

Verbrechen von den Handlungsentscheidungen, die in jedem Moment ge-

troffen werden und positiv oder negativ wirken können. Diese Gegenüber-

stellung jedoch verlangt das Zusammendenken beider Aspekte: die Ausei-

nandersetzung mit der Erinnerung der Verbrechen, die für unser aktuelles 

Handeln relevant ist, statt der Verdrängung, die eine neue Untat bedeuten 

würde. Beide Abschnitte enthalten mit dem Fehlen eines regelmäßigen Met-

rums und Reimschemas sowie durch Enjambements formale Elemente, die 

in der Form des Textes die Sperrigkeit von Erinnerungen und die mühsame 

Auseinandersetzung mit vergangenen Handlungen spiegeln. Das Gedicht 

erwähnt den nationalsozialistischen Massenmord nicht, doch betont es im 

Diskurs um Lyrik nach Auschwitz die Bedeutung von Erinnerung und Ge-

dächtnis für die Gegenwart und die Zukunft. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


308|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

In auffälliger Ähnlichkeit zu Aktuelles beschreibt Rose Ausländers Ge-

dicht Während52, das 1974 in ihrem Band Ohne Visum erschien, die Ver-

bundenheit mit den Toten, deren Tod in scharfem Kontrast zu der Ruhe der 

Lebenden steht, und die andauernde Gewalt: „Sonntagsschlummer im 

Gras/du ahnungslos/was unter dir fault und atmet/Mutterstaub Vater-

gebein/[...] kriegauf kriegab Freiheitslieder/gesungen Menschen niederge-

mäht/[...] während/du eine Sonntagsstunde/verschläfst“ (I, 1-16). Die Gren-

ze zwischen Lebenden und Toten bleibt scharf konturiert. Vergangenheit 

und Gegenwart hängen in beiden Texten jedoch eng zusammen und gehen 

ineinander über. Im Diskurs um Lyrik nach Auschwitz betonen Domins und 

Ausländers Gedicht diesen Zusammenhang und verbinden ihn mit dem Ge-

dächtnis der Toten. 

Jede Erinnerung ist eine perspektivische (Re)Konstruktion und trifft 

zugleich eine Aussage über die Vergangenheit und Gegenwart des Subjekts. 

Dieser Zusammenhang wird auch von neueren historischen Arbeiten zum 

Thema Erinnerung aufgegriffen. Problematisch wird Erinnerung Claudia 

Althaus zufolge, weil Erinnerung zukunftsrelevant ist: 

„Die Erinnerung an geschichtliche Erfahrungen ist ein umkämpftes Terrain, weil 

die jeweilige Erinnerung entscheidet, in welcher Weise die Vergangenheit gesehen 

wird, die gleichzeitig konstitutiv für die Ausformung der kollektiven Identität eines 

sozialen Verbandes – sei es eine Gruppe oder auch ein nationales Gebilde – ist und 

erheblichen Einfluß auf die Zukunftsgestaltung ausübt.“53

Althaus spezifiziert in Anlehnung an Gadamers „Wahrheit und Methode“ 

die geschichtliche Erfahrung gegenüber der individuellen Erfahrung: „Eine 

geschichtliche Erfahrung, verstanden als ein Bewußtwerden von Zeit und 

der eigenen Zeitlichkeit, tritt insbesondere dann zutage, wenn die gemachten 

Erfahrungen sich nicht mehr ohne weiteres auf den Entwurf von Erwartun-

gen beziehen lassen.“54 Aus der Perspektive von Domins Versen erscheint 

demnach sowohl die nationalsozialistische Vergangenheit als auch der Um-

gang damit in der Gegenwart nicht als individuelle, sondern als geschichtli-

che Erfahrung. Der zweite Abschnitt des Gedichts weist jedoch da-rauf hin, 

dass zwischen dieser „geschichtlichen Erfahrung“ einer Gruppe und der na-

tionalen, den Diskurs dominierenden kollektiven Erinnerung eine Kluft be-

steht, die verhindert, dass diese Erfahrung auch zur „geschichtlichen Erfah-

rung“ der Bundesrepublik wird bzw. dieser entspricht. Domins Verse ver-

52  Rose Ausländer: Während. In: Dies.: Gesammelte Werke. Bd. 3. Gedichte und 

Prosa 1966-1975. Hg. v. Helmut Braun. Frankfurt a.M. 1984. S. 160. 

53  Claudia Althaus: Erfahrung denken. A.a.O., S. 75f. 

54  Claudia Althaus: Erfahrung denken, a.a.O., S. 60. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZEUGNIS UND ERINNERUNG|309 

weisen damit auf die Gegenwart der Geschichte und den Einfluss der Erin-

nerungen auf die Zukunft. 

Domin schrieb Aktuelles 1963 in Heidelberg. Offensichtlich stärkte die 

Remigration ihr Bedürfnis, die Auseinandersetzung der Bundesrepublik – 

ihrer neuen alten Heimat –, mit der Vergangenheit nicht nur zu beobachten, 

sondern in diese einzugreifen. Denn in dem 1965 geschriebenen Essay Zu 

‚Aktuelles‘ liefert Domin eine eigene Interpretation ihres Gedichts, welche 

die Gegenwärtigkeit der Ermordeten und der Geschichte betont sowie die 

spezifische Erfahrung des Nationalsozialismus und des Massenmords, ohne 

sie in den Hintergrund zu rücken, als universelle und überhistorische Erfah-

rung deutet. Indem das Gedicht mit „Und“ beginnt, setzt es Domin zufolge 

ein „Gespräch“55 fort. Damit entspricht es selbst einer sozialen Auseinan-

dersetzung mit der Vergangenheit. Als kommunikativer Akt bestätigt Aktu-

elles im Diskurs um Lyrik nach Auschwitz die Notwendigkeit der Ausei-

nandersetzung, nicht aber zwingend ihr Gelingen. Der Essay insgesamt pos-

tuliert stärker noch als das Gedicht eine Annäherung der Lebenden an die 

Opfer, gar eine „Identifikation“56 mit ihnen als Liebesbeweis und Hand-

lungsweg in der Zukunft. Inwieweit dies angesichts des erlittenen Leids tat-

sächlich möglich ist, bleibt fraglich, widerlegt aber nicht die Gültigkeit als 

Zielsetzung. Domin betont in ihrem Essay, dass das, „[...] was gemeinhin 

das Problem der Bewältigung der Vergangenheit genannt wird, in Wahrheit 

aber das Problem der Bewältigung deutscher Gegenwart ist.“57 Damit weist 

sie jegliche Schlussstrichmentalität zurück. 

Domin stellt 1973 rückblickend fest, „[...] dass es sehr wesentlich das 

Deutschland Günter Eichs war, aus dem jemand wie ich, der zögernd ge-

kommen war, keine Rückfahrkarte mehr brauchte.“58 Diese Beurteilung 

zeigt ebenfalls ihre kritische Haltung gegenüber dem westdeutschen Staat, 

auch wenn sie von diesem sagt, es sei für sie „[...] zwar nicht das bestdenk-

bare, aber das gutartigste und reformfreudigste Deutschland, das je [...] auf 

diesem Territorium existiert hat.“59 Dieter Sevins Darstellung der „stets äu-

ßerst positiven Äußerungen gegenüber der Bundesrepublik“60 von Domin ist 

mit Zurückhaltung zu begegnen, ebenso wie seiner „[...] Einschätzung [...], 

daß es sich bei Domins Sichtweise einerseits tatsächlich um echte Überzeu-

gung handelt, andererseits jedoch auch um einen bewußt oder unbewußt 

55  Vgl. Hilde Domin: Zu „Aktuelles“. In: GE, S. 17-25. S. 18. 

56  Hilde Domin: Zu „Aktuelles“. A.a.O., S. 25. 

57  Hilde Domin: Zu „Aktuelles“. A.a.O., S. 24. 

58  Hilde Domin: Das Land Günter Eichs (1973). In: GE, S.44-49. S. 44. 

59  Hilde Domin: R. A. Bauer interviewt Hilde Domin 1972 in Heidelberg. In: 

GS, S. 243-248. S. 245. 

60  Dieter Sevin: Hilde Domin. A.a.O., S. 361. Das folgende Zitat ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


310|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

motivierten Selbstüberzeugungsprozeß, einen Willensakt, durch den sie sich 

ihre Rückkehrentscheidung als richtig bestätigt.“ 

Im Gegenteil scheint ihr die Rückkehr ein Bedürfnis gewesen zu sein, 

nicht nur, um wieder in dem Land der deutschen Sprache und Kultur zu le-

ben, sondern auch, um sich einzumischen. In ihrem Essay Heimat schrieb 

Domin 1975, die Rückkehr sei für sie „noch aufregender als das Wegge-

hen“61 gewesen. Sie begründete ihre Spannung damit, dass Zuhausesein 

„[...] bedeutet, mitverantwortlich zu sein.“ Wie Domin geht es auch Böll in 

seinen Frankfurter Vorlesungen von 1966 um eine humanitäre Gesellschaft: 

„Heimat bildet sich für ihn durch die Existenz einer Humanität stiftenden 

Ordnung, die sich im praktischen Leben einer Gemeinschaft bewährt. Wo 

diese Ordnung fehlt, herrscht Leiden [...].“62

Ein subtileres Beispiel für das anhaltende zeitgenössische Engagement 

Domins als die Essays oder Aktuelles gibt das Gedicht Linke Kopfhälfte (GG 

317), das erstmals 1989 in der FAZ und 1995 in dem Band Ich will dich er-

schien. Es entstand 1986 in Heidelberg63 und damit wesentlich später als die 

bisher analysierten Gedichte. Auch darin findet sich die für Domins Gedich-

te konstitutive Mehrdeutigkeit, die Deutungsangebote macht, um sie zu un-

terlaufen: Die „[l]inke Kopfhälfte“, der Ort des Sprachzentrums des Ge-

hirns, enthalte ein „Wörternest“ (I, 4), in dem die Wörter entstehen. „Die 

rechte sagt man/ist leer von Worten//Auslauf für das unbenutzte/Vo-

kabular/der Erinnerung“ (III, 1-IV, 3). Das Vokabular, das unbenutzt ge-

blieben ist, nicht gebraucht, also nicht formuliert worden ist, kann zu pri-

vat sein, um es zu artikulieren, oder der öffentliche Diskurs versperrt sich 

diesen besonderen Erinnerungen. Die Verse können durchaus als Einspruch 

gegen die in den achtziger Jahren propagierte Abgeschlossenheit der natio-

nalsozialistischen Geschichte, wie sie sich in Helmut Kohls Worten der 

„Gnade der späten Geburt“ niederschlägt, verstanden werden. 

Domins Gedichte sind subjektive literarische Dokumente ihrer Zeit. Der 

Historiker James Edward Young fordert in Analogie zu Domin, „[...] dass 

wir uns die möglichen Konsequenzen der Interpretation dieser Texte – und 

zwar sowohl für die Opfer dieser Zeit als auch für die Überlebenden und für 

ihr Verständnis einer Welt nach dem Holocaust – betrachten.“64

Youngs erkenntnistheoretische Reflexionen beziehen sich kritisch auf 

die Rezeption von literarischen Zeugnissen des Holocaust als absolute histo-

rische Wahrheit, ohne dass er ein Vorhandensein von Fakten leugnet: „Die 

61  Hilde Domin: Heimat. A.a.O., S. 15. Das folgende Zitat ebd. 

62  Günter Blamberger: Versuch über den deutschen Gegenwartsroman. A.a.O., S. 

107.

63  Vgl. VE, S. 241. 

64  James Edward Young: Beschreiben des Holocaust. Frankfurt a.M. 1997 

(1988). S. 18f. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZEUGNIS UND ERINNERUNG|311 

subtile Ebene der Fiktionalität des Faktischen besteht aber in dem Problem, 

daß biographisch zuvor erworbene Erfahrungen und kognitiv zuvor ange-

eignete Wissensbestände jeweils das Interpretament für das aktuell Erlebte 

bilden.“65 Historische Texte, ob geschichtswissenschaftliche oder literari-

sche, können demnach Einfluss auf das historische Geschehen nehmen, al-

lein durch die Art, wie sie verstanden und eingeordnet werden „[...] und im 

Falle des Holocaust kann die Art und Weise, wie die historischen Ereignisse 

– als sie sich ereigneten – interpretiert und intellektuell wahrgenommen 

wurden, in letzter Instanz bestimmend gewesen sein für den grauenvollen 

Verlauf, den sie schließlich nahmen.“66 Für die Leserinnen und Leser von 

Autobiografien oder Tagebüchern von Überlebenden verweist die Art der 

Rekonstruktion der Fakten Young zufolge zum einen auf die Wahrneh-

mungsweisen der Opfer und deren als Reaktion darauf vorgenommenen 

Handlungsweisen, zum anderen auf „[...] das Verständnis [...] , das spätere 

Generationen aus diesen Versionen gewinnen.“ Young leitet daraus ab, dass 

ein „literarischer Charakter des historischen Wissens schlechthin“67 bestehe. 

Die Texte konstruieren Erinnerung in poetischer Form und bilden eine Ma-

nifestation des Erinnerungsprozesses. Ihre Literarizität stellt eine Differenz 

zur „Realität“ des kollektiven Gedächtnisses her und ermöglicht gleichzeitig 

eine autonome Reaktion auf Auschwitz in Ausdruck, Interpretation und 

Ordnung. Domin legt auf diesen Aspekt der Autonomie besonderen Wert, 

wie ihre Poetologie zeigt. 

Historische und literarische Texte bleiben dabei unterscheidbar, auch 

wenn ihr unterschiedlicher Status in den Debatten zuweilen unberücksich-

tigt bleibt. Die Auseinandersetzungen von den Zeitgenossen des Nationalso-

zialismus und den nachfolgenden Generationen um die Deutungen des Ho-

locaust und der Texte, die auf ihn Bezug nehmen, dauern an68: der Streit ü-

ber die Schuld einzelner Politiker oder Prominenter im Nationalsozialismus, 

die Diskussionen um Hakenkreuzschmierereien wie seit der ersten Welle im 

Winter 1959/60 in Köln69, die erste Debatte um Rainer Werner Fassbinders 

65  Harald Welzer: „Verweilen beim Grauen“. Bücher über den Holocaust. In: 

Merkur 48 (1994). S. 67-72. S. 68. 

66  James Edward Young: Beschreiben des Holocaust. A.a.O., S. 20. Vgl. das fol-

gende Zitat ebd. 

67  James Edward Young: Beschreiben des Holocaust. A.a.O., S. 23. 

68  Einen Überblick dazu liefert der Sammelband von Martin Sabrow/Ralph Jes-

sen/Klaus Große Kracht: Einleitung. In: Dies. (Hg.): Zeitgeschichte als Streit-

geschichte. Große Kontroversen seit 1945. München 2003. 

69  Vgl. Peter Reichel: Vergangenheitsbewältigung in Deutschland. Die Ausei-

nandersetzung mit der NS-Diktatur von 1945 bis heute. München 2001. S. 

138-152; Peter Krause: Der Eichmann-Prozeß A.a.O., S. 85. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


312|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

Theaterstück Der Müll, die Stadt und der Tod 1975 und 198570, die breit re-

zipierte Ausstrahlung der US-amerikanischen Fernsehserie Holocaust in 

Westdeutschland 1979, die Historisierungsdebatte zwischen Saul Friedlän-

der und Martin Broszat, nachdem dieser 1985 geurteilt hatte, moralische 

Verurteilungen verhinderten Erkenntnisse über den Nationalsozialismus71,

der Besuch des damaligen US-Präsidenten Ronald Reagan im Mai selben 

Jahres auf dem Soldatenfriedhof in Bitburg, auf dem Angehörige der 

Wehrmacht und der Waffen-SS bestattet sind72, der deutsche Historiker-

streit73 um „Verwissenschaftlichung“ oder „Normalisierung“ (die Frage der 

Einzigartigkeit des Massenmords) der Auseinandersetzung mit dem Natio-

nalsozialismus von der Veröffentlichung von Martin Broszats Plädoyer für 

eine Historisierung des Nationalsozialismus im Mai 1985 im Merkur bis 

1988, die Rede von Bundespräsident Philipp Jenniger 198874, die Debatte 

um das Berliner Mahnmal für die jüdischen Opfer des Massenmords, dessen 

Errichtung 1999 vom Bundestag beschlossen wurde, um das 1996 erschie-

nene Buch Hitler’s Willing Executioners von Daniel Jonah Goldhagen75 und 

den im gleichen Jahr eingeführten Holocaust-Gedenktag, die erste Ausstel-

lung über die Verbrechen der Wehrmacht 1997 sowie 2000 Norman G. Fin-

kelsteins The Holocaust Industry, Martin Walsers Rede in der Frankfurter 

Paulskirche 1998 – die Liste ließe sich fortsetzen. Doch die Bereitschaft, 

Verantwortung für die nationalsozialistischen Verbrechen zu übernehmen, 

70  Vgl. dazu Ruth Klüger: Gibt es ein ‚Judenproblem‘ in der deutschen Nach-

kriegsliteratur? In: Katastrophen. Göttingen 1994. S. 9-38. Insbesondere S. 29-

37.

71  Vgl. Nicolas Berg: Der Holocaust. A.a.O. 

72  Vgl. H. Funke: Bergen-Belsen, Bitburg, Hambach – Bericht über eine negative 

Katharsis. In: Ders.: (Hg.): Von der Gnade der geschenkten Nation. Berlin 

1988. S. 20-34. 

73  Vgl. Dan Diner (Hg.): Ist der Nationalsozialismus Geschichte? Zu Historisie-

rung und Historikerstreit. Frankfurt a.M. 1987; Nicolas Berg: Der Holocaust. 

A.a.O.; Uwe Backes/Eckhard Jesse/Rainer Zitelmann (Hg.): Die Schatten der 

Vergangenheit. Impulse zur Historisierung des Nationalsozialismus. Frankfurt 

a.M./Berlin 1990. Hanno Loewy (Hg.): Holocaust. A.a.O. 

74  Vgl. Lutz Niethammer: Jenniger – vorzeitiges Exposé zur Erforschung eines 

ungewöhnlich schnellen Rücktritts. In: Babylon 5 (1989). S. 40-46. 

75  Laut Berg erinnert diese Debatte an den Streit um The Rise and Fall of the 

Third Reich von William L. Shirer (London 1960), dem vorgeworfen wurde, 

zum einen mit einem englischen Blick eine notwendig nur begrenzte Perspek-

tive zu enthalten, zum anderen durch die Präsentation von Fakten über die Ge-

schichte des Massenmords nichts Neues darzustellen. Darüber hinaus wurde 

seine fachliche Kompetenz bestritten, da er Journalist war. Nicolas Berg: Les-

arten des Judenmords. In: Ulrich Herbert (Hg.): Wandlungsprozesse. A.a.O., 

S. 91-139. S. 94. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZEUGNIS UND ERINNERUNG|313 

sinkt. Die jüngeren geschichtspolitischen Auseinandersetzungen wie um die 

Fernseh-Dokumentationen von Guido Knopp und die Luftangriffe im Zwei-

ten Weltkrieg weisen eher darauf hin, dass „die Debatten bis zum Ende der 

90er Jahre [...] eher von deutschen Tätern und Mitläufern handelten, wäh-

rend die neuerlichen Kontroversen [...] stärker den Charakter der kollektiven 

deutschen Opfergeschichte hervorheben“76. Jan Philipp Reemtsma hat die 

Formulierung „nicht Schuld, aber Verantwortung“ zudem als „Aporiefor-

mel“ zugleich denunziert und gerechtfertigt, weil sie ihre Konsequenzen of-

fen lasse.77 Die Auseinandersetzung mit dem Nationalsozialismus als unab-

schließbarer Prozess – dieses Postulat wird auch in Domins Werk erkenn-

bar.

Doch auch wenn in der Mediengesellschaft die Diskussionen in einer 

breiten Öffentlichkeit geführt werden, so hätte ein „Besuch in Deutschland 

2003“ von Hannah Arendt angesichts der Debatte um die Äußerungen des 

Bundestagsabgeordneten Martin Hohmann (CDU) und des zustimmenden 

Briefes des Bundeswehrgenerals Reinhard Günzel das Fortbestehen der Ar-

gumentationsmuster – der Verweis auf die allgemein-menschliche und eine 

jüdische Schuld sowie das deutsche Leid – konstatieren können. 

5.5 Die Macht der Erinnerung: Graue Zeiten

Das genaue Beobachten des Gegenwärtigen und das Erinnern des Vergan-

genen werden in dem 1966 in Heidelberg geschriebenen und im selben Jahr 

in Die Zeit veröffentlichten Gedicht Graue Zeiten (GG 340-344) mit der 

Weitergabe und dem Erinnern des Erlebten, der Geschichte, zu einer Zu-

kunftsmaxime verbunden.78

Graue Zeiten 

1

Es muß aufgehoben werden 

als komme es aus grauen Zeiten 

76  Michael Klundt: Einleitung. In: Ders. (Hg.): Heldenmythos und Opfertaumel. 

Der Zweite Weltkrieg und seine Folgen im deutschen Geschichtsdiskurs. Köln 

2004. S. 8. 

77  Jan Feddersen/Stefan Reinecke: „Erinnerungskultur ist nicht nur Camouflage“. 

In: taz, 14.04.2005, S. 4-5. 

78  Vgl. VE, S. 239. Vgl. Irmgard Hammers: Hilde Domin. A.a.O., S. 164: „Anlaß 

waren antisemitische Äußerungen in der Deutschen National- und Soldatenzei-

tung“.

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


314|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

Menschen wie wir wir unter ihnen 

fuhren auf Schiffen hin und her 

und konnten nirgends landen 

Menschen wie wir wir unter ihnen 

durften nicht bleiben 

und konnten nicht gehen 

Menschen wie wir wir unter ihnen 

grüßten unsere Freunde nicht 

und wurden nicht gegrüßt 

Menschen wie wir wir unter ihnen 

standen an fremden Küsten 

um Verzeihung bittend daß es uns gab 

Menschen wie wir wir unter ihnen 

wurden bewahrt 

Menschen wie wir wir unter ihnen 

Menschen wie ihr ihr unter ihnen 

jeder

kann ausgezogen werden 

und nackt gemacht 

die nackten Menschenpuppen 

nackter als Tierleiber 

unter den Kleidern 

der Leib der Opfer 

Ausgezogen

die noch morgens die Schale um sich haben 

weiße Körper 

Glück hatte wer nur 

gestoßen wurde 

von Pol zu Pol 

Die grauen Zeiten 

ich spreche von den grauen Zeiten 

als ich jünger war als ihr jetzt 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZEUGNIS UND ERINNERUNG|315 

2

Die grauen Zeiten 

von denen nichts uns trennt als 

zwanzig Jahre 

Die Köpfe der Zeitungen 

das Rot und das Schwarz 

unter dem Worte ‚Deutsch‘ 

ich sah es schon einmal 

Zwanzig Jahre: 

Montag viel Dienstag nichts 

zwischen

uns und den grauen Zeiten 

3

Manchmal sehe ich dich 

von wilden Tieren zerrissen 

von Menschentieren 

Wir lachen vielleicht 

Deine Angst die ich nie sah 

diese Angst 

ich sehe euch 

4

Dich

und den 

und den 

Menschen wie ihr 

ihr unter ihnen 

Menschen wie wir 

wir unter ihnen 

Nackte Menschenpuppen 

die heute noch die Schalen um sich haben 

Die Köpfe der Zeitungen 

das Rot und das Schwarz 

unter dem Worte ‚Deutsch‘ 

Die Toten stehen neben den Kiosken 

und sehen mit großen Augen 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


316|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

die Köpfe der Zeitungen an 

den schwarz und rot gedruckten Haß 

unter dem Worte ‚Deutsch‘ 

Die Toten fürchten sich 

Dies ist ein Land 

in dem die Toten sich fürchten 

Das Gedicht Graue Zeiten gliedert sich in vier nummerierte und graphisch 

voneinander abgesetzte Textabschnitte, die dadurch als getrennte, aber doch 

durch den gemeinsamen Titel verbundene Kapitel einer Geschichte erschei-

nen. Ihre unterschiedliche Strukturierung und Länge reflektiert verschiedene 

Facetten der „grauen Zeiten“, die durch die gewählten Tempora Vergangen-

heit und Gegenwart umfassen. 

Der erste Abschnitt beginnt mit einer normativen Feststellung, wobei in 

doppeltem Sinn unklar bleibt, wovon im ersten Vers die Rede ist. Das Pro-

nomen wird nicht aufgelöst, und auch das Verb „aufheben“ verbleibt in der 

Mehrdeutigkeit: Es kann in der Bedeutung von „sammeln“ oder „emporhe-

ben“ verwendet werden. Dann wäre das, was „aufgehoben werden“ (I, 1) 

muss, etwas Wertvolles. Oder es kann im Sinne von „wirkungslos machen“ 

gebraucht werden, dann bedeutete es eine Gefährdung für die Gegenwart 

und Zukunft. Beide Lesarten ergänzen sich, liest man das „[e]s“ (I, 1) ein-

mal als eine als Mahnung zu bewahrende Erinnerung und einmal als ein zu 

verhinderndes konkretes oder abstraktes Moment. 

Der Vergleich im zweiten Vers klärt weder dies auf noch den Bezug auf 

eine bestimmte Zeit, denn die „grauen Zeiten“ (I, 2) lassen sich zunächst al-

lenfalls als metaphorischer Hinweis auf unbestimmte Zeiten deuten, die we-

der hell noch dunkel, weder weiß noch schwarz, also entsprechend der Me-

taphorik weder gut noch böse bzw. eine Mischung aus beidem waren. Der 

Plural verweist auf ihre Dauer oder auf die Vielfalt ihrer Ausprägungen. Die 

folgenden Strophen auch der anderen Abschnitte verhindern jedoch eine 

derart wertfreie Lesart der „Zeiten“, indem sie sie eindeutig in den Kontext 

des Nationalsozialismus stellen. Entsprechend könnte das Grau auf die 

schwarz-weiße Berichterstattung im „Dritten Reich“ anspielen oder auf den 

Tod. In den „grauen Zeiten“ klingt darüber hinaus das Wort „Grauen“ an. 

Die Farbe deutet im Zusammenhang mit dem Präteritum der Strophen II-VI 

und XI-XII des ersten Abschnitts auf eine verschwommene, verdrängte Er-

innerung hin, in der die Vergangenheit nur noch unscharf, verwischt oder 

gar verändert erscheint. Aber die Tatsache, dass diese „grauen Zeiten“ allein 

in der Vergangenheit anzusiedeln sind, wird in den folgenden Abschnitten 

fraglich. 

Mit dem Titel des Gedichts und seinen grammatisch abgewandelten 

Wiederholungen in der jeweils ersten und letzten Strophe des ersten und 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZEUGNIS UND ERINNERUNG|317 

zweiten Abschnitts bezieht sich Domin auf eine poetische Tradition der 

Zeitkritik: Domin hat sich sowohl mit Hölderlins als auch mit Brechts Werk 

intensiv beschäftigt, wie ihre Gedichte und explizit auch ihre Essays bele-

gen. In Graue Zeiten klingt erneut Brechts bereits zitiertes Gedicht An die 

Nachgeborenen an, in dem er vom schwedischen Exil aus über die „finste-

ren Zeiten“ der nationalsozialistischen Herrschaft in Deutschland schreibt. 

Domin bezieht sich in ihrem Werk wiederholt auf diesen Text und hier dar-

über hinaus auf Brechts Gedicht Schlechte Zeit für Lyrik79, in dem er das Di-

lemma der Dichtung ebenfalls formuliert: „In mir streiten sich/Die Begeiste-

rung über den blühenden Apfelbaum/Und das Entsetzen über die Reden des 

Anstreichers./Aber nur das zweite/Drängt mich zum Schreibtisch.“ (V, 1-5) 

Darüber hinaus erinnert Domins Titel an ihren eigenen Text Von uns, der 

sich in diese Tradition stellt, und an Hölderlins Verszeile „und wozu Dichter 

in dürftiger Zeit“80, die ebenfalls auf einen negativen Bezug deuten. 

In dem gesamten Gedicht wird völlig auf Zeichensetzung verzichtet, 

wodurch die reimlosen Verse etwas verloren im Raum stehen, ungebunden, 

ohne Halt, wie die Menschen in den Versen des ersten Abschnitts, wie die 

grauen Zeiten selbst. In ihrer Ort- und Zeitlosigkeit scheinen sie dadurch auf 

einen mythischen Bereich zu verweisen, der als solcher ja stets grauenhafter 

und fremder bevölkert ist als das vertraute Grauen der sogenannten „Wirk-

lichkeit“. Eine solche Mythisierung von historischer Vergangenheit ist 

durchaus problematisch, denn die konkrete Situation wird dadurch in den 

irrealen Bereich verschoben. So warnt Katja Schubert, dass Mythologisie-

rung von Geschichte einen oberflächlichen Umgang mit den nationalsozia-

listischen Verbrechen bedeutet: „Im Mythos werden Sprachen gefunden und 

Geschichten erzählt, die das Unfaßbare und Fremde der Existenz transpa-

renter und damit leichter ‚bewältigbar‘ machen.“81 Doch Domins Gedicht 

verwehrt den Leserinnen und Lesern diese Möglichkeit des Rückzugs in ei-

nen Mythos, indem sie in den folgenden Abschnitten die „grauen Zeiten“ 

auf die Gegenwart projiziert und die Protagonisten als „Menschen wie wir“ 

(II, 1) vorstellt. Die historischen Brüche werden in diesem Gedicht eben 

nicht vordergründig, sondern tatsächlich konkret zeitlich eingegrenzt abge-

handelt. Allerdings nicht von Anfang an: In der ersten Strophe wird durch 

das „als“ und den folgenden Konjunktiv sozusagen eine falsche Spur gelegt, 

dann erst folgt ein allgemeiner Bezug und schließlich die konkrete Vertrei-

bung, die einer Mythisierung entgegensteht. 

Die Strophen II bis VII beginnen jeweils mit dem Vers „Menschen wie 

wir wir unter ihnen“, der durch die Wiederholung den Klang einer Be-

79  Bertolt Brecht: Schlechte Zeit für Lyrik. In: Gesammelte Werke. Bd. 9. A.a.O., 

S. 743f. 

80  Friedrich Hölderlin: Brot und Wein. A.a.O., S. 290. 

81  Katja Schubert: Notwendige Umwege. A.a.O., S. 139. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


318|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

schwörungsformel erhält und mit den Identitäten spielt. Wie ein Ritual dem 

Leben verleiht dieser Refrain dem Gedicht Struktur und suggeriert darüber 

hinaus die Sicherheit und Zuverlässigkeit dieses einen Verses, der die Ver-

bundenheit der Menschen hervorhebt. Dem darin enthaltenen positiven 

Ausdruck stehen jedoch die jeweils folgenden negativen Erlebnisse entge-

gen, so dass die Sicherheit eher bedingten Trost als Halt verspricht. Die 

Formelhaftigkeit wird unterstützt durch semantische Doppelung und Zuspit-

zung: Das sprechende Ich betrachtet sich als Teil einer Gruppe, die es re-

dend vertritt, und vergleicht zunächst diese erste Person Plural des Perso-

nalpronomens mit den Menschen, von denen die Rede ist, im ersten Vers-

teil: „Menschen wie wir“. Daran schließt sofort die Identifikation an, wobei 

durch die Gegenüberstellung der Personalpronomen doch eine gewisse Dis-

tanz erhalten bleibt: „wir unter ihnen“. Hämmernd und ungebremst durch 

ein Komma wiederholt sich der Vers, ruft sich immer wieder ins Gedächt-

nis, bei allen Erfahrungen, die diesen Menschen und dem „wir“, das auch 

die Leserinnen und Leser einbezieht, in dem Gedicht zugeschrieben werden: 

Die zweite Strophe weist auf ihre Heimatlosigkeit hin, ihre Abhängigkeit 

von anderen Mächten, ihre Vertreibung und ihr Getriebensein. Das sprich-

wörtliche Hin und Her findet sich im „hin und her“ (II, 2) und verweist auf 

die Willkür der Machthaber, vergleichbar der Willkür der Götter, die in den 

griechischen Sagen das Leben der Menschen bestimmen. Gerade das Bild 

der Schiffe weckt Assoziationen zu der sagenhaften zehnjährigen Reise des 

Odysseus. Das Hin und Her bildet ein Strukturelement mythischer Erzäh-

lungen, könnte aber auch einer grundsätzlichen Orientierungslosigkeit ge-

schuldet sein, etwa durch den Nebel auf dem Meer. Indem der Refrain sich 

gleichzeitig auf die Odyssee, auf die vor den Nationalsozialisten flüchten-

den Exilanten und auf die Flüchtlinge von heute bezieht, entspricht er im 

Gedichtkontext einer Solidaritätserklärung mit dem Leid von Heimatlosen 

aller vergangenen und kommenden „grauen Zeiten“ und damit einer Auf-

forderung zur Unterstützung der Flüchtlinge. 

In dem Gedicht steckt zudem ein Hinweis auf die Kollektiv-

Biographien von Flüchtlingen, die anonym bleiben und zu Passivität ge-

zwungen sind. Die Erfahrungen ähneln sich und verwischen die Individuali-

täten, so dass das Leid keine sinnstiftende Exklusivität besitzt Michael Moll 

hat dieses Phänomen für Gedichte nachgewiesen, die in KZs entstanden 

sind.82 Durch den Massenmord wurden jedoch individuelle Biographien 

vernichtet, während die Flucht, wenn sie nicht zur Rettung führte, doch zu-

mindest einen anderen Tod brachte. In Graue Zeiten bleibt der Sprecher – 

und damit seine Individualität – vor dem Tod bewahrt. 

82  Vgl. Michael Moll: Lyrik in einer entmenschlichten Welt. A.a.O., S. 69-85. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZEUGNIS UND ERINNERUNG|319 

Außerdem ist der Vers „Menschen wie wir wir unter ihnen“ möglicher-

weise eine Anspielung auf einen Vers in dem Gedicht Porträt André Breton

von Benjamin Péret („Ich unter ihnen“83), in dem das sprechende Ich sich 

unter die „Piraten“ – als Bild für eine aufrührerische, abenteuerlustige Bo-

hème – imaginiert. Doch ist das Ausgestoßensein und Umhertreiben auf den 

Weltmeeren bei Péret ein selbstgewählter Status, während bei Domin die 

Heimatlosigkeit nur insofern begrüßt wird, als dass sie vor Schlimmerem 

bewahrt (Strophe XI). Der Verweis auf das Gedicht von Péret entspräche in-

sofern auch einer Abkehr von dem tröstenden und rettenden Potential, das 

die künstlerische Existenzform bei diesem besitzt. 

Die dritte Strophe beschreibt die widersprüchlichen Anweisungen und 

wiederholt erneut die aporetische Situation, welche die Situation der Flücht-

linge kennzeichnet und die aus Berichten von Exilanten des Zweiten Welt-

kriegs, auch von Domin selbst, bekannt ist. Die Auswegslosigkeit drückt 

sich vor allem in dem formalen Parallelismus der inhaltlich konträren Verse 

(II, 2-3) aus. 

Ebenso wie die Situation in der vierten Strophe, die sich auf die Verän-

derung der nicht-jüdischen Bevölkerung in Deutschland während des „Drit-

ten Reichs“ gegenüber ihren jüdischen Mitbürgern bezieht: „grüßten unsere 

Freunde nicht/und wurden nicht gegrüßt“ (IV, 2-3). Während die Verfolgten 

ihre Freunde nicht grüßten, um diese nicht zu gefährden, zeigt deren fehlen-

der Gruß ihre Angst vor Repressionen wegen der Freundschaft mit Juden. 

Für die Verfolgten bedeutet es jedoch auch das Unterlassen einer freundli-

chen Handlung, einer menschlichen Geste und Verrat der Freundschaft. Die 

Bedeutung, die für Domin diesem Verhalten zukommt, zeigt sich darüber 

hinaus darin, dass sie in ihren autobiographischen Schriften von einem ent-

sprechenden Erlebnis berichtet und auch in ihrem Roman die Szene einer 

solchen Begegnung gestaltet hat.84

In der fünften Strophe wird die Härte dieser Erfahrung des Ausgesto-

ßenseins weiter zugespitzt auf die Widersinnigkeit, dass Flüchtlinge sich für 

etwas entschuldigen, was sie nicht zu verschulden haben – und was an sich 

keiner Entschuldigung bedarf: ihre eigene Existenz. Die sollte Grund zur 

Freude sein, unter den Lebensbedingungen der Flüchtlinge bleibt dieses Ge-

fühl jedoch aus. Mehr noch, ihr Schicksal wird „an fremden Küsten“ (V, 2) 

zur Schuld. Damit wird die Verantwortung für die Situation umgekehrt. 

Die Nationalsozialisten oktroyierten den aufnehmenden Staaten die ei-

genen Kriterien für den Status der Flüchtlinge: „Wen immer die Verfolger 

als Auswurf der Menschheit aus dem Lande jagten [...], wurde überall auch 

83  Karlheinz Barck (Hg.): Surrealismus in Paris 1919-1939. Ein Lesebuch. Mit 

Abbildungen. Leipzig 1986. S. 364. 

84  Vgl. Hilde Domin: Das zweite Paradies. A.a.O., S. 155f; „... und doch sein wie 

ein Baum“. A.a.O., S. 215; Zivilcourage. A.a.O., S. 235f. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


320|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

als Auswurf der Menschheit empfangen, und wen sie für unerwünscht und 

lästig erklärt hatten, wurde zum lästigen Ausländer, wo immer er hinkam.“85

Hannah Arendt sieht darin eine Strategie der totalitären Staaten, um die Na-

tionalstaaten aufzulösen. Domins Verse versuchen keine derartige Analyse, 

bestätigen aber den empirischen Befund. In ihrem Essay Exilerfahrungen

untersucht sie die Situation der Flüchtlinge und deren Verhältnis zum Gast-

land näher.86

Die sechste Strophe stellt in nur zwei Worten die Rettung fest, die wie 

die Verstoßung durch die Passivkonstruktion des Satzes, die das handelnde 

Subjekt verschweigt, scheinbar durch eine fremde Macht erfolgte. Die Stro-

phe besitzt neben dem Refrain nur einen weiteren Vers. Diese Knappheit 

verweist auf die Seltenheit dieses Ereignisses, um das deshalb nicht viele 

Worte gemacht werden. Wie die vielen Hilfsverben anzeigen, regeln Verbo-

te und Gebote das Dasein der Flüchtlinge. 

Die siebte Strophe ist die letzte, die mit dem besagten Refrain beginnt, 

sie wiederholt ihn im zweiten Vers und schließt in Vers drei lediglich ein 

„jeder“ an, so dass die Universalität und Zufälligkeit der möglichen Erfah-

rung erneut unterstrichen wird. Eine weitere Lesart des „wir unter ihnen“ 

bietet sich hier an, und zwar als Verweis auf eine bestehende Hierarchie, die 

hier durch die vorangehenden und folgenden Strophen eine Bedrohung für 

„jede[n]“ (VII, 3) impliziert, nicht nur für die Flüchtlinge. In ihrer Rede An-

läßlich der Feier zu Rilkes 100. Geburtstag in der Berliner Akademie der 

Künste vom 9.12.197587 zitierte Domin die Verse der Strophen VII, 3 bis X, 

3 mit der Anmerkung: „Wenn in einem der [...] Gedichte vom Tod im KZ 

die Rede ist, so denken sie nicht nur an Historisches: So etwas ist drin in der 

conditio humana – condition inhumana dieser Zeit [...].“88 Damit besteht sie 

explizit auf der Mehrdeutigkeit ihres Gedichts. 

Während die Strophen I bis VI ohne Zeichensetzung jeweils einen an-

sonsten vollständigen Satz bilden und so als Strophe jeweils Erfahrungs-

bruchstücke abbilden, gilt dies für die folgenden Strophen VII bis X nicht 

mehr. Sie sind alle dreizeilig, die Enjambements erstrecken sich nun aber 

auch über die Strophen, nicht mehr nur über die Verse, so dass die Unter-

scheidung zwischen Strophe und Vers auf der grammatischen Ebene ver-

wischt wird. Die Strophen und Verse sind dadurch beschädigt, die ellipti-

schen Satzkonstruktionen offenbaren die Grausamkeit der Taten und die 

Sprachlosigkeit darüber. Wie in „Wen es trifft“, an das die Formulierungen 

85  Hannah Arendt: Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft. Antisemitismus, 

Imperialismus, totale Herrschaft. München/Zürich 2001 (1986, New York 

1951). S. 563. Zur Staatenlosigkeit vgl. weiter S. 577-625. 

86  Hilde Domin: Exilerfahrungen. A.a.O., S. 193f. 

87  Hilde Domin: Lyrik jetzt. In: GE, S. 139f. S. 139. 

88  Hilde Domin: Lyrik jetzt. A.a.O., S. 140. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZEUGNIS UND ERINNERUNG|321 

und Passivkonstruktionen wiederholt erinnern, kann dieses Schicksal jeden 

treffen: „jeder//kann ausgezogen werden/und nackt gemacht“ (VII, 3-VIII, 

2), wobei letzteres durch die Umgangssprache im Kontrast zu der Situation 

steht und dadurch besonders hart wirkt. Im Zusammenhang mit dem natio-

nalsozialistischen Massenmord weist die Formulierung „jeder“ darauf hin, 

dass dessen Opfer willkürlich zu Feinden des „deutschen Volkes“ erklärte 

Menschen waren, deren Zugehörigkeit zu einer bestimmten „Gruppe“ nur 

einen Vorwand lieferte. Der zweite Vers wiederholt semantisch den ersten 

der achten Strophe und steigert ihn, denn „ausgezogen“ werden bildet erst 

die Vorstufe, während „nackt gemacht“ neben dem Vorgang das Resultat 

dieser unfreiwillig erfolgenden Prozedur eindeutiger benennt. Der dritte 

Vers wiederum greift das Adjektiv auf und macht „Menschenpuppen“ (VIII, 

3) aus denen, die ihre Freiheit und Selbstbestimmung eingebüßt haben. Der 

Begriff „Menschenpuppen“ zeigt eine sprachliche Nähe zu Domins Offenem 

Brief an Nelly Sachs. Dort erzählt sie, wie sie reagierte, als sie zum ersten 

Mal Bilder aus Konzentrationslagern sah, „[...] all diese nackten hilflosen 

Körper, wie ein Lager von verrenkten Puppen übereinander gestapelt.“89

Durch diesen Bezug gewinnt die Bedrohung der betroffenen Menschen noch 

an Schärfe. Deren Körper sind sogar „nackter als Tierleiber“ (IX, 1), ohne 

Fell, Panzer oder einen anderen Schutz „unter den Kleidern“ (IX, 2). In der 

Klimax sind sie den Jägern also mindestens ebenso ausgeliefert wie diese. 

Der Blick auf das „unter den Kleidern“ verborgene entspricht darüber hin-

aus schon an sich einer Verletzung der persönlichen Integrität. 

In der zehnten Strophe ist bei dem Partizip „Ausgezogen“ (X, 1) offen, 

ob es aktiv oder passiv ist, ob also jemand ausgezogen worden ist oder aus-

gezogen ist, um etwas zu tun, um woandershin zu gelangen. Zudem wird 

durch die Inversion zunächst die Subjektposition unterschlagen und womög-

lich sogar in Frage gestellt. In jedem Fall haben „die noch morgens die 

Schalen um sich“ (X, 2), sind also gerade aus dem Ei geschlüpft, schutzlos, 

unvorbereitet auf die ihnen drohende Zukunft, „weiße Körper“ (X, 3), weiß 

wie Papier, in die sich das Leben noch nicht eingeschrieben hat, unverbrannt 

von der Sonne. Dieses Bild ähnelt dem der Schale im Ofen und konturiert 

damit umso deutlicher eine Auffassung von lebensprägenden Erfahrungen. 

Erst die Strophen XI und XII enthalten wieder die notwendigen Satz-

elemente, um als vollständig gelten zu können. Auch inhaltlich grenzen sie 

sich ab von den Strophen VIII bis X. In Strophe XI wird festgestellt, dass 

dagegen „Glück hatte wer nur/gestoßen wurde/von Pol zu Pol“ (XI, 1-3), 

über die ganze Erde, wie die „Menschen wie wir wir unter ihnen“, deren Er-

fahrungen in den Strophen II bis VI beschrieben sind: Selbst die gewaltsame 

Vertreibung und Verfolgung über den ganzen Globus ist ein „Glück“ ge-

89  Hilde Domin: Offener Brief an Nelly Sachs. A.a.O., S. 167. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


322|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

genüber dem, was denen angetan wurde, die nicht flüchten konnten. Die 

zwölf Strophen können an den Kreuzweg und die Leidensstationen Christi 

erinnern. Dies würde, analog zur christlichen „Erzählung“, dem Geschehen 

einen Sinn zusprechen, der ihm innerhalb der Geschichte nicht zukommt. 

Doch sind die Strophen nicht als Stationen gekennzeichnet, sondern bilden 

die Ziel- und Orientierungslosigkeit des Geschehens ab, so dass sie sich 

zwar auf die christliche Vorlage beziehen, sie aber zugleich als Lösung 

verwerfen.

Die letzte Strophe schlägt den Bogen zur ersten. Wieder ist von den 

„grauen Zeiten“ die Rede, der Ausdruck wird von dem sprechenden Ich, das 

erstmals und sogar zweimal im Singular auftritt, sogar nachdrücklich wie-

derholt und genauer situiert. Mit dem Verweis auf den Altersunterschied, 

der zugleich die unterschiedliche Erfahrung und insbesondere den Grad der 

Unschuld bezüglich des Wissens der Generationen beinhaltet, hebt das spre-

chende Ich zum einen die Zeitspanne hervor, die seitdem vergangen ist, zum 

anderen lässt es durchblicken, dass sich wenig geändert hat, da offensicht-

lich Verwechselungsgefahr mit der Situation der Gegenwart besteht. Auf 

diese Weise wird deutlich, dass der Vers eine Mahnung darstellt, etwas zu 

tun, damit diese Verwechselung ausgeschlossen wird, damit sich die Ge-

schichte nicht wiederholt, sondern ändert. Insofern dieser Gedankengang 

das Vorhandene auf eine neue Stufe hebt, ist er als dialektisch zu bezeich-

nen.

Für den ersten Vers wurden zu Beginn der Gedichtinterpretation zwei 

Lesarten vorgestellt, die einander rückblickend in der gemeinsamen Ziel-

richtung stärken: Auf der einen Seite lässt er sich in dem Sinne verstehen, 

dass das Geschehene rückgängig, ungültig gemacht werden muss, damit es 

nur für die Vergangenheit, für die grauen Zeiten zutrifft, nicht für die Ge-

genwart, das Heute. Das drei Jahre nach Graue Zeiten entstandene Gedicht 

Abel steh auf ist ein Bitten, das Vergangene rückgängig zu machen, „damit 

es anders anfängt/zwischen uns allen“ (III, 2-3). Rückblickend unterstützt es 

also diese Lesart von Graue Zeiten.

Auf der anderen Seite lässt sich der erste Vers auch deuten als eine An-

weisung, das Vergangene zu bewahren, um durch diese Erinnerung die 

Wiederholung in der Gegenwart zu verhindern. Beide Lesarten des ersten 

Abschnitts laufen also auf eine Verbindung von Zeugenschaft, Zeitgenos-

senschaft und Erinnern hinaus, die sich auf die Zukunft richtet und aus der 

Vergangenheit lernt. 

Der zweite Abschnitt ist kürzer als der erste. Auch er beginnt und endet 

mit einer Strophe zu den „grauen Zeiten“ (I, 1; V, 1). Die erste Strophe 

weist darauf hin, dass diese erst „zwanzig Jahre“ (I, 3) zurückliegen, dass 

„nichts uns trennt“ (I, 2) vom Heute als nur dieser Zeitraum. Der Sprecher, 

der wie bereits im ersten Abschnitt mit einem „wir“ auftritt, und sein Stand-

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZEUGNIS UND ERINNERUNG|323 

punkt sind auch in diesem Abschnitt nicht eindeutig zu bestimmen. Es bleibt 

offen, auf welche zwanzig Jahre Bezug genommen wird, doch liegt es nahe, 

den Zeitpunkt der Textentstehung heranzuziehen: Das Gedicht wurde 1966 

geschrieben und könnte allgemein auf einen relativ langen Zeitraum fehlen-

der Auseinandersetzung seit dem Ende der nationalsozialistischen Verbre-

chen hinweisen. Möglicherweise spielt das Gedicht auf die im Oktober 1946 

abgeschlossenen Nürnberger Prozesse an, die ein Jahr zuvor eröffnet wor-

den waren und die wegen der Verurteilung einiger der führenden NS-

Vertreter im öffentlichen Bewusstsein das endgültige Ende des „Dritten 

Reichs“ besiegelten, auch wenn noch weitere Prozesse folgten. Eine Lesart, 

die näher an die nationalsozialistischen Verbrechen zwischen 1933 und 

1945 heranrückt, weicht nicht entscheidend von den Konsequenzen dieser 

Interpretation ab: Domin war länger als 20 Jahre im Exil, doch vergingen 20 

Jahre zwischen ihrer Ausreise aus Deutschland 1932 und ihrer ersten 

Deutschland-Reise 1952. Damit fallen die Situation der Rückkehr und die 

später von den Mitscherlichs analysierte Verdrängung der deutschen Bevöl-

kerung mit der Atmosphäre des Gedichts zusammen. 

Die zweite Strophe bildet den vorgezogenen Objektsatz zum ersten Vers 

der dritten Strophe und springt dadurch hervor wie eine bunte Zeitungsüber-

schrift. In diesem Fall wecken die gegenwärtigen Titel schlechte Erinnerun-

gen an alte Zeitungsüberschriften oder die Köpfe der Zeitungen. Die Farben 

Rot und Schwarz sind Teil der nationalsozialistischen Fahne, zudem befan-

den sie sich „unter dem Worte ‚Deutsch‘“ (II, 3), eine Silbe die einen Teil 

des Slogans „Deutschland erwache!“ bildet. Zeitungen erschienen in der 

Weimarer Republik noch nicht in Farbe, aber es ist vorstellbar, dass diese 

Verse Bezug auf eine Farbdruck verwendende Propagandazeitschrift neh-

men. 

Wie in der letzten Strophe des ersten Abschnitts tritt das sprechende Ich 

in der dritten Strophe tatsächlich im Singular auf, wodurch die Subjektivität 

der Erfahrung und ihre Eindringlichkeit betont wird. Was dieses „es“ (III, 1) 

ist, wird nicht eindeutig aufgelöst, doch lässt es sich sowohl direkt auf das 

„Worte ‚Deutsch‘“ (II, 3) im vorhergehenden Vers beziehen als auch auf die 

Situation in Deutschland, als die Zeitungen entsprechend aussahen. Auffäl-

lig ist auch die veraltete Form „Worte“, die möglicherweise einen Hinweis 

auf die volkstümelnde Sprache der Nationalisten liefert. Durch den neuen 

Satzbeginn läuft zwischen diesem und dem folgenden Vers ein Bruch. Die 

Verse sind zwar nicht durch Satzzeichen getrennt, ihre Zugehörigkeit zu 

verschiedenen Sätzen ist aber an der Groß- und Kleinschreibung erkennbar. 

Wie ein Echo aus I, 3 setzt der neue und letzte Satz ein mit „Zwanzig Jahre“ 

(III, 2), worauf das einzige Satzzeichen des gesamten Gedichts folgt, ein 

Doppelpunkt. Dieser ruft den Eindruck hervor, als sei alles, was danach 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


324|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

kam, Teil und Fortsetzung dieses Zeitpunktes – als dauerten die zwanzig 

Jahre noch an. Zumindest fordert das Gedicht zum Nachdenken darüber auf. 

Die vierte und die fünfte Strophe, die aus nur drei Versen bestehen, 

mahnen daran, dass sich die eigene Situation von heute auf morgen voll-

kommen ändern kann: Die Flucht bedeutet den Verlust des gesamten Besit-

zes. Darin ist auch eine Warnung für die Zukunft enthalten: Am ersten (Ar-

beits-)Tag der Woche scheint der Abstand groß zu sein zu den Tagen der 

Katastrophe, aber schon am nächsten Tag war alles wie vorher, reiht der 

Alltag sich, reihen wir uns ein in die „grauen Zeiten“ (V, 1), könnte die Ge-

schichte sich wiederholen. Die Verse heben die Relevanz für alle hervor, in-

dem zum einen der Sprecher wieder die erste Person Plural verwendet, und 

zum anderen die letzte Strophe keine Barriere zwischen „uns und den grau-

en Zeiten“ (V, 1) aufrichtet, sondern eine verbindende Konjunktion einfügt. 

Die Nähe ist eindeutig, zumal die letzte Strophe aus nur einem Vers besteht 

und somit abgetrennt ist von den übrigen Versen. 

In dem dritten Abschnitt bestehen die erste und dritte Strophe nur aus 

einem einzigen Vers, die zweite aus zwei und die vierte aus drei Versen. Die 

Irrealität des Inhalts – eine Erinnerung, Angst oder ein Traum – wird durch 

diese Form verstärkt, da sie nur einzelne Gedankenfetzen, Bruchstücke prä-

sentiert. Das sprechende Ich macht keine genauen Angaben über Ort und 

Zeit der Situation, sondern beginnt in der ersten Strophe mit einem vagen 

„[m]anchmal“ (I, 1) und richtet seine Worte an ein nicht näher bestimmtes 

Du, so dass sie die Leserin bzw. den Leser einbeziehen. Die Sprache findet 

keine harmonische Form, um ihren Gegenstand zu erfassen. Insofern passt 

Durzaks Charakterisierung der Exildichtung auch zu Hilde Domins Lyrik, 

ist aber weniger ausgeprägt zu erkennen als bei Celan oder Sachs: 

„Ist es nicht vielmehr so, daß es eine Sprachmächtigkeit in der Negation ist, ein po-

etisches Wahrnehmbarmachen des Kampfes gegen den Sog des Verstummens und 

der Sprachlosigkeit, ein Benennen der Wunden und Beschädigungen der Sprache, 

deren von Verletzungen und Narben gezeichnete Körperlichkeit zur Matrix des 

vielfältigen Bedrohungsspektrums wird, das mit der Exilerfahrung einhergeht?“90

In der zweiten Strophe, die den Satz beendet, allerdings ohne Satzzeichen 

aufzuweisen, wird daraus ein Alptraum, der zeigt, wie das sprechende Ich 

das Du dann sieht: „von wilden Tieren zerrissen/von Menschentieren“ (II, 1-

2). Die Gewalttat ging sozusagen von der eigenen „Gattung“, von etwas 

Vertrautem, Bekanntem aus, das sich als fremd entpuppte, und gewinnt da-

durch an Schrecken. Der Neologismus „Menschentiere“ ist zudem paradox, 

denn er enthält mit „Mensch“ und „Tier“ widersprüchliche Gattungsbe-

zeichnungen. Darüber hinaus verweist er auf die im ersten Abschnitt des 

90  Manfred Durzak: „Der Worte Wunden“. A.a.O., S. 21. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZEUGNIS UND ERINNERUNG|325 

Gedichts erwähnten „Menschenpuppen“ (VIII, 3), die als Opfer das Gegen-

bild zu den „Menschentieren“, den Tätern, bilden. Das Bild des zerrissenen 

Menschen verweist außerdem auf die biblische Geschichte von Joseph und 

seinen Brüdern, in der letztere ihrem Vater Jakob Josephs blutbeflecktes 

Gewand zeigen und erzählen, Joseph sei von wilden Tieren zerrissen wor-

den, obwohl sie ihn an ägyptische Händler verkauft haben.91

Die dritte Strophe besteht wie die erste aus nur einem Satz und enthält 

mit dem Wort „vielleicht“ (III, 1) ebenfalls ein Modaladverbial. Diese Isola-

tion stärkt wie im Fall der ersten Strophe die Einschränkung, doch steht das 

Subjekt nun in der ersten Person Plural. Es bleibt offen, ob das „[w]ir“ (III, 

1) das in der ersten Strophe angeredete „du“ einschließt – wenn nicht, wäre 

das Lachen ein Lachen der Zuschauer. Andernfalls könnte es ein Lachen 

über die absurde oder verstörende Vorstellung sein, die in der zweiten Stro-

phe beschrieben wurde. 

Die vierte Strophe bildet keinen vollständigen Satz, auch der Sinn bleibt 

unklar, und die drei Verse klingen wie die stammelnden Sätze eines Medi-

ums. Das Verb „sehen“ ist in die Nähe des „Seherischen“ gerückt, so dass 

der Begriff des „Gesichts“ anklingt. Dies hebt auch den scheinbaren Wider-

spruch im ersten Vers auf, denn das sprechende Ich, das die Angst des Du 

„nie sah“ (IV, 1), spürt sie doch oder meint sie zumindest zu spüren – oder 

hält sie für angemessen angesichts der Gefahr. Vielleicht war das sprechen-

de Ich aber auch nicht dabei, als das angeredete Du Angst verspürte. Die 

Abwandlung im zweiten Vers der durch ein Possessivpronomen dem Du 

zugeordneten Angst in „diese Angst“ (IV, 2), die nun emphatisch mit einem 

Demonstrativpronomen verbunden ist, bildet ein Indiz, dass es die Angst 

des sprechenden Ichs selbst ist. Auch der letzte Vers ließe sich in diese 

Richtung deuten, denn das „ich sehe euch“ (IV, 3) könnte direkt an die 

„Menschentiere“ gerichtet sein, an die Leserinnen und Leser, die ja nur Zu-

schauer sind, die nicht eingreifen in das Geschehen, auf das der Text ver-

weist. Andersherum könnten die Angeredeten aber auch als weitere Opfer 

der „Menschentiere“ gelesen werden, als früher, gegenwärtig oder zukünftig 

Bedrohte, um die das Ich bangt, mit denen es leidet. Diese Version erscheint 

plausibler, wenn man den Abschnitt in den Kontext des gesamten Gedichts 

rückt und insbesondere die Gleichsetzung im ersten Abschnitt von Angere-

deten und Opfern berücksichtigt. Bereits im zweiten Abschnitt war das spre-

chende Ich als Seher aufgetreten (III, 1), und auch der Verweis auf den bib-

lischen Träumer Joseph, dem Gott Bilder und Deutungen schickt, ruft die 

Figur des Sehers auf. In Wozu Lyrik heute hat Domin sich demgegenüber 

eindeutig ablehnend zu dem Bild des Dichters als Seher geäußert: „Jene Be-

deutung, die den Dichter zu etwa Priesterlichen machte, etwas Seherarti-

91  1. Mose 37, 12-36. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


326|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

gem, ist uns fatal [...].“92 Indem Domin durch Assoziationen ein metaphysi-

sches Element evoziert, dies aber durch die konkrete Kontextualisierung im 

zweiten Abschnitt (III, 1) als reale historische Erfahrung markiert, ermög-

licht sie es erst, den dritten Abschnitt als konkreten traumatischen Effekt zu 

lesen.

Der vierte und letzte Abschnitt besteht aus drei Strophen. Die erste 

Strophe beginnt mit einer direkten Anrede, die die Leserin bzw. den Leser 

involviert. Diese Anrede, ein Wort, bildet den gesamten Vers und ist da-

durch zusätzlich betont. Die folgenden beiden Verse sind identisch und er-

innern an die Situation einer Selektion, wobei die Wiederholung die Bedro-

hung aller kennzeichnet. Der Beginn des letzten Abschnitts mit den Versen 

„Dich/und den/und den“ (I, 1-3) verbindet also die direkte Anrede mit der 

Wiederholung einer Auswahl, die innerhalb dieses Kontextes auf die Selek-

tion im Konzentrationslager vor der Ermordung sowie wiederum auf Wen es 

trifft (Kapitel 3.1) anspielt. Der Refrain aus dem ersten Abschnitt taucht 

zweimal auf, zunächst in einer Abwandlung zur Anrede, indem sie die erste 

Person Plural durch die zweite Person Plural ersetzen. Dadurch wird die Le-

serin bzw. der Leser erneut einbezogen. Zudem erscheint beide Male der 

Vers nicht mehr als einer, sondern über zwei Verse verteilt: „Menschen wie 

ihr/ihr unter ihnen/Menschen wie wir/wir unter ihnen“ (I, 4-7), wodurch sie 

mehr Nachdruck erhalten und darüber hinaus zerbrochen erscheinen, als sei 

der letzte, und sei er noch so fragile Schutz einer Gemeinschaft zerfallen, da 

in der höchsten existentiellen Not jeder allein sei. Indem die folgenden Ver-

se den Refrain in seiner ursprünglichen Form wiederholen (I, 6-7), weisen 

sie auf diesen signifikanten Unterschied nochmals hin. Wie im ersten Ab-

schnitt erfolgt eine denaturalisierende Benennung als „[n]ackte Menschen-

puppen“ (I, 8). Während im ersten Abschnitt von den Opfern die Rede war, 

„die noch morgens die Schalen um sich haben“ (X, 2), heißt es nun: „die 

noch heute die Schalen um sich haben“ (I, 9). Hier wird nun endgültig deut-

lich, dass die Schalen nicht nur Schutz bieten, sondern auch äußere Eindrü-

cke verhindern, die Wahrnehmung beeinträchtigen und eine heile Schein-

welt vorspiegeln, innerhalb derer alles gut ist. Zudem wird dadurch das 

Heute gegen das Morgen abgegrenzt. So wird der Vers zur Mahnung, sich 

nicht in Sicherheit zu wiegen, da morgen alles anders sein könne. Für diese 

Version spricht die Identifikation mit den Opfern. 

Damit scheinen in dem Text außerdem die abweichenden Perspektiven 

von Tätern und Opfern auf. Die Differenz zwischen jüdischen und nichtjü-

dischen Erfahrungskontexten hat Nicolas Berg für die Geschichtswissen-

schaften nachgewiesen. Für die Zeit zwischen 1945 und 1950 kommt er zu 

dem Schluss: „Erfahrungen jüdischer Historiker wurden nicht zum Thema 

92  Hilde Domin: ‚Lyriker‘ und ‚Text‘. A.a.O., S. 156. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZEUGNIS UND ERINNERUNG|327 

gemacht. Ihre Themen waren begründungspflichtig und ihre Perspektive auf 

das Ereignis Holocaust marginalisiert.“93 Für literarische Texte fällt dieser 

diskursive Rahmen breiter aus, denn auch wenn die Literatur sich auf Fak-

ten bezieht, so ist sie doch Fiktion, die nicht denselben Wahrheitsanspruch 

besitzt wie die Geschichtswissenschaft. Niemals stand es zur Debatte, ob 

Paul Celan oder Nelly Sachs oder auch Domin so schreiben dürften, wie sie 

es taten und tun. Doch auch im literarischen Feld gibt der Diskurs Regeln 

vor und sanktioniert Verstöße: Als Celan 1952 in Niendorf seine Todesfuge

bei einem Treffen der Gruppe 47 vortrug, stieß er auf offene – und antisemi-

tische – Ablehnung.94 Die direkten Bezüge in Domins Texten auf den natio-

nalsozialistischen Massenmord wurden dagegen geflissentlich übersehen, 

die Literaturkritik und -wissenschaft rezipierte ihre Lyrik als Beweis für das 

wiedergewonnene Sprachvertrauen der deutschen Dichtung, für eine gelun-

gene deutsch-jüdische Symbiose und Versöhnung sowie für eine geläuterte 

bundesrepublikanische Gesellschaft, die keine explizite Erinnerung an 

Auschwitz mehr nötig hatte. Domin leistete dieser Rezeptionsweise höchs-

tens insofern Vorschub, als sie in ihren öffentlichen Reden den Blick über-

wiegend auf die Zukunft des menschlichen Zusammenlebens richtete. Doch 

blendete sie ihre Exilerfahrung und deren Ursache nicht aus. Nicolas Berg 

untersucht den Streit zwischen Wulf und Broszat und kommt zu dem Er-

gebnis, Martin Broszats Position lege „die Gleichung ‚deutsche Perspektive‘ 

= Erforschung = Sachlichkeit versus ‚Jüdische Perspektive‘ = Erinnerung = 

Emotionalität“95 nahe, eine aus heutiger Sicht unhaltbare geschichtswissen-

schaftliche Position. Dies deckt eine Analogie zur Literaturwissenschaft im 

Umgang mit dem Exil auf: Die literarischen Texte über die Erfahrungen der 

Exilanten wurden vor den siebziger Jahre nicht als eigener Forschungsbe-

reich betrachtet. 

Böhmel Fichera deutet die Schlusszeilen von dem Gedicht Graue Zeiten

als Anzeichen, dass Domin im Unterschied zu vorher „eine deutlich skepti-

schere Beurteilung der Gegenwart in Deutschland“96 vornehme: „Damit a-

ber deutet sich eine entscheidende Wendung in der Haltung Domins an: Die 

Einsicht in die mißlungene Heimkehr und das Bewußtsein von der unver-

gänglichen Prägung durch die langen Jahre im Exil.“ Die Analysen von Wen

es trifft (1953), Anstandsregeln für allerwärts (1963) oder Gefährlicher Löf-

fel (1954) haben demgegenüber gezeigt, dass diese Skepsis keineswegs eine 

Wendung bedeutet, sondern lediglich einem Akzent in Domins Gedichten 

93  Nicolas Berg: Der Holocaust. A.a.O., S. 192. 

94  Vgl. Klaus Briegleb: Mißachtung und Tabu. Mißachtung und Tabu. Eine 

Streitschrift zur Frage: „Wie antisemitisch war die Gruppe 47?“ Berlin 2003. 

95  Vgl. Nicolas Berg: Der Holocaust. A.a.O., S. 617. 

96  Ulrike Böhmel Fichera: Zum „Stelldichein mit mir selbst“. A.a.O., S. 353. 

Vgl. das folgende Zitat ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


328|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

entspricht, den sie im Diskurs um Lyrik nach Auschwitz setzt. Nicht nur ih-

re unmittelbare Exilerfahrung war prägend für Domin, sondern auch das 

Wissen um den Genozid. 

Die zweite Strophe des letzten Abschnitts von Graue Zeiten stellt den 

im ersten Abschnitt beschriebenen „grauen Zeiten“ (I, 2) „das Rot und das 

Schwarz“ (II, 2) bzw. „den schwarz und rot gedruckten Haß“ (II, 7) gegen-

über. Sie zitiert wörtlich aus dem zweiten Abschnitt (II, 1-3), so dass die I-

dentität der Situation in den „grauen Zeiten“ und heute hervorsticht. Die 

zweite Strophe nimmt zudem die „Angst“ (IV, 1; 2) aus dem dritten Ab-

schnitt in dem Verb „fürchten“ (II, 9) ebenso wie dessen dritte Strophe (III, 

2) wieder auf. Darüber hinaus wird mit dem Verb „sehen“ (II, 5) der Alp-

traum des dritten Abschnitts aufgegriffen. 

Die schon angesprochene Wiederholung aus Abschnitt zwei in der 

zweiten Strophe spricht ebenfalls für eine Interpretation der Verse als Mah-

nung, da die empfundene Bedrohung erneut in die Gegenwart gerückt und 

in den Zeitungen vor Augen geführt wird. „Die Toten“ (II, 4), die diese 

Nachrichten sehen, werden dadurch derart mit ihnen verbunden, dass der 

Eindruck entsteht, dieser Nationalismus sei ihre Todesursache gewesen, o-

der besser: der daraus entstandene „Haß“ (II, 7), der so stark ist, dass sie 

sich fürchten, obwohl sie doch schon tot sind. Die „großen Augen“ (II, 5), 

die sie machen, weisen zum einen auf die leeren Augenhöhlen der Toten-

schädel hin, greifen zum anderen aber auch die Redewendung „große Augen 

machen“ auf und offenbaren somit das ungläubige Staunen der Toten über 

die sich wiederholende Geschichte. 

„Dies ist ein Land/in dem die Toten sich fürchten“ (III, 1-2), modifiziert 

die letzte Strophe den letzten Vers der zweiten Strophe und betont dadurch 

sowohl die Verantwortung des genannten Landes als auch die Absurdität 

der Situation, die es nicht geben sollte. Das Land, das seinen Toten keine 

Ruhe gewährt, ist Deutschland: Bereits im Winter 1959/60 gab es in Köln 

eine Welle antisemitischer Schmierereien auf jüdischen Friedhöfen, die 

Domin beunruhigt zur Kenntnis nahm.97 Der Zusammenhang von Deutsch-

land und Tod spiegelt sich nicht nur in der wiederholten Nähe von „dem 

Worte ‚Deutsch“ (II, 3; 8) und den „Toten“ (II, 4; 9) und in der Assonanz 

auf „o“, sondern auch in dem Vers von Celans bereits zitierter Todesfuge

„der Tod ist ein Meister aus Deutschland“ (IV, 6). In den letzten beiden 

Versen von Graue Zeiten drückt sich zugleich die Nähe von vergangenen 

und gegenwärtigen Verbrechen aus. Der Text rückt den Massenmord nicht 

weg, sondern lässt ihn durchschimmern als ständige Gefahr, die sich wie-

derholen könnte. Die Vergangenheit bleibt gegenwärtig. Im Gegensatz zu 

Angst richtet sich Furcht immer auf einen bestimmten Gegenstand – doch 

97  Vgl. Hilde Domin: Hineingeboren. A.a.O., S. 158f. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZEUGNIS UND ERINNERUNG|329 

wird ihre Quelle nicht benannt. Offen bleibt, ob die Toten um Lebende, um 

potentielle Opfer bangen, oder um ihre eigene Grabruhe, die durch Fried-

hofsschändungen von Neonazis gefährdet ist. 

Liest man das Gedicht Domins als eine Warnung vor der Wiederholung 

gewalttätiger Exzesse, so steht diese in der Nähe einer realen Gefährdung 

der Toten, auf die Walter Benjamin bereits vor Auschwitz hingewiesen hat. 

Er fürchtete die Korrumpierung der Toten bzw. die Verfälschung der Über-

lieferung: „Die Geschichte ist Gegenstand einer Konstruktion, deren Ort 

nicht die homogene und leere Zeit sondern die von Jetztzeit erfüllte bil-

det.“98 Die Sieger machen die Geschichte und geben die Erinnerungen vor. 

Benjamin zufolge hat die Vergangenheit Folgen für das Nachleben. Er inte-

ressierte sich für das, was keine Wirkung hatte, weil es ausgegrenzt wurde. 

Für ihn prägt die Gegenwart die Vorstellungen von der Vergangenheit, in-

dem sie sich als die „gemeinte“ zu erkennen hat.99 „Vergegenwärtigung“ 

bedeutet nach Benjamin, den Überlieferungszusammenhang aufzubrechen, 

um andere Bilder freizulegen, die von den Mächtigen der Geschichte ver-

schüttet oder zumindest nicht aufgedeckt wurden.100 Katja Schubert zufolge 

betont Benjamin damit die Verantwortung der Lebenden für die Toten: 

„Anstatt Vergangenheit und Gegenwart durch ‚Kontinuität‘ oder ‚Fort-

schritt‘ vermittelt zu sehen, verbindet Benjamin die Zeiten durch einen ‚An-

spruch‘ miteinander: der Anspruch der Vergangenheit an die Lebenden, die 

sich ihrer anzunehmen haben.“101

Dass sich dieser Anspruch in Domins lyrischem Werk nachweisen lässt, 

deutete sich bereits an. Neben Graue Zeiten betont auch Domins 1963 in 

Heidelberg entstandenes Gedicht Köln (GG 243), das sie 1964 in Hier ver-

öffentlichte102, eine enge Verbundenheit des Sprechers mit den Toten, die 

den von Benjamin begründeten „Anspruch“ der Vergangenheit an die Ge-

genwart erfüllt. „Die Toten und ich“ (IV, 1) bewegen sich anders als die an-

deren Menschen (II, 3), die ehemals vertrauten Orte sind ihnen in der Ge-

genwart ein fremdes Element. 

Da Michael Braun bereits 1993 eine ausführliche Gedichtinterpretation 

dazu geliefert hat103, kann hier darauf verzichtet werden. Braun hebt beson-

ders die von Domin in einer Selbstinterpretation als „Simultaneität 104“ be-

zeichnete Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen hervor und sieht darin ein 

utopisches Moment, das aus der Kraft der Poesie stammt: die Möglichkeit 

98   Walter Benjamin: Über den Begriff der Geschichte. A.a.O., S. 701. 

99   Walter Benjamin: Über den Begriff der Geschichte. A.a.O., S. 695. 

100   Vgl. Walter Benjamin: Über den Begriff der Geschichte. A.a.O., S. 697f. 

101   Katja Schubert: Notwendige Umwege. A.a.O., S. 105. 

102   Vgl. VE, S. 236. 

103   Vgl. Michael Braun: Exil und Engagement. A.a.O., S. 156-160. 

104   Hilde Domin: Aber die Hoffnung. A.a.O., S. 60. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


330|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

einer Begegnung mit den Toten. Bringt man jedoch darüber hinaus die Imp-

likationen dieses Motivs mit der Bedeutung von Erinnerung in Zusammen-

hang, so liest sich das Gedicht als anhaltender Erinnerungsprozess, der das 

sprechende Ich von den „anderen“ unterscheidet und mit den Toten verbin-

det. Die veränderte Wirklichkeit steht allen offen, die neuen Zugänge des 

alten Heimatorts werden aber auf unterschiedliche Weise aufgesucht und 

genutzt. Im Diskurs um Lyrik nach Auschwitz thematisiert Domin ihre ei-

gene Fremdheit und die der Toten im kollektiven Gedächtnis der Bundesre-

publik Deutschland und verweist damit auf die Vielfalt der – zum Teil un-

wiederbringlich verlorenen – Erinnerungen. Der Grund, warum sich die To-

ten in Graue Zeiten fürchten, könnte also auch darin liegen, dass sie sich um 

ihr Andenken in der Überlieferung sorgen. 

Wie die Ausführungen gezeigt haben, thematisiert das Gedicht mensch-

liche Leiderfahrungen, die eng mit dem Wort „deutsch“ verbunden sind. 

Karl Krolow bezeichnete Graue Zeiten 1980 als „[...] eines der ‚leidenden‘ 

Gedichte Hilde Domins [...]. Es ist das Leiden der Aufmerksamkeit, das hier 

in Worten ausgetragen wird, Leiden an dem Land seiner Sprache, in das 

man zurückgekehrt ist, wie man auf seine Sprache zurückkommen muß, ob 

man will oder nicht. Ein Leid-Wort: deutsch.“105

Krolow nennt keine anderen Gedichte, die seiner Meinung nach in die 

Kategorie der „‚leidenden‘ Gedichte“ fallen würden. Seine einzige Erläute-

rung, in der die Aufmerksamkeit als Eigenschaft der Dichterin als Ursache 

des Leids betrachtet, greift zu kurz, denn darüber hinaus ist es die mangeln-

de Aufmerksamkeit der Öffentlichkeit für das vergangene Leid, die zum ge-

genwärtigen beiträgt bzw. es sogar verursacht. 

Domins Essay Aufruf zur Rettung der Vietnamflüchtlinge106 von 1978 

enthält den ersten Abschnitt des Gedichts Graue Zeiten und rückt das Ge-

dicht damit explizit als Stellungsnahme in die Nähe zum aktuellen Gesche-

hen. Neben die Zeugenschaft setzt Domin die Zeitgenossenschaft, womit sie 

eine Verschiebung gegenüber vielen Texten von den Überlebenden der 

Konzentrationslager vornimmt: Zwar war sie als Jüdin direkt betroffen von 

der Bedrohung durch die Nationalsozialisten, doch ihr frühes Exil bewahrte 

sie vor den Erfahrungen in den Lagern und dem Massenmord. Dadurch 

bleibt ihre Rolle beschränkt auf die einer Zeitzeugin, sie ist keine Zeugin der 

Vernichtungslager. Sie betont die Bedeutung des Beobachter- und Bericht-

erstatterstatus’ sowie die Pflicht zum „Eingreifen“, und sei es nur mit Wor-

ten und in der Rolle des Zeugen. Ihr Selbstverständnis als Schriftstellerin, 

insbesondere als Lyrikerin, rückt ihre im zweiten Kapitel dargelegte Poeto-

105   Karl Krolow: „Ich will einen Streifen Papier“. In: VE, S. 13-28 (erstmals in: 

Literatur in Köln 12. Hg. v. der Stadtbücherei. Dezember 1980. S. 4-7). S. 

26.

106   Hilde Domin: Aufruf zur Rettung der Vietnamflüchtlinge. In: GE, S. 304. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZEUGNIS UND ERINNERUNG|331 

logie von einer rein autonomieästhetischen Position ab, hin zu den alltägli-

chen Lebenserfahrungen mit ihren moralischen Anforderungen. 

Dies hatte Domin bereits 1968 in Wozu Lyrik heute formuliert: Der Ly-

riker selbst müsse ein scharfer Beobachter sein. „Immer von neuem regist-

riert er den Riss zwischen dem, was ‚ist‘, und dem, was sein ‚sollte‘ und 

vielleicht sein könnte, um ihn zur Sprache zu machen, ihn zu benennen.“107

Demzufolge leistet der Lyriker Domin zufolge dem Leser eine moralische 

Hilfestellung bei der individuellen Wirklichkeitserfahrung. Dieser Dienst 

wird aber nicht aufdringlich geleistet, sondern ist ein Angebot, und die An-

deutung einer moralisch überlegenen Position des Lyrikers bezieht sich bei 

Domin auf einen Idealfall, der durchkreuzt wird von ihrer bereits dargeleg-

ten Auffassung der Rolle von Text und Leser. 

Das Gedicht Graue Zeiten liefert ein Zeugnis der Vergangenheit, das 

die Erinnerung an sie einfordert. Diese Erinnerung erscheint besonders im 

Hinblick auf eine Gegenwart wichtig zu sein, die sich anschickt, die Ver-

gangenheit zu wiederholen bzw. bereits so weit ist – wenn nicht in Deutsch-

land, dann im Sudan oder anderswo. Domin hat in ihren Schriften immer 

wieder hervorgehoben, wie wichtig das Zeugnis der Zeitgenossenschaft sei, 

um die Wiederholung des Genozids unmöglich zu machen – auch wenn dies 

nur eine Hoffnung ist. Gegen die Wiederholung könne die Erinnerung als 

Mittel dienen, deshalb betont Domin ihre Notwendigkeit. Doch zugleich ist 

sie sich bewusst, dass der Erinnerungsprozess eine Konstruktion und als 

solche den herrschenden Machtverhältnissen unterworfen ist. Als solidari-

scher und zukunftsweisender Akt kann das Erinnern dazu beitragen, die 

Vergangenheit und die Toten vor Instrumentalisierung zu retten. Die immer 

schon erzeugte Erinnerung ist bereits an sich Vergangenheitspolitik und 

damit Instrumentalisierung, doch kann zumindest ihr Grad zugunsten der 

Toten gesenkt werden. Entsprechend plädierte der Historiker Wolfgang 

Bergem für „die Vergegenwärtigung einer unabgeschlossenen Vergangen-

heit mit Bezug zur Gegenwart“ und prägte dafür den Neologismus „Ver-

gangenwärtigung“.108 Dies bleibt allerdings problematisch. 

Daniel Levy und Natan Sznaider stellten 2001 die These auf, „[...] daß 

Erinnerungen an den Holocaust in einer Epoche ideologischer Ungewißhei-

ten zu einem Maßstab für humanistische und universalistische Identifikatio-

nen werden.“109 Sie sehen den Holocaust „[...] als Schlüsselereignis für eine 

neue Erinnerungsform, nämlich für die Herausbildung einer neuen ‚Schick-

107   Hilde Domin: Wozu Lyrik heute. A.a.O., S. 28. 

108   Wolfgang Bergem: Barbarei als Sinnstiftung? Das NS-Regime in Vergan-

genheitspolitik und Erinnerungskultur der Bundesrepublik. In: Ders. (Hg.): 

Die NS-Diktatur. A.a.O., S. 81-103. S. 96. 

109   Daniel Levy/Natan Sznaider: Erinnerung im globalen Zeitalter: Der Holo-

caust. Frankfurt/M. 2001. S. 10. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


332|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

salsgemeinschaft‘, die [...] eine der zentralen Katastrophen des 20. Jahrhun-

derts zum Anlaß nimmt, neue gemeinsame Bezüge jenseits des National-

staats herzustellen.“110

Lothar Probst dagegen wendet sich gegen die These, dass transnationale 

Erinnerungskulturen entstehen: Zum einen werde das Gedenken von den 

einzelnen Nationen auf je spezifische Weise vorgenommen, zum anderen 

bestehe auch innerhalb der Nationen Differenz von Erinnerung.111 Probst 

warnt davor, „aus der Erinnerung an den Holocaust im Rahmen öffentlich 

inszenierter Gedächtnispolitik eine gesamteuropäische Geschichtsdidaktik 

zu machen“112 und sie damit auf instrumentelles Gedenken zu reduzieren. 

Die Universalisierung von Auschwitz birgt darüber hinaus das Risiko 

der Verflachung, da die Spannung zwischen dem historischen Ereignis und 

seiner Universalisierung anhält. Oliver Marchart betrachtet die These der 

Universalisierung des Holocaust von Levy und Sznaider, die einer positiven 

Umwertung von Kulturindustrie zu emanzipatorischem Potential entspreche, 

kritisch: „Das Verhältnis von Universalem und Partikularem ist immer a-

symmetrisch und von Macht verformt.“113 Bestimmte partikulare Vorstel-

lungen bestimmten sogenannte „universelle“, die deswegen eben nicht uni-

versell seien. Dies führe zu einer „Entleerung des Universalen“114, das Par-

tikulare (in diesem Fall: der Holocaust) gebe seine konkreten Inhalte auf. 

Entsprechend sieht Diner im Unterschied zu Levy und Sznaider die Ge-

fahr der „Entgeschichtlichung von Auschwitz“ als Preis für die Universali-

sierung, die den Holocaust für weltweite Opfererfahrungen öffne.115 Diner 

warnt, der Holocaust werde mit allen Verbrechen in Verbindung gesetzt, 

und dies entspreche einer Verflachung des Ereignisses „zur Folie einer sich 

ausbildenden zweifelhaften internationalen Moralkultur. Motor einer sol-

chen Inflationierung ist die auf eben jene entgrenzende Universalisierung 

zielende anthropologische Deutung des Zivilisationsbruchs“, deren Folge 

ein Substanzverlust der „Negativität von Auschwitz“ sei.116 Indem Diner je-

doch den Terminus „Zivilisationsbruch“ einführte, leistete er einer solchen 

Lesart Vorschub, denn ihm zufolge „[...] steht das Wort vom Zivilisations-

bruch für eine Chiffre intellektueller Versöhnung zwischen ebenjenen wi-

derstreitenden Perspektiven auf das inkriminierte Geschehen – der jüdischen 

wie der menschheitlichen.“117 Der Begriff ermöglicht nach Uhl erst den 

110   Daniel Levy/Natan Sznaider: Erinnerung. A.a.O., S. 14. 

111   Lothar Probst: Der Holocaust. A.a.O., S. 232. 

112   Lothar Probst: Der Holocaust. A.a.O., S. 233. 

113   Oliver Marchart: Umkämpfte Gegenwart. A.a.O., S. 54. 

114   Oliver Marchart: Umkämpfte Gegenwart. A.a.O., S. 55. 

115   Dan Diner: Den Zivilisationsbruch erinnern. A.a.O., S. 34. 

116   Vgl. Dan Diner: Den Zivilisationsbruch erinnern. A.a.O., S. 28. 

117   Dan Diner: Den Zivilisationsbruch erinnern. A.a.O., S. 19. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZEUGNIS UND ERINNERUNG|333 

Vergleich mit anderen Genoziden, bei aller bestehenden Differenz: „Über 

die Semantik von ‚Holocaust‘ oder ‚Shoah‘ hinausgehend, die die Juden-

vernichtung im Rahmen der Opfer-Täter-Konstellation verortet, rückt der 

Terminus ‚Zivilisationsbruch‘ das Geschehen in ein Raum-Zeit-Kontinuum 

von universaler Dimension, das sich auf die Geschichte der Moderne bezie-

hungsweise der westlichen ‚Zivilisation‘ erstreckt.“118

Die Deutung des nationalsozialistischen Massenmords als zentrales Er-

eignis der europäischen Geschichte, wie sie die Kulturwissenschaften be-

schreiben, sei jedoch ein junges Phänomen. Die vorliegende Arbeit negiert 

nicht eine universale Dimension, betrachtet aber nur die Bundesrepublik 

Deutschland und ihre besondere Abhängigkeit von dem Diskurs um Lyrik 

nach Auschwitz. 

5.6 Zwischenfazit  

Die Gedichte Domins, die sich mit den Themen Zeugenschaft und Erinnern 

auseinandersetzen, nehmen sehr unterschiedliche und zum Teil sogar wider-

sprüchliche Positionen im Diskurs um Lyrik nach Auschwitz ein, ohne dass 

ein Bruch – etwa vor und nach der Rückkehr – zu beobachten ist. Dies be-

trifft vor allem die Kommunizierbarkeit der Erfahrungen und Erinnerungen: 

Auf der einen Seite warnen Gedichte wie Gefährlicher Löffel vor dem Ver-

gessen der Erfahrungen und Erinnerungen, das nicht nur die Identität des 

Objekts, sondern auch des Subjekts gefährde. Insofern die Toten Teil der 

Erinnerung sind, obliegt den Lebenden darüber hinaus Verantwortung und 

Fürsorgepflicht ihnen gegenüber, wie insbesondere Aktuelles herausstellt. 

Verdrängung wäre ein neues Verbrechen. Erinnerung und Zeugenschaft bil-

den entsprechend die moralische Basis des Sprechens. Auf der anderen Seite 

bezweifeln Texte wie Es kommen keine nach uns, dass die einzigartigen, le-

bensprägenden und brüchigen Erfahrungen vermittelbar sind. Kein Akt des 

Erinnerns besitzt allgemeingültigen Anspruch. 

Diese paradoxe Situation setzt sich fort: Einerseits wird es als unmög-

lich bewertet, Identität und einen Platz im kollektiven Gedächtnis zu erlan-

gen. Dies ist verbunden mit einem Gefühl der sozialen Ohnmacht. Anderer-

seits artikulieren einige der Gedichte – nicht nur selbstreflexiv – den 

Wunsch nach Identität und Integration in das kollektive Gedächtnis. Die 

Texte nehmen dadurch zumindest Einfluss auf diese Aushandlungsprozesse 

des kollektiven Gedächtnisses und auf die Wirklichkeit. Darüber hinaus er-

möglicht insbesondere die je spezifische künstlerische Form eine autonome 

118   Heidemarie Uhl: Einleitung. In: Dies. (Hg.): Zivilisationsbruch. A.a.O., S. 

10.

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


334|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

Reaktion auf Auschwitz, welche die Chance bietet, sich der Macht des Dis-

kurses zu entziehen und innerhalb des Rahmens der individuellen Erfahrung 

eine angemessene Repräsentation zu erreichen. 

Auch wenn die Vergangenheit als unabänderlich erscheint, so erwach-

sen aus der Auseinandersetzung mit ihr in den Gedichten doch unausge-

sprochene Forderungen an die Gegenwart. Dies betrifft insbesondere die 

Mitverantwortung der Zeitzeugen des Nationalsozialismus, die ausgeweitet 

wird auf die Frage nach der heutigen Mitschuld durch tatenloses Zusehen 

bei weltweiten Verbrechen. Die Erinnerung beinhaltet sowohl eine Anklage 

der Zeugen als auch eine Mahnung für die Lebenden, ist also zukunftsrele-

vant.

Domins Werk lässt sich daher nicht auf eine eindimensionale Position 

im Diskurs um Lyrik nach Auschwitz festlegen, es sperrt sich gegen eine i-

deologische Instrumentalisierung. Gerade mit dieser Position schreibt Do-

min sich in den Diskurs ein. Dabei lassen sich die in Kapitel 2 erläuterten 

poetologischen Kriterien Domins in den ausgewählten Texte Domins wie-

derfinden: Musterhaftigkeit, Authentizität und Besonderheit stellen in den 

Gedichten den historischen Bezug her und lassen neben dem ästhetischen 

Anliegen ein genuin gesellschaftspolitisches Engagement deutlich werden. 

Dieses bleibt stets an die Haltung der Rezipientinnen und Rezipienten ge-

bunden.

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


6 SCHLUSSBETRACHTUNG UND AUSBLICK

Innerhalb des Diskurses um die extra- und intratextuellen Bedingungen und 

Möglichkeiten von Literatur nach Auschwitz beschränkt sich Domin im Un-

terschied zu Adorno nicht auf theoretische Überlegungen. Sie verleiht dem 

moralisch-ästhetischen Dilemma darüber hinaus in ihrer Lyrik Ausdruck. 

Die Analysen ihrer Gedichte Schöner (1959) und Lyrik (1963) belegten dies 

exemplarisch. 

Domins Poetologie umfasst verschiedene Elemente. Das Gedicht als 

Augenblick der Freiheit – auf diese Formel hat Domin selbst ihre poetologi-

schen Reflexionen gebracht, die hier anhand ihrer Gedichte und Essays ent-

faltet wurden. Es wurde deutlich, dass Domin dabei zuweilen die Gattungs-

grenzen verwischt, indem sie in ihren Essays eine äußerst bildhafte Sprache 

verwendet. Im Anschluss an Adornos Kulturkritik zeigen sich Parallelen zu 

seinem dialektischen Denken und der Vorstellung, dass Menschen in gesell-

schaftliche Prozesse eingebunden und somit nur bedingt frei in ihrem Han-

deln sind. Adornos komplexere und gesellschaftsanalytisch tiefergehende 

Reflexionen betonen trotz aller Einschränkungen letztendlich eine autonome 

ästhetische Sphäre. Ebenso hält Domin im Bewusstsein der Widerstände 

beharrlich an der Hoffnung fest: Die Hoffnung richtet sich „dennoch“ auf 

ein besseres Zusammenleben der Menschen. Für Domin wie für Adorno ist 

die Kunst Trägerin der Hoffnung, dass das Subjekt seiner Vergesellschaf-

tung und Funktionalisierung, wie sie in Auschwitz radikal hervortraten, zu-

mindest etwas entgegenzusetzen hat, wenn das Entrinnen des Menschen aus 

diesen Prozessen damit auch noch nicht gewährleistet ist. Für beide wird in 

ihren Texten das Paradoxon zum Ausgangspunkt, um ihre Denkbewegungen 

dialektisch zu dynamisieren. Im Fall von Domins Dichtung erfasst diese 

Dynamik auch den Rezeptionsprozess. 

Domins Methode der „unspezifischen Genauigkeit“ dient im Kommu-

nikationsprozess nach Auschwitz dazu, die Wirklichkeit nicht durch Reprä-

sentation zu bannen und dabei womöglich zu verfehlen, sondern die Poly-

semie und Autonomie der Wirklichkeit im Kunstwerk herauszustellen. De-

ren Geheimnisse sind einem unendlichen Deutungsakt unterworfen, wie in 

den Interpretationen von Worte (1956), Die Botschafter (1964), Losgelöst

(1959) und Immer kreisen (1963) herausgearbeitet worden ist. Seit Beginn 

der sechziger Jahre, also nach der endgültigen Rückkehr nach Deutschland 

1961, formulierte Domin ihre Überlegungen auch in literaturtheoretischen 

Essays, wofür die zeitgenössischen Debatten in den Literatur- und Gesell-

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


336|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

schaftswissenschaften um Wirkungsästhetik und Rezeptionstheorien den 

Rahmen bereitstellten. Lyrik, die die Kriterien der Authentizität, Musterhaf-

tigkeit und der Einmaligkeit erfüllt, birgt einen „Kern“ (Domin) partikularer 

und zugleich allgemeiner Erfahrung, den die Rezipientinnen und Rezipien-

ten für sich aktivieren und nutzbar machen können. Keine Interpretation, 

auch nicht die des Autors, kann Domin zufolge alleinige Gültigkeit bean-

spruchen, da jede Begegnung zwischen Text und Leser individuell und situ-

ativ bedingt ist. Mit diesem Aspekt ihrer Poetologie, der die Bedingungen 

von Sprache produktiv wendet, weist Domin einen Ausweg aus der Sprach-

krise nach Auschwitz. 

Doch sowohl im Exil als auch nach der Remigration reflektieren ihre 

Gedichte die Grenzen dieser Hoffnung: Der Ausweg erschien gefährdet an-

gesichts einer deutschen Nachkriegsgesellschaft, die der Auseinanderset-

zung mit dem Nationalsozialismus und seinen Verbrechen auswich oder sie 

vergangenheitspolitisch – im Sinne von Norbert Frei – zu bewältigen, d.h. 

zu instrumentalisieren suchte. Die Erfahrungen der Überlebenden und der 

Exilanten standen dem im Wege und wurden deshalb bewußt oder unbe-

wußt ausgegrenzt, bis sie Anfang der sechziger Jahre mit den wichtigen 

Strafprozessen in der Öffentlichkeit verhandelt wurden. Losgelöst, Immer 

kreisen und Linguistik (1961) artikulieren die Zweifel an den Möglichkeiten 

von Kommunikation und von Sprache an sich: Die Notwendigkeit einer an-

deren Sprache erscheint als dringend und Schweigen als Option, um die 

Mängel der gebrauchsüblichen Sprache zu kompensieren. In den literari-

schen Debatten um den „Tod der deutschen Sprache“, die auch fünfzehn 

Jahre nach Kriegsende noch virulent waren, dominierte erstens das Argu-

ment, dass Sprache im Allgemeinen nach Auschwitz radikal ihre Unzuläng-

lichkeit gezeigt habe. Zweitens trage durch die Gebundenheit an ihre spezi-

fische Geschichte die deutsche Sprache im Besonderen die Spuren des Nati-

onalsozialismus. Wie die Analyse von Wort und Ding (1969) gezeigt hat, 

findet sich bei Domin auch für dieses Argument eine dialektische Wendung, 

die ihr fortgesetztes lyrisches Sprechen legitimiert: Sprache, in die die Ge-

schichte eingegangen ist, ist auch von Auschwitz durchdrungen. Auch wenn 

Wort und Ding keine Einheit bilden, besitzt die Sprache dadurch die Vor-

aussetzung und die moralische Verpflichtung dazu, zu versuchen, das Be-

wusstsein von Auschwitz zu artikulieren. 

Domins Poetologie zufolge bedingt gerade der autonome Status von Ly-

rik ihr Widerstandspotential gegen die gesellschaftliche Zweckgerichtetheit. 

Insofern besteht für Domin wie etwa für Adorno, Brecht, Celan, Sartre und 

Enzensberger kein Widerspruch zwischen den Konzepten von autonomer 

und engagierter Literatur. Domins Gedichte beziehen sich unterschiedlich 

deutlich auf diese Konzepte. Sie lassen sich als graduelle Abstufungen von 

Engagiertheit verstehen und zusammenfassend in zwei Gruppen teilen: Ers-

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SCHLUSSBETRACHTUNG UND AUSBLICK|337 

tens betonen Gedichte wie Ars longa (1963) und Wer es könnte (1963) die 

Möglichkeit der „Atempause“, die Lyrik in einer funktionsgesteuerten Ge-

sellschaft biete. Ars longa hebt dabei stärker die Zweckfreiheit der Kunst 

hervor und rekurriert auf literarische Traditionen. Wer es könnte zeigt, wie 

das Nicht-Handeln einen Reflexionsraum ermöglicht, der wiederum erst 

zum Handeln befähigt. Eben dieses Stilmittel des Paradoxons erlaubt Ge-

dichten wie Nicht müde werden (1964), das anhaltende Bemühen um 

sprachliche Handlungsfähigkeit auszudrücken. Zweitens formulieren dem-

gegenüber Gedichte wie Ich will dich (1967) und Drei Arten Gedichte auf-

zuschreiben (1967-1968) eine Kritik an der Gesellschaft und eine wider-

ständige Haltung, ohne dass der ästhetische Anspruch gegenüber dem politi-

schen Anliegen zurücktritt. Sie füllen den eröffneten Handlungsraum poeto-

logisch. In Drei Arten Gedichte aufzuschreiben sind die Zweifel an der 

Durchsetzung des Anliegens zwar deutlich zu erkennen, dennoch halten die 

Verse an der Sprache fest und demonstrieren damit das Changieren von 

Domins Poetologie zwischen Sagbarkeit und Unsagbarkeit. 

Das erfahrene Leid literarisch zu artikulieren, wie unzureichend auch 

immer, oder seine Verbalisierung zu rezipieren und damit von anderen Un-

terstützung dabei zu erhalten, die Erfahrung zu verarbeiten, kann den Op-

fern des Nationalsozialismus Erleichterung bringen. Einen solchen begrenz-

ten Trost stiften Domins Gedichte Wen es trifft (1953) und Schale im Ofen

(1951), indem sie Bilder für die Qual bereitstellen und dabei auf vertraute 

Traditionen rekurrieren. Wen es trifft entfaltet diese Bildlichkeit sehr inten-

siv und differenziert, bis es durch die konkrete Hinwendung zu einem Ge-

genüber eine Mahnung für die Zukunft und damit die Wende bringt. Auch 

Schale im Ofen enthält eine hoffnungsvolle Wendung, ohne dass das Ge-

dicht dabei die Leidensgeschichte überschreibt. Domin legt in ihren Gedich-

ten den Bezug zum Massenmord nahe, stellt ihn aber nicht zwingend her. 

Dadurch werden von den Texten auch andere Leidenserfahrungen wie das 

Exil eingeschlossen. 

Domin verwendet in ihrer Lyrik häufig religiöse Motive. Das belegen 

die Gedichte Bitte (1954) und Gegenwart (1957). Durch diese Sakralisie-

rung überträgt Domin die sprachliche Kraft dieser Motive formal und inhalt-

lich auf ihre Texte, die insbesondere durch die jüdischen und christlichen 

Kontexte, in denen das Wort große Bedeutung besitzt und Inhalte über 

Gleichnisse vermittelt werden, zusätzliches Gewicht erhalten. Gleichzeitig 

bleibt ihr Bezug darauf uneindeutig, so dass die individuelle Verantwortung 

für die Geschichte in den Vordergrund rückt. Dieser Prozess lässt sich als 

Säkularisierung bezeichnen. Beide Vorgehensweisen unterstreichen die e-

xistentielle Relevanz der Gedichte. 

Immer wieder wird im Diskurs um Lyrik nach Auschwitz die Frage 

verhandelt, ob Auschwitz als ein singuläres Verbrechen oder als Extremfall 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


338|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

der conditio humana einzuordnen sei. Domin verweigert sich dieser Aus-

schließlichkeit, wie etwa die Analyse des Gedichts Bau mir ein Haus (1957) 

belegt. Auch wenn Domin in ihren Essays die allgemein-menschliche Di-

mension unterstreicht, bestreitet sie dabei weder die Singularität von 

Auschwitz noch neigt sie dazu, den nationalsozialistischen Massenmord zu 

universalisieren. Damit setzt sie der Fremddefinition, die sie als Jüdin be-

traf, obwohl sie sich vorher nicht dem Judentum zugehörig verstanden hatte, 

etwas entgegen und bewahrt ihren Subjektstatus. So unterscheidet sich Do-

mins Verortung im Diskurs von Forschungspositionen, die die Relevanz der 

Selbst- und Fremdbestimmung für die Identität der Opfer unterschlagen. In 

dem Gedicht Das ist es nicht (1969), das einen eindeutigen Bezug zum Ge-

nozid und zu den KZs herstellt, unterstützt die Betonung des „Menschseins“ 

der Opfer die Anklage der singulären Unmenschlichkeit, indem sie die ras-

sistischen Argumente als Willkür entlarvt. Entsprechend negiert das Gedicht 

die Möglichkeit der Sprache, die Wirklichkeit zu erfassen. Deshalb prägt 

auch ein resignativer Ton die Anklage. 

Die Schwierigkeiten, Worte für das Leid zu finden, können unüber-

windlich sein. Gedichte wie Haus ohne Fenster (1957) und „Vogel Klage“

(1958) erscheinen entsprechend als stummer Ausdruck der Verzweiflung. 

Die Wortgewalt verwandelt das stille Entsetzen in ein Schreien oder in ein 

leises Klagen. Domins Lyrik, insofern sie Ausdruck von Leid ist, steht im 

Spannungsfeld zwischen dem konkreten Bezug auf den Massenmord und 

einer allgemein-menschlichen Dimension. 

Der Nationalsozialismus brachte unter anderem eine Umkehrung mora-

lischer Werte mit sich. Dies thematisiert das Gedicht Anstandsregeln für al-

lerwärts (1963) unter direkter Bezugnahme auf die Judenverfolgungen. Au-

ßerdem ist in den Versen eine Kritik an der Umkehrung der Schuldfrage in 

der deutschen Nachkriegsgesellschaft impliziert. Auf die eigene Ohnmacht 

dieser Situation wie gegenüber dem Leid der Welt weist das Gedicht Ge-

gengewicht (1960) in sprachlich reichen Bildern hin, für das es nur eine ein-

zige Metapher besitzt. Die Sprache erweist sich im doppelten Sinn als unzu-

länglich: in Bezug auf die Wirklichkeit gegenüber ihren Möglichkeiten so-

wie in Bezug auf das Utopische. So zeigt Domin auf paradoxe Weise, dass 

Lyrik dem Leid der Welt dennoch etwas entgegensetzen kann. 

Literatur kann nach Auschwitz in begrenztem Maße Trost spenden und 

wenigstens metaphorisch eine Heimat zum Weiterleben bieten. Dieser Ge-

danke war bei der Rezeprion von Domins Gedichten bisher interpretations-

leitend. Tatsächlich bilden die Solidarität von anderen Menschen, Freund-

schaft und Liebe in Apfelbaum und Olive (1954) und Gleichgewicht (1955) 

trostspendende Elemente. Auch der Tod kann eine tröstliche Perspektive 

sein, da er Erlösung von dem Leid der Heimatlosigkeit und Frieden bietet. 

Dazu muss er nicht mit einer religiösen Auffassung von Wiederauferstehung 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SCHLUSSBETRACHTUNG UND AUSBLICK|339 

oder Wiedergeburt verbunden werden, wie Ziehende Landschaft (1955) oder 

Auf Wolkenbürgschaft (1958) zeigen. 

Gedichte können auch direkten Zuspruch und Ermutigungen enthalten, 

wie es in Fürchte dich nicht (1954) der Fall ist. Darüber hinaus stellen eini-

ge von Domins poetologischen Reflexionen, die in den Gedichten enthalten 

sind, die tröstende Kraft der Sprache heraus: Das gilt für Wie wenig nütze 

ich bin (1957), Nur eine Rose als Stütze (1957), Mit leichtem Gepäck

(1960), Vögel mit Wurzeln (1963) und Das Gefieder der Sprache (1963). In 

ihrem Offenen Brief an Nelly Sachs hat Domin dies auch explizit betont und 

den Bezug zu Auschwitz hervorgehoben. 

Doch der Trost entzieht sich dem Zugriff, wenn Träume die einzigen 

Zufluchtsorte bieten, wie sie in Inselmittag (1953), Rückkehr (1960) und Ich

lade dich ein (1957) als sprachlich verfasste Traumbilder aufscheinen. Do-

mins Werk zeigt die Möglichkeiten von Lyrik, nach Auschwitz Trost und 

Heimat zu stiften. Dabei – und darin liegt ein Aspekt seiner Brisanz – weist 

es deutlich auf deren Begrenztheit hin, wie insbesondere die spezifische 

Präsentation von Tod und Träumen als Trost hervorhebt: Der mit dem Ende 

des Lebens eintretende Frieden bleibt auf eine andere Wirklichkeit bezogen 

und gleicht darin den Utopien. 

Das ästhetisch-moralische Dilemma von Lyrik nach Auschwitz ergibt 

sich nicht nur aus der sprachlichen Unzulänglichkeit gegenüber dem Leid, 

sondern auch aus der moralischen Pflicht der Überlebenden, der Zeitgenos-

sen und der Nachgeborenen, zum einen das Andenken der Opfer zu bewah-

ren, zum anderen den Bezug der Geschichte zu Gegenwart und Zukunft her-

zustellen. Das Gedicht Gefährlicher Löffel (1954) mahnt, die Erinnerung zu 

wach zu halten, da ihr Verlust den Verlust der eigenen Identität mit sich 

brächte. Die lyrische Form erlaubt es, die historische Erinnerung zu thema-

tisieren, ohne sie festzuschreiben. So werden zumindest potentiell die Erfah-

rungen und die Identität derer gewahrt, die außerhalb des kollektiven Be-

zugsrahmens stehen. Das Vergessen würde sie vernichten. Die Schwierig-

keiten, Erfahrungen zu überliefern, wenn diese so brüchig sind, wie es auf 

die Erfahrungen des Nationalsozialismus zutrifft, zeigen sich in Es kommen 

keine nach uns (1958). Es gibt keine Gewähr, dass die Überlieferung andau-

ert – sie muss zu anderen Zeiten immer wieder aufs Neue erarbeitet werden. 

Zeugenschaft manifestiert sich im Handeln, wobei der Zeuge in der 

Vergangenheit eben nicht aktiv an einem Geschehen beteiligt gewesen sein 

muss, sondern es auch lediglich wahrgenommen haben kann. Die Gedichte 

Nur Zeugen (1960) und Von uns (1961) problematisieren dies Dilemma, 

wobei das sprechende Ich in Nur Zeugen die eigene Ohnmacht bedauert. 

Zugleich setzt es den Rückzug in sich selbst fort, indem es auf eine offene 

Anklage verzichtet. Von uns dagegen richtet den Blick auf den Umgang der 

Nachgeborenen mit der Vergangenheit, und zwar aus der Perspektive eines 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


340|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

Zeitzeugen. Der Text präzisiert dessen Position nicht weiter und erlaubt so 

die Reflexion verschiedener Standpunkte, gewährt den Leserinnen und Le-

sern also den Freiraum, den sie für ihre Deutung benötigen. Die Art der Ü-

berlieferung von Geschichte tangiert die Grundlagen der nationalen und in-

dividuellen Identitätsbildung. Deshalb stellt das Gedicht Aktuelles (1963) 

dabei die Gegenwärtigkeit der Geschichte und die Bedeutung des Erinnerns 

für das zukünftige Leben in den Vordergrund. 

Die Vergangenheit wird in dem Gedicht Graue Zeiten (1966) ausführ-

lich beschworen. Sie prägt die Gegenwart, wie die Alpträumen und Angst, 

ausgelöst durch die Ähnlichkeit von vergangenem und aktuellem Tagesge-

schehen, erkennen lassen. Dabei besteht eine enge Verbundenheit des Spre-

chers mit den Toten, die Köln (1963) noch deutlicher hervorhebt. Die analy-

sierten Gedichte betonen die Notwendigkeit des Erinnerns für die Toten wie 

für die Lebenden im konkreten Kontext des Nationalsozialismus, beurteilen 

die Möglichkeiten dazu aber unterschiedlich. Die Mitverantwortung der 

Zeugen wird kritisiert, ohne dass Anklage erhoben wird. Dem lyrischen 

Sprechen kommt dabei besondere Bedeutung zu, da es in seiner Offenheit 

zwar nur beschränkt Wirksamkeit entfalten kann, gerade dadurch aber viel-

fältige Aspekte anzusprechen vermag. 

Diese überblicksartige Zusammenfassung von den Ergebnissen der Ge-

dichtanalysen verdeutlicht, wie vielschichtig der Nexus zwischen Domins 

lyrischen Texten und dem Diskurs um Lyrik nach Auschwitz ist und wie 

differenziert die Dichterin die Aspekte der Sagbarkeit, der Artikulation von 

Leiderfahrung, des Trostes und der Heimat sowie der Zeugenschaft und des 

Erinnerns reflektiert. Im Unterschied zu den Untersuchungen von Vallaster 

und Braun, die eine chronologische Entwicklung von Motiven nahe legen, 

konnte gezeigt werden, dass Domin in ihrem lyrischen Werk kontinuierlich 

die Bedingungen und Möglichkeiten des Sprechens betrachtet. Dabei blei-

ben ihre poetologischen Prämissen konstant, auch wenn die sechziger Jahre 

sicherlich dazu beigetragen haben, dass Domin in ihren Texten verstärkt ex-

plizitere Formen von Engagement gewählt hat. Eine Trennung in private 

und politische Lyrik widerspräche Domins Poetologie. Gedichte wie Wen es 

trifft, Gefährlicher Löffel oder Es kommen keine nach uns aus den fünfziger 

Jahren zeigen zudem, dass Domin in ihrer Lyrik immer schon politische 

Themen aufgegriffen und Position bezogen hat. Allein die Tatsache, dass in 

Domins Lyrik Auschwitz implizit gegenwärtig ist, entspricht einer politi-

schen Stellungnahme. Außerdem war und ist Domins Poetologie zufolge 

das Schreiben an sich ein Akt, der sich den gesellschaftlichen Zwängen wi-

dersetzt und ihnen „das Dennoch jedes Buchstabens“ entgegenstellt. 

Die vorliegende Arbeit hat an verschiedenen Stellen auf die intertextuel-

len Bezüge zwischen der Lyrik Domins und anderer verfolgter Dichterinnen 

und Dichter hingewiesen. Insbesondere die Bedeutung von Paul Celan, Nel-

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SCHLUSSBETRACHTUNG UND AUSBLICK|341 

ly Sachs und Rose Ausländer wurde in diesem Zusammenhang deutlich. Die 

Nähe der Texte dieser Dichterinnen und Dichter verweist auf Entsprechun-

gen ihrer Reflexionen. Insofern diese Nähe bewusst konstruiert wurde, be-

findet sich Domins Lyrik damit in einer Traditionslinie mit den kanonischen 

Texten der nationalsozialistischen Verfolgungen und des Massenmords. 

Selbst die Gedichte Ausländers, die auf Domins Texte zu rekurrieren schei-

nen, da sie später entstanden, stärken diese Verbindung. 

Im Vergleich mit Celans Gedichten erscheinen auch die rätselhaftesten 

Verse von Domin jedoch weniger chiffriert. Von Sachs’ Lyrik unterschei-

den sich Domins Gedichte, insofern sie sich – trotz metaphysischer Angebo-

te – weniger stark auf religiöse Kontexte beziehen. Im Unterschied zu Aus-

länder, Sachs und Celan finden sich bei Domin auch weniger eindeutige Be-

züge auf den Massenmord. Ihre Reflexionen des Schweigens beziehen ne-

ben dem Schweigen angesichts von Auschwitz auch das Schweigen über 

Auschwitz ein, das die Toten und die Lebenden gleichermaßen betrifft. Zu-

dem hatten Nelly Sachs und Rose Ausländer wie Domin eine besondere Be-

ziehung zu ihren Müttern, die sich in ihren Werken ausdrückt. Auch wenn 

diese Dichterinnen regelmäßig zusammen genannt werden, so steht eine de-

taillierte vergleichende Untersuchung ihrer Werke noch aus, die außer Ü-

bereinstimmungen von Themen und Motiven auch die Produktionsbedin-

gungen und die ästhetischen Wege in den Blick nimmt. Eine solche Studie 

könnte auch das Werk Mascha Kalékos einbeziehen, das dem Domins eben-

falls thematisch nahe steht. 

Dass Domin sich durch vielfältige intertextuelle Bezüge insbesondere in 

die Tradition romantischer Dichterinnen und Dichter sowie von Hölderlin 

und Schiller stellt, wurde Arbeit ebenso wie die Einflüsse romanischer Au-

torinnen und Autoren an verschiedenen Stellen der hervorgehoben. Zukünf-

tige Untersuchungen könnten diesen Zusammenhängen genauer nachgehen, 

prüfen, ob umgekehrt auch Domins Werk Spuren in der Literatur insbeson-

dere der spanischsprachigen Länder hinterlassen hat und nach den Konse-

quenzen fragen, die dieser Austausch für die nationalen und internationalen 

literarischen Debatten besitzt. Hier wäre auch der Stellenwert interessant, 

der dabei der Kategorie Geschlecht zukommt. Allgemein gilt für das Werk 

Domin, das die Darstellung der Geschlechterverhältnisse noch ein weitge-

hend unbestelltes Feld ist. 

Darüber hinaus könnte eine lohnende Forschungsarbeit zu Domin darin 

bestehen, zu untersuchen, inwieweit eine Analyse ihres einzigen Romans 

Das zweite Paradies (1968) und seiner engen formalen und inhaltlichen 

Verflechtung mit den zeitgleich entstandenen lyrischen Texten Domins Bei-

trag zum Aspekt des Trostes und der Heimat im Diskurs um die Bedingun-

gen und Möglichkeiten des Sprechens nach Auschwitz ergänzt. Die spezifi-

sche formale Gestaltung des Romans und die Auseinandersetzung mit den 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


342|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

kommunikativen Schwierigkeiten der Figuren insbesondere durch die Ver-

lusterfahrung von Liebe und Heimat deuten auf die Produktivität des Textes 

für eine solche Fragestellung hin, der ich an anderer Stelle nachgehen wer-

de.1 Der Roman verbindet das immanent politische Thema der Heimatlo-

sigkeit mit der Frage nach der Möglichkeit von Liebe. Domins Text reflek-

tiert dabei das Geschlechterverhältnis unter den Bedingungen des Exils, 

lange bevor die Frauen-, Exil- oder Geschlechterforschung nach der Bedeu-

tung der Kategorie Geschlecht im Exil fragte. Die Ursache von den Schwie-

rigkeiten der Liebesbeziehungen liegt dem Roman zufolge darin, dass feste 

Identitäten als Voraussetzung zwischenmenschlicher Verbindungen gelten. 

Da diese Identitäten sich als wandelbar erweisen, als bloße Imaginationen, 

scheitern die kommunikativen Akte und damit die Beziehungen. Indem 

Domin durch die Liebesbeziehungen die fragliche Möglichkeit einer Rück-

kehr in die Heimat und das Fremde in der eigenen Person darstellt, verweist 

sie auf die Bedeutung von kollektiven und individuellen Erinnerungen für 

Fremd- und Selbstbilder, die wiederum bei der Konstruktion der eigenen

Identität mitwirken. Parallel dazu wird die Beziehung zur Heimat als Liebe

zu einem Bild entlarvt, das die Individuen sich selbst erschaffen. Damit zei-

gen sich Brüche und Widersprüche der gesellschaftlichen Konstruktion von 

Geschichte in der deutschen Erinnerung. 

Literatur ist per se mehrdeutig. Die Besonderheit von Domins Lyrik 

liegt jedoch darin, dass sie Widersprüchliches zusammenbringt. Die dabei 

dominante Stilfigur ist das Paradoxon. Zugleich sind Domins Gedichte in 

einfacher, klarer Sprache geschrieben. Das erleichtert den Zugang. Darüber 

hinaus kommen die religiösen Allusionen einem metaphysischen Bedürfnis 

entgegen, das bei vielen Menschen in existentiellen Fragen besteht, ohne 

dass die Texte darauf festzulegen wären. Viele Gedichte reflektieren sowohl 

Individuelles als auch Allgemeines – und damit auch das Verhältnis beider 

Ebenen zueinander. Ein Thema, das dies besonders deutlich zeigt, ist der 

Umgang mit der Vergangenheit. Dass sie dabei den nicht-jüdischen Deut-

schen Brücken baut, um ihnen das Nachdenken zu erleichtern, ohne die na-

tionalsozialistischen Verbrechen zu unterschlagen, ist ein Verdienst: Da-

durch können die Zeitgenossen in das Gespräch untereinander sowie mit 

den nachfolgenden Generationen einsteigen und ihre Erfahrungen weiterge-

ben, dadurch können die Jüngeren sich mit den Positionen der Älteren aus-

einandersetzen und eigene Wertmaßstäbe entwickeln. Vor allem aber finden 

1      Erste Belege dafür konnte ich bereits in meinem Vortrag „Die Darstellung der 

jüdischen Remigration in Hilde Domins Roman Das zweite Paradies“ am 25. 

November 2006 bei der Tagung „‚Auch in Deutschland waren wir nicht mehr 

wirklich zu Hause.‘ Die Remigration vertriebener Juden nach Deutschland“ 

der Herbert und Elsbeth Weichmann-Stiftung im Körber-Forum in Hamburg 

liefern. Eine ausgearbeitete Fassung des Vortrags erscheint im Tagungsband. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SCHLUSSBETRACHTUNG UND AUSBLICK|343 

so auch jüdische Erfahrungen und Positionen zunehmend Gehör. Die Ge-

dichte, die sich mit der Unsagbarkeit des Massenmords, mit Leid, Trost und 

Heimat sowie Zeugnis und Erinnerung auseinandersetzen, holen die Lese-

rinnen und Leser oft an einem vertrauten Standpunkt ab und verschieben 

dann – allmählich oder plötzlich – die Perspektive. Domins Anliegen, wie es 

aus ihren poetologischen Texten hervortritt, ist ein emanzipatorisches, und 

zwar bezogen auf alle Menschen. Es realisiert sich gerade in der Offenheit 

von Domins Gedichten. Deren Kennzeichen im Diskurs um Lyrik nach 

Auschwitz bilden die Verbindungen zu unterschiedlichen diskursiven Kons-

tellationen, an die wechselnde und sogar disparate Interpretationen anknüp-

fen können. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


INDEX DER ZITIERTEN GEDICHTE

„Vogel Klage“  201, 338 

Abel steh auf  69, 144, 180, 188, 

322

Abschaffung des 

Befehlsnotstands: Perspektive

186

Aktuelles  303, 309, 333, 340 

Älter werden  218 

Angsttraum I  203 

Anstandsregeln für allerwärts

208, 327, 338 

Apfelbaum und Olive  222, 234, 

241, 250, 338 

Ars longa  62, 109, 140, 253, 337 

Auf der andern Seite des Monds

192

Auf welch verläßlichen Stern?

180

Auf Wolkenbürgschaft  239, 251, 

339

Ausbruch von hier  191 

Aussaat  153 

Bau mir ein Haus  182, 200, 272, 

338

Bitte  170, 174, 183, 337 

Bitte an einen Delphin  101 

Das Gefieder der Sprache  208, 

257, 339 

Das ist es nicht  184, 338 

Der große Luftzug  98, 111 

Die Botschafter  63, 77, 99, 335 

Die Heiligen  174, 179, 187 

Die Taube  206 

Drei Arten Gedichte 

aufzuschreiben  24, 135, 337 

Ecce Homo  179 

Es kommen keine nach uns  286, 

297, 301, 303, 333, 339, 340 

Fremder  266 

Fürchte dich nicht  245, 339 

Geburtstage  59, 257 

Gefährlicher Löffel  277, 286, 

327, 333, 339, 340 

Gegengewicht  214, 338 

Gegenwart  175, 337 

Geh hin  88 

Gespräch mit meinen Pantoffeln

189

Gleichgewicht  232, 236, 338 

Graue Zeiten  265, 313, 327, 340 

Haus ohne Fenster  198, 338 

Herbstzeitlosen  237 

Ich lade dich ein  272, 273, 339 

Ich will dich  99, 129, 131, 179, 

279, 337 

Im Regen geschrieben  267 

Immer kreisen  85, 208, 335, 336 

Inselmittag  262, 339 

Köln  329, 340 

Lieder zur Ermutigung  90, 173, 

179

Linguistik  39, 62, 86, 109, 114, 

119, 140, 173, 336 

Linke Kopfhälfte  310 

Losgelöst  62, 71, 335, 336 

Lyrik  39, 49, 242, 335 

Mauern sortierend  306 

Mit leichtem Gepäck  243, 253, 

339

Nicht müde werden  62, 124, 129, 

337

Nichts geschieht  178 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


346|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

Noch gestern  192 

Nur eine Rose als Stütze  198, 

249, 264, 339 

Nur Zeugen  294, 303, 339 

Rückkehr  268, 339 

Rückzug  158 

Salva nos  132, 139 

Schale im Ofen  8, 163, 172, 174, 

279, 321, 337 

Schneide das Augenlid ab  264 

Schöner  40, 274, 335 

Tokaidoexpreß  245 

Traumwasser  266 

Unaufhaltsam  167 

Vademecum  237 

Vögel mit Wurzeln  208, 257, 339 

Von uns  298, 303, 317, 339 

Warte auf nichts  231 

Wen es trifft  144, 145, 172, 177, 

198, 261, 280, 320, 326, 327, 

337, 340 

Wer es könnte  118, 337 

Wie wenig nütze ich bin  339 

Wort und Ding  96, 109, 336 

Worte  39, 57, 72, 335 

Ziehende Landschaft  234, 245, 

259, 339 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SIGLENVERZEICHNIS

D  Domin, Hilde: Über das Interpretieren von Gedichten. In: Doppelin-

terpretationen. Das zeitgenössische deutsche Gedicht zwischen Autor 

und Leser. Hg. u. eingeleitet v. Hilde Domin. Frankfurt a. M. 1997 

(1966). S. 11-44. 

GAF Domin, Hilde: Das Gedicht als Augenblick von Freiheit. Frankfurter 

Poetik-Vorlesungen. München 1988. 

GE  Domin, Hilde: Gesammelte Essays. München 1992. 

GG  Domin, Hilde: Gesammelte Gedichte. 7. Aufl., Frankfurt a. M. 1999 

(1987).

GS  Domin, Hilde: Gesammelte autobiographische Schriften. München 

1992.

VE  von Wangenheim, Bettina/Metz, Ilseluise (Hg.): Vokabular der Erin-

nerungen. Zum Werk von Hilde Domin. Akt. Neuausg., Frankfurt a. 

M. 1998. 

WL  Domin, Hilde: Wozu Lyrik heute. Dichter und Leser in der gesteuer-

ten Gesellschaft. München 1968. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LITERATURVERZEICHNIS

Primärl iteratur von Hi lde Domin 

Das Gedicht als Augenblick von Freiheit. Frankfurter Poetik-Vorlesungen 

1987/88. München 1988. 

Das politische Gedicht und die Öffentlichkeit. In: Domin, Hilde/Greve, 

Clemens (Hg.): Nachkrieg und Unfrieden. Erw. Neuausg., Frankfurt a. 

M. 1998 (Neuwied, Berlin 1970). S. 219-260. 

Der Baum blüht trotzdem. 4. Aufl, Frankfurt a. M. 2002 (1999). 

Der magische Gebrauchsartikel. In: HAZ, 27.04.1968. 

Der Ruf nach den Maßstäben. Zum Dilemma literarischer Urteilsbildung. 

In: FAZ, 22.01.1968 

Die unspezifische Genauigkeit als Merkmal der Lyrik. In: NZZ, 20.02.1965. 

Doppelinterpretationen. Das zeitgenössische deutsche Gedicht zwischen 

Autor und Leser. Hgg. u. eingeleitet v. Hilde Domin. Frankfurt a. M. 

1997 (1966). 

Ein Drehpunkt der Lyrikinterpretation. Zu Hugo Friedrichs „Struktur der 

modernen Lyrik“. In: Der Monat 5 (1968). S. 57-65. 

Exil und Heimkehr. In: Sinn und Form 45 (1993). H. 2. S. 335-340. 

Exilerfahrungen. Untersuchungen zur Verhaltenstypik. In: Frankfurter Hefte 

29 (1974). S. 185-192. 

Gesammelte autobiographische Schriften. München 1992. 

Gesammelte Essays. München 1992. 

Gesammelte Gedichte. 7. Aufl., Frankfurt a. M. 1999 (1987). 

Hier. Gedichte. Frankfurt a. M. 1964. 

Höhlenbilder. Gedichte 1951-52. Mit Originalgraphiken von Heinz Mack. 

Duisburg 1968. 

Ich will dich. Gedichte. München 1970. 

Lyriktheorie, Interpretation, Wertung. In: Neue Deutsche Hefte 14 (1967). 

H. 4. S. 113-123. 

Nachwort. In: Nelly Sachs: Gedichte. 9. Aufl., Frankfurt a. M. 1996 (1977). 

S. 105-137. 

Nur eine Rose als Stütze. Gedichte. Frankfurt a. M. 1959. 

o.T. In: Hans Jürgen Schultz (Hg.): Mein Judentum. 3. Aufl., Stutt-

gart/Berlin 1979 (1978). S. 104-117. 

Rückkehr der Schiffe. Gedichte. Frankfurt a. M. 1962. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


350|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

Über das Interpretieren von Gedichten. In: Doppelinterpretationen. Das 

zeitgenössische deutsche Gedicht zwischen Autor und Leser. Hgg. u. 

eingeleitet v. Hilde Domin. Frankfurt a. M. 1997 (Frankfurt a. M. 1966). 

S. 11-44. 

Von der Natur nicht vorgesehen. Autobiografisches. München 1974. 

Wozu Lyrik heute. Dichter und Leser in der gesteuerten Gesellschaft. Mün-

chen 1968. 

Zerstöret nicht das Weltall der Worte. In: Marcel Reich-Ranicki (Hg.): 

Frauen dichten anders. 181 Gedichte mit Interpretationen. Frankfurt a. 

M./Leipzig 1998. S. 214-216. 

Zur Lyrik heute. In: Merkur 16 (1962). H. 4. S. 796-799. 

Weitere Primärl iteratur 

Adorno, Theodor W.: Ästhetische Theorie. In: Ders.: Gesammelte Schriften. 

Bd. 7. Hgg. v. Rolf Tiedemann. Frankfurt a. M. 1970. 

Adorno, Theodor W.: Engagement (erstmals als Vortrag, gehalten im Radio 

Bremen, 28. März 1962). In: Ders.: Noten zur Literatur. Hgg. v. Rolf 

Tiedemann. 7. Aufl. Frankfurt a. M. 1998 (1974). S. 409-430. 

Adorno, Theodor W.: Erziehung nach Auschwitz. In: Ders.: Gesammelte 

Schriften. Bd. 10.2: Kulturkritik und Gesellschaft II. Hgg. v. Gretel A-

dorno/Rolf Tiedemann. Frankfurt a. M. 1977. S. 674-690. 

Adorno, Theodor W.: Ist die Kunst heiter? In: Ders.: Noten zur Literatur. 7. 

Aufl., Frankfurt a. M. 1998 (1974). S. 599-606. 

Adorno, Theodor W.: Kulturkritik und Gesellschaft. In: Ders.: Gesammelte 

Schriften. Bd. 10.1: Kulturkritik und Gesellschaft I. Hgg. von Gretel 

Adorno/Rolf Tiedemann. Frankfurt a. M. 1977. S. 11-30. 

Adorno, Theodor W.: Minima Moralia. Reflexionen aus dem beschädigten 

Leben. Berlin/Frankfurt a. M. 2001 (1951). 

Adorno, Theodor W.: Negative Dialektik. Frankfurt a. M. 1970 (1966). 

Adorno, Theodor W.: Rede über Lyrik und Gesellschaft. In: Ders: Noten zur 

Literatur. Hgg. v. Rolf Tiedemann. 7. Aufl., Frankfurt a. M. 1998 

(1974). S. 49-68. 

Adorno, Theodor W.: Was bedeutet: Aufarbeitung der Vergangenheit. In: 

Ders.: Gesammelte Schriften. Bd. 10.2: Kulturkritik und Gesellschaft II. 

Hgg. v. Gretel Adorno/Rolf Tiedemann. Frankfurt a. M. 1977. S. 555-

572.

Agamben, Giorgio: Was von Auschwitz bleibt. Das Archiv und der Zeuge 

(Homo sacer III). Frankfurt a. M. 2003 (Turin 1998). 

Alberti, Rafael: Obra Completa. Tomo 2: Poesía 1939-63. Edición, Intro-

ducción, Bibliografía y Notas de Luis García Montero. Madrid 1988. 

Améry, Jean: Die Tortur. In: Merkur 19 (1965). S. 623-636. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LITERATURVERZEICHNIS|351

Améry, Jean: Jenseits von Schuld und Sühne. Bewältigungsversuche eines 

Überwältigten (ED München 1966). In: Werke. Hgg. v. Irene Heidel-

berger-Leonhard. Stuttgart 2002. S. 7-177. 

Anders, Günther: Besuch im Hades. Auschwitz und Breslau 1966. Nach 

„Holocaust“ 1979. 3., unveränd. Aufl., München 1996 (1967). 

Andersch, Alfred: Deutsche Literatur in der Entscheidung. Ein Beitrag zur 

Analyse der literarischen Situation. Karlsruhe 1948. 

Arendt, Hannah: Besuch in Deutschland 1950. Die Nachwirkungen des Na-

ziregimes. In: Zur Zeit. Politische Essays. Hgg. v. Marie Luise Knott. 

Berlin 1986. S. 43-70. 

Arendt, Hannah: Denktagebuch. 2 Bde. 1. Bd.: 1950 bis 1973. Hgg. v. Ursu-

la Ludz/Ingeborg Nordmann. München 2002. S. 3-8. 

Arendt, Hannah: Eichmann in Jerusalem. Ein Bericht von der Banalität des 

Bösen. Leipzig 1990 (1964). 

Arendt, Hannah: Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft. Antisemitis-

mus, Imperialismus, totale Herrschaft. München/Zürich 2001 (1986, 

New York 1951). 

Arendt, Hannah: Gedanken zu Lessing. Von der Menschlichkeit in finsteren 

Zeiten (Rede, gehalten am 28. September 1959 bei Entgegennahme des 

Lessing-Preises der Freien und Hansestadt Hamburg). In: Dies.: Men-

schen in finsteren Zeiten. Hgg. v. Ursula Ludz. München/Zürich 1989. 

S. 17-48. 

Arendt, Hannah: Vita activa oder Vom tätigen Leben. München 1960. 

Arendt, Hannah: Was heißt persönliche Verantwortung unter einer Diktatur? 

In: Dies.: Nach Auschwitz. Essays & Kommentare 1. Berlin 1989. S. 

81-97.

Auskünfte. Eine Umfrage unter Autoren. In: Text und Kritik. Sonderband 

IX: Ansichten und Auskünfte zur deutschen Literatur nach 1945. Hgg. 

v. Heinz-Ludwig Arnold. München 1995. S. 7-100. 

Ausländer, Rose: Der Regenbogen. Czernowitz 1939. 

Ausländer, Rose: Gesammelte Werke. Bd. 1: Die Erde war ein atlasweißes 

Feld. Gedichte 1927-1956. Hgg. v. Helmut Braun. Frankfurt a. M. 1985. 

Ausländer, Rose: Gesammelte Werke. Bd. 2: Die Sichel mäht die Zeit zu 

Heu. Gedichte 1957-1965. Hgg. v. Helmut Braun. Frankfurt a. M. 1985. 

Ausländer, Rose: Gesammelte Werke. Bd. 3: Hügel aus Äther unwiderruf-

lich. Gedichte und Prosa 1966-1975. Hgg. v. Helmut Braun. Frankfurt a. 

M. 1984. 

Ausländer, Rose: Gesammelte Werke. Bd. 5: Ich höre das Herz des Olean-

ders. Gedichte 1977-1979. Hgg. v. Helmut Braun. Frankfurt a. M. 1984. 

Ausländer, Rose: Gesammelte Werke. Bd. 8: Jeder Tropfen ein Tag. Ge-

dichte aus dem Nachlaß. Hgg. v. Helmut Braun. Frankfurt a. M. 1990. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


352|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

Bachmann, Ingeborg: Werke. 4 Bde. Bd. 1. Hgg. v. Christine Koschel/Inge 

von Weidenbaum/Clemens Münster. München 1978. 

Bauman, Zygmunt: Dialektik der Ordnung. Die Moderne und der Holo-

caust. Hamburg 1992. 

Baumgart, Reinhard: Literatur für Zeitgenossen. Essays. Frankfurt a. M. 

1966.

Bender, Hans/Krüger, Michael: Nachbemerkung. In: Dies. (Hg.): Was alles 

hat Platz in einem Gedicht? Aufsätze zur deutschen Lyrik seit 1965. 

München 1977. S. 213-215. 

Bender, Hans: Mein Gedicht ist mein Messer. Lyriker zu ihren Gedichten. 

München 1955. 

Benjamin, Walter: Über den Begriff der Geschichte. In: Gesammelte Schrif-

ten. Bd. I, 2. Hgg. v. Rolf Tiedemann/Hermann Schweppenhäuser. 

Frankfurt a. M. 1974. S. 691-704. 

Benn, Gottfried: Probleme der Lyrik. In: Gesammelte Werke. 3 Bde. Bd. 2: 

Essays & Aufsätze, Reden & Vorträge, Prosa, Stücke aus dem Nachlaß, 

Szenen. Hgg. v. Dieter Wellershoff. Frankfurt a. M. 2003. S. 1058-

1096.

Bienek, Horst: Das allmähliche Ersticken von Schreien. Sprache und Exil 

heute. Münchner Poetik-Vorlesungen. München 1987. 

Bloch, Ernst: Zerstörte Sprache – zerstörte Kultur. In: Egon Schwarz/

Matthias Wegner (Hg.): Verbannung. Aufzeichnungen deutscher

Schriftsteller im Exil. Hamburg 1964. S. 178-188 (aus einem Vortrag

im Schutzverband deutscher Schriftsteller, New York 1939. Unver-

öffentlicht). 

Blumenthal-Weiss, Ilse: Ohnesarg. Hgg. v. Alfred Paffenholz. Hannover 

1984.

Böll, Heinrich: Frankfurter Vorlesungen. Köln/Berlin 1966. 

Brecht, Bertolt: Anmerkungen zur literarischen Arbeit 1935-1941. In: Ge-

sammelte Werke in 20 Bänden. Werkausgabe Edition Suhrkamp. Bd. 

19: Schriften zur Literatur und Kunst 2. Frankfurt a. M. 1967. S. 383-

426.

Brecht, Bertolt: Bertolt Brechts Hauspostille. In: Gesammelte Werke in 20 

Bänden. Werkausgabe Edition Suhrkamp. Bd. 8: Gedichte 1. Frankfurt 

a. M. 1967. S. 167-263.

Brecht, Bertolt: Fünf Schwierigkeiten beim Schreiben der Wahrheit (1935). 

In: Gesammelte Werke in 20 Bänden. Werkausgabe Edition Suhrkamp. 

Bd. 18: Zur Literatur und Kunst I. Frankfurt a. M. 1967. S. 222-239. 

Brecht, Bertolt: Gesammelte Werke in 20 Bänden. Werkausgabe Edition 

Suhrkamp. Bd. 9: Gedichte 2. Frankfurt a. M. 1967. 

Brecht, Bertolt: Gesammelte Werke. Werkausgabe Edition Suhrkamp. Bd. 

3. Frankfurt a. M. 1967. S. 1007f.

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LITERATURVERZEICHNIS|353

Brecht, Bertolt: Lyrik-Wettbewerb 1927. In: Gesammelte Werke in 20 Bän-

den. Werkausgabe Edition Suhrkamp. Bd. 18: Zur Literatur und Kunst I. 

Frankfurt a. M. 1967. S. 54-59. 

Brecht, Bertolt: Über die Produktivität der Einzelnen. In: Gesammelte Wer-

ke in 20 Bänden. Werkausgabe Edition Suhrkamp. Bd. 12: Prosa 2. 

Frankfurt a. M. 1967. S. 417-585. 

Büchner, Georg: Dantons Tod. In: Werke und Briefe. Hgg. v. Karl Pörnba-

cher/Gerhard Schaub/Hans-Joachim Simm. 5. Aufl., München 1995. 

Celan, Paul: Ansprache anlässlich der Entgegennahme des Literaturpreises 

der Freien Hansestadt Bremen (1958). In: Gesammelte Werke. Bd. 3: 

Gedichte III. Prosa, Reden. Hgg. v. Beda Allemann/Stefan Reichert. 

Frankfurt a. M. 2000 (1983). S. 185f. 

Celan, Paul: Antwort auf eine Umfrage der Librairie Flinker, Paris (1958). 

In: Gesammelte Werke. Bd. 3: Gedichte III. Prosa, Reden. Hgg. v. Beda 

Allemann/Stefan Reichert. Frankfurt a. M. 2000 (1983). S. 167f. 

Celan, Paul: Brief an Hans Bender. In: Ders.: Gesammelte Werke. Bd. 3: 

Gedichte III. Prosa, Reden. Hgg. v. Beda Allemann/Stefan Reichert. 

Frankfurt a. M. 2000 (1983). S. 177-178. 

Celan, Paul: Der Meridian. Rede anlässlich der Verleihung des Georg-

Büchner-Preises. Darmstadt, am 22. Oktober 1960. In: Gesammelte 

Werke. Bd. 3: Gedichte III. Prosa, Reden. Hgg. v. Beda Alle-

mann/Stefan Reichert. Frankfurt a. M. 2000 (1983). S. 187-202. 

Celan, Paul: Gesammelte Werke. Bd. 1: Gedichte I. Hgg. v. Beda Alle-

mann/Stefan Reichert. Frankfurt a. M. 2000 (1983). 

Celan, Paul: Gesammelte Werke. Bd. 2: Gedichte II. Hgg. v. Beda Alle-

mann/Stefan Reichert. Frankfurt a. M. 2000 (1983). 

Celan, Paul: Sand aus den Urnen. Wien 1948. 

Delius, Friedrich Christian: Wie scheintot war die Literatur? Anläßlich einer 

Ausstellungseröffnung: Gedanken beim Wiederlesen des legendären 

„Kursbuch 15“. In: Frankfurter Rundschau, 06.02.1999. S. ZB3. 

Eichendorff, Joseph: Wünschelrute. In: Werke in sechs Bänden. Hgg. v. 

Wolfgang Frühwald u.a. Bd. 1: Gedichte, Versepen. Hgg. v. Hartwig 

Schulz u.a. Frankfurt a. M. 1987. 

Enzensberger, Hans Magnus: Die Sterne der Freiheit. In: Merkur 13 (1959). 

S. 770-775. 

Enzensberger, Hans Magnus: Gemeinplätze, die neueste Literatur betref-

fend. In: Kursbuch 15 (1968). S. 187-197. 

Enzensberger, Hans Magnus (Hg.): Museum der modernen Poesie. Mün-

chen 1964 (Frankfurt a. M. 1960). 

Enzensberger, Hans Magnus: Ohne Titel (zu „bildzeitung“). In: Hilde Do-

min/Clemens Greve (Hg.): Nachkrieg und Unfrieden. A.a.O, S. 39. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


354|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

Enzensberger, Hans Magnus: Poesie und Politik. In: Einzelheiten. Bd. 2. 

Frankfurt a. M. 1962. S. 113-137. 

Foucault, Michel: Archäologie des Wissens. Frankfurt a. M. 1986. 

Freud, Siegmund: Totem und Tabu. Einige Übereinstimmungen im Seelen-

leben der Wilden und der Neurotiker. Frankfurt a. M./Hamburg 1956 

(1913).

Fried, Erich: Gesammelte Werke. 3 Bde. Bd. 1: Gedichte 1. Hgg. v. Volker 

Kaukoreit/Klaus Wagenbach. Berlin 1993. 

Fried, Erich: Gesammelte Werke. 3 Bde. Bd. 3: Gedichte 3. Hgg. v. Volker 

Kaukoreit/Klaus Wagenbach. Berlin 1993. 

Gadamer, Hans-Georg: Wahrheit und Methode. Grundzüge einer philoso-

phischen Hermeneutik. Tübingen 1960. 

Giordano, Ralph: Die zweite Schuld oder Von der Last Deutscher zu sein. 

München 1990 (Hamburg 1987). 

Goethe, Johann Wolfgang: Faust I/II. In: Texte. Hgg. von Albrecht Schöne. 

Darmstadt 1999. 

Goethe, Johann Wolfgang: Hermann und Dorothea. In: Sämtliche Werke. 

Briefe, Tagebücher und Gespräche. 40 Bde. I. Abt.: Sämtliche Werke, 

Bd. 8: Die Leiden des jungen Werthers. Die Wahlverwandtschaften. 

Kleine Prosa. Epen. Hgg. v. Waltraud Wiethölter (in Zusammenarb. m. 

Christoph Brecht). Frankfurt a. M. 1994. S. 871-883.  

Goethe, Johann Wolfgang: Sämtliche Werke. Briefe, Tagebücher und Ge-

spräche. 40 Bde. I. Abt.: Sämtliche Werke. Bd. 2: Gedichte 1800-1832. 

Hgg. v. Karl Eibl. Frankfurt a. M. 1988.  

Goethe, Johann Wolfgang: Sämtliche Werke. Briefe, Tagebücher und Ge-

spräche. 40 Bde. I. Abt.: Sämtliche Werke, Bd. 9: Wilhelm Meisters 

theatralische Sendung. Wilhelm Meisters Lehrjahre. Unterhaltungen 

deutscher Ausgewanderter. Hgg. v. Wilhelm Voßkamp u. Herbert Jau-

mann. Frankfurt a. M. 1992. 

Grass, Günter: Im Krebsgang. Eine Novelle. Göttingen 2002. 

Grass, Günter: Schreiben nach Auschwitz. Frankfurter Poetik-Vorlesung.

Frankfurt a. M. 1990. 

Halbwachs, Maurice: Das Gedächtnis und seine sozialen Bedingungen. Ber-

lin 1966 (Paris 1925). 

Hamburger, Käte: Die Logik der Dichtung. 4. Aufl., Stuttgart 1994 (1957). 

Handke, Peter: Ich bin ein Bewohner des Elfenbeinturms. Frankfurt a. M. 

1972.

Heine, Heinrich: Ein Fichtenbaum steht einsam. In: Werke. 4 Bde. Bd. 1: 

Gedichte. Hgg. von Christoph Siegrist. Frankfurt a. M. 1968. 

Heine, Heinrich: Geständnisse. In: Werke. 4 Bde. Bd. 4: Schriften über 

Deutschland. Frankfurt a. M. 1968. Hgg. v. Helmut Schanze. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LITERATURVERZEICHNIS|355

Hildesheimer, Wolfgang: Frankfurter Vorlesungen. In: Ders.: Interpretatio-

nen. James Joyce, Georg Büchner. Zwei Frankfurter Vorlesungen. 

Frankfurt a. M. 1969. S. 53-110. 

Hildesheimer, Wolfgang: Mein Judentum. In: Ders: Das Ende der Fiktionen. 

Reden aus fünfundzwanzig Jahren. Frankfurt a. M. 1984. S. 213-225. 

Hofmannsthal, Hugo von: Ein Brief. Sämtliche Werke. Kritische Ausgabe. 

Hgg. v. Freien Deutschen Hochstift. Bd. XXXI: Erfundene Gespräche 

und Briefe. Hgg. v. Ellen Ritter. Frankfurt a. M. 1991. S. 45-55. 

Hölderlin, Friedrich: Sämtliche Werke und Briefe. 3 Bde. Bd. 1: Gedichte. 

Hgg. von Michael Knaupp. Darmstadt 1998. 

Hölderlin, Friedrich: Sämtliche Werke und Briefe. Hgg. v. Günter Mieth. 5. 

Aufl., München 1989. 

Höllerer, Walter: Thesen zum langen Gedicht. In: Akzente 12 (1965). H. 2. 

S. 128-130. 

Horkheimer, Max: Gesammelte Schriften. Hgg. v. Alfred Schmidt/Gunzelin 

Schmid Noerr. Bd. 16: Briefwechsel 1937 – 1940. Frankfurt a. M. 1995.  

Horkheimer, Max/Theodor W. Adorno: Dialektik der Aufklärung. Philoso-

phische Fragmente. Neuausgabe, Frankfurt/M. 1969 (1944). 

Jiménez, Juan Ramón: Stein und Himmel. Piedra y cielo. Gedichte. Spa-

nisch und deutsch. Übertragen von Fritz Vogelsang. 3. Aufl., Stuttgart 

1999 (1988, Madrid 1919). 

Jiménez, Juan Ramón: Herz, stirb oder singe. Gedichte spanisch und 

deutsch. Auswahl und Übertragung von Hans Leopold Davi. Zürich 

1977.

Klemperer, Victor: LTI. Notizbuch eines Philologen. Leipzig 1991 (Berlin 

1947).

Klüger, Ruth: Lesen Frauen anders? Heidelberg 1994. 

Klüger, Ruth: Von hoher und niedriger Literatur. Göttingen 1996. 

Kolmar, Gertrud: Das lyrische Werk. Bd. 2: Gedichte 1927-1937. Hgg. v. 

Regina Nörtemann. Göttingen 2003. 

Kunert, Günter: Warum schreiben? Notizen zur Literatur. München 1976. 

Levi, Primo: Die Untergegangenen und die Geretteten. München 1990 (Tu-

rin 1986). 

Levi, Primo: Ist das ein Mensch? Frankfurt a. M. 1961 (1958, Turin 1947). 

Lukács, Georg: Die Theorie des Romans. Darmstadt/Neuwied 1971 (1920). 

Mann, Klaus: Sprachproblem (1947). In: Ders.: Mit dem Blick nach 

Deutschland. Der Schriftsteller und das politische Engagement. Hgg. u. 

m. einem Nachw. v. Michel Grunewald. München 1985. S. 131-136. 

Mannheim, Karl: Ideologie und Utopie. 6., unveränd. Aufl., Frankfurt a. M. 

1978 (1929). 

Mauthner, Fritz: Beiträge zu einer Kritik der Sprache. Bd. 1: Zur Sprache 

und zur Psychologie. 3. Aufl., Stuttgart 1921 (1901). S. 24. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


356|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

Michel, Karl Markus: Die sprachlose Intelligenz. Frankfurt a. M. 1968. 

Michel, Karl Markus: Ein Kranz für die Literatur. Fünf Variationen über ei-

ne These. In: Kursbuch 15 (1968). S. 169-186. 

Mitscherlich, Alexander/Mitscherlich, Margarete: Die Unfähigkeit zu trau-

ern. Grundlagen kollektiven Verhaltens. München 1969 (1967). 

Nietzsche, Friedrich: Der Schatten. In: Also sprach Zarathustra. Ein Buch 

für Alle und Keinen (1883-1885). In: Nietzsche – Werke. Kritische Ge-

samtausgabe. Hgg. v. G. Colli und M. Montinari. Bd. VI, 1. Berlin 

1968. S. 334-337. S. 335. 

Novalis: 125. Blüthenstaub-Fragment. In: Ders.: Werke, Tagebücher und 

Briefe Friedrich von Hardenbergs. 3 Bde. Hgg. v. Hans-Joachim 

Mähl/Richard Samuel. Bd. 2: Das philosophisch-theoretische Werk. 

Hgg. v. Hans-Joachim Mähl. Darmstadt 1999.  

Novalis: Die Welt muß romantisiert werden. In: Werke. Hgg. u. kommen-

tiert v. Gerhard Schulz. München 1969. S. 384. 

Novalis: Heinrich von Ofterdingen. In: Werke, Tagebücher und Briefe 

Friedrich von Hardenbergs. 3 Bde. Hgg. v. Hans-Joachim Mähl/Richard 

Samuel. Darmstadt 1999. Bd. 1: Das dichterische Werk, Tagebücher 

und Briefe. Hgg. v. Hans-Joachim Mähl/Richard Samuel. 

Ortega y Gasset, Jorge: Die Aufgabe unserer Zeit. In: Gesammelte Werke. 

Bd. 2. Hgg. v. d. DVA. Stuttgart 1978. S. 79-141. 

Ortega y Gasset, Jorge: Wahrheit und Perspektive. In: Gesammelte Werke. 

Bd. 1. Hgg. v. d. DVA. Stuttgart 1978. S. 11-19. 

Palm, Erwin Walter (Hg.): Rose aus Asche. Spanische und spanisch-

amerikanische Gedichte 1900-1950. 1. Aufl. der revidierten u. zweispr. 

Fassung, Frankfurt a. M. 1981 (München 1955). 

Rabinovici, Doron: Ohnehin. Roman. Frankfurt a.M. 2005. 

Reich-Ranicki, Marcel (Hg.): Frauen dichten anders. 181 Gedichte mit In-

terpretationen. Frankfurt a. M./Leipzig 1998. 

Reich-Ranicki, Marcel: Die Poesie und das Glockenläuten (1974). In: VE, 

S. 105-109. 

Reich-Ranicki, Marcel: Nicht der Schimmer eines Beweises. In: Sprache im 

technischen Zeitalter. H. 5-8 (1962-63). S. 464-466. 

Richter, Hans Werner (Hg.): Deine Söhne, Europa. Gedichte deutscher 

Kriegsgefangener. München 1947. 

Richter, Hans Werner: Bruchstücke der Erinnerung. In: Born, Nico-

las/Manthey, Jürgen (Hg.): Literaturmagazin 7: Nachkriegsliteratur. 

Reinbek bei Hamburg 1977. S. 134-144. 

Riesman, David: Die einsame Masse. Eine Untersuchung der Wandlungen 

des amerikanischen Charakters. Darmstadt 1956. 

Rilke, Rainer Maria: Gesammelte Gedichte. Frankfurt a. M. 1962. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LITERATURVERZEICHNIS|357

Rühmkorf, Peter: Einige Aussichten für Lyrik. In: Ders.: Strömungslehre I. 

Poesie. Reinbek bei Hamburg 1978. S. 44-60.

Rühmkorf, Peter: Kein Apollogramm für Lyrik. In: Bender, Hans/Krüger, 

Michael (Hg.): Was alles hat Platz in einem Gedicht? Aufsätze zur deut-

schen Lyrik seit 1965. München 1977. S. 191-200. 

Rühmkorf, Peter: Schau- und Paradestücke eines Denkstils. In: Sprache im 

technischen Zeitalter. H. 5-8 (1962-63). S. 469-472. 

Sachs, Nelly: Fahrt ins Staublose. Gedichte. Frankfurt a. M. 1988 (1959). 

Sachs, Nelly: Gedichte. Hgg. u. m. einem Nachwort versehen v. Hilde Do-

min. 9. Aufl., Frankfurt a. M. 1996 (1977). 

Sachs, Nelly: Späte Gedichte. Frankfurt a. M. 1965. 

Sachs, Nelly: Wohnungen des Todes. Berlin 1946. 

Sahl, Hans: Wir sind die Letzten. Gedichte. 2., durchges. Aufl., Heidelberg 

1986.

Sartre, Jean-Paul: Was ist Literatur? Reinbek bei Hamburg 1981 (Paris 

1948).

Schenkendorf, Max von: Gedichte. Hgg. v. Edgar Groß. Berlin o.J. 

Schiller, Friedrich: Über die ästhetische Erziehung des Menschen in einer 

Reihe von Briefen. In: Ders.: Gesammelte Werke. Sämtliche Werke. 5 

Bde. Bd. 5. Hgg. von Gerhard Fricke/Herbert G. Göpfert. 9. Aufl., 

Darmstadt 1993. 

Schlegel, Friedrich: 116. Athenäum-Fragment. In: Kritische Friedrich-

Schlegel-Ausgabe. Bd. 2. Hgg. v. Ernst Behler. Darmstadt/Pader-

born/Zürich 1958. 

Semprún, Jorge: Der weiße Berg. Roman. Frankfurt a. M. 1990 (Paris 

1986).

Semprún, Jorge: Schreiben oder Leben. Frankfurt a. M. 1995 (Paris 1994). 

Steiner, George: Aufzeichnungen eines Überlebenden. In: Merkur 19 

(1965). S. 1033-1048. 

Steiner, George: Das hohle Wunder. In: Ders.: Sprache und Schweigen. Es-

says über Sprache, Literatur und das Unmenschliche. Frankfurt a. M. 

1973 (New York 1967). S. 155-176. 

Steiner, George: Das lange Leben der Metaphorik. Ein Versuch über die 

„Shoah“. In: Akzente 34 (1987). S. 194-212. 

Steiner, George: Menschliche Bildung. In: Ders.: Sprache und Schweigen. 

Essays über Sprache, Literatur und das Unmenschliche. Frankfurt a. M. 

1973 (New York 1967). S. 39-52. 

Tabori, George: Unterammergau oder die guten Deutschen. Frankfurt a. M. 

1981.

Thiess, Frank: Die innere Emigration. Offener Brief an Thomas Mann 

(1945). In: Grosser, J. F. G.: Die große Kontroverse. Ein Briefwechsel 

um Deutschland. Hamburg/Genf/Paris 1963. S. 24. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


358|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

Walser, Martin: Unser Auschwitz. In: Kursbuch 1 (1965). S. 189-200. S. 

190.

Weber, Max: Vom inneren Beruf zur Wissenschaft (1919). In: Weber, Max: 

Soziologie. Universalgeschichtliche Analysen. Politik. Hgg. u. erl. v. 

Johannes Winckelmann. 6. Aufl., Stuttgart 1992. S. 311-339. 

Weigel, Hans: Blühende Sprache in einem aufgetauten Land. In: Sprache im 

technischen Zeitalter. Heft 5-8 (1962-63). S. 453-458. 

Weil, Grete: Meine Schwester Antigone. Berlin 1982 (Köln 1980). 

Weiss, Peter: Die Ermittlung. Oratorium in 11 Gesängen. Frankfurt a. M. 

1965.

Weiss, Peter: Laokoon oder Über die Grenzen der Sprache. Rede anläßlich 

der Entgegennahme des Lessingpreises der Freien und Hansestadt 

Hamburg am 23. April 1965 (veröffentlicht als Sonderdruck der Kultur-

behörde der Freien und Hansestadt Hamburg 1965). In: Ders.: Rapporte 

1. Frankfurt a. M. 1968. S. 170-187. 

Weyrauch, Wolfgang: Mein Gedicht ist mein Messer. In: Bender, Hans: 

Mein Gedicht ist mein Messer. Lyriker zu ihren Gedichten. München 

1955. S. 25-36. 

Weyrauch, Wolfgang: Nachwort. In: Ders. (Hg.): Tausend Gramm. Samm-

lung neuer deutscher Geschichten. Hamburg/Stuttgart 1949. 

Wiesel, Elie: Some questions that remain open. In: Cohen, Asher/Gelber, 

Joav/Wardi, Charlotte (Eds.): Comprehending the Holocaust. Historical 

and literary research. Frankfurt a. M. 1988. S. 9-20. 

Wilkomirski, Binjamin: Bruchstücke. Aus einer Kindheit. 1939-1948. 

Frankfurt a. M. 1998. 

Sekundärl iteratur

Ahrens, Jörn: Der Rückfall hat stattgefunden. Kritische Theorie der Gesell-

schaft nach Auschwitz. In: Auer, Dirk/Bonacker, Thorsten/Müller-

Doohm, Stefan (Hg.): Die Gesellschaftstheorie Adornos. Themen und 

Grundbegriffe. Darmstadt 1998. S. 41-60. 

Althaus, Claudia: Erfahrung denken. Hannah Arendts Weg von der Zeitge-

schichte zur politischen Theorie. Göttingen 2000. 

Aly, Götz: Hitlers Volksstaat. Raub, Rassenkrieg und nationaler Sozialis-

mus. Frankfurt a. M. 2005. 

Aly, Götz: Wider das Bewältigungs-Kleinklein. In: Loewy, Hanno (Hg.): 

Holocaust: Die Grenzen des Verstehens. Eine Debatte über die Beset-

zung der Geschichte. Reinbek bei Hamburg 1992. S. 42-51. 

Ammicht-Quinn, Regina: Von Lissabon bis Auschwitz. Zum Paradigmen-

wechsel in der Theodizeefrage. Freiburg i. Ue./Freiburg i. Br. 1992. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LITERATURVERZEICHNIS|359

Arendt, Dieter: Vom literarischen „Recht auf Heimat“. Oder: Das Motiv 

Heimat in der Literatur. In: Sascha Feuchert (Hg.): Flucht und Vertrei-

bung in der deutschen Literatur. Frankfurt a. M. 2001. S. 15-30. 

Ash, Timothy Garton: Mesomnesie – Plädoyer für ein mittleres Erinnern. 

In: Transit 22 (2002), S. 32-48. 

Assmann, Aleida: Der Dichtung Schleier aus der Hand der Wahrheit. Esote-

rische Dichtungstheorien in der Neuzeit. In: Aleida und Jan Assmann 

(Hg.): Schleier und Schwelle. Geheimnis und Öffentlichkeit. Archäolo-

gie der literarischen Kommunikation V, 1. München 1997. S. 263-280. 

Assmann, Aleida: Erinnerungsräume. Formen und Wandlungen des kultu-

rellen Gedächtnisses. München 1999. 

Assmann, Aleida/Assmann, Jan: Einführende Bemerkungen. In: Dies. (Hg.): 

Schleier und Schwelle. Geheimnis und Öffentlichkeit. Archäologie der 

literarischen Kommunikation V, 1. München 1997. S. 7-21. 

Assmann, Aleida/Frevert, Ute: Geschichtsvergessenheit – Geschichtsverses-

senheit. Vom Umgang mit deutschen Vergangenheiten nach 1945. 

Stuttgart 1999. 

Assmann, Aleida/Harth, Dietrich (Hg.): Mnemosyne. Formen und Funktio-

nen der kulturellen Erinnerung. Frankfurt a. M. 1991. 

Backes, Uwe/Jesse, Eckhard/Zitelmann, Rainer (Hg.): Die Schatten der 

Vergangenheit. Impulse zur Historisierung des Nationalsozialismus. 

Frankfurt a. M./Berlin 1990. 

Bahr, Ehrhard: 1959. Hilde Domin publishes Nur eine Rose als Stütze and 

Nelly Sachs publishes Flucht und Verwandlung, both of which deal 

with flight and exile. In: Sander L. Gilman/Jack Zipes (Hg.): Yale 

Companion to Jewish Writing and Thought in German Culture 1096-

1996. New Haven/London 1997. S. 710-715. 

Barck, Karlheinz (Hg.): Surrealismus in Paris 1919-1939. Ein Lesebuch. 

Mit Abbildungen. Leipzig 1986. 

Baßler, Moritz (Hg.): New Historicism. Literaturgeschichte als Poetik der 

Kultur. 2. Aufl. Frankfurt a. M. 2001 (1995). 

Battenberg, Friedrich: Das europäische Zeitalter der Juden. Zur Entwick-

lung einer Minderheit in der nichtjüdischen Umwelt. Bd. II: Von 1650 

bis 1945. Darmstadt 1990. 

Bauer, Gerhard/Holtz, Günter: Nelly Sachs und Paul Celan. Die lyrische 

Rede von dem Verbrechen, dem keiner entkommt. In: Koeppen, Manuel 

(Hg.): Kunst und Literatur nach Auschwitz. Berlin 1993. S. 39-55. 

Baukloh, Anja Corinne: „Nie wieder Faschismus!“ Antinationalsozialisti-

sche Proteste in der Bundesrepublik der 50er Jahre im Spiegel ausge-

wählter Tageszeitungen. In: Rucht, Dieter (Hg.): Protest in der Bundes-

republik. Strukturen und Entwicklungen. Frankfurt a.M. 2001. S. 71-

102.

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


360|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

Becker, Udo: Lexikon der Symbole. Neuausg., 4. Aufl., Freiburg 2002. 

Beil, Claudia: Sprache als Heimat. Jüdische Tradition und Exilerfahrung in 

der Lyrik von Nelly Sachs und Rose Ausländer. München 1991. 

Berg, Nicolas/Jochimsen, Jesse/Siegler, Bernd: Shoah. Formen der Erinne-

rung. Geschichte, Philosophie, Kunst, Literatur. In: Dies. (Hg.): Shoah. 

Formen der Erinnerung. Geschichte, Philosophie, Kunst, Literatur. 

München 1996. S. 7-11. 

Berg, Nicolas: Der Holocaust und die westdeutschen Historiker. Erfor-

schung und Erinnerung. Göttingen 2003. 

Berg, Nicolas: Lesarten des Judenmords. In: Herbert, Ulrich (Hg.): Wand-

lungsprozesse in Westdeutschland. Belastung, Integration, Liberalisie-

rung 1945-1980. Göttingen 2002. S. 91-139. 

Bergem, Wolfgang: Barbarei als Sinnstiftung? Das NS-Regime in Vergan-

genheitspolitik und Erinnerungskultur der Bundesrepublik. In: Ders. 

(Hg.): Die NS-Diktatur im deutschen Erinnerungsdiskurs. Opladen 

2003. S. 81-103. S. 96. 

Berghoff, Hartmut: Zwischen Verdrängung und Aufarbeitung. In: Geschich-

te in Wissenschaft und Unterricht 49 (1998). H. 2. S. 96-114. 

Betz, Werner: Nicht der Sprecher, die Sprache lügt? In: Sprache im techni-

schen Zeitalter. Heft 5-8 (1962-63). S. 461-464. 

Bier, Jean Paul: Jaspers Die Schuldfrage. In: Braese, Stephan/Gehle, Hol-

ger/Kiesel, Doron/Loewy, Hanno (Hg.): Deutsche Nachkriegsliteratur 

und der Holocaust. Frankfurt a. M./New York 1998. S. 271-282. 

Blamberger, Günter: Versuch über den deutschen Gegenwartsroman. Kri-

senbewußtsein und Neubegründung im Zeichen der Melancholie. Stutt-

gart 1985. 

Bloch, Peter André u.a. (Hg.): Gegenwartsliteratur. Mittel und Bedingungen 

ihrer Produktion. Eine Dokumentation über die literarisch-technischen 

und verlegerisch-ökonomischen Voraussetzungen schriftstellerischer

Arbeit. Bern 1975. 

Blumenberg, Hans: Säkularisierung und Selbstbehauptung. Erw. u. überarb. 

Neuausg. von „Die Legitimität der Neuzeit“, erster und zweiter Teil. 

Zweite, durchges. Aufl. Frankfurt a. M. 1983 (1974). 

Blumenberg, Hans: Sprachsituation und immanente Poetik. In: Wolfgang 

Iser (Hg.): Immanente Ästhetik – ästhetische Reflexion. Lyrik als Para-

digma der Moderne. Kolloquium Köln 1964. Vorlagen und Verhand-

lungen. München 1966. S. 145-155. 

Bode, Christoph: Ästhetik der Ambiguität. Zu Funktion und Bedeutung von 

Mehrdeutigkeit in der Literatur der Moderne. Tübingen 1988. 

Bodenheimer, Alfred: Wandernde Schatten. Ahasver, Moses und die Au-

thentizität der jüdischen Moderne. Göttingen 2002. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LITERATURVERZEICHNIS|361

Böhmel Fichera, Ulrike: Zum „Stelldichein mit mir selbst“. Die Exilerfah-

rung in der Lyrik Hilde Domins. In: Thunecke, Jörg (Hg.): Deutsch-

sprachige Exillyrik von 1933 bis zur Nachkriegszeit. Amsterdam 1998. 

S. 339-355. 

Bohrer, Karl Heinz: Die Ästhetik des Schreckens. Die pessimistische Ro-

mantik und Ernst Jüngers Frühwerk. Ungekürzte Ausg., Wien 1983 

(1978).

Bohrer, Karl Heinz: Vorwort. In: Ders: Plötzlichkeit. Zum Augenblick des 

ästhetischen Scheins. Frankfurt a. M. 1981. S. 7-10. 

Bondy, Francois: Die Sprache als Gefäß einer Geschichte. In: Sprache im 

technischen Zeitalter. H. 5-8 (1962-63). S. 458-459. 

Bonheim, Günter: Versuch zu zeigen, daß Adorno mit seiner Behauptung, 

nach Auschwitz lasse sich kein Gedicht mehr schreiben, recht hatte. 

Würzburg 2002. 

Borchmeyer, Dieter: Literatur als Tauziehen. Das Überlebensmittel der ge-

bundenen Sprache: Ruth Klüger zum siebzigsten Geburtstag. In: FAZ, 

30.10.2001, S. 49. 

Borst, Eva: Identität und Exil. Konzeptionelle Überlegungen zur 7. Tagung 

„Frauen im Exil: Sprache – Identität – Kultur“. In: Exilforschung. Ein 

internationales Jahrbuch. Bd. 17: Sprache – Identität – Kultur. Frauen 

im Exil. Hgg. v. Claus-Dieter Krohn. München 1999. S. 10-23. 

Braese, Stephan (Hg.): In der Sprache der Täter. Neue Lektüren deutsch-

sprachiger Nachkriegs- und Gegenwartsliteratur. Opladen 1998. 

Braese, Stephan/Gehle, Holger: Literaturwissenschaft und Literaturge-

schichte nach dem Holocaust. In: Text und Kritik 144: Literatur und 

Holocaust. Hgg. v. Heinz-Ludwig Arnold. München 1999. S. 79-95. 

Braese, Stephan: Die andere Erinnerung. Jüdische Autoren in der westdeut-

schen Nachkriegsliteratur. Berlin 2001. 

Braese, Stephan: Nach-Exil. Zu einem Entstehungsort westdeutscher Nach-

kriegsliteratur. In: Exilforschung. Ein internationales Jahrbuch. Bd. 19: 

Jüdische Emigration zwischen Assimilation und Verfolgung, Akkultura-

tion und jüdischer Identität. Hgg. v. Claus-Dieter Krohn. München 

2001. S. 227-253. 

Braun, Helmut: Vorbemerkung. In: Ausländer, Rose: Gesammelte Werke. 

Bd. 8: Jeder Tropfen ein Tag. Gedichte aus dem Nachlaß. Hgg. v. Hel-

mut Braun. Frankfurt a. M. 1990. S. 5-6. 

Braun, Michael: Exil und Engagement. Untersuchungen zur Lyrik und Poe-

tik Hilde Domins. Frankfurt a. M. 1993. 

Braun, Michael: Ich will dich. In: Lermen, Birgit/Braun, Michael: Hilde 

Domin. „Hand in Hand mit der Sprache“. Bonn 1997. S. 75-79. 

Braun, Michael: Lyrik. In: Klaus Briegleb/Sigrid Weigel: Gegenwartslitera-

tur seit 1968. Hansers Sozialgeschichte der deutschen Literatur vom 16. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


362|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

Jahrhundert bis zur Gegenwart. Bd.12. München/Wien 1992. S. 424-

454.

Braun, Michael: Nur eine Rose als Stütze. In: Birgit Lermen/Michael Braun: 

Hilde Domin. „Hand in Hand mit der Sprache“. Bonn 1997. S. 100-103. 

Braun, Michael: Wen es trifft. In: Lermen, Birgit/Braun, Michael: Hilde 

Domin. „Hand in Hand mit der Sprache“. Bonn 1997. S. 50-57. 

Briegleb, Klaus: Mißachtung und Tabu. Eine Streitschrift zur Frage: „Wie

antisemitisch war die Gruppe 47?“ Berlin 2003. 

Briesemeister, Dietrich: Panorámica de la recepción de la literatura española 

en la Alemania de la postguerra. In: Carlos und Sabine Sogoviano 

(Hg.): Lengua, literatura, civilización en la clase de español. Bonn 1987. 

S. 130-154. 

Broich, Ulrich: Formen der Markierung von Intertextualität. In: 

Ders./Pfister, Manfred (Hg.): Intertextualität. Formen, Funktionen, ang-

listische Fallstudien. Tübingen 1985. S. 31-47. 

Burdorf, Dieter: Einführung in die Gedichtanalyse. 2., überarb. u. akt. Aufl., 

Stuttgart/Weimar 1997. 

Busch, Günther: Anmerkungen zur Sprachkritik. In: Sprache im technischen 

Zeitalter. H. 5-8 (1962-63). S. 472-475. 

Busch, Günther: Gegenwärtiges Gedicht. In: VE, S. 57-59 (erstmals in: 

Zeitwende. Die neue Furche 3 (1960). S. 206). 

Buschke, Heiko: Deutsche Presse, Rechtsextremismus und nationalsozialis-

tische Vergangenheit in der Ära Adenauer. Frankfurt a. M. 2003. 

Busse, Dietrich/Teubert, Wolfgang: Ist Diskurs ein sprachwissenschaftli-

ches Objekt? Zur Methodenfrage der historischen Semantik. In: Busse, 

Dietrich/Hermanns, Fritz/Teubert, Wolfgang (Hg.): Begriffsgeschichte 

und Diskursgeschichte. Methodenfragen und Forschungsergebnisse der 

historischen Semantik. Opladen 1994. S. 10-28. 

Caruth, Cathy: Unclaimed Experience. Trauma, Narrative, and History. 

London 1996. 

Claussen, Detlev: Nach Auschwitz kein Gedicht? Ist Adornos Diktum über-

trieben, überholt und widerlegt? In: Welzer, Harald (Hg.): Nationalsozi-

alismus und Moderne. Tübingen 1993. S. 240-247. 

Cohen, Asher/Gelber, Joav/Wardi, Charlotte (Eds.): Comprehending the 

Holocaust. Historical and literary Research. Frankfurt a. M. 1988. 

Colin, Amy: „Wo die reinsten Worte reifen“ – Zur Sprachproblematik 

deutsch-jüdischer Holocaust-Lyriker aus der Bukowina. In: Dietmar 

Goltschnigg/Anton Schwob (Hg.): Die Bukowina. Studien zu einer ver-

sunkenen Literaturlandschaft. 2., durchgesehene Aufl., Tübingen 1991 

(1990). S. 225-242. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LITERATURVERZEICHNIS|363

Colpe, Carsten: Sakralisierung von Texten und Filiationen von Kanons. In: 

Aleida und Jan Assmann (Hg.): Kanon und Zensur. Archäologie der li-

terarischen Kommunikation II. München 1987. S. 80-92. 

Conter, Claude: Anmerkungen zur Judendarstellung in der deutschen Nach-

kriegsliteratur. Ein Essay. In: Ders. (Hg.): Literatur und Holocaust. 

Fußnoten zur Literatur. Bamberg 1996. S. 14-23. 

Cramer, Erich: Hitlers Antisemitismus und die „Frankfurter Schule“. Kriti-

sche Faschismus-Theorie und geschichtliche Realität. Düsseldorf 1979. 

Darsow, Götz-Lothar: Friedrich Schiller. Stuttgart/Weimar 2000. 

Demetz, Peter: Fette Jahre, magere Jahre. Deutschsprachige Literatur von 

1965-1985. München 1988 (New York 1986). 

Des Pres, Terrence: Holocaust Laughter? In: Lang, Berel (Ed.): Writing and 

the Holocaust. New York/London 1988. S. 216-233. 

Diner, Dan: Den Zivilisationsbruch erinnern. Über Entstehung und Geltung 

eines Begriffs. In: Heidemarie Uhl (Hg.): Zivilisationsbruch und Ge-

dächtniskultur. Das 20. Jahrhundert in der Erinnerung des beginnenden 

21. Jahrhunderts. Innsbruck 2003. S. 17-34. 

Diner, Dan: Der Holocaust im Geschichtsnarrativ – über Variationen histo-

rischen Gedächtnisses. In: Stephan Braese (Hg.): In der Sprache der Tä-

ter. Neue Lektüren deutschsprachiger Nachkriegs- und Gegenwartslite-

ratur. Opladen 1998. S. 13-30. 

Diner, Dan (Hg.): Ist der Nationalsozialismus Geschichte? Zu Historisie-

rung und Historikerstreit. Frankfurt a. M. 1987. 

Diner, Dan: Jenseits des Vorstellbaren – Der „Judenrat“ als Grenzsituation. 

In: Ders.: Gedächtniszeiten. Über jüdische und andere Geschichten. 

München 2003. S. 135-151. 

Diner, Dan: Über Schulddiskurse und andere Narrative. Epistemologisches 

zum Holocaust. In: Koch, Gertrud (Hg.): Bruchlinien. Tendenzen der 

Holocaustforschung. Köln/Weimar/Wien 1999. S. 61-84. 

Diner, Dan: Zivilisationsbruch: Denken nach Auschwitz. Frankfurt a. M. 

1988.

Diner, Dan: Zwischen Aporie und Apologie. Über Grenzen der Historisier-

barkeit des Nationalsozialismus. In: Ders. (Hg.): Ist der Nationalsozia-

lismus Geschichte? Zu Historisierung und Historikerstreit. Frankfurt a. 

M. 1987. S. 62-73. 

Duden. Die deutsche Rechtschreibung. Hgg. v. d. Dudenredaktion. Akt. 

Nachdruck, Mannheim 2001. 

Dunker, Axel: Die anwesende Abwesenheit. Literatur im Schatten von 

Auschwitz. München 2003. 

Durzak, Manfred (Hg.): Die deutsche Exilliteratur 1933-1945. Stuttgart 

1973.

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


364|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

Durzak, Manfred: „Der Worte Wunden“. Sprachnot und Sprachkrise im E-

xilgedicht. In: Thunecke, Jörg (Hg.): Deutschsprachige Exillyrik von 

1933 bis zur Nachkriegszeit. Amsterdam 1998. S. 15-24. 

Düwell, Marcus: Ästhetische Erfahrung und Moral. In: Mieth, Dietmar 

(Hg.): Erzählen und Moral. Narrativität im Spannungsfeld von Ethik 

und Ästhetik. Tübingen 2000. S. 11-35. 

Düwell, Susanne: Inszenierung „authentischer“ Erinnerung. Die fiktionale 

Holocaust-Autobiographie von Binjamin Wilkomirski. In: 

dies./Schmidt, Matthias (Hg.): Narrative der Shoah. Repräsentationen 

der Vergangenheit in Historiographie, Kunst und Politik. Paderborn 

2002. S. 77-90. 

Eco, Umberto: Das offene Kunstwerk. Frankfurt a. M. 1977. 

Eggert, Hartmut: Einführung. In: Ders. (Hg.): „... wortlos der Sprache mäch-

tig“. Schweigen und Sprechen in Literatur und sprachlicher Kommuni-

kation. Stuttgart 1999. S. 1-8. 

Eich, Günter: Einige Bemerkungen zum Thema „Literatur und Wirklich-

keit“. In: Akzente 3 (1956). H. 4. S. 313-315. 

Einfalt, Michael: Autonomie. In: Barck, Karlheinz (Hg.): Ästhetische 

Grundbegriffe. Historisches Wörterbuch in sieben Bänden. Bd. 1. Stutt-

gart 2000. S. 431-479. 

Emmerich, Wolfgang: Einleitung. In: Ders./Heil, Susanne (Hg.): Lyrik des 

Exils. Bio-bibliograph. erg. Ausgabe, Stuttgart 1997. S. 21-77. 

Emmerich, Wolfgang: Exillyrik nach 1945. In: Thunecke, Jörg (Hg.): 

Deutschsprachige Exillyrik von 1933 bis zur Nachkriegszeit. Amster-

dam 1998. S. 357-379. 

Emmerich, Wolfgang: Kein Gespräch über Bäume. Naturlyrik unterm Fa-

schismus und im Exil. In: Koepke, Wulf/Winkler, Martin: Exilliteratur 

1933-45. Darmstadt 1989. S. 394-423. 

Erdle, Birgit R.: Bachmann und Celan treffen Nelly Sachs. Spuren des Er-

eignisses in den Texten. In: Bernhard Böschenstein/Sigrid Weigel (Hg.): 

Ingeborg Bachmann und Paul Celan. Poetische Korrespondenzen. 

Frankfurt a. M. 1997. S. 85-115. 

Erdle, Birgit R.: Die Verführung der Parallelen. Zu Übertragungsverhältnis-

sen zwischen Ereignis, Ort und Zitat. In: Elisabeth Bronfen u.a. (Hg.): 

Trauma. Zwischen Psychoanalyse und kulturellem Deutungsmuster. 

Köln 1999. S. 27-50. 

Erll, Astrid: Erinnerungshistorische Literaturwissenschaft: Was ist... und zu 

welchem Ende... ? In: Ansgar Nünning/Roy Sommer (Hg.): Kulturwis-

senschaftliche Literaturwissenschaft: Disziplinäre Ansätze, theoretische 

Positionen und transdisziplinäre Perspektiven. Tübingen 2004. S. 115-

128.

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LITERATURVERZEICHNIS|365

Eshel, Amir: Die hohle Sprache. Die Debatte um George Steiners Das hohle 

Wunder. In: Braese, Stephan/Gehle, Holger/Kiesel, Doron/Loewy, 

Hanno (Hg.): Deutsche Nachkriegsliteratur und der Holocaust. Frank-

furt a. M./New York 1998. S. 317-329. 

Eshel, Amir: Zeit der Zäsur. Jüdische Dichter im Angesicht der Shoah. Hei-

delberg 1998. 

Exner, Richard: Schöner sind die Gedichte des Glücks. In: Die Zeit, 

09.10.1964.

Fahrenbach, Helmut: Ist ‚politische Ästhetik‘ – im Sinne Brechts, Marcuses, 

Sartres – heute noch relevant? In: Jürgen Wertheimer (Hg.): Von Poesie 

und Politik. Zur Geschichte einer dubiosen Beziehung. Tübingen 1994. 

S. 355-383. 

FAZ-Fragebogen in: Frankfurter Allgemeine Magazin, 09.07.1982. H. 123 

(zit. n. Stadt- und Universitätsbibliothek Frankfurt am Main (Hg.): Hil-

de Domin. A.a.O., S. 21). 

Feddersen, Jan/Reinecke, Stefan: „Erinnerungskultur ist nicht nur Camouf-

lage“. In: taz, 14.04.2005. S. 4-5. 

Feilchenfeldt, Konrad: Deutsche Exilliteratur 1933-1945. Kommentar zu ei-

ner Epoche. München 1986. 

Finck, Almut: Autobiographisches Schreiben nach dem Ende der Autobio-

graphie. Berlin 1999. 

Finkelstein, Norman G.: Die Holocaust-Industrie. Wie das Leiden der Juden 

ausgebeutet wird. 5. Aufl., München 2001 (2000). 

Fliedl, Konstanze: Nietzsches Vogel. Zur Kritik eines Motivs. In: Katharina 

Baisch/Ines Kappert/Marianne Schuller/Elisabeth Strowick/Ortrud Gut-

jahr (Hg.): Gender Revisited. Subjekt- und Politikbegriffe in Kultur und 

Medien. Stuttgart/Weimar 2002. S. 131-146. 

Frei, Norbert: Auschwitz und Holocaust. Begriff und Historiographie. In: 

Hanno Loewy (Hg.): Holocaust: Die Grenzen des Verstehens. Eine De-

batte über die Besetzung der Geschichte. Reinbek bei Hamburg 1992. S. 

101-109.

Frei, Norbert: Vergangenheitspolitik. Die Anfänge der Bundesrepublik und 

die NS-Vergangenheit. 2., durchges. Aufl., München 1997 (1996). 

Friedmann, Jan/Jörg Später: Britische und deutsche Kollektivschuld-

Debatte. In: Ulrich Herbert (Hg.): Wandlungsprozesse in Westdeutsch-

land. Belastung, Integration, Liberalisierung 1945-1980. Göttingen 

2002. S. 53-90. 

Friedrich, Hugo: Die Struktur der modernen Lyrik. Von Baudelaire bis zur 

Gegenwart. Hamburg 1956. 

Friedrich, Jörg: Der Brand. Deutschland im Bombenkrieg 1940-1945. Berlin 

2002.

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


366|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

Funke, H.: Bergen-Belsen, Bitburg, Hambach – Bericht über eine negative 

Katharsis. In: Ders. (Hg.): Von der Gnade der geschenkten Nation. Ber-

lin 1988. S. 20-34. 

Gadamer, Hans-Georg: Hilde Domin, Dichterin der Rückkehr. Festrede zur 

Verleihung des Meersburger Droste-Preises 1971. Zit. n. VE, S. 29-35 

(erstmals in Poetica 1977. S. 135-144). 

Garber, Zeev/Zuckermann Bruce: Why do they call the Holocaust ‚The 

Holocaust‘: An inquiry into the psychology of labels. In: Modern Juda-

ism. Vol. 9. No. 2 (1989). 

Gerhard, Ute/Link, Jürgen/Parr, Rolf: Diskurs und Diskurstheorien. In: 

Metzler-Lexikon Literatur- und Kulturtheorie: Ansätze – Personen –

Grundbegriffe. Hgg. v. Ansgar Nünning. 2., überarb. u. erw. Aufl. 

Stuttgart/Weimar 2001. S. 115-117. 

Gerigk, Horst-Jürgen: Unterwegs zur Interpretation. Hinweise zu einer The-

orie der Literatur in Auseinandersetzung mit Gadamers ‚Wahrheit und 

Methode‘. Hürtgenwald 1989. 

Gnüg, Hiltrud: Entstehung und Krise lyrischer Subjektivität. Vom klassi-

schen lyrischen Ich zur modernen Erfahrungswirklichkeit. Stuttgart 

1983.

Gödeke-Kolbe, Stefanie: Subjektfiguren und Literaturverständnis nach 

Auschwitz. Romane und Essays von Christa Wolf. Frankfurt a. M. 

2003. S. 26. 

Goodbye, Axel: Landschaften und Naturmetaphorik in der Lyrik von Exil 

und innerer Emigration. In: Thunecke, Jörg (Hg.): Deutschsprachige E-

xillyrik von 1933 bis zur Nachkriegszeit. Amsterdam 1998. S. 49-65.  

Goschler, Constantin: Schuld und Schulden. Die Politik der Wiedergutma-

chung für NS-Verfolgte seit 1945. Göttingen 2005. 

Greve, Michael: Der justitielle und rechtspolitische Umgang mit den NS-

Gewaltverbrechen in den sechziger Jahren. Frankfurt a. M. 2001. 

Greve, Michael: Täter oder Gehilfen? Zum strafrechtlichen Umgang mit 

NS-Gewaltverbrechern in der Bundesrepublik Deutschland. In: Ulrike 

Weckel/Edgar Wolfrum (Hg.): „Bestien“ und „Befehlsempfänger“. 

Frauen und Männer in NS-Prozessen nach 1945. Göttingen 2003. 

Grimm, Gunter E. (Hg.): Metamorphosen des Dichters. Das Rollenver-

ständnis deutscher Schriftsteller vom Barock bis zur Gegenwart. Frank-

furt a. M. 1992. 

Grimm, Gunter E./Bayerdörfer, Hans-Peter (Hg.): Im Zeichen Hiobs. Jüdi-

sche Schriftsteller und deutsche Literatur im 20. Jahrhundert. Königs-

stein/Ts. 1985. 

Grimm, Gunter: Rezeptionsgeschichte. Grundlegung einer Theorie. Mün-

chen 1977. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LITERATURVERZEICHNIS|367

Günter, Manuela: Überleben schreiben. In: Dies. (Hg.): Überleben schrei-

ben. Zur Autobiographik der Shoah. Würzburg 2002. S. 9-19. 

Günzel, Eike: Das wandelnde Zitat. Paul Celan im jüdischen Kontext. 

Würzburg 1995. 

Gutmann, Israel/Jäckel, Eberhard/Longerich, Peter/Schoeps, Julius H. (Hg.): 

Enzyklopädie des Holocaust. Die Verfolgung und Ermordung der euro-

päischen Juden. Berlin 1993. 

Habe, Hans: Wenn es nur abstrakt ist. In: Aufbau 4 (1961). S. 23-24. 

Hahn, Peter: Kunst zwischen Ideologie und Utopie. Studien über die theore-

tischen Möglichkeiten eines gesellschaftsbezogenen Kunstbegriffs. Ber-

lin 1969. 

Hammer, Almuth: Erwählung erinnern. Literatur als Medium jüdischen 

Selbstverständnisses. Mit Fallstudien zu Else Lasker-Schüler und Jo-

seph Roth. Göttingen 2004. 

Hammer, Almuth: „Wenn ich dein vergesse, Jerusalem...“. Vergessen als 

Deutungskategorie in der jüdischen Tradition und ihre Fortschreibung in 

Else Lasker-Schülers „Malik“. In: Butzer, Günter/Günter, Manuela 

(Hg.): Kulturelles Vergessen: Medien – Rituale – Orte. Göttingen 2004. 

S. 129-150. 

Hammers, Irmgard: Hilde Domin: Dichtungstheoretische Reflexion und 

künstlerische Verwirklichung. Köln 1984. 

Hammerschmidt-Hummel, Hildegard: Die Traumtheorien des 20. Jahrhun-

derts und die Träume der Figuren Shakespeares. Mit einem Abriß philo-

sophischer und literarischer Traumauffassungen von der Antike bis zur 

Gegenwart. Heidelberg 1992. 

Hans, Jan/Röder, Werner: Emigrationsforschung. In: Akzente 20 (1973). H. 

6. S. 580-591. 

Hansen-Schaberg, Inge/Schmeichel-Falkenberg, Beate (Hg.): Frauen erin-

nern. Widerstand – Verfolgung – Exil. Berlin 2000. 

Hartmann, Geoffrey: Das beredte Schweigen der Literatur. Über das Unbe-

hagen an der Kultur. Frankfurt a. M. 2000. 

Hartmann, Geoffrey: Der längste Schatten. Erinnern und Vergessen nach 

dem Holocaust. Berlin 1999. 

Haupt, Jürgen: Natur und Lyrik. Naturbeziehungen im 20. Jahrhundert. 

Stuttgart 1983. 

Hecht, Cornelia: Deutsche Juden und Antisemitismus in der Weimarer Re-

publik. Bonn 2003. 

Heinrich, Horst-Alfred: Die kollektiven Erinnerungen an die Shoah als Stör-

faktor nationaler Identität. In: Bergem, Wolfgang (Hg.): Die NS-

Diktatur im deutschen Erinnerungsdiskurs. Opladen 2003. S. 59-79. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


368|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

Heißenbüttel, Helmut: Schwierigkeiten beim Schreiben der Wahrheit 1964. 

In: Ders.: Über Literatur. Texte und Dokumente zur Literatur. Ol-

ten/Freiburg i.B. 1966. 

Hennig, Thomas: Intertextualität als ethische Dimension. Peter Handkes Äs-

thetik „nach Auschwitz“. Würzburg 1996. 

Herbert, Ulrich: Liberalisierung als Lernprozeß. Die Bundesrepublik in der 

deutschen Geschichte – eine Skizze. In: Ders. (Hg.): Wandlungsprozes-

se in Westdeutschland. Belastung, Integration, Liberalisierung 1945-

1980. Göttingen 2002. S. 7-49. 

Herf, Jeffrey: Zweierlei Erinnerung. Die NS-Vergangenheit im geteilten 

Deutschland. Berlin 1998 (Cambridge/London 1997). 

Heselhaus, Clemens: Deutsche Lyrik der Moderne von Nietzsche bis Yvan 

Goll. Die Rückkehr zur Bildlichkeit der Sprache. 2., durchges. Aufl., 

Bonn 1962. 

Hessing, Jakob: Gedichte nach Auschwitz. In: Merkur 11 (1992). S. 980-

992.

Hilberg, Raul: Die Vernichtung der europäischen Juden. Bd. 1-3. Frankfurt 

a. M. 1994 (Chicago 1961). 

Hilzinger Sonja: „Ich will wohnen im Menschenwort“. Zur Lyrik von Rose 

Ausländer. In: Thunecke, Jörg (Hg.): Deutschsprachige Exillyrik von 

1933 bis zur Nachkriegszeit. Amsterdam 1998. S. 325-338.  

Hilzinger, Sonja: „An die Stelle von Heimat/halte ich die Verwandlungen 

der Welt –“ (Nelly Sachs). Jüdische Lyrikerinnen im Exil. In: Perspek-

tiven der Frauenforschung. Tübingen 1998. S. 175-193. 

Hilzinger, Sonja: „Das Wort der Stummen“. Deutsch-jüdische Lyrik in Na-

zi-Deutschland. In: J. H. Schoeps u.a. (Hg.): Menora. Jahrbuch für 

deutsch-jüdische Geschichte 1998. Bd. 9. S. 70-99. 

Hinck, Walter: ‚Hoffnung‘ im Gedicht der jüdischen Lyrikerinnen Hilde 

Domin und Rose Ausländer. In: Hans Esselborn/Werner Keller (Hg.): 

Geschichtlichkeit und Gegenwart. Festschrift für Hans Dietrich Irm-

scher zum 65. Geburtstag. Köln/Weimar/Wien 1994. S. 314-321. 

Hinck, Walter: „Wohnen im Wort“ Zur Lyrik Rose Ausländers. Festschrift 

für H. Arntzen. Münster 1991. S. 535-539. 

Hinck, Walter: Fluchtwohnungen – Zufluchtwohnungen. Zur Lyrik Hilde 

Domins. In: Ulrich Ernst/Bernhard Sowinski (Hg.): Architectura Poeti-

ca. Festschrift für Johannes Rathofer zum 65. Geburtstag. Kölner Ger-

manistische Studien 30. Köln/Wien 1990. S. 509-517. 

Hinderer, Walter: Geschichte der politischen Lyrik in Deutschland. Stuttgart 

1978.

Hockerts, Hans Günter/Kuller, Christiane (Hg.): Nach der Verfolgung. 

Wiedergutmachung nationalsozialistischen Unrechts in Deutschland? 

Göttingen 2003. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LITERATURVERZEICHNIS|369

Hoffmann, Christhard: Zum Begriff der Akkulturation. In: Handbuch der 

deutschsprachigen Emigration 1933-1945. Hgg. v. Kuhn, Claus-

Dieter/zur Mühlen, Patrick/Paul, Gerhard/Winckler, Lutz. Darmstadt 

1998. S. 117-126. 

Hofmann, Michael: Erzählen nach Auschwitz in Uwe Johnsons Jahresta-

gen. In: Braese, Stephan/Gehle, Holger/Kiesel, Doron/Loewy, Hanno 

(Hg.): Deutsche Nachkriegsliteratur und der Holocaust. Frankfurt a. M. 

1998. S. 197-212. 

Hölscher, Lucian: Geschichte als „Erinnerungskultur“. In: Platt, Kris-

tin/Dabag, Mihran (Hg.): Generation und Gedächtnis. Erinnerungen und 

kollektives Gedächtnis. Opladen 1995. S. 146-168. 

Honold, Alexander: Der Leser Walter Benjamin: Bruchstücke einer deut-

schen Literaturgeschichte. Berlin 2000. 

Hucke, Karl-Heinz/Kutzmutz, Olaf: Engagierte Literatur. In: Reallexikon 

der deutschen Literaturwissenschaft. Neubearb. d. Reallexikons d. deut-

schen Literaturgeschichte. Bd. 1: A-G. Hgg. v. Klaus Weimar. 3., neu-

bearb. Aufl., Berlin 1997. S. 446-447. 

Huml, Ariane: Ziehende Landschaft[en] – generationsspezifische Remigra-

tion in der Dichtung jüdischer Schriftstellerinnen nach 1945. In: von der 

Lühe, Irmela/Krohn, Claus-Dieter (Hg.): Fremdes Heimatland. Re-

migration und literarisches Leben nach 1945. Göttingen 2005. S. 217-

236.

Huntemann, Willi: „Unengagiertes Engagement“ – zum Strukturwandel des 

literarischen Engagements nach der Wende. In: Ders./Klentak-

Zab ocka, Ma gorzata/Lampart, Fabian/Schmidt, Thomas (Hg.): Enga-

gierte Literatur in Wendezeiten. Würzburg 2003. S. 33-48. 

Ingarden, Roman: Das literarische Kunstwerk. Eine Untersuchung aus dem 

Grenzgebiet der Ontologie, Logik und Literaturwissenschaft. Halle a. d. 

S. 1931. 

Iser, Wolfgang: Der Akt des Lesens. Theorie ästhetischer Wirkung. Mün-

chen 1976. 

Jäger, Siegfried: Kritische Diskursanalyse. Eine Einführung. 2. überarb. u. 

erw. Aufl., Duisburg 1999 (1993). 

Jannidis, Fotis: Polyvalenz – Konvention – Autonomie. In: Ders./Lauer, 

Gerhard/Martínez, Matías/Winko, Simone (Hg.): Regeln der Bedeutung. 

Zur Theorie der Bedeutung literarischer Texte. Berlin 2003. S. 305-328. 

Janz, Marlies: Vom Engagement absoluter Poesie. Zur Lyrik und Ästhetik 

Paul Celans. Frankfurt a. M. 1976. 

Jaspers, Karl: Die Schuldfrage. Ein Beitrag zur deutschen Frage. Zürich 

1947.

Jauß, Hans Robert: Die Theorie der Rezeption. Konstanz 1987. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


370|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

Jauß, Hans Robert: Literaturgeschichte als Provokation der Literaturwissen-

schaft. Frankfurt a. M. 1967. 

Jauß, Hans Robert: Wege des Verstehens. München 1994. 

Jens, Walter: Vollkommenheit im Einfachen. In: VE, S. 53-56 (erstmals in: 

Die Zeit, 27.11.1959). 

Jeziorkowski, Klaus: Der Text und seine Rückseite. Bielefeld 1995. 

Jung, Carl Gustav: Nach der Katastrophe. In: Ders.: Zivilisation im Über-

gang. Freiburg i. B. 1974. Hgg. v. Lilly Jung-Merker/Elisabeth Rüf 

(ED: Neue Schweizer Rundschau XIII/2. Zürich 1945. S. 67-88). S. 

219-244.

Jung, Werner: Kleine Geschichte der Poetik. Hamburg 1997. 

Kaiser, Gerhard R.: Poesie der Apokalypse. Würzburg 1991. 

Kamper, Dietmar/Wulf, Christoph (Hg.): Schweigen. Unterbrechung und 

Grenze der menschlichen Wirklichkeit. Berlin 1992. 

Kantorowicz, Alfred: Politik und Literatur im Exil. Deutschsprachige 

Schriftsteller im Kampf gegen den Nationalsozialismus. München 1983 

(Hamburg 1978). 

Kaplan, Marion A.: Jüdisches Bürgertum: Frau, Familie und Identität im 

Kaiserreich. Hamburg 1997. 

Karsch, Margret: „Ein magischer Gebrauchsartikel“. Zur Poetik Hilde Do-

mins. In: Tribüne 3 (2004). H. 171. S. 75-79. 

Karsch, Margret: Die Darstellung der jüdischen Remigration in Hilde Do-

mins Roman Das zweite Paradies“ (Vortrag am 25. November 2006, 

unveröffentlichtes Manuskript). 

Kersten, Paul: Die Metaphorik in der Lyrik von Nelly Sachs. Hamburg 

1970.

Kertész, Imre: Rede über das Jahrhundert. In: Ders.: Eine Gedankenlänge 

Stille, während das Erschießungskommando neu lädt. Essays. Reinbek 

bei Hamburg 1999 (Budapest 1998). S. 14-40. 

Kiedaisch, Petra: Einleitung. In: Dies. (Hg.): Lyrik nach Auschwitz? Ador-

no und die Dichter. Stuttgart 1995. S. 9-25. 

Kirn, Michael: Verfassungsumsturz oder Rechtskontinuität? Die Stellung 

der Jurisprudenz nach 1945 zum Dritten Reich insbesondere die Kon-

flikte um die Kontinuität der Beamtenrechte und Art. 131 GG. Berlin 

1972.

Kirsch, Jan-Holger: Nationaler Mythos oder historische Trauer? Der Streit 

um ein zentrales „Holocaust Mahnmal“ für die Berliner Republik. Köln 

2003.

Kittel, Manfred, Die Legende von der „Zweiten Schuld“: Vergangenheits-

bewältigung in der Ära Adenauer. Berlin 1993), als „Fassade rasch er-

lernter politischer Verdammungsrituale“. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LITERATURVERZEICHNIS|371

Klein, Judith: Literatur und Genozid. Darstellungen der nationalsozialisti-

schen Massenvernichtung in der französischen Literatur. Wien/

Köln/Weimar 1992. 

Klemm, Peter/Ruppel, Helmut: Begriffe und Namen – Versuche, ein Ge-

schehen zu fassen, das nicht faßbar ist. Auschwitz – Holocaust – Schoa 

– Churban. In: Lohrbächer, Albrecht/Ruppel, Helmut/Schmidt, Ing-

rid/Thierfelder, Jörg (Hg.): Schoa. Schweigen ist unmöglich. Erinnern, 

Lernen, Gedenken. Stuttgart/Berlin/Köln 1999. S. 144-146. 

Klüger, Ruth: Dichten über die Shoah. Zum Problem des internationalen 

Umgangs mit dem Massenmord. In: Hardtmann, Gertrud: Spuren der 

Verfolgung. Seelische Auswirkungen auf die Opfer und ihre Kinder. 

Gerlingen 1992. S. 203-221. 

Klüger, Ruth: Gibt es ein ‚Judenproblem‘ in der deutschen Nachkriegslitera-

tur? In: Katastrophen. Über deutsche Literatur. Göttingen 1994. S. 9-38. 

Klüger, Ruth: Zeugensprache: Koeppen und Andersch. In: Braese, Ste-

phan/Gehle, Holger/Kiesel, Doron/Loewy, Hanno (Hg.): Deutsche 

Nachkriegsliteratur und der Holocaust. Frankfurt a. M./New York 1998. 

S. 173-181. 

Klundt, Michael: Einleitung. In: Ders. (Hg.): Heldenmythos und Opfertau-

mel. Der Zweite Weltkrieg und seine Folgen im deutschen Geschichts-

diskurs. Köln 2004. 

Knoll, Manuel: Theodor W. Adorno. Ethik als erste Philosophie. München 

2002.

Knörrich, Otto: Die deutsche Lyrik seit 1945. 2., rev. und erw. Aufl., Stutt-

gart 1978. 

Koch, Gertrud (Hg.): Bruchlinien. Tendenzen der Holocaustforschung. 

Köln/Weimar/Wien 1999. 

Koepke, Wulf/Winkler, Michael (Hg.): Exilliteratur 1933-1945. Darmstadt 

1989.

Kogon, Egon: Der SS-Staat. Das System der deutschen Konzentrationslager.

München 1946. 

König, Helmut: Die Zukunft der Vergangenheit. Der Nationalsozialismus 

im politischen Bewußtsein der Bundesrepublik. Frankfurt a. M. 2003. 

König, Helmut/Kohlstruck, Michael/Wöll, Andreas (Hg.): Vergangenheits-

bewältigung am Ende des zwanzigsten Jahrhunderts. Westdeutscher 

Verlag, Opladen 1998. 

Koopmann, Helmut: Geschichte, Mythos, Gleichnis: Die Antwort des Exils. 

In: Johann Holzner/Wolfgang Wiesmüller (Hg.): Ästhetik der Geschich-

te. Innsbruck 1995. S. 77-98. 

Köpf, Gerhard: Vor-Bilder. Tübinger Poetik-Vorlesungen. Tübingen 1999. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


372|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

Korte, Hermann: „Es ist in aller Trauer der tiefste Hang zur Sprachlosig-

keit“. Der Holocaust in der Lyrik nach 1945. In: Text und Kritik 144: 

Literatur und Holocaust. Hgg. v. Heinz Ludwig Arnold. München 1999. 

S. 25-47. 

Korte, Hermann: Geschichte der deutschen Lyrik seit 1945. Stuttgart 1989. 

Körte, Mona/Stockhammer, Robert (Hg.): Ahasvers Spur. Dichtungen und 

Dokumente vom „Ewigen Juden“. Leipzig 1995. 

Körte, Mona: Die Uneinholbarkeit des Verfolgten. Der Ewige Jude in der 

literarischen Phantastik. Frankfurt/New York 2000. 

Kramer, Sven: Auschwitz im Widerstreit. Wiesbaden 1999. 

Kramer, Sven: Die Folter in der Literatur. Ihre Darstellung in der deutsch-

sprachigen Erzählprosa von 1740 bis ‚nach Auschwitz‘. München 2004. 

Krankenhagen, Stefan: Auschwitz darstellen. Ästhetische Positionen zwi-

schen Adorno, Spielberg und Walser. Köln/Weimar/Wien 2001. 

Krause, Peter: Der Eichmann-Prozeß in der deutschen Presse. Frank-

furt/New York 2002. 

Krauss, Marita: Grenze und Grenzwahrnehmung bei Emigranten der NS-

Zeit. In: Andreas Gestrich/Marita Krauss (Hg.): Migration und Grenze. 

Stuttgart 1998. S. 61-82. 

Krauss, Marita: Heimkehr in ein fremdes Land. Geschichte der Remigration 

nach 1945. München 2001. 

Kreis, Gabriele: Frauen im Exil. Dichtung und Wirklichkeit. Regensburg 

1984.

Kreuzer, Ingrid: Literatur als Konstruktion. Studien zur deutschen Literatur-

geschichte zwischen Lessing und Martin Walser. Frankfurt a. M. 1989. 

Kreuzer, Johann: „Ob ein Mensch Erfahrungen machen kann, ist in letzter 

Instanz davon abhängig, wie er vergißt“. Überlegungen zu einer Notiz 

Adornos. In: Günter Butzer/Manuela Günter (Hg.): Kulturelles Verges-

sen. A.a.O., S. 167-183. 

Krohn, Claus-Dieter/Schildt, Axel (Hg.): Zwischen den Stühlen? Remigran-

ten und Remigration in der deutschen Medienöffentlichkeit der Nach-

kriegszeit. Hamburg 2002. 

Krolow, Karl: „Ich will einen Streifen Papier“. In: VE, S. 13-28 (erstmals 

in: Literatur in Köln 12. Hgg. v. der Stadtbücherei. Dezember 1980. S. 

4-7).

Krolow, Karl: Die Chance des Lyrikers. In: Die Tat 174 (1951). 

Krolow, Karl: Intellektuelle Heiterkeit. In: Akzente 2 (1955). H. 4. S. 341-

346.

Kruse, Florian: Lösche aus das Zeichen. In: Frankfurter Allgemeine Zei-

tung, 21.06.1993. S. 31. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LITERATURVERZEICHNIS|373

Kurz, Gerhard: Vieldeutigkeit. Überlegungen zu einem literaturwissen-

schaftlichen Paradigma. In: Danneberg, Lutz/Vollhardt, Friedrich (Hg.): 

Vom Umgang mit Literatur und Literaturgeschichte. Positionen und 

Perspektiven nach der „Theoriedebatte“. Stuttgart 1992. S. 315-333. 

LaBerge, Stephen: Hellwach im Traum. Höchste Bewußtheit in tiefem 

Schlaf. Paderborn 1987. 

Laermann, Klaus: „Nach Auschwitz ein Gedicht zu schreiben, ist barba-

risch“. Überlegungen zu einem Darstellungsverbot. In: Koeppen, Manu-

el (Hg.): Kunst und Literatur nach Auschwitz. Berlin 1993; 

Lamping, Dieter: Gedichte nach Auschwitz, über Auschwitz. In: Gerhard R. 

Kaiser: Poesie der Apokalypse. Würzburg 1991. S. 237-255. 

Lamping, Dieter: Literatur und Theorie. Poetologische Probleme der Mo-

derne. Göttingen 1996. 

Lamping, Dieter: Nachwort. In: Ders. (Hg.): Dein aschenes Haar Sulamith. 

Dichtung über den Holocaust. 2. Aufl., München 1993 (1992). S. 271-

298.

Lamping, Dieter: Von Kafka bis Celan. Jüdischer Diskurs in der deutschen 

Literatur des 20. Jahrhunderts. Göttingen 1998. 

Lang, Berel: Introduction. In: Ders. (Ed.): Writing and the Holocaust. New 

York/London 1988. S. 1-15. S. 1. 

Lange, Sigrid: Authentisches Medium. Faschismus und Holocaust in ästhe-

tischen Darstellungen der Gegenwart. Bielefeld 1999. 

Langer, Lawrence L.: Admitting the Holocaust. Collected Essays. New 

York/Oxford 1995. 

Langer, Lawrence L.: The Holocaust and the literary Imagination. New Ha-

ven/London 1975. 

Lauer, Gerhard: Erinnerungsverhandlungen. Kollektives Gedächtnis und Li-

teratur fünfzig Jahre nach der Vernichtung der europäischen Juden. In: 

DVjS. 73 (1999), Sonderheft. S. 215-245. 

Lehmann, Annette Jael: Im Zeichen der Shoah. Aspekte der Dichtungs- und 

Sprachkrise bei Rose Ausländer und Nelly Sachs. Tübingen 1999. 

Lehr-Rosenberg, Stephanie: „Ich setzte den Fuß in die Luft, und sie trug.“ 

Umgang mit Fremde und Heimat in Gedichten Hilde Domins. Würz-

burg 2003. 

Lenk, Elisabeth: Die unbewußte Gesellschaft. Über die mimetische Grund-

struktur in der Literatur und im Traum. München 1983. 

Leonhard, Nina: Politik- und Geschichtsbewusstsein im Wandel. Die politi-

sche Bedeutung der nationalsozialistischen Vergangenheit im Verlauf 

von drei Generationen in Ost- und Westdeutschland. Münster 2002. 

Lermen, Birgit/Braun, Michael: Hilde Domin. „Hand in Hand mit der Spra-

che“. Bonn 1997. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


374|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

Lermen, Birgit/Braun, Michael: Nelly Sachs. „an letzter Atemspitze des Le-

bens“. Bonn 1998. 

Lermen, Birgit: „Vogel Klage“. In: Dies./Braun, Michael: Hilde Domin. 

„Hand in Hand mit der Sprache“. Bonn 1997. S. 157-161. 

Lermen, Birgit: Deutsche Dichterinnen jüdischer Herkunft. Mascha Kaléko 

– Hilde Domin. Aachen 1990. 

Lermen, Birgit: Ecce homo. In: Dies./Braun, Michael: Hilde Domin. „Hand 

in Hand mit der Sprache“. Bonn 1997. S. 132-135. 

Levy, Daniel/Sznaider, Natan: Erinnerung im globalen Zeitalter: Der Holo-

caust. Frankfurt/M. 2001. 

Liebrand, Claudia: „Das Trauma der Auschwitzer Wochen in ein Versmaß 

stülpen“ oder: Gedichte als Exorzismus. Ruth Klügers weiter leben. In: 

Huml, Ariane/Rappenecker, Monika (Hg.): Jüdische Intellektuelle im 

20. Jahrhundert. Literatur- und kulturgeschichtliche Studien. Würzburg 

2003. S. 237-248. 

Lieske, Stephan: Poetik. In: Nünning, Ansgar (Hg.): Metzler Lexikon Lite-

ratur- und Kulturtheorie. Ansätze – Personen – Grundbegriffe. 2., übe-

rarb. u. erw. Aufl., Stuttgart/Weimar 2001. S. 510-512. 

Lindner, Burkhardt: Was heißt: Nach Auschwitz? Adornos Datum. In: Brae-

se, Stephan/Gehle, Holger/Kiesel, Doron/Loewy, Hanno (Hg.): Deut-

sche Nachkriegsliteratur und der Holocaust. Frankfurt a. M./New York 

1998. S. 283-300. 

Loetscher, Hugo: Vom Erzählen erzählen. Münchner Poetik-Vorlesungen. 

Zürich 1988. 

Lohner, Edgar: Hilde Domin: Hier. In: Neue Rundschau 76 (1965). S. 313. 

Lorenz, Dagmar C. G.: Verfolgung bis zum Massenmord. Holocaust-

Diskurse in deutscher Sprache aus der Sicht der Verfolgten. New York 

1992.

Lorenz, Otto: Gedichte nach Auschwitz oder: Die Perspektive der Opfer. In: 

Text und Kritik. Sonderband. Bestandsaufnahme Gegenwartsliteratur. 

Bundesrepublik Deutschland, Deutsche Demokratische Republik, Öster-

reich, Schweiz. Hgg. v. Heinz Ludwig Arnold. München 1988. S. 35-

53.

Lorenz, Otto: Schweigen in der Dichtung: Hölderlin – Rilke – Celan. Göt-

tingen 1989. 

Lübbe, Hermann: Der Nationalsozialismus im deutschen Nachkriegsbe-

wußtsein. In: Historische Zeitschrift 236 (1983). H. 3. S. 579-599. 

Lübbe, Hermann: Säkularisierung als geschichtsphilosophische Kategorie. 

In: Kuhn, Helmut/Wiedmann, Franz (Hg.): Die Philosophie und die 

Frage nach dem Fortschritt. München 1964. S. 221-239. 

Lübbe, Hermann: Säkularisierung. Geschichte eines ideenpolitischen Beg-

riffs. München 1965. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LITERATURVERZEICHNIS|375

Lubrich, Oliver (Hg.): Reisen ins Reich 1933-1945. Ausländische Autoren 

berichten aus Deutschland. Frankfurt a. M. 2005. 

Lühe, Irmela von der: Rose Ausländer – Stationen des Exils im Leben einer 

Dichterin. In: Helmut Braun (Hg.): „Weil Wörter mir diktieren: Schreib 

uns.“ Literaturwissenschaftliches Jahrbuch der Rose-Ausländer-Stiftung 

1999. Köln 2000. S. 181-198. 

Luther, Andreas: „Nach Auschwitz ein Gedicht zu schreiben ist barba-

risch...“. Zur Möglichkeit von Lyrik nach Auschwitz am Beispiel Paul 

Celans. Frankfurt a. M. 1987. 

Lützeler, Paul Michael (Hg.): Poetik der Autoren. Beiträge zur deutschspra-

chigen Gegenwartsliteratur. Frankfurt a. M. 1994. 

Lützeler, Paul Michael/Schwarz, Egon (Hg.): Deutsche Literatur in der 

Bundesrepublik seit 1965. Untersuchungen und Berichte. König-

stein/Ts. 1980. 

Lützeler, Paul Michael: Einleitung. Poetikvorlesungen und Postmoderne. 

A.a.O., S. 15. 

Lyotard, Jean-François: Der Widerstreit. 2., korr. Aufl. München 1989 

(1987).

Marchart, Oliver: Umkämpfte Gegenwart. Der „Zivilisationsbruch Ausch-

witz“ zwischen Singularität, Partikularität, Universalität und der Globa-

lisierung der Erinnerung. In: Heidemarie Uhl: (Hg.): Zivilisationsbruch 

und Gedächtniskultur. Das 20. Jahrhundert in der Erinnerung des begin-

nenden 21. Jahrhunderts. Innsbruck 2003. S. 35-65. 

Markovits, Andrei S./Noveck, Beth Simone: West Germany. In: David S. 

Wyman (Ed.): The World reacts to the Holocaust. Baltimore/London 

1996. S. 391-446. 

Marsch, Edgar: Eine Einführung. In: Ders. (Hg.): Moderne deutsche Natur-

lyrik. Stuttgart 2000 (1980). S. 266-306. 

McCormick, John: The Frozen Country. In: Kenyon Review, Jg. 22, Nr. 1 

(1960).

Mecklenburg, Norbert: Naturlyrik und Gesellschaft. Stichworte zu Theorie, 

Geschichte und Kritik eines poetischen Genres. In: Ders. (Hg.): Naturly-

rik und Gesellschaft. Stuttgart 1977. S. 7-32. 

Meller, Horst: Hilde Domin. In: VE, S. 36-50 (erstmals und ungekürzt in: 

Deutsche Dichter der Gegenwart. Hgg. v. Benno von Wiese. Berlin 

1971. S. 354-368). 

Mertz, Peter: Und das wurde nicht ihr Staat. Erfahrungen emigrierter 

Schriftsteller mit Westdeutschland. München 1985. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


376|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

Meyer, Friederike: Diskurstheorie und Literaturgeschichte. Eine systemati-

sche Reformulierung des Diskursbegriffs von Foucault. In: Danneberg, 

Lutz/Vollhardt, Friedrich (Hg.): Vom Umgang mit Literatur und Litera-

turgeschichte. Positionen und Perspektiven nach der „Theoriedebatte“. 

Stuttgart 1992. S. 389-408. 

Mittag, Gabriele: Erinnern, Schreiben, Überliefern. Über autobiographi-

sches Schreiben deutscher und deutsch-jüdischer Frauen. In: Exilfor-

schung. Ein internationales Jahrbuch. Bd. 11: Frauen und Exil. Hgg. v. 

Claus-Dieter Krohn. München 1993. S. 53-67.

Moll, Michael: Lyrik in einer entmenschlichten Welt. Interpretationsversu-

che zu deutschsprachigen Gedichten aus nationalsozialistischen Ge-

fängnissen, Ghettos und KZ’s [sic]. Frankfurt a. M. 1988. 

Moller, Sabine: Vielfache Vergangenheit. Öffentliche Erinnerungskulturen 

und Familienerinnerungen an die NS-Zeit in Ostdeutschland. Tübingen 

2003.

Mon, Franz: Sprache ohne Zukunft? In: Sprache im technischen Zeitalter. 

H. 5-8 (1962-63). S. 467-469. 

Moses, Stéphane/Schöne, Albrecht (Hg.): Juden in der deutschen Literatur. 

Ein deutsch-israelisches Symposium. Frankfurt a. M. 1986. 

Mosler, Peter: Zur Legitimation des Schreibens. In: Ders. (Hg.): Schreiben 

nach Auschwitz. Köln 1989. S. 7-10. 

Münz, Christoph: Der Welt ein Gedächtnis geben. Geschichtstheologisches 

Denken im Judentum nach Auschwitz. Gütersloh 1995. 

Münz, Christoph: Erinnerung im jüdischen Kontext: Der Welt ein Gedächt-

nis geben. In: Loewy, Hanno/Moltmann, Bernhard (Hg.): Erlebnis – 

Gedächtnis – Sinn. Authentische und konstruierte Erinnerung. Frankfurt 

a. M./New York 1996. S. 137-163. 

Nagel, Bert: Das Reimproblem in der deutschen Dichtung. Vom Otfridvers 

zum freien Vers. Berlin 1985. 

Niederland, William G.: Folgen der Verfolgung: Das Überlebenden-

Syndrom. Seelenmord. Frankfurt a. M. 1980. 

Niederland, William G.: The Problem of the Survivor. In: Journal of the 

Hillside Hospital 10 (1961). S. 233-247. 

Nieraad, Jürgen: Begehung des Elfenbeinturms. Zur politischen Funktion 

des Ästhetischen. In: Sven Kramer (Hg.): Das Politische im literari-

schen Diskurs. Studien zur deutschen Gegenwartsliteratur. Opladen 

1996. S. 11-31. 

Niethammer, Lutz: Diesseits des „Floating Gap“. Das kollektive Gedächtnis 

und die Konstruktion von Identität im wissenschaftlichen Diskurs. In: 

Platt, Kristin/Dabag, Mihran (Hg.): Generation und Gedächtnis. Erinne-

rungen und kollektives Gedächtnis. Opladen 1995. S. 25-50. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LITERATURVERZEICHNIS|377

Niethammer, Lutz: Erinnerungsgebot und Erfahrungsgeschichte. Institutio-

nalisierungen im kollektiven Gedächtnis. In: Loewy, Hanno (Hg.): Ho-

locaust: Die Grenzen des Verstehens. Eine Debatte über die Besetzung 

der Geschichte. Reinbek bei Hamburg 1992. S. 21-41. 

Niethammer, Lutz: Jenniger – vorzeitiges Exposé zur Erforschung eines un-

gewöhnlich schnellen Rücktritts. In: Babylon 5 (1989). S. 40-46. 

Noelle-Neumann, Elisabeth: Gebet in der Löwengrube: „Bitte“. In: Frank-

furter Anthologie XVI. Frankfurt 1993. S. 155ff. 

Novick, Peter: Nach dem Holocaust. Der Umgang mit dem Massenmord. 

Stuttgart/München 2001 (Boston/New York 1999).

Nünning, Ansgar (Hg.): Metzler Lexikon Literatur- und Kulturtheorie. 2., 

überarb. u. erw. Aufl., Stuttgart 2001. 

Oellers, Norbert (Hg.): Manche Worte strahlen. Deutsch-jüdische Dichte-

rinnen des 20. Jahrhunderts. Erkelenz 1999. 

Oelmann, Ute Maria: Deutsche poetologische Lyrik nach 1945: Ingeborg 

Bachmann, Günter Eich, Paul Celan. Stuttgart 1980. 

Orth, Karin: Das System der nationalsozialistischen Konzentrationslager. 

Eine politische Organisationsgeschichte. Hamburg 1999. 

Pankau, Johannes G.: Schwierige Rückkehr. Exil und Nachkriegsliteratur 

1945-1950. Oldenburg 1995. 

Papanek, Hanna: Reflexionen über Exil und Identität, Staat und Menschen-

rechte. In: Exilforschung. Ein internationales Jahrbuch. Bd. 17: Sprache 

– Identität – Kultur. Frauen im Exil. München 1999. Hgg. v. Claus-

Dieter Krohn. München 1999. S. 24-37.

Papcke, Sven: Exil und Remigration als öffentliches Ärgernis. Zur Soziolo-

gie eines Tabus. In: Exilforschung. Ein internationales Jahrbuch. Bd. 9: 

Exil und Remigration. Hgg. v. Claus-Dieter Krohn. München 1991. S. 

9-24.

Paris, Rainer: Ohnmacht als Pression. Über Opferrhetorik. In: Merkur 

665/666 (2004). S. 912-923. 

Patzel-Mattern, Katja: Geschichte im Zeichen der Erinnerung. Subjektivität 

und kulturwissenschaftliche Theoriebildung. Stuttgart 2002. 

Peitsch, Helmut: ‚Das Politische zur Natur werden lassen‘: Vom Umgang 

mit dem Vorwurf der ‚Tendenz‘ in der Exilliteratur. In: Schreckenber-

ger, Helga (Hg.): Ästhetiken des Exils. Amsterdam 2003. S. 15-36. 

Peitsch, Helmut: Die Gruppe 47 und die Exilliteratur – ein Mißverständnis? 

In: Fetscher, Justus/Lämmert, Eberhard/Schütte, Jürgen (Hg.): Die 

Gruppe 47 in der Geschichte der Bundesrepublik. Würzburg 1991. 

Peitsch, Helmut: Engagement/Tendenz/Parteilichkeit. In: Barck, Karlheinz 

(Hg.): Ästhetische Grundbegriffe. Historisches Wörterbuch in sieben 

Bänden. Bd. 2. Stuttgart 2001. S. 178-223. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


378|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

Pfestroff, Christina: Anamnese der Amnesie. Jean-Francois Lyotard und der 

Topos der Undarstellbarkeit in der geschichtswissenschaftlichen Dis-

kussion. In: Düwell, Susanne/Schmidt, Matthias (Hg.): Narrative der 

Shoah. Repräsentationen der Vergangenheit in Historiographie, Kunst 

und Politik. Paderborn 2002. S. 229-244. 

Platen, Edgar: Perspektiven literarischer Ethik. Erinnern und Erfinden in der 

Literatur der Bundesrepublik. Tübingen/Basel 2001. 

Probst, Lothar: Der Holocaust – eine neue Zivilreligion für Europa? In: 

Bergem, Wolfgang (Hg.): Die NS-Diktatur im deutschen Erinnerungs-

diskurs. Opladen 2003. S. 227-238. 

Pross, Christian: Wiedergutmachung. Der Kleinkrieg gegen die Opfer. 

Frankfurt a. M. 1988. 

Pulver, Elsbeth: Hilde Domin. In: Kritisches Lexikon der Gegenwartslitera-

tur. Hgg. v. Heinz-Ludwig Arnold. München 1978-1993. S. 1-10. 

Radlmaier, Steffen: Der Nürnberger Lernprozeß. Von Kriegsverbrechern 

und Starreportern. Frankfurt a. M. 2001. 

Raible, Wolfgang: Vom Text und seinen vielen Vätern oder: Hermeneutik 

als Korrelat der Schriftkultur. In: Assmann, Aleida/Assmann, Jan (Hg.): 

Schrift und Gedächtnis. Archäologie der literarischen Kommunikation I. 

München 1983. S. 20-23. 

Rathgeb, Eberhard: Die engagierte Nation. Deutsche Debatten 1945-2005. 

München/Wien 2005. 

Reichel, Peter: Vergangenheitsbewältigung in Deutschland. Die Auseinan-

dersetzung mit der NS-Diktatur von 1945 bis heute. München 2001.

Rensmann, Lars: Demokratie und Judenbild. Antisemitismus in der politi-

schen Kultur der Bundesrepublik Deutschland. Wiesbaden 2004. 

Richards, Ivor Armstrong: Prinzipien der Literaturkritik. Frankfurt a. M. 

1985 (London 1924). 

Rincón, Carlos: Magisch/Magie. In: Barck, Karlheinz (Hg.): Ästhetische 

Grundbegriffe. Historisches Wörterbuch in sieben Bänden. Bd. 3. Stutt-

gart 2001. S. 724-760. 

Rommelspacher, Birgit: Schuldlos – Schuldig? Hamburg 1995. 

Rorty, Richard (Hg.): The linguistic turn: Recent Essays in Philosophical 

Method. Chicago 1992 (1967). 

Rosenfeld, Alvin: Ein Mund voll Schweigen. Literarische Reaktionen auf 

den Holocaust. Göttingen 2000 (Bloomington/Indiana 1988). 

Rosenthal, Gabriele: Erlebte und erzählte Lebensgeschichte. Gestalt und 

Struktur biographischer Selbstbeschreibungen. Frankfurt a. M./New Y-

ork 1995. 

Ruberg, Uwe: Beredtes Schweigen in lehrhafter und erzählender deutscher 

Literatur des Mittelalters. München 1978. 

Rückerl, A.: NS-Verbrechen vor Gericht. 2. Aufl., Heidelberg 1984. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LITERATURVERZEICHNIS|379

Rüsen, Jörn: Trauer als historische Kategorie. Überlegungen zur Erinnerung 

an den Holocaust in der Geschichtskultur der Gegenwart. In: Loewy, 

Hanno/Moltmann, Bernhard (Hg.): Erlebnis – Gedächtnis – Sinn. Au-

thentische und konstruierte Erinnerung. Frankfurt a. M./New York 

1996. S. 57-78. 

Sabrow, Martin/Jessen, Ralph/Große Kracht, Klaus: Einleitung. In: Dies. 

(Hg.): Zeitgeschichte als Streitgeschichte. Große Kontroversen seit 

1945. München 2003. 

Sandkühler, Thomas: Aporetische Erinnerung und historisches Erzählen. In: 

Loewy, Hanno (Hg.): Holocaust: Die Grenzen des Verstehens. Eine De-

batte über die Besetzung der Geschichte. Reinbek bei Hamburg 1992. S. 

144-159.

Sarasin, Philipp: Geschichtswissenschaft und Diskursanalyse. Frankfurt a. 

M. 2003. 

Schenk, Christian: Ästhetik und Moral bei Friedrich Schiller: Zukunft in der 

Vergangenheit? In: Mieth, Dietmar (Hg.): Erzählen und Moral. Narrati-

vität im Spannungsfeld von Ethik und Ästhetik. Tübingen 2000. S. 111-

141.

Schildt, Axel: Reise zurück aus der Zukunft. Beiträge von intellektuellen 

USA-Remigranten zur atlantischen Allianz, zum westdeutschen Ameri-

kabild und zur ‚Amerikanisierung‘ in den fünfziger Jahren. In: Exilfor-

schung. Ein internationales Jahrbuch. Bd. 9: Exil und Remigration. Hgg. 

v. Claus-Dieter Krohn. München 1991. S. 25-45.

Schirrmacher, Frank (Hg.): Die Walser-Bubis-Debatte. Eine Dokumentati-

on. Frankfurt a. M. 1999. 

Schlant, Ernestine: Die Sprache des Schweigens. Die deutsche Literatur und 

der Holocaust. München 2001 (New York/London 1999). 

Schlenstedt, Silvia: Bilder neuer Welten. In: Hiltrud Gnüg/Renate Möhr-

mann (Hg.): Frauen – Literatur – Geschichte. Schreibende Frauen vom 

Mittelalter bis zur Gegenwart. Frankfurt a. M. 1989. S. 300-317. 

Schlichting, Hans Burkhard: Das Ungenügen der poetischen Strategien: Li-

teratur im ‚Kursbuch‘ 1968-1976. In: Lüdke, W. Martin (Hg.): Literatur 

und Studentenbewegung. Eine Zwischenbilanz. Opladen 1977. S. 33-63. 

Schnell, Ralf: Das Leiden am Chaos. Zur Vorgeschichte der deutschen 

Nachkriegsliteratur. In: Walberer, Ulrich (Hg.): 10. Mai 1933. Bücher-

verbrennung in Deutschland und die Folgen. Frankfurt a. M. 1983. S. 

221-239.

Scholl, Joachim: In der Gemeinschaft des Erzählers: Studien zur Restitution 

des Epischen im deutschen Gegenwartsroman. Heidelberg 1990. 

Schöne, Albrecht: Säkularisation als sprachbildende Kraft. Studien zur 

Dichtung deutscher Pfarrersöhne. 2., überarb. u. erg. Aufl., Göttingen 

1968.

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


380|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

Schöttker, Detlev: Theorien der literarischen Rezeption. Rezeptionsästhetik, 

Rezeptionsforschung, Empirische Literaturwissenschaft. In: Arnold, 

Heinz Ludwig/Detering, Heinrich (Hg.): Grundzüge der Literaturwis-

senschaft. München 1996. S. 537-554. 

Schroers, Rolf: „Gruppe 47” und die deutsche Nachkriegsliteratur. In: Mer-

kur 19 (1965). S. 448-462. 

Schubert, Katja: Notwendige Umwege. Voies de traverse obligées. Ge-

dächtnis und Zeugenschaft in Texten jüdischer Autorinnen in Deutsch-

land und Frankreich nach Auschwitz. Hildesheim/Zürich/New York 

2001.

Schubert, Werner/Höfer, Karl-Heinz (Hg.): Ansichten über Lyrik. Beiträge 

zum Dialog zwischen Poetik und Poesie. Leipzig 1980. 

Schuhmann, Klaus: Lyrik des 20. Jahrhunderts. Materialien zu einer Poetik. 

Reinbek bei Hamburg 1995. 

Schulz-Jander, Eva Maria: Stimmen der Wüste in kühlem Land – jüdische 

Dichterinnen der Moderne: Else Lasker-Schüler, Gertrud Kolmar, Nelly 

Sachs, Hilde Domin. In: Morell, Renate (Hg.): Weibliche Ästhetik? 

Kunststück! Pfaffenweiler 1993. S. 17-36. 

Schwab-Felisch, Hans: Der Ruf. Eine deutsche Nachkriegszeitschrift. Mün-

chen 1962. 

Schwab-Trapp, Michael: Der Nationalsozialismus im öffentlichen Diskurs 

über militärische Gewalt. Überlegungen zum Bedeutungswandel der 

deutschen Vergangenheit. In: Wolfgang Bergem (Hg.): Die NS-Diktatur 

im deutschen Erinnerungsdiskurs. Opladen 2003. S. 171-185. 

Schwarz, Egon: Was ist und zu welchem Ende studieren wir Exilliteratur? 

In: Hohendahl, Peter Uwe/Schwarz, Egon (Hg.): Exil und Innere Emig-

ration. Bd. 2. Frankfurt a. M. 1973. S. 155-164. 

Schwelling, Birgit: Wege in die Demokratie: eine Studie zum Wandel und 

zur Kontinuität von Mentalitäten nach dem Übergang vom Nationalso-

zialismus zur Bundesrepublik. Opladen 2001. 

Schweppenhäuser, Gerhard: Ethik nach Auschwitz. Adornos negative Mo-

ralphilosophie. Hamburg 1993. 

Seeskin, Kenneth: Coming to Terms with Failure. A Philosophical Di-

lemma. In: Lang, Berel (Ed.): Writing and the Holocaust. New Y-

ork/London 1988. S. 110-121. 

Seidel, Eugen/Seidel-Slotty, Ingeborg: Sprachwandel im Dritten Reich. Hal-

le 1961. 

Serke, Jürgen: Frauen schreiben. Ein neues Kapitel deutschsprachiger Lite-

ratur. Mit Fotos von Stefan Moses. Hamburg 1979. 

Seuter, Harald (Hg.): Der Traum vom Paradies. Zwischen Trauer und Ent-

zücken. Wien 1983. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LITERATURVERZEICHNIS|381

Sevin, Dieter: Hilde Domin: Rückkehr aus dem Exil als Ursprung und Vor-

aussetzung ihrer Poetologie. In: Schreckenberger, Helga (Hg.): Ästheti-

ken des Exils. Amsterdam 2003. S. 353-364. 

Shafi, Monika: Gertrud Kolmar. Eine Einführung in das Werk. München 

1995.

Shirer, William L.: The Rise and Fall of the Third Reich (London 1960), 

Sowa-Bettecken, Beate: Sprache der Hinterlassenschaft. Jüdisch-christliche 

Überlieferung in der Lyrik von Nelly Sachs und Paul Celan. Frankfurt a. 

M. 1992. 

Spies, Bernhard: Exilliteratur – ein abgeschlossenes Kapitel? Überlegungen 

zu Stand und Perspektiven der literaturwissenschaftlichen Exilfor-

schung. In: Exilforschung. Ein internationales Jahrbuch. Bd. 14: Rück-

blick und Perspektiven. Hgg. v. Claus-Dieter Krohn. München 1996. S. 

11-30.

Stadt- und Universitätsbibliothek Frankfurt am Main (Hg.): Hilde Domin. 

Begleitheft zur Ausstellung der Stadt- und Universitätsbibliothek Frank-

furt am Main. 12. Januar bis 27. Februar 1988. Frankfurt a. M. 1988. 

Stein, Peter: „Darum mag falsch gewesen sein, nach Auschwitz ließe kein 

Gedicht mehr sich schreiben.“ (Adorno) Widerruf eines Verdikts? Ein 

Zitat und seine Verkürzung. In: Weimarer Beiträge, 42. Jg. (1996). H. 4. 

S. 485-508. 

Stern, Dagmar C.: Hilde Domin. From Exile to Ideal. Bern 1979. 

Stern, Guy: In Quest of a Regained Paradise. The Theme of Return in the 

Works of Hilde Domin. In: The Germanic Review, Vol. LXII, No. 1, 

Winter 1987. S. 136-142. 

Stern, Guy: Prologomena zu einer Typologie der Exilliteratur. In: Alexander 

Stephan/Hans Wagener (Hg.): Schreiben im Exil. Zur Ästhetik der deut-

schen Exilliteratur 1933-1945. Bonn 1985. S. 1-17. 

Strümpel, Jan: Vorstellungen vom Holocaust. George Taboris Erinnerungs-

Spiele. Göttingen 2000.

Stüben, Jens/Woesler, Winfried: Das Osnabrücker Symposion zur deutschen 

Literatur jüdischer Autoren nach dem Holocaust. In: Dies. (Hg.): „Wir 

tragen den Zettelkasten mit den Steckbriefen unserer Freunde“. Acta-

Band zum Symposion „Beiträge jüdischer Autoren zur deutschen Lite-

ratur seit 1945“ (Universität Osnabrück, 2.-5.6.1991). Darmstadt 1994. 

Szondi, Peter: Celan-Studien. Frankfurt a. M. 1972.

Thiele, Martina: Publizistische Kontroversen über den Holocaust im Film. 

Göttingen 2000. 

Trapp, Frithjof: Logen- und Parterreplätze. Was behinderte die Rezeption 

der Exilliteratur? In: Ulrich Walberer (Hg.): 10. Mai 1933. Bücher-

verbrennung in Deutschland und die Folgen. Frankfurt a. M. 1983. S. 

240-259.

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


382|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

Trommler, Frank: Emigration und Nachkriegsliteratur. Zum Problem der 

geschichtlichen Kontinuität. In: Grimm, Reinhold/Hermand, Jost (Hg.): 

Exil und Innere Emigration. Bd. 1. Frankfurt a. M. 1972. S. 173-197. 

Uhl, Heidemarie: Einleitung. In: Dies. (Hg.): Zivilisationsbruch und Ge-

dächtniskultur. Das 20. Jahrhundert in der Erinnerung des beginnenden 

21. Jahrhunderts. Innsbruck 2003. S. 7-15. 

Vallaster, Elfe: „Ein Zimmer in der Luft“: Liebe, Exil, Rückkehr und Wort-

Vertrauen. Hilde Domins lyrischer Entwicklungsweg und Interpretati-

onszugänge. Frankfurt a. M. 1994. 

Valtink, Eveline (Hg.): Jüdische Identität im Spiegel der Literatur vor und 

nach Auschwitz. Hofgeismar 1989. 

Venske, Regula: „Flucht zurück als Flucht nach vorn?“: Hilde Domin und 

die „Rückkehr ins Zweite Paradies“. In: Stephan, Inge/Venske, Regu-

la/Weigel, Sigrid: Frauenliteratur ohne Tradition? Neun Autorinnen-

porträts. Frankfurt a. M. 1987. S. 39-69. 

Vogel, Harald/Gans, Michael: Rose Ausländer – Hilde Domin. Gedichtin-

terpretationen. 3. akt. Aufl., Baltmannsweiler 1998. 

Vogt, Jochen (Hg.): „Das Vergangene ist nicht tot, es ist nicht einmal ver-

gangen“. Nationalsozialismus im Spiegel der Nachkriegsliteratur. Essen 

1984.

Vogt, Jochen: Er fehlt, er fehlte, er hat gefehlt... Ein Rückblick auf die so-

genannten Väterbücher. In: Braese, Stephan/Gehle, Holger/Kiesel, Do-

ron/Loewy, Hanno (Hg.): Deutsche Nachkriegsliteratur und der Holo-

caust. Frankfurt a. M./New York 1998. S. 385-399. 

Vogt, Jochen: Vielfältig, unterschiedlich. Einige Berührungspunkte zwi-

schen Literatur und Studentenbewegung. In: Text und Kritik. Sonder-

band. Bestandsaufnahme Gegenwartsliteratur. Bundesrepublik Deutsch-

land, Deutsche Demokratische Republik, Österreich, Schweiz. Hgg. v. 

Heinz Ludwig Arnold. München 1988. S. 114-126. 

Völker, Ludwig: Lyriktheorie. Texte vom Barock bis zur Gegenwart. 

Durchges., bibliograph. erg. Ausg. Stuttgart 2000 (1999). 

Vordtriede, Werner: Vorläufige Gedanken zu einer Typologie der Exillitera-

tur. In: Akzente 15 (1968). H. 6. S. 564. 

Wagner-Egelhaaf, Martina: Autobiographie. Stuttgart 2000. 

Wangenheim, Bettina von/Metz, Ilseluise (Hg.): Vokabular der Erinnerun-

gen. Zum Werk von Hilde Domin. Akt. Neuausgabe, Frankfurt a. M. 

1998.

Weinrich, Harald: Lethe. Kunst und Kritik des Vergessens. München 1997. 

Weinrich, Harald: Linguistische Bemerkungen zur modernen Lyrik. In: Ak-

zente 15 (1968). H. 1. S. 29-47. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LITERATURVERZEICHNIS|383

Weiss, Christoph: „... eine gesamtdeutsche Angelegenheit im äußersten Sin-

ne...“. Zur Diskussion um Peter Weiss’ Ermittlung im Jahre 1965. In: 

Braese, Stephan/Gehle, Holger/Kiesel, Doron/Loewy, Hanno (Hg.): 

Deutsche Nachkriegsliteratur und der Holocaust. Frankfurt a. M./New 

York 1998. S. 53-70. 

Welzer, Harald/Moller, Sabine/Tschuggnall, Karoline: „Opa war kein Na-

zi“. Nationalsozialismus und Holocaust im Familiengedächtnis. Frank-

furt a. M. 2002. 

Welzer, Harald: „Verweilen beim Grauen“. Bücher über den Holocaust. In: 

Merkur 48 (1994). S. 67-72. 

Widmer, Urs: 1945 oder die „neue Sprache“. Studien zur Prosa der „Jungen 

Generation“. Düsseldorf 1966. 

Wiggershaus, Rolf: Wahrheit tötet die Fiktion – mit Hilfe der Kunst. Diskre-

te Radikalität als Kriterium authentischer Kunst. In: Koch, Gertrud 

(Hg.): Bruchlinien. Tendenzen der Holocaustforschung. Köln/Wei-

mar/Wien 1999. S. 281-293. 

Wilpert, Gero von: Sachwörterbuch der Literatur. 7., verb. u. erw. Aufl. 

Stuttgart 1989. 

Winckler, Lutz: Mythen der Exilforschung? In: Exilforschung. Ein interna-

tionales Jahrbuch. Bd. 13: Kulturtransfer im Exil. Hgg. v. Claus-Dieter 

Krohn. München 1995. S. 68-81. 

Winko, Simone: Diskursanalyse, Diskursgeschichte. In: Arnold, Heinz 

Ludwig/Detering, Heinrich (Hg.): Grundzüge der Literaturwissenschaft.

München 1996. S. 463-478. 

Wolfrum, Edgar: Das westdeutsche „Geschichtsbild“ entsteht. Auseinander-

setzungen mit dem Nationalsozialismus und neues bundesrepublikani-

sches Staatsbewusstsein. In: Frese, Matthias/Paulus, Julia/Teppe, Karl 

(Hg.): Demokratisierung und gesellschaftlicher Aufbruch: Die sechziger 

Jahre als Wendezeit der Bundesrepublik. Paderborn 2003. S. 227-246. 

Wolfrum, Edgar: Geschichtspolitik in der Bundesrepublik Deutschland. Der 

Weg zur bundesrepublikanischen Erinnerung 1948-1990. Darmstadt 

1999.

Wu, Jianguang: Das lyrische Werk Hilde Domins im Kontext der deutschen 

Literatur nach 1945. Frankfurt a. M. 2000. 

Yerushalmi, Yosef Hayim: Über das Vergessen. In: Ders.: Ein Feld in Ana-

tot. Versuche über jüdische Geschichte. Berlin 1993. S. 11-20. 

Yerushalmi, Yosef Hayim: Zachor: Erinnere Dich! Jüdische Geschichte und 

jüdisches Gedächtnis. Berlin 1988. 

Young, James E.: Beschreiben des Holocaust. Frankfurt a. M. 1997 (Bloo-

mington 1988). 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


384|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

Zons, Raimar: Die Einsamkeit des Gedichts. In: Assmann, Aleida/Assmann, 

Jan (Hg.): Einsamkeit. Archäologie der literarischen Kommunikation 

IV. München 2000. S. 297-310. 

Zuckermann, Moshe: Zum Begriff der Lyrik bei Adorno. In: Braese, Ste-

phan (Hg.): In der Sprache der Täter. Neue Lektüren deutschsprachiger 

Nachkriegs- und Gegenwartsliteratur. Opladen 1998. S. 31-41. 

Zuckermann, Moshe: Zweierlei Holocaust. Der Holocaust in den politischen 

Kulturen Israels und Deutschlands. Göttingen 1998. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DANK

Danken möchte ich Frau Prof. Dr. Ruth Klüger, die mich darin bestärkte, 

mich mit den Werken verschiedener deutsch-jüdischer Dichterinnen des 20. 

Jahrhunderts auseinanderzusetzen. Während der Arbeit über die Lyrik von 

Hilde Domin stand sie mir immer wieder mit freundschaftlichem und fach-

lichem Rat zur Seite, und die Gespräche mit ihr haben mich stets inspiriert 

und bereichert. 

Ebenso gilt mein Dank Frau Prof. Dr. Irmela von der Lühe, die mein 

Dissertationsvorhaben unterstützte, die Arbeit begleitete und mir die Gele-

genheit gab, meine Ergebnisse in ihren Kolloquien zur Diskussion zu stel-

len. Die von ihr konzipierten Exkursionen, insbesondere die nach Caixas, 

für die ich auch Frau Gisela Gäbel herzlich danke, bedeuteten jedes Mal ei-

ne Horizonterweiterung. 

Danken möchte ich auch Frau PD Dr. Gesa Dane, die sich kurzfristig 

bereiterklärte, die Zweitbetreuung zu übernehmen und Prof. Dr. Ruth Klü-

ger zu vertreten. Herrn Prof. Dr. Peter Lösche danke ich für die Bereitschaft, 

sich auf ein literaturwissenschaftliches Thema einzulassen. 

Mein Dank gilt darüber hinaus der Niedersächischen Graduiertenförde-

rung, die mein Projekt zwei Jahre lang finanziell gefördert und durch diese 

Zeitvorgabe einen schnellen Abschluss nahegelegt hat, der Herbert und Els-

beth Weichmann-Stiftung Hamburg für ihren großzügigen Duckkostenzu-

schuß sowie den Literaturarchiven in Sulzbach-Rosenberg und in Marbach, 

die mich bei meinen Recherchen freundlich beraten haben.  

Danken möchte ich Eva Blome, Dr. Kerstin Goldbeck und Gesa Fröm-

ming für ihre Unterstützung in der Anfangsphase und Frau Prof. Dr. Elisa-

beth Klaus dafür, dass sie mir für persönliche Fragen immer zur Verfügung 

stand. Die intensive Zusammenarbeit in der Arbeitsgruppe um Dr. Pong hat 

sicherlich dazu beigetragen, dass ich nie die Begeisterung für mein Thema 

verloren habe. Vom Exposé bis zur Veröffentlichung begleiteten Gerrit Ho-

che, Dr. des. Natalie Lorenz und Dr. Catharina Oerke den Entstehungspro-

zeß der Arbeit durch freundschaftlichen und fachlichen Beistand. Auch auf 

den Rat von Prof. Dr. Frank Bösch, Nina Gülcher, Dr. Romana Weiershau-

sen und Insa Wilke konnte ich mich jederzeit verlassen. 

Michael Sauer danke ich dafür, dass er mich auf jeden Berg und in jedes 

Tal begleitet, ohne die Orientierung zu verlieren. Meinen Eltern danke ich 

für ihr Vertrauen und die Gewißheit, dass sie immer hinter mir stehen. Ihnen 

ist meine Arbeit gewidmet. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Lettre

Monika Ehlers

Grenzwahrnehmungen
Poetiken des Übergangs in der

Literatur des 19. Jahrhunderts.

Kleist – Stifter – Poe

Oktober 2007, ca. 240 Seiten,

kart., ca. 29,80 €,

ISBN: 978-3-89942-760-8

Stefan Tigges,

Anne Monfort (Hg.)

Dramatische
Transformationen
Zu gegenwärtigen Schreib-

und Aufführungsstrategien im

deutschsprachigen Theater

Oktober 2007, ca. 328 Seiten,

kart., ca. 30,80 €,

ISBN: 978-3-89942-512-3

Ulrike Bergermann,

Elisabeth Strowick (Hg.)

Weiterlesen
Literatur und Wissen

September 2007, ca. 200 Seiten,

kart., ca. 27,80 €,

ISBN: 978-3-89942-606-9

Arne Höcker,

Oliver Simons (Hg.)

Kafkas Institutionen

September 2007, ca. 340 Seiten,

kart., ca. 28,80 €,

ISBN: 978-3-89942-508-6

Leseproben und weitere Informationen finden Sie unter:
www.transcript-verlag.de

Christina Burbaum

Vom Nutzen der Poesie
Zur biografischen und

kommunikativen Aneignung

von Gedichten.

Eine empirische Studie

September 2007, ca. 320 Seiten,

kart., ca. 36,80 €,

ISBN: 978-3-89942-770-7

Stefan Hofer

Die Ökologie der Literatur
Eine systemtheoretische

Annäherung. Mit einer Studie

zu Werken Peter Handkes

September 2007, ca. 320 Seiten,

kart., ca. 32,80 €,

ISBN: 978-3-89942-753-0

Vittoria Borsò,

Heike Brohm (Hg.)

Transkulturation
Literarische und mediale

Grenzräume im deutsch-

italienischen Kultur-

kontakt

August 2007, ca. 280 Seiten,

kart., ca. 26,80 €,

ISBN: 978-3-89942-520-8

Eva Erdmann

Vom Klein-Sein
Perspektiven der Kindheit in

Literatur und Film

August 2007, ca. 200 Seiten,

kart., ca. 24,80 €,

ISBN: 978-3-89942-583-3

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Lettre

Céline Kaiser

Rhetorik der Entartung
Max Nordau und die Sprache

der Verletzung

August 2007, 240 Seiten,

kart., 27,80 €,

ISBN: 978-3-89942-672-4

Margret Karsch

»das Dennoch jedes
Buchstabens«
Hilde Domins Gedichte

im Diskurs um Lyrik

nach Auschwitz

September 2007, 352 Seiten,

kart., 33,80 €,

ISBN: 978-3-89942-744-8

Julia Freytag

Verhüllte Schaulust
Die Maske in Schnitzlers

Traumnovelle und in Kubricks

Eyes Wide Shut
Juli 2007, 142 Seiten,

kart., 16,80 €,

ISBN: 978-3-89942-425-6

Thomas von Steinaecker

Literarische Foto-Texte
Zur Funktion der Fotografien in

den Texten Rolf Dieter

Brinkmanns, Alexander Kluges

und W.G. Sebalds

Juni 2007, 346 Seiten,

kart., 33,80 €,

ISBN: 978-3-89942-654-0

Leseproben und weitere Informationen finden Sie unter:
www.transcript-verlag.de

Sibel Vurgun

Voyages sans retour
Migration, Interkulturalität und

Rückkehr in der frankophonen

Literatur

Juni 2007, 322 Seiten,

kart., 30,80 €,

ISBN: 978-3-89942-560-4

Peter Rehberg

lachen lesen
Zur Komik der Moderne

bei Kafka

März 2007, 296 Seiten,

kart., 29,80 €,

ISBN: 978-3-89942-577-2

Thomas Gann

Gehirn und Züchtung
Gottfried Benns psychiatrische

Poetik 1910-1933/34

März 2007, 240 Seiten,

kart., 24,80 €,

ISBN: 978-3-89942-651-9

Volker Georg Hummel

Die narrative Performanz
des Gehens
Peter Handkes »Mein Jahr in

der Niemandsbucht« und »Der

Bildverlust« als Spaziergänger-

texte

Februar 2007, 220 Seiten,

kart., 24,80 €,

ISBN: 978-3-89942-637-3

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Lettre

Ursula Link-Heer,

Ursula Hennigfeld,

Fernand Hörner (Hg.)

Literarische Gendertheorie
Eros und Gesellschaft bei

Proust und Colette

2006, 288 Seiten,

kart., 27,80 €,

ISBN: 978-3-89942-557-4

Michael C. Frank

Kulturelle Einflussangst
Inszenierungen der Grenze

in der Reiseliteratur des

19. Jahrhunderts

2006, 232 Seiten,

kart., 25,80 €,

ISBN: 978-3-89942-535-2

Petra Gropp

Szenen der Schrift
Medienästhetische Reflexionen

in der literarischen Avantgarde

nach 1945

2006, 450 Seiten,

kart., 32,80 €,

ISBN: 978-3-89942-404-1

Heide Volkening

Am Rand der Autobiographie
Ghostwriting – Signatur –

Geschlecht

2006, 262 Seiten,

kart., 27,80 €,

ISBN: 978-3-89942-375-4

Leseproben und weitere Informationen finden Sie unter:
www.transcript-verlag.de

Meike Becker-Adden

Nahtstellen
Strukturelle Analogien

der »Kreisleriana« von

E.T.A. Hoffmann und

Robert Schumann

2006, 288 Seiten,

kart., 28,80 €,

ISBN: 978-3-89942-472-0

Annette Runte

Über die Grenze
Zur Kulturpoetik der

Geschlechter in Literatur

und Kunst

2006, 384 Seiten,

kart., 28,80 €,

ISBN: 978-3-89942-422-5

https://doi.org/10.14361/9783839407448 - am 14.02.2026, 12:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	Cover »das Dennoch jedes Buchstabens«
	INHALT
	1 Ein verdeckter Nexus
	2 Die Sagbarkeit des Unsagbaren
	2.1 Das ästhetisch-moralische Dilemma: Schöner, Lyrik
	2.2 Sprachimmanente und intersubjektive Grenzen der Verständigung
	2.2.1 Polysemie und Autonomie: Worte, Die Botschafter
	2.2.2 Distanzierung und Ausgrenzung von Erfahrung: Losgelöst, Immer kreisen
	2.2.3 Eine andere Sprache: Linguistik, Wort und Ding

	2.3 Autonomie und Engagement
	2.3.1 Lyrik als „Atempause“: Ars longa, Nicht müde werden
	2.3.2 Lyrik als Handlungsraum: Ich will dich, Drei Arten Gedichte aufzuschreiben

	2.4 Zwischenfazit

	3 Leid
	3.1 Physische und psychische Verletzungen: Wen es trifft, Schale im Ofen
	3.2 Religiöse Komponenten: Bitte, Gegenwart
	3.3 Singularität und conditio humana: Bau mir ein Haus, Das ist es nicht
	3.4 Stumme Klage und Isolation: Haus ohne Fenster, „Vogel Klage“
	3.5 Umkehrung der Schuldfrage: Anstandsregeln für allerwärts, Gegengewicht
	3.6 Zwischenfazit

	4 Trost und Heimat
	4.1 Solidarität und Liebe: Apfelbaum und Olive, Gleichgewicht
	4.2 Tod als Erlösung: Ziehende Landschaft, Auf Wolkenbürgschaft
	4.3 Die poetische Sprache: Fürchte dich nicht, Nur eine Rose als Stütze
	4.4 Traumbilder als Zufluchtsorte: Inselmittag, Rückkehr
	4.5 Zwischenfazit

	5 Zeugnis und Erinnerung
	5.1 Gegen das Vergessen: Gefährlicher Löffel
	5.2 Die Brüchigkeit der Erfahrung: Es kommen keine nach uns
	5.3 Das Scheitern der Zeugen: Nur Zeugen, Von uns
	5.4 Die Gegenwart der Geschichte: Aktuelles
	5.5 Die Macht der Erinnerung: Graue Zeiten
	5.6 Zwischenfazit

	6 Schlussbetrachtung und Ausblick
	Index der zitierten Gedichte
	Siglenverzeichnis
	Literaturverzeichnis
	Primärliteratur von Hilde Domin
	Weitere Primärliteratur
	Sekundärliteratur
	Dank

