III. Kapitel - Sein und Werden

Abgeschlossenes, er erkennt die Fundamente dieses Columbariums, der bauende Geist
>baut« eben seinen Geist und zerstért immer fort seine Gefingnisse (Uberzeugungen); er
ist nichts Fertiges und dennoch gerade deshalb immer mehr ein ganzer Mensch, ewig
lernend, spielend und schaffend: Das frithkindliche Trainieren der Fantasie als vitaler
Prozess der Menschwerdung (Palagyi) wird auf das ganze Leben erweitert. Nietzsche sah
im Ubermenschen den konkreten Kampf gegen das eigentliche Verbrechen des Chris-
tentums an der Menschheit, das zweitausend Jahre Zeit hatte, den idealen Untermen-
schen zu schaffen, das horige Herdentier, das sich mit dem Glauben an die (gottliche)
Wahrheit begniigt, um das Dasein zu rechtfertigen. Diese bedenkliche Unterwiirfigkeit
und Dienstbarkeit, geschiirt durch anerzogene intellektuelle »Furcht« und »Faulheit«
(WZM: 405) betrifft aber unsere gesamte Kultur, den desillusionierten Atheisten des Hier
und Jetzt genauso wie den frommen Hinterweltler in seiner Arbeit am Gliick des Jenseits.
Das erfundene Gliick des (verniinftigen) héheren Menschen war nur das Einschrinken
des Leidens durch den schiitzenden starren Begriff; es war damit aber auch das Ein-
schrinken des Lebens. Nun leidet der intuitivere Ubermensch »heftiger, wenn er leidet«
(WL, § 2); er hat auch die mit dem Heil der Kunst parallel ansteigende Not zu ertragen,
denn »das Schaffen als ein Zaubern bringt eine Entzauberung mit sich in Bezug auf alles, was da
ist« (KSA10, § 16[9]).

Die Unwahrheitals Lebensbedingung zugestehen ist schon Teil des Zugangs zur Brii-
cke, die zum Ubermenschen fithrt (Heidegger 5:103). Oder nochmal anders gesagt: Ei-
ne Entwicklung des Menschen, ein Uber-uns-Hinausgehen des (heutigen héheren< und
immer festgestellteren) Menschen, ist an das vorliufige Zugestehen der »Unwahrheit als
Lebensbedingung« gebunden (JGB: 10) — als erster Schritt auf die Briicke zum Ubermen-
schen.

Mit schopferischem Behagen wirft er die Metaphern durcheinander und verriickt die
Granzsteine der Abstraktion, so dass er z.B. den Strom als den beweglichen Weg be-
zeichnet, der den Menschen tragt, dorthin, wohin er sonst geht. Jetzt hater das Zeichen
der Dienstbarkeit von sich geworfen. (WL, § 2)

15. Sein und Werden

Aber damit wird Heraklit ewig recht behalten, dafs das Sein eine Fiktion ist. (GD: 95)

Bevor wir uns auf den evolutioniren Ausflug ins Gehirn begeben (Kapitel 16), wollen wir
nun alles (vor allen Dingen das iiber Sein und Werden) bereits Gesagte nochmals in kur-
zen Absitzen zusammenfassen. Dabei wird es speziell fiir den Architekten offensicht-
lich, dass der millenarische Uberbau der Ideengeschichte zu fest und massiv ist und an-
dererseits seine Griitndung zu leicht bzw. leichtsinnig. Aber siehe da: Sollte der kopflas-
tige Aufbau (der Begriffe) nicht ideal als Fundament dienen kénnen und der zu fragile
Unterbau (in schwammigem Grunde), wenn auch nicht sonderlich dsthetisch, dennoch
wenigstens als voriibergehende Dachkonstruktion? Bietet es sich nicht geradezu an, den
ganzen Bau einfach umzudrehen?

https://dol.org/10.14361/9783839470725-019 - am 13.02.2026, 21:45:30, - @

165


https://doi.org/10.14361/9783839470725-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

166

Nietzsches Architektur der Erkennenden

Nietzsches Uberwindung und >architektonische« Umkehrung des Platonismus ist
eben auch die hierarchische Umkehrung von Sein und Werden. Wie schon erliutert,
haben nicht die Dinge selbst, sondern >unsere< Meinungen iiber die Dinge (vor allem
tiber die fiktiven Dinge) den Menschen so verwirrt (M: 319). Erst das Denken brachte den
Irrtum und Konstruktionsfehler. Aber gerade hiermit ist ja unsere Lebensbedingung
prazise bezeichnet, hierin kauert unser >Wesen, liegt alles den Menschen als solchen
Auszeichnende (begraben). Und man kann gelassen simtliche Fiktionen, praktisch den
Grofdteil aller Ausgeburten unserer zweiten Natur erhalten (auf3er vielleicht Hegel), aber
dafiir eben umwerten! Und so auch Sein und Werden als erneutes Fundament dieses
Lebensprozesses. Wir miissen Heraklit >wahr< machen. Aus dem Sein eine Fiktion und
»aus dem Bewuf3tsein ein Experiment mit dem Leben machen« (Deleuze 9: 185).

Don Juan sagte, dafl man, um zu sehen zuerst die Welt anhalten miisse. Die Welt anhal-
ten war tatsichlich eine zutreffende Bezeichnung fiir bestimmte BewufStseinszustan-
de, indenen die Realitit des alltidglichen Lebens verandert ist, weil der Strom der Inter-
pretationen, der fiir gewdhnlich ununterbrochen flief3t, durch eine Reihe ihm fremder
Umstinde unterbrochen ist. (C. Castaneda, in: Deleuze 9:192)

15.1 Sein und Wesen

Greifen wir nochmals das Problem der Frage »Was ist Architektur?« auf. Jede Was-ist-
Frage enthilt natiirlich implizit auch die umgekehrte Frage »Was ist nicht...?«, dhnlich
der pathetischen Frage Hamlets: »Sein oder Nichtsein?« Hamlets Frage ist in erster Linie
eine existenzielle Problemstellung iiber zwei sich gegenseitig ausschlieRende Zustinde
(Leben und Tod). Nun wird aus der existenziellen Frage Hamlets philosophisch in der Re-
gel eine essenzialistische (beispielsweise iiber den berithmten Weg des Existenzialismus
Sartres). Denn unsere lange Tradition des Denkens iiber das Sein oder das Nichtsein ver-
leitet uns zu einer Prizision der Frage: »Was ist...?« Man hinterfragt: »Was ist das Wesen
der Dinge (der Architektur...)?« Auch in allem philosophischen Fragen nach dem Wesen
der Dinge findet sich diese auf der wunderbaren Logik der Sprache fufende Antinomie
der Welten wieder. Das wahre Wesen gehort zum Sein, die wahrgenommene (fiir wahr
gehaltene) Erscheinung hingegen, wie das Wort schon suggeriert, ist nur Schein, also
Nichtsein. Das Sein wire die noch verschleierte, verdeckte wahre Welt, das Nichtsein
die augenfillig scheinbare Welt (WZM: 386t.).

Wie so oft bei scheinbar harmlosen (Um-)Fragen, ist die Antwort schon in der Frage-
stellung suggeriert. So auch bei unserer Frage nach dem Wesen der Architektur (der Er-
kennenden). Das eigentlich Problematische unserer Frage liegt also nicht in der Findung
oder im immensen Aufwand einer angemessenen Definition der Architektur, sondern
im ersten Teil der Frage, in dem »Was ist...?«, das spitestens seit Parmenides die Phi-
losophie spaltet. Diese beiden Worte gehen von zwei Voraussetzungen aus, welche die
Vielfalt der moglichen Antworten bedenklich einschrinkt. Die erste Voraussetzung ist
das absolute Sein, die zweite die (absolute) Erkenntnis. Anders ausgedriickt: Der Mensch
hitte anhand eines erstaunlichen Erkenntnisapparates Zugang zum (absoluten) Sein.
Erste Annahme: Es gibt ein Wesen der Dinge, somit auch eines der Architektur. Zweite
Annahme: Wir haben Zugang zu diesem Wesen der Dinge und stehen dadurch potenziell

https://dol.org/10.14361/9783839470725-019 - am 13.02.2026, 21:45:30, - @



https://doi.org/10.14361/9783839470725-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

III. Kapitel - Sein und Werden

in Verbindung mit dem (absoluten) Sein. Die wahre Welt wire also hinter der scheinba-
ren Welt zu suchen (oder mit Aristoteles >in< der scheinbaren Welt), zu entdecken. Nur
diese Hinterwelt existiert wirklich, nur sie >ist<. Metaphysik ist die Entbergung dieser
hinter der scheinbaren Physis [pvoig] verborgenen wahren Welt. Man méchte meinen,
zwei Worter machten uns automatisch zu Metaphysikern (Platon) oder Essenzialisten
(Aristoteles), und es scheint kein Entkommen zu geben. Ist die Frage nach dem Wesen
der Architektur somit zu einer der Metaphysik bzw. dem Essenzialismus unterstellten
Herleitung verurteilt? Was wire nun, wenn das Wesen der Dinge nicht das Sein wire,
sondern das Werden. Sein oder Werden ist somit hier die Frage. Das hief3e aber, dass alles
Werden nicht mehr zum Sein fithren wiirde. Das Sein kann aber auch nicht zum Werden
fithren, zumindest nicht mehr im traditionellen Sinne. Kurz, die Annahme lige nahe,
es gibt gar kein Sein als letztes Prinzip. Dies alles klingt sehr dister, klingt nach Skepti-
zismus, Pessimismus und Hiresie, nach plan- und ziellosem Flug unseres Raumschiffs
Erde (Fuller). Doch wie steht es mit Plan und absolutem Ziel angesichts des Warmeto-
des unseres Universums, des letzten und sichersten Nichtseins alles Seins und Werdens?
Bis dahin bleibt uns nur die Meta-Physik der Kunst, nicht als neue Meta-Physik einer
hypothetischen Hinter-Welt, sondern das »Meta-< indiziert schlicht und ergreifend eine
Kunst, die auf das tibergeordnete Ganze bezogen ist, und dieses ibergeordnete Ganze
ist nichts weniger als das ewige Werden.

»Die Organismen sind die Feinde des Korpers« (Deleuze 9: 218). Platon tyrannisiert den
Korper, indem er ihm einen Organismus aufzwingt, d.h. eine starre Form, stabile
Funktionen und Verbindungen, dominante und hierarchisierte Organisationen und
Transzendenzen, »um damit eine niitzliche Arbeit zu extrahieren« (Deleuze 9: 218). Aber
man hat den Korper, die Gesellschaft, den Staat, mit Deleuze gesprochen, fiir Konne-
xionen zu 6ffnen, die neue Gefiige, Kreisliufe, Konjunktionen, Abstufungen, Schwellen,
Uberginge, Intensititsverteilungen, Deterritorialisierungen entstehen lassen. Man
hat, mit einem Wort gegen Platon, fur den Entwicklung ein Synonym fiir Verfall war
(als ein Abdriften vom Ideal, vom Ursprung), Innovationen neuer Lebensmoglichkeiten
zuzulassen. Wie man dieses Zulassen favorisiert oder erreicht, ist eine ganz andere
Frage. Es ist die zentrale entwerferische Frage der stidtebaulichen Leitbilder, die hinter
den Auseinandersetzungen iiber das Thema >Prozess oder Bild« steckt (z.B. Leitbild
Grosselin Genf 2014 von Diener & Diener oder hollindischer Deltametropool-Entwurf
von Koolhaas bzw. Snozzi, 2002). Dieses Grundproblem hat schon Rudolf Schwarz
ganz klar erkannt, als er den schon erwihnten Satz schrieb: »Der gute Plan muf} die
Dynamik der Geschichte mit einbauen, die ihn einmal iiberwindet« (Schwarz: 228).
Seine Organismen (im Ubergang von Baum zu Halbverband) entsprachen einer bei-
spielhaften Einstellung zum Entwerfen, die das Spiel eindeutig in den Vordergrund
stellte, und damit seinen Entwurfsbildern den richtigen Stellenwert gab. Keine letzte
Wahrheit, sondern ein vorlaufiges Resultat, ein Provisorium, ein Artefakt als Ausschnitt
des Werdens. Es ist das Thema der Offenheit des Seins zum Werden, worauf wir noch
niher eingehen werden. Es ist das Umkehren unseres philosophischen Ursprungs, als
das Werden noch aus dem Seienden abgeleitet wurde (PHG, § 16).

Denken und Sein sind keinesfalls dasselbe. (KSA7, § 5[92])

https://dol.org/10.14361/9783839470725-019 - am 13.02.2026, 21:45:30, - @

167


https://de.wiktionary.org/w/index.php?title=%CF%86%CF%8D%CF%83%CE%B9%CF%82&action=edit&redlink=1
https://de.wiktionary.org/w/index.php?title=%CF%86%CF%8D%CF%83%CE%B9%CF%82&action=edit&redlink=1
https://de.wiktionary.org/w/index.php?title=%CF%86%CF%8D%CF%83%CE%B9%CF%82&action=edit&redlink=1
https://de.wiktionary.org/w/index.php?title=%CF%86%CF%8D%CF%83%CE%B9%CF%82&action=edit&redlink=1
https://de.wiktionary.org/w/index.php?title=%CF%86%CF%8D%CF%83%CE%B9%CF%82&action=edit&redlink=1
https://de.wiktionary.org/w/index.php?title=%CF%86%CF%8D%CF%83%CE%B9%CF%82&action=edit&redlink=1
https://doi.org/10.14361/9783839470725-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://de.wiktionary.org/w/index.php?title=%CF%86%CF%8D%CF%83%CE%B9%CF%82&action=edit&redlink=1
https://de.wiktionary.org/w/index.php?title=%CF%86%CF%8D%CF%83%CE%B9%CF%82&action=edit&redlink=1
https://de.wiktionary.org/w/index.php?title=%CF%86%CF%8D%CF%83%CE%B9%CF%82&action=edit&redlink=1
https://de.wiktionary.org/w/index.php?title=%CF%86%CF%8D%CF%83%CE%B9%CF%82&action=edit&redlink=1
https://de.wiktionary.org/w/index.php?title=%CF%86%CF%8D%CF%83%CE%B9%CF%82&action=edit&redlink=1
https://de.wiktionary.org/w/index.php?title=%CF%86%CF%8D%CF%83%CE%B9%CF%82&action=edit&redlink=1

168

Nietzsches Architektur der Erkennenden

Das Denken ist bewegt (»eine Bewegung von Begriff zu Begriff, also innerhalb einer
Mehrheit von Realititen« [PHG, § 13]), das Sein aber ist eine in sich ruhende Einheit. Die
Idee einer »Identitit von Sein und Denken« (PHG, § 13) istirrsinnig. Auch Descartes Idee:
»Ich denke, also bin ich«, erweist sich hinsichtlich seiner Vaterschaft des Rationalismus
als problematisch (falls er das Denken zu einer empfangenden und seriésen Funktion
des ruhenden Seins degradiert, in seiner Verachtung alles Wechselnden [WZM: 393]).
Oder macht etwa der irrationale Kiinstler Descartes schliefdlich aus dem Sein doch
noch ein kiinstlerisches Werden? Erlauben wir uns ruhig, sein elegantes Provisorium zu
optimieren: »Ich denke, also werde ich.«

Das Erkennen wiirde ein Ding an sich voraussetzen (eine absolute Primisse), und
gleichzeitig wiirde aber eben ein Ding an sich, ein Unbedingtes, gerade das Erkennen
ausschlief3en. »Etwas Unbedingtes kann nicht erkannt werden: sonst wire es eben nicht
unbedingt!« (WZM: 380) Erkennen ist somit etwas anderes als ein Ergriinden des We-
sens der Dinge an sich; es ist »unter allen Umstinden ein Feststellen, Bezeichnen, Bewuf3t-
machen von Bedingungen« (WZM: 381). Es ist in erster Linie das Konstruieren von Bezie-
hungen und Verbindungen zwischen den Dingen. Wir kénnen die Dinge nur wahrneh-
men in Beziehung auf andere Dinge, bezogen auf ihre Wirkung auf andere Dinge; »d.h.
es gibt kein Ding ohne andre Dinge, d.h. es gibt kein >Ding an sich« (WZM: 382). Erinnern
wir uns auch in diesem Zusammenhang nochmals an Einsteins Umkehrung der klas-
sischen Auffassung vom leeren unbedingten Raum, vom Raum an sich (Balibar: 65). So
wie das Sein als unabhingig, unbedingt oder absolut gedacht wurde, wurde ganz offen-
bar auch der Raum als unabhingig existierend betrachtet, also nie in seiner Beziehung
zum Bewusstsein, in seiner Bedingtheit gedacht (Palagyi: 69ff.; Ortega 2: 227). Relativi-
tit, Relation, Abhingigkeit, Bedingtheit, Verbindung, Beziehung, in Bezug auf..., sehr
vereinfacht gedacht, kein Raum oder Kosmos des ontologischen Seins, sondern ein Cha-
osmos des Werdens.

»Je erkennbarer etwas ist, um so ferner vom Sein, um so mehr Begriff « (KSA11, §
26[70]). Hier steht das Sein noch fiir die scheinbar wahre Welt der traditionellen Me-
taphysik. Jetzt muss an die Stelle des Seins aber das Leben, das Werden gesetzt werden,
und das Sein - z.B. »die >Seele, das >Ich« als Urthatsache gesetzt« (KSA12, § 9[63]) — er-
neuert »um so mehr Begriff « (KSA11, § 26[70]) werden.

Die Annahme des Seienden ist nothig, um denken und schliefien zu kénnen: die Logik
handhabt nur Formeln fiir Gleichbleibendes. [...] Der Charakter der werdenden Weltals
unformulirbar, als »falsch, als »sich-widersprechend«. Erkenntnifs und Werden schliefst
sich aus. Folglich mufd »Erkenntnifd« etwas anderes sein: es mufd ein Wille zum Erkenn-
bar-machen vorangehn, eine Art Werden selbst mufs die Tduschung des Seienden schaf-
fen. (KSA12, § 9[89])

Ein Ding existiert (fiir uns) also nur in Bezug aufein anderes Ding. Das Sein steht immer
in Bezug zum Werden (zum Fluss der Dinge), ist immer bedingt durch das Werden. Es
»istc ein relatives Ausschneiden, ein Beruhigen des Werdens (jede Vereinfachung ist eine
Reduktion auf wenige unter Kontrolle zu bringende Parameter). Ein anschauliches Bild
gerade dieses Beruhigens (alles Flief3ens) und Vereinfachens sind die beiden fundamen-
talsten Akte der Baukunst: a) einen moglichst horizontalen Boden serrichtens, und zwar

https://dol.org/10.14361/9783839470725-019 - am 13.02.2026, 21:45:30, - @



https://doi.org/10.14361/9783839470725-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

III. Kapitel - Sein und Werden

als komplementires Element zum unbedingt zu belassenden (oder zu korrigierenden)
Gefille jeglichen unbedachten Aulenraumes (innen ruht alles, auflen flie3t alles); und
b) eine relative Klimahiille (ein erstes Dach) schaffen, eine Atmosphire, eine atmende
Sphire (also ein offenes SchlieRen, ein vom Auflen bedingtes Innen).

Die einzige haltbare Annahme, wie die Welt zu verstehen ist, als Leben, ist die Annah-
me eines stetigen Wandels ihrer wahrnehmbaren Formen. Und wie es Bergson so schon
ausdriickte, ist die Form-Idee (um auf Platon anzuspielen) nur eine gewonnene Moment-
aufnahme (Schnappschuss) der ewigen Transition (Mutation, Verinderung, Wechsel).
Packen wir es abermals in eine kompakte, praktisch fast schon bekannte, philosophische
Formel: Denken ist Werden; aber ein Gedanke, eine Idee, ist Sein.

Heute besteht natiirlich eine duflerst konfliktuelle Situation: Das Sein bedroht das
Werden, das Werden bedroht in fine alles zukiinftige Sein. »Die Wiiste wichst« (G: 533),
in diesem Konflikt gibt es keinen Sieger, nur Stillstand, Nullpunkt, d.h. einen den Wir-
me- bzw. Kiltetod des Universums antizipierenden >Wirmetod« der Erde. Eine Kunst,
die nicht am Leben gemessen wird, eine Kunst fir die Kunst, ist eine sinnlose, eine to-
te Kunst. Das Anthropozin ist durchaus ein kiinstlerisches Problem, denn es entstand
durch den Glauben an die Wahrheit, durch die Trennung von Kunst (d.h. des ethischen
Mandats der Kunst) und Wissenschaft (bzw. der Technik) und durch die daraus entste-
hende Trennung beider Disziplinen vom Leben. »Die Rache an der Zeit« (Heidegger), das
Ressentiment gegeniiber dem Werden 16st die Beziehung des Seins zum Werden auf und
fithrt das (damit sinnlose und obsolet gewordene) Sein in das endgiiltige Nicht-Sein (Ni-
hilismus). Das Sein ist aber die dsthetische Rechtfertigung des Lebens, es ist die grofie
Verantwortung der Kunst. Rechtfertigung heif3t hier Rechenschaft ablegen — gegeniiber
dem Leben.

Ziel bleibt das totale Kunstwerk des Lebens: Nietzsche entwarf die »ewige Wieder-
kunft« als ein Prinzip der Selektion, als konkrete Moglichkeit, den Wert aller Dinge am
Leben zu messen. Hier versteht man seine Konzeption der Kunst; nur was dieser essenzi-
ellen, lebensbedingenden Selektion standhilt, verdient den Namen Kunst. Wenn wir in
diesem Sinne alles Menschenerschaffene am Leben messen witrden (beispielsweise aus
einer an Osborn angelehnten 6kologischen Sichtweise), ahnen wir sogleich, wie wenig
von unserer >Kultur« iibrig bleiben wiirde und wie weit wir von der Kunst entfernt sind
und wie viel weiter noch vom Leben als Kunstwerk. Selbst das illusorische Gesamtkunst-
werk der Romantik gehért noch in diesen Nihilismus der (postsokratischen) Moderne.

Nochmals gefragt:»Was ist Sein?« Unter anderen mit Heidegger definiert es sich me-
taphysisch als »die Auslegung des Wesens der Ewigkeit« (Heidegger 6: 63), es ist »das
stindig stehende sjetzt« (Heidegger 6: 63). Mit der Metaphysik der Kunst wird die klas-
sische Metaphysik umgekehrt. Man kénnte in diesem Sinne auf die Frage »Was ist Archi-
tektur?« nun eine etwas merkwiirdige Antwort geben: Architektur »ist< das Sein. Archi-
tektur ist die dsthetische Rechtfertigung des Daseins. Architektur als Erscheinung des
Willens zur Macht ist AuRerlichkeit des Willens zur Kunst, des Willens zum Sein, des
Willens als Sein (Heidegger 6: 65). Die Metaphysik der Kunst gibt, mit Verlaub gesagt,
der Metaphysik ihren >Sinn<, macht sie >in< dieser Umkehrung wieder dufierst sserids«.

35  »Ce qui est réel, c’est le changement continuel de forme: la forme nest qu'un instantané pris sur une
transition.« (Bergson 2:302)

https://dol.org/10.14361/9783839470725-019 - am 13.02.2026, 21:45:30, - @



https://doi.org/10.14361/9783839470725-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

170

Nietzsches Architektur der Erkennenden

Man kann in dieser Umkehrung selbst wieder Heideggers Sein als Wille und dem Willen
als »Ursein alles Seienden« folgen (Heidegger 6: 67). Denn die komplette Hinterwelt ist
jetzt abgeschafft, auch die Gespensterei vom Wesen der Dinge in den Dingen!

Diese Umkehrung stellt vorerst einmal hierarchisch das Werden iiber das Sein, d.h.,
esversteht das Werden als Realitit und das (allzumenschliche) Sein als Schein. Weiterge-
dacht befinden wir uns aber eher auf einer Ebene, denn das Werden als Wille zur Macht
beinhaltet selbst noch den Willen zum Sein (zum Schein, zur Kunst). Das Sein ist eine
zarte, fliichtige Bliite im Strom des ewigen Werdens.

Sein und Werden sind also nahezu deckungsgleich, d.h. das Sein ist ganz im Werden
enthalten, aber nicht umgekehrt (bzw. nur indirekterweise). Es ist eine Teilmenge des
Werdens, aber eine sehr spezifisch konstruierte, eine am Leben gemessene Auswahl und
Komposition (Gestalt). Sein und Werden sind also nicht nur verbunden oder verkniipft,
sondern auf bezeichnender Weise in sich vermengt, einer geschaffenen Ordnung unter-
liegend. (Vorwegnehmend gesagt: Aller Ursprung dieses Prozesses ist die umstrittene
»kognitive Revolution«*® unseres Jigergehirns. Architektur, sublimierter Ausdruck die-
ser Revolution, also wahrhaftige Revolutionsarchitektur?!) Das Bild der hierarchischen
Umbkehrung von Sein und Werden ist dennoch bedeutungsvoll, da es die Umwertung
der Werte fiir das Leben bestens illustriert, die Umwertung der Werte der Wahrheit und
Unwabhrheit: dass die Unwahrheit das Menschliche darstellt, und die Wahrheit das Un-
menschliche. Architektur als Sein ist die aus dem Werden herausgetriebene, ihm aufge-
prigte Form: Der Natur graut es vor der Leere, und wo es keinen Sinn an sich gibt, pro-
voziert der Wille zur Macht im Menschen sein grofites anthropomorphisches Fantasma:
»dem Werden den Charakter des Seins aufzuprigen — das ist der hichste Wille zur Macht«
(WZM: 418). In diesem ewigen Prozess (des kulturellen Schaffens) gibt es kein Problem
der Wahrheit. Der Prozess, diese Kristallisation des Willens zur Macht, spielt sich jen-
seits des Wissens ab.

Das Sein ist die menschliche Ordnung des Lebens und nicht mehr die unmenschli-
che Hinterwelt der klassischen Metaphysik. Es ist die dsthetische Rechtfertigung des Le-
bens, die menschliche Unwahrheit (»das Menschliche« bei Rossi: 20) im Gegensatz zur
unmenschlichen Wahrheit. Das Sein »existiert« nur im Zusammenhang mit dem Wer-
den. Esist sozusagen die Interpretation des Kontextes (des Werdens), es ist seine Formel
und kein »an sich«. Die Tauglichkeit der Formel, der Interpretation®’, ist stetig am Leben
zu messen und weiterzuentwickeln.

Es gibt noch eine andere Welt zu entdecken — und mehr als eine! Auf die Schiffe, ihr
Philosophen! (FW:190)

36  Esseischon hier darauf hingewiesen, dass es fiir unser Gedankenexperiment eigentlich keine we-
sentliche Rolle spielt, ob sich diese hypothetische exklusive Revolution des modernen Menschen
nun wirklich so und in dem durchaus fragwiirdig fundierten Zeitraum ereignete (Graeber 1).

37  »Die sich damit aufdrangende Nihe zur Dichtung und in eins damit die einschneidende Entfer-
nung von den Wissenschaften ist nicht von vornherein zu verurteilen, sondern gehért zu dem hin-
zu, was sich dem Nachdenken als Thema aufwirft« (Heidegger 6: 75).

https://dol.org/10.14361/9783839470725-019 - am 13.02.2026, 21:45:30, - @



https://doi.org/10.14361/9783839470725-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

III. Kapitel - Sein und Werden

Es sei nochmals ganz klar unterstrichen: Die »Welt als Irrthum« anzuerkennen, als »Cul-
tus des Irrthums« (KSA10, § 6[1]), heifdt nicht jeden Irrtum zu akzeptieren, so wie das
bei der Religion, Wissenschaft und Philosophie, der Geschichte bzw. den »falschen Pro-
pheten« des Historizismus zu oft geschehen ist. Das Werden schliefst das Sein (Irrtum)
nicht aus; es gibt ihm lediglich eine andere Bedeutung, einen anderen Wert, einen auf
das Leben bezogenen Wert, keinen Wert an sich, aber auch keinen willkiirlichen, son-
dern nur einen menschlichen. >Nichts ist wahr, alles ist mogliche, darin liegt die grofie
Aufgabe und fatale Verantwortung der Kunst, jenseits der (gottlichen) Willkiir eine am
Leben gemessene Kultur entwickeln zu miissen (keine Museumskunst fir Intellektuel-
le in »Pantoffeln«®®, Kunst am Bau oder ihnliche Missverstindnisse des theoretischen
Menschen). »Von solchen Unzufriedenen rithren auch die zahlreichen Klagen iiber die
Dunkelheit des Heraklitischen Stils her: wahrscheinlich hat nie ein Mensch heller und
leuchtender geschrieben« (GT: 283).

Man sollte Architektur und Stidtebau (Kultur) niemals mit der Idee der Wahrheit in
Verbindung bringen, niemals mehr »wissenschaftlichen Stidtebau« visieren, eine na-
tiirliche, gegebene, wahre Ordnung suchen, eine absolute Form, einen universalen Wert
(Choay 2:9). Wir brauchen das Sein, aber das Sein ist reine Asthetik, nichts als Kunst.
Jeglicher andere Anspruch ist nicht nur téricht, sondern lebensverneinend. Nochmals:
Die Wahrheit ist lebensfeindlich! Die Liige, im aulermoralischen Sinne (WL), ist Bedin-
gung und Stimulans des Lebens! Diese entscheidende erste Umwertung ist Nietzsches
frithes Vorausgreifen seines spiteren Versuches einer Umwertung aller Werte (Der Wille
zur Macht). Hier findet man schon den umspannenden, schweren Gedanken seines Wer-
kes.

»Ein Mann kommt nie weiter, als wenn er nicht weiss, wohin er geht!«** Dieses Zi-
tat Cromwells konnte ironischerweise als grundsitzlicher Einwand gegen alles (Zuviel
an) Wissen und Theorie gelten, also auch gegen Architekturtheorie (und in der Tat ge-
niefdt das Denken aus recht offensichtlichen Griinden nicht immer ein hohes Ansehen
in unseren technokratischen planerischen »Handelsstrukturen, sei es beim Staat oder
in privaten Unternehmen). Es kénnte auch im Sinne eines Zuriick zur Natur Gebrauch
finden, praziser gesagt, liegt der eigentliche Wert dieser Ansitze in ihrer Kritik des theo-
retischen Menschen. Das Zuriick entspricht aber immer einer Nostalgie des Ursprungs,
der noch unverdorbenen, reinen, natiirlichen Quelle im Paradies, bevor man sich zum
Biss in den siifSsauren Apfel der Erkenntnis verfihren lief? (das Buch der Wahrheit weist
die Schuld natiirlich Eva zu, und >Mannc richt sich dafiir seit zweitausend Jahren an der
Frau. Zu diesem Thema findet man beispielweise schon bei Platon [Platon 3:186] eine
auferordentliche Illustration der Unwahrheit, in seinen Ausfithrungen tiber die Unterle-
genheit der Frau in allen wesentlichen Sparten des Lebens. Es ist seine Konzeption einer
hierarchischen Ordnung der Dinge und Geschlechter.)

Aller gerechtfertigten Kritik des theoretischen Menschens entgegen entspringen
simtliche Ansitze eines natiirlicheren Menschen demselben metaphysischen Ursprung.
Deutlicher ausgedriickt: Der theoretische Mensch >entspricht« diesem einzigen meta-
physischen Ursprung. Die Quelle selbst, die Wurzeln seines Baumes, der Boden seines

38  Le Corbusier zitiert von M. Krustrup, in: Ulliade Dessins, a.a.0.
39 O.Cromwell, in: R. Musil, Der Mann ohne Eigenschaften, Reinbek: Rowohlt 2009, S. 89.

https://dol.org/10.14361/9783839470725-019 - am 13.02.2026, 21:45:30, - @

m


https://doi.org/10.14361/9783839470725-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

172

Nietzsches Architektur der Erkennenden

Ursprungs, wurden bei aller hellsichtigen Kritik der Kultur niemals infrage gestellt. Das
eigentliche Problem der Meta-Physik, das Vor-Stellen einer Hinter-Welt, einer wahren
Welt des Seins vor oder hinter unsere Welt des Scheins, war spitestens seit Platon das
definitiv gottlich Gegebene.

Wir sind heute immer noch diese theoretischen, der Metaphysik ausgelieferten Men-
schen (hdhere Menschen bei Nietzsche im Gegensatz zum Uber-Menschen). Wenn wir
also im Sinne Cromwells weiterkommen wollen, wieder Menschen der Physis, richtige
Physiker, werden wollen, miissen wir also weg von der Transzendenz hin zur Immanenz.
Es gibt in der Tat keine weitere Ausflucht: entweder in die recht komfortable transzen-
dentale Hinter-Welt fliehen (in der sich fromme Wissenschaftler und Gliubige an der ab-
soluten Wahrheit wirmen konnen) oder das Gehirn in die Immanenzebene tauchen und
zum ewigen Fragen, Nachdenken und Schaffen verurteilt sein. Sein oder Werden, Baum
oder Gras, Hegel/Heidegger oder Foucault/Deleuze, diese Grundsteine aufzukliren ist
Aufgabe der Architekturtheorie bzw. -philosophie, bevor wir beispielsweise tiber die drei
Modelle (drei tief in unseren Képfen verwurzelten Biume) des progressistischen, kultu-
ralistischen oder naturalistischen Stidtebaus (Choay 2) unbeirrt hinausblicken kénnen.

Erkenntnifd ansichim Werden unmoglich; wieist also Erkenntnifd moglich? Als Irrthum
lber sich selbst, als Wille zur Macht, als Wille zur Tauschung. (KSA12, § 7[54])

Erkenntnis als Fiktion: Eine Philosophie des Werdens schliefdt also das Sein nicht aus,
denn das Sein ist immer das Ergebnis des menschlichen, allzumenschlichen Werdens
(vamor fati<!). Aber sie sieht das Sein immer als Provisorium, niemals als Modell. Das
Sein ist in der Philosophie des Werdens immer das vom Gehirn gefilterte Chaos, keine
neue Hinter-Welt, sondern geschaffene Illusion, deren Wert fiir das Leben zu testen ist.
Wie die Griechen werden, wieder »oberflichlich — aus Tiefe« (FW: 11): Das Sein ist also
immer eine neue Oberfliche, aus der Tiefe des Chaos geschépft*® — immer vereinfacht,
immer abstrahiert, immer in Formeln gepresst, immer verfilscht und nicht mit dem ge-
ringsten Bezug zur Wahrheit, zum Absoluten. Fiir Platons Staat bedeutete das Werden
eine Gefahr, ein Risiko des Verlustes seines dialektisch etablierten Seins (Platon 3:142).
Konservativ und autoritir untersagte er jeglichen Versuch der Innovation, der Verbesse-
rung. Sein einmal etabliertes Modell war kein Provisorium, sondern reprisentierte die
anzustrebende absolute und urspriingliche Idee. Das traditionelle Sein ist das Denken
der Utopie, des Historizismus, des Konzeptes fiir die Hinter-Welt; das im Werden in-
tegrierte Sein ist das Denken des Provisoriums, der Fruchtbarmachung fiirs Leben. Die
Bedeutung des Modellcharakters im Stidtebau (Choay 2) konnte sich seiner Bedeutung

40  Schon Xenophanes spricht davon, dass uns allein die Oberflache der Phanomene zuginglich sei,
das Verborgene erstrecke sich ins Unermessliche und bleibe dem Menschen unzuginglich. (Di-
els: 56)
Auch Demokrit greift schon das Bild der unschaubaren Tiefe auf: »[...] in Wirklichkeit wissen wir
nichts; denn die Wahrheit liegt in der Tiefe«. (Demokritos, in: Diels: 426)
Und auch nach Anaxagoras haben wir kein Organ fiir die Wahrheit, und unsere Sinne seien ge-
nauso wenig fiir sie ausgelegt. »Wegen ihrer [der Sinne] Schwiche sind wir nicht im Stande die
Wabhrheit zu schauen« (Anaxagoras, in: Diels: 334).

https://dol.org/10.14361/9783839470725-019 - am 13.02.2026, 21:45:30, - @



https://doi.org/10.14361/9783839470725-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

III. Kapitel - Sein und Werden

in einer kiinstlerisch aufgeklirten Wissenschaft (Popper 1) nihern, also einem Kohirenz-
denken und nicht dem Wunsch nach Absolutem.

Fazit: Die Umkehrung des Platonismus manifestiert sich in der Umkehrung der Stel-
lung (Hierarchie) und damit des Begriffs von Sein und Werden. Aus dem Erkennen der
Unwahrheit als Lebensbedingung folgt eine Umwertung des Wertes des Seins, eine neue
Menschlichkeit des Seins. Man konnte auch sagen, der Begriff bzw. das Konzept des
Seins wird (endlich) als Konzept (an)erkannt. Man gibt, wie Nietzsche sagt, der Kunst
ihre Rechte zuriick, ihr >Recht<als Lebensbedingung, als Prinzip des Lebens und Grund-
zug allen Denkens.

15.2 Sein und Wahnsinn

Denn dasselbe ist Denken und Sein. (Parmenides: 79; Heidegger 5: 223)
Denken und des Gedankens Ziel ist eins. (Parmenides, in: Diels: 124)

Das Wunschdenken (-wishful thinking<) ist das grof3e Problem des Denkens. Nietzsche
erfand kein Konzept der Unwahrheit, er lokalisierte nur geschichtlich die Erfindung
der Wahrheit, ihre erstaunliche Legende als Lebensbedingung, d.h. das Mirchen ihrer
urspriinglichen Bedingung zur Auffindung des Gliicks (Wahrheit kommt hier »der
Einsicht in den Ursprung der Dinge« [M, § 44] gleich, in der des »Menschen Heil« liegen
miisse [M, § 44]). Dort setzt Nietzsche die eigentliche Moderne an, eingeleitet durch
Sokrates und nicht mit dem Zweifeln Descartes (1596—1650). Letzterer ging eben an der
Moderne, an Sokrates, zugrunde (Wahrheit entdecken, Gliick finden...: alles nicht nur
falsche Versprechen, sondern Widerspriiche in sich, d4hnlich dem Beweis der Existenz
Gottes. Diese widerspriichlichen Anspriiche [oder Nostalgie des Absoluten] unterbin-
den geradezu das eigentlich menschliche Bediirfnis zu schaffen). >Boser Sokratess, er
hat auch andere Genies auf dem Gewissen, allen voran Pascal (1623-1662). Nietzsche
durchlebte, wie er selbst sagte, diese Leiden der modernen Philosophen nochmals wie
ihr spitgeborener Avatar. Alle seine grofRen >Vorbilder« gingen an der Wahrheit zugrun-
de. Nach oftmals auflergewohnlich vielversprechenden Vor-stellungen in ihren jungen
Jahren (Pascal: 309fF.) sanken sie schliefSlich entweder vor dem Kreuze nieder,* wurden
zu Pessimisten, Skeptikern (»Skepticismus! Ja, aber ein Scepticismus der Experimente!
nicht die Trigheit der Verzweiflung« [KSA9, § 6[356]1) oder gar Zynikern (d.h. modernen
Kynikern), oder wurden spiter unterschiedlich scheinende Positivisten (vgl. Adorno/
Horkheimer: 22; Althusser: 112), was aber weder die fortschreitende Verwurzelung des
Ressentiments, noch das damit verbundene Wachsen der Wiiste des europiischen
Nihilismus zu stoppen vermochte.

Worin keimte diese allgemeine Verbreitung einer Krankheit, einer Verblendung,
wenn nicht schon im Schulsystem? Wenn auch vieles fiir heutige Pidagogen befremd-
lich und elitir klingen mag, so setzte Nietzsche dennoch mit seiner Kritik an den nur
modernen und zeitgemifien >Bildungsanstalten< am entscheidenden Orte an (UB: 395).
Auch wenn selbstverstindlich die Bildung im Vordergrund steht, ist im Bezug auf ihrem
Hintergrund immer mehr von Anstalten der Fiigsamkeit und Nittzlichkeit fiir Staat und

41 »Lhistoire de I'Eglise doit étre proprement appelée I'histoire de la vérité« (Pascal: 573).

https://dol.org/10.14361/9783839470725-019 - am 13.02.2026, 21:45:30, - @

173


https://doi.org/10.14361/9783839470725-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

174

Nietzsches Architektur der Erkennenden

Wirtschaft zu sprechen.* Die heutige Lage der Grundlagenforschung belegt mehr als
nachdriicklich die Berechtigung zu Nietzsches Aufschrei als Arzt der Kultur!

Trotz des heutigen Kunstmissverstindnisses werden vielleicht dennoch Kiinstler
leichter Kiinstler, vielleicht sogar Architekten leicht(e) Philosophen (eine Frage der Wahl-
verwandtschaft). Die kiinstliche und kiinstlerische Welt, die Welt als Artefakt im Sinne
Rossis*, »die Stadt als Welt« (Spengler: 666) im Sinne Spenglers*, ist ihnen potenziell
vertrauter, also der Entwurf einer zweiten Natur, eines spenglerschen Steinkérpers,
gefillt mit unzihligen kinstlichen Design-Objekten, und noch das spitere Ausstellen
von Fragmenten der ersten Natur in dieser zweiten wird schon fast zum Ereignis,
zur akzentuierten Unterbrechung, welche die eigentliche Rolle der zweiten Natur nur
umso stiarker hervortreten lisst (selbst wenn sie durch ihre Selbstverstindlichkeit dem
allgemeinen Bewusstsein entronnen ist, und nur in Momenten der Uberdosis negativ
ins Bewufdtsein tritt). Bei diesem entwerferischen Vorstellen (Imaginieren) handelt es
sich ganz direkt um die gréften Traumdeutungen bzw. —umsetzungen.

Wir missen uns ganz in das Erstaunen eines Urmenschen versetzten, der zum ersten-
mal inmitten der Landschaft diese Masse von Stein und Holz erblickt, mit ihren stein-
umgebenen Straflen und steinbelegten Platzen, ein Gehduse von seltsamster Form, in
dem es von Menschen wimmelt. (Spengler: 661)

Nietzsches Uberwindung des letzten Menschen schlieft auch die Uberwindung des letz-
ten Philosophen und Kiinstlers mit ein. Dies entspricht aber nicht, wie es traditionell
verstandenen wurde, einem Ende der Philosophie oder der Kunst (oder gar der Wissen-
schaft). Es heifdt vielmehr, dass wir es vermogen, wahrhaft »in< der Philosophie zu le-
ben, dass wir sie nicht mehr als Ersatz, Schutz oder Erklirung des Lebens benétigen und
jenseits aller Zersplitterung als Bestandteil einer einheitlichen Sache an ihr teilnehmen
konnen. »Die Metaphysik ist das Feld der Zweifel und der Roman der Seele« (Voltaire, in:
Weischedel: 156f.). Nietzsche kimpft fiir die Freiheit des Denkens und tritt damit das Er-
be Voltaires an. Wie Letzterer wettert er weniger gegen Christus als vielmehr gegen den
Aberglauben der anschlieflenden christlichen Lehre und das Verfingliche der Kirche fiir
das Leben.

Vor dem scheinbaren Problem, nunmehr die Rolle Gottes als Schopfer iibernehmen
zu wollen (Homo Deus), steht immer noch ein viel problematischeres, urspriingliche-
res, ndmlich das, unsere pritentiose Schopfung Gott als etwas Perfektes, Endgiiltiges,

42 »Der>Bund von Intelligenz und Besitz« [..] gilt geradezu als eine sittliche Anforderung. Jede Bil-
dung ist hier verhafit, die einsam macht, die iiber Geld und Erwerb hinaus Ziele steckt, die viel
Zeit verbraucht: man pflegt wohl solche andere Bildungstendenzen als >héheren Egoismuss, als
sunsittlichen Bildungsepikureismus<abzutun. Nach der hier geltenden Sittlichkeit wird freilich et-
was Umgekehrtes verlangt, nimlich eine rasche Bildung, um schnell ein geldverdienendes Wesen
werden zu kénnen, und doch eine so griindliche Bildung, um ein sehr viel Geld verdienendes We-
sen werden zu kdnnen. Dem Mensch wird nur so viel Kultur gestattet, als im Interesse des Erwerbs
ist...« (UB: 413ff.)

43 S. Criek, Lartefact —hommage a Aldo Rossi, in: trans, n° 11, ETH Ziirich: gta Verlag 2003, S. 108-114.

44 »Der urspringliche Mensch ist ein schweifendes Tier, [...] der héhere Mensch ein stiddtebauendes Tier.
[..] Weltgeschichte ist Stadtgeschichte.« (Spengler: 660ff.)

https://dol.org/10.14361/9783839470725-019 - am 13.02.2026, 21:45:30, - @



https://doi.org/10.14361/9783839470725-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

III. Kapitel - Sein und Werden

ewig Absolutes gedacht zu haben, und damit unser Vorstellungsvermégens stindig
iiberschitzt zu haben oder besser: unseren Kunsttrieb (als Teil des Willens zur Macht)
unterschitzt bzw. falsch eingeschitzt zu haben. Darin lag der Wahn der Menschheit
(auch darin, ihm hauptsichlich »menschliche Bestimmungen« angedichtet zu haben
[Weischedel: 156]). Dass man sich dann noch iiber Jahrhunderte anschickte, diese Uber-
schitzung beweisen zu wollen/miissen, ist fast schon wieder amiisant, wenn man fir
einen Augenblick die fatalen Folgen fiir das Leben aufler Acht lisst. Wunschdenken
ist das Gegenteil konzeptuellen Denkens. Gott ist in diesem Sinne kein schopferischer
Ursprung, sondern ein hochinteressantes (allzu)menschliches Konzept.

Das bewufte Denken ist nur ein Herauswahlen von Vorstellungen. [..] 1) Die Kraft, die
die Bilderfiille erzeugt 2) Die Kraft, welche das Ahnliche auswihlt und betont. Fieber-
kranke an Wanden und Tapeten verfahren so, nur projiciren die Gesunden die Tapete
mit. (KSA7, §19[78])

Jeder Mensch ist potenziell wahnsinnig. Der Mensch, als das verniinftige Tier, ist po-
tenziell schon der Mensch als das wahnsinnige Tier (KSA9, § 11[85]). Der Wahnsinn ist
nur neu auszulegen als mehr oder weniger extremer Zustand multipler, aber im Prinzip
identischer »Existenzfunktionen« (Deleuze 9:193) auf gleicher Ebene, vereinfacht gedacht
als ein immenses Immanenzfeld (als Synthese aus der »Immanenzebene« und dem »Be-
wufdtseinsfeld« [vgl. Deleuze 10: 58]) mit mehr oder weniger gedrosselten oder itberreiz-
ten Zonen, in denen sich der Geist bewegt — zwischen tendenziell gesundem Menschen-
verstand, also noch verniinftigen oder schon lauteren Wahn-Vorstellungen. Es gibt kei-
ne eindeutige Grenze auf diesem Feld, auch hier ist alles flieRend, alles im Werden. (Der
vom Psychiater Klaus Conrad initiierte Zusammenhang von Kreativitit, Apophinie und
Wahrnehmung der Welt [der apophinische Kiinstler und Empfinger] wire sicherlich ei-
ne fruchtbare Erweiterung unseres Themas und des Auslotens der Grenzbereiche von
Genie und Wahnsinn, namentlich beim Hineinlegen eines Sinns in die Dinge [M: 236].)

Die letzte Wahrheit der Unwahrheit (aller Wahrheiten) wird uns immer als abstru-
ser Zirkelschluss erscheinen. Der Mensch fiihlt intuitiv die Richtigkeit und gleichzeitig
die Absurditit einer solchen Aussage. Er wird daran verzweifeln oder eben das Springen
lernen miissen, das Springen lieben lernen (amor fatic). Der Sprung (in die Transzen-
denz) wurde jedoch zur Rache (an der Immanenz), der Wille (das Sein) war beherrscht
von Ressentiment (gegeniiber allem Seienden) und nicht von Liebe (am ewigen Werden).
Der Deutsche Idealismus war ein Meilenstein dieses Nihilismus. Das Wunschdenken
(er)fand das absolute Ich, die absolute Freiheit des Menschen. Doch »die Absolutheit des
Ich wirft die Welt in den Untergang« (Weischedel: 197). Mit der Erfindung der Wahrheit
schuf man eine absolute Hinterwelt (man schuf Gott und die Wissenschaft) und eine ers-
te Verneinung der Welt (der gliubige Schuldige einerseits und der theoretische Mensch
andrerseits), doch mit dem absoluten Ich blieb nur mehr eine leere Hiille zuriick.

Der Wille zur Macht, das Werden, die Metaphysik der Kunst (Unwahrheit als Lebens-
bedingung) verstehen sich als Umkehrung dieser Verneinung der Welt, der Idee des frei-
en Willens, der Freiheit des Menschen. Es tritt der Bezug zur Welt in den Vordergrund,
der Kontext ist die Bedingung des Konzeptes (Deleuze 10: 21ff.). Das konzeptuelle Den-
ken schafft (neue) Verbindungen. Es geht nicht um Freiheit, sondern um Bindung, um

https://dol.org/10.14361/9783839470725-019 - am 13.02.2026, 21:45:30, - @

175


https://doi.org/10.14361/9783839470725-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

176

Nietzsches Architektur der Erkennenden

die Beziehung zur Welt, um das Schaffen einer Beziehung. Frei ist hier nur ein anderes
Wort fiir leer. Der Abenteurer (z.B. Jack London) sucht nicht die (absolute, d.h. abstrakte)
Freiheit, sondern eine konkrete, teils extreme Beziehung zur Welt (und nur wenigen ge-
lingt der nachhaltige Ubergang von den kulturell ,gemiRigten< Zwingen des stidtischen
Alltags zu den konkreten Bedingungen einer konkreten, d.h. eben auch unfreien Welt).

Wahrhaftigkeit der Kunst: sie ist allein jetzt ehrlich. (KSA7, § 19[105])

Viele Formen des Wahnsinns sind im Prinzip nur eine extreme Form der Normalitit; sie
griinden auf dem gleichen Funktionsschema des Denkens wie jenes der >geistigen Nor-
malititc, sind aber extrem intensiviert, auf die Spitze getrieben. Der Verriickte ist ein-
fach das iibertriebene Bild (die Karikatur) des Schicksals des Menschen. Das nicht mehr
kanalisierte, organisierte und gezielt ausgerichtete Delirium oder Fantasieren, ohne Fil-
ter und MaR, das Zuviel, die Uberdosis, der endgiiltige Durchbruch, der beispielsweise
auch Nietzsche dahinstreckte (sein Wahnsinn war schon immer da, genial dosiert, doch
irgendwann lief er aus dem Ruder; »[...] kein Dichter sei ohne einen gewissen Wahnsinn
zu denken« [Demokritos, in: Diels: 411]). Der Mensch als das delirierende Tier.*

Indiesem delirierenden Sinne hat Parmenides annihernd Recht und vollig Recht mit
einem leicht verinderten Zusammenbau seiner Aussagen: Sein »und des Gedankens Ziel
ist eins« (Parmenides).*® Als ein Ausschneiden ist das Denken noch dem Werden verhaf-
tet, der Gedanke ist aber bereits ein erster Schritt zum Sein, des Gedankens Ziel ist der
Entwurf. Parmenides war (eben gegen seinen Willen) schon ein enormer Kiinstler, wie
Platon. Heraklit dagegen blieb noch dunkel, war noch nicht Zauberer genug, schaute das
Chaos, ohne ihm das sublime Sein aufzuprigen. Denken ist also nicht identisch mit Sein,
aber das Sein ist das (einzige) Resultat des Denkens, als Gedanke, als Aus-Schnitt des
Werdens, als in einen Rahmen gesetztes Werden. Der Rahmen (Architektur, das Haus...)
ist die Verbindung, die geschaffene Beziehung von Sein und Werden, die freie Bithne des
Spiels mit dem Werden, die offene Bithne des Menschwerdens (GT: 221), des Menschen
als eine kleine Welt (Demokritos, in: Diels: 417).

Der Mensch soll aus dieser Regel erkennen, dass er fern ist von der Wirklichkeit. Auch
diese Darlegung zeigt ja, dass wir von nichts etwas wirklich wissen, sondern jeder von
uns seine Meinung nur aus dem Zustrémen der Wahrnehmungsbilder bildet. Und doch
wird es klarwerden, dass es seine Schwierigkeit hat zu erkennen, wie jedes Ding wirk-
lich beschaffenist. Wir nehmen aber in Wirklichkeit nichts Untriigliches wahr, sondern
nur was nach der jeweiligen Verfassung unseres Kérpers und der ihm zustromenden
oder entgegenwirkenden Einfliisse sich wandelt. Dass wir nun, wie jedes Ding in Wahr-
heit beschaffen oder nicht beschaffen ist, nicht wahrnehmen kénnen, ist oft dargelegt
worden. (Demokritos, in: Diels: 405f.)

Mit seinen unzeitgemafien Streifziigen durch Griechenland setzt Nietzsche schlieRlich
die (durch Sokrates) abgebrochene Reise der Alten fort (und 16st somit potenziell die Ver-

45  »Die Menschen als die wahnsinnigen Thiere« (KSA9, § 11[85]).
46 »Denn dasselbe ist Denken und Sein. [...] Denken und des Gedankens Ziel ist eins.« (Parmeni-
des: 79; vgl. Parmenides, in: Diels: 124)

https://dol.org/10.14361/9783839470725-019 - am 13.02.2026, 21:45:30, - @



https://doi.org/10.14361/9783839470725-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

III. Kapitel - Sein und Werden

lingerung der kurzen Geschichte des Denkens aus). Schon hier findet er die elementa-
ren Blicke des wichtigen Zusammenhanges von Wahrheit und Wahnsinn.*” Der schénste
Wahnsinn war natiirlich Parmenides Erfindung des Seins und dessen Identitit mit dem
Denken. Aber damit hat Letzterer eben unseren kontinuierlichen freien Fall (noch sym-
bolisiert im Fall der Gotter zur Zeit des Mythos) unterbrochen und die akzidentelle Kraft
(oder subversive Schwiche) unseres Wahrnehmungsapparates, des Gehirns, unter Be-
weis gestellt. Denken wird (unter dem unzeitgemaflen Blick Nietzsches) ginzlich zum
Schaffen erkoren, bis an die Grenze zum Delirium (Deleuze 1: 51). Denken heif3t also, das
Gehirn ins Chaos zu tauchen, manchmal auch zu stiirzen (Deleuze 10: 250 u. 257). Das
Gehirn wird (endlich wieder) zur Maschine (FW: 215), zur Fabrik von Begierden und De-
lirien (man denke z.B. an Delirious New York, Koolhaas 1). Der Artistenmensch streift die
Grenzen des schizoiden Menschen (Deleuze 10: 191ff.), die Vernunft jene des Wahnsinns
(Deleuze 3:31); der Mensch ist, wie Heidegger einmal so treffend sagt, per definitionem
»ver-riickt«.*® Dieser Zustand (des relativen Ver-riickt-Seins) erméoglicht es uns gerade,
einen Blick auf/in uns zu (ent-)werfen, unser nicht vorhandenes (inexistentes) Ich zu
konstruieren und »in uns spazieren« (FW, § 280) zu gehen, in unserer verkleinerten Welt
zweiter Natur, im Menschen als »eine[r] kleine[n] Welt« (Demokritos, in: Diels: 417).

Leben heif3t, sich eine Perspektive zu konstruieren. Leben ist, die Welt vereinfachen
zu wissen (bzw. zu lernen). Menschwerdung ist, dank seiner Ungebundenheit (Verriickt-
heit zur Welt) seinen Ausblick auf die Welt (oder seinen Durchblick in der Welt) zu finden.
Dabei ist der abstrahierende Mensch ein Kiinstler, der komplexifizierende hingegen ein
Verleumder (KSAS, § 16[22]). Der Mensch widersteht dem Werden durch die Konzepti-
on des Seins. Nun wird die fliicchtige Welt zur andauernden, wird wahr, was vor-stellbar
ist, unsere fiktive Welt. »Alles ist das, was jeder einzelne sich denken kann« (Metrodo-
ros, in: Diels: 475). Alles wird wahr, was eine Perspektive gibt, (alternativ zum Todestrieb
Freuds) mitunter einen positiven Anschein der Welt, von »Gesundheit, Zukunft, Wachs-
tum, Macht, Leben...« (FW: 7). Unsere Welt ist die der Sinne! Aber es sind gerade die Sin-
ne, die nichts mit Wirklichkeit zu tun haben. »Scheinbar ist Farbe, scheinbar Siissigketit,
scheinbar Bitterkeit: wirklich nur Atome und Leeres« (Demokritos, in: Diels: 427f.). De-
mokrit lisst die Sinne gegen den Verstand reden: »Du armer Verstand, von uns nimmst
du deine Beweisstiicke und willst uns damit besiegen? Dein Sieg ist dein Falll« (Demo-
kritos, in: Diels: 428)

Das ewige und alleinige Werden, die ginzliche Unbestandigkeit alles Wirklichen, das
fortwahrend nur wirkt und wird und nicht ist, wie dies Heraklit lehrt, ist eine furchtba-
re und betdubende Vorstellung und in ihrem Einflusse am nachsten der Empfindung
verwandt, mit der Jemand, bei einem Erdbeben, das Zutrauen zu der festgegriindeten
Erde verliert. (PHG, §5)

47  »Undwas nun die Wahrheit betrifft, so gab es und wird es Niemand geben, der sie wiisste in Bezug
auf die Gotter und alle die Dinge, welche ich erwdhne. Denn sprache er auch einmal zuféllig das
allervollendetste, so weiss er’s selber doch nicht. Denn nur Wahn ist allen beschieden. Dies nun
soll als wahrscheinlich hingestellt sein! Alles, was sich nur immer der menschlichen Anschauung
offenbart hat..« (Xenophanes, in: Diels: 56f.)

48 M. Heidegger: Im Denken unterwegs, Neske-Produktion Stuttgart, 3Sat-Dokumentarfilm von W. Rii-
del und R. Wisser.

https://dol.org/10.14361/9783839470725-019 - am 13.02.2026, 21:45:30, - @



https://doi.org/10.14361/9783839470725-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

178

Nietzsches Architektur der Erkennenden

Muss man mit dem verlorenen Glauben an die Wahrheit auch den Glauben ans Leben
verlieren? Dieser konkrete Wahnsinn war fiir die Vorsokratiker kein Problem.* »Denn
nur Wahn ist allen beschieden« (Xenophanes, in: Diels: 56f.). Um diese frithe Anschau-
ung der Welt zu ertragen, komplettierte Nietzsche seinen daraus entwickelten »einzigen
Gedanken« des Willens zur Macht, neben der ewigen Wiederkunft und dem Ubermen-
schen. Im Gegensatz zum »hoheren Menschen« (Z: 317-328) der Moderne, besitzt nur er
die »erstaunliche Kraft dazu, diese Wirkung in das Entgegengesetzte, in das Erhabene
und das begliickte Erstaunen zu iibertragen« (PHG, § 5). Ohne die Alten (Vorsokratiker)
wire, wie es Nietzsche sagte, ein Weltbild ohne Wahrheit reine Chimare (KSA7, § 19[36]).
Der Wille zur Macht als Kunst ist das Modell einer Realitit ohne Fixpunkt, das heifdt aber
nicht einer willkiirlichen; denn, um das Alte (Demokritos, in: Diels: 427f.) mit dem Neuen
(den kognitiven Wissenschaften [vgl. Dortier]) zu verbinden: der »Phinomenalismus der
>inneren Welt« (WZM: 334) entspricht einer konkreten, kontextbezogenen Entwicklung
unserer Vorstellungen, also der nétigen abstrahierenden Projektionen unseres Gehirns;
Denken als abstraktes, konzeptuelles Entwerfen ist bedingt durch konkrete Zwinge des
Lebens.

Aber auch die Neuen, die modernen Postsokratiker, besafien schliefilich diese »er-
staunliche Kraft« des Kunsttriebes, das alleinige Werden in eine erhabene Idee zu tiber-
tragen. Und so eben vor allem der grof3e Kunstfeind Platon mit seiner »Lehre von den For-
men oder Ideen« (Popper 2: 32) der wahren Welt. Diese erste Art Gestalt-Lehre des Platonis-
mus kénnte man als die Idee der wahren Form resiimieren und somit auch als eine des
Einschleichens eines fatalen kunstnegierenden Adjektivs (wahr<) innerhalb der Kunst
selbst. Denken heif3t hier nicht mehr Konzipieren neuer Lebensmoglichkeiten, sondern
das bestmogliche Konservieren des Alten oder Wiederfinden des Urspriinglichen (das
>Modellc oder >Original« der dem Verfall ausgesetzten Dinge [Popper 2:33]). Der Philo-
soph briistet sich nunmehr als Freund der Wahrheit, und geblendet von der Hinterwelt,
zielt sein Denken meist an den eigentlichen Méglichkeiten des Lebens vorbei, wendet
sich mitunter als tyrannische >causa prima« gegen das Leben.

Diese Verkniipfung von Form — Idee — wahre Welt ist der beste Agent eines kunst-
feindlichen Konservatismus, der sich jedoch immerzu als Avantgarde auszugeben pflegt.
Bedauerlicherweise war der »wissenschaftliche Stadtebau« (Choay 2: 74) in diesem Sin-
ne einer der grofiten Riickschritte unserer Disziplin, oder, um wenigstens vermeintlich
progressistisch zu reden, der grofite Fortschritt unserer uralten Metaphysik.

Die Angleichung von Form und Idee bei Platon, und damit die Idee einer >wahren«
Form, hitte kritischen Geistern einen offensichtlichen Hinweis fiir die dem Delirium
nahekommende Dimension des Denkens liefern kénnen. Die allzu grofle Verlockung,
Verstindlichkeit mit Wahrheit zu verwechseln, fithrt den »héheren Menschen« (Z: 317)
zur Verleumdung der Kunst, zum Verkennen des Intellektes als Kiinstler und der sozi-
altechnischen Aufgabe der Kunst fir den Menschen als Kinstler, als Bilder fiir Bildner
(FW:199). Platons Staat bleibt in jeder Hinsicht ein uniibertroffener Fingerzeig fiir das
Funktionieren unseres Intellektes. Lediglich Nietzsche (M: 312) sah in ihm eine exem-
plarische Demonstration des konzeptuellen Denkens als Lebensbedingung und der Er-

49  »Niemand unter uns weiss irgend etwas, nicht einmal das, ob wir etwas wissen oder nichts wissen,
[oder iiberhaupt, ob es etwas giebt oder nichts giebt]« (Metrodoros, in: Diels: 475).

https://dol.org/10.14361/9783839470725-019 - am 13.02.2026, 21:45:30, - @



https://doi.org/10.14361/9783839470725-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

III. Kapitel - Sein und Werden

kenntnis als hochstes Gliick, nicht im Sinne einer hoheren Wahrheit, sondern im Sinne
einer Verstindlichkeit und potenziellen Brauchbarkeit einer konkreten Lebensperspek-
tive.

Zwei Jahrtausende anerzogenen Wunschdenkens (»Glaube an die Wahrheit des Trau-
mes« [WZM: 342]) verinnerlichten die kognitive Selbsttiuschung und lieRen der »Dreh-
scheibe« Nietzsche keine Moglichkeit (Habermas 1:104), eine seriése Gotzen-Dimme-
rung (der Wahrheit) einzuleiten. Die Verfithrung einer soliden, d.h. theoretisch-wissen-
schaftlichen Basis fiir unsere Disziplin war zu grof3. Trotz intuitiver Faszination fiir seine
Schriften (z.B. das Rithmen Zarathustra als >literarischen« Klassiker) blieb Nietzsche in
seinem Hauptgedanken unerhért und auch heute haben wir den Mythos der Wahrheit
noch immer nicht vollstindig tiberwunden. Seit der kritischen Rezeption der Moderne
des20.Jh. witrde selbstverstindlich kein Architekt mehr wagen, wie beispielsweise noch
Le Corbusier (Le Corbusier 4: 33) von einer im evolutionsgeschichtlichen Sinne »idealen,
d.h. mathematisch determinierten wahren Form zu reden, gleichbedeutend mit der ul-
timativen Begegnung des Schonen und des Wahren (Choay 2: 37), aber von einer unwah-
ren, von der »Unwahrheit als Lebensbedingung«, noch weniger. Nietzsche irrte sich ein-
deutig, als er 1886 meinte, Jenseits von Gut und Bise konne vielleicht schon im Jahre 2000
gelesen werden (vgl. Nietzsches Brief an Malwida von Meysenbug vom 24. September
1886).

Dieser architekturtheoretische Sachverhalt fithrte zu beinah schizophrenen Werken,
d.h. zu Texten, die im totalen Widerspruch zum Gebauten stehen, am offensichtlichsten
bei Le Corbusier (Le Corbusier 5:173), der mit seinem gebauten Werk voll und ganz in die
Fufdstapfen des vorsokratischen Phidias trat, doch theoretisch seine lebensnahen »ma-
chines & émouvoir« der fiir das Leben vollig belanglosen Wahrheitsfindung verschrieb.
Im Stéidtebau iibernimmt er von Platon die Idee des Schénen an sich, einer universalen
Perfektion, die durch einen die Wahrheit respektierenden, objektiven, d.h. rein sachlich
gesteuerten, geschichtlich schon bestimmten Prozess erreicht werden kann. Auch bei
ihm richtete Hegels Historizismus noch grofRen Schaden an.

Dasscheintimmerdie den Griechen auf der Lippe schwebende letzte Losung oder Aus-
kunft gewesen zu sein. Der Anaxagorische Geist ist ein Kiinstler, und zwar das gewal-
tigste Genie der Mechanik und Baukunst, mit den einfachsten Mitteln die grofRartigs-
ten Formen und Bahnen und gleichsam eine bewegliche Architektur schaffend, aber
immerhin aus jener irrationalen Willkiir, die in der Tiefe des Kiinstlers liegt. Es ist als
ob Anaxagoras auf Phidias deutete und Angesichts des ungeheuren Kiinstlerwerks, des
Kosmos, ebenso wie vor dem Parthenon uns zuriefe: das Werden ist kein moralisches,
sondern ein kiinstlerisches Phanomen. (PHG, §19)

16. Eine Reise ins Gehirn

Das philosophische Denken ist mitten in allem wissenschaftlichen Denken zu spiiren:
selbst bei der Conjektur. Es springt voraus auf leichten Stiitzen: schwerfallig keucht der
Verstand hinter drein und sucht bessere Stiitzen, nachdem ihm das lockende Zauber-
bild erschienen ist. Ein unendlich rasches Durchfliegen grofRer Raume! Ist es nur die
grofRere Schnelligkeit? Nein. Es ist Fliigelschlag der Phantasie, d.h. ein Weiterspringen

https://dol.org/10.14361/9783839470725-019 - am 13.02.2026, 21:45:30, - @

179


https://doi.org/10.14361/9783839470725-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

