
III. Kapitel – Sein und Werden 165

Abgeschlossenes, er erkennt die Fundamente dieses Columbariums, der bauende Geist

›baut‹ eben seinenGeist und zerstört immer fort seine Gefängnisse (Überzeugungen); er

ist nichts Fertiges und dennoch gerade deshalb immer mehr ein ganzer Mensch, ewig

lernend, spielend und schaffend: Das frühkindliche Trainieren der Fantasie als vitaler

Prozess derMenschwerdung (Palágyi)wird auf das ganze Leben erweitert.Nietzsche sah

im Übermenschen den konkreten Kampf gegen das eigentliche Verbrechen des Chris-

tentums an der Menschheit, das zweitausend Jahre Zeit hatte, den idealen Untermen-

schen zu schaffen, das hörige Herdentier, das sich mit dem Glauben an die (göttliche)

Wahrheit begnügt, um das Dasein zu rechtfertigen. Diese bedenkliche Unterwürfigkeit

und Dienstbarkeit, geschürt durch anerzogene intellektuelle »Furcht« und »Faulheit«

(WZM: 405) betrifft aberunseregesamteKultur,dendesillusioniertenAtheistendesHier

und Jetzt genausowieden frommenHinterweltler in seinerArbeit amGlückdes Jenseits.

Das erfundene Glück des (vernünftigen) höheren Menschen war nur das Einschränken

des Leidens durch den schützenden starren Begriff; es war damit aber auch das Ein-

schränken des Lebens. Nun leidet der intuitivere Übermensch »heftiger,wenn er leidet«

(WL, § 2); er hat auch die mit dem Heil der Kunst parallel ansteigende Not zu ertragen,

denn »das Schaffen als einZaubern bringt eineEntzauberungmit sich inBezug auf alles,wasda

ist« (KSA10, § 16[9]).

DieUnwahrheit als Lebensbedingungzugestehen ist schonTeil desZugangszurBrü-

cke, die zum Übermenschen führt (Heidegger 5: 103). Oder nochmal anders gesagt: Ei-

ne Entwicklung desMenschen, ein Über-uns-Hinausgehen des (heutigen ›höheren‹ und

immer festgestellteren)Menschen, ist an das vorläufige Zugestehen der »Unwahrheit als

Lebensbedingung« gebunden (JGB: 10) – als erster Schritt auf die Brücke zumÜbermen-

schen.

Mit schöpferischem Behagen wirft er die Metaphern durcheinander und verrückt die

Gränzsteine der Abstraktion, so dass er z.B. den Strom als den beweglichen Weg be-

zeichnet, der denMenschen trägt, dorthin,wohin er sonst geht. Jetzt hat er das Zeichen

der Dienstbarkeit von sich geworfen. (WL, § 2)

15. Sein und Werden

Aber damit wird Heraklit ewig recht behalten, daß das Sein eine Fiktion ist. (GD: 95)

Bevor wir uns auf den evolutionären Ausflug ins Gehirn begeben (Kapitel 16), wollen wir

nun alles (vor allen Dingen das über Sein undWerden) bereits Gesagte nochmals in kur-

zen Absätzen zusammenfassen. Dabei wird es speziell für den Architekten offensicht-

lich, dass dermillenarische Überbau der Ideengeschichte zu fest undmassiv ist und an-

dererseits seine Gründung zu leicht bzw. leichtsinnig. Aber siehe da: Sollte der kopflas-

tige Aufbau (der Begriffe) nicht ideal als Fundament dienen können und der zu fragile

Unterbau (in schwammigem Grunde), wenn auch nicht sonderlich ästhetisch, dennoch

wenigstens als vorübergehendeDachkonstruktion? Bietet es sich nicht geradezu an, den

ganzen Bau einfach umzudrehen?

https://doi.org/10.14361/9783839470725-019 - am 13.02.2026, 21:45:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


166 Nietzsches Architektur der Erkennenden

Nietzsches Überwindung und ›architektonische‹ Umkehrung des Platonismus ist

eben auch die hierarchische Umkehrung von Sein und Werden. Wie schon erläutert,

haben nicht die Dinge selbst, sondern ›unsere‹ Meinungen über die Dinge (vor allem

über die fiktivenDinge) denMenschen so verwirrt (M: 319). Erst das Denken brachte den

Irrtum und Konstruktionsfehler. Aber gerade hiermit ist ja unsere Lebensbedingung

präzise bezeichnet, hierin kauert unser ›Wesen‹, liegt alles den Menschen als solchen

Auszeichnende (begraben). Und man kann gelassen sämtliche Fiktionen, praktisch den

Großteil aller Ausgeburten unserer zweitenNatur erhalten (außer vielleicht Hegel), aber

dafür eben umwerten! Und so auch Sein und Werden als erneutes Fundament dieses

Lebensprozesses. Wir müssen Heraklit ›wahr‹ machen. Aus dem Sein eine Fiktion und

»aus dem Bewußtsein ein Experiment mit dem Lebenmachen« (Deleuze 9: 185).

Don Juan sagte, daßman, um zu sehen zuerst dieWelt anhaltenmüsse. DieWelt anhal-

ten war tatsächlich eine zutreffende Bezeichnung für bestimmte Bewußtseinszustän-

de, in denen die Realität des alltäglichen Lebens verändert ist, weil der Stromder Inter-

pretationen, der für gewöhnlich ununterbrochen fließt, durch eine Reihe ihm fremder

Umstände unterbrochen ist. (C. Castaneda, in: Deleuze 9: 192)

15.1 Sein und Wesen

Greifen wir nochmals das Problem der Frage »Was ist Architektur?« auf. Jede Was-ist-

Frage enthält natürlich implizit auch die umgekehrte Frage »Was ist nicht...?«, ähnlich

der pathetischen FrageHamlets: »Sein oderNichtsein?«Hamlets Frage ist in erster Linie

eine existenzielle Problemstellung über zwei sich gegenseitig ausschließende Zustände

(LebenundTod).Nunwird ausder existenziellenFrageHamlets philosophisch inderRe-

gel eine essenzialistische (beispielsweise über den berühmtenWeg des Existenzialismus

Sartres).Dennunsere lange Tradition desDenkens über das Sein oder dasNichtsein ver-

leitet uns zu einer Präzision der Frage: »Was ist...?«Manhinterfragt: »Was ist dasWesen

der Dinge (der Architektur...)?« Auch in allem philosophischen Fragen nach demWesen

der Dinge findet sich diese auf der wunderbaren Logik der Sprache fußende Antinomie

der Welten wieder. Das wahre Wesen gehört zum Sein, die wahrgenommene (für wahr

gehaltene) Erscheinung hingegen, wie das Wort schon suggeriert, ist nur Schein, also

Nichtsein. Das Sein wäre die noch verschleierte, verdeckte wahre Welt, das Nichtsein

die augenfällig scheinbareWelt (WZM: 386f.).

Wie so oft bei scheinbar harmlosen (Um-)Fragen, ist die Antwort schon in der Frage-

stellung suggeriert. So auch bei unserer Frage nach demWesen der Architektur (der Er-

kennenden).Das eigentlich Problematische unserer Frage liegt also nicht in der Findung

oder im immensen Aufwand einer angemessenen Definition der Architektur, sondern

im ersten Teil der Frage, in dem »Was ist...?«, das spätestens seit Parmenides die Phi-

losophie spaltet. Diese beiden Worte gehen von zwei Voraussetzungen aus, welche die

Vielfalt der möglichen Antworten bedenklich einschränkt. Die erste Voraussetzung ist

das absolute Sein,die zweite die (absolute) Erkenntnis.Anders ausgedrückt:DerMensch

hätte anhand eines erstaunlichen Erkenntnisapparates Zugang zum (absoluten) Sein.

Erste Annahme: Es gibt ein Wesen der Dinge, somit auch eines der Architektur. Zweite

Annahme:Wir habenZugang zudiesemWesenderDingeund stehendadurchpotenziell

https://doi.org/10.14361/9783839470725-019 - am 13.02.2026, 21:45:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Kapitel – Sein und Werden 167

in Verbindungmit dem (absoluten) Sein. Die wahreWelt wäre also hinter der scheinba-

ren Welt zu suchen (oder mit Aristoteles ›in‹ der scheinbaren Welt), zu entdecken. Nur

diese Hinterwelt existiert wirklich, nur sie ›ist‹. Metaphysik ist die Entbergung dieser

hinter der scheinbaren Phýsis [φύσις] verborgenen wahren Welt. Man möchte meinen,

zwei Wörter machten uns automatisch zu Metaphysikern (Platon) oder Essenzialisten

(Aristoteles), und es scheint kein Entkommen zu geben. Ist die Frage nach dem Wesen

der Architektur somit zu einer der Metaphysik bzw. dem Essenzialismus unterstellten

Herleitung verurteilt? Was wäre nun, wenn das Wesen der Dinge nicht das Sein wäre,

sonderndasWerden.SeinoderWerden ist somithierdieFrage.Dashießeaber,dass alles

Werden nichtmehr zumSein führenwürde.Das Sein kann aber auch nicht zumWerden

führen, zumindest nicht mehr im traditionellen Sinne. Kurz, die Annahme läge nahe,

es gibt gar kein Sein als letztes Prinzip. Dies alles klingt sehr düster, klingt nach Skepti-

zismus, Pessimismus und Häresie, nach plan- und ziellosem Flug unseres Raumschiffs

Erde (Fuller). Doch wie steht es mit Plan und absolutem Ziel angesichts des Wärmeto-

des unseresUniversums,des letzten und sicherstenNichtseins alles Seins undWerdens?

Bis dahin bleibt uns nur die Meta-Physik der Kunst, nicht als neue Meta-Physik einer

hypothetischen Hinter-Welt, sondern das ›Meta-‹ indiziert schlicht und ergreifend eine

Kunst, die auf das übergeordnete Ganze bezogen ist, und dieses übergeordnete Ganze

ist nichts weniger als das ewigeWerden.

»Die Organismen sind die Feinde des Körpers« (Deleuze 9: 218). Platon tyrannisiert den

Körper, indem er ihm einen Organismus aufzwingt, d.h. eine starre Form, stabile

Funktionen und Verbindungen, dominante und hierarchisierte Organisationen und

Transzendenzen, »umdamit eine nützliche Arbeit zu extrahieren« (Deleuze 9: 218). Aber

man hat den Körper, die Gesellschaft, den Staat, mit Deleuze gesprochen, für Konne-

xionen zu öffnen, die neue Gefüge, Kreisläufe, Konjunktionen, Abstufungen, Schwellen,

Übergänge, Intensitätsverteilungen, Deterritorialisierungen entstehen lassen. Man

hat, mit einem Wort gegen Platon, für den Entwicklung ein Synonym für Verfall war

(als ein Abdriften vom Ideal, vom Ursprung), Innovationen neuer Lebensmöglichkeiten

zuzulassen. Wie man dieses Zulassen favorisiert oder erreicht, ist eine ganz andere

Frage. Es ist die zentrale entwerferische Frage der städtebaulichen Leitbilder, die hinter

den Auseinandersetzungen über das Thema ›Prozess oder Bild‹ steckt (z.B. Leitbild

Grosselin Genf 2014 von Diener & Diener oder holländischer Deltametropool-Entwurf

von Koolhaas bzw. Snozzi, 2002). Dieses Grundproblem hat schon Rudolf Schwarz

ganz klar erkannt, als er den schon erwähnten Satz schrieb: »Der gute Plan muß die

Dynamik der Geschichte mit einbauen, die ihn einmal überwindet« (Schwarz: 228).

Seine Organismen (im Übergang von Baum zu Halbverband) entsprachen einer bei-

spielhaften Einstellung zum Entwerfen, die das Spiel eindeutig in den Vordergrund

stellte, und damit seinen Entwurfsbildern den richtigen Stellenwert gab. Keine letzte

Wahrheit, sondern ein vorläufiges Resultat, ein Provisorium, ein Artefakt als Ausschnitt

des Werdens. Es ist das Thema der Offenheit des Seins zum Werden, worauf wir noch

näher eingehen werden. Es ist das Umkehren unseres philosophischen Ursprungs, als

dasWerden noch aus dem Seienden abgeleitet wurde (PHG, § 16).

Denken und Sein sind keinesfalls dasselbe. (KSA7, § 5[92])

https://doi.org/10.14361/9783839470725-019 - am 13.02.2026, 21:45:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://de.wiktionary.org/w/index.php?title=%CF%86%CF%8D%CF%83%CE%B9%CF%82&action=edit&redlink=1
https://de.wiktionary.org/w/index.php?title=%CF%86%CF%8D%CF%83%CE%B9%CF%82&action=edit&redlink=1
https://de.wiktionary.org/w/index.php?title=%CF%86%CF%8D%CF%83%CE%B9%CF%82&action=edit&redlink=1
https://de.wiktionary.org/w/index.php?title=%CF%86%CF%8D%CF%83%CE%B9%CF%82&action=edit&redlink=1
https://de.wiktionary.org/w/index.php?title=%CF%86%CF%8D%CF%83%CE%B9%CF%82&action=edit&redlink=1
https://de.wiktionary.org/w/index.php?title=%CF%86%CF%8D%CF%83%CE%B9%CF%82&action=edit&redlink=1
https://doi.org/10.14361/9783839470725-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://de.wiktionary.org/w/index.php?title=%CF%86%CF%8D%CF%83%CE%B9%CF%82&action=edit&redlink=1
https://de.wiktionary.org/w/index.php?title=%CF%86%CF%8D%CF%83%CE%B9%CF%82&action=edit&redlink=1
https://de.wiktionary.org/w/index.php?title=%CF%86%CF%8D%CF%83%CE%B9%CF%82&action=edit&redlink=1
https://de.wiktionary.org/w/index.php?title=%CF%86%CF%8D%CF%83%CE%B9%CF%82&action=edit&redlink=1
https://de.wiktionary.org/w/index.php?title=%CF%86%CF%8D%CF%83%CE%B9%CF%82&action=edit&redlink=1
https://de.wiktionary.org/w/index.php?title=%CF%86%CF%8D%CF%83%CE%B9%CF%82&action=edit&redlink=1


168 Nietzsches Architektur der Erkennenden

Das Denken ist bewegt (»eine Bewegung von Begriff zu Begriff, also innerhalb einer

Mehrheit von Realitäten« [PHG, § 13]), das Sein aber ist eine in sich ruhende Einheit.Die

Idee einer »Identität vonSeinundDenken« (PHG,§ 13) ist irrsinnig.AuchDescartes Idee:

»Ich denke, also bin ich«, erweist sich hinsichtlich seiner Vaterschaft des Rationalismus

als problematisch (falls er das Denken zu einer empfangenden und seriösen Funktion

des ruhenden Seins degradiert, in seiner Verachtung alles Wechselnden [WZM: 393]).

Oder macht etwa der irrationale Künstler Descartes schließlich aus dem Sein doch

noch ein künstlerischesWerden? Erlauben wir uns ruhig, sein elegantes Provisorium zu

optimieren: »Ich denke, also werde ich.«

Das Erkennen würde ein Ding an sich voraussetzen (eine absolute Prämisse), und

gleichzeitig würde aber eben ein Ding an sich, ein Unbedingtes, gerade das Erkennen

ausschließen. »Etwas Unbedingtes kann nicht erkannt werden: sonst wäre es eben nicht

unbedingt!« (WZM: 380) Erkennen ist somit etwas anderes als ein Ergründen des We-

sens der Dinge an sich; es ist »unter allen Umständen ein Feststellen, Bezeichnen, Bewußt-

machen von Bedingungen« (WZM: 381). Es ist in erster Linie das Konstruieren von Bezie-

hungen und Verbindungen zwischen den Dingen.Wir können die Dinge nur wahrneh-

men in Beziehung auf andere Dinge, bezogen auf ihreWirkung auf andere Dinge; »d.h.

es gibt kein Ding ohne andre Dinge, d.h. es gibt kein ›Ding an sich‹« (WZM: 382). Erinnern

wir uns auch in diesem Zusammenhang nochmals an Einsteins Umkehrung der klas-

sischen Auffassung vom leeren unbedingten Raum, vom Raum an sich (Balibar: 65). So

wie das Sein als unabhängig, unbedingt oder absolut gedacht wurde, wurde ganz offen-

bar auch der Raum als unabhängig existierend betrachtet, also nie in seiner Beziehung

zum Bewusstsein, in seiner Bedingtheit gedacht (Palágyi: 69ff.; Ortega 2: 227). Relativi-

tät, Relation, Abhängigkeit, Bedingtheit, Verbindung, Beziehung, in Bezug auf..., sehr

vereinfacht gedacht, kein Raumoder Kosmos des ontologischen Seins, sondern ein Cha-

osmos desWerdens.

»Je erkennbarer etwas ist, um so ferner vom Sein, um so mehr Begriff « (KSA11, §

26[70]). Hier steht das Sein noch für die scheinbar wahre Welt der traditionellen Me-

taphysik. Jetzt muss an die Stelle des Seins aber das Leben, dasWerden gesetzt werden,

und das Sein – z.B. »die ›Seele‹, das ›Ich‹ als Urthatsache gesetzt« (KSA12, § 9[63]) – er-

neuert »um somehr Begriff « (KSA11, § 26[70]) werden.

Die Annahme des Seienden ist nöthig, um denken und schließen zu können: die Logik

handhabt nur Formeln fürGleichbleibendes. […]Der Charakter derwerdendenWelt als

unformulirbar, als »falsch«, als »sich-widersprechend«. Erkenntniß undWerden schließt

sich aus. Folglichmuß »Erkenntniß« etwas anderes sein: es muß einWille zum Erkenn-

bar-machen vorangehn, eine Art Werden selbst muß die Täuschung des Seienden schaf-

fen. (KSA12, § 9[89])

EinDing existiert (für uns) also nur in Bezug auf ein anderesDing.Das Sein steht immer

in Bezug zumWerden (zum Fluss der Dinge), ist immer bedingt durch das Werden. Es

›ist‹ ein relatives Ausschneiden, ein Beruhigen desWerdens (jede Vereinfachung ist eine

Reduktion auf wenige unter Kontrolle zu bringende Parameter). Ein anschauliches Bild

gerade dieses Beruhigens (alles Fließens) und Vereinfachens sind die beiden fundamen-

talsten Akte der Baukunst: a) einenmöglichst horizontalen Boden ›errichten‹, und zwar

https://doi.org/10.14361/9783839470725-019 - am 13.02.2026, 21:45:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Kapitel – Sein und Werden 169

als komplementäres Element zum unbedingt zu belassenden (oder zu korrigierenden)

Gefälle jeglichen unbedachten Außenraumes (innen ruht alles, außen fließt alles); und

b) eine relative Klimahülle (ein erstes Dach) schaffen, eine Atmosphäre, eine atmende

Sphäre (also ein offenes Schließen, ein vom Außen bedingtes Innen).

Die einzigehaltbareAnnahme,wiedieWelt zuverstehen ist,als Leben, ist dieAnnah-

me eines stetigenWandels ihrer wahrnehmbaren Formen. Und wie es Bergson so schön

ausdrückte, istdieForm-Idee (umaufPlatonanzuspielen)nureinegewonneneMoment-

aufnahme (Schnappschuss) der ewigen Transition (Mutation, Veränderung,Wechsel).35

Packenwir es abermals in eine kompakte, praktisch fast schon bekannte, philosophische

Formel: Denken ist Werden; aber ein Gedanke, eine Idee, ist Sein.

Heute besteht natürlich eine äußerst konfliktuelle Situation: Das Sein bedroht das

Werden, das Werden bedroht in fine alles zukünftige Sein. »Die Wüste wächst« (G: 533),

in diesem Konflikt gibt es keinen Sieger, nur Stillstand, Nullpunkt, d.h. einen denWär-

me- bzw. Kältetod des Universums antizipierenden ›Wärmetod‹ der Erde. Eine Kunst,

die nicht am Leben gemessen wird, eine Kunst für die Kunst, ist eine sinnlose, eine to-

te Kunst. Das Anthropozän ist durchaus ein künstlerisches Problem, denn es entstand

durch den Glauben an die Wahrheit, durch die Trennung von Kunst (d.h. des ethischen

Mandats der Kunst) und Wissenschaft (bzw. der Technik) und durch die daraus entste-

hendeTrennungbeiderDisziplinen vomLeben. »DieRache ander Zeit« (Heidegger), das

Ressentiment gegenüber demWerden löst die Beziehungdes Seins zumWerden auf und

führt das (damit sinnlose und obsolet gewordene) Sein in das endgültigeNicht-Sein (Ni-

hilismus). Das Sein ist aber die ästhetische Rechtfertigung des Lebens, es ist die große

Verantwortung der Kunst. Rechtfertigung heißt hier Rechenschaft ablegen – gegenüber

dem Leben.

Ziel bleibt das totale Kunstwerk des Lebens: Nietzsche entwarf die »ewige Wieder-

kunft« als ein Prinzip der Selektion, als konkrete Möglichkeit, den Wert aller Dinge am

Lebenzumessen.Hier verstehtmanseineKonzeptionderKunst; nurwasdieser essenzi-

ellen, lebensbedingenden Selektion standhält, verdient den Namen Kunst.Wenn wir in

diesem Sinne alles Menschenerschaffene am Leben messen würden (beispielsweise aus

einer an Osborn angelehnten ökologischen Sichtweise), ahnen wir sogleich, wie wenig

von unserer ›Kultur‹ übrig bleiben würde und wie weit wir von der Kunst entfernt sind

undwie viel weiter noch vomLeben als Kunstwerk. Selbst das illusorischeGesamtkunst-

werk der Romantik gehört noch in diesen Nihilismus der (postsokratischen) Moderne.

Nochmals gefragt: »Was ist Sein?«Unter anderenmitHeideggerdefiniert es sichme-

taphysisch als »die Auslegung des Wesens der Ewigkeit« (Heidegger 6: 63), es ist »das

ständig stehende ›jetzt‹« (Heidegger 6: 63). Mit der Metaphysik der Kunst wird die klas-

sischeMetaphysik umgekehrt.Mankönnte in diesemSinne auf die Frage »Was ist Archi-

tektur?« nun eine etwas merkwürdige Antwort geben: Architektur ›ist‹ das Sein. Archi-

tektur ist die ästhetische Rechtfertigung des Daseins. Architektur als Erscheinung des

Willens zur Macht ist Äußerlichkeit des Willens zur Kunst, des Willens zum Sein, des

Willens als Sein (Heidegger 6: 65). Die Metaphysik der Kunst gibt, mit Verlaub gesagt,

der Metaphysik ihren ›Sinn‹, macht sie ›in‹ dieser Umkehrung wieder äußerst ›seriös‹.

35 »Ce qui est réel, c’est le changement continuel de forme: la forme n’est qu’un instantané pris sur une

transition.« (Bergson 2: 302)

https://doi.org/10.14361/9783839470725-019 - am 13.02.2026, 21:45:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


170 Nietzsches Architektur der Erkennenden

Man kann in dieser Umkehrung selbst wieder Heideggers Sein alsWille und demWillen

als »Ursein alles Seienden« folgen (Heidegger 6: 67). Denn die komplette Hinterwelt ist

jetzt abgeschafft, auch die Gespensterei vomWesen der Dinge in den Dingen!

Diese Umkehrung stellt vorerst einmal hierarchisch dasWerden über das Sein, d.h.,

es versteht dasWerdenalsRealität unddas (allzumenschliche) Sein als Schein.Weiterge-

dacht befinden wir uns aber eher auf einer Ebene, denn dasWerden alsWille zur Macht

beinhaltet selbst noch den Willen zum Sein (zum Schein, zur Kunst). Das Sein ist eine

zarte, flüchtige Blüte im Strom des ewigenWerdens.

Sein undWerden sind also nahezu deckungsgleich, d.h. das Sein ist ganz imWerden

enthalten, aber nicht umgekehrt (bzw. nur indirekterweise). Es ist eine Teilmenge des

Werdens, aber eine sehr spezifisch konstruierte, eine amLeben gemessene Auswahl und

Komposition (Gestalt). Sein undWerden sind also nicht nur verbunden oder verknüpft,

sondern auf bezeichnenderWeise in sich vermengt, einer geschaffenenOrdnung unter-

liegend. (Vorwegnehmend gesagt: Aller Ursprung dieses Prozesses ist die umstrittene

»kognitive Revolution«36 unseres Jägergehirns. Architektur, sublimierter Ausdruck die-

ser Revolution, also wahrhaftige Revolutionsarchitektur?!) Das Bild der hierarchischen

Umkehrung von Sein und Werden ist dennoch bedeutungsvoll, da es die Umwertung

derWerte für das Leben bestens illustriert, die Umwertung derWerte derWahrheit und

Unwahrheit: dass die Unwahrheit das Menschliche darstellt, und die Wahrheit das Un-

menschliche. Architektur als Sein ist die aus demWerden herausgetriebene, ihm aufge-

prägte Form: Der Natur graut es vor der Leere, und wo es keinen Sinn an sich gibt, pro-

voziert derWille zurMacht imMenschen sein größtes anthropomorphisches Fantasma:

»demWerden den Charakter des Seins aufzuprägen – das ist der höchsteWille zur Macht«

(WZM: 418). In diesem ewigen Prozess (des kulturellen Schaffens) gibt es kein Problem

der Wahrheit. Der Prozess, diese Kristallisation des Willens zur Macht, spielt sich jen-

seits desWissens ab.

Das Sein ist die menschliche Ordnung des Lebens und nicht mehr die unmenschli-

cheHinterwelt der klassischenMetaphysik.Es ist die ästhetischeRechtfertigung des Le-

bens, die menschliche Unwahrheit (»das Menschliche« bei Rossi: 20) im Gegensatz zur

unmenschlichen Wahrheit. Das Sein ›existiert‹ nur im Zusammenhang mit dem Wer-

den.Es ist sozusagen die Interpretation desKontextes (desWerdens), es ist seine Formel

und kein ›an sich‹. Die Tauglichkeit der Formel, der Interpretation37, ist stetig am Leben

zumessen und weiterzuentwickeln.

Es gibt noch eine andere Welt zu entdecken – und mehr als eine! Auf die Schiffe, ihr

Philosophen! (FW: 190)

36 Es sei schon hier darauf hingewiesen, dass es für unser Gedankenexperiment eigentlich keine we-

sentliche Rolle spielt, ob sich diese hypothetische exklusive Revolution des modernen Menschen

nun wirklich so und in dem durchaus fragwürdig fundierten Zeitraum ereignete (Graeber 1).

37 »Die sich damit aufdrängende Nähe zur Dichtung und in eins damit die einschneidende Entfer-

nung von denWissenschaften ist nicht von vornherein zu verurteilen, sondern gehört zu dem hin-

zu, was sich dem Nachdenken als Thema aufwirft« (Heidegger 6: 75).

https://doi.org/10.14361/9783839470725-019 - am 13.02.2026, 21:45:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Kapitel – Sein und Werden 171

Es sei nochmals ganz klar unterstrichen:Die »Welt als Irrthum« anzuerkennen, als »Cul-

tus des Irrthums« (KSA10, § 6[1]), heißt nicht jeden Irrtum zu akzeptieren, so wie das

bei der Religion,Wissenschaft und Philosophie, der Geschichte bzw. den ›falschen Pro-

pheten‹ des Historizismus zu oft geschehen ist. Das Werden schließt das Sein (Irrtum)

nicht aus; es gibt ihm lediglich eine andere Bedeutung, einen anderen Wert, einen auf

das Leben bezogenen Wert, keinen Wert an sich, aber auch keinen willkürlichen, son-

dern nur einen menschlichen. ›Nichts ist wahr, alles ist möglich‹, darin liegt die große

Aufgabe und fatale Verantwortung der Kunst, jenseits der (göttlichen) Willkür eine am

Leben gemessene Kultur entwickeln zu müssen (keine Museumskunst für Intellektuel-

le in »Pantoffeln«38, Kunst am Bau oder ähnliche Missverständnisse des theoretischen

Menschen). »Von solchen Unzufriedenen rühren auch die zahlreichen Klagen über die

Dunkelheit des Heraklitischen Stils her: wahrscheinlich hat nie ein Mensch heller und

leuchtender geschrieben« (GT: 283).

Man sollte Architektur und Städtebau (Kultur) niemals mit der Idee derWahrheit in

Verbindung bringen, niemals mehr »wissenschaftlichen Städtebau« visieren, eine na-

türliche, gegebene, wahre Ordnung suchen, eine absolute Form, einen universalenWert

(Choay 2: 9). Wir brauchen das Sein, aber das Sein ist reine Ästhetik, nichts als Kunst.

Jeglicher andere Anspruch ist nicht nur töricht, sondern lebensverneinend. Nochmals:

DieWahrheit ist lebensfeindlich! Die Lüge, im außermoralischen Sinne (WL), ist Bedin-

gung und Stimulans des Lebens! Diese entscheidende erste Umwertung ist Nietzsches

frühes Vorausgreifen seines späteren Versuches einer Umwertung aller Werte (DerWille

zurMacht).Hier findetman schon den umspannenden, schweren Gedanken seinesWer-

kes.

»Ein Mann kommt nie weiter, als wenn er nicht weiss, wohin er geht!«39 Dieses Zi-

tat Cromwells könnte ironischerweise als grundsätzlicher Einwand gegen alles (Zuviel

an) Wissen und Theorie gelten, also auch gegen Architekturtheorie (und in der Tat ge-

nießt das Denken aus recht offensichtlichen Gründen nicht immer ein hohes Ansehen

in unseren technokratischen planerischen ›Handelsstrukturen‹, sei es beim Staat oder

in privaten Unternehmen). Es könnte auch im Sinne eines Zurück zur Natur Gebrauch

finden,präziser gesagt, liegt der eigentlicheWert dieser Ansätze in ihrerKritik des theo-

retischenMenschen. Das Zurück entspricht aber immer einer Nostalgie des Ursprungs,

der noch unverdorbenen, reinen, natürlichen Quelle im Paradies, bevor man sich zum

Biss in den süßsauren Apfel der Erkenntnis verführen ließ (das Buch der Wahrheit weist

die Schuld natürlich Eva zu, und ›Mann‹ rächt sich dafür seit zweitausend Jahren an der

Frau. Zu diesem Thema findet man beispielweise schon bei Platon [Platon 3: 186] eine

außerordentliche IllustrationderUnwahrheit, in seinenAusführungenüberdieUnterle-

genheit der Frau in allenwesentlichen Sparten des Lebens. Es ist seine Konzeption einer

hierarchischen Ordnung der Dinge und Geschlechter.)

Aller gerechtfertigten Kritik des theoretischen Menschens entgegen entspringen

sämtliche Ansätze eines natürlicherenMenschen demselbenmetaphysischenUrsprung.

Deutlicher ausgedrückt: Der theoretische Mensch ›entspricht‹ diesem einzigen meta-

physischen Ursprung. Die Quelle selbst, die Wurzeln seines Baumes, der Boden seines

38 Le Corbusier zitiert von M. Krustrup, in: L’Iliade Dessins, a.a.O.

39 O. Cromwell, in: R. Musil, Der Mann ohne Eigenschaften, Reinbek: Rowohlt 2009, S. 89.

https://doi.org/10.14361/9783839470725-019 - am 13.02.2026, 21:45:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


172 Nietzsches Architektur der Erkennenden

Ursprungs, wurden bei aller hellsichtigen Kritik der Kultur niemals infrage gestellt. Das

eigentliche Problem der Meta-Physik, das Vor-Stellen einer Hinter-Welt, einer wahren

Welt des Seins vor oder hinter unsere Welt des Scheins, war spätestens seit Platon das

definitiv göttlich Gegebene.

Wir sindheute immernochdiese theoretischen,derMetaphysik ausgeliefertenMen-

schen (höhere Menschen bei Nietzsche im Gegensatz zum Über-Menschen). Wenn wir

also im Sinne Cromwells weiterkommen wollen, wieder Menschen der Physis, richtige

Physiker,werdenwollen,müssenwir alsoweg vonder Transzendenzhin zur Immanenz.

Es gibt in der Tat keine weitere Ausflucht: entweder in die recht komfortable transzen-

dentaleHinter-Welt fliehen (inder sich frommeWissenschaftlerundGläubigeander ab-

solutenWahrheit wärmen können) oder das Gehirn in die Immanenzebene tauchen und

zum ewigen Fragen,Nachdenken und Schaffen verurteilt sein. Sein oderWerden, Baum

oder Gras, Hegel/Heidegger oder Foucault/Deleuze, diese Grundsteine aufzuklären ist

Aufgabe der Architekturtheorie bzw. -philosophie, bevorwir beispielsweise über die drei

Modelle (drei tief in unseren Köpfen verwurzelten Bäume) des progressistischen, kultu-

ralistischen oder naturalistischen Städtebaus (Choay 2) unbeirrt hinausblicken können.

Erkenntniß an sich imWerdenunmöglich;wie ist also Erkenntnißmöglich? Als Irrthum

über sich selbst, als Wille zur Macht, als Wille zur Täuschung. (KSA12, § 7[54])

Erkenntnis als Fiktion: Eine Philosophie des Werdens schließt also das Sein nicht aus,

denn das Sein ist immer das Ergebnis des menschlichen, allzumenschlichen Werdens

(›amor fati‹!). Aber sie sieht das Sein immer als Provisorium, niemals als Modell. Das

Sein ist in der Philosophie des Werdens immer das vom Gehirn gefilterte Chaos, keine

neue Hinter-Welt, sondern geschaffene Illusion, derenWert für das Leben zu testen ist.

Wie die Griechen werden, wieder »oberflächlich – aus Tiefe« (FW: 11): Das Sein ist also

immer eine neue Oberfläche, aus der Tiefe des Chaos geschöpft40 – immer vereinfacht,

immer abstrahiert, immer in Formeln gepresst, immer verfälscht und nichtmit demge-

ringsten Bezug zur Wahrheit, zum Absoluten. Für Platons Staat bedeutete das Werden

eine Gefahr, ein Risiko des Verlustes seines dialektisch etablierten Seins (Platon 3: 142).

Konservativ und autoritär untersagte er jeglichenVersuch der Innovation, der Verbesse-

rung. Sein einmal etabliertes Modell war kein Provisorium, sondern repräsentierte die

anzustrebende absolute und ursprüngliche Idee. Das traditionelle Sein ist das Denken

der Utopie, des Historizismus, des Konzeptes für die Hinter-Welt; das im Werden in-

tegrierte Sein ist das Denken des Provisoriums, der Fruchtbarmachung fürs Leben. Die

Bedeutung des Modellcharakters im Städtebau (Choay 2) könnte sich seiner Bedeutung

40 Schon Xenophanes spricht davon, dass uns allein die Oberfläche der Phänomene zugänglich sei,

das Verborgene erstrecke sich ins Unermessliche und bleibe dem Menschen unzugänglich. (Di-

els: 56)

Auch Demokrit greift schon das Bild der unschaubaren Tiefe auf: »[…] in Wirklichkeit wissen wir

nichts; denn die Wahrheit liegt in der Tiefe«. (Demokritos, in: Diels: 426)

Und auch nach Anaxagoras haben wir kein Organ für die Wahrheit, und unsere Sinne seien ge-

nauso wenig für sie ausgelegt. »Wegen ihrer [der Sinne] Schwäche sind wir nicht im Stande die

Wahrheit zu schauen« (Anaxagoras, in: Diels: 334).

https://doi.org/10.14361/9783839470725-019 - am 13.02.2026, 21:45:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Kapitel – Sein und Werden 173

in einerkünstlerischaufgeklärtenWissenschaft (Popper 1) nähern,also einemKohärenz-

denken und nicht demWunsch nach Absolutem.

Fazit: DieUmkehrungdes Platonismusmanifestiert sich in derUmkehrungder Stel-

lung (Hierarchie) und damit des Begriffs von Sein und Werden. Aus dem Erkennen der

Unwahrheit als Lebensbedingung folgt eine Umwertung desWertes des Seins, eine neue

Menschlichkeit des Seins. Man könnte auch sagen, der Begriff bzw. das Konzept des

Seins wird (endlich) als Konzept (an)erkannt. Man gibt, wie Nietzsche sagt, der Kunst

ihre Rechte zurück, ihr ›Recht‹ als Lebensbedingung, als Prinzip des Lebens und Grund-

zug allen Denkens.

15.2 Sein und Wahnsinn

Denn dasselbe ist Denken und Sein. (Parmenides: 79; Heidegger 5: 223)

Denken und des Gedankens Ziel ist eins. (Parmenides, in: Diels: 124)

Das Wunschdenken (›wishful thinking‹) ist das große Problem des Denkens. Nietzsche

erfand kein Konzept der Unwahrheit, er lokalisierte nur geschichtlich die Erfindung

der Wahrheit, ihre erstaunliche Legende als Lebensbedingung, d.h. das Märchen ihrer

ursprünglichen Bedingung zur Auffindung des Glücks (Wahrheit kommt hier »der

Einsicht in den Ursprung der Dinge« [M, § 44] gleich, in der des »Menschen Heil« liegen

müsse [M, § 44]). Dort setzt Nietzsche die eigentliche Moderne an, eingeleitet durch

Sokrates und nicht mit dem Zweifeln Descartes (1596–1650). Letzterer ging eben an der

Moderne, an Sokrates, zugrunde (Wahrheit entdecken, Glück finden...: alles nicht nur

falsche Versprechen, sondern Widersprüche in sich, ähnlich dem Beweis der Existenz

Gottes. Diese widersprüchlichen Ansprüche [oder Nostalgie des Absoluten] unterbin-

den geradezu das eigentlich menschliche Bedürfnis zu schaffen). ›Böser Sokrates‹, er

hat auch andere Genies auf dem Gewissen, allen voran Pascal (1623–1662). Nietzsche

durchlebte, wie er selbst sagte, diese Leiden der modernen Philosophen nochmals wie

ihr spätgeborener Avatar. Alle seine großen ›Vorbilder‹ gingen an derWahrheit zugrun-

de. Nach oftmals außergewöhnlich vielversprechenden Vor-stellungen in ihren jungen

Jahren (Pascal: 309ff.) sanken sie schließlich entweder vor dem Kreuze nieder,41 wurden

zu Pessimisten, Skeptikern (»Skepticismus! Ja, aber ein Scepticismus der Experimente!

nicht die Trägheit der Verzweiflung« [KSA9, § 6[356]]) oder gar Zynikern (d.h.modernen

Kynikern), oder wurden später unterschiedlich scheinende Positivisten (vgl. Adorno/

Horkheimer: 22; Althusser: 112), was aber weder die fortschreitende Verwurzelung des

Ressentiments, noch das damit verbundene Wachsen der Wüste des europäischen

Nihilismus zu stoppen vermochte.

Worin keimte diese allgemeine Verbreitung einer Krankheit, einer Verblendung,

wenn nicht schon im Schulsystem? Wenn auch vieles für heutige Pädagogen befremd-

lich und elitär klingen mag, so setzte Nietzsche dennoch mit seiner Kritik an den nur

modernen und zeitgemäßen ›Bildungsanstalten‹ am entscheidenden Orte an (UB: 395).

Auchwenn selbstverständlich die Bildung imVordergrund steht, ist imBezug auf ihrem

Hintergrund immermehr von Anstalten der Fügsamkeit undNützlichkeit für Staat und

41 »L’histoire de l’Eglise doit être proprement appelée l’histoire de la vérité« (Pascal: 573).

https://doi.org/10.14361/9783839470725-019 - am 13.02.2026, 21:45:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


174 Nietzsches Architektur der Erkennenden

Wirtschaft zu sprechen.42 Die heutige Lage der Grundlagenforschung belegt mehr als

nachdrücklich die Berechtigung zu Nietzsches Aufschrei als Arzt der Kultur!

Trotz des heutigen Kunstmissverständnisses werden vielleicht dennoch Künstler

leichterKünstler, vielleicht sogarArchitekten leicht(e) Philosophen (eine FragederWahl-

verwandtschaft). Die künstliche und künstlerische Welt, die Welt als Artefakt im Sinne

Rossis43, »die Stadt als Welt« (Spengler: 666) im Sinne Spenglers44, ist ihnen potenziell

vertrauter, also der Entwurf einer zweiten Natur, eines spenglerschen Steinkörpers,

gefüllt mit unzähligen künstlichen Design-Objekten, und noch das spätere Ausstellen

von Fragmenten der ersten Natur in dieser zweiten wird schon fast zum Ereignis,

zur akzentuierten Unterbrechung, welche die eigentliche Rolle der zweiten Natur nur

umso stärker hervortreten lässt (selbst wenn sie durch ihre Selbstverständlichkeit dem

allgemeinen Bewusstsein entronnen ist, und nur in Momenten der Überdosis negativ

ins Bewußtsein tritt). Bei diesem entwerferischen Vorstellen (Imaginieren) handelt es

sich ganz direkt um die größten Traumdeutungen bzw. –umsetzungen.

Wir müssen uns ganz in das Erstaunen eines Urmenschen versetzten, der zum ersten-

mal inmitten der Landschaft diese Masse von Stein und Holz erblickt, mit ihren stein-

umgebenen Straßen und steinbelegten Plätzen, ein Gehäuse von seltsamster Form, in

dem es von Menschen wimmelt. (Spengler: 661)

NietzschesÜberwindungdes letztenMenschen schließt auchdieÜberwindungdes letz-

ten Philosophen und Künstlers mit ein. Dies entspricht aber nicht, wie es traditionell

verstandenen wurde, einem Ende der Philosophie oder der Kunst (oder gar derWissen-

schaft). Es heißt vielmehr, dass wir es vermögen, wahrhaft ›in‹ der Philosophie zu le-

ben, dasswir sie nichtmehr als Ersatz, Schutz oder Erklärung des Lebens benötigen und

jenseits aller Zersplitterung als Bestandteil einer einheitlichen Sache an ihr teilnehmen

können. »DieMetaphysik ist das Feld der Zweifel und der Roman der Seele« (Voltaire, in:

Weischedel: 156f.).Nietzsche kämpft für die Freiheit desDenkens und tritt damit das Er-

be Voltaires an.Wie Letzterer wettert er weniger gegen Christus als vielmehr gegen den

Aberglauben der anschließenden christlichen Lehre und das Verfängliche der Kirche für

das Leben.

Vor dem scheinbaren Problem, nunmehr die Rolle Gottes als Schöpfer übernehmen

zu wollen (Homo Deus), steht immer noch ein viel problematischeres, ursprüngliche-

res, nämlich das, unsere prätentiöse Schöpfung Gott als etwas Perfektes, Endgültiges,

42 »Der ›Bund von Intelligenz und Besitz‹ […] gilt geradezu als eine sittliche Anforderung. Jede Bil-

dung ist hier verhaßt, die einsam macht, die über Geld und Erwerb hinaus Ziele steckt, die viel

Zeit verbraucht: man pflegt wohl solche andere Bildungstendenzen als ›höheren Egoismus‹, als

›unsittlichen Bildungsepikureismus‹ abzutun. Nach der hier geltenden Sittlichkeit wird freilich et-

was Umgekehrtes verlangt, nämlich eine rasche Bildung, um schnell ein geldverdienendes Wesen

werden zu können, und doch eine so gründliche Bildung, um ein sehr viel Geld verdienendes We-

sen werden zu können. DemMensch wird nur so viel Kultur gestattet, als im Interesse des Erwerbs

ist…« (UB: 413ff.)

43 S. Griek, L’artefact – hommage à Aldo Rossi, in: trans, n° 11, ETH Zürich: gta Verlag 2003, S. 108–114.

44 »Der ursprüngliche Mensch ist ein schweifendes Tier, […] der höhere Mensch ein städtebauendes Tier.

[…]Weltgeschichte ist Stadtgeschichte.« (Spengler: 660ff.)

https://doi.org/10.14361/9783839470725-019 - am 13.02.2026, 21:45:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Kapitel – Sein und Werden 175

ewig Absolutes gedacht zu haben, und damit unser Vorstellungsvermögens ständig

überschätzt zu haben oder besser: unseren Kunsttrieb (als Teil des Willens zur Macht)

unterschätzt bzw. falsch eingeschätzt zu haben. Darin lag der Wahn der Menschheit

(auch darin, ihm hauptsächlich »menschliche Bestimmungen« angedichtet zu haben

[Weischedel: 156]). Dass man sich dann noch über Jahrhunderte anschickte, diese Über-

schätzung beweisen zu wollen/müssen, ist fast schon wieder amüsant, wenn man für

einen Augenblick die fatalen Folgen für das Leben außer Acht lässt. Wunschdenken

ist das Gegenteil konzeptuellen Denkens. Gott ist in diesem Sinne kein schöpferischer

Ursprung, sondern ein hochinteressantes (allzu)menschliches Konzept.

Das bewußte Denken ist nur ein Herauswählen von Vorstellungen. […] 1) Die Kraft, die

die Bilderfülle erzeugt 2) Die Kraft, welche das Ähnliche auswählt und betont. Fieber-

kranke an Wänden und Tapeten verfahren so, nur projiciren die Gesunden die Tapete

mit. (KSA7, § 19[78])

Jeder Mensch ist potenziell wahnsinnig. Der Mensch, als das vernünftige Tier, ist po-

tenziell schon der Mensch als das wahnsinnige Tier (KSA9, § 11[85]). Der Wahnsinn ist

nur neu auszulegen als mehr oder weniger extremer Zustandmultipler, aber im Prinzip

identischer »Existenzfunktionen« (Deleuze 9: 193) auf gleicher Ebene, vereinfacht gedacht

als ein immenses Immanenzfeld (als Synthese aus der »Immanenzebene« und dem »Be-

wußtseinsfeld« [vgl.Deleuze 10: 58])mitmehr oderweniger gedrosselten oder überreiz-

ten Zonen, in denen sich der Geist bewegt – zwischen tendenziell gesundemMenschen-

verstand, also noch vernünftigen oder schon lauterenWahn-Vorstellungen. Es gibt kei-

ne eindeutige Grenze auf diesem Feld, auch hier ist alles fließend, alles imWerden. (Der

vom Psychiater Klaus Conrad initiierte Zusammenhang von Kreativität, Apophänie und

WahrnehmungderWelt [der apophänischeKünstler undEmpfänger]wäre sicherlich ei-

ne fruchtbare Erweiterung unseres Themas und des Auslotens der Grenzbereiche von

Genie undWahnsinn, namentlich beimHineinlegen eines Sinns in die Dinge [M: 236].)

Die letzte Wahrheit der Unwahrheit (aller Wahrheiten) wird uns immer als abstru-

ser Zirkelschluss erscheinen. Der Mensch fühlt intuitiv die Richtigkeit und gleichzeitig

die Absurdität einer solchen Aussage. Er wird daran verzweifeln oder eben das Springen

lernen müssen, das Springen lieben lernen (›amor fati‹). Der Sprung (in die Transzen-

denz) wurde jedoch zur Rache (an der Immanenz), der Wille (das Sein) war beherrscht

vonRessentiment (gegenüber allemSeienden) und nicht von Liebe (am ewigenWerden).

Der Deutsche Idealismus war ein Meilenstein dieses Nihilismus. Das Wunschdenken

(er)fand das absolute Ich, die absolute Freiheit desMenschen.Doch »die Absolutheit des

Ich wirft die Welt in den Untergang« (Weischedel: 197). Mit der Erfindung der Wahrheit

schufman eine absoluteHinterwelt (man schufGott unddieWissenschaft) und eine ers-

te Verneinung der Welt (der gläubige Schuldige einerseits und der theoretische Mensch

andrerseits), dochmit dem absoluten Ich blieb nur mehr eine leere Hülle zurück.

DerWille zurMacht,dasWerden,dieMetaphysik derKunst (Unwahrheit als Lebens-

bedingung) verstehen sich als Umkehrung dieser Verneinung derWelt, der Idee des frei-

enWillens, der Freiheit des Menschen. Es tritt der Bezug zur Welt in den Vordergrund,

der Kontext ist die Bedingung des Konzeptes (Deleuze 10: 21ff.). Das konzeptuelle Den-

ken schafft (neue) Verbindungen. Es geht nicht um Freiheit, sondern um Bindung, um

https://doi.org/10.14361/9783839470725-019 - am 13.02.2026, 21:45:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


176 Nietzsches Architektur der Erkennenden

die Beziehung zur Welt, um das Schaffen einer Beziehung. Frei ist hier nur ein anderes

Wort für leer.Der Abenteurer (z.B. Jack London) sucht nicht die (absolute,d.h. abstrakte)

Freiheit, sondern eine konkrete, teils extreme Beziehung zurWelt (und nur wenigen ge-

lingt der nachhaltigeÜbergang vonden kulturell ›gemäßigten‹ Zwängendes städtischen

Alltags zu den konkreten Bedingungen einer konkreten, d.h. eben auch unfreienWelt).

Wahrhaftigkeit der Kunst: sie ist allein jetzt ehrlich. (KSA7, § 19[105])

Viele Formen desWahnsinns sind im Prinzip nur eine extreme Form der Normalität; sie

gründen auf dem gleichen Funktionsschema des Denkens wie jenes der ›geistigen Nor-

malität‹, sind aber extrem intensiviert, auf die Spitze getrieben. Der Verrückte ist ein-

fach das übertriebene Bild (die Karikatur) des Schicksals desMenschen. Das nicht mehr

kanalisierte, organisierte und gezielt ausgerichtete Deliriumoder Fantasieren, ohne Fil-

ter und Maß, das Zuviel, die Überdosis, der endgültige Durchbruch, der beispielsweise

auch Nietzsche dahinstreckte (seinWahnsinn war schon immer da, genial dosiert, doch

irgendwann lief er aus dem Ruder; »[…] kein Dichter sei ohne einen gewissenWahnsinn

zu denken« [Demokritos, in: Diels: 411]). Der Mensch als das delirierende Tier.45

IndiesemdelirierendenSinnehat Parmenides annäherndRechtundvölligRechtmit

einem leicht veränderten Zusammenbau seiner Aussagen: Sein »und desGedankens Ziel

ist eins« (Parmenides).46 Als ein Ausschneiden ist das Denken noch demWerden verhaf-

tet, der Gedanke ist aber bereits ein erster Schritt zum Sein, des Gedankens Ziel ist der

Entwurf. Parmenides war (eben gegen seinen Willen) schon ein enormer Künstler, wie

Platon.Heraklit dagegen blieb noch dunkel,war nochnicht Zauberer genug, schaute das

Chaos,ohne ihmdas sublimeSeinaufzuprägen.Denken ist alsonicht identischmit Sein,

aber das Sein ist das (einzige) Resultat des Denkens, als Gedanke, als Aus-Schnitt des

Werdens, als in einenRahmen gesetztesWerden.Der Rahmen (Architektur, dasHaus...)

ist die Verbindung,die geschaffeneBeziehung vonSein undWerden,die freie Bühne des

Spiels mit demWerden, die offene Bühne des Menschwerdens (GT: 221), des Menschen

als eine kleineWelt (Demokritos, in: Diels: 417).

Der Mensch soll aus dieser Regel erkennen, dass er fern ist von der Wirklichkeit. Auch

diese Darlegung zeigt ja, dass wir von nichts etwas wirklich wissen, sondern jeder von

uns seine Meinung nur aus dem Zuströmen der Wahrnehmungsbilder bildet. Und doch

wird es klarwerden, dass es seine Schwierigkeit hat zu erkennen, wie jedes Ding wirk-

lich beschaffen ist.Wir nehmen aber inWirklichkeit nichts Untrüglicheswahr, sondern

nur was nach der jeweiligen Verfassung unseres Körpers und der ihm zuströmenden

oder entgegenwirkenden Einflüsse sich wandelt. Dass wir nun, wie jedes Ding inWahr-

heit beschaffen oder nicht beschaffen ist, nicht wahrnehmen können, ist oft dargelegt

worden. (Demokritos, in: Diels: 405f.)

Mit seinen unzeitgemäßen Streifzügen durch Griechenland setzt Nietzsche schließlich

die (durch Sokrates) abgebrocheneReise der Alten fort (und löst somit potenziell die Ver-

45 »Die Menschen als die wahnsinnigen Thiere« (KSA9, § 11[85]).

46 »Denn dasselbe ist Denken und Sein. […] Denken und des Gedankens Ziel ist eins.« (Parmeni-

des: 79; vgl. Parmenides, in: Diels: 124)

https://doi.org/10.14361/9783839470725-019 - am 13.02.2026, 21:45:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Kapitel – Sein und Werden 177

längerung der kurzen Geschichte des Denkens aus). Schon hier findet er die elementa-

renBlickedeswichtigenZusammenhanges vonWahrheit undWahnsinn.47Der schönste

Wahnsinn war natürlich Parmenides Erfindung des Seins und dessen Identität mit dem

Denken. Aber damit hat Letzterer eben unseren kontinuierlichen freien Fall (noch sym-

bolisiert im Fall der Götter zur Zeit desMythos) unterbrochen und die akzidentelle Kraft

(oder subversive Schwäche) unseres Wahrnehmungsapparates, des Gehirns, unter Be-

weis gestellt. Denken wird (unter dem unzeitgemäßen Blick Nietzsches) gänzlich zum

Schaffen erkoren, bis an die Grenze zumDelirium (Deleuze 1: 51).Denken heißt also, das

Gehirn ins Chaos zu tauchen, manchmal auch zu stürzen (Deleuze 10: 250 u. 257). Das

Gehirn wird (endlich wieder) zurMaschine (FW: 215), zur Fabrik von Begierden und De-

lirien (man denke z.B. an Delirious New York, Koolhaas 1). Der Artistenmensch streift die

Grenzen des schizoidenMenschen (Deleuze 10: 191ff.), die Vernunft jene desWahnsinns

(Deleuze 3: 31); der Mensch ist, wie Heidegger einmal so treffend sagt, per definitionem

»ver-rückt«.48 Dieser Zustand (des relativen Ver-rückt-Seins) ermöglicht es uns gerade,

einen Blick auf/in uns zu (ent-)werfen, unser nicht vorhandenes (inexistentes) Ich zu

konstruieren und »in uns spazieren« (FW, § 280) zu gehen, in unserer verkleinertenWelt

zweiter Natur, imMenschen als »eine[r] kleine[n] Welt« (Demokritos, in: Diels: 417).

Leben heißt, sich eine Perspektive zu konstruieren. Leben ist, dieWelt vereinfachen

zuwissen (bzw. zu lernen).Menschwerdung ist, dank seinerUngebundenheit (Verrückt-

heit zurWelt) seinenAusblickaufdieWelt (oder seinenDurchblick inderWelt) zufinden.

Dabei ist der abstrahierendeMensch ein Künstler, der komplexifizierende hingegen ein

Verleumder (KSA8, § 16[22]). Der Mensch widersteht demWerden durch die Konzepti-

on des Seins. Nun wird die flüchtigeWelt zur andauernden, wird wahr, was vor-stellbar

ist, unsere fiktive Welt. »Alles ist das, was jeder einzelne sich denken kann« (Metrodo-

ros, in: Diels: 475). Alles wird wahr,was eine Perspektive gibt, (alternativ zumTodestrieb

Freuds) mitunter einen positiven Anschein derWelt, von »Gesundheit, Zukunft,Wachs-

tum,Macht, Leben…« (FW: 7). UnsereWelt ist die der Sinne! Aber es sind gerade die Sin-

ne, die nichtsmitWirklichkeit zu tun haben. »Scheinbar ist Farbe, scheinbar Süssigkeit,

scheinbar Bitterkeit: wirklich nur Atome und Leeres« (Demokritos, in: Diels: 427f.). De-

mokrit lässt die Sinne gegen den Verstand reden: »Du armer Verstand, von uns nimmst

du deine Beweisstücke und willst uns damit besiegen? Dein Sieg ist dein Fall!« (Demo-

kritos, in: Diels: 428)

Das ewige und alleinige Werden, die gänzliche Unbeständigkeit alles Wirklichen, das

fortwährend nur wirkt und wird und nicht ist, wie dies Heraklit lehrt, ist eine furchtba-

re und betäubende Vorstellung und in ihrem Einflusse am nächsten der Empfindung

verwandt, mit der Jemand, bei einem Erdbeben, das Zutrauen zu der festgegründeten

Erde verliert. (PHG, § 5)

47 »Undwas nun dieWahrheit betrifft, so gab es undwird es Niemand geben, der sie wüsste in Bezug

auf die Götter und alle die Dinge, welche ich erwähne. Denn spräche er auch einmal zufällig das

allervollendetste, so weiss er’s selber doch nicht. Denn nur Wahn ist allen beschieden. Dies nun

soll als wahrscheinlich hingestellt sein! Alles, was sich nur immer der menschlichen Anschauung

offenbart hat…« (Xenophanes, in: Diels: 56f.)

48 M.Heidegger: ImDenken unterwegs, Neske-Produktion Stuttgart, 3Sat-Dokumentarfilm vonW. Rü-

del und R. Wisser.

https://doi.org/10.14361/9783839470725-019 - am 13.02.2026, 21:45:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


178 Nietzsches Architektur der Erkennenden

Muss man mit dem verlorenen Glauben an die Wahrheit auch den Glauben ans Leben

verlieren? Dieser konkrete Wahnsinn war für die Vorsokratiker kein Problem.49 »Denn

nur Wahn ist allen beschieden« (Xenophanes, in: Diels: 56f.). Um diese frühe Anschau-

ungderWelt zu ertragen, komplettierteNietzsche seinen daraus entwickelten »einzigen

Gedanken« des Willens zur Macht, neben der ewigen Wiederkunft und dem Übermen-

schen. ImGegensatz zum »höherenMenschen« (Z: 317–328) derModerne, besitzt nur er

die »erstaunliche Kraft dazu, diese Wirkung in das Entgegengesetzte, in das Erhabene

und das beglückte Erstaunen zu übertragen« (PHG, § 5). Ohne die Alten (Vorsokratiker)

wäre,wie esNietzsche sagte, einWeltbild ohneWahrheit reine Chimäre (KSA7, § 19[36]).

DerWille zurMacht als Kunst ist dasModell einer Realität ohne Fixpunkt, das heißt aber

nicht einerwillkürlichen; denn,umdasAlte (Demokritos, in:Diels: 427f.)mit demNeuen

(denkognitivenWissenschaften [vgl.Dortier]) zu verbinden: der »Phänomenalismusder

›innerenWelt‹« (WZM: 334) entspricht einer konkreten, kontextbezogenen Entwicklung

unserer Vorstellungen, also der nötigen abstrahierenden Projektionen unseres Gehirns;

Denken als abstraktes, konzeptuelles Entwerfen ist bedingt durch konkrete Zwänge des

Lebens.

Aber auch die Neuen, die modernen Postsokratiker, besaßen schließlich diese »er-

staunliche Kraft« des Kunsttriebes, das alleinigeWerden in eine erhabene Idee zu über-

tragen. Und so eben vor allem der große Kunstfeind Platonmit seiner »Lehre von den For-

menoder Ideen« (Popper 2: 32) derwahrenWelt.Diese ersteArtGestalt-LehredesPlatonis-

mus könnte man als die Idee der wahren Form resümieren und somit auch als eine des

Einschleichens eines fatalen kunstnegierenden Adjektivs (›wahr‹) innerhalb der Kunst

selbst. Denken heißt hier nicht mehr Konzipieren neuer Lebensmöglichkeiten, sondern

das bestmögliche Konservieren des Alten oder Wiederfinden des Ursprünglichen (das

›Modell‹ oder ›Original‹ der dem Verfall ausgesetzten Dinge [Popper 2: 33]). Der Philo-

soph brüstet sich nunmehr als Freund derWahrheit, und geblendet von der Hinterwelt,

zielt sein Denken meist an den eigentlichen Möglichkeiten des Lebens vorbei, wendet

sich mitunter als tyrannische ›causa prima‹ gegen das Leben.

Diese Verknüpfung von Form – Idee – wahre Welt ist der beste Agent eines kunst-

feindlichenKonservatismus,der sich jedoch immerzualsAvantgardeauszugebenpflegt.

Bedauerlicherweise war der »wissenschaftliche Städtebau« (Choay 2: 74) in diesem Sin-

ne einer der größten Rückschritte unserer Disziplin, oder, um wenigstens vermeintlich

progressistisch zu reden, der größte Fortschritt unserer uralten Metaphysik.

Die Angleichung von Form und Idee bei Platon, und damit die Idee einer ›wahren‹

Form, hätte kritischen Geistern einen offensichtlichen Hinweis für die dem Delirium

nahekommende Dimension des Denkens liefern können. Die allzu große Verlockung,

Verständlichkeit mit Wahrheit zu verwechseln, führt den »höheren Menschen« (Z: 317)

zur Verleumdung der Kunst, zum Verkennen des Intellektes als Künstler und der sozi-

altechnischen Aufgabe der Kunst für den Menschen als Künstler, als Bilder für Bildner

(FW: 199). Platons Staat bleibt in jeder Hinsicht ein unübertroffener Fingerzeig für das

Funktionieren unseres Intellektes. Lediglich Nietzsche (M: 312) sah in ihm eine exem-

plarische Demonstration des konzeptuellen Denkens als Lebensbedingung und der Er-

49 »Niemand unter uns weiss irgend etwas, nicht einmal das, ob wir etwas wissen oder nichts wissen,

[oder überhaupt, ob es etwas giebt oder nichts giebt]« (Metrodoros, in: Diels: 475).

https://doi.org/10.14361/9783839470725-019 - am 13.02.2026, 21:45:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Kapitel – Sein und Werden 179

kenntnis als höchstes Glück, nicht im Sinne einer höherenWahrheit, sondern im Sinne

einer Verständlichkeit und potenziellen Brauchbarkeit einer konkreten Lebensperspek-

tive.

Zwei Jahrtausende anerzogenenWunschdenkens (»Glaube an dieWahrheit des Trau-

mes« [WZM: 342]) verinnerlichten die kognitive Selbsttäuschung und ließen der »Dreh-

scheibe« Nietzsche keine Möglichkeit (Habermas 1: 104), eine seriöse Götzen-Dämme-

rung (derWahrheit) einzuleiten.Die Verführung einer soliden, d.h. theoretisch-wissen-

schaftlichenBasis fürunsereDisziplinwarzugroß.Trotz intuitiverFaszination für seine

Schriften (z.B. das Rühmen Zarathustra als ›literarischen‹ Klassiker) blieb Nietzsche in

seinem Hauptgedanken unerhört und auch heute haben wir den Mythos der Wahrheit

noch immer nicht vollständig überwunden. Seit der kritischen Rezeption der Moderne

des 20. Jh.würde selbstverständlich keinArchitektmehrwagen,wie beispielsweise noch

Le Corbusier (Le Corbusier 4: 33) von einer im evolutionsgeschichtlichen Sinne ›idealen‹,

d.h. mathematisch determinierten wahren Form zu reden, gleichbedeutend mit der ul-

timativen Begegnung des Schönen und desWahren (Choay 2: 37), aber von einer unwah-

ren, von der »Unwahrheit als Lebensbedingung«, nochweniger.Nietzsche irrte sich ein-

deutig, als er 1886 meinte, Jenseits von Gut und Böse könne vielleicht schon im Jahre 2000

gelesen werden (vgl. Nietzsches Brief an Malwida von Meysenbug vom 24. September

1886).

Dieser architekturtheoretischeSachverhalt führte zubeinah schizophrenenWerken,

d.h. zu Texten, die im totalenWiderspruch zumGebauten stehen, am offensichtlichsten

bei Le Corbusier (Le Corbusier 5: 173), dermit seinemgebautenWerk voll und ganz in die

Fußstapfen des vorsokratischen Phidias trat, doch theoretisch seine lebensnahen »ma-

chines à émouvoir« der für das Leben völlig belanglosen Wahrheitsfindung verschrieb.

Im Städtebau übernimmt er von Platon die Idee des Schönen an sich, einer universalen

Perfektion, die durch einen dieWahrheit respektierenden, objektiven, d.h. rein sachlich

gesteuerten, geschichtlich schon bestimmten Prozess erreicht werden kann. Auch bei

ihm richtete Hegels Historizismus noch großen Schaden an.

Das scheint immer die denGriechen auf der Lippe schwebende letzte Lösung oder Aus-

kunft gewesen zu sein. Der Anaxagorische Geist ist ein Künstler, und zwar das gewal-

tigste Genie der Mechanik und Baukunst, mit den einfachsten Mitteln die großartigs-

ten Formen und Bahnen und gleichsam eine bewegliche Architektur schaffend, aber

immerhin aus jener irrationalen Willkür, die in der Tiefe des Künstlers liegt. Es ist als

obAnaxagoras auf Phidias deutete undAngesichts des ungeheurenKünstlerwerks, des

Kosmos, ebenso wie vor dem Parthenon uns zuriefe: das Werden ist kein moralisches,

sondern ein künstlerisches Phänomen. (PHG, § 19)

16. Eine Reise ins Gehirn

Das philosophische Denken ist mitten in allem wissenschaftlichen Denken zu spüren:

selbst bei der Conjektur. Es springt voraus auf leichten Stützen: schwerfällig keucht der

Verstand hinter drein und sucht bessere Stützen, nachdem ihm das lockende Zauber-

bild erschienen ist. Ein unendlich rasches Durchfliegen großer Räume! Ist es nur die

größere Schnelligkeit? Nein. Es ist Flügelschlag der Phantasie, d.h. einWeiterspringen

https://doi.org/10.14361/9783839470725-019 - am 13.02.2026, 21:45:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

