
Polnisches (E)Migrantentheater in Deutschland		
als interkulturelles Theater am Beispiel			 
von Andrej Worons Teatr Kreatur

Eliza Szymańska

Abstract

Dealing with Polish (e)migration theatre in Germany as an intercultural theatre is the ques-
tion which does pose some problems. In the context of the by some theatrologists diagnosed 
existence of two dif ferent cultures and theatre traditions, the notion of interculturalism 
seems to be a handy tool for a research on Polish and German theatre relationships. Polish 
people of theatre who have decided to leave Poland and continue their career in Germany 
can be called »those who are crossing the border between theatre cultures« (»Grenzgänger 
zwischen den Theater-Kulturen«). Each of them had to take an attempt of finding their place 
within the existing theatre culture. This took place only af ter answering the question of the 
role of Polish and German traditions in this work. This article presents one of possible con-
cepts of leading theatre as well as its existence and the work of »Teatr Kreatur« [The Theatre 
of Creatures] (1991-2003) led by Andrzej Woron in Berlin will serve as an example. The fol-
lowing notions have been used to describe this intercultural phenomenon: dichotomy one of 
us or a stranger, otherness, exotism and folklorization of culture. A particular attention has 
been paid to answering the question why this concept proved to be successful.

Title: Polish (e)migration theatre in Germany as an intercultural theatre illustra- 
ted by the example of Teatr Kreatur by Andrej Woron

Keywords: Migration; intercultural theatre; otherness; folklorization of culture

Das polnische (E)Migranten-Theater in Deutschland als interkulturelles Theater 
zu betrachten, ist nicht unproblematisch. Unter dem Begriff des interkulturel-
len Theaters hat sich nämlich ein Theater etabliert, in dem Elemente aus Kulturen, 
die sich kontrastreich voneinander unterscheiden, aufeinandertreffen und ge-
gebenenfalls vermischt werden. So schenkt Christopher Balme in seinem Theater 
im postkolonialen Zeitalter die Aufmerksamkeit dem nigerianischen, südafrikani-

https://doi.org/10.14361/9783839450413-019 - am 13.02.2026, 09:04:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450413-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Eliza Szymańska284

schen, karibischen, neuseeländischen, australischen und kanadischen Theater 
(vgl. Balme 1995), Erika Fischer-Lichte fokussiert in ihrem wegweisenden Buch 
Das eigene und das fremde Theater vorwiegend auf das fernöstliche Theater von Japan 
und China (vgl. Fischer-Lichte 1999), und Christine Regus macht in ihrer Disser-
tation Interkulturelles Theater zu Beginn des 21. Jahrhunderts jeweils die Arbeit eines 
chinesischen (Ong Keng Sen), afroamerikanischen (Ralph Lemon) und mexika-
nischen (Claudio Valdes Kuri) Regisseurs zum Mittelpunkt ihres Interesses. In 
ihrer Arbeit definiert Regus interkulturelles Theater als ein Theater, bei dem es 
sich »um verschiedene ethnische Kulturen handelt und unterschiedliche Einzel-
sprachen gesprochen werden« (Regus 2009: 43) – beides Grundbedingungen, die 
uns erlauben, uns mit interkulturellem Theater auseinanderzusetzen, ohne den 
europäischen Kontext zu verlassen. Ferner gibt uns Christine Regus die Möglich-
keit, uns unter dem Aspekt der Interkulturalität auf die Theaterbeziehungen zwi-
schen benachbarten Ländern zu konzentrieren. Sie schreibt nämlich dann vom 
interkulturellen Theater, wenn Elemente aus beliebigen, unterscheidbaren Kul-
turen auf irgendeine Weise verbunden werden und dies ein zentrales Merkmal 
dieses Theaters ist (vgl. ebd.: 42). Demnach gilt es kurz aufzuzeigen, inwieweit die 
polnische und die deutsche Kultur, und hier explizit die Theaterkultur, als unter-
scheidbar zu definieren sind. 

Obwohl alle europäischen Kulturen als ›verwandt‹ angesehen werden (vgl. 
Köstlin 2007: 373) und die beiden Kulturen sich nicht kontrastreich voneinander 
unterscheiden, gehört die Überzeugung, ›kulturell‹ unterschiedlich geprägt (vgl.
Gutjahr 2002: 346) zu sein, um auf Ortrud Gutjahrs Interkulturalitäts-Definition 
zurückzukommen, zur kulturellen Identität beider Nationen. Darüber hinaus ist 
die Tatsache entscheidend, dass Polen und Deutsche auf zwei unterschiedliche 
Theatertraditionen zurückblicken, worauf mehrere Wissenschaftler hingewiesen 
haben. Andrzej Wirth schreibt in diesem Zusammenhang von zwei unterschied-
lichen Theaterkulturen (vgl. Wirth 2002: 29f.). Małgorzata Leyko und Małgorzata 
Sugiera (vgl. Leyko/Sugiera 1998: 5) sowie Brigitte Schulze verwenden bei der Er-
forschung der deutsch-polnischen Theaterbeziehungen in verschiedenen Kon-
texten den Begriff der Rezeptionsblockade, was Schulze durch die »spezifische 
polnische Dramen- und Theatertradition« (Schultze 1998: 147) überzeugend zu er-
klären versucht. Hans-Peter Bayerdörfer zählt diese Blockaden auf: 

historisch-soziale Bedingungen, die dem Fremden nicht bekannt sind, symboli-
sche Ausdrucksebenen, die jenseits des originären Kulturkreises nicht verständ-
lich sind, ein kulturell geprägtes Verhältnis zur Sprache, das seinerseits Befrem-
den hervorruft, schließlich eine andere Art von Komik und Humor, die sich als 
nicht kommunizierbar erweisen. (Bayerdörfer 1998: 16)

https://doi.org/10.14361/9783839450413-019 - am 13.02.2026, 09:04:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450413-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Polnisches (E)Migrantentheater in Deutschland als interkulturelles Theater 285

Und auch Christine Fischer und Ulrich Steltner verweisen auf die Tatsache, 
dass die deutschen Theater von einer anderen als der in Polen herrschenden Tra-
dition geprägt seien (vgl. Fischer/Steltner 2011: 237). Angesichts des von vielen 
Wissenschaftlern konstatierten Bestehens zweier unterschiedlicher Theaterkul-
turen – einer deutschen und einer polnischen – erscheint der Begriff der Inter-
kulturalität bei der Erforschung der deutsch-polnischen Theaterbeziehungen im 
Allgemeinen und der Tätigkeit der in Deutschland lebenden polnischen Theater-
macher im Besonderen als äußerst produktiv. Diese dürfen im Bewusstsein der 
Alterität als Migranten und der Notwendigkeit, sich in der neuen Umgebung auch 
künstlerisch zurechtzufinden, als »Grenzgänger zwischen den Theater-Kulturen« 
(vgl. Fludernik/Gehrke 1999) bezeichnet werden. Jede(r) von ihnen muss sich in-
nerhalb der bestehenden Theaterkultur positionieren, was man erst durch die Be-
antwortung der Fragen vollzieht, was es bedeutet, als Pole/Polin in Deutschland 
Theater zu machen, und wie man zu der eigenen und der anderen (bzw. fremden) 
Theatertradition steht. Es werden von den Theaterleuten unterschiedliche Kon-
zepte entwickelt, die es erlauben, sich als KünstlerInnen in einer neuen Umge-
bung zu behaupten. Sie reichen von der transkulturell universellen Auffassung 
bis hin zur Gegenüberstellung der beiden Theaterkulturen als völlig fremd. Im 
Folgenden möchte ich explizit auf das Konzept von Andrej Woron eingehen. Be-
sonderes Augenmerk wird dabei auf die Beantwortung der Frage gerichtet, war-
um sich gerade dieses Konzept als so erfolgreich erwiesen hat.

Andrej Woron, wie das deutsche Pseudonym des polnischen Malers und Büh-
nenbildners Andrzej Woroniec lautet, kam 1982 auf Einladung eines anderen pol-
nischen Theaterregisseurs – Henryk Baranowski, der bereits seit einem Jahr in 
der Stadt sein Transformtheater leitete – nach West-Berlin. Woron arbeitete an-
fangs als Bühnenbildner im Transformtheater. Mit der Zeit erwies sich die Koope-
ration zwischen beiden Künstlern als immer schwieriger. Wie Woron beteuerte, 
hatte das Bühnenbild, das er für Baranowski oder andere Regisseure vorbereitete, 
wenig mit »seiner eigenen Welt« (Bochenek 1994: 4) zu tun. So beschloss er 1990, 
unter dem Namen Teatr Kreatur sein eigenes Theater zu gründen, das bis 2003 
existierte.1 Sehr schnell hatte Woron auch ein Konzept parat, nach dem er sein 
Theater gestalten wollte und dem er auch über die dreizehn Jahre seiner Tätigkeit 

1  �Als den Grund für das Auflösen des Teatr Kreatur und den Wechsel zum professionellen Theater 
(Angebote folgten bereits nach den zwei ersten Premieren), bei dem Woron dann als Regisseur 
arbeitete, sehe ich die Frustration über die jahrelang andauernde Unterfinanzierung des Thea-
ters. Der künstlerische Erfolg sicherte nämlich nie eine finanziell entspannte Lage. Bei den ersten 
Aufführungen bekamen die Schauspieler das Geld, das man durch den Verkauf der Eintrittskar-
ten in das Haus holte, was trotz des großen Interesses (die erste Premiere zeigte man über 120 
Mal) bei den 100 Plätzen eine Gage von je 16 Mark für einen Schauspieler pro Aufführung be-
deutete. Mit der Zeit verdienten die Schauspieler 1000 Mark (später auf 800 DM gekürzt) monat-
lich. Trotz der späteren Mitförderung seitens des Berliner Senats verbesserte sich die Lage nur 

https://doi.org/10.14361/9783839450413-019 - am 13.02.2026, 09:04:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450413-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Eliza Szymańska286

hin treu blieb. In einem Interview formulierte der Regisseur, Dzidek Starczynow-
skis Don Quijote-Aufführung, zu der er das Bühnenbild machte, beschreibend, 
den Anstoß für seine Idee:

Die Aufführung war nicht schlecht. Es war auch nicht phantastisch. Es bekam 
sehr gute Rezensionen. Weil es eine andere Welt zeigte, eine Theaterwelt, die 
die Deutschen hier nicht haben. Das deutsche Theater ist ein kühles, intellektuel-
les, präzises Theater der literarischen Innenwelt. Es ist kein emotionales Theater 
der mystischen Emotion. Sie haben nicht das, was für uns so charakteristisch ist: 
das Berauschen, das Sich-Betrinken… Mont Blanc, die slawische Seele, das Klage-
lied-Anstimmen, die Romantik. (Adaszyńska 1993: 35f.)

Wahrscheinlich eben zu diesem Zeitpunkt bemerkte Woron das Interesse des 
deutschen Publikums und vor allem der deutschen Kritik an jener Art polnischen 
Theaters, die Donata Kaman als das polnische ›Theater der Maler‹ bezeichnete (vgl. 
Kaman 2001) und die dem deutschen Publikum seinerzeit als eine Art ›Exotikum‹ 
erschien. Diese Linie beschloss er dann weiterzuführen, indem er sich vor allem 
auf all jene Elemente konzentrierte, die die polnische Theaterkultur von der deut-
schen unterscheiden. Dass dies nicht von Anfang an der Fall war, bezeugte er in 
demselben Interview:

Noch vor ein paar Jahren habe ich anders gedacht. Der Künstler – ein Weltbürger, 
ein Kosmopolit … die Kunst über den Nationen … Es ist nicht wahr! Meine Chance 
in einem Theater im Westen liegt zum einen darin, dass ich ein Pole bin. Wie es die 
Deutschen sagen »leidenschaftlich«. (Adaszyńska 1993: 36)

Letztendlich sah Woron seine Wurzeln als die eines Provinzlers, der an den euro-
päischen Rändern geboren wurde und diese in seiner theatralen Arbeit herbei zu 
beschwören suchte. Dabei stilisierte Woron in seiner Theaterarbeit den östlichen 
Raum Europas zur Fremde und knüpfte dabei an Marta Kijowskas Leitmotiv vom 
»fremden Nachbarn« (vgl. Kijowska 1996) an. Kijowska behauptet, dass die Rezep-
tion der polnischen Literatur bis 1989 durchaus unter die Formel der »befremden-
den Exotik« (Kijowska 1996) gestellt werden konnte, dies sich aber nach der Wende 
desaktualisiert habe. Dem widersprach eine noch 2003 durchgeführte Umfrage. 
Die Ergebnisse zeigten, dass die Deutschen Polen auch zu diesem Zeitpunkt auf 
ihrer ›mental map‹ an den Rändern Europas platzierten und deren ›Andersheit‹ 
hervorhoben (vgl. Fałkowski 2003: 38f). Diese Tendenz schien Woron instinktiv 
gespürt zu haben, und er erstellte – darauf auf bauend – ein Theaterkonzept, das 

teilweise, und das Teatr Kreatur hatte mit denselben Sorgen zu kämpfen wie alle anderen freien 
Gruppen in Berlin. 

https://doi.org/10.14361/9783839450413-019 - am 13.02.2026, 09:04:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450413-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Polnisches (E)Migrantentheater in Deutschland als interkulturelles Theater 287

auf der Dichotomie zwischen dem Eigenen (aus deutscher Perspektive also dem 
Westen) und dem Fremden (dem Osten) basierte. Woron brachte also die Bezie-
hungen zwischen dem polnischen und deutschen Theater vereinfacht auf die For-
mel: das Fremde versus das Eigene. Demnach stand das polnische für das emotio-
nale, das deutsche für das intellektuelle Theater. Sich auf die gängigen nationalen 
Stereotype stützend, beteuerte der Regisseur in einem Interview: »Das deutsche 
Theater hat seine Stärke im Text, in der Analyse, in der Dramaturgie. Das kön-
nen sie besser als jeder andere auf der Welt. Doch es fehlt die Emotion. Und wir 
Polen sind sehr gefühlsbetonte Menschen.« (Matussek 1991) Mit diesem Konzept 
hatte Woron Erfolg. Es war ihm nämlich gelungen, dass das Teatr Kreatur bei den 
Kritikern jahrelang als ein Synonym für ›das Andere‹ fungierte. Birgitt Galle re-
sümierte Worons Tätigkeit mit den Worten: »Der Name Woron ist zum Begriff 
für blutvolle Andersartigkeit geworden« (Galle 1993). Die mögliche Schließung des 
Theaters konstatierend, betrauerte dies eine andere Rezensentin mit den Worten: 
»Dass dieses Theater aber als inspirierend andersartige Kraft in Berlins Schau-
spielszene eine schmerzliche Lücke hinterließe […] steht ausser Frage.« (Gwalter 
1995: 33)

Es existieren verschiedene Ordnungs- und Orientierungsmuster, die die 
Wahrnehmung der Kategorie Fremdheit strukturieren. Das können zum Beispiel 
die Xenophobie, der Ethnozentrismus oder der Exotismus, bei dem das Fremde 
als besonders anziehend erscheint, sein. Das letzte Muster wählte Woron für sei-
ne Aufführungen. In den dreizehn Jahren der Tätigkeit des Teatr Kreatur kam es zu 
14 Premieren. Allein wenn man sich die Autoren, deren Werke Woron als Grund-
lage für seine Aufführungen wählte, vor Augen führt, wird deutlich, dass er sich 
bei seiner Wahl (mit wenigen Ausnahmen) im Raum des östlichen Mitteleuropas 
bewegte (Bruno Schulz, Isaac Babel, Itzik Manger, Tadeusz Słobodzianek, Anton 
Tschechow, Nikolai Gogol, Jerzy Andrzejewski). Als seine größten Inspirations-
quellen bezeichnete er russische Filme, russische Literatur sowie die russische 
Mystik (vgl. Hacker 1993). Woron betonte, es sei eben der slawische Raum, der ihn 
interessiere, und es seien eben solche Autoren wie Bruno Schulz und Isaac Babel, 
die mehr im Stande seien, seine Gefühlswelt wiederzugeben als Heiner Müller 
oder Peter Weiss (vgl. Bayerdörfer 2000: 214). In der Einleitung zum Buch Das 
Theater der Anderen. Alterität und Theater zwischen Antike und Gegenwart ist Christo-
pher Balme der Meinung, dass Fremdheit im europäischen literatur- und theater-
wissenschaftlichen Diskurs in dreifacher Weise verstanden wird: »als das außer-
europäisch Fremde (Exotismus); als das Fremde in eigenem Land (Judentum, 
Folklore); und als das Fremde in geographisch angrenzenden Gebieten« (Balme 
2001: 9). Es ist bezeichnend, dass Woron in vielen seiner Produktionen alle drei 
Formen der Fremdheit präsentierte. Zum einen bediente er sich der Formel des 
Exotismus, indem er in zahlreichen seiner Aufführungen die auf der Bühne auf-
tretenden Figuren (auch wenn sie nicht aus außereuropäischen Ländern kamen) 

https://doi.org/10.14361/9783839450413-019 - am 13.02.2026, 09:04:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450413-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Eliza Szymańska288

als Sinnbilder der Fremdheit stilisierte und durch die Art und Weise, wie sie aus-
sahen, sich bewegten und sprachen, exotisierte (Zimtläden, Das Ende des Armenhau-
ses, Ein Stück vom Paradies, K., Zug des Lazarus, Merlin, Hahnenkämme, Sanatorium zur 
Todesanzeige). Zum anderen wurden die in den Stücken auftretenden jüdischen 
Figuren (und nicht nur diese) zu Vertretern der Alterität stilisiert (Zimtläden, K., 
Prophet Ilija, Menschen, Löwen, Adler und Rebhühner), und das Auftreten der Figuren 
wurde durch eine gewisse Folklore (in Form von Kleidung, Musik, Sprechweise) 
unterstützt (Prophet Ilija, Merlin, Wir gehen, Die toten Seelen). Mit teilweise polnisch, 
teilweise russisch sprechenden Figuren aus dem östlichem Raum Mitteleuropas 
hatten wir auch mit Fremden aus ›geographisch angrenzenden Gebieten‹ zu tun.

Woron zeigte in seinen Aufführungen die ›exotische‹ Welt des polnisch-bal-
tisch-weißrussisch-jiddisch-galizischen Raumes des östlichen Mitteleuropas auf 
eine emotionale Art und Weise, was ihm sowohl das Interesse des Publikums 
als auch das der Kritiker sicherte, weil – wie es Friedrich Brie einmal formulier-
te – die Exotisierung immer auf dasselbe hinausläuft: »den Wunsch sich aus der 
Wirklichkeit zu f lüchten, in ein Reich fremdartiger, schrecklich-schöner, unge-
heuerlicher die Sinne befriedigender Emotion« (Brie 1920, zitiert nach Lin 2010: 
51). Dabei darf aber nicht vergessen werden, dass dies zu einer stereotypen Ver-
klärung und Idealisierung des Fremden führen kann, was man unter dem kul-
turellen Phänomen der ›Folklorisierung‹ zusammenfasst. Christopher Balme 
erarbeitete im Kontext der Auseinandersetzung mit der Kategorie des Theater-
exotismus den Terminus ›naive Folkloristik‹. Die kulturfremden Elemente wer-
den demnach umkodiert, mit den bekannten Elementen vermischt oder einfach 
einverleibt, wodurch die Anpassung an die westliche Ästhetik vollzogen wird (vgl. 
Balme 1995: 14). Das war bei Woron nicht der Fall. Die fremden Elemente in Form 
von Puppen, Kostümen, Masken, Tänzen und auf der Bühne gesungenen Liedern, 
die einer Jahrmarktsästhetik glichen, wurden eher als fremd unterstrichen und 
in ihrer Alterität zur Schau gestellt. Ich würde daher nicht von einer ›naiven‹, son-
dern eher von einer ›ausgeklügelten‹ Folklore in Worons Schaffen sprechen, denn 
diese bescherte ihm einen Erfolg, auf den keiner der anderen nach Deutschland 
(e)migrierten polnischen Theaterregisseure je zuvor oder je danach in solchem 
Maße zurückblicken konnte.

Worons Teatr Kreatur erfreute sich in den ersten Jahren seiner Tätigkeit einer 
Popularität, die nicht nur nicht mit anderen off-Gruppen, sondern auch mit dem 
Repertoiretheater dieser Zeit kaum zu vergleichen war. Peter von Becker schrieb 
dazu: »Eine Theaterkarriere, in den letzten Jahren ohne Beispiel […]. Heute ist Wo-
ron in Deutschland der meistgenannte Theatermann der freien Szene, vergeblich 
umworben von mehreren Stadt- und Staatstheatern.« (von Becker 1991: 84) Bereits 
die erste Aufführung des Ensembles feierte einen großen Erfolg. Zimtläden ge-
wann den zweiten Preis des Internationalen Theaterfestivals Kontakt in Toruń und 
zwei Preise (für die beste Regie und für die beste Ausstattung) beim Internationa-

https://doi.org/10.14361/9783839450413-019 - am 13.02.2026, 09:04:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450413-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Polnisches (E)Migrantentheater in Deutschland als interkulturelles Theater 289

len Baltischen Theaterfestival in Grodno. Es kam auch, gegen die ungeschriebene Re-
gel, die off-Theater nicht zu berücksichtigen, 1991 in die engere Wahl des Berliner 
Theatertref fens. Ein Jahr später folgte dann mit Das Ende des Armenhauses auch die 
Einladung. Somit war Worons Teatr Kreatur die erste Gruppe der off-Szene, die 
zu den Berliner Theatertref fen eingeladen wurde. Im selben Jahr wurde Woron von 
Theater heute zum Regisseur des Jahres gewählt. Darauf folgten Auftritte in meh-
reren Talkshows, Fernseh- und Radiosendungen. 1993 bekam er für Das Ende des 
Armenhauses den Hauptpreis des Internationalen Figurentheaterfestivals in Er-
langen. Die beiden nächsten Stücke Ein Stück von Paradies und K. wurden für den 
Friedrich-Luft-Preis nominiert. 1994 gewann auch Ein Stück von Paradies den Preis. 
1996 bekam Woron den Kritikerpreis der Berliner Zeitung. Zimtläden, Das Ende des 
Armenhauses und Ein Stück von Paradies wurden von 3sat und dem ZDF verfilmt. Mit 
etwa 138 Gastspielen in ganz Europa zwischen Amsterdam, Brüssel, Moskau, Lo-
carno, St. Petersburg sowie quer durch Südamerika nach Santiago de Chile, Mon-
tevideo und Cordoba gehörte das Teatr Kreatur auch zu den am meisten reisenden 
Gruppen der freien Szene. 

Im Folgenden gilt es, die Frage zu beantworten, warum sich Worons Thea-
ter solch einer enormen Popularität erfreut und warum sich gerade sein Thea-
ter-Konzept als für das deutsche Publikum besonders ansprechend erwiesen 
hat. Dabei haben wohl mehrere Faktoren mitgewirkt. Zum einen war die Zeit der 
Gründung des Theaters nicht ohne Bedeutung. Mit der Wende wurde nämlich 
im Westen Deutschlands das Interesse am östlichen Nachbarn im Allgemeinen 
sichtbar. So wie man von nun an in den ehemaligen DDR-Theatern Stücke spielte, 
die bislang verboten waren, so stieg in den westlichen Theatern das Interesse am 
Repertoire aus dem Osten überhaupt, nicht nur dem Osten Deutschlands. Nach 
den Veränderungen in Polen und den Ereignissen Ende 1989 war in Deutschland 
ein allgemeines Interesse an Polen zu verspüren. Dieses zeigte sich auch durch 
die im Vergleich zu früher deutlich gestiegene Rezeption polnischer Stücke auf 
deutschen Bühnen (vgl. Bayerdörfer 1998: 29). Eine wichtige Rolle spielte auch 
die Tatsache, dass das deutsche Publikum der 1990er Jahre das polnische Theater 
vor allem mit zwei Namen assoziierte: Jerzy Grotowski und Tadeusz Kantor. Es 
kann daher kaum verwundern, dass Woron sowohl vom allgemeinen Interesse 
an Polen, als auch dem Interesse an der Kantor-Stilistik profitierte. 2003 schrieb 
ein Rezensent über Warlikowskis Der Sturm, das im Berliner Hebbel-Theater ge-
zeigt wurde, es sei im Sinne der Tradition »unausgesprochen unpolnisch«, weil 
»weit entfernt von jeder Expression und Exaltiertheit, die man hierzulande von 
Grotowski bis Andrej Woron immer mit polnischen Theatermachern verbindet« 
(Heine 2003: 29). Woron machte also ein ›expressives und exaltiertes Theater‹ und 
erklärte, was man unter dem Prädikat ›polnisch‹ in Deutschland versteht und wa-
rum es für das deutsche Publikum von Interesse sein könnte: »Ich fragte, was das 
denn heißt, ›polnisch‹. Also: düster, dunkel, mystisch, mit religiösem Subtext, mit 

https://doi.org/10.14361/9783839450413-019 - am 13.02.2026, 09:04:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450413-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Eliza Szymańska290

Metaphern und Symbolen, die hier im Westen etwas fremd sind, aber vielleicht 
gerade deswegen etwas Verführerisches haben« (Woron 1997: 1). Die Faszinations-
kraft seines Theaters erklärte sich Woron also aus dem Interesse der Deutschen an 
etwas, was ihnen nicht vertraut war, was ihnen fremd bzw. anders erschien. 1994 
gefragt, warum sich sein Theater so großer Popularität erfreut und was das deut-
sche Publikum und die deutsche Kritik in sein Theater zieht, brachte es Woron auf 
den Punkt: »die Andersheit« (Bochenek 1994: 4). Diese verstand er als das Anbieten 
eines ›anderen‹ Theaters, als jenes, an das das deutsche Publikum gewöhnt war. 
Demnach bot er »kein logisches und intellektuelles [Theater; E.S.], sondern ein[es] 
[…], das sich auf das Gefühl und die Phantasie sowohl der Zuschauer als auch der 
Macher besinnt« (Lieven 1990). 

Zum anderen war auch das Interesse an der jüdischen Kultur ein die Faszina-
tion an Worons Theater förderndes Element. Dieses fand ihren wohl deutlichsten 
Ausdruck in der enorm besuchten Ausstellung Jüdische Lebenswelten. Kurz zuvor 
brachte Andrej Woron seine ›jüdischen Lebenswelten‹ auf die Bühne. Er schaff-
te es sehr geschickt, aus der jüdischen die ›eigene‹ Kultur zu machen, indem er 
mehrmals deren Einf luss auf die polnische Kultur unterstrich. An einer Stel-
le beteuerte er, dass eben die jüdische Kultur ›unsere Seele‹ und das polnische 
Bewusstsein mitformte und die polnische und jüdische Kultur miteinander ver-
mischt seien (Stach 1994: 15). Seine persönliche Begeisterung für die jüdische Kul-
tur erklärte er vor allem autobiographisch:

Meine Faszination für diese [jüdische; E.S.] Welt stammt noch aus der Kindheit. 
Die Bräuche, Speisen, die Splitter der jüdischen Kultur waren in meiner Lebens-
welt immer vorhanden. Mit dieser Erinnerung an Gerüche und Geschmäcke, an 
eine eigenartige Aura, die diese Menschen hinterlassen haben, lebe ich bis heute. 
(Olszowka 1992: 15)

Eine, wenn auch nicht überragende Rolle spielte m.E. auch die Tatsache, dass der 
Ort, an dem Woron seine Stücke zeigte, oftmals mit der Atmosphäre der jüdi-
schen Stetln verglichen wurde. Ute Frings schrieb zu der Zeit, als Woron bereits 
seine größten Erfolge verzeichnete, über Kreuzberg: 

Berlin-Kreuzberg wird häufig mit dem alten Scheunenviertel hinter dem Alexan-
derplatz verglichen, wo zu Beginn des Jahrhunderts Menschen aus galizischen 
Stetln, aus Lemberg und Wilna strandeten. Es war eine Zwischenstation für die 
Weiterfahrt nach Amerika oder der Ausgangspunkt für den Sprung in ein bürgerli-
ches Leben in der deutschen Metropole. Die Menschen in Kreuzberg kommen heu-
te aus der Türkei, weil sie sich hier eine Existenz in der Heimat verdienen wollen; 
sie kommen aus Castrop-Rauxel oder aus dem Schwabenland, der westdeutschen 
Provinz überdrüssig; und sie kommen, schon vor der europäischen Zeitenwende, 

https://doi.org/10.14361/9783839450413-019 - am 13.02.2026, 09:04:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450413-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Polnisches (E)Migrantentheater in Deutschland als interkulturelles Theater 291

aus dem Ostblock, auf der Flucht vor Repression und der Ödnis des sozialistischen 
Alltags. (Frings 1992)

Das Publikum besuchte also in Kreuzberg einen realen Ort, der an die auf der 
Bühne geschaffene Welt erinnerte. Woron hatte ein gewisses Gespür für das Er-
zählen von einer Welt, die längst vergangen ist, aber auch die Konstitution der 
gegenwärtigen Welt widerspiegelt. Mit der Wahl des imaginierten Raumes ›Gali-
zien‹, der für eine Praxis des multikulturellen Miteinanders steht (vgl. Marx 2003: 
333), verwies Woron in seinen Inszenierungen zugleich auf den ihn umgebenden 
Raum der tagtäglichen interkulturellen Praxis in Deutschland. 

All die oben genannten Gründe weckten das Interesse am Teatr Kreatur, das 
mit Faszination, mitunter aber auch mit einem gewissen Befremden dem Gesehe-
nen gegenüber einherging. Darüber berichtete einmal humoristisch Tilo Prück-
ner: »Die Osteuropäer neigen dazu, die gesamte Seele auf die Bühne zu schleifen« 
(Krampitz 1999: 32). Und ein Rezensent beschrieb dieses Wanken zwischen Be-
geisterung und Befremden mit der plausiblen Begründung: »Wer so angestrengt 
›anders‹ ist, polarisiert. Das ›Teatr Kreatur‹, das jetzt im Ludwigsburger Forum 
gastierte, hat seine militanten Fans, aber auch seine Verächter« (Rothschild 1998: 
29). Was das deutsche Publikum anfangs befremden konnte, war bestimmt die 
Künstlichkeit des Gesehenen. Es ist aber ein Paradoxon, dass Woron in seiner 
Künstlichkeit sehr authentisch blieb. Und eben diese Authentizität der Vermitt-
lung sorgte wiederum für Einfühlung. Die RezensentInnen berichteten mehr-
mals vom Weinen und Berührung während der Vorstellungen (vgl. Frings 1992; 
Hirsch 1995; kob 1996). Woron hatte also mit seiner ›Einfühlungsästhetik‹, mit 
seinem Anti-Brecht-Theater einen enormen Erfolg. Dies erklärte eine Rezensentin 
einfach: »Das Theater von Andrej Woron macht glücklich. Es appelliert geradezu 
schamlos an unsere Emotionen. Es nährt unsere Hoffnung auf Durchschaubar-
keit der Welt und bestätigt gleichzeitig die Angst vor der Unlösbarkeit der Mise-
re‹ (Kohse 1994: 23). Worons Theater sprach also gewisse Hoffnungen, aber auch 
Sehnsüchte des deutschen Publikums an: »Andrej Woron bedient mit Kreuz-Pro-
zessionen, Teufelsaustreibungen, pathetisch vorgetragenen Kirchenliedern und 
wehmütigen Halleluja-Gesängen die Sehnsucht nach dem osteuropäischen Dorf-
leben.« (Dermutz 1995: 9) Es war eine Sehnsucht nach intakten Welten, die es in 
der Form nicht mehr gab. Worons Theater erfüllte in diesem Sinne den Wunsch, 
die von den Nationalsozialisten vorangetriebene Vernichtung der Ost-Welt unge-
schehen zu machen. Somit war es ein Nostalgie-Theater. Es war aber vor allem ein 
Theater der Erinnerung an die reale Zerstörungsgeschichte. In diesem Sinne war 
es ein Holocaust-Theater, das als ein Pendant zu der deutschen Holocaustdrama-
tik aufgefasst werden kann. 

https://doi.org/10.14361/9783839450413-019 - am 13.02.2026, 09:04:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450413-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Eliza Szymańska292

Literatur

Adaszyńska, Natalia (1993): Chcę namalować obraz w teatrze. Z Andrzejem Woro-
nem rozmawia Natalia Adaszyńska [Ich möchte im Theater ein Gemälde ma-
len. Mit Andrzej Woron spricht Natalia Adaszyńska]. In: Teatr, Nr. 5, S. 35-37.

Balme, Christopher (1995): Theater im postkolonialen Zeitalter. Studien zum Thea-
tersynkretismus im englischsprachigen Raum. Tübingen.

Ders. (2001): Einleitung. In: Ders. (Hg.): Das Theater der Anderen. Alterität und 
Theater zwischen Antike und Gegenwart. Tübingen, S. 7-19.

Bayerdörfer, Hans-Peter (1998): Prinzen, Prinzessinnen, Mannequins. Polnisches 
Theater in der Bundesrepublik Deutschland seit Beginn der siebziger Jahre 
In: Hans-Peter Bayerdörfer/Małgorzata Leyko/Małgorzata Sugiera (Hg.): Pol-
nisch-deutsche Theaterbeziehungen seit dem Zweiten Weltkrieg. Tübingen, 
S. 13-45.

Ders. (2000): Polnische Kreaturen für deutsche Zuschauer? Worons Theater 
in Berlin. In: Małgorzata Sugiera (Hg.): Ein schwieriger Dialog. Polnisch- 
deutsch-österreichische Theaterkontakte nach 1945. Kraków, S. 211-226.

Bochenek, Zbigniew (1994): Uwielbiam udawanie. Rozmowa z Andrzejem Woro-
nem. [Ich liebe das Vortäuschen. Ein Gespräch mit Andrzej Woron] In: Życie 
Warszawy v. 24. Februar 1994, S. 4.

Dermutz, Klaus (1995): Heimweh-Tourismus. Andrej Worons Uraufführung von 
Slobodzianeks ›Prophet Ilja‹ am Teatr Kreatur. In: Frankfurter Rundschau v. 
29. November 1995, S. 9.

Fałkowski, Mateusz (2003): Polska jako wschód i zachód. Wzajemne postrzeganie 
Polaków i Niemców – wyniki najnowszych badań. [Polen als Osten und Wes-
ten. Die gegenseitige Wahrnehmung von Polen und Deutschen – Ergebnisse 
der neusten Forschung] In: Basil Kerski (Hg.): Sąsiedztwo w centrum Europy. 
Stosunki polsko-niemieckie na początku nowego stulecia. [Die Nachbarschaft 
im Zentrum Europas. Die deutsch-polnischen Beziehungen zu Anfang des 
neuen Jahrhunderts]. Szczecin, S. 38-46.

Fischer, Christine/Steltner, Ulrich (2011): Polnische Dramen in Deutschland. 
Übersetzungen und Aufführungen als deutsch-deutsche Rezeptionsgeschich-
te 1945-1995. Köln.

Fischer-Lichte, Erika (1999): Das eigene und das fremde Theater. Tübingen/Basel.
Fludernik, Monika/Gehrke, Hans-J. (1999): Grenzgänger zwischen Kulturen. (Iden- 

titäten und Alteritäten). Würzburg.
Frings, Ute (1992): Eine Stadt verkriecht sich im Mythos. In: Stuttgarter Zeitung v. 

2. Mai 1992, o. S.
Galle, Birgitt (1993): Eine magische Maschine. In: Berliner Zeitung v. 11. Dezember 

1993.

https://doi.org/10.14361/9783839450413-019 - am 13.02.2026, 09:04:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450413-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Polnisches (E)Migrantentheater in Deutschland als interkulturelles Theater 293

Gutjahr, Ortrud (2002): Alterität und Interkulturalität. In: Claudia Benthien/
Hans-Rudolf Velten (Hg.): Germanistik als Kulturwissenschaft. Eine Einfüh-
rung in neue Theoriekonzepte. Reinbek bei Hamburg, S. 345-369.

Gwalter, Maja E. (1995): Rituale um Untergang und Erlösung. In: Neue Züricher 
Zeitung v. 25. November 1995, S. 33.

Hacker, Doja (1993): Auf Glück folgt Unglück. In: Spiegel, Nr. 49 v. 6. Dezember 
1993, S.  206; online unter: www.spiegel.de/spiegel/print/d-13682909.html 
[Stand: 23.5.2019].

Heine, Matthias (2003): Shakespeare und Weiss aus Litauen, Polen und Bulga-
rien im Berliner Hebbel-Theater. Das Mehl der unfrommen Denkungsart. In: 
Die Welt, Nr. 147 v. 27.6.2003, S. 29; online unter: https://www.welt.de/kultur/
theater/article242645/Das-Mehl-der-unfrommen-Denkungsart.html [Stand: 
2.5.2019].

Hirsch, Helga (1995): Wo selbst Ungläubige weinen. In: Die Zeit v. 24. November 
1995; online unter: www.zeit.de/1995/48/Wo_selbst_Unglaeubige_weinen 
[Stand: 23.5.2019].

Kijowska, Marta (1996): Fremder Nachbar? In: Süddeutsche Zeitung v. 27. März 
1996, o. S.

kob (1996): Keine Regel beeindruckt. In: Berliner Zeitung v. 8. November 1996, o. S. 
Kohse, Petra (1994): Das Leben (über)spielen. In: Die Tageszeitung v. 16. September 

1994, S. 23.
Dies. (1999): Stoff und Holz im Panzerkreuzer. In: Die Tageszeitung v. 2. Januar 

1999, S. 26.
Köstlin, Konrad (2007): Kulturen im Prozeß der Migration und die Kultur der Mi-

gration. In: Carmine Chiellino (Hg.): Interkulturelle Literatur in Deutschland. 
Stuttgart, S. 365-386.

Krampitz, Dirk (1999): Schaubühnen-Mitbegründer Tilo Prückner steht nach acht 
Jahren wieder auf der Bühne. Ein Ekel in Nachthemd. In: Die Welt, Nr. 281 v. 
1. Dezember 1999, S. 32.

Kranz, Oliver (1999): Urdeutscher Schlamm. In: Berliner Morgenpost v. 22. No-
vember 1999, S. 21.

Ders. (2001), Mehr Geld für weniger Gruppen: Berlins freie Szene arbeitet zuneh-
mend professioneller, politische Träumer sind rar geworden. Aus Prinzip kei-
ne Gießkanne. In: Berliner Morgenpost, Nr. 87 v. 29. März 2001, S. 21.

Leyko, Małgorzata/Sugiera, Małgorzata (1998): Die Rezeption des polnischen Dra-
mas und Theaters in Polen nach 1945. Ein Abriß. In: Hans-Peter Bayerdörfer/
Małgorzata Leyko/Małgorzata Sugiera (Hg.): Polnisch-deutsche Theaterbezie-
hungen seit dem Zweiten Weltkrieg. Tübingen, S. 3-12.

Lieven, Gisela (1990): Auf der Suche nach dem anderen Theater. In: Süddeutsche 
Zeitung v. 2. August 1990, o. S. 

https://doi.org/10.14361/9783839450413-019 - am 13.02.2026, 09:04:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450413-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Eliza Szymańska294

Lin, Kuan-wu (2010): Westlicher Geist im östlichen Körper?: ›Medea‹ im interkul-
turellen Theater Chinas und Taiwans. Zur Universalisierung der griechischen 
Antike. Bielefeld.

Marx, Peter W. (2003): Theater und kulturelle Erinnerung. Kultursemiotische 
Untersuchungen zu George Tabori, Tadeusz Kantor und Rina Yerushalmi. Tü-
bingen/Basel. 

Mattenklott, Gert (1987): Ostjudentum und Exotismus. In: Thomas Koebner/Ger-
hart Pickerodt (Hg.): Die andere Welt. Studien zum Exotismus. Frankfurt 
a.M., S. 291-306.

Matussek, Matthias (1991): Blühendes Wunder. In: Der Spiegel, Nr. 28 v. 8. Juli 1991; 
online unter: www.spiegel.de/spiegel/print/d-13488415.html [Stand: 23.5.2019].

Olszowka, Piotr (1992): Alles beginnt mit einem Nagel. In: Die Tageszeitung v. 26. 
Mai 1992, S. 15.

Regus, Christine (2009): Interkulturelles Theater zu Beginn des 21. Jahrhunderts. 
Ästhetik, Politik, Postkolonialismus. Bielefeld.

Rothschild, Thomas (1998): Fans und Verächter. In: Stuttgarter Zeitung v. 1. De-
zember 1998, S. 29.

Schultze, Brigitte (1998): Rezeptionsblockaden des deutschsprachigen Theaters 
für Mickiewicz, Krasiński, Słowacki und Wyspiański. In: Hans-Peter Bayer-
dörfer/Małgorzata Leyko/Małgorzata Sugiera (Hg.): Polnisch-deutsche Thea-
terbeziehungen seit dem Zweiten Weltkrieg. Tübingen, S. 146-168.

Stach, Andrzej (1994): »Teatr Kreatur« Andrzeja Worońca. Józef K. mówi po polsku 
[»Teatr Kreatur« von Andrzej Woroniec. Josef K. spricht polnisch]. In: Polityka, 
Nr. 48 v. 26. November 1994, S. 15.

v. Becker, Peter (1991): Von Babel nach Babylon. In: Theater heute. Jahrbuch 1991, 
S. 84-89.

Wirth, Andrzej (2002): Teatr jaki mógłby być [Das Theater, wie es sein könnte]. 
Kraków.

Woron, Andrej (1997): Die Erinnerung ist der Motor. In: Theater heute, Nr. 2, S. 1.
Xander, Harald (1998): Die Geschlossenheit des polnischen ›Theaterweltbilds‹. 

Freie Theater aus Polen zu Gast in Deutschland. In: Hans-Peter Bayerdörfer/
Małgorzata Leyko/Małgorzata Sugiera (Hg.): Polnisch-deutsche Theaterbezie-
hungen seit dem Zweiten Weltkrieg. Tübingen, S. 216-230.

https://doi.org/10.14361/9783839450413-019 - am 13.02.2026, 09:04:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450413-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

