
4. Gegen die Rationalität der Moderne

4.1 Der Angriff auf die Rationalität I – Michel Foucault

Wie in der Einleitung der vorliegenden Studie dargelegt, ist der zweite Aspekt,

auf dem die Typenbildung basiert, die Einschränkung der Rationalität der Moder-

ne. Für ein auf Verständigung basierendes Konzept des Politischen würden Ver-

nunft und Rationalität einen Dreh- und Angelpunkt darstellen. Im Kontrast dazu

wird im FolgendenMichel Foucaults Verständnis von Rationalität ergründet. Seine

Methodologie, seine Herangehensweise an die Geschichte, an das Soziale und an

das Politische geben entscheidende Aussagen über sein Verständnis der Rationa-

lität. Daher soll Foucaults Methode auf sein Verständnis von Rationalität hin be-

fragt werden. Im Anschluss wird exemplarisch anhand Foucaults Archäologie des

Wahnsinns die aus diskursiven Praktiken hervorgehende, moderne Vernunft als

eine kalte, grausame und einsperrende Vernunft analysiert.

4.1.1 Foucaults Archäologie als Ausklammerung des Normativen

Foucaults Methode (anfangs die Archäologie, später die Genealogie) stellt sich

letztlich als ein Bruch mit der Semiologie und dem Strukturalismus dar, welche

»die Kultur in Begriffen von Zeichensystemen analysieren. Stattdessen versucht

sie [Foucaults Methode, Anm. N. A.], Kultur als Praktiken aufzufassen. Überdies

ist die Genealogie nicht mit der Hermeneutik zu verwechseln, die Foucault […] als

die Suche nach tiefen, verborgenen Bedeutungen unterhalb der Sprache, nach dem

Bezeichneten hinter dem Bezeichnenden versteht.«1 Paul Veynes Feststellung, es

handle sich bei Foucaults Methode um den vollendeten Positivismus, wird man

so verstehen können, dass Foucault sich seines Erachtens vollkommen von der

Ideologiekritik und der Hermeneutik abwendet und auch von der allzu Zeichen-

lastigen Semiologie und dem Strukturalismus, und stattdessen mit Nietzsche

axiomatisch postuliert, dass alles Interpretation ist und Geschichtsschreibung

1 Fraser, Nancy:Widerspenstige Praktiken. Macht, Diskurs, Geschlecht, Gender Studies, Frank-

furt a.M.: Suhrkamp 1994, S. 34.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-005 - am 12.02.2026, 17:02:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


144 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

sich darauf beschränken sollte, Interpretationen in ihrem Werden, ihrer Etablie-

rung und ihrem praktischen Wirken darzustellen. Damit rückt im Gegensatz zur

Ideengeschichte, die historische Diskurse in ihrer Abfolge und Transformation

aufzeigt, die Diskontinuität in den Mittelpunkt der Betrachtung. Denn an die

Stelle langer Linien, organischen Werdens und Vergehens oder dialektischen Fort-

schreitens kommt das diskontinuierliche Chaos, aus dem heraus unsere Kultur

sich herausgebildet hat. Eine solche Geschichtsschreibung fokussiert sich auf das

Entscheidende: die diskursive Praktik, die aus dem Chaotischen die Ordnung

hervorgebracht hat. Unsere Kultur ist weder objektiv bewertbar noch Stadium

einer höheren Entwicklung noch in irgendeiner Form außerhalb ihres Diskurses

selbst vernünftig. Sie ist für Foucault nur beschreibbar als Abfolge historischer

und gegenwärtiger diskursiver Praktiken und sich daraus bildender diskursiver

Regime.2 Foucault zeigt auf, dass diese Regime sich in die Sphären des Wissens

und diejenigen der Macht aufteilen. Alle Formen diskursiver Regime beinhalten

auch Formen sozialen Zwanges. Hierbei sind jegliche Diskursregeln (auf die ich

weiter unten im Zusammenhang mit der Diskurs-Polizei zurückkommen wer-

de), die Wertschätzung und Abwertung von Diskurspositionen und Aussagen,

Autorisierung und Delegitimierung von bestimmten Personenkreisen etc. zu

nennen. Das Entscheidende ist nun, dass Foucault im Gegensatz bspw. zu Max

Webers sehr ausdifferenzierter Unterscheidung zwischen Macht, Herrschaft,

Zwang, Autorität etc. all diese sozialen, diskursiven, strategischen, institutionel-

len, gouvernementalistischen und weitere Aspekte unter »Macht« subsumiert.

Daraus wird auch sichtbar, dass es sein Ziel ist, eine möglichst »holistische«

und »historisch relative« Analyse der Entstehung der kapillaren und ubiquitären

Netze von sozialen Praktiken unserer inkommensurablen Kultur aufzuzeigen

und dabei den Zusammenhang von »Zwang und Diskurs« zu beleuchten.3 Fou-

caults Werk hat durch diese einzigartige Perspektive auf unsere Kultur ganz

neue Möglichkeiten der Sozialkritik ermöglicht und konnte für viele verschiedene

Projekte der postmodernen Kritik verwendet werden. Für Nancy Fraser besteht

der wichtigste methodologische Griff Michel Foucaults in der Ausklammerung

normativer Fragen. Mit Nietzsche klammert Foucault in seiner Betrachtung der

Geschichte gut und böse sowie wahr und falsch aus. Anstatt nach Ursprüngen

und dem metaphysischen Sein zu suchen, will Foucault »die Irrtümer, falschen

Einschätzungen und Fehlkalkulationen nachvollziehen, die hervorgebracht haben,

was für uns existiert und Geltung besitzt; es heißt entdecken, dass an der Wurzel

dessen, was wir erkennen und was wir sind, nicht die Wahrheit liegt und auch

2 Vgl. ebd., S. 33f.

3 Vgl. ebd., S. 35.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-005 - am 12.02.2026, 17:02:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Gegen die Rationalität der Moderne 145

nicht das Sein, sondern die Äußerlichkeit des Zufalls.«4 Praktiken sozialen Zwangs

im liberalen Begriffsrahmen fein säuberlich in diejenigen zu unterscheiden, die

legitim und diejenigen, die illegitim sind, das muss Foucault aus diesem Setting

heraus ablehnen. Foucault klammert die epistemische Fragstellung aus, inwiefern

bestimmte von ihm untersuchte diskursive Konstruktionen Wissen bereitstellen,

welches als »wahr oder verbürgt, angemessen oder unverzerrt«5 gelten könnte.

Und er geht noch weiter und »unterläßt die Problematisierung der normativen

Gültigkeit von Macht/Wissen-Regimes«.6 Foucaults Methode besteht darin, dass

sie die Frage danach, ob der Zwang, der von den erforschten sozialen Praktiken

ausgeht, legitim oder illegitim ist, einfach ausklammert. Nancy Fraser weist auf

die ausufernden Debatten darüber hin, welche Implikationen diese Ausklamme-

rung hat und wie weit diese Ausklammerung geht. Es steht die Frage im Raum,

ob Foucault nur den liberalen Begriffsrahmen ausklammert oder auch darüber

hinausgeht, ob er die humanistischenWerte nur aus philosophischen Gründenmit

dem Ziel einer Ent-Cartesianisierung des Humanismus kritisiert, ob er andererseits

nur den liberalen Begriffsrahmen aus strategischen Gründen disqualifiziert oder

ob er ihn gänzlich als Verschleierung von Herrschaft auch normativ disqualifi-

ziert. Fraser wird in ihrer Arbeit zu dem Schluss kommen, dass Foucault eine

aus ihrer moralphilosophischen Perspektive heraus unhaltbare Position besetzt.

Einerseits erlaubt sein methodologisches Setting ihm nämlich letztlich keinerlei

normative Einwendung gegen jegliche Formen sozialen Zwangs. Doch trotzdem

belegt er Institutionen und Praktiken von Disziplinargesellschaft und Norma-

lisierungsgesellschaft mit normativ geladenen Begriffen, wie Unterdrückung

oder Unterwerfung. Gleichzeitig stellen seine Werke sich in die antimoderne

Tradition Nietzscheanischer Entlarvung unserer Kultur: Der Moderne und der

Aufklärung sei nichts zugute zu halten. Hier werden normative Werturteile aus

einem methodologischen Setting heraus unternommen, welches das Norma-

tive explizit ausklammert. Daher bleibt es für Fraser unklar, ob nun Foucault

letztlich am liberalen Begriffsrahmen (Vernunft, Recht, Gesetz, Souveränität,

Grenze etc.) festhält und nur aus philosophischen oder strategischen Gründen

versucht, den liberalen Werten durch eine neue Kritikform zu ihrem wirklichen

Durchbruch zu verhelfen – oder ist für Foucault der liberale Begriffsrahmen

selbst nur ein Ausdruck einer Herrschaftsform, in der Freiheit und Autonomie

eine Form des Zwangs verschleiern und der daher durchbrochen werden muss?

»Was Foucault offensichtlich fehlt, sind normative Kriterien zur Unterscheidung

4 Foucault,Michel: Nietzsche, die Genealogie, dieHistorie, in: Stingelin,Martin (Hg.): absolute

Michel Foucault, Freiburg: orange Press 2009, S. 102.

5 Fraser, Nancy:Widerspenstige Praktiken. Macht, Diskurs, Geschlecht, Gender Studies, Frank-

furt a.M.: Suhrkamp 1994, S. 36.

6 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-005 - am 12.02.2026, 17:02:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


146 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

der annehmbaren von den unannehmbaren Formen der Macht.«7 Das hilft ihm

zwar, bestimmte Machtzusammenhänge, die bisher unsichtbar geblieben sind,

offenzulegen, doch es bleibt dabei, dass Foucault allen Anlass dazu gibt, ihn als

antimodernen Denker zu lesen. Der Aspekt der totalen Kritik an der Moderne, wie

es Habermas formulierte, könne tatsächlich bei ihm gelesen werden, doch Fraser

versucht eine Lesart des den Humanismus überschreitenden, aber dennoch das

darin liegende emanzipative Programm befürwortenden Foucault zu etablieren,

was ihr meiner Meinung nach auch gut gelingt. Man könne also nicht rundweg,

wie das Habermas tat, in Foucault einen »Jungkonservativen« sehen, der wie Ernst

Jünger einer totalen Verachtung jeglicher liberaler Werte und Begriffe das Wort

redete. Foucault verwendet in Frasers Augen eher eine antimoderne Rhetorik,

um den Humanismus und den Liberalismus an seiner eigenen »Ehrlichkeit« zu

messen. Ein ähnliches Argument findet sich auch bei Richard Bernstein unter

dem Schlagwort »disruptive Rhetorik«.8 Foucault muss aufgrund seiner metho-

dologisch-paradoxen Ausklammerung des Normativen bei gleichzeitiger de facto

Disqualifizierung des humanistisch-aufklärerischen Liberalismus bei der Über-

schreitung dieser Werte mit dem Versuch einer anderen »Ökonomie der Körper

und der Lüste«9, die er sich in Sexualität undWahrheit I herbeisehnt, an den großen

Widersprüchen seines Ansatzes scheitern. Doch es gibt für Fraser einen weiteren

Strang seines Denkens, derjenige, der Foucaults ganzen Ansatz als eine Art der

korrektiven Rhetorik sieht, einem Denkansatz, der den Boden der Grundwerte des

humanistisch-aufklärerischen Liberalismus eigentlich nicht verlässt, sondern sich

von ihm löst, um ihn produktiv zu kritisieren. Dieser Strang des Foucault’schen

Denkens erscheint Fraser als wichtig und erhaltenswert:

»Das ist die Dimension von Foucaults Denken, die weniger bestrebt ist, den Hu-

manismus zu stürzen, als ihn zur Ehrlichkeit anzuhalten. Sie bietet keine eige-

nen Lösungen, sondern dient gleichsamwie eine feine Nase nur dazu, Heuchelei,

Scheinheiligkeit und Selbsttäuschung einerseits und die historische Logik ande-

rerseits aufzuspüren, durch die ›die Methoden des humanistischen Wissens und

der humanistischen Praxis den guten Absichten ihrer Formulierer und Unterstüt-

zer entschlüpfen.‹ Das ist der skandalträchtige, sokratische Foucault, der vielleicht

mehr als jeder andere seit Marx dafür getan hat, um die ungeheure Vielfalt der

Formen, in denen die humanistische Rhetorik zu Mißbrauch und Kooptation ge-

7 Ebd., S. 53.

8 Vgl. hierzu Bernstein, Richard J.: Foucault, Critique as a Philosophical Ethos, in: Kelly, Michael

(Hg.): Critique and Power. Recasting the Foucault/Habermas Debate, Cambridge: MIT Press

1994.

9 Foucault,Michel: Sexualität undWahrheit I. DerWille zumWissen, Frankfurt a.M.: Suhrkamp

2014, S. 153.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-005 - am 12.02.2026, 17:02:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Gegen die Rationalität der Moderne 147

neigt war und ist, bloßzulegen und vor ihnen zu warnen. Diesem Foucault schul-

den wir großen Dank.«10

Diese Unterscheidung der »verschiedenen« Foucaults basiert auf der Unterschei-

dung James Bernauers, der einen immanenten Foucault von einem überschreitenden

Foucault voneinander unterscheidet.11 In der Habermas-Foucault-Kontroverse,

aber auch weit darüber hinaus (etwa in den diversen Aufsätzen von Dreyfus und

Rabinow)12 geht es um die vielfältigen Implikationen dieser letztlichen Unklar-

heit, welcher dieser beiden Stränge nun eher zu verfolgen ist und inwiefern man

je überhaupt einen von beiden getrennt in Foucault lesen könne. Thomas Bieri

schreibt bspw. ganz im Sinne des immanenten Foucault, dass der Unterschied

zwischen der Genealogie Nietzsches und der Genealogie Foucaults eben darin

bestehe, dass Foucault zwar auch die »schmutzigen« Ursprünge unserer heutigen

Kultur darstellt, um die selbstreflexive Frage in uns zu wecken, ob wir wirklich

das sein wollen, zu dem wir geworden sind, aber dass Foucault seine Genealogie

nicht auf einer eigenen normativen Festung gründet.

»Für Nietzsche ist die Genealogie ein Mittel, eine andere Perspektive auf die Ge-

genwart zu werfen, so dass wir nachdenklich über unsere eigenen Praktiken ge-

stimmt werden. Er kritisiert die Moral aber immer auch von einem eigenen, der

Moral externen Standpunkt aus. Die gegenwärtige Sklaven-Moral schneidet bei

ihm nicht gut ab, weil er eine Herren-Moral bevorzugen würde. Bei Foucault hin-

gegen könnte man sagen, dass er der Versuchung einer solchen Beurteilung wi-

dersteht. […] Bei Nietzsche ergibt sich der Anlass zur Kritik ausgehend von der

normativen Basis. Was dieser Basis nicht entspricht, ist kritikwürdig. Für Foucault

wird Kritik vielmehr zu einer unendlichen Aufgabe. Seine Position lehrt uns, dass

jede Praxis mit Machtpraktiken in Verbindung steht und wir uns stets von Neuem

veranlasst sehen, zu fragen, ob wir diese Machtpraktiken gutheissen können. Die

kritische Haltung wird darum zu einem Prozess, der nie enden kann.«13

Bieri macht die Position des späten Foucaults stark, dass die Kant’sche Antwort auf

die FrageWas ist Aufklärung Vorbild seines Konzepts der Kritik ist: ein ewiger Pro-

zess der Selbstdiagnose und Selbstdistanzierung.14 Bei der Genealogie Foucaults

10 Fraser, Nancy:Widerspenstige Praktiken. Macht, Diskurs, Geschlecht, Gender Studies, Frank-

furt a.M.: Suhrkamp 1994, S. 100.

11 Vgl. hierzu die Fußnote 3 zum Aufsatz Foucaults Sprache des Körpers: Ebd., S. 102.

12 Vgl. hierzu v.a. Dreyfuß, Hubert L./Rabinow, Paul: Michel Foucault. Jenseits von Strukturalis-

mus und Hermeneutik, Frankfurt a.M., 1987.

13 Bieri, Thomas: Genealogie bei Nietzsche und Foucault, Zürich: o.V. 2014, S. 203.

14 Auf diesen Aspekt wird die vorliegende Studie noch einmal zurückkommen im Zusammen-

hangmit demBuch vonDreyfus und Rabinow: vgl. Dreyfuß, Hubert L./Rabinow, Paul: Michel

Foucault. Jenseits von Strukturalismus und Hermeneutik, Frankfurt a.M., 1987.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-005 - am 12.02.2026, 17:02:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


148 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

handle es sich weniger um eine Methode, die antihumanistisch und gegen den Li-

beralismus als Herrschaftsform gerichtet sei, sondern um eine Methode, die auf-

zeige, dass jede Art von Ordnung auch unter anderem eine Zwangsordnung15 sei und

versuche, dem Einzelnen ein Instrument an die Hand zu geben, sich zu distanzie-

ren und einen Perspektivwechsel einzunehmen, um dies zu erkennen.16 Doch auch

Bieri, der hier den immanenten Foucault letztlich verteidigt, übersieht, dass Fou-

cault, wie das Fraser ausformuliert hat, von seiner ganzen methodologischen Aus-

gangsposition her heillos paradox arbeitet. Einerseits kann dieser aufklärerische

Impetus, der im Gegensatz zu Kants Erkenntniskritik vom Normativen befreit ist,

tatsächlich in Foucaults Werk gelesen werden. Doch gleichzeitig zeigen sich sei-

ne Bücher viel zu politisch engagiert gegen die herrschende Ordnung, und es gibt

keine wirkliche Antwort darauf, weshalb es nun eher zwingend notwendig sei, Kri-

tik zu üben, als sich einfach der einsperrend-rationalen Biomacht zu unterwerfen.

Foucault kann aus seinem vordergründig nicht-normativen Ansatz der Genealogie

nicht schlüssig darlegen, weshalb es notwendig ist, die Moderne und ihren inne-

ren aus der Pastoralmacht übernommenen Zwang durch Regierung, zu entlarven,

anstatt diese Gesellschaft und diese Kultur einfach über sich ergehen zu lassen,

außer es gibt nicht doch eine versteckte normative Seite in seinem Werk. Doch

diese legt er nicht offen. Habermas’ Kritik, Foucault verwerfe somit im Grunde das

Projekt der Moderne ohne Angabe von schlüssigen Alternativen (einmal abgese-

hen von seinen Andeutungen über eine zukünftige Ökonomie der Körper und der

Lüste in Sexualität und Wahrheit I), ist im Grunde schwer von der Hand zu weisen.

Jedoch zeigt dieThemenwahlMichel Foucaults letztlich doch einen humanistischen

Grundimpetus. Foucaults normatives Setting ist sehr ambivalent.Nimmtman Fou-

cault in seinen methodischen und theoretischen Grundaussagen über die absolute

Relativität jeglicher Dinge und jeglicher Rationalität ernst, so kommt man zu dem

Schluss, dass Foucault selbst wohl den Humanismus und den Liberalismus über-

schreiten wollte, jedoch aus guten Gründen davor zurückschreckte, das Ideal seines

Denkens klar zu benennen, und sich darauf reduzierte, Anspielungen zu machen,

worin sein politisch-normatives Ideal besteht. Während dieses beinahe Heideg-

ger’schen Wartens auf ein Ereignis, das alles ändert, zieht sich Foucault nicht auf

eine »wesensmäßig passive Rezeptivität« zurück, sondern er beschränkt sich auf

eine schlichte »Politik der Negation«, von der aus das neue, postmoderne Ideal er-

kämpft werden könne.17 Jenseits dieser Linie der lokalen Widerstände gegen die

15 Um nicht missverstanden zu werden: Ich schließe hier sowohl die repressiven als auch die

produktiven Seiten der modernen Macht ein. Das ist ein Zusammenhang, den Michel Fou-

cault spätestens mit Überwachen und Strafen und Sexualität undWahrheit I klargestellt hat.

16 Vgl. Bieri, Thomas: Genealogie bei Nietzsche und Foucault, Zürich: o.V. 2014, S. 203-207.

17 Vgl. Fraser, Nancy: Widerspenstige Praktiken. Macht, Diskurs, Geschlecht, Gender Studies,

Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1994, S. 91.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-005 - am 12.02.2026, 17:02:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Gegen die Rationalität der Moderne 149

Macht und den von ihr kooptierten Humanismus und Liberalismus gibt Foucault

daher nur Andeutungen über eine neue »Ökonomie der Körper und der Lüste«18,

die er jedoch aus gutem Grund nicht ausformulieren kann: Sein methodologisches

Setting verbietet es, von einem metaphysischen, transzendentalen oder ahistori-

schen Körper zu denken, der immer so war, ist und sein wird, wie er nun mal ist.

Foucault geht eher einen pragmatischen Umweg und rekurriert auf den Körper, der

in den verschiedenen Epochen als verschiedenes dargestellt worden sei, aber bei

dem doch immer in etwa klar war, was mit »Körper« gemeint sei. Es ist freilich

ein paradoxer Körper, der einerseits nur als Ergebnis diskursiver Praktiken und

andererseits als ahistorischer Ansatzpunkt für eine gerechte Ordnung fungieren

könnte. Die Genealogie stellt Foucault an einer Stelle als eine Wissenschaft dar,

welche zeigen solle, wie »der Leib von der Geschichte geprägt und von ihr zer-

stört wird«.19 Alle Geschichte ist sich darin gleich, dass sie den Körper prägt und

sich zerstörerisch in ihn einprägt. Eine neue Ökonomie der Körper und der Lüs-

te zu ersehnen, ist Foucaults minimaler Versuch, einen kleinstmöglichen Maßstab

offenzulegen, der soziale Zwänge ironischerweise in einem utilitaristischen Sinne

(immerhin war der Utilitarist Jeremy Bentham ja der Erfinder des Panopticons und

somit in Foucaults Augen Wegbereiter der totalen Selbstunterwerfung des Einzel-

nen, die Foucault kritisiert) zurückzuführen und Institutionen, Gesellschaft und

Kultur auch für die Ungehörten und die Unterdrückten humaner zu gestalten. Vor-

dergründig, da hat Bieri recht, gibt uns Foucault keine politischen Normen an die

Hand. Doch unterschwellig, mit diesem pragmatistisch-utilitaristischen Passus in

Sexualität und Wahrheit I20, zeigt sich ganz offen Foucaults Zerrissenheit. Foucault

findet sich letztlich doch auf einem ähnlichen Standpunkt wie Nietzsche und auch

Ernst Jünger, dass die Geschichte ganz spezifisch der Moderne und ihrer schein-

baren Freiheitsbewegungen eine Geschichte »verschiedene[r] Unterwerfungssys-

teme« ist und dass dies auch für die Aufklärung, die humanistischen Errungen-

schaften wie die Menschenrechte und die liberalen Demokratien gilt. Auch wenn

Nancy Fraser gut belegt, dass man Foucault immanent, also lediglich als konstruk-

tive Kritik zur Förderung der »Ehrlichkeit« des liberalen Staates lesen kann, so ist

nicht zu verleugnen, dass wenn man Foucaults Ausklammerung des Normativen

ernst nimmt und ihn so liest, er der mit Nietzsche überschreitende Antimodernist

ist – im Gegensatz zu Nietzsche jedoch weist er, bis auf ebenjene schwache und

letztlich auch inkonsistente Anspielung auf eine andere Ökonomie der Körper und

18 Foucault,Michel: Sexualität undWahrheit I. DerWille zumWissen, Frankfurt a.M.: Suhrkamp

2014, S. 153.

19 Foucault,Michel: Nietzsche, die Genealogie, dieHistorie, in: Stingelin,Martin (Hg.): absolute

Michel Foucault, Freiburg: orange Press 2009, S. 104.

20 Vgl. Foucault, Michel: Sexualität undWahrheit I. DerWille zumWissen, Frankfurt a.M.: Suhr-

kamp 2014, S. 151ff.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-005 - am 12.02.2026, 17:02:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


150 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

der Lüste, keine normative Grundlage nach. Foucault verbleibt, so halte ich fest, in

einer radikalen Politik der Negation der Rationalität der Moderne. Er überschreitet

den liberalen Begriffsrahmen, aber weicht vor der Benennung seiner normativen

Grundlagen zurück. Im Folgenden analysiert die vorliegende Arbeit Foucaults Ne-

gation der Rationalität der Moderne anhand seiner methodologischen Einlassun-

gen in der Archäologie des Wissens und illustriert die Anwendung dieser Methode in

Wahnsinn und Gesellschaft.

4.1.2 Über die diskursiven Regelmäßigkeiten

In seinen ersten drei Archäologien (Wahnsinn und Gesellschaft, Die Geburt der Klinik,

Die Ordnung der Dinge) schreibt Foucault ohne systematische Erklärung über den

»Diskurs«. In Die Geburt der Klinik lässt er sich an einigen Punkten über eine noch

auszuarbeitende Art der Analyse von Diskursen aus. Dort schreibt er, dass eine

Analyse von Diskursen denjenigen positivistischen Ansätzen in der Naturwissen-

schaft angenähert werden müsste. Im Zusammenhang mit Bichats neuer Methode

der klinischen Anatomie (darauf werde ich weiter unten wieder zurückkommen),

gibt es bei Foucault Parallelen zwischen der Analyse des klinischen Diskurses der

Klassik und der Diskursanalyse. Diskurse müssten so untersucht werden wie der

französische Aufklärungs-Anatom Xavier Bichat auch zur Analyse des Menschen

kam. Indem er den Körper als Raum verstand und den Tod als Bedingung für die

Erklärung des Lebens:

»Von einer analytischenWahrnehmung ging man zu einer Wahrnehmung wirkli-

cher Analysen über. So war es natürlich, daß Bichat in seiner Entdeckung eine Par-

allele zur Entdeckung Lavoisiers sehen konnte […]. DieMethode der neuen Anato-

mie ist also wie die der Chemie die Analyse; aber es ist eine Analyse, die sich von

ihrem linguistischen Fundament gelöst hat und eher die räumliche Teilbarkeit der

Dinge als die sprachliche Syntax der Ereignisse und Phänomene definiert.«21

Dieses Verständnis der Räumlichkeit des Körpers entspringt dem neuen Men-

schenbild des 19. Jahrhunderts. Diese materielle Annäherung an den Diskurs

fordert Foucault letztlich in der Archäologie des Wissens. Diskurse dürfen nicht ana-

lysiert werden, als Sprache, die etwas ausdrücken will, das vorher von Subjekten

gedacht wurde.22 Die Analyse muss sich von ihrem linguistischen Fundament und

gleichzeitig von jeglichem Denken eines Sinnes lösen. Sie muss sich dem Diskurs

als einem drängenden Ereignis in seiner Praxis, als Set von effektiv getätigten

21 Foucault, Michel: Die Geburt der Klinik. Eine Archäologie des ärztlichen Blicks, München:

Hanser 1973, S. 145.

22 Vgl. ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-005 - am 12.02.2026, 17:02:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Gegen die Rationalität der Moderne 151

Aussagen in einem Netz von anderen getätigten Aussagen nähern. Dieser mate-

rielle Umgang hat somit nicht das Ziel zu verstehen, was das Subjekt eigentlich

gemeint hat (in einer unendlichen hermeneutischen Kreisbewegung), sondern

wie die Aussagen in einem Beziehungsgeflecht zueinander stehen, wie sie in

ihrem eigenartigen Spiel, in ihrer eigenartigen Verstreuung und Einheit zugleich,

einen Diskurs produzieren. ›Das Buch‹ und ›das Werk‹ sind hierbei nicht die

richtigen Analyseeinheiten und sind bei der archäologischen Betrachtung nicht

hilfreich. Denn die zu einem Buch gebundenen Aussagen, die zu einem Werk

(teilweise posthum) zusammengetragenen Bücher sind gefangen in unendlichen

Beziehungen zu anderen Aussagen, die nicht trennscharf in Büchern zu Diskursen

zusammengefasst werden können. Von diesen Einheiten, die durch die Subjektivi-

tät und die Autorschaft zusammengehalten werden, löst sich Foucault und besinnt

sich auf die Aussagen in ihrer Materialität und die durch deren Beziehungen

entstehenden diskursiven Formationen.23

Diese diskursiven Formationen sind nicht zu verwechseln mit Wissenschafts-

disziplinen (bspw. Psychopathologie im 19. Jahrhundert usw.), sie formieren sich

auch nicht durch den Bezug von Aussagen auf ein und dasselbe Objekt, oder durch

bestimmte Themen, die angesprochen werden.24 Für Foucault ist eine diskursive

Formation rein durch Regelmäßigkeiten in der Verstreuung von Aussagen, in dem

existierenden Verteilungsgesetzen im Raum der Aussagen und den Regeln ihrer

Formation gegeben. Die Frage der Zugehörigkeit zur selben diskursiven Formati-

on entscheidet sich nicht durch die Bezogenheit auf dasselbe Objekt, also bspw.

auf den Wahnsinn, oder durch selbe Themen, wie bspw. Evolution, sondern eher

dadurch, welche Regelmäßigkeiten auftreten bei der Formulierung von Aussagen

über den Wahnsinn oder die Evolution. Ob sich die Aussagen widersprechen, oder

ob sie vielleicht auf den ersten Blick überhaupt nicht miteinander in Beziehung

zu stehen scheinen, ist nicht entscheidend. Wichtiger ist bspw., ob zwei Aussagen

über die Evolution im 19. Jahrhundert sich auf demselben Niveau der Auseinan-

dersetzung über Tableaus von Lebewesen in der diskursiven Formation der Na-

turgeschichte befinden, oder ob sie sich auf verschiedenen Niveaus befinden. Die

Zeit, in der eine Aussage getätigt wurde, ob sich die Autoren kannten usw., hat bei

einer solchen Betrachtungsweise überhaupt keinen Einfluss darauf, ob zwei Aus-

sagen zur selben diskursiven Formation gehören oder nicht. Der entscheidende

Blick, um eine diskursive Formation abgrenzen zu können also auf die Formati-

on der behandelten Gegenstände, auf die Äußerungsmodalitäten (also welche Kontakt-

und Reibungsflächen sind ganz materiell für die Entstehung von Aussagen ver-

antwortlich, welche Regeln müssen eingehalten werden, um in einem bestimmten

Bereich ›gültig‹ zu sein?), auf die Begriffe, die in einer bestimmten Regelmäßigkeit

23 Vgl. Foucault, Michel: Archäologie des Wissens, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1973, S. 33-47.

24 Vgl. ebd., S. 48-61.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-005 - am 12.02.2026, 17:02:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


152 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

genutzt werden, auf die thematische Wahl und auf die Strategien, die sehr unter-

schiedlich sein können in ein und derselben diskursiven Formation (dies sind die

unterschiedlichen Theorien bspw. der Geisteskrankheit, die verschiedenen Ansät-

ze einer Wissenschaft, die sich gegenüberstehen, die jedoch zum selben Diskurs

gehören).25 Bei der Formation der Gegenstände ist wichtig zu verstehen, dass ent-

scheidend ist, welche diskursiven und vor-diskursiven Relationen bei dem Auf-

tauchen der Begriffe beteiligt sind. So ist beim Gegenstand des Wahnsinns eben

der wissenschaftliche Diskurs im 19. Jahrhundert nicht loszulösen von der Straf-

justiz und der Kunst und Dichtung. Die Dinge sind nicht einfach existent, son-

dern sind immer Ausdruck eines positiven Beziehungsgeflechts von diskursiven

und vor-diskursiven ›Institutionen‹. Es geht darum, den Diskurs in der eigenen

positiven Konsistenz zu erhalten und ihn mit all seiner Komplexität erscheinen zu

lassen. In Anspielung auf sein Buch Die Ordnung der Dinge, welches im Originalti-

tel Les mots et les choses so viel heißt wie Die Wörter und die Dinge, schreibt Foucault

nun zur Archäologie, dass es ihm weder um eine linguistische Analyse, also um die

Wörter, noch um eine lexikalische Analyse, also um die Dinge geht, sondern um

den Zwischenbereich. Der Diskurs ist

»dunkler Rahmen der Dinge, greifbare, sichtbare und farbige Kette der Wörter;

ich möchte zeigen, daß der Diskurs keine dünne Kontakt- oder Reibefläche einer

Wirklichkeit und einer Sprache […] ist; ich möchte an präzisen Beispielen zeigen,

daß man bei der Analyse der Diskurse selbst die offensichtlich sehr starke Um-

klammerung der Wörter und der Dinge sich lockern und eine Gesamtheit von der

diskursiven Praxis eigenen Regeln sich ablösen sieht. […] Eine Aufgabe, die dar-

in besteht, nicht […] die Diskurse als Gesamtheiten von Zeichen […], sondern als

Praktiken zu behandeln, die systematisch die Gegenstände bilden, von denen sie

sprechen. Zwar bestehen diese Diskurse aus Zeichen; aber sie benutzen diese Zei-

chen für mehr als nur zur Bezeichnung der Sachen. Diesesmehr macht sie irredu-

zibel auf das Sprechen und die Sprache. Diesesmehr muss man ans Licht bringen

und beschreiben.«26

Die Äußerungsmodalitäten lassen sich anhand dreier Fragen gut beleuchten: »Wer

spricht?«, »In welchen Institutionen wird gesprochen?« und »Wo kann das Subjekt

sich positionieren?«. Aussagen lassen sich dann einem Diskurs zuordnen, wenn

man nachweisen kann, dass sich zwischen diesen drei Perspektiven feststehen-

de Regelmäßigkeiten nachweisen lassen.27 Begriffe erscheinen wiederum nur in

›systematischen Feldern‹ von Aussagen. Ein Diskurs zeichnet sich durch Bündel

an Systemen von Beziehungen zwischen ebendiesen Begriffen. Am schwierigsten

25 Vgl. ebd., S. 48-61.

26 Ebd., S. 74.

27 Vgl. ebd., S. 75-82.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-005 - am 12.02.2026, 17:02:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Gegen die Rationalität der Moderne 153

sind die Strategien in Diskursen in ihrer Entstehung zu beschreiben. Auf jeden

Fall laufen die Strategien entlang der Bruchlinien in Diskursen (um zentrale dis-

kursive oder nicht-diskursive Widersprüche bspw.).28 Die Einheit eines Diskurses

(also einer diskursiven Formation) besteht demzufolge nicht in der Kohärenz von

Begriffen und Aussagen, sondern alles in allem in den Regelmäßigkeiten in den Be-

ziehungen zwischen Aussagen, bei ihrer Entstehung, den behandelten Gegenstän-

den usw. Diskursive Praxis schafft folglich Einheit durch Beziehungen. »Von der

primären Differenzierung der Gegenstände bis hin zur Formation der diskursiven

Strategien existiert eine ganze Hierarchie von Beziehungen.«29Wichtig ist hierbei

anzumerken, dass Diskurse kein »schweigendes Werden« sind, die in irgendeiner

Form einer Teleologie folgen, und dass es nichts gibt, das prä- oder außerdiskursiv

wäre, dessen Repräsentation der Diskurs darstellte.

»Hinter dem abgeschlossenen System entdeckt die Analyse der Formationen

nicht das schäumende Leben selbst, nicht das noch nicht eingefangene Leben;

sondern es ist eine immense Mächtigkeit von Systematizitäten, eine gedrängte

Menge multipler Beziehungen. […] Man sucht also nicht danach, vom Text zum

Denken, vom Geschwätz zum Schweigen, vom Äußeren zum Inneren, von der

räumlichen Dispersion zur reinen Aufnahme des Augenblicks, von der oberfläch-

lichen Vielfalt zur tiefen Einheit überzugehen. Man bleibt in der Dimension des

Diskurses.«30

4.1.3 Archiv und Aussage

Diskurse definiert Foucault also als Beziehungsgeflecht von Aussagen. Aussagen

wiederum sind weder als grammatikalische Sätze noch als logische Propositionen

zu verstehen. Foucaults Strukturalismus der 1960er Jahre unterscheidet sich von

anderen Formen des Strukturalismus, indem er in der Aussage keine Struktur, son-

dern eine Existenzfunktion sieht. Während bspw. grammatikalisch bei Wort- und

Zeichengleichheit und logisch bei derselben Proposition und demselben Referen-

ten zu jeder Zeit festgestellt werden kann, dass es sich um denselben Satz bzw. die-

selbe Proposition handelt, ist dies bei der Aussage für Foucault nicht der Fall. Die

Aussage »die Erde ist rund« ist bspw. vor und nach Kopernikus eine andere. Aus-

sagen haben materielle, praktische Rahmenbedingungen, sind eingebettet in Aus-

sagefelder, in unendliche Verweisungen zwischen anderen Aussagen. Anstatt (wie

in der strukturalen Analyse) auf die Wörter zu blicken, muss bei der Analyse von

Aussagen ein sogenanntes Referential beachtet werden – so nennt Foucault das Feld

bzw. den Ort des Auftauchens der Aussagen, der Gegenstände usw., die konkreten

28 Vgl. ebd., S. 83-103.

29 Ebd., S. 107.

30 Ebd., S. 111f.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-005 - am 12.02.2026, 17:02:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


154 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Möglichkeitsbedingungen, die überhaupt im Rahmen eines Diskurses das Auftau-

chen von Sinn in einem Satz und Wahrheit in der Proposition ermöglichen. Aus-

sagen verweisen immer auf assoziierte Gebiete, daher sind sie nicht losgelöst und

universal verständlich. Es gibt keine Aussage, die keiner anderen folgt, sondern

Aussagen bauen aufeinander auf, stehen zueinander im Widerspruch, oder ver-

halten sich in irgendeiner anderen Art und Weise zu anderen. Aussagen befinden

sich somit unter ständiger Spannung ihres sie ermöglichenden Aussagefeldes und

ihres Formationssystems. Somit wird deutlich, dass der Diskurs eine empirische

Menge von Aussagen ist, die demselben Formationssystem angehören.Die Aussage

als »wiederholbare Materialität« ist eine logische Schlussfolgerung von Foucaults

grundsätzlichem Forschungsziel: der Versuch, weder hermeneutisch noch struk-

turalistisch mit Diskursen umzugehen. Diskurse im Rahmen einer nicht teleolo-

gischen und nicht vom Subjekt strukturierten Geschichte trotzdem systematisch

zu erfassen und auf dem »Niveau« der Diskurse selbst als Monumente archäolo-

gisch zu bearbeiten. Um nicht in das Ursprung-Ziel-Denken zu verfallen, welches

in jedem Dokument jede Aussage einteilt in neu gegen alt, außergewöhnlich gegen

herkömmlich, beschränkt sich Foucault auf die Eigenlogik des Diskurses selbst,

bleibt auf dem Niveau des Wissensfeldes, das der Diskurs selbst instituiert und

verweigert sich somit, jegliche Art von Niveau-Unterschied zwischen den Aussa-

gen zu definieren. Gleichzeitig will er doch Diskontinuitäten und Kontinuitäten in

ihrer materiellen Praxis beschreiben und geht auf eine verborgene Ebene zwischen

Aussagen ein, die jedoch nicht dieselbe ist, wie die der Hermeneutik, die auf der

Sinnebene angesiedelt ist. Sondern Foucault beschränkt sich auf materiell-prak-

tische Ordnungs- und Unordnungsmuster, die Aussagefeldern zugrunde liegen.31

Somit kommt er zu der etwas kryptischen Aussage: »Die Aussage ist gleichzeitig

nicht sichtbar und nicht verborgen.«32 Nicht verborgen ist sie, weil sie stets auf

echt Geschriebenes, auf der Höhe des Diskurses beschränkt ist und gleichzeitig

ist sie nicht sichtbar, weil die Aussage in ihrem Wesen die Existenzfunktion ist,

die aus einer beliebigen Zeichenfolge einen Satz oder eine Proposition oder eine

Ordnung (bspw. Tableau) macht.33 Um die Aussage zu beschreiben, so wird nun

auch der anti-transzendentale und anti-anthropologische Impetus klar, ist rein zu

beschreiben – ohne Rückgriff auf ›Objektives‹ oder auf Menschen –, welche Rolle

sie in ihrem Existenz- und Ordnungssystem spielt. Die Analyse der Aussagen ist

somit zentraler Teil der Diskursanalyse, da sie ihr jegliche transzendentale und an-

thropologische Stütze nimmt. Ist das autonome Subjekt erst einmal getilgt, so ist

der Diskurs nicht mehr die alte Überfülle dessen, was es eigentlich sagen wollte, son-

dern eher die Knappheit dessen, was tatsächlich gesagt wurde bzw. gesagt werden

31 Vgl. ebd., S. 115-172.

32 Ebd., S. 158.

33 Vgl. ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-005 - am 12.02.2026, 17:02:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Gegen die Rationalität der Moderne 155

›konnte‹. Die Diskursanalyse wird damit ihrer Exegese-Logik entrissen und wird

bei Foucault zu einer Forschung über die Lücke, die Knappheit, die Grenze, das

Sag- und Unsagbare. Das, was Paul Veyne später das Rarenennen wird.Wieso wur-

de ausgerechnet das gesagt und nicht der Rest der unendlichen Kombinationsmög-

lichkeiten der Sprache? Welches sind die Regelsysteme, welches die Modalitäten,

welche die möglichen Strategien? Statt mit der Exegese des Reichtums macht sich

Foucault als radikaler Positivist der Aussage daran, die Systematik dieser »Leere«

zu beschreiben.34 Erstmals hier deutet er auch eine Verknüpfung zwischen diesen

Regel- und Ordnungssystemen an, die dem Einzelnen in einer Epoche ermögli-

chen eine Aussage zu tätigen und andere nicht, und zwischen der Macht und dem

(politischen) Kampf in einer Gesellschaft

»erscheint [der Diskurs] als ein endliches, begrenztes, wünschenswertes, nützli-

ches Gut, das seine Erscheinungsregeln, aber auch seine Aneignungs- undAnwen-

dungsbedingungen hat. Ein Gut, das infolgedessenmit seiner Existenz […] die Fra-

ge nachderMacht stellt. EinGut, das vonNatur aus derGegenstand eines Kampfes

und eines politischen Kampfes ist.«35

Diese Aussageanalyse befreit – wie oben angedeutet – die Geschichtswissenschaft

in Foucaults Augen von der Teleologie und der Beherrschung durch das souverä-

ne Subjekt. Denn sie schreitet nie voran von einer Äußerlichkeit (des Geschrie-

benen) zu einer wie auch immer gearteten Innerlichkeit. Die Äußerlichkeit, die

Regeln, Modalitäten, die Relationen und Organisation der Aussagen sind Foucault

als einfache Positivitäten völlig genug. Die Aussage-Analyse versucht, keine Teleo-

logie aufzufinden, keinen Sinn zu ergründen, keine Wiedergeburt von Gedanken,

die in Texten schlummern, zu erwecken, kein sich Durchsetzen von Rationalität zu

beschreiben, sondern sie will die Positivität der Aussagen einfangen. Entscheidend

ist, dass Foucault ganz offen und direkt das ausspricht, was sich bei meiner Analyse

seines Buches Die Geburt der Klinik herausstellte: Sein großes Anliegen ist es, eine

Geschichtswissenschaft zu gründen, die auf der Höhe der Methoden der positivis-

tischen Wissenschaften bestehen kann. Daher auch die Entlehnung spezifischer

Methoden aus der Klinik, wie aus der Bichat’schen klinischen Anatomie für seine

Geschichtswissenschaft. Er selbst nennt sich daher einen glücklichen Positivisten:

»Wenn man an die Stelle der Suche nach den Totalitäten die Analyse der Selten-

heit, an die Stelle des Themas der transzendentalen Begründung die Beschrei-

bung der Verhältnisse der Äußerlichkeit, an die Stelle der Suche nach dem Ur-

sprung die Analyse der Häufungen stellt, ist man ein Positivist, nun gut, ich bin

ein glücklicher Positivist [Hervorhebung N. A.], ich bin sofort damit einverstanden.

34 Vgl. ebd., S. 158-182.

35 Ebd., S. 175.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-005 - am 12.02.2026, 17:02:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


156 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Plötzlich bin ich nicht mehr verärgert, daß ich mehrmals […] den Terminus Posi-

tivität benutzt habe, um von fern das Knäuel zu bezeichnen, das ich zu entwirren

versucht habe.«36

Die Archäologie ist das ständige Hervorholen des Archivs. Das ganze Knäuel der

Positivitäten, die als System zur Formation und bruchartigen Transformation der

Aussagen führen, ist das Archiv. Es ist das Gesetz dessen, was in einer Epoche sag-

bar und dessen, was zwar sagbar, aber nicht verständlich ist. Dieses hervorzuholen

durch die Archäologie, ist Foucaults Ziel. Das Archiv ist rein empirischer Natur – es

ist der Versuch, die Geschichte nicht als totalen Zufall und gleichzeitig nicht als von

den Notwendigkeiten des Denkens, des Bewusstseins und der Transzendenzen zu

verstehen. Aussage und Archiv – beides methodologische Antworten Foucaults auf

das Problem, sich vom Subjektivismus und Anthropologismus des Strukturalismus

zu lösen und sich gleichzeitig nicht der totalen Arbitrarität hinzugeben, sondern

Strukturen auf einer anderen Ebene, auf einer Ebene zwischen den Wörtern und

den Dingen, jenseits des denkenden Subjekts und der Transzendenz der Sprache

oder der Essenz des Menschen zu finden.37

Das Archiv als Gesetz der Aussagen zu sehen, ermöglicht es, Geschichte als

bruchartig und diskontinuierlich zu verstehen. Das Festhalten der Ideengeschichte

an der Kontinuität sei ein Fehler, den er beseitigen möchte, um (in einem philoso-

phischen Sinne) die letzte Unbegründetheit alles Sozialen zu bekräftigen:

»So wie Ihr es gebraucht, entwertet Ihr das Kontinuierliche. Ihr behandelt es als

ein Stützelement, auf das sich alles übrige beziehen muß; Ihr macht aus ihm das

erste Gesetz und die essentielle Schwere jeder diskursiven Praxis; […] Die Archäo-

logie beabsichtigt, diese Disposition umzukehren, oder vielmehr […] das Kontinu-

ierliche und das Diskontinuierliche gegeneinander auszuspielen: zu zeigen, wie

dasKontinuierliche aufgrundderselbenBedingungenundnachdenselbenRegeln

gebildet wird wie die Dispersion […].«38

Das Archiv der eigenen Epoche zu beschreiben, ist jedoch nicht möglich, da es uns

nicht transparent ist. Denn das Archiv besteht ja gerade in dem Gesetz dessen,

was sagbar ist und was eben nicht verständlich gemacht werden kann. Die Sub-

jekte sind diesem Archiv ausgeliefert – auch wenn es sich nicht um ein göttliches

oder transzendentales Gesetz handelt, sondern um eines, das durch die histori-

schen Praktiken entsteht und durch diskursive Praktiken von Menschen am Leben

gehalten und transformiert wird. Doch – und hier zeigt sich wieder, dass Foucaults

Ansatz nicht nur Geschichte ist, sondern auch Philosophie – eine Diagnose vom

36 Ebd., S. 182.

37 Vgl. ebd., S. 183-190.

38 Ebd., S. 248f.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-005 - am 12.02.2026, 17:02:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Gegen die Rationalität der Moderne 157

Archiv hat auch einen konkreten Einfluss auf unser Verständnis von unserer Ge-

sellschaft:

»Sie stellt fest, daß wir Unterschiede sind, daß unsere Vernunft der Unterschied

der Diskurse, unsere Geschichte der Unterschied der Zeiten, unser Ich der Unter-

schied derMasken ist. Daß der Unterschied, weit davon entfernt, vergessener und

wiedererlangter Ursprung zu sein, jene Verstreuung ist, die wir sind und die wir

vornehmen.«39

4.1.4 Paul Veyne: Foucault, der radikale Positivist

Paul Veyne hat einen Essay über die Methode seines Freundes Michel Foucaults

geschrieben. Das Buch mit dem Titel Foucault: Revolutionierung der Geschichte40 und

dessenHauptaussage lobt auch Foucaults großer deutscher Kritiker, JürgenHaber-

mas41. Es ist ein Text, der meines Erachtens das Revolutionäre an Foucaults em-

sigen Wirken über drei Jahrzehnte auf den Punkt bringt. Jeder, der sich mit den

Schriften von Foucault auseinandersetzt, merkt, dass es schwierig ist, Foucault ei-

nerwissenschaftlichenDisziplin zuzuordnen.Methodologisch jedoch arbeitet Fou-

cault auf jeden Fall in irgendeiner Form historisch. Im Nachgriff zu seinen ersten

drei StudienWahnsinn und Gesellschaft, Die Geburt der Klinik undDie Ordnung der Din-

ge liefert er einen Versuch, seine methodologische Ausrichtung zu systematisieren.

In der Archäologie des Wissens geht er tiefer auf die methodologischen Hintergrün-

de ein – wie oben ausgeführt. Für Paul Veyne ist Foucault ein Revolutionär, weil er

der erste »vollendete Historiker« ist, der erste radikale Positivist, welcher die Ge-

schichte als positiveWissenschaft von allen »Ismen« und vor allem von jeglicher sie

begründenden Rationalität befreit. Foucaults Diskurs sei nichts Sprachliches und

keine »Wahrheit«, die hinter der vordergründigenWahrheit liege, sondern der Dis-

kurs sei eine tatsächliche und reale Praxis, welche aus Worten Dinge mache. Fou-

cault will keine Geschichte der Ideologien, keine Geschichte der universellen Dinge

(wie die der Gerechtigkeit oder des Staates) und ihre Veränderungen im Laufe der

Jahrhunderte schreiben und auch keine Geschichte anhand universeller Idealty-

pen, sondern eine der realen diskursiven Praxis, welche die Dinge, die Ideologien

und die Worte hervorbringt. Anstatt historisch universell einzuordnen, komme es

39 Ebd., S. 190.

40 Vgl. Veyne, Paul: Foucault. Die Revolutionierung der Geschichte, Frankfurt a.M.: Suhrkamp

1992.

41 »Ich glaube, daß Paul Veyne die eigentliche Intention seines Freundes trifft, wenn er Fou-

cault als den ›Historiker im Reinzustand‹ beschreibt, der nichts anderes will, als stoisch zu

sagen, wie es gewesen ist […].« Habermas, Jürgen: Der philosophische Diskurs der Moderne,

Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1985.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-005 - am 12.02.2026, 17:02:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


158 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Foucault darauf an, die konkrete diskursive Objektivierung freizulegen. »Wie wer-

den Machtgefüge konstituiert?«, »Wie entstehen Subjekte und Staaten?«; was ist

die diskursive Praxis, was ist der (sozial-)geschichtliche Hintergrund hinter den

Objektivierungen, die uns als natürliche Dinge erscheinen, es jedoch nicht sind?42

»Unser Irrtum besteht darin, an den Staat oder die Staaten zu glauben, statt die

Praktiken zu erforschen, die jene Objektivierungen auswerfen, die wir für den

Staat oder Spielarten des Staates halten.«43

Veyne bringt das Beispiel der Gladiatorenkämpfe an,welche historisch bei den neu-

en christlichen Kaisern Roms im 4. Jahrhundert nach Christi Geburt schubweise

verschwinden.Woran liegt das? An der christlichen Nächstenliebe? An einer neuen

Moral imVolke? Veyne, der selbst ein Buch darüber geschrieben hat,muss hier nach

der Lektüre Foucaults eingestehen, dass auch er wohl Unrecht hatte, als er dies auf

ein Kalkül der Regierenden in ihrem Verhältnis zu den Regierten führte. Dieser

Wandel kam auch nicht durch eine neue Moral, sondern aufgrund einer neuen

Machttechnik, welche den Kaiser nicht mehr als Hirten und das Volk als Herde,

sondern den Kaiser als Vater und das Volk als Kinder konstituierte. Einer Herde

soll man geben, was sie will und braucht, damit möglichst alle überleben, Kin-

der hingegen muss man vor einer Verrohung der Sitten schützen – immerhin hat

man eine pädagogische Verantwortung. Die neuen Kaiser, so Veyne, haben nicht

bewusst abgewogen und sind aus moralischen Erwägungen zu diesem Schluss ge-

kommen, sondern weil ihre Rolle als die des Kindsvaters objektiviert wurde, war

es für sie das Natürlichste der Welt, diese Spiele zu verbieten. Gladiatorenkämpfe

verschwanden nicht wegen Bewusstsein und Ideologie, sondern wegen einer neu-

en Machttechnologie, eine neue Praktik, die Macht und Politik objektivierte und

mit ihrem eigenen Naturalismus auftrat. Unter den neuen Bedingungen der Macht

erschien es als Natürlichstes derWelt. Hintergrund ist eine Akzentverschiebung in

der Pastoralmacht, wie sie Foucault nennt.

Es gibt keine Dinge, sondern nur diskursive Praktiken, die ganz real durch he-

gemoniale Relationen in jeder Epoche Objekte hervorbringen, die als »natürlich«

und als »wahr« gelten, das ist für Veyne Foucaults Hauptbotschaft.44 Auf das kon-

krete Beispiel des Wahnsinns gemünzt heißt das:

»DerWahnsinn existiert nur als Gegenstand in einer Praktik und durch eine Prak-

tik, aber diese Praktik ist selbst nicht der Wahnsinn.«45

42 Vgl. Veyne, Paul: Foucault. Die Revolutionierung der Geschichte, Frankfurt a.M.: Suhrkamp

1992.

43 Ebd., S. 39f.

44 Vgl. ebd., S. 9-30.

45 Ebd., S. 49.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-005 - am 12.02.2026, 17:02:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Gegen die Rationalität der Moderne 159

Foucault, so Veyne, ist der Philosoph der Negation des natürlichen Gegenstands.

Klar existieren für Foucault verschiedene Verhaltensmuster, die, wenn sie von ei-

nem neutralen Beobachter von einem anderen Planeten betrachtet würden, als ver-

schieden vom Durchschnitt der Menschen abweichend erkannt werden könnten.

Und auch neurobiologisch gibt es bei manchen Menschen Anomalien. Foucault ist

nun kein Relativist für Veyne, der behauptet, den Wahnsinn gebe es nur aus ei-

nem bestimmten Betrachtungswinkel, für andere sei der Wahnsinn eben Wahrsa-

gerei oder Ähnliches. Nein Foucault geht einen Schritt weiter, für ihn existiert der

Wahnsinn als natürlicher Gegenstand nicht. Für ihn existiert die Materie, existieren

die neurobiologischen Muster, aber der Wahnsinn und alle durch das Bewusstsein

begreifbaren Dinge existierten erst durch den Akt der Objektivierung. Der Wahnsinn

existiert nicht an sich, sondern nur im Akt der Relation, also der Objektivierung. Philo-

sophie und Geschichte verschränken sich daher bei Foucault, denn die Geschichte

wird zunehmend die positive Geschichte von dem, was Menschen zu jedem Zeit-

punkt als »Wahrheit« erachteten und von den Kämpfen um diese »Wahrheit«.46

Darin liegt der genealogische Blick. Geschichte und somit auch gesellschaftliche

Wahrheiten drehen sich eben nicht um die unendliche Fülle der Sprache, welche

stets vibriert und nie festlegbar ist, wie das die Strukturalisten um Lacan behaup-

ten würden, sondern sind Ergebnis von etwas Rarem. Und zwar bestehen sie aus

realen Verknappungen, realen Relationen, realen Objektivierungen, die Wahrheit

im Diskurs konstituieren. Das Grundproblem, dem Foucault entgehen will, ist das

des Bewusstseins. Unser Bewusstsein, mit dem wir Dinge betrachten, ist nämlich

selbst ein Ding, das aus einer spezifischen Relation heraus objektiviert wird.Hierin

liegt letztlich Foucaults Pointe, so Veyne. Foucault geht es um eine vorbegriffliche

Realität, welche historisch geworden ist, und die dem Bewusstsein eben nicht oh-

ne weiteres bewusst ist. Foucault behauptet dabei gleichzeitig nicht, es gebe eine

»heimliche«, »verdeckte«, zweite »Wahrheit«, sozusagen die große Weltlüge, die

dechiffriert werden müsse. Sondern es handelt sich vielmehr um eine reale Pra-

xis, eine unterhalb des Bewusstseins liegende Ebene der realen Relationen, die zu

erkennen es eines bestimmten positivistischen Blickes benötigt. Es geht um den

Blick auf die grammatische Struktur unserer Kultur, derer wir uns nicht bewusst

sind, aber die trotzdem wirkmächtig ist. Genau, wie der Löwe nicht begreift, was

es bedeutet, wie ein Löwe zu handeln, der aber trotzdem handelt, wie ein Löwe von

Natur aus handelt, so handelt ein König zu einer Zeit als ein Hirte, als sei es natür-

lich und zu einer anderen Zeit als Vater, weil das »normal« ist. Letztlich ist Veynes

These, dass man die Archäologie vor dem Hintergrund der Genealogie lesen muss,

wie Foucault es in den 1970er Jahren bspw. in der Geschichte der Gouvernementalität

auch tut. Macht ist der Name für eine gesellschaftliche Situation und Ergebnis ge-

46 Vgl. ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-005 - am 12.02.2026, 17:02:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


160 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

sellschaftlicher Kämpfen. Und die Gouvernementalität, auf die Veyne hier anspielt,

ist das aus diesen Kämpfen entstehende Paradigma des Regierens.

Es geht Foucault umdenÜberhang einer Struktur, die jedoch keine rein sprach-

liche sein kann (da die Sprache selbst eines dieser Dinge ist, die von der Grammatik

der Kultur abhängig ist), ein Überhang einer historisch gewordenenMachtstruktur

über den Einzelnen. Diese Strukturen sind letztlich Machtstrukturen der Verknap-

pung, die historisch durch diskursive Praktiken so-und-nicht-anders geworden

sind.47 Wir sind in eine Welt historisch gewordener Machtstrukturen hineingeboren wor-

den, die uns nicht direkt bewusst, sondern uns als die Grammatik unserer Kultur verborgen

sind. Für Veyne ist Foucaults Hauptanliegen somit die Disqualifizierung jeglicher

Rationalität.

»Foucault versucht nicht, aufzudecken, daßes einen ›Diskurs‹ oder gar einePraktik

gibt: er sagt, daß es keine Rationalität gibt. Solangeman glaubt, daß der ›Diskurs‹

eine Instanz oder Basis ist, solangeman sich fragt, welche Kausalbeziehung diese

Instanz wohl zur gesellschaftlichen oder ökonomischen Entwicklung unterhalten

könnte oder ob Foucault nicht eigentlich eine ›idealistische‹ Form der Geschichte

betreibt, solange hat man noch nicht verstanden. Die Bedeutung Foucaults liegt

gerade darin, daß er weder Marx noch Freud nacheifert: er ist kein Dualist, er hat

nicht den Anspruch, der Erscheinung die Realität entgegenzusetzen. […] Die Rea-

lität entkleiden, um sie zu sezieren und zu erklären, ist eine Sache, eine andere

und naivere Sache ist es zu glauben, hinter ihr sei eine zweite Realität verborgen,

von der aus sie ferngesteuert wird und die sie erklärt.«48

Was meint Veyne konkret damit, dass es für Foucault »keine Rationalität gibt«?

Kurz gesagt: Die universelle Rationalität gibt es nicht, eine von der ausman »objek-

tiv« Diskurse untersuchen könnte, Rahmen der Vernunft, welcher zu allen Zeiten

gleich sei und den Verlauf der Geschichte eindeutig determiniert oder auch eine

Rationalität, die naturalistisch im Menschen angelegt ist und die uns als Richt-

schnur dienen könnte (Anthropologie, Naturalismus, Rationalismus etc.), gibt es

nicht. Jegliche Rationalität ist Basis und eben auch Ausfluss zugleich von diskursi-

ven Prozessen der Objektivierung und somit total kontingent. Genau wie Foucault

die philosophische Frage nach wahr und falsch bzw. gut und böse jeglichem uni-

versellen Maßstab entzieht, so unterläuft er jegliche Rationalität – nicht nur die

der Moderne – als fabriziert durch Machtbeziehungen verknappte diskursive Ob-

jektivierungen, die uns als Grammatik unserer Kultur zugrunde liegt. Foucaults

Ziel ist es, eine Geschichtsschreibung zu etablieren, die alles tilgt, was eine univer-

sale Rationalität impliziert, um dem Anspruch des radikalen Positivisten gerecht

zu werden. Wie er in seinem Aufsatz Nietzsche, die Genealogie, die Historie schreibt,

47 Vgl. ebd.

48 Ebd., S. 76f.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-005 - am 12.02.2026, 17:02:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Gegen die Rationalität der Moderne 161

verortet sich Foucault mit NietzschesWorten Jenseits von Gut und Böse und von wahr

und falsch im Sinne der Bewertung des »Sinnes« der Geschichte von einem nor-

mativ objektiven Punkt aus. Aber er bewegt sich auch jenseits der Vorstellung me-

taphysischer Triebkräfte der Geschichte. Foucault steht letztlich auf einem sehr

physischen Standpunkt seiner Geschichtsschreibung. Die Vernunft, so hat Fou-

cault es in jenem Aufsatz so treffend zusammengefasst, sei »auf ganz und gar ›ver-

nünftige‹ Weise [entstanden], nämlich durch einen Zufall. […] Am geschichtlichen

Anfang der Dinge stößt man nicht auf die noch unversehrte Identität ihres Ur-

sprungs, sondern auf Unstimmigkeit und Unterschiedlichkeit.«49 Am Anfang war

nicht das Wort; am Anfang war der Kampf. Daher darf die Aufgabe der »wirkli-

chen Historie« es auch nicht sein, nach »Ursprüngen« oder »Herkunft« von Wer-

ten und Wissen zu suchen, da beide Konzepte eine organische Entwicklung oder

einen Fortschritt in Verwandtschaftsverhältnissen implizierten. Foucault will mit

Nietzsche all diese versteckten überzeitlichen Stabilisatoren unseres abendländi-

schen Denkens »zerschneiden«. Denn sie versperrten den Blick darauf, dass unsere

ganze Kultur zufälliges Ergebnis vieler Kämpfe ist. Daher soll die Genealogie, wie

Foucault seine Methode später bezeichnen wird, den »Entstehungsherd« unseres

Wissens und unsererWahrheiten auf den Schauplätzen der Schlachten und der un-

endlichen Kämpfe sichtbar machen. Und diese Kämpfe, so widerspricht Foucault

wohl Kant und Hegel, seien keine, die einem friedlichen oder bürgerlichen Endzu-

stand zuliefen, sondern die idealistischen Kategorien des Fortschrittes (wie etwa

Freiheit, Autonomie, Gemeinwohl etc.) seien selbst nur rückwirkende Rationali-

sierungen und »Verrechtlichung« der aus dem »Chaos« der Kämpfe entstandenen

dauerhaften Ordnungen der Gewalt. Genealogie ist die wirkliche Historie, welche

die Gewalt in der ›rationalen‹ Ordnung sichtbar macht. Näheres hierzu wurde in

Kapitel 2 über die Geschichtsphilosophie ausgeführt.50

»Die Menschheit schreitet nicht langsam von Kampf zu Kampf voran, bis sie zu

einer universellen Gegenseitigkeit fände, in der die Regeln für immer an die Stelle

des Krieges träten; sie fasst jede dieser Gewalttätigkeiten in ein Regelsystem und

bewegt sich so von einer Herrschaft zur anderen.«51

Nahtlos an diesen Punkt wird das Kapitel 5 über den Krieg anschließen. Denn es

zeigt sich hier, dass Foucault mit Veyne betrachtet tatsächlich ein »Positivist« ist.

Er stellt die diskursiven Praktiken in den Mittelpunkt, um der Metaphysik und all

ihren Entsprechungen in der Geschichtsschreibung zu entkommen. Der »Preis« ist

49 Foucault,Michel: Nietzsche, die Genealogie, dieHistorie, in: Stingelin,Martin (Hg.): absolute

Michel Foucault, Freiburg: orange Press 2009, S. 100.

50 Vgl. ebd., S. 98-117.

51 Ebd., S. 104.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-005 - am 12.02.2026, 17:02:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


162 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

jedoch, dass Foucault einem ganz anderen Essenzialismus verfällt: einem radikalen

Bellizismus (vgl. Kapitel 6).

4.1.5 Die kalte Rationalität der Moderne und der Wahnsinn

Michel Foucaults DissertationsschriftWahnsinn undGesellschaft (frz. Folie et déraison.

Histoire de la folie á l´âge classique) ist, so schreibt Philipp Sarasin zurecht, eine sechs-

hundertseitige Abrechnung mit der Psychologie als positive Wissenschaft und mit

ihren »objektiven« Untersuchungsgegenständen. Geisteskrankheit, Störungen des

Bewusstseins und andere Gegenstände der modernen Psychologie betrachtet Fou-

cault aus einer archäologischen Perspektive. Wie in Kapitel 4.1.4 erläutert, schreibt

er eine alternative Geschichtsschreibung des Wahnsinns im Abendland.Wahnsinn

betrachtet er dadurch nicht nur als natürliche Erfahrung, sondern beschreibt vor

allem die diskursiven Praktiken, die sie hervorbrachte. Das, was seit dem Mittel-

alter als Wahnsinn und Unvernunft (folie et déraison) diskursiv gefasst wird, ist für

Foucault erst einmal Möglichkeit des Ausdrucks des vitalen Lebens. Der Einzelne,

so Foucault, habe die radikale Wahl, sich der Vernunft zu beugen oder nicht. Die

moderne Psychologie, so argumentiert er, mache erst im 18. Jahrhundert durch ein

fundamentales »Schweigen« aus dieser Option der Verweigerung der Vernunft die

Geisteskrankheit. Foucault versucht sich an einer Herausarbeitung einer Syntax

des Wahnsinns durch seine archäologische Arbeit. Er arbeitet heraus, wie Wahn-

sinn in der Sprache der Vernunft objektiviert wurde. Die Moderne zeichne sich

im Abendland dadurch aus, dass sie eine radikale Trennung einführe zwischen

raison und déraison, zwischen Vernunft und Unvernunft und dass sie Letztere in

Anstalten wegsperre. Entscheidend, so Philipp Sarasin, sei, dass Foucault mit phä-

nomenologischen Gedanken, wir seien in eineWelt geboren, in der objektiver Sinn

überall um uns herum gegeben ist, bricht. Foucault deckt die formalen Bedingun-

gen auf, die Sinn überhaupt erst diskursiv ermöglichen. Auch für Jacques Lacan ist

Wahnsinn eine Urform des Sprechens, die nicht darauf angelegt ist, sich erkennbar

zu machen, also nicht intersubjektiv ist. Wahnsinn ist aus der psychoanalytischen

Warte der Verzicht des Rekurses auf einen Nullpunkt, auf das nom-du-pére/non-

du-pére (Namen des Vaters, Nein des Vaters). Das Nein zum Begehren des männ-

lichen Kindes zur Mutter, das ist der erste Signifikant, dem sich das Subjekt unter-

werfen müsse, um in die Sprache der Gesellschaft einzutreten. Ähnlich wie Fou-

cault, so sieht auch Lacan die Möglichkeit des Subjekts, frei zu entscheiden. Bei

Foucault scheint hier eher eine Art Vitalismus, eine Rebellion des nackten Lebens,

des Körpers, sich der Macht, die durch die verborgene machterfüllte Grammatik

einer jeden Kultur hindurch wirkt, zu entziehen. Foucault interessiert sich für das

Zwangsverhältnis, welches das Subjekt konstituiert, indem es gezwungen wird,

»Wahrheit« über sich zu sprechen.Wahnsinn, so meint der junge Foucault, bedeu-

te Freiheit; es sei die radikale Freiheit des Subjekts, sich dem Zwang auszusetzen

https://doi.org/10.14361/9783839456637-005 - am 12.02.2026, 17:02:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Gegen die Rationalität der Moderne 163

oder nicht. Lange Zeit bleibt dieses Freiheitspotenzial des Wahnsinns in Foucaults

Denken eine nicht »lebbare«, aber denkbare Art der Befreiung von der Macht. Da-

von wird sich Foucault später in der Archäologie des Wissens wieder distanzieren im

Sinne einer Geschichtsschreibung, die sich von natürlichen Dingen völlig absetzen

wird. Trotzdem, denke ich, wird dieser Aspekt des Vitalismus später für Foucaults

Körper-Orientierung und sein Machtverständnis noch entscheidend sein.52,53

Der Wahnsinn ist diskursiv zur Grenze des modernen Denkens erhoben wor-

den. Er ist im historischen Sinne die Grenze des Denkens. Die Rationalität, welche

die Bourgeoisie sozialgeschichtlichmit sich brachte, basierte auf jenem Ausschluss

des objektiviertenWahnsinns.Das »Soziale«, die »Gesellschaft« dieserModerne be-

ginnt für Foucault mit einem radikalen Trennstrich, mit dem Schweigen zwischen

Vernunft undWahnsinn. Der Nullpunkt erscheint hier als eine Art ursprünglichem

Gemurmel der Sprache, ohne Autor und Subjekt, das sich zu erkennen gibt. Das

Soziale setzt ein mit dem Ausschluss dieser Sprache des Wahnsinns, und mit der

Etablierung der Sprache der Vernunft. Es gibt somit historisch im Rahmen des

52 Vgl. Sarasin, Philipp: Michel Foucault zur Einführung, Hamburg: Junius 2005, S. 15-23.

53 Diesen vitalistischen Gedankengang des »natürlichenWahnsinns« wird Foucault mit seinem

vierten großen Buch Archäologie des Wissens wieder fallenlassen. Dort schreibt er in seiner

methodologischen Rekonstruktion seiner bisherigen Arbeit zu den Formationsregeln eines

Diskurses: »Man versucht nicht zu rekonstruieren, was der Wahnsinn selbst gewesen sein

konnte, so wie er sich vielleicht zuerst in einer ursprünglichen, fundamentalen, dumpfen,

kaum artikulierten Erfahrung gegeben hat, und so wie er dann wohl von den Diskursen und

dem verdrehten, oft listigen Spiel ihres Verfahrens organisiert (übertragen, deformiert, tra-

vestiert, vielleicht zerstört) worden ist. […] In einem Wort, man möchte sich gänzlich der

›Dinge‹ enthalten; sie ›entgegenwärtigen‹; ihre reiche, schwere und unmittelbare Fülle ver-

bannen, aus der man gewöhnlich das Ur-Gesetz eines Diskurses macht, der sich davon nur

durch Irrtum, Vergessen, Illusion, Unwissenheit oder Trägheit der Meinungen und der Tra-

ditionen oder auch durch den vielleicht unbewußtenWunsch, nichts zu sehen und nichts zu

sagen, fernhalten würde«. Foucault, Michel: Archäologie des Wissens, Frankfurt a.M.: Suhr-

kamp 1973, S. 71f.

Doch trotzdem scheint hier imWirken des jungen Foucault eine vitalistische, lebensphiloso-

phische Erfahrung auf, die auf einer gewissen Ebene sein ganzesWerk durchzieht. Habermas

weist in seiner Vorlesungsreihe Der philosophische Diskurs der Modernemeines Erachtens zu-

recht darauf hin, dass dieser Vitalismus entscheidend für dasMachtverständnis des Foucault

des DerWille zumWissen sein wird. Habermas sagt hierzu: »Stets ist es der Körper, der in der

Tortur geschunden und zum Schauplatz der souveränen Rache gemacht wird; der vom Drill

erfaßt, in ein Feld mechanischer Kräfte zerlegt und manipuliert wird; der von den Human-

wissenschaften vergegenständlicht und kontrolliert, zugleich in seiner Begehrlichkeit stimu-

liert und entblößt wird. Wenn Foucaults Begriff der Macht sich einen Rest von ästhetischem

Gehalt bewahrt, dann verdankt er diesen der vitalistisch-lebensphilosophischen Lesart der

Selbsterfahrung des Leibes.« Habermas, Jürgen: Der philosophische Diskurs der Moderne,

Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1985, S. 334f.

Man müsste der Liste der Gewalttaten gegen den Körper, die Habermas hier anführt, eben

noch die ausWahnsinn und Gesellschaft hinzufügen.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-005 - am 12.02.2026, 17:02:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


164 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Diskurses eine »Stunde null«, in der die Vernunft durch den Ausschluss des Wahn-

sinns konstituiert wurde. Die Psychologie hat den Wahnsinn als Gegenstand des

Ausschlusses der Vernunft konstruiert. Foucaults radikale These in Wahnsinn und

Gesellschaft ist folglich, dass Vernunft undWahnsinn diskursiv gemacht sind. Schon

mit diesem ersten großen Werk zeigt sich Foucaults aufklärungskritischer Impe-

tus: Die abendländische Vernunft sei eine »Struktur der Ablehnung« des Wahn-

sinns, die aus dem Sieg über den Wahnsinn hervorgegangen sei. Sie sei eine kalt

beobachtende, einsperrende Vernunft und sie sei zutiefst bürgerlich, weil sie sich

von der Nützlichkeit her definiert. Sie definiert den Wahnsinn als »absence d’œv-

re«, als »Fehlen einer Arbeit«.54 Wahnsinn, so folgert Foucault, werde diskursiv

als das Gegenteil der bürgerlichen ratio konstituiert, weil sie nicht produktiv und

einem Individuum zurechenbar sei.55

Foucault zeichnet in Wahnsinn und Gesellschaft vom Mittelalter bis in das 20.

Jahrhundert die Stellung des Wahnsinns nach. Während im Mittelalter Wahnsinn

als andere Seite der Kultur in der Mitte der Gesellschaft akzeptiert war, so war er

es in der Renaissance schon deutlich weniger, jedoch in Kunst und Kultur wahr-

nehmbar. Erst in der Klassik (l’age classique), wie er am Beispiel René Descartes’

aufzeigt, gibt es einen Gewaltakt, der die Stimme des Wahnsinns diskursiv zum

Schweigen bringt. Für Foucault ist es kein Zufall, dass gleichzeitig in Paris die ers-

te große Anstalt für Geisteskranke öffnet und Gefängnisse und Anstalten zu Orten

werden, an denen der Wahnsinn eingesperrt wird. Foucault hebt den Fakt her-

vor, dass bis zu einem Prozent aller Pariser als Libertins oder Arbeitsscheue in den

Anstalten eingesperrt waren. Für Foucault ein Indiz für den Sieg eines neuen Dis-

kurses der kalten, bürgerlichen Vernunft. Foucaults These der großen Einsperrung

wird von vielen Historikern bezweifelt und infrage gestellt. Trotzdem ist Folgen-

des an Foucaults Geschichte der Psychologie als moderner Wissenschaft äußerst

fruchtbar: Die Geschichte der Psychologie erscheint nicht mehr als Fortschritt der

Humanität, sondern schon in diesem frühen Stadium aus einer genealogischen

Machtperspektive.56

Das ist Foucaults teilweise unterschätzter Beitrag zur Medizingeschichte, wie

ihn auch Christof Goddemeier in seinem Artikel Wahnsinn ist keine Krankheit im

Deutschen Ärzteblatt zusammenfasst:

»Für Foucault ist derWahnsinn keine Krankheit, ja, für sich allein genommennicht

einmal real. Er behandelt ihn ausschließlich als Paar aus Vernunft und Unver-

nunft. Gemäß Friedrich Nietzsches Diktum ›Thatsachen giebt es nicht, nur Inter-

pretationen‹, gilt eine Aussage bloß für eine bestimmte Perspektive. Derart in-

54 Foucault, Michel: Wahnsinn und Gesellschaft. Eine Geschichte des Wahns im Zeitalter der

Vernunft, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1969, S. 11.

55 Vgl. Sarasin, Philipp: Michel Foucault zur Einführung, Hamburg: Junius 2005, S. 24-29.

56 Vgl. ebd., S. 30f.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-005 - am 12.02.2026, 17:02:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Gegen die Rationalität der Moderne 165

spiriert, spricht Foucault in seinem Werk eher als genealogischer Philosoph und

nicht als Historiker, etwa wenn er den Nullpunkt einer ›undifferenzierten Erfah-

rung‹ des Wahnsinns ›unterhalb der Geschichte‹ verortet.«57

Relevant für Foucaults späteres Werk ist, wie sich Foucault der Geschichte der Psy-

chologie annähert,waswiederum viel über sein Verständnis vonWahrheit und Ver-

nunft aussagt. Es gibt für ihn kein »Wesen« und keine feststehende »Identitäten«,

es gibt nicht einmal »den Wahnsinn« objektiv. Schon in seiner Herangehensweise

an die Geschichtsschreibung zeigt sich, dass Realität und Wahrheit nicht trennbar

sind von der Macht. Wahnsinn und Vernunft sind dialektisch aufeinander bezo-

gene Formen der Erfahrung. Beide haben sich historisch entwickelt.Wahnsinn und

Gesellschaft ist Foucaults Projekt, die Stunde null der Geschichte vomWahnsinn zu

finden, welche durch den Sieg der Vernunft, durch die Macht der Vernunft seit

dem klassischen Zeitalter durch ein Schweigen verdeckt wurde. Daher auch der

deutsche Untertitel zuWahnsinn und Gesellschaft: Eine Geschichte des Wahns im Zeital-

ter der Vernunft. In seinem Vorwort zur deutschen Ausgabe 1960 schreibt er schon

im dritten Satz über sein Vorhaben:

»Die Geschichte dieser anderen Art des Wahnsinns ist zu schreiben, – dieser an-

deren Art, in der die Menschenmiteinander in der Haltung überlegener Vernunft

verkehren, die ihren Nachbarn einsperrt, und in der sie an der gnadenlosen Spra-

che des Nicht-Wahnsinns einander erkennen. Wir müssen den Augenblick dieser

Verschwörung wiederfinden, bevor er im Reich der Wahrheit endgültig errichtet

und durch den lyrischen Protest wiederbelebt worden ist. Man muß in der Ge-

schichte jenen Punkt Null der Geschichte des Wahnsinns wiederzufinden versu-

chen, an dem der Wahnsinn noch undifferenzierte Erfahrung, noch nicht durch

eine Trennung gespaltene Erfahrung ist.«58

Die Geschichte der »gnadenlosen Sprache des Nicht-Wahnsinns«, die Menschen

dazu veranlasst ihren Nachbarn einzusperren, das ist das Provokante an Foucaults

WahnsinnundGesellschaft. Für ihn sind Psychologie undMedizin kein Fortschritt per

se. Zwischen den beiden objektivierten Lebensrealitäten des Menschen, zwischen

Wahnsinn undVernunft, ist einmachtbesetztes Schweigen zugunsten der Vernunft

eingetreten. Der vernünftige Mensch spricht nicht mehr mit dem Wahnsinnigen,

sondern redet über ihn vermittels der modernen Psychologie.

»Die Sprache der Psychiatrie, die ein Monolog der Vernunft über den Wahnsinn

ist, hat sich nur auf einem solchen Schweigen errichten können. Ich habe nicht

57 Goddemeier, Christof: Wahnsinn ist keine Krankheit, in: Deutsches Ärzteblatt, Jg. 108, Heft

33, 2011, S. A1736.

58 Foucault, Michel: Wahnsinn und Gesellschaft. Eine Geschichte des Wahns im Zeitalter der

Vernunft, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1969, S. 7.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-005 - am 12.02.2026, 17:02:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


166 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

versucht, die Geschichte dieser Sprache zu schreiben, vielmehr die Archäologie

dieses Schweigens.«59

»Die Geschichte des Wahnsinns schreiben, wird also heißen: eine Strukturunter-

suchung der historischen Gesamtheit – Vorstellungen, Institutionen, juristische

und polizeiliche Maßnahmen, wissenschaftliche Begriffe – zu leisten, die einen

Wahnsinn gefangenhält, dessen ungebändigter Zustand in sich selbst nie wie-

derhergestellt werden kann. Da uns jene unzugängliche, ursprüngliche Reinheit

fehlt, muß die Strukturuntersuchung zu jener Entscheidung zurückgreifen, die

Vernunft und Wahnsinn gleichzeitig trennt und verbindet. Sie muß versuchen,

den ständigen Austausch, die dunkle, gemeinsameWurzel und die ursprüngliche

Gegeneinanderstellung zu entdecken, die ebensosehr der Einheit wie der Oppo-

sition von Sinn und Irrsinn einen Sinn verleiht.«60

Sinn gibt es nicht ohne den kontrastierenden Raum des Unsinns, Vernunft nicht

ohne Wahnsinn. Die scheinbare Opposition Sinn-Irrsinn/Vernunft-Wahnsinn er-

weist sich in Wahnsinn und Gesellschaft als Einheit zugleich. Das ist wohl die er-

kenntnistheoretische Hauptaussage vonWahnsinn und Gesellschaft. Damit der mo-

derne Mensch in sich selbst Wahrheit verorten kann, wird eine Trennung zwischen

Vernunft und Wahnsinn gezogen. Damit ist der Wahnsinn jedoch im Zentrum der

modernen Rationalität aufgehoben.61 Denn derWahnsinn ist der Entzug von Spra-

che, Vernunft und Moral, weshalb eine Kritik der Vernunft immer auch von der

Konstitution des Wahnsinns ausgehen müsse.62 Wie Paul Veyne über Foucaults

Methode schrieb, lässt sich hier am Beispiel des Wahnsinns festhalten: Foucault

schreibt keine Geschichte über existierende natürlicheDinge, sondern er schreibt über

den Akt, in dem Dinge existieren. Den Wahnsinn gibt es nicht an sich, die Praktik

der kalten, einsperrenden Rationalität der Bourgeoisie, welche den Wahnsinn dis-

kursiv von der Vernunft mit einem Schweigen trennt, die existiert hingegen schon.

Dinge existieren nur in actu – wir müssen diesen vorbegrifflichen Akt aus all den

Ismen, aus all den Ideologien usw. herausschälen, um positivistisch zu sehen, wie

es wirklich ist. Und auch hier deutet Foucault darauf hin, dass die Setzung der Un-

terscheidung zwischen Vernunft und Unvernunft ein Akt der Gewalt ist.

59 Ebd., S. 8.

60 Ebd., S. 13.

61 Vgl. Foucault, Michel: Wahnsinn und Gesellschaft. Eine Geschichte des Wahns im Zeitalter

der Vernunft, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1969, S. 15.

62 Vgl. Sarasin, Philipp: Michel Foucault zur Einführung, Hamburg: Junius 2005, S. 37f.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-005 - am 12.02.2026, 17:02:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Gegen die Rationalität der Moderne 167

4.1.6 Zwischenfazit: Rationalität als diskursive Praktik

und Ausdruck von Kämpfen

Für meine Forschungsfrage lässt sich also nach dieser Analyse der Rationalität in

Foucaults archäologischem Blick festhalten:

Erstens stellt Foucaults genealogisches Denken einen Angriff auf die Geltung

jeglicher universalen Rationalität dar. Was als vernünftig gilt, ist nicht logisch her-

zuleiten oder metaphysisch gegeben, sondern bewegt sich jenseits von Gut und Böse,

ist also mit Nietzsche gesprochen Ausdruck eines historischen Apriori. Und es ist

Ausdruck eines Gewaltaktes. Alles Denken basiert auf Macht/Wissen-Korrelaten,

die sich im Denken, Sprechen und Schreiben innerhalb und außerhalb von In-

stitutionen als diskursive Polizei äußern. Eine der fundamentalen Kategorien jener

diskursiven Polizei ist wohl die Vernunft. Unser heutiges Wissen über den »richti-

gen Umgang« mit Gefangenen oder psychisch Kranken entspringt keiner zeitlosen

Vernunft, sondern ist Ausdruck historischer Machtstrukturen und dadurch relativ.

Foucaults kritische Grundhaltung ist somit als Genealogie des Wissens aufzufas-

sen: als Aufdecken der historischen Zufälle, Widersprüche und Diskontinuitäten

hinter heutigemWissen und heutigen Strukturen. Die Kritik besteht in der Nietz-

scheanischen Entlarvung. Wie schon eingangs zu dieser Arbeit erläutert, folgt die

vorliegende Studie der Perspektive des Foucault der 1970er Jahre, seine Archäologie

vor dem Hintergrund der Genealogie zu verstehen.

Zweitens entlarvt Foucault ganz konkret jene spezifische Vernunft, welche sich

in der Moderne herausgebildet hat als ein kaltes und grausames Macht/Wissen-

Korrelat, das strategisch darauf begründet liegt, das Anormale bzw. das Andere

einzusperren, um das Normale hervorzubringen.63 Auch wenn Foucault in seinen

Hauptwerken selbst nicht auf das Politische eingeht, so lässt sich doch festhal-

ten: Für Foucault kann das Politische nicht auf Verständigung basieren, da jegli-

che gemeinsame Rationalität ausgeschlossen ist, auf deren Basis eine solche von-

stattengehen könnte. Alle »Dinge« existieren nur aufgrund von realen diskursiven

Praktiken – sie werden hervorgebracht durch die unserem Bewusstsein verborge-

ne grammatische Struktur unserer Kultur – diese ist Ausdruck des historischen

Apriori, welches wiederum Ergebnis unendlich vieler Kämpfe ist. Eine autonome

Vernunft, anhand derer wir universell und objektiv moralische oder politische Pro-

bleme lösen könnten, ist somit ein für alle Mal suspendiert. Das Kant’sche Argu-

ment, man könne einen praktischen Imperativ als Maxime jeglichen Handelns aus

der jedem vernünftigen Wesen gegebenen Eigenstruktur der Autonomie, des lo-

gischen Denkens und der Gegenseitigkeit ableiten, diskreditiert Foucault hiermit.

63 Diese disziplinäre Logik wird Michel Foucault in seiner machtanalytischen Phase spätestens

in Überwachen und Strafen noch genauer in ihren Effekten für die Subjektivität ausführen.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-005 - am 12.02.2026, 17:02:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


168 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Kants Argument muss für Foucault als naturalistischer Versuch erscheinen, der ei-

ne Vernunft als natürlich darstellt, welche auf ›Dingen‹, wie etwa der Autonomie

und der beinahe transzendentalen Menschenwürde basiert, die allesamt in Wirk-

lichkeit Effekte diskursiver Praktiken einer naturwissenschaftlich geeichten und

vom Blick der Bourgeoisie durchzogenen Moderne sind. Rationalität gibt es nur

noch in Diskursen, sie gilt nicht universell und es gibt keinen erhöhten, ruhenden

Punkt mehr, von dem aus man das Plateau des Denkens und des Wissens überbli-

cken könnte. Kants Strahlen einer universalen Rationalität weichen dem Kaleido-

skopmit seinenMyriaden anmöglichen Rationalitäten, die von nichts anderem ab-

hängen als der historischen Objektivierung durch diskursive Praktiken und somit

letztlich historisch konstituierter Macht. DasWichtige ist jedoch, dass diese histo-

rischen Objektivierungen, diese sedimentierten Praktiken, die sich stets erneuern,

diese grammatische Struktur unserer Kultur zwar unserem Bewusstsein verbor-

gen ist, jedoch mit dem positivistisch-gereinigten Blick des Archäologen Schicht

für Schicht als ›episteme‹, als Archiv der Epoche an das Tageslicht gebracht werden

können.

Aus Foucaults Werk selbst wird nicht final deutlich, ob er alle Werte entweder

aus philosophischen Gründen einer Ent-Cartesianisierung des Humanismus relati-

viert, ob er nur den liberalen Begriffsrahmen aus strategischen Gründen disqua-

lifiziert oder ob er ihn gänzlich als Verschleierung von Herrschaft auch normativ

disqualifiziert.64 Entscheidend ist für die vorliegende Arbeit, dass Foucault uns

keinen festen Ansatzpunkt dafür gibt, wo er normativ steht. Sein Werk lässt, so

Nancy Fraser, eine Lesart zu, welche dem spezifisch aufklärerischen Impetus der

Vernunft und Autonomie in einer antimodernen Schlagrichtung den Boden ent-

zieht. Aus dieser Perspektive könne man Habermas provokante und abwertend ge-

meinte These, Foucault sei ein weiterer Jungkonservativer, wie etwa Ernst Jünger,

zwar nicht umstandsfrei bestätigen, denn bei Foucault findeman viele Ansätze, die

einer dialektischen Kritik der Moderne dasWort reden, doch man könne Foucaults

Werk auch als radikal ablehnend-antimoderne Kritik lesen.65 Die vorliegende Ar-

beit hat im vergangenen Kapitel argumentiert, dass Foucaults immanente Lesart

(also Foucault als konstruktiver Kritiker der Aufklärung) nicht so überzeugende

Anhaltspunkte in seinemWerk findet wie die, dass Foucault zwar im Gegensatz zu

den Jungkonservativen (Konservative Revolution) und Nietzsche kein eigenes nor-

matives Alternativ-Ideal hat, er jedoch den liberalen Begriffsrahmen außer Kraft

setzt. Ob nun zur Stärkung desselben oder in antimodernistischer Haltung, bleibt

unklar. Klar ist jedoch geworden: Jede Vernunft erscheint in Foucaults Blick als

64 Vgl. Fraser, Nancy: Widerspenstige Praktiken. Macht, Diskurs, Geschlecht, Gender Studies,

Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1994, S. 56-85.

65 Vgl. ebd., S. 82f.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-005 - am 12.02.2026, 17:02:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Gegen die Rationalität der Moderne 169

Ausdruck einer Ordnung und jede Ordnung ist Ausdruck und Verschleierung ei-

ner Setzung durch eine Gewalttat – hinter jeder noch so freiheitlichen Ordnung

schlummert die gewaltvoll gesetzte Herrschaft. Vernunft kann somit nie objektiv

sein, nie unvoreingenommen, nie gemeinsamer Ausgangspunkt für emanzipative

Politik, denn sie ist Ergebnis einer Unterwerfung der Einen unter die Anderen und

perpetuiert diese.

4.2 Der Angriff auf die Rationalität II – Ernst Jünger

4.2.1 Über die Schwelle der Rationalität des Bürgertums

Das Thema der Vernunft behandelt Jünger in seinem Essay Der Arbeiter in den Ka-

piteln 13, 14 und 15 mit der Zwischenüberschrift: Der Einbruch elementarer Mächte in

den bürgerlichen Raum. Diese Kapitel basieren auf der Gegenüberstellung von Sicher-

heit und Elementarem. »Das Bestreben des Bürgers, den Lebensraum hermetisch

gegen den Einbruch des Elementaren abzudichten, ist der besonders gelungene

Ausdruck eines uralten Strebens nach Sicherheit, das in der Natur- und Geistesge-

schichte, ja in jedem einzelnen Leben überall zu verfolgen ist.«66 Jünger beschreibt

eine bürgerliche Ordnung, welche das Elementare als das »Unvernünftige« ausge-

schlossen habe. Gefahr, Risiko,Wagnis und Lust werden jenseits der »Grenzmauer

der Vernunft« gesetzt. »Hierdurch setzt sich der Bürger von anderen Erscheinun-

gen ab, etwa von der des Gläubigen, des Kriegers, des Künstlers, des Seefahrers,

des Jägers, des Verbrechers und, wie behauptet, auch von der des Arbeiters.«67 Der

Liberalismus hat in Jüngers Augen einen »Kultus der Vernunft« eingerichtet, wel-

cher anderenOrdnungen die Rationalität abgesprochen habe. In seinem essayhaften

Ansatz des Schriftstellers entgegnet Jünger, dass jegliche Ordnung, selbst die des Bür-

gertums, inWirklichkeit sowohl auf Sicherheit als auch auf Gefahr beruhe. Dass zu

jeder Ordnung auch die Unordnung gehöre. Dass zu jeder Vorstellung einer Struk-

tur auch das Chaos, zu jedem Fortschritt auch die Möglichkeit der Barbarei, zu

jedem göttlichen Streben auch Mephisto als die verneinende »Kraft« dazugehöre.

Jeder Ordnung wohnen in Wirklichkeit ein Konflikt und ein Kampf inne – die bür-

gerliche Ordnung habe diese jedoch durch ihre Philosophie ausgeschlossen. Das

Elementare ist in Jüngers Augen trotzdem immer vorhanden. Folgende Begrün-

dung führt Jünger an: »Der Mensch lebt elementar, ebensowohl insofern er ein

natürliches als auch insofern er ein dämonisches Wesen ist. Kein Vernunftschluß

kann den Schlag des Herzens oder die Tätigkeit der Nieren ersetzen, und es gibt

keine Größe, und sei es die Vernunft selbst, die sich nicht zuzeiten den niederen

66 Jünger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 50.

67 Ebd., S. 51.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-005 - am 12.02.2026, 17:02:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


170 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

oder stolzen Leidenschaften des Lebens unterstellt.«68 Und so nimmt es auch kein

Wunder, dass gerade in Zeiten des bürgerlichen Ausschlusses der Gefahr die größ-

ten Gefahren derMenschheitsgeschichte sich hinter demRücken der Gesellschaft, im

Zwielicht des bürgerlichen Lichtes, aufsummiert haben und in der Totalen Mobil-

machung, den blutigen Revolutionen und dem Ersten Weltkrieg kulminiert sind.

Das Elementare und die Gefahr waren nie gebannt, sondern einerseits haben sie

sich durch die sich dynamisierte Welt der Technik und dem darin liegenden Wil-

len zur Macht verborgen und ausgeweitet und andererseits waren sie von Beginn

an in der bürgerlichen Gesellschaft enthalten und nur durch Euphemismen (bspw.

globale Polizeiaktion statt Krieg) und vertragstheoretische Konstrukte verborgen

worden. Diese Logik einer Umetikettierung auf diskursiver Ebene erläutert Jünger

wie folgt:

»Es offenbart sich im großen in dem Bestreben, den Staat, der auf Rangordnung

beruht, zu sehen als Gesellschaft, deren Grundprinzip die Gleichheit ist und die

sich durch einen Vernunftakt begründet hat. Es offenbart sich im umfassenden

Aufbau eines Versicherungssystems, durch das nicht nur das Risiko der äußeren

und inneren Politik, sondern auch das des privaten Lebens gleichmäßig verteilt

und damit der Vernunft unterstellt werden soll – in Bestrebungen, in denen man

das Schicksal durch die Wahrscheinlichkeitsrechnung aufzulösen sucht.«69

Die Vernunft der bürgerlichen Ordnung ist in Jüngers Augen zu verwerfen, da sie

bestimmte grundsätzliche Fakten nicht anerkennt: dass zum Leben nicht nur Si-

cherheit, sondern auch Gefahr, nicht nur Frieden, sondern auch Kampf, nicht nur

Produktivität, sondern auch Ästhetik, Lust und auch Elementares gehören. Und

Jünger führt an verschiedenen Stellen seines Essays aus, dass es Staat ohne Rang-

ordnung nicht gibt – Gleichheit zu postulieren, wie es der Liberalismus und wie

es manche Vertragstheorien täten, verschleiere hingegen dieses Grundfaktum und

führe durch die Hintertüre zu unbewussten Ausbeutungen. Jünger beschreibt in

seinen EssaysDie totaleMobilmachung undDer Arbeiter einen Prozess der Verschleie-

rung von Rangordnung und Unterwerfung, hinter der das Wirken der metaphy-

sischen Kraft des Seins durchscheine – der Gestalt des Arbeiters – und zu einer

Dialektik der Aufklärung geführt habe.70

Auf Basis dieser Begründung bestreitet Jünger die Fähigkeit der bürgerlichen

Ordnung, einen wirklichen Vernunftbegriff bilden zu können. Die deutsche Ge-

genbewegung zur Rationalität des Bürgertums erkennt Jünger in der Romantik,

welche einen Raum der Ferne etabliert habe, in dem die ursprüngliche elementare

68 Ebd., S. 54.

69 Jünger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 53.

70 In dieser These zeigt sich Jüngers modernitätskritische Anschlussfähigkeit an Arbeiten von

Adorno und Horkheimer als auch an Michel Foucault.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-005 - am 12.02.2026, 17:02:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Gegen die Rationalität der Moderne 171

Erfahrung und das »abenteuerliche Herz«, das die Gefahr sucht, aufgehoben war.

Doch auch den »romantischen Raum« und den »romantischen Protest« verwirft

Jünger normativ als nicht mehr zeitgemäße Antworten auf das Versagen der Ver-

nunft des Bürgertums. Denn die Romantik habe eine Flucht dargestellt – es sei

jedoch die Zeit für den Angriff gekommen. Spätestens mit dem Aufkommen der

neuen »Rasse« des Frontsoldaten im Ersten Weltkrieg habe sich die Gestalt des

Arbeiters materialisiert und sei bereit, die Herrschaft zu übernehmen. Der Erste

Weltkrieg ist für Jüngers Essay eindeutig der Wendepunkt der Geschichte.

»Mögen die einen dies [das Aufkommen neuer elementarer Kräfte durch den

Weltkrieg; Anm. N. A.] als Rückfall in eine moderne Barberei erkennen, die

anderen es als Stahlbad begrüßen – wichtig ist es, zu sehen, daß sich ein neuer

und noch ungebändigter Zufluß elementarer Kräfte unserer Welt bemächtigt

hat. […] Es ergibt sich […] die Notwendigkeit neuer Ordnungen, in die das Außer-

ordentliche einbezogen ist – von Ordnungen, die nicht auf den Ausschluß des

Gefährlichen berechnet, sondern die durch eine neue Vermählung des Lebensmit

der Gefahr erzeugt worden sind. Auf diese Notwendigkeit deuten alle Anzeichen

hin, und es ist unverkennbar, daß dem Arbeiter innerhalb solcher Ordnungen die

entscheidende Stellung zugewiesen ist.«71

Wie im gesamten Essay Der Arbeiter zeigt sich auch an dieser Stelle der perfor-

mative Ansatz Jüngers: Er analysiert historische Entwicklungen, erkennt in ihnen

eine metaphysische Gestalt – die des Arbeiters – und sagt eine Verschärfung die-

ser Entwicklungen voraus bzw. schreibt diese selbst herbei. Jüngers Text behandelt

die Überwindung der bürgerlichen Vernunft nicht nur analytisch, sondern beteiligt

sich zugleich daran.72

Doch Jünger verwirft die Rationalität des Bürgertums nicht nur, sondern zeigt

auch auf, was auf sie folgt. Zur Illustration des Vorgangs nutzt Jünger einen Ver-

gleich. Er parallelisiert den Übergang vom Zeitalter der absoluten Monarchie zum

bürgerlichen Zeitalter mit dem Übergang von Letzterem zum Zeitalter des Arbei-

ters. Dies vertieft Jünger unter anderem ab dem Kapitel 75 von Der Arbeiter unter

der Zwischenüberschrift Die Ablösung der Gesellschaftsverträge durch den Arbeitsplan.73

Jünger beschreibt die Zeit des Übergangs von absoluter Monarchie hin zum Bür-

gertum als eine der »Legitimation der Zerstörungsmittel«, welche gegen den Ab-

71 Ebd., S. 60f.

72 Eine gute Definition des performativen Ansatzes von Ernst Jüngers Der Arbeiter findet sich in

Jürgen Brokoffs Aufsatz hierzu: vgl. Brokoff, Jürgen: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, in:

Schöning, Matthias (Hg.): Ernst Jünger Handbuch. Leben – Werk – Wirkung, Stuttgart, 2014,

S. 108.

73 Vgl. Jünger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 284-

308.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-005 - am 12.02.2026, 17:02:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


172 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

solutismus und für den Bürger der »abstrakte Geist«, »Vernunft« und »Tugend«

gewesen seien.74 Zuerst habe sich die Sprache geändert und die Fundamente von

Absolutismus, Gottesgnadentum und Ständewesen durch ein neues Verständnis

von Individualismus, Vernunft und Gesellschaft unterminiert. Analog zu diesem

Prozess sieht nun Jünger eine neuerliche »Zersetzung« der herrschendenOrdnung,

da in der Sprache eine neuerliche Revolution stattgefunden habe, welche dem In-

dividuum den Typus, der Vernunft die organische Konstruktion und dem Gesell-

schaftsvertrag/der Verfassung den Arbeitsplan gegenüberstelle.Die Zersetzung der

Grundlagen der bürgerlichen Revolution von 1789 hat die Totale Mobilmachung

durch die technischen Mittel herbeigeführt, welche die »Massen und Energien«

in eine »uferlose Bewegung« versetzt habe.75 Die in uferlose Bewegung geratenen

Menschenmassen und Lebensenergien spiegeln sich in einem »zur Durchführung

großer Pläne entschlossene[m] Menschentum«,76 welches sich nicht mehr durch

Verfassungen einhegen lässt, sondern nur noch mit einem Arbeitsplan.

Interessant ist, dass Jünger 1932 als Nachfolger zur bürgerlichen, nationalen

Demokratie die schlichte Diktatur ablehnt, da jede beliebige Macht mit reinen dik-

tatorischenMittelnMacht ausüben könnte – doch die »große Stoßkraft« einer total

mobilgemachtenMenschenmasse könne lediglich eine »Arbeitsdemokratie« entfal-

ten, welche sich am Typus und der Gestalt orientiert. Legitimation vor den Fakten,

die die Gestalt des Arbeiters immenschlichen Bestande und der Technik hervorge-

bracht hat, hat lediglich eine Diktatur, welche sich in den Dienst der Gestalt stellt

und diese »repräsentiert«.77 Legitimität von Herrschaft hängt in Jüngers Denken

davon ab, ob sie die Kräfte des Lebens optimal ausbeutet. Schon an dieser Definition

zeigt sich Jüngers biopolitische Grundhaltung.

Jüngers Ablehnung von schlichten Diktaturen darf man nicht missverstehen.

Er verteidigt an dieser Stelle keineswegs freie Wahlen gegenüber Diktaturen. Viel-

mehr grenzt er seinen Faschismus des Arbeiters vom italienischen Faschismus, von

Spenglers Cäsarismus und vom Nationalsozialismus ab, der einige Monate nach

dem Erscheinen von Der Arbeiter eben von jener »Machtergreifung« sprechen wird,

die Jünger ablehnt. Jünger lehnt diese Formen des Faschismus ab, weil ihnen der

Bezug zur planetarischen Finalisierung des Projekts der Mobilisierung des Men-

schen und der Prägung der Welt nach seinem Antlitz fehlt. Jünger spricht von Ar-

beit und Demokratie, doch

»[e]s läßt sich […] voraussehen, daß hier weder von Arbeit noch vonDemokratie in

dem uns geläufigen Sinnemehr die Rede sein wird. Die Entdeckung der Arbeit als

eines Elementes der Fülle und Freiheit steht noch bevor; ebenso ändert sich der

74 Ebd., S. 284.

75 Vgl. ebd., S. 284ff.

76 Ebd., S. 286.

77 Vgl. ebd., S. 284.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-005 - am 12.02.2026, 17:02:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Gegen die Rationalität der Moderne 173

Sinn des Wortes Demokratie, wenn der Mutterboden des Volkes als der Träger

einer neuen Rasse erscheint.«78

Mit diesem Zitat grenzt Jünger sowohl von allen Faschismen, Nationalismen (üb-

rigens auch von seinem eigenen Ultra-Nationalismus der späten 1920er Jahre) und

durchaus auch vom Bolschewismus und Kommunismen ab. Denn Arbeit ist entge-

gen der marxistischen Theorie bei Jünger keine ökonomische Größe, sondern eine

metaphysische. Der letzte Beweggrund für Arbeit im Kapitalismus sei nicht das

Profitstreben der Kapitalbesitzenden, sondern eine hinter der Ökonomie stehen-

de metaphysische Macht. Damit ist der Arbeiter auch keine ökonomische Figur,

sondern eine mythologische – er ist ein Titan mit prometheischer Kraft, der trotz

zunehmender Vereinnahmung des Lebens durch die Technik eine neue Form der

Freiheit auf die Erde bringt. Freiheit durch Einheit mit dem Prinzip des Seins,

der Existenz – diese ist die Gestalt des Arbeiters. Im Gesamtverständnis mit der

Mobilisierung und Formung der Welt durch die Gestalt kann der Arbeitszwang als

Freiheit empfunden werden.Mit Demokratie ist somit nicht die liberale Demokra-

tie mit einer Verfassung und bürgerlichen Rechten gemeint, sondern eine Herr-

schaftsform, in der die »neue Rasse« (damit ist der Typus des Arbeiters gemeint),

durch Einbindung in eine organische Konstruktion, die planetarische Ziele hat, an

der Meisterung des Menschen und des Erdkreises teilhaben kann.

Jünger setzt den nationalistischen und rassistischen Faschismen letztlich einen

globalen, biopolitischen, heeresähnlich gegliederten Arbeitskommunismus entge-

gen. Der metaphysischen Vernunft der bürgerlichen Philosophie stellt Jünger eine

metaphysische organische Kraft des Lebens entgegen, die sich als Elementares in

einem Überhandnehmen des Technischen über das Leben zeigt und die sich nur

durch eine neue Form der Herrschaft zu einer Herrschaft mit der Technik über das

Leben korrigieren lässt: durch die organische Konstruktion.

Der Vernunft stellt Jünger also die Lebensmacht entgegen, welche als metaphy-

sische Arbeitergestalt die Welt nach ihrem Antlitz formt. Und der aus der Vernunft

sich ableitenden Verfassung stellt Jünger den Arbeitsplan gegenüber. Es zeigt sich

nach dieser kurzen Analyse des Arbeiters, dass die Ablehnung des Konzepts der Ver-

nunft der Aufklärung im Zentrum des biopolitischen Ansatzes Ernst Jüngers steht.

4.2.2 Der totale Raum

Die im vorangegangenen Kapitel dargestellte Ablehnung der Vernunft der Aufklä-

rung spiegelt sich im Essay Der Arbeiter auch durch eine Rahmung. Dieser Essay

wird nämlich durch zwei entscheidende Passagen des Textes eingerahmt, welche

den Raum der abendländischen ratio außer Kraft setzen. Es ist kein Zufall, dass

78 Ebd., S. 309.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-005 - am 12.02.2026, 17:02:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


174 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Jüngers Essay gedanklich eingerahmt ist durch zwei Schlüsselstellen, die mit dem

Krieg zu tun haben. Der Krieg ist werksbiographisch gesehen Jüngers Schlüssel-

erfahrung, aus der heraus er schreibt und denkt. Gleichzeitig ist es auch dieser

zivilisatorische Extremfall, dieser paradigmatische »totale Raum«, den Jünger zur

Aussetzung der ratio des bürgerlichen Zeitalters heranzieht. Und wenn Jünger von

»dem Krieg« spricht, so ist der Erste Weltkrieg gemeint. Zurück zu den beiden

Stellen, die den EssayDer Arbeiter einrahmen. Es sind dies erstens: das Schlachtfeld

von Langemarck in Kapitel 32 und zweitens: der totale Raum im Schlussabsatz sei-

nes Essays in Kapitel 79. Letztlich verlässt Jünger diesen paradigmatischen totalen

Raum, welcher den gesamten Text von Der Arbeiter einrahmt, nicht. Um die spezi-

fische Art undWeise der Aussetzung der Rationalität der bürgerlichen Ordnung zu

verstehen, lohnt es sich, einen genauen Blick auf diese Rahmung zu werfen. Dies

wird das folgende Unterkapitel tun.

Erster Ausdruck dieses »totalen Raumes« ist jener Tag in Langemarck im No-

vember 1914. Dieses Kriegsereignis des Angriffs der Kriegsfreiwilligen-Regimenter

bei Langemarck ist für Jünger das Sinnbild des Todes des bürgerlichen, empfind-

samen Individuums. Freiwillige, meist direkt aus den Schulhöfen des Reiches, die

zu Hunderten in einen gescheiterten Frontangriff getrieben und zerrieben wur-

den. Der traditionelle Frontangriff scheiterte und selbst der absolute Wille und

die Todesverachtung mutigster Freiwilliger reichte nicht aus, um die maschinelle

Zerstörungswut und wenige hundert Meter offenes Gelände zu überwinden. Spä-

testens Langemarck ist für Jünger das deutlichste Anzeichen, dass man von der

bürgerlichen Vernunft und der bürgerlichen Gesellschaft nichts mehr zu erwarten

habe. Dieser bürgerlichen Jugend, ausgestattet mit mutigem Herz und Todesver-

achtung, hat nämlich etwas Entscheidendes gefehlt: die innere Beziehung zur To-

talen Mobilmachung, die Beziehung nicht nur zu den geistigen und moralischen

Kategorien des Fortschritts, des Patriotismus, des Liberalismus etc., sondern eben

zu unwiderlegbaren Dingen:

»Hier kündete sich das Aussterben eines besonderen Menschenschlages im An-

griff auf seine vorgeschobenen Posten an. Aber die Empfindungen des Herzens

und die Systeme des Geistes sind widerlegbar, während ein Gegenstand unwider-

legbar ist – und ein solcher Gegenstand ist das Maschinengewehr. Was dem Vor-

gang von Langemarck im Kerne zugrunde liegt, das ist der Eintritt eines kosmi-

schen Gegensatzes, der sich stets wiederholt, wenn die Weltordnung erschüttert

ist, und der sich hier in den Symbolen eines technischen Zeitalters zum Ausdruck

bringt. Es ist der Gegensatz zwischen solarischemund tellurischem Feuer, das hier

als geistige und dort als irdische Flamme, als Licht oder als Feuer erscheint.«79

79 Jünger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 112.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-005 - am 12.02.2026, 17:02:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Gegen die Rationalität der Moderne 175

Was der romantischen, bürgerlichen Jugend des Ersten Weltkriegs fehlte, ist eine

innerliche Beziehung zu den Todesmaschinen, eine natürliche Beziehung zu der

totalen Todeszone, die sich erst im Kriegsverlauf im Stoßtruppführer für Jünger

zeigen wird. Diesen Menschen, der das solarische Feuer des Willens zur Macht

und das tellurische Feuer der wirklichen Bemächtigung der Materie durch die Ein-

fügung des Körpers in die verschleißende Maschinerie in sich vereint, diesen be-

zeichnet Jünger als den Arbeiter. Das ist kein Krieger mehr im feudalen, im roman-

tisch-verklärten Sinne, sondern ein Kriegsarbeiter! Im Prinzip leistet er dasselbe

wie sein Pendant in der Schwerindustrie. Denn der Krieger, der in der Todeszo-

ne sich zu bewegen versteht, der kann dies genauso wie der Industriearbeiter nur,

indem er sich der Maschinerie einverleibt und so selbst zunehmend nicht mehr ge-

nuin Krieger im klassischen Sinne ist, sondern vielmehr »Kriegsarbeit« leistet. Er

muss die Gestalt repräsentieren. Diese ist ein wirkliches Sein im metaphysischen

Sinn.80 Und der so verstandene Arbeitertypus, der sich die Technik einverleibt hat,

ist somit selbst eine »Organische Konstruktion«!81 Indem er sich unerschrocken

und selbstverständlich dem Diktat des Maschinenzeitalters unterwirft, gibt es kei-

nen Unterschiedmehr zwischen dem Lebendigen und dem Technischen.Wenn das

Maschinengewehr ein unwiderlegbarer Gegenstand ist, dann muss sich der Arbei-

ter ihm fügen, sich ihm in seiner Organisation der Kriegsarbeit anpassen, sich ihm

unumstößlich unterwerfen.82

Durch die Totale Mobilmachung zeigte sich im Krieg zudem nur zu gut, dass

Kriegsfront und Arbeitsfront zunehmend ununterscheidbar werden. Wie oben

ausgeführt, stehen sich in der Moderne keine Armeen mehr gegenüber, sondern

industrielle Kräfte. Krieg ist somit aus Jüngers genealogischen Geschichtsperspek-

tive nur ein Feld unter vielen, wie etwa der Landschaftsgestaltung, des Verkehrs,

der Stadtplanung etc., in denen seit über einem Jahrhundert die Gestalt des

Arbeiters ihren Einfluss geltend macht. Der soziologische Arbeiter ist neben

dem Stoßtruppführer des Ersten Weltkriegs derjenige, der am deutlichsten im

»menschlichen Bestande« die Prägung des metaphysischen Stempels der Gestalt

des Arbeiters trägt und somit Jüngers Hoffnungsträger.83 In diesem totalen Raum,

in dem die bürgerliche Rationalität zum Erliegen kam und deren deutlichste zeit-

räumlichste Verdichtung es in Langemarck zu »bestaunen« gab, verortet sich Jün-

gers Der Arbeiter. Und genau auf diesen in der Todeszone der Moderne gehärteten

80 Ernst Jünger wiederholt v.a. in den Kapiteln 25-27 von Der Arbeiter, dass die »Gestalt« nur als

Sein und Wirklichkeit aufgefasst werden kann.

81 Vgl. Pekar, Thomas: ›Organische Konstruktion‹. Ernst Jüngers Idee einer Symbiose von

Mensch und Maschine, in: Strack, Friedrich (Hg.): Titan Technik, Ernst und Friedrich Georg

Jünger über das technische Zeitalter, Würzburg: Königshausen & Neumann 2000, S. 99-113.

82 Vgl. ebd.

83 Vgl. Jünger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 116f.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-005 - am 12.02.2026, 17:02:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


176 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

neuen Menschen setzt Jünger seine Hoffnung auch am Ende seines Essays. Einen

Menschen, der sich in der wüstenWelt des totalen 20. Jahrhunderts in überlegener

Weise bewegt und das verweichlichte 19. Jahrhundert hinter sich lässt. Die letzten

Sätze des Essays greifen somit direkt diese Todeszone und mit ihr die Hoffnung

nach dem neuen Menschentum auf:

»Wir treiben hier erstaunlichen Dingen zu. […] Es läßt sich jedoch voraussehen,

daß hier weder von Arbeit noch von Demokratie in dem uns geläufigen Sinne

mehr die Rede sein wird. Die Entdeckung der Arbeit als eines Elementes der Fülle

und Freiheit steht noch bevor; ebenso ändert sich der Sinn des Wortes Demokra-

tie, wenn der Mutterboden des Volkes als der Träger einer neuen Rasse erscheint.

Wir sehen, daß die Völker an der Arbeit sind, und wir begrüßen diese Arbeit, wo

immer sie geleistet wird. Der eigentliche Wettkampf gilt der Entdeckung einer

neuen und unbekannten Welt – einer Entdeckung, vernichtender und an Folgen

reicher als die Entdeckung Amerikas. Nicht anders als mit Ergriffenheit kannman

denMenschen betrachten, wie er inmitten chaotischer Zonen an der Stählung der

Waffen und Herzen beschäftigt ist und wie er auf den Ausweg des Glückes zu ver-

zichten weiß. Hier Anteil und Dienst zu nehmen: das ist die Aufgabe, die von uns

erwartet wird.«84

Menschen, die eine Stählung der Waffen und Herzen inmitten der wüsten totalen

Todeszonen des 20. Jahrhunderts vornehmen – das macht Jünger ergriffen. Ein

entscheidendes Gegensatzpaar in Jüngers Der Arbeiter ist das zwischen Verhand-

lung und Kampf. Dem bürgerlichen Denken attestiert Jünger mehrfach, dass es

stets die (unehrliche) Verhandlung dem immer auch möglichen Kampf vorgezo-

gen habe. Im Ersten Weltkrieg sieht Jünger eine epochale Zeitenwende gekom-

men, die diese gewesenen »rationale« Ordnungen hinwegfegt. Doch im Gegensatz

zu anderen, die den Untergang des Abendlandes betrauern, ist Jünger auf der Su-

che nach einer neuen und stabilen Ordnung. Diejenigen, die bei dem irrsinnigen

Kampf/Waffengang gefallen sind, oder die den Rädern derMaschine des Industrie-

zeitalters zum Opfer gefallen sind, das sind für ihn nicht nur bemitleidenswerte

Opfer. Sondern sie sind Helden und Vorboten einer neuen Ordnung. Jünger sieht

in ihnen keine sinnlosen Toten. Sondern der Sinn ihres Todes hat sich den meisten

nur noch nicht erschlossen. Daran will Jünger mit seinem Essay etwas ändern.Wie

der spätere Vordenker der Neuen Rechten, Armin Mohler, feststellte, habe Jünger

sich einst in einem Gespräch mit ersterem selbst als »katholischen Expressionis-

ten« charakterisiert, der nicht nur durch eine expressionistische Sprache einem

»Menschheitspathos« diente, sondern der Bindung in festen Ordnungen suchte.85

84 Ebd., S. 308f.

85 Vgl. Jünger, Ernst/Mohler, Armin (Hg.): Die Schleife. Dokumente zumWeg von Ernst Jünger,

zusammengestellt von Armin Mohler, Zürich: Arche 1955, S. 67.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-005 - am 12.02.2026, 17:02:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Gegen die Rationalität der Moderne 177

Es ging ihm imWortsinne umκαθολικός (katholikós), das Allumfassende, eineOrd-

nung, eine Rationalität, die durch die Sprengung des Absolutismus durch die ratio

des Bürgers ersetzt wurde und nun spätestens in Langemarck untergegangen ist.

Doch unterhalb der disruptiven Ereignisse des 20. Jahrhunderts, der Verelendung

der Massen im Kapitalismus, der Unkontrollierbarkeit der riesenhaften ungesteu-

erten technischen Fortschritte durch die bürgerliche Welt, das Aufkommen totaler

Vernichtungskriege, dort kündigt sich eine neue Ordnung an: die Ordnung der

Gestalt des Arbeiters.

4.2.3 Gestalt statt Vernunft

Um Jüngers Kritik am bürgerlichen Denken zu verstehen, ist es angebracht, einen

Blick in die ersten Kapitel von Der Arbeiter zu werfen, die unter den Zwischenüber-

schriftenDasZeitalter des dritten Standes als ein Zeitalter der Scheinherrschaft undDerAr-

beiter im Spiegelbilde der bürgerlichen Welt verzeichnet sind.86 Ausgangspunkt dieses

ersten Teils von Der Arbeiter ist die im vorherigen Kapitel beschriebene Unordnung

der Welt. Grund hierfür ist die sogenannte »Scheinherrschaft« des Bürgertums,

da dieses keine legitime Herrschaft ausüben kann. Ihm fehlt die Verbindung zum

Elementaren. Legitime Herrschaft gibt es für Jünger nur in Repräsentation der Ge-

stalt.87 Konkret begründet liegt die falsche Repräsentation in Jüngers Augen darin,

dass das Prinzip der Arbeit im bürgerlichen Denken dem Prinzip der Wirtschaft,

von Angebot und Nachfrage und somit vertraglichen und ökonomischen Gesetzen

untergeordnet wurde und nicht metaphysisch verstanden wird. Dies sei ein Fehler

und der Liberalismus könne daher die mit der Arbeit aufgetretenen Prozesse nicht

beherrschen.

Jünger fügt hier einen Exkurs über »deutsche Zustände« ein. Größte Tugend

des Deutschen sei schon immer die Ordnung gewesen – doch das sei nur vorder-

gründig der Fall. Denn hinter diesem Drang nach Ordnung stehe ein stählernes

Bild der Freiheit.DerDeutsche, als schlechter Bürger, wie ihn Jünger im 19. Jahrhun-

dert charakterisiert, habe stets die freiheitlichen Potenziale der Einheit zwischen

Freiheit undGehorsam gesehen. Er sei daher imGrunde ein Feind des bürgerlichen

Denkens gewesen, was sich darin zeige, dass er vor allem in zwei Zusammenhän-

gen glänzte: entweder in der ins Elementare und Realitätsverweigernde abdriften-

den Romantik oder im Preußentum, welches die Heeresgliederung dem Gesell-

schaftsvertrag vorziehe.88 Interessant ist, dass auch Jüngers Essay zwischen eben-

jenen Polen oszilliert: der Romantik Johann Georg Hamanns und Oswald Speng-

86 Vgl. Jünger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 15-35.

87 Vgl. hierzu Kapitel 3.2 der vorliegenden Arbeit.

88 Vgl. Jünger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 16-18.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-005 - am 12.02.2026, 17:02:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


178 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

lers Preußentum und Sozialismus.89 Den Gedanken, der Deutsche sei ein schlech-

ter Bürger gewesen, hat Jünger aus ebenjenem Aufsatz Spenglers übernommen –

und mit ihm eine von Johann Gottlieb Fichte und Krl Marx einhergehende Kri-

tik an »deutschen Zuständen«, die sich gegen den deutschen Idealismus und so-

mit die Aufklärung in Deutschland richtet. Spengler kritisiert in harschen Worten

die bürgerliche Attitüde des vordergründigen parlamentarischen Liberalismus und

des Gesellschaftsvertrags, die in Wirklichkeit jedoch alle Staatsgeschäfte dem »Ge-

schäftsliberalismus und dem »Schiebertum« anheimstellten. Private ökonomische

Interessen und den Schutz des Privateigentumes zur grundlegenden Religion einer

Gesellschaft zu machen, berge die »Gefahr einer Versklavung der Welt durch das

Händlertum« und des Geldes.90 Weit davon entfernt, einer ökonomisch-tiefgrei-

fenden Analyse des Kapitals nahezukommen – wie etwa Karl Marx sie vorlegte –

und eine Emanzipation auf Basis dieser Analyse vorzuschlagen, so bleibt es (wie

auch in Der Untergang des Abendlandes) bei Spengler bei einer holzschnittartigen Be-

trachtung des Kapitalismus, den er als schändliche Geld- und Gewinnorientierung

abtut. Adorno bezeichnete Spenglers Verständnis der ökonomischen Zusammen-

hänge in seinem Aufsatz Spengler nach dem Untergang als »dilettantisch«.

»Er spricht von der Allmacht des Geldes im gleichen Tone, in dem ein kleinbürger-

licher Agitator gegen die Weltverschwörung der Börse loszieht. Er verkennt, daß

für die Wirtschaft stets die Produktion maßgebend ist und nicht das Tauschmit-

tel. Er ist so fasziniert von der Geldfassade, von der ›Symbolkraft‹ des Geldes, daß

er darüber das Symbol zur Sache selbst macht.«91

Spengler hat den Anspruch, positivistisch zu arbeiten, und Adorno erkennt dies

auch an. Doch in einem entscheidenden Punkt wendet er sich hiervon ab: bei

Spenglers Arbeiter bzw. dem Begriff der »Rasse«.

»Dieser Positivismus ist nun an einer entscheidenden Stelle von Spengler

durchbrochen […]. Das ist Spenglers Auffassung von der bewegenden Kraft der

Geschichte, vom ›Seelentum‹: von der rätselhaften, durchaus innerlichen, uner-

klärlich jeweils in die Geschichte eintretende Beschaffenheit eines besonderen

Typus Mensch oder, wie Spengler es gelegentlich nennt, einer ›Rasse‹.«92

89 Vgl. hierzu Lübbe, Hermann: Oswald Spenglers »Preußentum und Sozialismus« und Ernst

Jüngers »Arbeiter«, in: Demandt, Alexander/Farrenkopf, John (Hg.): Der Fall Spengler. Eine

kritische Bilanz, Köln: Böhlau 1994.

90 Vgl. Ebd., S. 140.

91 Adorno, Theodor W.: Spengler nach dem Untergang, in: Ders.: Gesammelte Schriften. Kul-

turkritik und Gesellschaft I, Prismen, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1997, S. 66.

92 Ebd., S. 65.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-005 - am 12.02.2026, 17:02:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Gegen die Rationalität der Moderne 179

Der Deutsche suche nach Ordnung, die er in der Vernunft, der Verfassung, dem

Gesellschaftsvertrag und dem Markt des bürgerlichen Denkens nicht finden kön-

ne. Der Deutsche im 19. Jahrhundert sei ein Anachronismus gewesen und Vorbo-

te einer neuen Zeit. Diese Zeit ist geprägt von einem Willen zur Macht, welcher

bei Spengler dem Seelentum einer Epoche und bei Jünger der Gestalt entspringt.93

Der Deutsche war stets auf der Suche nach der Ordnung – im Transrationalen der

Romantik oder in der Heeresgliederung des Preußentums. Die Gestalt ist jedoch

in ihrer planetarischen Ausprägung und ihrer neuen organischen Technizität eine

Neuerung, die Jünger hervorbringen wird. Doch in einem sind sich beide eben ei-

nig: Sie suchen einen post-marxistischen Sozialismus, der eine Ordnung anbietet.

»Ordnungsvollstreckung – darum handelt es sich also in deutscher politischer Pra-

xis, und das Muster dieser Ordnung sei ›die Heeresgliederung, nicht aber ein Ge-

sellschaftsvertrag‹.«94 Weder Romantik noch Preußentum sind für Jünger hierbei

richtige Wege zu einer neuen Ordnung, sondern eher Ausprägungen von lokalen

Widerständen gegen »das Abendland«. Bei genauerer Betrachtung würden beide

jedoch falsche Bezugsgrößen haben. Im Gegensatz zu Spengler erschöpft sich der

Arbeitsbegriff bei Jünger nicht gänzlich in der Arbeit als Selbstzweck. So ist für Jün-

ger der Ansatzpunkt seiner Kritik des Marxismus schon der soziologische Arbeiter,

der von Beginn an im Widerspruch zum Bürgertum stand. Historisch betrachtet

sei in Deutschland der dritte Stand zu schwach und habe auch 1848 nicht die Herr-

schaft an sich reißen können. Daher musste dies die Sozialdemokratie als Massen-

bewegung übernehmen und der Aristokratie ein Ende setzen. Doch Jünger arbeitet

heraus, dass der Bürger nun als Lehrmeister dem Arbeiter sein falsches Bewusst-

sein »hineingefälscht« habe. So weit nun die Parallele zu Karl Marx, denn Jünger

wählt einen anderen Weg als den des historischen Materialismus. Marx entlarvt

die Deutsche Ideologie dadurch, dass sie überall geistige Widersprüche diskutiere

und dialektisiere, anstatt die Geschichte als das zu verstehen, was sie wirklich sei

und zwar eine Geschichte physischer Klassenkämpfe und die Gesellschaft als Klas-

sengesellschaft, die aus der Produktion herrühre. Der revolutionäre Akt bei Marx

bestehe darin, dieWelt der Gesellschaftsverträge, der Verhandlungen und der idea-

listischen Philosophien als das zu sehen, was sie sei: eine Scheinwelt des falschen

Bewusstseins. Denn hinter den leuchtenden und schimmernden Fassaden des Li-

beralismus stecke wie immer und zu jeder Zeit ein Antagonismus zwischen »Un-

terdrücker und Unterdrücktem«, zwischen denen man zu jeder Zeit einen »bald

versteckten bald offenen Kampf, der jedesmal mit einer revolutionären Umgestal-

tung der ganzen Gesellschaft endete, oder mit dem gemeinsamen Untergang der

93 Auf das genaue Konzept des Willens zur Macht geht das folgende Unterkapitel ein.

94 Lübbe, Hermann: Oswald Spenglers »Preußentum und Sozialismus« und Ernst Jüngers »Ar-

beiter«, in: Demandt, Alexander/Farrenkopf, John (Hg.): Der Fall Spengler. Eine kritische Bi-

lanz, Köln: Böhlau 1994, S. 141.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-005 - am 12.02.2026, 17:02:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


180 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

kämpfenden Klassen« einherging.95 Bei Marx und Engels steht hinter der Schein-

welt des bürgerlichen Denkens etwas Physisch-Materielles. Es geht ihnen um das

Sehen der historisch-materialistischen Regelmäßigkeiten, die man wissenschaft-

lich belegen könne. Damit bleiben sie für Jünger jedoch im Rahmen des bürger-

lichen Rationalismus. Ihnen fehle die Fähigkeit, die metaphysische Wirklichkeit

historischer Prozesse, wie etwa der Entwicklung der Produktivkräfte, zu erken-

nen. Der Idealismus sieht im Staat und im Markt den Konsens autonomer Indi-

viduen. Der Materialismus sieht in Staat und Gesellschaft den Abdruck historisch

notwendiger Entwicklungen ausgehend von der kapitalistischen Produktion und

den damit einhergehenden Produktivkräften. Beides, so Jünger, sei Ausdruck der-

selben Vorstellung einer objektiven, immergleichen Rationalität. Diese Vorstellung

setzt Jünger mit seiner neoplatonischen Gestaltphilosophie außer Kraft. Er führt

nun in den ersten Kapiteln des Arbeiters aus, dass das Bürgertum es geschafft

habe, als Lehrmeisterin der Arbeiter, der Arbeiterbewegung ihren falschen Ratio-

nalismus einzupflanzen. Die Welt und ihr Gang als durch und durch berechenbare

Gleichung, aus ihren Teilen heraus. Basis dieses Denkens sei die Gesellschaft, die

im Denken des Liberalismus und Sozialismus den Staat ablöse.

»Einer besonderen, nachträglichen Untersuchung muß es überlassen bleiben,

aufzudecken, in welchem Umfange es dem bürgerlichen Denken gelungen ist,

das Bild der Gesellschaft unter der Vorspiegelung ihrer Selbstverneinung in

die ersten Anstrengungen des Arbeiters hineinzufälschen. Man wird hier die

Freiheit des Arbeiters entdecken als eine neue Durchpausung der bürgerlichen

Freiheitsschablone, in der nunmehr ganz offen das Schicksal als ein Vertragsver-

hältnis auf Kündigung und der höchste Triumph des Lebens als eine Änderung

dieses Vertrages gedeutet wird. […] Man wird ferner in genauer Entsprechung die

Arbeiterschaft als den Abdruck des Idealbildes einer Menschheit entdecken, in

deren bloßer Utopie bereits die Verneinung des Staates und seiner Fundamente

enthalten ist.«96

Jünger kritisiert den Sozialismus dafür, dass er den ökonomischen Determinismus

und damit dem Vorrang der (Vertrags-)Gesellschaft aus dem System des Liberalis-

mus übernimmt. Grundproblem sei, dass der Arbeiter sich selbst als ökonomisch

determiniert in einer von der Ökonomie beherrschten Welt verstehen würde. Vor

diesem Hintergrund seien die scharf geführten parlamentarischen Debatten zwi-

schen Liberalismus und Sozialismus letztlich nur Teil »des endlosen Selbstgesprä-

ches« in der Diktatur des wirtschaftlichen Denkens.97 Dochmit dem Auftreten des

95 Engels, Friedrich/Marx, Karl: Manifest der Kommunistischen Partei, in: Karl Marx, Friedrich

Engels, Werke, Band 4, Berlin: Dietz 1972, S. 462.

96 Jünger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 27.

97 Vgl. ebd., 31ff.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-005 - am 12.02.2026, 17:02:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Gegen die Rationalität der Moderne 181

Arbeiters in der Geschichte, so Jünger, sei nicht einfach ein weiterer Stand zu den

ersten drei hinzugekommen (denn das ist die Weltsicht des Bürgers). Sondern mit

ihm sei eine neue »Rangordnung«, eine neue Instanz der Sinngebung, eine neue

»sinngebende Wirklichkeit« aufgetreten. Diese sei nicht in den Denkstrukturen

des Bürgertums und nicht rationalistisch zu verstehen. Hinter den Entwicklun-

gen, hinter dem Fortschritt der Moderne, hinter der Industrialisierung und nicht

etwa in den Gesetzmäßigkeiten des Marktes und der Ökonomie, sondern auf einer

viel grundlegenderen Ebene habe sich ein Wandel vollzogen. Eine neue mythische

Gestalt entfaltet ihre Herrschaft auf die Wirklichkeit. Diese Gestalt ist der Arbei-

ter. Und obwohl Jünger sich – trotz der Bezeichnung – vom Marxismus abgrenzt,

spielt in der Tat KarlMarx’Denken einewichtige Rolle: »Vomökonomischen Stand-

punkt aus sind die Dinge, die Marx zutage gefördert hat, vollkommen zutreffend.

Seine Analyse ist eine Station auf demWeg meines ›Arbeiters‹.«98 Jedoch sei Marx’

Analyse sehr auf die Ökonomie verkürzt und habe Hegels Weltgeist »eingesperrt«.

Jünger geht es um eine Totalität jenseits ökonomischer Strukturen und jenseits der

Geschichte. Jünger macht im Kapitel 26 von Der Arbeiter deutlich, dass »[e]ine Ge-

stalt ist, und keine Entwicklung vermehrt oder vermindert sie. […] Die Geschichte

bringt keine Gestalten hervor, sondern sie ändert sich mit der Gestalt.«99

Am Anfang steht für ihn der übergeordnete Wille zur Macht.100 All die dis-

paraten Entwicklungen der Moderne ergäben auf der metaphysischen Ebene der

Totalität einen Sinn. Louis Dupeux hat in diesem Zusammenhang treffend analy-

siert, dass Jüngers ganzes Wirken die 1920er Jahre hindurch auch der Suche nach

der Substanz bzw. nach demWesen einer Totalität galt, welche Basis für den neuen

nationalen (nach 1930 eher planetarischen) Menschen sein könne.101 Jüngers erste,

umfassend-philosophische Antwort auf diese Frage ist in Der Arbeiter die Totalität

in der Rangordnung der Gestalt.

»In der Gestalt ruht das Ganze, das mehr als die Summe seiner Teile umfaßt […].

Die Gestalt ist […] keine neue Größe, die zu den bereits bekannten hinzu zu entde-

cken wäre, sondern von einem neuen Aufschlag des Auges an erscheint die Welt

als ein Schauplatz der Gestalten und ihrer Beziehungen. […] Ein Mensch ist mehr

als die Summe der Atome, der Glieder, Organe und Säfte, aus denen er besteht, ei-

ne Ehe istmehr alsMannund Frau, eine Familiemehr alsMann, Frau undKind.«102

98 Jünger, Ernst: Gespräche imWeltstaat, Interviews undDialoge 1929-1997, hg. Von Rainer Bar-

bey und Thomas Petraschka, Stuttgart, 2019, S. 151.

99 Jünger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 84.

100 Vgl. ebd.

101 Vgl. Dupeux, Louis: Der ›Neue Nationalismus‹ Ernst Jüngers 1925-1932. Vom Heroischen Sol-

datentum zur politisch-metaphysischen Totalität, in: Koslowski, Peter (Hg.): Die großen Jag-

den des Mythos. Ernst Jünger in Frankreich, München: Wilhelm Fink 1996, S. 16.

102 Jünger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 35ff.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-005 - am 12.02.2026, 17:02:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


182 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Genau wie der Mensch mehr als die Summe seiner Teile, so ist auch der Arbeiter

als Gestalt mehr als nur Summe ökonomischer Gesetze oder sozioökonomisches

Ergebnis bestimmter gesellschaftlicher Zusammenhänge. Der Arbeiter muss als

Repräsentant der Arbeitergestalt verstanden werden, als Repräsentant einer meta-

physischen Totalität, die seit über einem Jahrhundert derWelt neue Anforderungen

stellt. InKapitel 5wird auf die konkreteMethode Jüngers, die sich anGoethe bzw. an

Jüngers Lehrer Hans Driesch anlehnt, und auf das Konzept der Gestalt eingegan-

gen. Daher soll dies nur kurz umrissen werden. Entscheidend für das Verständnis

der Rationalität ist, dass in Jüngers Augen die Arbeiter-Revolution als Abklatsch des

Bürgertums und somit ohne Verbindung zur metaphysischen Ordnung erscheint

und dadurch nicht zur Ordnungsvollstreckung dienen kann und zum Scheitern

verurteilt ist. Der einzige ernsthafte Aufstand gegen diese bürgerliche Welt, der

vielversprechend war, ist laut Jünger vom deutschen Frontsoldaten ausgegangen,

der ein echter Träger der Arbeitergestalt war. Nicht um sein individuelles Leben

sorgte er sich, sondern um sein Leben als Typus, als einem Einzelnen, der die Prä-

gung des Stempels der Arbeitergestalt in sich spürt und seine Funktion in der To-

talen Mobilmachung weit höher einschätzte als sein kleines, materielles Leben. Er

habe nicht Angst um sein Leben, sondern um seine Existenz gehabt. Er habe sich

nicht bemitleidet als Rädchen der großen Maschine, sondern habe funktioniert,

wie ihm geheißen. Diese Überzeugung habe ihn getrieben und er sei bereitwil-

lig Instrument höherer Kräfte gewesen.103 Revolutionär sei somit nicht das, was

die Sozialisten als verlängerter Arm des Bürgers fordern, also die Übernahme der

Gesellschaft und das Abtöten des Staates.

»Das Sehen von Gestalten ist insofern ein revolutionärer Akt, als es ein Sein in der

ganzen und einheitlichen Fülle seines Lebens erkennt.«104

Folglich besteht der revolutionäre Akt im Verstehen der Totalität, in die man als

Arbeiter hineingestellt ist, im Akzeptieren der Aufgabe, die dem eigenen Leben ei-

nen Sinn gibt. Die moderne Form der Arbeit kann damit nicht abgelehnt werden

als verkappte Ausbeutung in einem nur scheinbar neutralen Vertragsverhältnis,

sondern muss verstanden werden als Möglichkeit zur Freiheit. Weder das Indi-

viduum des Liberalismus noch die Masse des Sozialismus sind der Schlüssel zur

Freiheit, sondern beide sind als historische Figuren Abdruck der Gestalt des Ar-

beiters und tendieren historisch-empirisch betrachtet zur Freiheit durch Streben

zur »Arbeitsdemokratie«105 und der Totalen Mobilmachung. Freiheit des Arbeiters

bedeutet, diesen metaphysischen Gesetzmäßigkeiten zu gehorchen und somit die

103 Vgl. ebd., S. 40ff.

104 Ebd., S. 44.

105 Ebd., S. 270.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-005 - am 12.02.2026, 17:02:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Gegen die Rationalität der Moderne 183

Gestalt zu repräsentieren, anstatt mit der universalen Rationalität wieder am end-

losen Selbstgespräch des Liberalismus teilzunehmen.

4.2.4 Die Rationalität und der Totalitarismus der Moderne

Jünger analysiert die liberalen Theorien und ganz explizit den Humanismus

als Philosophien, welche den Einzelnen vor staatlicher Allmacht und vor allen

Formen von Angst und Leid schützen wollten. Aus Erwägungen der Kant’schen

Vernunft wurde eine Art Sekuritäts-Regime etabliert, welches als schützender

Kokon um das unberührbare Individuum gelegt werden sollte.106 Das Besondere

an dieser philosophischen Konstellation sei nun zweierlei: erstens betont der

Menschenrechts-Universalismus die Sicherheit und den Schutz des autonomen

Individuums, jedoch schafft er es nicht, Kriege und Gewaltexzesse an ebendiesem

Individuum zu verhindern. Denn es liege seines Erachtens eine metaphysische

Notwendigkeit im Auftreten solcher Ausbrüche, die sich mit moralischen und

ethischen Mitteln, der Proklamation von Menschenrechten sowie dem Aufbau

eines ganzen juridischen Apparates, der sie schützen solle, nicht verhindern

ließen. Zweitens lässt Jünger immer wieder durchscheinen, dass der Liberalis-

mus auch weniger tatsächlich Menschenrechte, Sicherheit und Gewaltfreiheit

materiell durchgesetzt habe, sondern vielmehr eine Wissenschaft der Metonymie,

der Tatsachenbeeinflussung durch Wort- und Bedeutungsspielereien darstelle.

Liberale führten sehr wohl Kriege, jedoch erschienen ihre Kriege durch rhetorische

Verschiebungen nicht als Krieg, sondern als globale Polizeiaktionen, als Vertei-

digungskriege etc. Und all diese Metonymien haben ihren Ausgangspunkt, so

Jünger, in der rhetorischen Gleichsetzung von Staat und Gesellschaft. Die Stärke

des Liberalismus bestand darin, jegliche Diskurse, selbst den Arbeiterdiskurs,

als einen Gesellschaftsdiskurs erscheinen zu lassen. Jegliche soziale Frage sollte

als eine Debatte zur Aktualisierung des Gesellschaftsvertrages geführt werden.

Der Liberalismus schwächt damit seine extremsten Gegner, indem er sie sich zu

Vertrags- oder Diskussionspartnern einverleibe. Noch die radikalste Infragestel-

lung des Systems schafft der Parlamentarismus als Debattenbeitrag auf gleicher

Ebene mit in die Macht einzubauen und zu kooptieren. Ernst Jünger nimmt hier

einen kritischen Gedanken vorweg, den Herbert Marcuse als »repressive Toleranz«

bezeichnen wird:

»Herbert Marcuses Theorie der repressiven Toleranz ist bei Jünger vorweggenom-

men. Die ›feinste Bestechung‹ antibourgeoiser existentieller Radikalität sei deren

Interpretation als ›Äußerung‹ der von der bürgerlichen Gesellschaft offerierten

106 Vgl. ebd., S. 21f.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-005 - am 12.02.2026, 17:02:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


184 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Freiheit. So werde ›unschädlich‹ gemacht, was die bürgerliche Gesellschaft bedro-

he und so sei ›demWorte radikal sein unausstehlicher bürgerlicher Beigeschmack

zugewachsen‹.«107

Letztlich teilt Ernst Jünger diesen Gedankengang auch mit Michel Foucaults Ana-

lyse des (Neo-)Liberalismus als Art der Regierung und Unterwerfung durch Auto-

nomie und Freiheit in den Vorlesungen zur Biopolitik.108 Wie später auch Gior-

gio Agamben ist nun Ernst Jüngers Punkt, dass diese Strategie der »repressiven

Toleranz« und die Kraft der Metonymie der Verwischung zwischen Staat und Ge-

sellschaft die souveräne Macht stärkt.109 Das Paradoxe sei, dass mit der Nivellie-

rung und Einbeziehung aller Gruppierungen zum Bestandteil einer homogenen

Gesellschaft und mit der Vorstellung einer Gesellschaft freier Produzenten und

von Rechtsträgern ein bisher unbekannter Bellizismus der Verteidigung dieser Ge-

sellschaft einhergehe, der sich als Polizeiaktion der Aufklärung in den scheinba-

ren Dienst Aller stelle. Trotz hehrer Ziele und Prinzipien wird er genutzt, um die

Herrschaft der bürgerlichen Schicht zu sichern. Seit jeher paradox ist daran, dass

im Namen der Sicherheit, der Vernunft, der Aufklärung und der Menschenrech-

te nicht nur Gewalt als Lösung des Politischen nicht verschwunden ist, sondern im

Gegenteil die »Blutgerüste« und die Schlachtfeste sich vermehrt haben. Die Atomi-

sierung der Gesellschaft, welche nicht zuletzt auch durch die Gedanken des Libera-

lismus befeuert worden sei, welche die Demokratie beschert habe, eröffne gänzlich

neue Mittel zur Entfaltung elementarere Kräfte, die im absolutistischen, ständi-

schen Staat nicht zur Verfügung gestanden haben. Zur Verteidigung der demokra-

tischen Gesellschaft und der Fackel der Demokratie weltweit erscheinen plötzlich

ganzemobilgemachte Bevölkerungsteile einsetzbar für totale, biopolitische Kriege.

Dem Souverän werden plötzlich Dinge möglich gemacht, welche nur »im Namen

des Volkes, niemals aber imNamen des Königs«110 umgesetzt werden könnten.Der

Liberalismus und der damit einhergehende Humanismus haben durch eine ratio-

nalistische Philosophie und durch die Verwischung der Grenzen zwischen Staat

und Gesellschaft die Grundlage für eine noch tiefere Verletzung von Rechten des

Einzelnen durch den modernen, demokratischen Staat geschaffen, als dies im Ab-

107 Lübbe, Hermann: Oswald Spenglers »Preußentum und Sozialismus« und Ernst Jüngers »Ar-

beiter«, in: Demandt, Alexander/Farrenkopf, John (Hg.): Der Fall Spengler. Eine kritische Bi-

lanz, Köln: Böhlau 1994, S. 141.

108 Vgl. hierzu: Foucault, Michel: Geschichte der Gouvernementalität I. Sicherheit, Territorium,

Bevölkerung, Vorlesung am Collège de France 1977-1978, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2004;

Foucault, Michel: Geschichte der Gouvernementalität II. Die Geburt der Biopolitik. Vorlesung

am Collège de France 1978-1979, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2004.

109 Vgl. Jünger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 22f.

110 Ebd., S. 269.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-005 - am 12.02.2026, 17:02:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Gegen die Rationalität der Moderne 185

solutismus möglich gewesen wäre.111 Jünger nennt dies an mehreren Stellen die

Nivellierung des Bestandes und sieht diesen als echten Gewinn und Erfolg des bür-

gerlichen Zeitalters. Nur habe dies für deren Urheber unintendierte Folgen, die in

der Totalen Mobilmachung und dem Maschinenkrieg des 20. Jahrhunderts kulmi-

nierten.

***

Etwas pointierter bringt Carl Schmitt dies im selben Jahre 1932 in seinem EssayDer

Begriff des Politischen auf den Punkt. Schmitt war enger Weggefährte Jüngers und

Stichwortgeber fürDerArbeiter. Schmitts Ausgangspunkt ist die Definition des Poli-

tischen als unabhängigem Begriff von dem des Staates, was damals staatsrechtlich

provokantwar.Das Politische, so Schmitt, gehe demStaatlichen voraus.Damit zielt

er ausdrücklich gegen eine innere Verwandtschaft des Politischen mit der Idee der

»polis« und versucht gar etymologisch die Herkunft des Politischen vom griechi-

schen Wort »pólemos« (Griechisch: Schlacht, Kampf) abzuleiten.112 Das Politische

ist für Carl Schmitt mit dem existenzialistischen Kampf gleichzusetzen.

»Die spezifisch politische Unterscheidung, auf welche sich die politischen Hand-

lungen und Motive zurückführen lassen, ist die Unterscheidung von Freund und

Feind.«113

Schmitt geht es nicht um eine Gleichsetzung des Kriegesmit seinen taktischen und

strategischen Eigengesetzen mit dem Feld der Politik. Und er verwehrt sich auch

dagegen, dass er selbst einen bellizistischen Anspruch an die Politik habe. Viel-

mehr geht es ihm um einen kriterialen Definitionsversuch zur Abgrenzung des Po-

litischen gegenüber den Sphären des Moralischen, Ökonomischen, Religiösen etc.

Etwas wird politisch, weil es klar trennende Grenzen gibt. Dies sind nicht einfach

nur die Grenzen zwischen Diskussionspartnern, sondern existenzielle Grenzen.

Eine Arbeiterpartei ist deshalb nicht eine Assoziation oder Gewerkschaft, weil sie

nicht nur einen ökonomischen Widerspruch zwischen Bourgeoisie und Arbeitern

vertritt, sondern weil sie eine konkrete bourgeoise Politik als existenziellen Geg-

ner konstruiert. Der Krieg spielt hierbei keine handlungsbestimmende Rolle (etwa

als strategisches Element), sondern ist vielmehr die potenzielle Bedingung, die als

letzte denkbare Eskalationsstufe einer Gegnerschaft ihr eine politische Dimensi-

on gibt. Konstitutiv für das Feld des Politischen ist der »Antagonismus«. Egal, wie

befriedet das politische Leben auch sein möge, so sei dies eine existenzialistische

111 Vgl. ebd., S. 269f.

112 Vgl.Münkler, Herfried/Straßenberger, Grit: Politische Theorie und Ideengeschichte. Eine Ein-

führung, München: C. H. Beck 2016, S. 43.

113 Schmitt, Carl: Der Begriff des Politischen. Text von 1932 mit einem Vorwort und drei Corolla-

rien, Berlin: Duncker & Humblot 2009, S. 25.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-005 - am 12.02.2026, 17:02:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


186 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Voraussetzung, um etwas als »politisch« bezeichnen zu können. Der Begriff des

»Politischen« habe also sowohl sprachlich als auch reell einen »polemischen« Cha-

rakter.114 Carl Schmitt sagt nicht, dass Politik mit Krieg gleichzusetzen sei. Auch

sagt er nicht, dass Politik und Krieg dieselbe Funktionsweise hätten. Sondern Carl

Schmitt macht den Punkt stark, dass Politik etwas mit einer existenzialistischen

Identität zu tun hat. Damit eine Gemeinschaft von Menschen sich als politische

Einheit herausbilden kann, muss sie jemanden als Feind ausschließen. Der Staat

sei nun die Institutionalisierung dieses Freund-Feind-Gegensatzes und habe sich

historisch spätestens mit dem Westfälischen Frieden bzw. dem darauffolgenden

Westfälischen Staatensystem durchgesetzt.

Das Kontinuum dieses Freund-Feind-Verhältnisses reicht von leichten Antago-

nismen über alltägliche parteipolitische Freund-Feind-Einteilungen innerhalb ei-

nes Staates bis hin zur Staatspolitik, wo es bis an den Rand des Bürgerkrieges

führt. Schmitt lehnt pluralistische Staatstheorien, die den Staat lediglich zu einer

Assoziation neben anderen stellen und den Staat als durch die Gesellschaft regu-

liert sehen, ab. Der Staat ist seit demWestfälischen Frieden dahingehend politisch,

insofern er das ius belli für sich monopolisiere, also dass er real in der Lage sei, ei-

nen äußeren oder inneren Feind definieren und ihn bekämpfen zu können. Dieses

Recht über den Krieg bedeutet nicht nur, dass der Staat die Möglichkeit hat, Feinde

zu töten, sondern auch, »Todesbereitschaft und Tötungsbereitschaft« von der eige-

nen Bevölkerung verlangen zu können.115 Und darüber hinaus besteht die alltäglich

wichtigste politische Funktion des Staates darin, für innere Sicherheit zu sorgen –

das beinhaltet auch das Recht, neben einem äußeren Feind, einen Teil der Bevöl-

kerung zum Feind zu erklären, um das ganze Volk zu schützen. Schmitt bringt

explizit an, dass diese innerstaatliche Feinderklärung im Verfassungsstaat nicht

nur angewendet werden kann, sondern umso notwendiger sei als in einer absolu-

ten Monarchie. Denn in einem Verfassungsstaat repräsentiere die Verfassung die

Existenz der staatsbürgerlichenOrdnung und jeder Angriff eines Bevölkerungsteils

auf den Staat komme einem Angriff auf die Verfassung und somit auf die Existenz

des Ganzen gleich. Die Existenz des Ganzen ist im Verfassungsstaat an den Sou-

verän gebunden. Es folge daraus, dass auch ein Angriff von innen den modernen

Rechtsstaat dazu zwingt, die Existenz des Ganzen außerhalb verfassungsrechtli-

cher, rechtsstaatlicher Methoden und unter Rückgriff auf Gewalt zu verteidigen.

Der Staat als der »politische Status eines in territorialer Geschlossenheit organi-

sierten Volkes«116 ist somit als Ergebnis politischer Freund-Feind-Beziehungen und

den Kämpfen politischer Parteien um die Bemächtigung des Staates durch Bürger-

krieg und andere Formen des Kampfes zu verstehen. Staat bedeutet nichts anderes

114 Vgl. ebd., S. 25-35.

115 Vgl. ebd., S. 43.

116 Ebd., S. 19.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-005 - am 12.02.2026, 17:02:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Gegen die Rationalität der Moderne 187

als im lateinischen Sinne einen status, einen Zustand eines Volkes. Der konkrete in-

haltliche Sinn der kriterialen Einordnung seiner Umwelt in verschiedene Abstufun-

gen des Freund-Feind-Verhältnisses wird durch das Politische konkretisiert. Einen

Staat ohne das Politische kann es für Schmitt nicht geben. Das Politische hinge-

gen ist unabhängig vom Staat und hängt mit der Anthropologie zusammen. Die

Notwendigkeit der Einteilung der Welt in die existenzialistischen Kategorien von

Freund und Feind lässt sich für Schmitt nicht ernsthaft aus dem Leben tilgen. Es sei

daher auch kein Wunder, dass jede ernsthafte politische Theorie (wie etwa die von

Hobbes, Machiavelli, Fichte etc.) von einem anthropologisch »bösen« Menschen

ausging.117

»Demnach bleibt die merkwürdige und für viele sicher beunruhigende Feststel-

lung, daß alle echten politischen Theorien denMenschen als ›böse‹ voraussetzen,

d.h. als keineswegs unproblematisches, sondern als ›gefährliches‹ und dynami-

sches Wesen betrachten. […] So verschieden diese Denker nach Art, Rang und

geschichtlicher Bedeutung sein mögen, in der problematischen Auffassung der

menschlichen Natur stimmen sie in demselben Maße überein, in dem sie sich als

politische Denker zeigen. […] Weil nun die Sphäre des Politischen letzten Endes

von der realen Möglichkeit eines Feindes bestimmt wird, können politische Vor-

stellungen und Gedankengänge nicht gut einen anthropologischen ›Optimismus‹

zum Ausgangspunkt nehmen.«118

Politische Theorie habe somit aus der Natur des Politischen heraus von einem an-

thropologischen Pessimismus auszugehen. Und von diesem Punkt aus betreibt

Schmitt eine radikale Kritik am Liberalismus. Dieser habe sich seit seinen Anfän-

gen vor allem dadurch ausgezeichnet, dass er eben keine eigene Staatstheorie hatte

und auch keine Theorie des Politischen. Der Liberalismus sei von Beginn an als

eine Kritik am Staat und am Politischen aufgetreten. Er verstand und verstehe

sich bis heute vor allem als Hemmer und Kontrolleur des Staates und der Sphäre

des Politischen. Konkret sei dies über die Auflösung des Staates durch die zwei

Pole der Ethik und der Ökonomie vonstattengegangen. Damit seien auch politi-

sche Feindschaften diskursiv umgedeutet worden als einerseits Gegner in einem

moralischen Streitgespräch und andererseits als Konkurrenten in einem Markt.

Der Liberalismus besteht in einer Entschärfung und Reduktion existenzieller po-

litischer Feindschaften auf unterschiedliche Momente eines auf Basis einer idea-

listisch-rationalistischen Auseinandersetzung einerseits und auf verschiedene Po-

sitionen in einem wissenschaftlich basierten volkswirtschaftlichen Diskurs ande-

rerseits. Entscheidender Punkt ist nun, dass damit die wirkliche, politische Feind-

schaft nicht aus derWelt ist, sondern durchmetonymische Prozesse Feindschaften

117 Vgl. ebd., S. 59-69.

118 Ebd., S. 57ff.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-005 - am 12.02.2026, 17:02:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


188 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

verschleiert werden. Und damit auf Ebene der Ethik ein Common Sense, wie etwa

die Menschenrechte und der Gesellschaftsvertrag oder auf Ebene der Ökonomie

die freieMarktwirtschaft etabliert würden, die objektiv daherkommen, jedoch eine

politische Machtkonstellation nur verdeckten. Es ist die politische (und damit auf

Freund-Feind-Entscheidungen beruhende) Vorherrschaft einer bestimmten Grup-

pe, die von beidem profitiert. Das Credo »Wirtschaft statt Politik« gilt seit dem

Siegeszug des Kapitalismus Mitte des 18. Jahrhunderts in ganz Europa und in den

Vereinigten Staaten. Und somit ist der Einfluss der liberalen Auflösung des Poli-

tischen und der Souveränität gleichfalls auf staatlicher als auch auf internationa-

ler Ebene zu beobachten. Schmitts These ist nun, dass der Liberalismus sowohl

auf der nationalen Ebene (in Verbindung mit anderen Theorien, wie etwa der De-

mokratie) als auch internationaler Ebene (hier im Zusammenhang mit dem Völ-

kerrechtsgedanken und dem westfälischen Staatensystem) systematisch den Staat

umgeh und mit den Momenten der Ethik und der Ökonomie »entpolitisiert«.119

Und dies funktioniere über einen methodischen Individualismus, in dem der Ein-

zelne für die Ordnung terminus a quo und zugleich terminus ad quem sei: Der Ein-

zelne ist zugleich Grenze jeglicher Souveränitätsmacht und Ausgangspunkt dieser

selben. Das Sehen von kollektiven Identitäten wird dabei systematisch umgangen,

worauf Chantal Mouffe aufmerksam macht und was ihrer Meinung nach größtes

Problem des liberalen Diskurses bis heute sei. Schmitt habe dies als einer der »bril-

lantesten und unversöhnlichsten« Gegner des Liberalismuswohl am besten auf den

Punkt gebracht und mit seinem Verständnis des Politischen, das »Wir« und »Sie«

abgrenzt, die Frage der Identität ins Zentrum des Politischen gerückt.120

Der Liberalismus jedoch blende diese sinn- und wirklichkeitsstiftende Identi-

tätsfrage aus. Sein Ausgangspunkt ist und bleibt der Einsatz gegen jegliche Ein-

schränkung der Freiheit und des Rechts des Einzelnen, weil diese als das »Böse«

im System des Liberalismus erscheint. Ein Einschreiten des Souveräns ist lediglich

zur Aufrechterhaltung ebendieser Freiheiten zu legitimieren. Der ganze staatliche

Apparat wird umformuliert in moralisch-ökonomische Begriffe. Feinde werden zu

Kontrahenten und Konkurrenten, Staat wird zu Menschheit und Gesellschaft usw.

Die Ordnung der Wirtschaft und die Ordnung des (bürgerlichen) Rechts etablieren

sich als abstrakte, eigengesetzliche Felder, die den Raum des Politischen mehr und

mehr ausfüllen und quasi »beherrschen«. Alles folgt einer Eigengesetzlichkeit und

keine Menschen, sondern feste Prozesse/Strukturen der Gerechtigkeit herrschen

119 Vgl. ebd., S. S. 63ff.

120 Vgl. Mouffe, Chantal: Über das Politische.Wider die kosmopolitische Illusion, Frankfurt a.M.:

Suhrkamp, 2007, S. 11-19.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-005 - am 12.02.2026, 17:02:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Gegen die Rationalität der Moderne 189

und streben dem Fortschritt ewig entgegen.121 Hier wendet Schmitt nun gegen

den Liberalismus ein:

»Da,wie gesagt, in der konkretenWirklichkeit des politischen Seins keine abstrak-

ten Ordnungen und Normenreihen regieren, sondern immer nur konkrete Men-

schen oder Verbände herrschen, so hat natürlich auch hier, politisch gesehen die

›Herrschaft‹ der Moral, des Rechts, der Wirtschaft und der ›Norm‹ immer nur ei-

nen konkreten politischen Sinn.«122

Die unangenehme Wahrheit liege für Schmitt folglich darin, dass sich eine Herr-

schaft im politischen Sinne nicht durch eine quasi-objektive Vernunft, die herr-

sche, ausmerzen lasse. Wie Schmitt schon im Essay Politische Theologie apodiktisch

und weltberühmt festhält, ist derjenige der Souverän, der »über den Ausnahmezu-

stand entscheidet«.123 Es stiftet folglich derjenige die Ordnung, der entscheidet,

wer Freund des Volkes und wer Feind des Volkes ist und diese Unterscheidung in

all ihren graduellen Abstufungen nach innen und nach außen durchzusetzen ver-

mag. Schmitts Souveränitäts- und Politiktheorie enthält sich gänzlich der Sphäre

der (moralischen) Richtigkeit und der normativen Ebene, sondern geht von einer

grundsätzlichen antagonistischen Perspektive aus. Basal an seinen Aufsätzen ist

wohl, dass Schmitt die Rationalität der Konsense, auf denen der liberale Staat sich

begründet sieht (der erste ist hierbei der Gesellschaftsvertrag) infrage stellt und

hinter jedem Konsens den Akt des Ausschlusses sieht. Hinter jeder Gesellschaft,

die sich auf einer rational-universalistischen Ebene scheinbar auf eine Ordnung ei-

nigt, steht in Wirklichkeit ein Akt des Ausschlusses des Anderen. Jeder Liberalismus

basiere nun darauf, diesen Akt des Ausschlusses als einen rationalen Ausschluss

darzustellen: Im heutigen Sprachgebrauch würde man wohl von »Alternativlosig-

keit« sprechen. Dies funktioniert über die moralisch-ökonomische Verschleierung,

indem die geltende, liberal-demokratisch-kapitalistische Ordnung als ethisch und

ökonomisch »vernünftigere« dargestellt wird. Chantal Mouffe macht nun auf den

entscheidenden Aspekt aufmerksam, auf den auch ich hier im Zusammenhangmit

Ernst Jünger hinauswill. Dadurch, dass der notwendig politisch-existenzialistische

Ausschluss als ein vernünftiger Ausschluss im Liberalismus konstruiert wird, tritt ei-

ne echte und problematische Alternativlosigkeit ein. Denn während im politischen

Sinne der Feind auf derselben konstitutiven Ebene wie das Wir liegt und es sich

um eine existenzielle Feindschaft handelt, so führe ausgerechnet der Liberalismus

zur totalen Feindschaft und somit zum Totalen Krieg. Beispielhaft verweist Mouffe

121 Vgl. Schmitt, Carl: Der Begriff des Politischen. Text von 1932 mit einem Vorwort und drei Co-

rollarien, Berlin: Duncker & Humblot 2009, S. 66f.

122 Ebd., S. 67.

123 Schmitt, Carl: Politische Theologie. Vier Kapitel zur Lehre von der Souveränität, Berlin:

Duncker & Humblot 2004, S. 13.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-005 - am 12.02.2026, 17:02:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


190 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

auf Schmitts achtes Kapitel im Essay Der Begriff des Politischen sowie auf sein Buch

Theorie des Partisanen von 1963, in dem es um die Auswirkungen des Liberalismus

auf die internationale Politik geht. Wenn Krieg zwischen Staaten nicht mehr auf

der klassischen souveränen Ausschließung und der existenziellen Bedrohung ba-

siere, sondern auf der Vorstellung, ein Staat (oder ein Staatenbund) vertrete das

universell Wahre und die andere Seite sei im gänzlich Unwahren, sei also irratio-

nal, dann erscheine der Feind nicht mehr als hostis, sondern als Partisane und das

führe zu einem »internationalen Bürgerkrieg«. Denn mit der Verschleierung der

Souveränität (die letztlich immer die Einsicht in sich trage, auf nichts anderes zu

basieren als auf der historisch kontingenten Möglichkeit, den Ausnahmezustand

kontrollieren zu können) durch die Moral führe man letztlich den messianischen,

letzten Krieg der Menschheit gegen den absoluten Feind der Menschheit, der alle

Mittel gerechtfertigt erscheinen lasse.124 Das klassische Kriegsrecht, konkret die

im Wiener Kongress 1814/15 wiederhergestellten Normen des europäischen Land-

kriegsrechts, die de facto bis zum Beginn des Ersten Weltkriegs in Europa noch

Geltung hatten, basierte unter anderem auf der klaren Unterscheidung zwischen

Krieg und Frieden. Wenn legitime Träger des ius belli, also souveräne Staaten, in

Form regulärer Armeen in Krieg traten, so respektieren sich diese Staaten als legi-

time Träger des ius belli und werden die Taten, die zwischen Kombattanten statt-

finden, nicht als Verbrechen, als »illegal« einstufen, sondern als Kriegsgeschehen

zwischen Feinden.125

»Sobald ein Krieg für ›illegal‹ gehalten werden könne, seien alle Schranken der

Feindschaft beseitigt und der Gegner für kriminell und unmenschlich erklärt: Der

Feind sei der ›absolute Feind‹ geworden.«126

Ein Feind im Sinne des klassischen Kriegsrechtes sei ein respektierter Feind, er sei

im Falle einer Niederlage ein Unterlegener inter pares, ein Partisane oder Terrorist,

wie man ihn heute wohl bezeichnen würde, ist jedoch ein Krimineller. Und er ist an

sich moralisch unnatürlich/unvernünftig, weil er nicht nur der Existenz des »Wir«

im Wege steht, sondern als Existenz gegen angeblich rational-universelle Werte

steht. Es handelt sich also um eine totale Entwertung des Anderen. Der Partisan

riskiert, »daß ihn der Feind außerhalb von Recht, Gesetz und Ehre stellt«.127

»In einerWelt, in der sich die Partner auf solcheWeise gegenseitig in denAbgrund

der totalen Entwertung hineinstoßen, bevor sie sich physisch vernichten, müssen

124 Vgl. Mouffe, Chantal: Über das Politische.Wider die kosmopolitische Illusion, Frankfurt a.M.:

Suhrkamp 2007, S. 100-108.

125 Vgl. Schmitt, Carl: Theorie des Partisanen, Berlin: Duncker & Humblot 1963, S. 16.

126 Mouffe, Chantal: Über das Politische. Wider die kosmopolitische Illusion, Frankfurt a.M.:

Suhrkamp 2007, S. 104.

127 Schmitt, Carl: Theorie des Partisanen, Berlin: Duncker & Humblot 1963, S. 35.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-005 - am 12.02.2026, 17:02:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Gegen die Rationalität der Moderne 191

neue Arten der absoluten Feindschaft entstehen. Die Feindschaft wird so furcht-

bar werden, daß man vielleicht nicht einmal mehr von Feindschaft sprechen darf

und beides sogar in aller Form vorher geächtet und verdammt wird, bevor das

Vernichtungswerk beginnen kann. Die Vernichtung wird dann ganz abstrakt und

ganz absolut. Sie richtet sich überhaupt nicht mehr gegen einen Feind, sondern

dient nur noch einer angeblich objektiven Durchsetzung höchster Werte, für die

bekanntlich kein Preis zu hoch ist. Erst die Ableugnung der wirklichen Feindschaft

macht die Bahn frei für das Vernichtungswerk einer absoluten Feindschaft.«128

Fruchtbar für die heutige Diskussion seien diese Einsichten des freilich nicht

unproblematischen Schmitts (der diese Zeilen der totalen Feindschaft ausge-

rechnet nach seinem Herbeischreiben des größten, von ihm unkommentierten

Menschheitsverbrechen an sogenannten Staatsfeinden schreibt) für die Entwick-

lungen seit dem 11. September 2001, so Chantal Mouffe. Die Entfesselung des

US-amerikanischen Drohnenkrieges in weiten Teilen der arabischen Halbinsel

und am Hindukusch, also die planmäßige staatlich beauftragte Ermordung von

Zivilisten mit Kriegswaffen außerhalb des Völkerrechts – weil ohne Kriegserklä-

rung – sei nur durch die messianische Gegenüberstellung George W. Bushs (und

vor allem Barack Obamas) zwischen »der Menschheit« und »den Terroristen« zu

verstehen. Die Feindschaft und ihre äußerste Ausprägung – der Krieg – folgten

keinen Regeln mehr, weil das Gegenüber unterhalb der rechtlich-moralischen

Schwelle rangieren würde, in der überhaupt Regeln gelten können. Dem Libera-

lismus mangele es an einer klaren Rechtspolitik, einer Theorie des Souveräns, was

demmoralischen Totalitarismus Tür und Tor öffne. Eine gute Auseinandersetzung

mit dieser Schmitt’schen Thematik liefert Giorgio Agamben in Homo Sacer.129 Auf

diese möchte ich an dieser Stelle nicht näher eingehen.

***

Ich denke, wir sind jetzt an dem Punkt angekommen, um wieder zu Jünger zu-

rückzukehren. Jüngers Kritik am universalistischen Liberalismus verläuft 1932 im

Einklang zur Kritik Schmitts. Viele Bemerkungen über den Zusammenhang des

Liberalismus mit den großen Destruktivkräften der Moderne lassen sich meines

Erachtens auch erst mit dieser Hinzunahme Schmitts einordnen. Jüngers Ansatz

unterscheidet sich aber darin, dass er eine explizit biopolitische Perspektive ein-

nimmt. Wichtig ist jedoch auf jeden Fall die Kernaussage, dass der Liberalismus

durch die Verwischung der antagonistischen Struktur des Politischen nicht zum

ewigen Frieden verhilft, sondern ganz im Gegenteil erst überhaupt den totalen Krieg

128 Ebd., S. 95f.

129 Vgl. Agamben,Giorgio:HomoSacer.Die souveräneMacht unddasnackte Leben, Berlin: Suhr-

kamp 2015.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-005 - am 12.02.2026, 17:02:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


192 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

mit dem absoluten Feind ermöglicht. Während Schmitt nun freilich eine staatstheo-

retische Erklärung mit anthropologischen Einschlägen gibt, beleuchtet Jünger vor

allemdiemetaphysische Begründung dieses demokratisch-totalitären Paradoxons.

Bei Jünger geht es daher eher um »Einbrüche des Elementaren« im Zeitalter der

Vernunft. Parallel zu einer realistischen Staatstheorie Schmitts, die wieder vom

Souverän ausgeht, ist bei Jünger der Typus des Arbeiters zu sehen, welcher die

künstliche Vernunft, die konstruierte moralisch-ökonomische Ordnung des Bür-

gertums sprengt/sie ignoriert. Der Bürger, so Jünger, suche stets Sicherheit und

Vernunft, doch die Gefahren des Lebens, der Schmerz, der Krieg und die körperli-

che Auseinandersetzung ließen sich aus der dem Leben nicht tilgen. Auch im Zeit-

alter der bürgerlichen Vernunft gebe es Menschen mit tieferem Verständnis für

das Elementare, etwa in der Religion, der Lyrik, unter den notorisch Kriminellen

und den de Sades dieser Welt. Hier möchte ich noch einmal das Zitat aus Kapitel

4.2.1 anbringen: »Der Mensch lebt elementar, ebensowohl insofern er ein natürli-

ches als auch insofern er ein dämonisches Wesen ist. Kein Vernunftschluß kann

den Schlag des Herzens oder die Tätigkeit der Nieren ersetzen, und es gibt keine

Größe, und sei es die Vernunft selbst, die sich nicht zuzeiten den niederen oder

stolzen Leidenschaften des Lebens unterstellt.«130 Der Einbruch des Elementaren

ist der Einbruch der Gestalt aus dem Bereich des Metaphysischen. Doch es wird

durch die zitierten Zeilen auch klar, dass es hier um anthropologische und biolo-

gistische Grundkonstanten geht, welche Jünger hier betont. Der Mensch hat seine

zwei Seiten – die Gestalt des Arbeiters ist bringt nun wieder eine Ordnung auf die

Welt, die diese beiden Seiten miteinander »vermählt« und nicht eine Seite fälschli-

cherweise tilgt. Die bürgerliche Vernunft jedoch setzt diese Erfahrungen mit dem

Elementaren außerhalb ihrer Ordnung.Dieser Ausschluss des Unvernünftigen und

die Auflösung des Feldes des Politischen habe jedoch auch imZeitalter der Vernunft

nicht zu Gewaltlosigkeit und zu andauernder Sekurität geführt, sondern aufgrund

des sozialen und technischen Rationalismus die Gewaltausbrüche noch katalysiert

und angefacht. Die Gefahr wurde nicht gebannt, sondern nur verschleiert und trat

und tritt dadurch um ein Vielfaches stärker auf.

»Dennoch ist die Gefahr immer vorhanden; sie sucht ewig, wie ein Element, die

Dämme zu durchbrechen,mit denen die Ordnung sich umringt, und sie wird nach

denGesetzen einer geheimen, aber unbestechlichenMathematik in demgleichen

Maße drohender und tödlicher, in dem die Ordnung sie aus sich auszuscheiden

verstand. […] Der Ausbruch des Weltkrieges setzt den breiten, roten Schlußstrich

unter diese Zeit. […] Es ist unnötig geworden, sich noch mit einer Umwertung der

Werte zu beschäftigen – es genügt, das Neue zu sehen und sich zu beteiligen.«131

130 Ebd., S. 54.

131 Jünger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 53-58.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-005 - am 12.02.2026, 17:02:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Gegen die Rationalität der Moderne 193

Jünger möchte gar nicht allzu lange bei dieser Analyse, an die im Grunde

Foucault in In Verteidigung der Gesellschaft anknüpft, verbleiben, sondern ruft

dazu auf, dieses »Stahlbad«, dem der Liberalismus durch seinen moralisch-

technisch-wirtschaftlichen Rationalismus auch noch Tür und Tor geöffnet hat, als

Epochenwende zu sehen und sich den elementaren Kräften, der neuen Ordnung,

die sich durch dieses Elementare ankündigt, zu unterwerfen. Und auf der Suche

nach einer neuen Ordnung, der er gehorchen könnte, findet er die Gestalt des

Arbeiters. Der Bürger ist dem Untergang geweiht, der Kriegsarbeiter jedoch sei

die Zukunft. Das lasse sich aus der Beobachtung der letzten 150 Jahre ableiten.

»Mögen die einen dies als Rückfall in eine moderne Barbarei erkennen, die ande-

ren es als Stahlbad begrüßen – wichtiger ist es, zu sehen, daß sich ein neuer und

noch ungebändigter Zufluß elementarer Kräfte unserer Welt bemächtigt hat. […]

Wer hier noch glaubt, daß dieser Vorgang sich durch Ordnungen alten Stils bändi-

gen läßt, gehört der Rasse der Besiegten an, die zur Vernichtung verurteilt ist.«132

Jüngers Arbeiter will einem die Augen öffnen, das Sehen ist der revolutionäre Akt:

dass die Rationalität der Aufklärung eine scheinbar universelle war und doch nur

die Verschleierung der gewaltsamen »Scheinherrschaft« des Bürgertums darge-

stellt hat. Und dass die so geschaffenen Strukturen zu einem nie gekannten Aus-

maß der biopolitischen, Totalen Mobilmachung geführt haben, die im Namen des

Königs unmöglich, aber im Namen des Volkes plötzlich denkbar wurde. Diese wie-

derum ist Ausdruck eines neuenWillens zur Macht.

4.2.5 Wille zur Macht statt Vernunft

Das Kapitel zumWillen zur Macht möchte ich mit dem Vordenker der Geschichts-

philosophie, Georg Wilhelm Friedrich Hegel beginnen. In der weltbekannten Ein-

leitung zum Vorlesungsband Philosophie der Geschichte, welcher postum aus Manu-

skripten und Mitschriften von Studierenden aus fünf Vorlesungen zwischen 1821

und 1831 erstellt wurde, schreibt er folgenden Satz:

»[W]er die Welt vernünftig ansieht, den sieht sie auch vernünftig an: Beides ist in

Wechselbestimmung.«133

Es ist diese Art des performativen Schreibens, welches auch Ernst Jünger anwen-

det. Doch wo Hegel die Welt vernünftig ansieht, da versteht der Schriftsteller Jün-

ger sein Wirken als Ausdruck des Willens zur Macht. Wie die vorangegangenen

132 Ebd., S. 60f.

133 Hegel, GeorgWilhelm Friedrich: Vorlesungen über die Philosophie der Geschichte, in: Ders.:

Sämtliche Werke. Band 11: Vorlesungen über die Philosophie der Geschichte Jubiläumsaus-

gabe in 20 Bänden, Stuttgart: Frommanns 1961, S. 37

https://doi.org/10.14361/9783839456637-005 - am 12.02.2026, 17:02:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


194 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Kapitel zeigen, so setzt Jünger den Vernunftbegriff außer Kurs. Und auch das zen-

trale Konzept des Willens zur Macht ist ein weiterer Baustein dieses Prozesses.

Während für Hegel Weltgeschichte in der weltberühmten Passage aus demselben

Buch »der Fortschritt im Bewußtseyn der Freiheit [ist], – ein Fortschritt, den wir

in seiner Nothwendigkeit zu erkennen haben«,134 hält Jünger an einer anderen Art

des Weltgeistes fest. Fortschritt verwirft Jünger als »Anthropomorphismus«, der

lediglich eine Hilfskonstruktion des menschlichen Denkens sei. Jünger hält seit

dem Arbeiter bis ins hohe Alter an seiner stereoskopischen Optik fest, distanziert

und zugleich nah auf die Dinge zu blicken. Aus der Ferne betrachtet bleibt die En-

ergie des Kosmos im Sinne des Energieerhaltungsgesetzes stets gleich, so Jünger,

was sich jedoch ändert sind die Formen und Gestalten, welche die Geschichte prä-

gen und zu einer Evolution beitragen. Wenn ein Zeitalter einen »Geist« hat, dann

ist es die Gestalt als Existenz.135 Um nun dieser Existenz zu folgen, müsse man

auch ihrer überall liegende Ausdrucksform Beachtung schenken: Anstatt nun Ge-

schichte als Fortschritt eines Weltgeistes zu verstehen, müsse man die Welt und

ihre Geschichte eher als Ausdruck einesWillens dieser Existenz verstehen.

Jüngers Ansatz ist der Folgende: Durch eine distanzierte Betrachtung der eige-

nen Zeit möchte er erreichen, dass genau wie hinter alten Ruinen von Hochkultu-

ren, etwa zu den Pyramiden von Gizeh, nicht nur Bauwerke, sondern ein erhabe-

ner, zeitloserWille gesehen wird, dass auch die modernen Industrielandschaften,

die Städte mit ihren Verkehrsadern und selbst noch die lebensfeindlich zerbomb-

ten Mondlandschaften der modernen Front als Ausdruck eines Willens verstanden

werden. Jünger ist sich der Schwierigkeit dieser Operation bewusst:

»Wir wissen nun freilich, daß es dem Menschen nicht gegeben ist, seine Zeit mit

den Augen eines Archäologen zu betrachten, dem ihr geheimer Sinn etwa beim

Anblick einer elektrischen Maschine oder eines Schnellfeuergeschützes sich of-

fenbart.«136

Ähnlich, wie Michel Foucault dreißig Jahre später, ist es Jüngers Anliegen, dass

der Mensch seine eigene Zeit und deren Erscheinungen mit den Augen eines Ar-

chäologen sehen sollte. Also indem er Schicht für Schicht ausgräbt und die Struk-

turen des Gemachten, Gebauten und Geschaffenen begutachtet und sich hierbei

entscheidende Fragen stellt: Welcher ist der historische Wille, der unser Zeital-

ter antreibt? Welches Seiende steckt hinter den Strukturen, die uns im Alltag als

chaotisch begegnen? Jüngers Schluss, und das hat Heidegger auf den Punkt ge-

bracht, ist nun im ersten Teil dieses Essays, dass es die Arbeit als das Prinzip des

134 Ebd., S. 46.

135 Vgl. Jünger, Ernst: Gespräche imWeltstaat. Interviews und Dialoge 1929-1997, hg. von Rainer

Barbey und Thomas Petraschka, Stuttgart, 2019, S. 427.

136 Jünger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 67.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-005 - am 12.02.2026, 17:02:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Gegen die Rationalität der Moderne 195

menschlichen Wirkens ist, welche die Welt seit über einem Jahrhundert forme.137

Dieser unendliche Drang, der Welt durch unsere Hände nicht nur einfach das täg-

liche Brot abzutrotzen, sondern kollektiv die Welt nach dem »Stil« des Arbeiters

umzuformen, Moloch-artig große Städte zu bauen, mit Maschinen die Zeit- und

Raumdimensionen zu dehnen usw. Der Wille zur Macht zeige sich idealtypisch im

Industriearbeiter und im Frontsoldaten. Zwischen ihnen beiden gebe es aus dieser

Perspektive keinen Unterschied. Sie seien Ausdruck der größeren Entwicklungen

der Totalen Mobilmachung aller Lebensenergien, die sich in den Dynamiken der

Industrialisierung in über einem Jahrhundert ausgebreitet haben und sich in der

Totalen Mobilmachung des Ersten Weltkrieges in ihrer bislang schärfsten Form

gezeigt haben. Der Wille zur Macht schlage sich folglich in der totalen Arbeitswelt

nieder.138

Was versteht nun Jünger konkret unter diesem Willen? Jünger verwendet kon-

kret den Ausdruck »Wille zur Macht«. Es ist ratsam, sich diesem Ausdruck über die

Macht zu nähern. Diese definiert Jünger wie folgt: »Macht ist ein Zeichen der Exis-

tenz, und entsprechend gibt es auch keine Machtmittel an sich, sondern die Mittel

erhalten ihre Bedeutung durch das Sein, das sich ihrer bedient«139, hält Ernst Jün-

ger in Kapitel 22 vonDer Arbeiter fest.Macht gibt es somit nicht ohne das Sein. Und

Sein ist in Jüngers Denken eine metaphysische Kategorie. Wenn Jünger von Macht

spricht, deutet er auf die Gestalt.

Mit den Machtmitteln sind unter anderem die Technologien gemeint, welche

sich im 19. und 20. Jahrhundert ungemein weiterentwickelt haben. Diese dyna-

mische Entwicklung ist in Jüngers Augen ein Anzeichen für das Auftauchen ei-

ner neuen metaphysischen Gestalt. Mit dem Begriff der Technik wiederum hängt

das Konzept der Totalen Mobilmachung der Welt und des Menschen zusammen.

Die Nutzung jener Machtmittel bedeutet jedoch nicht unmittelbar, am metaphy-

sischen Sein teilzuhaben. Liberale Führungsschichten, welche die Geschicke der

Reiche und Nationalstaaten des 19. und 20. Jahrhunderts leiteten, würden keine

Verbindung zum neu aufgekommenen Sein haben – der Gestalt des Arbeiters. Jün-

gersThese ist nun, dass diese nationalistischen, liberalen oder sozialistischen Füh-

rungsschichten durch den Gebrauch der Machtmittel des Arbeiters unintendierte

Entwicklungen produziert haben würden – sie hätten sich »zu den Objekten eines

noch unpersonifizierten Willens [ge]macht«.140

137 Vgl. Heidegger, Martin: Gesamtausgabe, IV. Abteilung: Hinweise und Aufzeichnungen, Band

90: Zu Ernst Jünger, Frankfurt a.M.: Klostermann.

138 Vgl. Jünger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 72-81.

139 Hegel, GeorgWilhelm Friedrich: Vorlesungen über die Philosophie der Geschichte, in: Ders.:

Sämtliche Werke. Band 11: Vorlesungen über die Philosophie der Geschichte Jubiläumsaus-

gabe in 20 Bänden, Stuttgart: Frommanns 1961, S. 73.

140 Ebd., S. 80.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-005 - am 12.02.2026, 17:02:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


196 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Was bedeutet nunWille zurMacht? Es handelt sich hierbei nicht um individuel-

les Machtstreben, sondern Jünger greift ein breit diskutiertes und wissenschaftlich

sehr umstrittenes Konzept Friedrich Nietzsches auf. Imweitesten Sinne nutzt Jün-

ger den Begriff, um eine lebensbejahendeKraft alles Seins und jeglicher Existenz zu

beschreiben. Und da Sein bei Jünger ein metaphysisches ist, bezieht sich der Wille

zur Macht auch nicht auf ein Lebensprinzip bzw. eine Lebenskraft, die von über-

all herkäme, sondern eine, die zwar überall zu finden sei, ihren jedoch Ursprung

in der Gestalt hat. In diesem Zusammenhang attestiert Martin Heidegger Ernst

Jünger, er sei »[…] der einzige echte Nachfolger Nietzsches; seine Schriften ma-

chen die bisherige Schriftstellerei ›über‹ Nietzsche wesenlos und überflüssig; denn

Jünger übernimmt den Willen zur Macht nicht als Lehrmeinung, die noch beredet

und vielleicht ausgebessert werden soll. Jünger sieht das Seiende mit kalten und

scharfen Augen überall als Willen zur Macht. Nirgends zergliedert und beschreibt

dieser denkende Krieger nur eine vorhandene geschichtliche ›Situation‹; sein Den-

ken selbst ist eine Gestalt des Willens zur Macht–; in Jüngers Sprache: das Denken

hat ›Arbeitscharakter‹.«141 Jüngers Wille zur Macht ist nicht nur geschichtlich-ar-

chäologisch, sondern metaphysisch – oder um es in einem Jünger’schen Terminus

zu fassen: Sie ist »elementar«.Mit dem »Einbruch elementarer Kräfte«142 in unsere

Welt, meint Jünger den Einbruch der metaphysischen Gestalt. Überall ist die Kraft,

der Wille zur Macht in unserer heutigen Welt vorhanden, selbst in den kleinsten

technischen Neuerungen bricht sie sich Bahn und unterwirft ihren Nutzer. Doch

sie ist amorpher, »atomisierter«Wille zur Macht, sie muss geformt werden, um äs-

thetisch, geschichtlich, ökonomisch und politisch wirksam zu werden. Ein neuer

Titan hat die Weltbühne betreten, mit ihm eine neue Rationalität – jedoch bricht

sie sich nicht im Denken und in Diskursen Bahn, sondern liegt in der Technik und

den Produktivmitteln des modernen Menschen verborgen. Sie wirkt schon, sie hat

unsere Welt in eine »in ununterbrochenem Aufruhr befindliche Welt«143 verwan-

delt – doch noch wird derMensch eher von ihr beherrscht, als dass er diese Technik

meistert.

Was bedeutet nun Herrschaft für Jünger? Zurzeit herrscht in den Augen vieler

das »Chaos«. Die liberalen Führungsschichten der Welt nutzen Machtmittel, wel-

che ihnen nicht gehorchen – deren bloße Anwendung bedeute laut Jünger nämlich

nicht deren »Meisterung«.144 Heidegger führt hier treffend aus, dass Jüngers Ar-

141 Heidegger, Martin: Gesamtausgabe, IV. Abteilung: Hinweise und Aufzeichnungen, Band 90:

Zu Ernst Jünger, Frankfurt a.M.: Klostermann 2004, S. 227.

142 Jünger benennt ein ganzes Kapitel seines Arbeitersmit Der Einbruch elementarer Mächte in den

bürgerlichen Raum, vgl. Jünger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Stuttgart: Klett-

Cotta 2014, S. 50-60.

143 Ebd., S. 72.

144 Vgl. ebd., S. 81.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-005 - am 12.02.2026, 17:02:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Gegen die Rationalität der Moderne 197

beiter sich durch ein »performatives Denken« auszeichnet. Der Essay vollzieht auf

einer sprachlichen Ebene, wovon er thematisch handelt.145 Jünger sieht in der in-

dustriellen Revolution, der Entwicklung der Produktivkräfte, dem Überhandneh-

men der Technik über das Leben sowie in der Totalen Mobilmachung den Willen

zur Macht. Und er sieht einen »atomisierten«146 Willen zur Macht, den man mit

dem richtigen »teleskopischen«147 Blickwinkel auf die globalen Abläufe erkennen

könne. Diese für Jüngers Methode prägende Optik zieht sich durch den gesamten

Essay Der Arbeiter hindurch und gibt ihm dadurch sein einzigartiges Gepräge. In

allen großen Entwicklungen, die in diesem bisherigen 4. Kapitel beschrieben wur-

den, sieht Jünger einen Ausdruck des Seins der Gestalt – den Willen zur Macht.

Herrschaft bedeute nun, durch die von Jünger vorgeschlagene Optik hinter dem

Chaos die Gestalt zu erkennen und das Selbst ihrer gemäß zu formen. Herrschaft

erfordert keine externe Betätigung, sondern eine interne – es gilt, das Selbst zu

bearbeiten. UmMachtmittel nicht nur anzuwenden, sondern sie auch zu meistern

und somit Herrschaft auszuüben, braucht es in Jüngers Augen Legitimität. Es ist

bemerkenswert, dass Jünger, wie auch Max Weber, Herrschaft von Macht durch

Legitimität unterscheidet. Doch Jünger schlägt eine eigenartige Definition von Le-

gitimität vor: Legitimation erfolgt durch den Akt der Repräsentation der Gestalt.

Jünger versteht unter Legitimität die Legitimität vor einem höheren Sein – man

muss Arbeitertypus werden, der »seinen Freiheitsanspruch als Arbeitsanspruch be-

greift«.148 Die von Jünger so bezeichnete Scheinherrschaft des Bürgertums wird

erst dann enden, wenn dieser neue Menschenschlag erwacht bzw. sich selbst er-

kennt. Jüngers Text ist nun ein performativer, da er nicht nur analysiert, sondern

selbst diese »Erkenntnis« durchläuft und auch als Text ihn zu repräsentieren ver-

sucht. Zentraler Aspekt dieses performativen Essays ist die »Formung« der Welt,

der Erde, der Kunst und auch des Menschen nach dem Antlitz der Gestalt.

Vernunft wird in Jüngers Text an verschiedenen Stellen als Hilfsgröße bzw. als

im geheimen Auftrag des Willens zur Macht dargestellt.

Wie bei seinem Vordenker Nietzsche auch, ist die Theorie des Willens zur

Macht eng verknüpft mit einer Erkenntnisphilosophie, die dazu aufruft, sein

grausames Schicksal in der Welt der ewigen Wiederkehr und des Nihilismus nicht

nur zu akzeptieren, sondern es auch zu wollen und damit Selbstwirksamkeit und

-befreiung zu erreichen. Analytisch und doch mit normativem Auftrag fordert

Jünger auf:

145 Vgl. Brokoff, Jürgen: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, in: Schöning, Matthias (Hg.): Ernst

Jünger Handbuch. Leben – Werk – Wirkung, Stuttgart, 2014, S. 108.

146 Jünger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 80.

147 Ebd., S. 67.

148 Ebd., S. 76.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-005 - am 12.02.2026, 17:02:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


198 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

»Der Mensch entfaltet seine höchste Kraft, entfaltet Herrschaft überall dort, wo

er im Dienste steht. Es ist das Geheimnis der echten Befehlssprache, daß sie nicht

Versprechungen macht, sondern Forderungen stellt.«149

Herrschaft gibt es für Jünger nur dort, wo man sich in den Dienst des Seins, also

der Gestalt des Arbeiters, stellt.

Interessant ist an dieser Stelle auch der Freiheitsbegriff Jüngers. Freiheit kann

nicht im liberalen Sinne als Freiheit wovon, sondern nur als Freiheit wozu verstanden

werden.Man ist nämlich in einerWelt des Arbeiters freilich nur dannwesenhaft frei,

wennman die Gestalt des Arbeiters repräsentiert, wennman teilhat amWillen, der

sich unserer Welt bemächtigt. Der Mensch ist nur dann frei, wenn er im Einklang

mit den Mitteln steht, die die feudalen Strukturen hinweggefegt haben und durch

Technisierung unsere Art zu leben dauerhaft verändert haben. Ist man selbst ein

Teil dieser »Mittel«, versteht man sich und sein Leben als Teil dieses Prozesses der

physischen Mobilmachung – nur dann ist man auch wirklich frei.

»Jede Haltung, der ein wirkliches Verhältnis zur Macht gegeben ist, läßt sich auch

daran erkennen, daß sie den Menschen nicht als das Ziel, sondern als ein Mittel,

als den Träger sowohl der Macht wie der Freiheit begreift. Der Mensch entfaltet

seine höchste Kraft, entfaltet Herrschaft überall dort, wo er imDienste steht. Es ist

das Geheimnis der echten Befehlssprache, daß sie nicht Versprechungen macht,

sondern Forderungen stellt. Das tiefste Glück des Menschen besteht darin, daß er

geopfert wird, und die höchste Befehlskunst darin, Ziele zu zeigen, die des Opfers

würdig sind.«150

Diejenigen, die das verstanden haben, seien allesamt Teil des großen Willens zur

Macht. Das seien die wahren Herrscher unseres Zeitalters – die Liberalen, die

Sozialisten und die Nationalisten, auch wenn sie in verschiedenen Konstellatio-

nen formal an der Regierung sind, herrschten nicht wirklich, sondern würden

beherrscht von denjenigen, die die Gestalt des Arbeiters weltweit repräsentierten.

Die Stände wurden durch die Maschinen hinweggefegt, der ständische Krieger

wurde in den Ruhestand geschickt durch den Kriegsarbeiter am schweren Gerät

und selbst der Bauer, der nun langsam beginnt, Maschinen zu verwenden, ist

nichts anderes als ein besonderer Fall des Arbeiters. Und allen obliegt das Impera-

tiv, entweder die Gestalt zu repräsentieren oder unterzugehen. Der Standesvertreter

musste zum Bürger einer Stadt werden, der Standeskrieger musste das schwere

Gerät bedienen und der Bauer muss die modernen Geräte einsetzen, wenn sie

»überleben« wollen. Jünger spricht hier im weiteren Verlauf des Essays über die

große »Nivellierung«, die dem 19. Jahrhundert innewohnte. Dadurch sei in jedem

149 Ebd.

150 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-005 - am 12.02.2026, 17:02:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Gegen die Rationalität der Moderne 199

dieser nivellierten Gesellschaft nun »atomisiert« der Wille zur Macht vorhan-

den. Gleichzeitig verändere sich nun langsam auch die Weltordnung durch den

Weltkrieg und es zeige sich, dass es eine Entwicklung zu Zügen einer imperialen

Weltordnung unter dem Einfluss der Gestalt des Arbeiters geben wird. Das »neue

Menschentum«, von dem Jünger spricht, sei schon vorhanden, doch es bedürfe

noch einer neuen Praxis effizienter Herrschaft auf Ebene der Politik und des

Staates, die den Namen der Herrschaft auch wieder verdient hätten.151 In einem

seiner letzten Interviews im Jahre 1995 mit Antonio Gnoli und Franco Volpi führt

Jünger – angesprochen auf den Arbeiter – aus, dass diese schon 1932 von ihm

beschriebene Entwicklung auch kurz vor dem Beginn des 21. Jahrhunderts noch

anhielt:

»Mit dem 21. Jahrhundert treten wir in ein neues Zeitalter der Titanen ein, das

durch die Freisetzung ungeheurer Energiemengen charakterisiert wird. […] Der

Planet wird einer Beschleunigung unterworfen, an die sich dieMenschheit anpas-

sen muß, indem sie sich umformt. Das Alte muß seinen Platz dem Neuen über-

lassen.«152

Neben dem Topos des neuen Menschen, zeigt Jünger auch die Schlagrichtung auf,

in die eine neue, echte Herrschaft abzielenmüsste. Sie dürfe keine Herrschaft über

Bürger sein, sondern über Arbeiter im totalen Zusammenhang. Der erste Teil von

Der Arbeiter war somit der Versuch zu belegen, dass sich eine Gestalt im »mensch-

lichen Bestande« andeutet, um daraus politisch-philosophische Konsequenzen zu

ziehen. Die Gestalt ist (im Gegensatz zu Nietzsches Übermensch) eine Figur, wel-

che man in der archäologischen Analyse der neueren Geschichte belegen kann.

Die Geschichte selbst bringe keine Gestalten hervor, eher im Gegenteil ändere sich

Geschichte mit dem Ablösen einer Gestalt und dem Auftreten einer neuen. Im ver-

gangenen Jahrhundert hat sich durch die Gestalt des Arbeiters die Geschichte stark

verändert – und das vordergründig durch die dynamische Entwicklung der Tech-

nik.

Doch: »Am Anfang steht der Wille zur Macht, die Technik ist das Werkzeug

dazu«153, sagte Jünger noch 1978 in einem seiner Interviews. Dies antwortete er

auf eine grundsätzliche Frage zum Arbeiter. Das zeigt, dass der Wille zur Macht

ein entscheidendes Motiv des Essays darstellt. Und ich habe auf den vergangenen

Seiten ausgeführt, dass es ein Motiv mit zwei wichtigen Facetten ist: Erstens phä-

nomenologisch und zweitens erkenntnistheoretisch.

 

151 Vgl. ebd., S. 72-81.

152 Jünger, Ernst: Gespräche imWeltstaat. Interviews und Dialoge 1929-1997, hg. von Rainer Bar-

bey und Thomas Petraschka, Stuttgart, 2019, S. 481.

153 Ebd., S. 132.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-005 - am 12.02.2026, 17:02:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


200 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Phänomenologisch: Jünger arbeitet im ersten Teil seines Arbeiters deutlich heraus,

wie sich in der Geschichte der bürgerlichen Gesellschaften durch die paradigmati-

sche Totale Mobilmachung der Welt und des Menschen ein Wille zur Macht zeigt,

der seinen Ursprung im metaphysischen Sein der Gestalt hat.

 

Erkenntnistheoretisch: Wer die Zeichen erkennt, kann dem »Chaos« unseres nihi-

listischen Zeitalters ein Ende bereiten, indem er sich innerlich der Herrschaft der

Gestalt hingibt. Dadurch wird er nicht mehr nur Objekt der TotalenMobilmachung

und der Technik, sondern zugleich auch ihr Herr. Macht ergreift man nicht, son-

dern repräsentiert sie.154

 

Diese dualistische Perspektive – analytisch Phänomene beschreiben und zugleich

zur Erkenntnis aufrufen – behält Jüngers Essay durchgängig bei. Selbst der Essay

entzieht sich dem Druck der Formung nach der Gestalt des Arbeiters nicht und

nimmt Arbeitscharakter ein.

MartinHeidegger sieht inDerArbeiter ein in der TraditionNietzsches stehendes

Konzept derMetaphysik, bei dem das Sein die Arbeit und das Seiende derWille zur

Macht ist. Letztlich ginge es Jünger um »die Vollendung derNeuzeit« durch einme-

taphysisches Verständnis von Freiheit als Freiheit durch die Akzeptanz der Wirk-

lichkeit als Arbeit, also als »Anstrengung zur totalen Mobilmachung«.155 Subjekti-

vität stellt sich hierbei alsWille zurMacht dar und somit als prometheische »Macht

zur Meisterung des Erdkreises«.156 Menschsein wird im Zeitalter des Arbeiters mit

der Weltherrschaft bzw. der Beherrschung der Welt im materiellen Sinne gleich-

gesetzt. Jünger arbeitet den metaphysischen Zusammenhang, dass das Wesen des

Menschen im Zeitalter des Arbeiters Grund und Ziel »des Seienden imGanzen« sei,

heraus. Der Mensch ist lediglich jenes »ego«, indem er sich in das imperative Sein

stellt und verortet.157 Aus dieser Perspektive lässt sich die Aussage, dass Gehorsam

und Freiheit im Zeitalter des Arbeiters dasselbe seien, verstehen. Freiheit, über-

haupt sein zu können, erlange ich erst, indem ich mit dem Sein des Ganzen über-

einstimme und dem Seienden seinen Weg bahne. Freiheit, Herrschaft, Wille zur

Macht usw., all die Jünger’schen Begriffe sind zirkulär angelegt um eine letzte Un-

entschiedenheit in Jüngers Essay. Einerseits gilt: »Alle Wirklichkeit ist Arbeit.«158

Die metaphysische Gestalt des Arbeiters kreiert also die Wahrheit. Das Prinzip der

154 Vgl. Jünger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 284f.

155 Vgl. Heidegger, Martin: Gesamtausgabe, IV. Abteilung: Hinweise und Aufzeichnungen, Band

90: Zu Ernst Jünger, Frankfurt a.M.: Klostermann 2004, S. 52ff.

156 Vgl. ebd., S. 48

157 Vgl. ebd., S. 38.

158 Ebd., S. 53.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-005 - am 12.02.2026, 17:02:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Gegen die Rationalität der Moderne 201

Arbeit ist etwasObjektives und zwingt sich dem Subjekt auf. Andererseits –Heideg-

ger erkennt in diesem ersten Kapitel Jüngers eine Ambiguität – ist es für Jünger

gleichzeitig der Wille zur Macht, der sich historisch aus dem »Leben«/dem Men-

schen heraus entwickelte und die Dynamisierung und die Totale Mobilmachung

des Erdballs aus sich selbst heraus zwang. Es bleibt unklar, ob sich nun das »We-

sen der Arbeit« aus dem »Wesen des Arbeiters« ableitet oder eben genau umge-

kehrt.159 Für Heidegger kommt Jünger aus diesem Teufelskreis nicht heraus, weil

er der Metaphysik und ihrer Zirkularität letztlich doch verhaftet bleibe. Er verlasse

diesen Zirkel nicht und daher könnemanmit Jünger nicht die Frage stellen,wie nun

genau die Welt zu einer »Arbeitswelt« werde. Sondern Jünger bleibt in der Sphäre

dieser Epoche des Arbeiters, in welcher Heidegger letztlich die totale Umsetzung

der Konfiguration derNeuzeit sieht. »Denkerisch«wertvoll sei daher nicht der erste

Teil des Essays, sondern eher der zweite Teil, in dem Jünger nicht seineMetaphysik

der Gestalt ausbreitet, sondern in dem er den konkreten Vollzug dieser Metaphysik

der Arbeit in den konkreten Auswirkungen des Prinzips auf die Kunst, die Staats-

kunst und die Technik sowie die Arbeit als Lebensart im Bild des Typus ausbreitet.

Das Prinzip der Technik als auch die Lebensart des Typus gehorchen – strengge-

nommen aus der Perspektive des ersten Teils des Essays – denselben Regeln, da sie

beide Ausdruck desselben Willens zur Macht sind. Daher verschmilzt Jünger diese

beiden Momente weitsichtig im Konzept der ›Organischen Konstruktion‹. Jünger

schließt nun seinen ersten Teil des Essays, in dem es ihm laut Heidegger um das

Aufzeigen seiner Metaphysik der Gestalt als Zirkularität zwischen der Gestalt des

Arbeiters, ergo demZusammenhang zwischen demWesen der Arbeit und demWe-

sen des Arbeiters geht. Hieraus leiten sich alle anderen Begriffe des ganzen Essays

ab. Alles Wirkliche ist Arbeit. Selbst die Freizeit bleibt wesenhaft bestimmt durch

die Arbeit, wie der Sport und andere Betätigungen, die der Arbeit ähneln, belegen.

Diesen Zusammenhang kontrastiert Jünger durch den ganzen Essay hindurch mit

dem Zeitalter des Bürgers. Die Stärke seines Essays liegt für Heidegger nicht so

sehr in der metaphysischen Erklärung und den Widersprüchen, in denen er sich

dabei verfängt, sondern vielmehr in den konkreten Beschreibungen des Verlau-

fes in verschiedenen Feldern (wie dem Schauspiel, der Kunst, den Trachten), wie

die Gestalt des Bürgers mit ihrer Konstruktion des Individuums und der Masse

abgelöst wird durch den Mythos des Arbeiters mit dem Konzept des Typus und

der Typik. Hier liegt laut Heidegger die Stärke Jüngers. Denn Jünger habe hier-

mit »Vorgänge ans Licht [geholt], die bisher in solcher Eindeutigkeit und vor allem

in ihrer Zusammengehörigkeit nicht gesehen wurden. Das Gezeigte läßt sich nicht

wegleugnen; die Frage bleibt nur, wie es auszulegen sei.«160 Heidegger kritisiert an

Jünger die Auslegung – und somit die Metaphysik des ersten Teils. Doch er schätzt

159 Vgl. ebd., S. 52ff.

160 Ebd., S. 49.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-005 - am 12.02.2026, 17:02:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


202 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

die von Jünger so treffend beschriebenen Zusammenhänge des zweiten Teils, wo

sich in den verschiedensten Bereichen der Gesellschaft ein neues Paradigma der

totalen Mobilisierung der Erde zeige und mit ihr das Paradigma des Bürgers sich

zersetzt. Jünger schließt nun seinen »vorbereitenden« Teil mit den folgenden Sät-

zen:

»Unser Blick liegt diesseits des Prismas, das den farbigen Strahl in bunte Lichter

zerbricht. Wir sehen die Feilspäne, aber wir sehen nicht das magnetische Feld,

dessen Wirklichkeit ihre Ordnung bestimmt. So treten neue Menschen auf, und

mit ihnen ändert sich die Bühne, wie durch eine zauberhafte Regie bewegt.

[…] Wenn es uns gelungen ist, bei der Beschreibung einiger Veränderungen im

menschlichen Bestande, die wir für bedeutsam halten, überall dort, wo von der

Gestalt die Rede ist, eine leere Stelle, ein Fenster offenzulassen, das durch die

Sprache nur umrahmt werden kann und das vom Leser durch eine andere Tätig-

keit als die des Lesens ausgefüllt werden muß, halten wir diesen vorbereitenden

Teil unserer Aufgabe für erfüllt.«161

Jünger konstruiert ein überzeugendes Paradigma, das dahintersteht, welches er im

ganzen Essay dem Paradigma des Bürgers entgegenstellt. Auch wenn das »Wesen«,

das nun im ersten Teil aufgebaut wird, kritisierbar sei, so wird Jünger im zweiten

Teil in einer nie dagewesenen Klarheit eine zeitgenössische Entwicklung auf vier

verschiedenen zeitgenössischen Ebenen (Typik, Technik, Stil, ›Organische Konstruk-

tion‹) demarkieren, die seinen Zeitgenossen schlichtweg als Chaos erschien, als

einfacher Abschnitt des Niedergangs und des destruktiven Nihilismus. Jünger hat

ein biopolitisches Paradigma eines Willens zur Macht hinter den Entwicklungen

unserer Zeit sichtbar gemacht. Nicht die Hegel’sche Vernunft steht hinter einem

Fortschritt im Bewusstsein der Freiheit, sondern ein noch atomisierter Wille zur

Macht wird hinter der technisierten Moderne und der Entwicklungsgeschichte der

modernen Welt sichtbar. Um echte Herrschaft zu ermöglichen, muss der Mensch

die hinter demWillen zurMacht liegende Gestalt erkennen und sie repräsentieren.

Jüngers Einstellung zur Vernunft kann man in etwa wie folgt zusammenfassen:

Wille statt Vernunft.

4.2.6 Zwischenfazit: Angriff auf die bürgerliche Vernunft

Die voranstehenden vier Unterkapitel haben alle ein Thema umkreist: Jüngers Kri-

tik am Vernunftbegriff der Aufklärung. Konkret wurden in folgender Reihenfolge

die Motive der Jünger’schen Vernunftkritik analysiert: das Elementare, der Krieg,

die Gestalt, das demokratische Paradoxon, derWille zurMacht.Die Analysemusste

teils weite Umwege auch über Sekundärliteratur gehen, etwa bei der Betrachtung

161 Jünger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 87.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-005 - am 12.02.2026, 17:02:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Gegen die Rationalität der Moderne 203

des demokratisch-totalitären Paradoxons über Carl Schmitts Konzept von Freund

und Feind. Doch imGrunde finden sich dieMotive und deren Erläuterung allesamt

im Essay Der Arbeiter.

Das Elementare: Die bürgerliche Vernunft ist in Jüngers Augen wirklichkeits-

fern und daher zu verwerfen. Grund hierfür ist, dass aufgrund des bürgerlichen

Sekuritätsstrebens, das Elementare hermetisch aus dem Lebensraum herausgehal-

ten worden sei. Dieser Ausschluss des Elementaren sei jedoch künstlich und laufe

der gestaltmäßigenWirklichkeit unserer Zeit entgegen. Durch die Hintertüre füh-

re die Demokratie bewusst als auch unbewusst zu Ausbeutungen, Unterdrückung

und Gewaltexzessen in vorher ungekanntem Ausmaß. Zu einem in der Wirklich-

keit verorteten Vernunftbegriff und einer wirklichen Herrschaft könne der Mensch

erst finden, wenn er die Gestalt repräsentiere – wenn er nicht mehr Verfassungen

entwerfe, sondern nur noch einem Arbeitsplan gehorche. Denn der Arbeitsplan,

verstanden als Ausrichtung des ganzen Menschen auf die kollektive Meisterung

des Erdkreises – auf den globalen Arbeitskommunismus – führe zu Größen, die

im Einklang mit der metaphysischen Wirklichkeit stehen.

Der Krieg: Das zweite Unterkapitel hat herausgearbeitet, mit welcher Methode

Jünger in seinem Arbeiter-Essay die Vernunft der Aufklärung außer Kraft setzt. Er

verortet sein ganzes Denken in den Raum des Krieges – was in bürgerlicher Ord-

nung als zivilisatorischer Extremfall erscheint, ist für Jünger Kristallisationspunkt

der Entwicklungsgeschichte der Moderne: der Erste Weltkrieg. Kapitel 32 und 79,

in denen es um ein Schlüsselerlebnis des Krieges geht, umrahmen den Essay nicht

nur örtlich, sondern – so argumentiert vorliegende Arbeit – schaffen einen inhalt-

lichen Rahmen für den Arbeiter-Essay.WasWalter Benjamin, selbst Martin Heideg-

ger und andere später an Jünger kritisieren werden, wird durch diese Konstruk-

tion klar: dass er aus der existenziellen, zivilisatorischen aber auch ganz einfach

menschlichen Ausnahme-Situation des Totalen Krieges allgemeingültige Aussagen

über die Menschheit trifft.

Die Gestalt: Ausgehend von einer transrationalen Aufklärungskritik der Ro-

mantik und von dem Denken in Heeresgliederungen des »Preußentums« verwirft

Jünger mit Marx den deutschen Idealismus, um jedoch auch zugleich dessen

historischen Materialismus abzulehnen. Weder das Denken in Kategorien des

(Welt-)Geistes noch in Kategorien der ökonomischen Klassenkämpfe entspräche

der Wirklichkeit: Jünger sieht zwar im weitesten Sinne mit Hegel einen Weltgeist,

doch müsse man diesen mit Marx gesprochen materiell auffassen und in der

Wirklichkeit im Vollzug sehen. Er ist keine Idee, die sich organisch über Jahr-

hunderte im Werden entwickelt. Sondern die Gestalt ist, man muss seine Optik

lediglich schärfen, um sie in der Welt zu erkennen. Wie sie uns entgegentritt? Als

Wille, der bspw. in den technischen Werkzeugen des Menschen verborgen liegt

und nicht nur geistig, sondern sehr wirklich eine Verbindung zur metaphysischen

Gestalt hat.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-005 - am 12.02.2026, 17:02:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


204 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Das demokratische Paradoxon: Es besteht in Jüngers Augen darin, dass demo-

kratische und rechtsstaatliche Systeme den Anspruch haben, Frieden zu bringen –

nach innen und nach außen. Doch die Geschichte belege, so Jünger, dass das nicht

eintrete. Ganz im Gegenteil führten Demokratien aufgrund einer Nivellierung und

Mobilisierung der Bevölkerung zu einer direkten Zugriffsmöglichkeit des Souve-

räns auf das Leben von Millionen. Aufgrund dessen und weil in Demokratien auch

Kriege demokratisiert und somit anhand Propaganda, Nationalismus und Kultur-

techniken zur Angelegenheit aller Bürger gemacht würden, seien im Namen des

Volkes Mobilmachungen und Totale Kriege möglich, welche im Namen des Kö-

nigs nicht denkbar gewesen wären. Erst wenn aufgrund moderner, rechtsstaat-

licher und demokratischer Logiken die Freund-Feind-Einteilung des Staates per

Propaganda, Demokratisierung, Nationalismen und anhand weiterer Kulturtech-

niken weit verbreitet und internalisiert wird, ist der Boden für Totale Mobilma-

chung, Totalen Krieg, Vernichtungsmaschinerie usw. bereitet. Demokratisierung

und Rechtsstaat haben in Jüngers Augen unintendierte Folgen und hebeln den Ver-

nunftrahmen der Aufklärung selbst aus.

Der Wille zur Macht: In diesem Konzept vollendet sich nun Jüngers Kritik am

Vernunftbegriff der Aufklärung. Jünger nutzt Friedrich Nietzsches Konzept des

Willens zur Macht, welches im allgemeinsten Sinne als allgemeines Existenz- und

Lebensprinzip sowie als erkenntnistheoretischer Aufruf zum Wollen des eigenen

Schicksals – entgegen christlichen und sozialistischen Heilsversprechen – verstan-

den werden kann. In dieser sowohl phänomenologischen als auch erkenntnistheo-

retischen Weise greift Jünger dieses Konzept auch auf. Jünger sieht alles Seien-

de überall als Willen zur Macht. In der Totalen Mobilmachung der Welt und des

Menschen seit dem 19. Jahrhundert und in den technischen Mitteln, die uns seit-

dem begleiten, erkennt Jünger einen eigenständigenWillen.Wer diese technischen

Mittel wie Elektrizität oder heutzutage das Internet nutzt, der schließt sich einem

Netzwerk an, dem man nicht mehr freiwillig ein- oder austreten kann. Je mehr

man moderne Technik verwendet, desto mehr wird man in einen wirklichen Ge-

samtzusammenhang eingebunden.Wer im Zeitalter der Vernetzung etwas schafft,

der schafft es nicht nur für sich, sondern dem Grundprinzip der Vernetzung selbst

folgend auch immer für das Netzwerk. In der Technik bzw. dem Netzwerk selbst

liegt ein Wille, der einen selbst verändert. Statt der romantischen Flucht bzw. der

Maschinenstürmerei empfiehlt Jünger nun – ganz wie Nietzsche zuvor – dieses

Schicksal anzunehmen, ein Rädchen in der Maschine zu sein, ein Glied in der

Heeresmaschine. Macht kann man nicht ergreifen, sondern sie nur repräsentie-

ren. Indem man hinter der Technik und dem Netzwerk die Gestalt erkennt, die

unsere Zeit prägt. An die Stelle einer Freiheit von etwas stellt Jünger die Freiheit

zu etwas – und zwar zur Teilhabe an der Meisterung der Welt, wenn man sich in-

nerlich freiwillig als Teil des Ganzen versteht, sich selbst als Werkzeug. Nicht die

Hegel’sche Vernunft steht hinter einem Fortschritt im Bewusstsein der Freiheit,

https://doi.org/10.14361/9783839456637-005 - am 12.02.2026, 17:02:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Gegen die Rationalität der Moderne 205

sondern ein – noch atomisierter –Wille zur Macht wird hinter dem Ganzen sicht-

bar. Herrschaft über sich und andere gibt es für Jünger nur für den, der sich als

Typus versteht und die Gestalt repräsentiert. Anstatt eine Vernunft zu ergründen

oder vorauszusetzen, gibt uns Jünger in seinem performativen Ansatz auf, dem

Willen zur Macht zu folgen.

 

Wille statt Vernunft.

4.3 Satz zwei des biopolitischen Typus politischen Denkens

Rationalität ist historisch relativer Ausdruck einerHerrschaftsformundErgebnis historischer

Kämpfe:

Hinter dem aufklärerischen Ansatz der Ausrichtung des Denkens und des Han-

delns an der Vernunft und der Verständigung über die Kriterien dieser Vernunft

steckt eine historisch-relative Form der (Klassen-)Herrschaft. Denn ein solcher

Blick auf Gesellschaft, Politik und Geschichte verschleiert den Blick auf genealo-

gische Realitäten. Er löst Herrschaft in vernünftige Abwägungen der Ethik und

der Ökonomie auf. Ein solcher Blick stellt aus der Perspektive des biopolitischen

Denkens die Rechtfertigung einer historisch-zufällig entstandenen Herrschaft

und die diskursiv-begriffliche Festigung und Verschleierung von Macht und Herr-

schaft durch begriffliche Metonymien dar. Die vernunftbegründete Herrschaft

der Menschenwürde ist nicht diametral gegen die Menschheitskatastrophen des

20. Jahrhunderts ausgerichtet und Kolonialismus, Imperialismus, Totale Mobil-

machung sowie biopolitisch-partisanenhafte Kriege des 21. Jahrhunderts sind

keinesfalls Rückfälle in die Barbarei gegen die Herrschaft der Vernunft. Nein, all

diese Erscheinungen sind eine Seite eben eines Willens zur Macht, der im gleichen

Atemzug die Rationalität, die Autonomie, die Menschenwürde und zugleich die

grausam-kalten Disziplinen, die einsperrenden Institutionen und die selbstopti-

mierende Biomacht hervorgebracht hat, welche das schützenswerte Individuum

dem Souverän in nie dagewesenem Ausmaß ausgeliefert haben.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-005 - am 12.02.2026, 17:02:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839456637-005 - am 12.02.2026, 17:02:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

