4. Gegen die Rationalitat der Moderne

4.1 Der Angriff auf die Rationalitat | - Michel Foucault

Wie in der Einleitung der vorliegenden Studie dargelegt, ist der zweite Aspekt,
auf dem die Typenbildung basiert, die Einschrinkung der Rationalitit der Moder-
ne. Fir ein auf Verstindigung basierendes Konzept des Politischen wiirden Ver-
nunft und Rationalitit einen Dreh- und Angelpunkt darstellen. Im Kontrast dazu
wird im Folgenden Michel Foucaults Verstindnis von Rationalitit ergriindet. Seine
Methodologie, seine Herangehensweise an die Geschichte, an das Soziale und an
das Politische geben entscheidende Aussagen tiber sein Verstindnis der Rationa-
litat. Daher soll Foucaults Methode auf sein Verstindnis von Rationalitit hin be-
fragt werden. Im Anschluss wird exemplarisch anhand Foucaults Archiologie des
Wahnsinns die aus diskursiven Praktiken hervorgehende, moderne Vernunft als
eine kalte, grausame und einsperrende Vernunft analysiert.

4.1.1 Foucaults Archdologie als Ausklammerung des Normativen

Foucaults Methode (anfangs die Archiologie, spiter die Genealogie) stellt sich
letztlich als ein Bruch mit der Semiologie und dem Strukturalismus dar, welche
»die Kultur in Begriffen von Zeichensystemen analysieren. Stattdessen versucht
sie [Foucaults Methode, Anm. N. A.], Kultur als Praktiken aufzufassen. Uberdies
ist die Genealogie nicht mit der Hermeneutik zu verwechseln, die Foucault [...] als
die Suche nach tiefen, verborgenen Bedeutungen unterhalb der Sprache, nach dem
Bezeichneten hinter dem Bezeichnenden versteht.«* Paul Veynes Feststellung, es
handle sich bei Foucaults Methode um den vollendeten Positivismus, wird man
so verstehen konnen, dass Foucault sich seines Erachtens vollkommen von der
Ideologiekritik und der Hermeneutik abwendet und auch von der allzu Zeichen-
lastigen Semiologie und dem Strukturalismus, und stattdessen mit Nietzsche
axiomatisch postuliert, dass alles Interpretation ist und Geschichtsschreibung

1 Fraser, Nancy: Widerspenstige Praktiken. Macht, Diskurs, Geschlecht, Gender Studies, Frank-
furt a.M.: Suhrkamp 1994, S. 34.

12.02.2026, 17:02:¢


https://doi.org/10.14361/9783839456637-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

M

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

sich darauf beschrinken sollte, Interpretationen in ihrem Werden, ihrer Etablie-
rung und ihrem praktischen Wirken darzustellen. Damit riickt im Gegensatz zur
Ideengeschichte, die historische Diskurse in ihrer Abfolge und Transformation
aufzeigt, die Diskontinuitit in den Mittelpunkt der Betrachtung. Denn an die
Stelle langer Linien, organischen Werdens und Vergehens oder dialektischen Fort-
schreitens kommt das diskontinuierliche Chaos, aus dem heraus unsere Kultur
sich herausgebildet hat. Eine solche Geschichtsschreibung fokussiert sich auf das
Entscheidende: die diskursive Praktik, die aus dem Chaotischen die Ordnung
hervorgebracht hat. Unsere Kultur ist weder objektiv bewertbar noch Stadium
einer hoheren Entwicklung noch in irgendeiner Form auflerhalb ihres Diskurses
selbst verniinftig. Sie ist fir Foucault nur beschreibbar als Abfolge historischer
und gegenwairtiger diskursiver Praktiken und sich daraus bildender diskursiver
Regime.* Foucault zeigt auf, dass diese Regime sich in die Sphiren des Wissens
und diejenigen der Macht aufteilen. Alle Formen diskursiver Regime beinhalten
auch Formen sozialen Zwanges. Hierbei sind jegliche Diskursregeln (auf die ich
weiter unten im Zusammenhang mit der Diskurs-Polizei zuriickkommen wer-
de), die Wertschitzung und Abwertung von Diskurspositionen und Aussagen,
Autorisierung und Delegitimierung von bestimmten Personenkreisen etc. zu
nennen. Das Entscheidende ist nun, dass Foucault im Gegensatz bspw. zu Max
Webers sehr ausdifferenzierter Unterscheidung zwischen Macht, Herrschaft,
Zwang, Autoritit etc. all diese sozialen, diskursiven, strategischen, institutionel-
len, gouvernementalistischen und weitere Aspekte unter »Macht« subsumiert.
Daraus wird auch sichtbar, dass es sein Ziel ist, eine moglichst »holistische«
und »historisch relative« Analyse der Entstehung der kapillaren und ubiquitiren
Netze von sozialen Praktiken unserer inkommensurablen Kultur aufzuzeigen
und dabei den Zusammenhang von »Zwang und Diskurs« zu beleuchten.? Fou-
caults Werk hat durch diese einzigartige Perspektive auf unsere Kultur ganz
neue Moglichkeiten der Sozialkritik ermoglicht und konnte fiir viele verschiedene
Projekte der postmodernen Kritik verwendet werden. Fiir Nancy Fraser besteht
der wichtigste methodologische Griff Michel Foucaults in der Ausklammerung
normativer Fragen. Mit Nietzsche klammert Foucault in seiner Betrachtung der
Geschichte gut und bose sowie wahr und falsch aus. Anstatt nach Urspriingen
und dem metaphysischen Sein zu suchen, will Foucault »die Irrtiimer, falschen
Einschitzungen und Fehlkalkulationen nachvollziehen, die hervorgebracht haben,
was fiir uns existiert und Geltung besitzt; es heiflt entdecken, dass an der Wurzel
dessen, was wir erkennen und was wir sind, nicht die Wahrheit liegt und auch

2 Vgl. ebd., S. 33f.
3 Vgl. ebd., S. 35.

12.02.2026, 17:02:¢


https://doi.org/10.14361/9783839456637-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Gegen die Rationalitat der Moderne

nicht das Sein, sondern die AufRerlichkeit des Zufalls.«* Praktiken sozialen Zwangs
im liberalen Begriffsrahmen fein siuberlich in diejenigen zu unterscheiden, die
legitim und diejenigen, die illegitim sind, das muss Foucault aus diesem Setting
heraus ablehnen. Foucault klammert die epistemische Fragstellung aus, inwiefern
bestimmte von ihm untersuchte diskursive Konstruktionen Wissen bereitstellen,
welches als »wahr oder verbiirgt, angemessen oder unverzerrt<® gelten konnte.
Und er geht noch weiter und »unterlifdt die Problematisierung der normativen
Giiltigkeit von Macht/Wissen-Regimes«.® Foucaults Methode besteht darin, dass
sie die Frage danach, ob der Zwang, der von den erforschten sozialen Praktiken
ausgeht, legitim oder illegitim ist, einfach ausklammert. Nancy Fraser weist auf
die ausufernden Debatten dariiber hin, welche Implikationen diese Ausklamme-
rung hat und wie weit diese Ausklammerung geht. Es steht die Frage im Raum,
ob Foucault nur den liberalen Begriffsrahmen ausklammert oder auch dariiber
hinausgeht, ob er die humanistischen Werte nur aus philosophischen Griinden mit
dem Ziel einer Ent-Cartesianisierung des Humanismus kritisiert, ob er andererseits
nur den liberalen Begriffsrahmen aus strategischen Griinden disqualifiziert oder
ob er ihn ginzlich als Verschleierung von Herrschaft auch normativ disqualifi-
ziert. Fraser wird in ihrer Arbeit zu dem Schluss kommen, dass Foucault eine
aus ihrer moralphilosophischen Perspektive heraus unhaltbare Position besetzt.
Einerseits erlaubt sein methodologisches Setting ihm nimlich letztlich keinerlei
normative Einwendung gegen jegliche Formen sozialen Zwangs. Doch trotzdem
belegt er Institutionen und Praktiken von Disziplinargesellschaft und Norma-
lisierungsgesellschaft mit normativ geladenen Begriffen, wie Unterdriickung
oder Unterwerfung. Gleichzeitig stellen seine Werke sich in die antimoderne
Tradition Nietzscheanischer Entlarvung unserer Kultur: Der Moderne und der
Aufklirung sei nichts zugute zu halten. Hier werden normative Werturteile aus
einem methodologischen Setting heraus unternommen, welches das Norma-
tive explizit ausklammert. Daher bleibt es fiir Fraser unklar, ob nun Foucault
letztlich am liberalen Begriffsrahmen (Vernunft, Recht, Gesetz, Souverinitit,
Grenze etc.) festhilt und nur aus philosophischen oder strategischen Griinden
versucht, den liberalen Werten durch eine neue Kritikform zu ihrem wirklichen
Durchbruch zu verhelfen - oder ist fir Foucault der liberale Begriffsrahmen
selbst nur ein Ausdruck einer Herrschaftsform, in der Freiheit und Autonomie
eine Form des Zwangs verschleiern und der daher durchbrochen werden muss?
»Was Foucault offensichtlich fehlt, sind normative Kriterien zur Unterscheidung

4 Foucault, Michel: Nietzsche, die Genealogie, die Historie, in: Stingelin, Martin (Hg.): absolute
Michel Foucault, Freiburg: orange Press 2009, S.102.

5 Fraser, Nancy: Widerspenstige Praktiken. Macht, Diskurs, Geschlecht, Gender Studies, Frank-
furt a.M.: Suhrkamp 1994, S. 36.

6 Ebd.

12.02.2026, 17:02:¢

145


https://doi.org/10.14361/9783839456637-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

146

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

der annehmbaren von den unannehmbaren Formen der Macht.«” Das hilft ihm
zwar, bestimmte Machtzusammenhinge, die bisher unsichtbar geblieben sind,
offenzulegen, doch es bleibt dabei, dass Foucault allen Anlass dazu gibt, ihn als
antimodernen Denker zu lesen. Der Aspekt der totalen Kritik an der Moderne, wie
es Habermas formulierte, konne tatsichlich bei ihm gelesen werden, doch Fraser
versucht eine Lesart des den Humanismus iiberschreitenden, aber dennoch das
darin liegende emanzipative Programm befiirwortenden Foucault zu etablieren,
was ihr meiner Meinung nach auch gut gelingt. Man kénne also nicht rundweg,
wie das Habermas tat, in Foucault einen »Jungkonservativen« sehen, der wie Ernst
Jiinger einer totalen Verachtung jeglicher liberaler Werte und Begriffe das Wort
redete. Foucault verwendet in Frasers Augen eher eine antimoderne Rhetorik,
um den Humanismus und den Liberalismus an seiner eigenen »Ehrlichkeit« zu
messen. Ein Zhnliches Argument findet sich auch bei Richard Bernstein unter
dem Schlagwort »disruptive Rhetorik«.® Foucault muss aufgrund seiner metho-
dologisch-paradoxen Ausklammerung des Normativen bei gleichzeitiger de facto
Disqualifizierung des humanistisch-aufklirerischen Liberalismus bei der Uber-
schreitung dieser Werte mit dem Versuch einer anderen »Okonomie der Kérper
und der Liiste<®, die er sich in Sexualitit und Wahrheit I herbeisehnt, an den grofRen
Widerspriichen seines Ansatzes scheitern. Doch es gibt fiir Fraser einen weiteren
Strang seines Denkens, derjenige, der Foucaults ganzen Ansatz als eine Art der
korrektiven Rhetorik sieht, einem Denkansatz, der den Boden der Grundwerte des
humanistisch-aufklirerischen Liberalismus eigentlich nicht verlisst, sondern sich
von ihm 16st, um ihn produktiv zu kritisieren. Dieser Strang des Foucault’schen
Denkens erscheint Fraser als wichtig und erhaltenswert:

»Das ist die Dimension von Foucaults Denken, die weniger bestrebt ist, den Hu-
manismus zu stlrzen, als ihn zur Ehrlichkeit anzuhalten. Sie bietet keine eige-
nen Lésungen, sondern dient gleichsam wie eine feine Nase nur dazu, Heuchelei,
Scheinheiligkeit und Selbsttduschung einerseits und die historische Logik ande-
rerseits aufzuspiiren, durch die >die Methoden des humanistischen Wissens und
der humanistischen Praxis den guten Absichten ihrer Formulierer und Unterstiit-
zerentschlipfen.«Dasist der skandaltriachtige, sokratische Foucault, der vielleicht
mehr als jeder andere seit Marx dafiir getan hat, um die ungeheure Vielfalt der
Formen, in denen die humanistische Rhetorik zu Mifibrauch und Kooptation ge-

7 Ebd., S.53.

8 Vgl. hierzu Bernstein, Richard ].: Foucault, Critique as a Philosophical Ethos, in: Kelly, Michael
(Hg.): Critique and Power. Recasting the Foucault/Habermas Debate, Cambridge: MIT Press
1994.

9 Foucault, Michel: Sexualitit und Wahrheit I. Der Wille zum Wissen, Frankfurta.M.: Suhrkamp
2014, S.153.

12.02.2026, 17:02:¢


https://doi.org/10.14361/9783839456637-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Gegen die Rationalitat der Moderne

neigt war und ist, blofSzulegen und vor ihnen zu warnen. Diesem Foucault schul-
den wir groRen Dank.«'®

Diese Unterscheidung der »verschiedenen« Foucaults basiert auf der Unterschei-
dung James Bernauers, der einen immanenten Foucault von einem iiberschreitenden
Foucault voneinander unterscheidet.! In der Habermas-Foucault-Kontroverse,
aber auch weit dariiber hinaus (etwa in den diversen Aufsitzen von Dreyfus und
Rabinow)'* geht es um die vielfiltigen Implikationen dieser letztlichen Unklar-
heit, welcher dieser beiden Stringe nun eher zu verfolgen ist und inwiefern man
je tiberhaupt einen von beiden getrennt in Foucault lesen koénne. Thomas Bieri
schreibt bspw. ganz im Sinne des immanenten Foucault, dass der Unterschied
zwischen der Genealogie Nietzsches und der Genealogie Foucaults eben darin
bestehe, dass Foucault zwar auch die »schmutzigen« Urspriinge unserer heutigen
Kultur darstellt, um die selbstreflexive Frage in uns zu wecken, ob wir wirklich
das sein wollen, zu dem wir geworden sind, aber dass Foucault seine Genealogie
nicht auf einer eigenen normativen Festung griindet.

»Fur Nietzsche ist die Genealogie ein Mittel, eine andere Perspektive auf die Ge-
genwart zu werfen, so dass wir nachdenklich tiber unsere eigenen Praktiken ge-
stimmt werden. Er kritisiert die Moral aber immer auch von einem eigenen, der
Moral externen Standpunkt aus. Die gegenwdrtige Sklaven-Moral schneidet bei
ihm nicht gut ab, weil er eine Herren-Moral bevorzugen wiirde. Bei Foucault hin-
gegen konnte man sagen, dass er der Versuchung einer solchen Beurteilung wi-
dersteht. [..] Bei Nietzsche ergibt sich der Anlass zur Kritik ausgehend von der
normativen Basis. Was dieser Basis nicht entspricht, ist kritikwirdig. Fiir Foucault
wird Kritik vielmehr zu einer unendlichen Aufgabe. Seine Position lehrt uns, dass
jede Praxis mit Machtpraktiken in Verbindung steht und wir uns stets von Neuem
veranlasst sehen, zu fragen, ob wir diese Machtpraktiken gutheissen kénnen. Die

kritische Haltung wird darum zu einem Prozess, der nie enden kann.«'3

Bieri macht die Position des spiten Foucaults stark, dass die Kant’sche Antwort auf
die Frage Was ist Aufkldrung Vorbild seines Konzepts der Kritik ist: ein ewiger Pro-
zess der Selbstdiagnose und Selbstdistanzierung.'* Bei der Genealogie Foucaults

10  Fraser, Nancy: Widerspenstige Praktiken. Macht, Diskurs, Geschlecht, Gender Studies, Frank-
furt a.M.: Suhrkamp 1994, S.100.

11 Vgl hierzu die Fufdnote 3 zum Aufsatz Foucaults Sprache des Korpers: Ebd., S.102.

12 Vgl hierzuv.a. Dreyfufy, Hubert L./Rabinow, Paul: Michel Foucault. Jenseits von Strukturalis-
mus und Hermeneutik, Frankfurt a.M., 1987.

13 Bieri, Thomas: Genealogie bei Nietzsche und Foucault, Ziirich: oV. 2014, S. 203.

14 Aufdiesen Aspekt wird die vorliegende Studie noch einmal zuriickkommen im Zusammen-
hang mitdem Buch von Dreyfus und Rabinow: vgl. Dreyfuf}, Hubert L./Rabinow, Paul: Michel
Foucault. Jenseits von Strukturalismus und Hermeneutik, Frankfurt a.M., 1987.

12.02.2026, 17:02:¢


https://doi.org/10.14361/9783839456637-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

148

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

handle es sich weniger um eine Methode, die antihumanistisch und gegen den Li-
beralismus als Herrschaftsform gerichtet sei, sondern um eine Methode, die auf-
zeige, dass jede Art von Ordnung auch unter anderem eine Zwangsordnung™ sei und
versuche, dem Einzelnen ein Instrument an die Hand zu geben, sich zu distanzie-
ren und einen Perspektivwechsel einzunehmen, um dies zu erkennen.'® Doch auch
Bieri, der hier den immanenten Foucault letztlich verteidigt, iibersieht, dass Fou-
cault, wie das Fraser ausformuliert hat, von seiner ganzen methodologischen Aus-
gangsposition her heillos paradox arbeitet. Einerseits kann dieser aufklirerische
Impetus, der im Gegensatz zu Kants Erkenntniskritik vom Normativen befreit ist,
tatsichlich in Foucaults Werk gelesen werden. Doch gleichzeitig zeigen sich sei-
ne Biicher viel zu politisch engagiert gegen die herrschende Ordnung, und es gibt
keine wirkliche Antwort darauf, weshalb es nun eher zwingend notwendig sei, Kri-
tik zu iiben, als sich einfach der einsperrend-rationalen Biomacht zu unterwerfen.
Foucault kann aus seinem vordergriindig nicht-normativen Ansatz der Genealogie
nicht schliissig darlegen, weshalb es notwendig ist, die Moderne und ihren inne-
ren aus der Pastoralmacht iibernommenen Zwang durch Regierung, zu entlarven,
anstatt diese Gesellschaft und diese Kultur einfach iber sich ergehen zu lassen,
aufler es gibt nicht doch eine versteckte normative Seite in seinem Werk. Doch
diese legt er nicht offen. Habermas’ Kritik, Foucault verwerfe somit im Grunde das
Projekt der Moderne ohne Angabe von schliissigen Alternativen (einmal abgese-
hen von seinen Andeutungen iiber eine zukiinftige Okonomie der Kérper und der
Liiste in Sexualitit und Wahrheit I), ist im Grunde schwer von der Hand zu weisen.
Jedoch zeigt die Themenwahl Michel Foucaults letztlich doch einen humanistischen
Grundimpetus. Foucaults normatives Setting ist sehr ambivalent. Nimmt man Fou-
cault in seinen methodischen und theoretischen Grundaussagen iiber die absolute
Relativitit jeglicher Dinge und jeglicher Rationalitit ernst, so kommt man zu dem
Schluss, dass Foucault selbst wohl den Humanismus und den Liberalismus iiber-
schreiten wollte, jedoch aus guten Griinden davor zuriickschreckte, das Ideal seines
Denkens klar zu benennen, und sich darauf reduzierte, Anspielungen zu machen,
worin sein politisch-normatives Ideal besteht. Wihrend dieses beinahe Heideg-
ger'schen Wartens auf ein Ereignis, das alles dndert, zieht sich Foucault nicht auf
eine »wesensmif3ig passive Rezeptivitit« zuriick, sondern er beschriankt sich auf
eine schlichte »Politik der Negation«, von der aus das neue, postmoderne Ideal er-
kimpft werden kénne." Jenseits dieser Linie der lokalen Widerstinde gegen die

15 Um nicht missverstanden zu werden: Ich schliefRe hier sowohl die repressiven als auch die
produktiven Seiten der modernen Macht ein. Das ist ein Zusammenhang, den Michel Fou-
cault spitestens mit Uberwachen und Strafen und Sexualitiit und Wahrheit | klargestellt hat.

16 Vgl Bieri, Thomas: Genealogie bei Nietzsche und Foucault, Ziirich: oV. 2014, S. 203-207.

17 Vgl. Fraser, Nancy: Widerspenstige Praktiken. Macht, Diskurs, Geschlecht, Cender Studies,
Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1994, S. 91.

12.02.2026, 17:02:¢


https://doi.org/10.14361/9783839456637-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Gegen die Rationalitat der Moderne

Macht und den von ihr kooptierten Humanismus und Liberalismus gibt Foucault
daher nur Andeutungen iiber eine neue »Okonomie der Korper und der Liiste«'®,
die er jedoch aus gutem Grund nicht ausformulieren kann: Sein methodologisches
Setting verbietet es, von einem metaphysischen, transzendentalen oder ahistori-
schen Korper zu denken, der immer so war, ist und sein wird, wie er nun mal ist.
Foucault geht eher einen pragmatischen Umweg und rekurriert auf den Kérper, der
in den verschiedenen Epochen als verschiedenes dargestellt worden sei, aber bei
dem doch immer in etwa klar war, was mit »Korper« gemeint sei. Es ist freilich
ein paradoxer Korper, der einerseits nur als Ergebnis diskursiver Praktiken und
andererseits als ahistorischer Ansatzpunkt fir eine gerechte Ordnung fungieren
konnte. Die Genealogie stellt Foucault an einer Stelle als eine Wissenschaft dar,
welche zeigen solle, wie »der Leib von der Geschichte geprigt und von ihr zer-
stort wird«.” Alle Geschichte ist sich darin gleich, dass sie den Kérper prigt und
sich zerstdrerisch in ihn einprigt. Eine neue Okonomie der Kérper und der Liis-
te zu ersehnen, ist Foucaults minimaler Versuch, einen kleinstméoglichen Maf3stab
offenzulegen, der soziale Zwinge ironischerweise in einem utilitaristischen Sinne
(immerhin war der Utilitarist Jeremy Bentham ja der Erfinder des Panopticons und
somit in Foucaults Augen Wegbereiter der totalen Selbstunterwerfung des Einzel-
nen, die Foucault kritisiert) zuriickzufithren und Institutionen, Gesellschaft und
Kultur auch fir die Ungehorten und die Unterdriickten humaner zu gestalten. Vor-
dergriindig, da hat Bieri recht, gibt uns Foucault keine politischen Normen an die
Hand. Doch unterschwellig, mit diesem pragmatistisch-utilitaristischen Passus in
Sexualitit und Wahrheit I*°, zeigt sich ganz offen Foucaults Zerrissenheit. Foucault
findet sich letztlich doch auf einem dhnlichen Standpunkt wie Nietzsche und auch
Ernst Jiinger, dass die Geschichte ganz spezifisch der Moderne und ihrer schein-
baren Freiheitsbewegungen eine Geschichte »verschiedene[r] Unterwerfungssys-
temex ist und dass dies auch fir die Aufklirung, die humanistischen Errungen-
schaften wie die Menschenrechte und die liberalen Demokratien gilt. Auch wenn
Nancy Fraser gut belegt, dass man Foucault immanent, also lediglich als konstruk-
tive Kritik zur Forderung der »Ehrlichkeit« des liberalen Staates lesen kann, so ist
nicht zu verleugnen, dass wenn man Foucaults Ausklammerung des Normativen
ernst nimmt und ihn so liest, er der mit Nietzsche iiberschreitende Antimodernist
ist — im Gegensatz zu Nietzsche jedoch weist er, bis auf ebenjene schwache und
letztlich auch inkonsistente Anspielung auf eine andere Okonomie der Kérper und

18  Foucault, Michel: Sexualitat und Wahrheit|. Der Wille zum Wissen, Frankfurta.M.: Suhrkamp
2014, S.153.

19 Foucault, Michel: Nietzsche, die Genealogie, die Historie, in: Stingelin, Martin (Hg.): absolute
Michel Foucault, Freiburg: orange Press 2009, S.104.

20  Vgl. Foucault, Michel: Sexualitit und Wahrheit I. Der Wille zum Wissen, Frankfurta.M.: Suhr-
kamp 2014, S. 151ff.

12.02.2026, 17:02:¢

149


https://doi.org/10.14361/9783839456637-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

150

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

der Liiste, keine normative Grundlage nach. Foucault verbleibt, so halte ich fest, in
einer radikalen Politik der Negation der Rationalitit der Moderne. Er tiberschreitet
den liberalen Begriffsrahmen, aber weicht vor der Benennung seiner normativen
Grundlagen zuriick. Im Folgenden analysiert die vorliegende Arbeit Foucaults Ne-
gation der Rationalitit der Moderne anhand seiner methodologischen Einlassun-
gen in der Archiologie des Wissens und illustriert die Anwendung dieser Methode in
Wahnsinn und Gesellschaft.

412 Uber die diskursiven RegelmaBigkeiten

In seinen ersten drei Archiologien (Wahnsinn und Gesellschaf, Die Geburt der Klinik,
Die Ordnung der Dinge) schreibt Foucault ohne systematische Erklirung iiber den
»Diskurs«. In Die Geburt der Klinik lasst er sich an einigen Punkten iiber eine noch
auszuarbeitende Art der Analyse von Diskursen aus. Dort schreibt er, dass eine
Analyse von Diskursen denjenigen positivistischen Ansitzen in der Naturwissen-
schaft angendhert werden miisste. Im Zusammenhang mit Bichats neuer Methode
der klinischen Anatomie (darauf werde ich weiter unten wieder zuriickkommen),
gibt es bei Foucault Parallelen zwischen der Analyse des klinischen Diskurses der
Klassik und der Diskursanalyse. Diskurse miissten so untersucht werden wie der
franzosische Aufklirungs-Anatom Xavier Bichat auch zur Analyse des Menschen
kam. Indem er den Korper als Raum verstand und den Tod als Bedingung fiir die
Erklirung des Lebens:

»Von einer analytischen Wahrnehmung ging man zu einer Wahrnehmung wirkli-
cher Analysen Giber. So war es natiirlich, dafd Bichat in seiner Entdeckung eine Par-
allele zur Entdeckung Lavoisiers sehen konnte [...]. Die Methode der neuen Anato-
mie ist also wie die der Chemie die Analyse; aber es ist eine Analyse, die sich von
ihrem linguistischen Fundament geldst hat und eher die raumliche Teilbarkeit der
Dinge als die sprachliche Syntax der Ereignisse und Phinomene definiert.«*'

Dieses Verstindnis der Riumlichkeit des Kérpers entspringt dem neuen Men-
schenbild des 19. Jahrhunderts. Diese materielle Anniherung an den Diskurs
fordert Foucault letztlich in der Archéologie des Wissens. Diskurse diirfen nicht ana-
lysiert werden, als Sprache, die etwas ausdriicken will, das vorher von Subjekten
gedacht wurde.?” Die Analyse muss sich von ihrem linguistischen Fundament und
gleichzeitig von jeglichem Denken eines Sinnes lisen. Sie muss sich dem Diskurs
als einem dringenden Ereignis in seiner Praxis, als Set von effektiv getitigten

21 Foucault, Michel: Die Geburt der Klinik. Eine Archiologie des arztlichen Blicks, Miinchen:
Hanser 1973, S.145.
22 Vgl.ebd.

12.02.2026, 17:02:¢


https://doi.org/10.14361/9783839456637-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Gegen die Rationalitat der Moderne

Aussagen in einem Netz von anderen getitigten Aussagen nihern. Dieser mate-
rielle Umgang hat somit nicht das Ziel zu verstehen, was das Subjekt eigentlich
gemeint hat (in einer unendlichen hermeneutischen Kreisbewegung), sondern
wie die Aussagen in einem Beziehungsgeflecht zueinander stehen, wie sie in
ihrem eigenartigen Spiel, in ihrer eigenartigen Verstreuung und Einheit zugleich,
einen Diskurs produzieren. >Das Buch« und >das Werk« sind hierbei nicht die
richtigen Analyseeinheiten und sind bei der archiologischen Betrachtung nicht
hilfreich. Denn die zu einem Buch gebundenen Aussagen, die zu einem Werk
(teilweise posthum) zusammengetragenen Biicher sind gefangen in unendlichen
Beziehungen zu anderen Aussagen, die nicht trennscharf in Biichern zu Diskursen
zusammengefasst werden konnen. Von diesen Einheiten, die durch die Subjektivi-
tat und die Autorschaft zusammengehalten werden, l6st sich Foucault und besinnt
sich auf die Aussagen in ihrer Materialitit und die durch deren Beziehungen
entstehenden diskursiven Formationen.*

Diese diskursiven Formationen sind nicht zu verwechseln mit Wissenschafts-
disziplinen (bspw. Psychopathologie im 19. Jahrhundert usw.), sie formieren sich
auch nicht durch den Bezug von Aussagen auf ein und dasselbe Objekt, oder durch
bestimmte Themen, die angesprochen werden.?* Fiir Foucault ist eine diskursive
Formation rein durch Regelmifigkeiten in der Verstreuung von Aussagen, in dem
existierenden Verteilungsgesetzen im Raum der Aussagen und den Regeln ihrer
Formation gegeben. Die Frage der Zugehorigkeit zur selben diskursiven Formati-
on entscheidet sich nicht durch die Bezogenheit auf dasselbe Objekt, also bspw.
auf den Wahnsinn, oder durch selbe Themen, wie bspw. Evolution, sondern eher
dadurch, welche Regelmifligkeiten auftreten bei der Formulierung von Aussagen
itber den Wahnsinn oder die Evolution. Ob sich die Aussagen widersprechen, oder
ob sie vielleicht auf den ersten Blick itberhaupt nicht miteinander in Beziehung
zu stehen scheinen, ist nicht entscheidend. Wichtiger ist bspw., ob zwei Aussagen
iiber die Evolution im 19. Jahrhundert sich auf demselben Niveau der Auseinan-
dersetzung tiber Tableaus von Lebewesen in der diskursiven Formation der Na-
turgeschichte befinden, oder ob sie sich auf verschiedenen Niveaus befinden. Die
Zeit, in der eine Aussage getitigt wurde, ob sich die Autoren kannten usw., hat bei
einer solchen Betrachtungsweise itberhaupt keinen Einfluss darauf, ob zwei Aus-
sagen zur selben diskursiven Formation gehoren oder nicht. Der entscheidende
Blick, um eine diskursive Formation abgrenzen zu kénnen also auf die Formati-
on der behandelten Gegenstinde, auf die Auflerungsmodalititen (also welche Kontakt-
und Reibungsflichen sind ganz materiell fiir die Entstehung von Aussagen ver-
antwortlich, welche Regeln miissen eingehalten werden, um in einem bestimmten
Bereich »giiltig« zu sein?), auf die Begriffe, die in einer bestimmten Regelmifiigkeit

23 Vgl. Foucault, Michel: Archdologie des Wissens, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1973, S. 33-47.
24 Vgl.ebd,, S. 48-61.

12.02.2026, 17:02:¢


https://doi.org/10.14361/9783839456637-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

152

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

genutzt werden, auf die thematische Wahl und auf die Strategien, die sehr unter-
schiedlich sein konnen in ein und derselben diskursiven Formation (dies sind die
unterschiedlichen Theorien bspw. der Geisteskrankheit, die verschiedenen Ansit-
ze einer Wissenschaft, die sich gegeniiberstehen, die jedoch zum selben Diskurs
gehoren).?S Bei der Formation der Gegenstinde ist wichtig zu verstehen, dass ent-
scheidend ist, welche diskursiven und vor-diskursiven Relationen bei dem Auf-
tauchen der Begriffe beteiligt sind. So ist beim Gegenstand des Wahnsinns eben
der wissenschaftliche Diskurs im 19. Jahrhundert nicht loszulésen von der Straf-
justiz und der Kunst und Dichtung. Die Dinge sind nicht einfach existent, son-
dern sind immer Ausdruck eines positiven Beziehungsgeflechts von diskursiven
und vor-diskursiven >Institutionen«. Es geht darum, den Diskurs in der eigenen
positiven Konsistenz zu erhalten und ihn mit all seiner Komplexitit erscheinen zu
lassen. In Anspielung auf sein Buch Die Ordnung der Dinge, welches im Originalti-
tel Les mots et les choses so viel heifSt wie Die Worter und die Dinge, schreibt Foucault
nun zur Archiologie, dass es ihm weder um eine linguistische Analyse, also um die
Worter, noch um eine lexikalische Analyse, also um die Dinge geht, sondern um
den Zwischenbereich. Der Diskurs ist

»dunkler Rahmen der Dinge, greifbare, sichtbare und farbige Kette der Woérter;
ich mochte zeigen, dafd der Diskurs keine diinne Kontakt- oder Reibefldche einer
Wirklichkeit und einer Sprache [..] ist; ich mochte an prazisen Beispielen zeigen,
dafd man bei der Analyse der Diskurse selbst die offensichtlich sehr starke Um-
klammerung der Worter und der Dinge sich lockern und eine Gesamtheit von der
diskursiven Praxis eigenen Regeln sich ablésen sieht. [..] Eine Aufgabe, die dar-
in besteht, nicht [..] die Diskurse als Gesamtheiten von Zeichen [..], sondern als
Praktiken zu behandeln, die systematisch die Gegenstinde bilden, von denen sie
sprechen. Zwar bestehen diese Diskurse aus Zeichen; aber sie benutzen diese Zei-
chen fiir mehr als nur zur Bezeichnung der Sachen. Dieses mehr macht sie irredu-
zibel auf das Sprechen und die Sprache. Dieses mehr muss man ans Licht bringen

und beschreiben.«®

Die Aulerungsmodalititen lassen sich anhand dreier Fragen gut beleuchten: »Wer
spricht?«, »In welchen Institutionen wird gesprochen?« und »Wo kann das Subjekt
sich positionieren?«. Aussagen lassen sich dann einem Diskurs zuordnen, wenn
man nachweisen kann, dass sich zwischen diesen drei Perspektiven feststehen-
de Regelmifigkeiten nachweisen lassen.?” Begriffe erscheinen wiederum nur in
ssystematischen Feldern« von Aussagen. Ein Diskurs zeichnet sich durch Biindel
an Systemen von Beziehungen zwischen ebendiesen Begriffen. Am schwierigsten

25 Vgl.ebd., S. 48-61.
26 Ebd,S.74.
27  Vgl.ebd,, S. 75-82.

12.02.2026, 17:02:¢


https://doi.org/10.14361/9783839456637-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Gegen die Rationalitat der Moderne

sind die Strategien in Diskursen in ihrer Entstehung zu beschreiben. Auf jeden
Fall laufen die Strategien entlang der Bruchlinien in Diskursen (um zentrale dis-
kursive oder nicht-diskursive Widerspriiche bspw.).2® Die Einheit eines Diskurses
(also einer diskursiven Formation) besteht demzufolge nicht in der Kohirenz von
Begriffen und Aussagen, sondern alles in allem in den RegelmiRigkeiten in den Be-
ziehungen zwischen Aussagen, bei ihrer Entstehung, den behandelten Gegenstin-
den usw. Diskursive Praxis schafft folglich Einheit durch Beziehungen. »Von der
primiren Differenzierung der Gegenstinde bis hin zur Formation der diskursiven
Strategien existiert eine ganze Hierarchie von Beziehungen.«** Wichtig ist hierbei
anzumerken, dass Diskurse kein »schweigendes Werden« sind, die in irgendeiner
Form einer Teleologie folgen, und dass es nichts gibt, das pri- oder auRerdiskursiv
wire, dessen Reprisentation der Diskurs darstellte.

»Hinter dem abgeschlossenen System entdeckt die Analyse der Formationen
nicht das schaumende Leben selbst, nicht das noch nicht eingefangene Leben;
sondern es ist eine immense Machtigkeit von Systematizititen, eine gedringte
Menge multipler Beziehungen. [..] Man sucht also nicht danach, vom Text zum
Denken, vom Geschwitz zum Schweigen, vom Auferen zum Inneren, von der
raumlichen Dispersion zur reinen Aufnahme des Augenblicks, von der oberflach-
lichen Vielfalt zur tiefen Einheit (iberzugehen. Man bleibt in der Dimension des

Diskurses.«3°

4.1.3  Archiv und Aussage

Diskurse definiert Foucault also als Beziehungsgeflecht von Aussagen. Aussagen
wiederum sind weder als grammatikalische Sitze noch als logische Propositionen
zu verstehen. Foucaults Strukturalismus der 1960er Jahre unterscheidet sich von
anderen Formen des Strukturalismus, indem er in der Aussage keine Struktur, son-
dern eine Existenzfunktion sieht. Wihrend bspw. grammatikalisch bei Wort- und
Zeichengleichheit und logisch bei derselben Proposition und demselben Referen-
ten zu jeder Zeit festgestellt werden kann, dass es sich um denselben Satz bzw. die-
selbe Proposition handelt, ist dies bei der Aussage fiir Foucault nicht der Fall. Die
Aussage »die Erde ist rund« ist bspw. vor und nach Kopernikus eine andere. Aus-
sagen haben materielle, praktische Rahmenbedingungen, sind eingebettet in Aus-
sagefelder, in unendliche Verweisungen zwischen anderen Aussagen. Anstatt (wie
in der strukturalen Analyse) auf die Worter zu blicken, muss bei der Analyse von
Aussagen ein sogenanntes Referential beachtet werden — so nennt Foucault das Feld
bzw. den Ort des Auftauchens der Aussagen, der Gegenstinde usw., die konkreten

28 Vgl.ebd,, S. 83-103.
29 Ebd., S.107.
30 Ebd, S.111f.

12.02.2026, 17:02:¢


https://doi.org/10.14361/9783839456637-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

154

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Moglichkeitsbedingungen, die itberhaupt im Rahmen eines Diskurses das Auftau-
chen von Sinn in einem Satz und Wahrheit in der Proposition ermdéglichen. Aus-
sagen verweisen immer auf assoziierte Gebiete, daher sind sie nicht losgelost und
universal verstindlich. Es gibt keine Aussage, die keiner anderen folgt, sondern
Aussagen bauen aufeinander auf, stehen zueinander im Widerspruch, oder ver-
halten sich in irgendeiner anderen Art und Weise zu anderen. Aussagen befinden
sich somit unter stindiger Spannung ihres sie erméglichenden Aussagefeldes und
ihres Formationssystems. Somit wird deutlich, dass der Diskurs eine empirische
Menge von Aussagen ist, die demselben Formationssystem angehoren. Die Aussage
als »wiederholbare Materialitit« ist eine logische Schlussfolgerung von Foucaults
grundsitzlichem Forschungsziel: der Versuch, weder hermeneutisch noch struk-
turalistisch mit Diskursen umzugehen. Diskurse im Rahmen einer nicht teleolo-
gischen und nicht vom Subjekt strukturierten Geschichte trotzdem systematisch
zu erfassen und auf dem »Niveau« der Diskurse selbst als Monumente archiolo-
gisch zu bearbeiten. Um nicht in das Ursprung-Ziel-Denken zu verfallen, welches
in jedem Dokument jede Aussage einteilt in neu gegen alt, aulergewdhnlich gegen
herkémmlich, beschranket sich Foucault auf die Eigenlogik des Diskurses selbst,
bleibt auf dem Niveau des Wissensfeldes, das der Diskurs selbst instituiert und
verweigert sich somit, jegliche Art von Niveau-Unterschied zwischen den Aussa-
gen zu definieren. Gleichzeitig will er doch Diskontinuititen und Kontinuititen in
ihrer materiellen Praxis beschreiben und geht auf eine verborgene Ebene zwischen
Aussagen ein, die jedoch nicht dieselbe ist, wie die der Hermeneutik, die auf der
Sinnebene angesiedelt ist. Sondern Foucault beschriankt sich auf materiell-prak-
tische Ordnungs- und Unordnungsmuster, die Aussagefeldern zugrunde liegen.?
Somit kommt er zu der etwas kryptischen Aussage: »Die Aussage ist gleichzeitig
nicht sichtbar und nicht verborgen.«** Nicht verborgen ist sie, weil sie stets auf
echt Geschriebenes, auf der Hohe des Diskurses beschrinkt ist und gleichzeitig
ist sie nicht sichtbar, weil die Aussage in ihrem Wesen die Existenzfunktion ist,
die aus einer beliebigen Zeichenfolge einen Satz oder eine Proposition oder eine
Ordnung (bspw. Tableau) macht.?®> Um die Aussage zu beschreiben, so wird nun
auch der anti-transzendentale und anti-anthropologische Impetus klar, ist rein zu
beschreiben — ohne Riickgriff auf >Objektives« oder auf Menschen —, welche Rolle
sie in ihrem Existenz- und Ordnungssystem spielt. Die Analyse der Aussagen ist
somit zentraler Teil der Diskursanalyse, da sie ihr jegliche transzendentale und an-
thropologische Stiitze nimmt. Ist das autonome Subjekt erst einmal getilgt, so ist
der Diskurs nicht mehr die alte Uberfiille dessen, was es eigentlich sagen wollte, son-
dern eher die Knappheit dessen, was tatsichlich gesagt wurde bzw. gesagt werden

31 Vgl.ebd, S.115-172.
32 Ebd., S.158.
33 Vgl.ebd.

12.02.2026, 17:02:¢


https://doi.org/10.14361/9783839456637-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Gegen die Rationalitat der Moderne

>konnte«. Die Diskursanalyse wird damit ihrer Exegese-Logik entrissen und wird
bei Foucault zu einer Forschung iiber die Liicke, die Knappheit, die Grenze, das
Sag- und Unsagbare. Das, was Paul Veyne spiter das Rare nennen wird. Wieso wur-
de ausgerechnet das gesagt und nicht der Rest der unendlichen Kombinationsmog-
lichkeiten der Sprache? Welches sind die Regelsysteme, welches die Modalititen,
welche die moglichen Strategien? Statt mit der Exegese des Reichtums macht sich
Foucault als radikaler Positivist der Aussage daran, die Systematik dieser »Leere«
zu beschreiben.3* Erstmals hier deutet er auch eine Verkniipfung zwischen diesen
Regel- und Ordnungssystemen an, die dem Einzelnen in einer Epoche ermogli-
chen eine Aussage zu titigen und andere nicht, und zwischen der Macht und dem
(politischen) Kampf in einer Gesellschaft

»erscheint [der Diskurs] als ein endliches, begrenztes, wiinschenswertes, niitzli-
ches Cut, das seine Erscheinungsregeln, aber auch seine Aneignungs- und Anwen-
dungsbedingungen hat. Ein Gut, das infolgedessen mit seiner Existenz [...] die Fra-
ge nach der Machtsstellt. Ein Gut, das von Natur aus der Gegenstand eines Kampfes
und eines politischen Kampfes ist.«3>

Diese Aussageanalyse befreit — wie oben angedeutet — die Geschichtswissenschaft
in Foucaults Augen von der Teleologie und der Beherrschung durch das souveri-
ne Subjekt. Denn sie schreitet nie voran von einer AufRerlichkeit (des Geschrie-
benen) zu einer wie auch immer gearteten Innerlichkeit. Die Auferlichkeit, die
Regeln, Modalititen, die Relationen und Organisation der Aussagen sind Foucault
als einfache Positivititen vollig genug. Die Aussage-Analyse versucht, keine Teleo-
logie aufzufinden, keinen Sinn zu ergriinden, keine Wiedergeburt von Gedanken,
die in Texten schlummern, zu erwecken, kein sich Durchsetzen von Rationalitit zu
beschreiben, sondern sie will die Positivitdt der Aussagen einfangen. Entscheidend
ist, dass Foucault ganz offen und direkt das ausspricht, was sich bei meiner Analyse
seines Buches Die Geburt der Klinik herausstellte: Sein grofies Anliegen ist es, eine
Geschichtswissenschaft zu griinden, die auf der Hohe der Methoden der positivis-
tischen Wissenschaften bestehen kann. Daher auch die Entlehnung spezifischer
Methoden aus der Klinik, wie aus der Bichat’schen klinischen Anatomie fiir seine
Geschichtswissenschaft. Er selbst nennt sich daher einen gliicklichen Positivisten:

»Wenn man an die Stelle der Suche nach den Totalititen die Analyse der Selten-
heit, an die Stelle des Themas der transzendentalen Begriindung die Beschrei-
bung der Verhiltnisse der AuRerlichkeit, an die Stelle der Suche nach dem Ur-
sprung die Analyse der Haufungen stellt, ist man ein Positivist, nun gut, ich bin
ein gliicklicher Positivist [Hervorhebung N. A.], ich bin sofort damit einverstanden.

34 Vgl.ebd,, S.158-182.
35 Ebd., S.175.

12.02.2026, 17:02:¢


https://doi.org/10.14361/9783839456637-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

156

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Pl6tzlich bin ich nicht mehr verargert, daf ich mehrmals [...] den Terminus Posi-
tivitdt benutzt habe, um von fern das Knduel zu bezeichnen, das ich zu entwirren
versucht habe.«3®

Die Archiologie ist das stindige Hervorholen des Archivs. Das ganze Kniuel der
Positivititen, die als System zur Formation und bruchartigen Transformation der
Aussagen fiihren, ist das Archiv. Es ist das Gesetz dessen, was in einer Epoche sag-
bar und dessen, was zwar sagbar, aber nicht verstindlich ist. Dieses hervorzuholen
durch die Archiologie, ist Foucaults Ziel. Das Archiv ist rein empirischer Natur — es
ist der Versuch, die Geschichte nicht als totalen Zufall und gleichzeitig nicht als von
den Notwendigkeiten des Denkens, des Bewusstseins und der Transzendenzen zu
verstehen. Aussage und Archiv — beides methodologische Antworten Foucaults auf
das Problem, sich vom Subjektivismus und Anthropologismus des Strukturalismus
zu 16sen und sich gleichzeitig nicht der totalen Arbitraritit hinzugeben, sondern
Strukturen auf einer anderen Ebene, auf einer Ebene zwischen den Wértern und
den Dingen, jenseits des denkenden Subjekts und der Transzendenz der Sprache
oder der Essenz des Menschen zu finden.”

Das Archiv als Gesetz der Aussagen zu sehen, ermdglicht es, Geschichte als
bruchartig und diskontinuierlich zu verstehen. Das Festhalten der Ideengeschichte
an der Kontinuitit sei ein Fehler, den er beseitigen mochte, um (in einem philoso-
phischen Sinne) die letzte Unbegriindetheit alles Sozialen zu bekriftigen:

»S0 wie lhr es gebraucht, entwertet lhr das Kontinuierliche. Ihr behandelt es als
ein Stlitzelement, auf das sich alles iibrige beziehen muf}; Ihr macht aus ihm das
erste Gesetz und die essentielle Schwere jeder diskursiven Praxis; [...] Die Archdo-
logie beabsichtigt, diese Disposition umzukehren, oder vielmehr [...] das Kontinu-
ierliche und das Diskontinuierliche gegeneinander auszuspielen: zu zeigen, wie
das Kontinuierliche aufgrund derselben Bedingungen und nach denselben Regeln

gebildet wird wie die Dispersion [.].38

Das Archiv der eigenen Epoche zu beschreiben, ist jedoch nicht méglich, da es uns
nicht transparent ist. Denn das Archiv besteht ja gerade in dem Gesetz dessen,
was sagbar ist und was eben nicht verstindlich gemacht werden kann. Die Sub-
jekte sind diesem Archiv ausgeliefert — auch wenn es sich nicht um ein géttliches
oder transzendentales Gesetz handelt, sondern um eines, das durch die histori-
schen Praktiken entsteht und durch diskursive Praktiken von Menschen am Leben
gehalten und transformiert wird. Doch — und hier zeigt sich wieder, dass Foucaults
Ansatz nicht nur Geschichte ist, sondern auch Philosophie — eine Diagnose vom

36 Ebd., S.182.
37 Vgl.ebd,, S.183-190.
38 Ebd.,S. 248f

12.02.2026, 17:02:¢


https://doi.org/10.14361/9783839456637-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Gegen die Rationalitat der Moderne

Archiv hat auch einen konkreten Einfluss auf unser Verstindnis von unserer Ge-
sellschaft:

»Sie stellt fest, dafd wir Unterschiede sind, dafd unsere Vernunft der Unterschied
der Diskurse, unsere Geschichte der Unterschied der Zeiten, unser Ich der Unter-
schied der Masken ist. Da der Unterschied, weit davon entfernt, vergessener und
wiedererlangter Ursprung zu sein, jene Verstreuung ist, die wir sind und die wir

vornehmen.«3°

4.1.4 Paul Veyne: Foucault, der radikale Positivist

Paul Veyne hat einen Essay tiber die Methode seines Freundes Michel Foucaults
geschrieben. Das Buch mit dem Titel Foucault: Revolutionierung der Geschichte*® und
dessen Hauptaussage lobt auch Foucaults grof3er deutscher Kritiker, Jiirgen Haber-
mas*. Es ist ein Text, der meines Erachtens das Revolutionire an Foucaults em-
sigen Wirken iiber drei Jahrzehnte auf den Punkt bringt. Jeder, der sich mit den
Schriften von Foucault auseinandersetzt, merkt, dass es schwierig ist, Foucault ei-
ner wissenschaftlichen Disziplin zuzuordnen. Methodologisch jedoch arbeitet Fou-
cault auf jeden Fall in irgendeiner Form historisch. Im Nachgriff zu seinen ersten
drei Studien Wahnsinn und Gesellschaft, Die Geburt der Klinik und Die Ordnung der Din-
geliefert er einen Versuch, seine methodologische Ausrichtung zu systematisieren.
In der Archéologie des Wissens geht er tiefer auf die methodologischen Hintergriin-
de ein — wie oben ausgefiihrt. Fiir Paul Veyne ist Foucault ein Revolutionir, weil er
der erste »vollendete Historiker« ist, der erste radikale Positivist, welcher die Ge-
schichte als positive Wissenschaft von allen »Ismen« und vor allem von jeglicher sie
begriindenden Rationalitit befreit. Foucaults Diskurs sei nichts Sprachliches und
keine »Wahrheit, die hinter der vordergriindigen Wahrheit liege, sondern der Dis-
kurs sei eine tatsichliche und reale Praxis, welche aus Worten Dinge mache. Fou-
cault will keine Geschichte der Ideologien, keine Geschichte der universellen Dinge
(wie die der Gerechtigkeit oder des Staates) und ihre Veranderungen im Laufe der
Jahrhunderte schreiben und auch keine Geschichte anhand universeller Idealty-
pen, sondern eine der realen diskursiven Praxis, welche die Dinge, die Ideologien
und die Worte hervorbringt. Anstatt historisch universell einzuordnen, komme es

39  Ebd, S.190.

40 Vgl. Veyne, Paul: Foucault. Die Revolutionierung der Geschichte, Frankfurt a.M.: Suhrkamp
1992.

41 »lch glaube, daf? Paul Veyne die eigentliche Intention seines Freundes trifft, wenn er Fou-
cault als den >Historiker im Reinzustand< beschreibt, der nichts anderes will, als stoisch zu
sagen, wie es gewesen ist [...].« Habermas, Jirgen: Der philosophische Diskurs der Moderne,
Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1985.

12.02.2026, 17:02:¢

157


https://doi.org/10.14361/9783839456637-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

158

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Foucault darauf an, die konkrete diskursive Objektivierung freizulegen. »Wie wer-
den Machtgefiige konstituiert?«, »Wie entstehen Subjekte und Staaten?«; was ist
die diskursive Praxis, was ist der (sozial-)geschichtliche Hintergrund hinter den
Objektivierungen, die uns als natiirliche Dinge erscheinen, es jedoch nicht sind?4*

»Unser Irrtum besteht darin, an den Staat oder die Staaten zu glauben, statt die
Praktiken zu erforschen, die jene Objektivierungen auswerfen, die wir fiir den

Staat oder Spielarten des Staates halten.«*?

Veyne bringt das Beispiel der Gladiatorenkimpfe an, welche historisch bei den neu-
en christlichen Kaisern Roms im 4. Jahrhundert nach Christi Geburt schubweise
verschwinden. Woran liegt das? An der christlichen Nichstenliebe? An einer neuen
Moral im Volke? Veyne, der selbst ein Buch dariiber geschrieben hat, muss hier nach
der Lektiire Foucaults eingestehen, dass auch er wohl Unrecht hatte, als er dies auf
ein Kalkiil der Regierenden in ihrem Verhiltnis zu den Regierten fithrte. Dieser
Wandel kam auch nicht durch eine neue Moral, sondern aufgrund einer neuen
Machttechnik, welche den Kaiser nicht mehr als Hirten und das Volk als Herde,
sondern den Kaiser als Vater und das Volk als Kinder konstituierte. Einer Herde
soll man geben, was sie will und braucht, damit moglichst alle iiberleben, Kin-
der hingegen muss man vor einer Verrohung der Sitten schiitzen — immerhin hat
man eine pidagogische Verantwortung. Die neuen Kaiser, so Veyne, haben nicht
bewusst abgewogen und sind aus moralischen Erwigungen zu diesem Schluss ge-
kommen, sondern weil ihre Rolle als die des Kindsvaters objektiviert wurde, war
es fiir sie das Natiirlichste der Welt, diese Spiele zu verbieten. Gladiatorenkimpfe
verschwanden nicht wegen Bewusstsein und Ideologie, sondern wegen einer neu-
en Machttechnologie, eine neue Praktik, die Macht und Politik objektivierte und
mit ihrem eigenen Naturalismus auftrat. Unter den neuen Bedingungen der Macht
erschien es als Natiirlichstes der Welt. Hintergrund ist eine Akzentverschiebung in
der Pastoralmacht, wie sie Foucault nennt.

Es gibt keine Dinge, sondern nur diskursive Praktiken, die ganz real durch he-
gemoniale Relationen in jeder Epoche Objekte hervorbringen, die als »natiirlich«
und als »wahr« gelten, das ist fiir Veyne Foucaults Hauptbotschaft.** Auf das kon-
krete Beispiel des Wahnsinns gemiinzt heifst das:

»Der Wahnsinn existiert nur als Gegenstand in einer Praktik und durch eine Prak-
tik, aber diese Praktik ist selbst nicht der Wahnsinn.«*

42 Vgl. Veyne, Paul: Foucault. Die Revolutionierung der Geschichte, Frankfurt a.M.: Suhrkamp
1992.

43 Ebd., S. 39f.

44  Vgl.ebd,, S. 9-30.

45  Ebd, S. 49.

12.02.2026, 17:02:¢


https://doi.org/10.14361/9783839456637-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Gegen die Rationalitat der Moderne

Foucault, so Veyne, ist der Philosoph der Negation des natiirlichen Gegenstands.
Klar existieren fiir Foucault verschiedene Verhaltensmuster, die, wenn sie von ei-
nem neutralen Beobachter von einem anderen Planeten betrachtet wiirden, als ver-
schieden vom Durchschnitt der Menschen abweichend erkannt werden kénnten.
Und auch neurobiologisch gibt es bei manchen Menschen Anomalien. Foucault ist
nun kein Relativist fiir Veyne, der behauptet, den Wahnsinn gebe es nur aus ei-
nem bestimmten Betrachtungswinkel, fiir andere sei der Wahnsinn eben Wahrsa-
gerei oder Ahnliches. Nein Foucault geht einen Schritt weiter, fiir ihn existiert der
Wahnsinn als natiirlicher Gegenstand nicht. Fir ihn existiert die Materie, existieren
die neurobiologischen Muster, aber der Wahnsinn und alle durch das Bewusstsein
begreifbaren Dinge existierten erst durch den Akt der Objektivierung. Der Wahnsinn
existiert nicht an sich, sondern nur im Akt der Relation, also der Objektivierung. Philo-
sophie und Geschichte verschrinken sich daher bei Foucault, denn die Geschichte
wird zunehmend die positive Geschichte von dem, was Menschen zu jedem Zeit-
punkt als »Wahrheit« erachteten und von den Kimpfen um diese »Wahrheit«.*
Darin liegt der genealogische Blick. Geschichte und somit auch gesellschaftliche
Wahrheiten drehen sich eben nicht um die unendliche Fillle der Sprache, welche
stets vibriert und nie festlegbar ist, wie das die Strukturalisten um Lacan behaup-
ten wiirden, sondern sind Ergebnis von etwas Rarem. Und zwar bestehen sie aus
realen Verknappungen, realen Relationen, realen Objektivierungen, die Wahrheit
im Diskurs konstituieren. Das Grundproblem, dem Foucault entgehen will, ist das
des Bewusstseins. Unser Bewusstsein, mit dem wir Dinge betrachten, ist nimlich
selbst ein Ding, das aus einer spezifischen Relation heraus objektiviert wird. Hierin
liegt letztlich Foucaults Pointe, so Veyne. Foucault geht es um eine vorbegriffliche
Realitit, welche historisch geworden ist, und die dem Bewusstsein eben nicht oh-
ne weiteres bewusst ist. Foucault behauptet dabei gleichzeitig nicht, es gebe eine
»heimliche«, »verdeckte«, zweite »Wahrheit«, sozusagen die grofie Weltliige, die
dechiffriert werden miisse. Sondern es handelt sich vielmehr um eine reale Pra-
xis, eine unterhalb des Bewusstseins liegende Ebene der realen Relationen, die zu
erkennen es eines bestimmten positivistischen Blickes benétigt. Es geht um den
Blick auf die grammatische Struktur unserer Kultur, derer wir uns nicht bewusst
sind, aber die trotzdem wirkmachtig ist. Genau, wie der Lowe nicht begreift, was
es bedeutet, wie ein Lowe zu handeln, der aber trotzdem handelt, wie ein Lowe von
Natur aus handelt, so handelt ein Kénig zu einer Zeit als ein Hirte, als sei es natiir-
lich und zu einer anderen Zeit als Vater, weil das »normal« ist. Letztlich ist Veynes
These, dass man die Archiologie vor dem Hintergrund der Genealogie lesen muss,
wie Foucault es in den 1970er Jahren bspw. in der Geschichte der Gouvernementalitit
auch tut. Macht ist der Name fiir eine gesellschaftliche Situation und Ergebnis ge-

46 Vgl.ebd.

12.02.2026, 17:02:¢

159


https://doi.org/10.14361/9783839456637-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

160

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

sellschaftlicher Kimpfen. Und die Gouvernementalitit, auf die Veyne hier anspielt,
ist das aus diesen Kimpfen entstehende Paradigma des Regierens.

Es geht Foucault um den Uberhang einer Struktur, die jedoch keine rein sprach-
liche sein kann (da die Sprache selbst eines dieser Dinge ist, die von der Grammatik
der Kultur abhingig ist), ein Uberhang einer historisch gewordenen Machtstruktur
tiber den Einzelnen. Diese Strukturen sind letztlich Machtstrukturen der Verknap-
pung, die historisch durch diskursive Praktiken so-und-nicht-anders geworden
sind.*” Wir sind in eine Welt historisch gewordener Machtstrukturen hineingeboren wor-
den, die uns nicht direkt bewusst, sondern uns als die Grammatik unserer Kultur verborgen
sind. Fir Veyne ist Foucaults Hauptanliegen somit die Disqualifizierung jeglicher
Rationalitat.

»Foucaultversucht nicht, aufzudecken, dafd es einen>Diskurs<oder gar eine Praktik
gibt: er sagt, dafs es keine Rationalitit gibt. Solange man glaubt, dafs der>Diskurs«
eine Instanz oder Basis ist, solange man sich fragt, welche Kausalbeziehung diese
Instanz wohl zur gesellschaftlichen oder 6konomischen Entwicklung unterhalten
kénnte oder ob Foucault nicht eigentlich eineidealistische< Form der Geschichte
betreibt, solange hat man noch nicht verstanden. Die Bedeutung Foucaults liegt
gerade darin, dafs er weder Marx noch Freud nacheifert: er ist kein Dualist, er hat
nicht den Anspruch, der Erscheinung die Realitit entgegenzusetzen. [...] Die Rea-
litdt entkleiden, um sie zu sezieren und zu erklaren, ist eine Sache, eine andere
und naivere Sache ist es zu glauben, hinter ihr sei eine zweite Realitdt verborgen,
von der aus sie ferngesteuert wird und die sie erklirt.«*®

Was meint Veyne konkret damit, dass es fiir Foucault »keine Rationalitit gibt«?
Kurz gesagt: Die universelle Rationalitit gibt es nicht, eine von der aus man »objek-
tiv« Diskurse untersuchen kénnte, Rahmen der Vernunft, welcher zu allen Zeiten
gleich sei und den Verlauf der Geschichte eindeutig determiniert oder auch eine
Rationalitit, die naturalistisch im Menschen angelegt ist und die uns als Richt-
schnur dienen konnte (Anthropologie, Naturalismus, Rationalismus etc.), gibt es
nicht. Jegliche Rationalitit ist Basis und eben auch Ausfluss zugleich von diskursi-
ven Prozessen der Objektivierung und somit total kontingent. Genau wie Foucault
die philosophische Frage nach wahr und falsch bzw. gut und bése jeglichem uni-
versellen Maf3stab entzieht, so unterliuft er jegliche Rationalitit — nicht nur die
der Moderne — als fabriziert durch Machtbeziehungen verknappte diskursive Ob-
jektivierungen, die uns als Grammatik unserer Kultur zugrunde liegt. Foucaults
Ziel ist es, eine Geschichtsschreibung zu etablieren, die alles tilgt, was eine univer-
sale Rationalitit impliziert, um dem Anspruch des radikalen Positivisten gerecht
zu werden. Wie er in seinem Aufsatz Nietzsche, die Genealogie, die Historie schreibt,

47  Vgl.ebd.
48 Ebd.,S.76f.

12.02.2026, 17:02:¢


https://doi.org/10.14361/9783839456637-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Gegen die Rationalitat der Moderne

verortet sich Foucault mit Nietzsches Worten Jenseits von Gut und Bise und von wahr
und falsch im Sinne der Bewertung des »Sinnes« der Geschichte von einem nor-
mativ objektiven Punkt aus. Aber er bewegt sich auch jenseits der Vorstellung me-
taphysischer Triebkrifte der Geschichte. Foucault steht letztlich auf einem sehr
physischen Standpunkt seiner Geschichtsschreibung. Die Vernunft, so hat Fou-
cault es in jenem Aufsatz so treffend zusammengefasst, sei »auf ganz und gar sver-
niinftige« Weise [entstanden], nimlich durch einen Zufall. [...] Am geschichtlichen
Anfang der Dinge st6f8t man nicht auf die noch unversehrte Identitit ihres Ur-
sprungs, sondern auf Unstimmigkeit und Unterschiedlichkeit.«* Am Anfang war
nicht das Wort; am Anfang war der Kampf. Daher darf die Aufgabe der »wirkli-
chen Historie« es auch nicht sein, nach »Urspriingen« oder »Herkunft« von Wer-
ten und Wissen zu suchen, da beide Konzepte eine organische Entwicklung oder
einen Fortschritt in Verwandtschaftsverhiltnissen implizierten. Foucault will mit
Nietzsche all diese versteckten iiberzeitlichen Stabilisatoren unseres abendlindi-
schen Denkens »zerschneiden«. Denn sie versperrten den Blick darauf, dass unsere
ganze Kultur zufilliges Ergebnis vieler Kimpfe ist. Daher soll die Genealogie, wie
Foucault seine Methode spiter bezeichnen wird, den »Entstehungsherd« unseres
Wissens und unserer Wahrheiten auf den Schauplitzen der Schlachten und der un-
endlichen Kampfe sichtbar machen. Und diese Kimpfe, so widerspricht Foucault
wohl Kant und Hegel, seien keine, die einem friedlichen oder biirgerlichen Endzu-
stand zuliefen, sondern die idealistischen Kategorien des Fortschrittes (wie etwa
Freiheit, Autonomie, Gemeinwohl etc.) seien selbst nur riickwirkende Rationali-
sierungen und »Verrechtlichung« der aus dem »Chaos« der Kimpfe entstandenen
dauerhaften Ordnungen der Gewalt. Genealogie ist die wirkliche Historie, welche
die Gewalt in der srationalen< Ordnung sichtbar macht. Niheres hierzu wurde in
Kapitel 2 iiber die Geschichtsphilosophie ausgefiihrt.>®

»Die Menschheit schreitet nicht langsam von Kampf zu Kampf voran, bis sie zu
einer universellen Gegenseitigkeit finde, in der die Regeln fiirimmer an die Stelle
des Krieges traten; sie fasst jede dieser Gewalttétigkeiten in ein Regelsystem und

bewegt sich so von einer Herrschaft zur anderen.<®'

Nahtlos an diesen Punkt wird das Kapitel 5 iiber den Krieg anschliefen. Denn es
zeigt sich hier, dass Foucault mit Veyne betrachtet tatsichlich ein »Positivist« ist.
Er stellt die diskursiven Praktiken in den Mittelpunkt, um der Metaphysik und all
ihren Entsprechungen in der Geschichtsschreibung zu entkommen. Der »Preis« ist

49  Foucault, Michel: Nietzsche, die Genealogie, die Historie, in: Stingelin, Martin (Hg.): absolute
Michel Foucault, Freiburg: orange Press 2009, S.100.

50 Vgl.ebd, S. 98-117.

51 Ebd., S.104.

12.02.2026, 17:02:¢

161


https://doi.org/10.14361/9783839456637-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

162

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

jedoch, dass Foucault einem ganz anderen Essenzialismus verfillt: einem radikalen
Bellizismus (vgl. Kapitel 6).

4.1.5 Die kalte Rationalitat der Moderne und der Wahnsinn

Michel Foucaults Dissertationsschrift Wahnsinn und Gesellschaft (frz. Folie et déraison.
Histoire de la folie a1 “dge classique) ist, so schreibt Philipp Sarasin zurecht, eine sechs-
hundertseitige Abrechnung mit der Psychologie als positive Wissenschaft und mit
ihren »objektiven« Untersuchungsgegenstinden. Geisteskrankheit, Stérungen des
Bewusstseins und andere Gegenstinde der modernen Psychologie betrachtet Fou-
cault aus einer archiologischen Perspektive. Wie in Kapitel 4.1.4 erliutert, schreibt
er eine alternative Geschichtsschreibung des Wahnsinns im Abendland. Wahnsinn
betrachtet er dadurch nicht nur als natiirliche Erfahrung, sondern beschreibt vor
allem die diskursiven Praktiken, die sie hervorbrachte. Das, was seit dem Mittel-
alter als Wahnsinn und Unvernunft (folie et déraison) diskursiv gefasst wird, ist fir
Foucault erst einmal Moglichkeit des Ausdrucks des vitalen Lebens. Der Einzelne,
so Foucault, habe die radikale Wahl, sich der Vernunft zu beugen oder nicht. Die
moderne Psychologie, so argumentiert er, mache erst im 18. Jahrhundert durch ein
fundamentales »Schweigen« aus dieser Option der Verweigerung der Vernunft die
Geisteskrankheit. Foucault versucht sich an einer Herausarbeitung einer Syntax
des Wahnsinns durch seine archiologische Arbeit. Er arbeitet heraus, wie Wahn-
sinn in der Sprache der Vernunft objektiviert wurde. Die Moderne zeichne sich
im Abendland dadurch aus, dass sie eine radikale Trennung einfithre zwischen
raison und déraison, zwischen Vernunft und Unvernunft und dass sie Letztere in
Anstalten wegsperre. Entscheidend, so Philipp Sarasin, sei, dass Foucault mit pha-
nomenologischen Gedanken, wir seien in eine Welt geboren, in der objektiver Sinn
tiberall um uns herum gegeben ist, bricht. Foucault deckt die formalen Bedingun-
gen auf, die Sinn ttberhaupt erst diskursiv ermdglichen. Auch fiir Jacques Lacan ist
Wahnsinn eine Urform des Sprechens, die nicht darauf angelegt ist, sich erkennbar
zu machen, also nicht intersubjektiv ist. Wahnsinn ist aus der psychoanalytischen
Warte der Verzicht des Rekurses auf einen Nullpunkt, auf das nom-du-pére/non-
du-pére (Namen des Vaters, Nein des Vaters). Das Nein zum Begehren des minn-
lichen Kindes zur Mutter, das ist der erste Signifikant, dem sich das Subjekt unter-
werfen miisse, um in die Sprache der Gesellschaft einzutreten. Ahnlich wie Fou-
cault, so sieht auch Lacan die Moglichkeit des Subjekts, frei zu entscheiden. Bei
Foucault scheint hier eher eine Art Vitalismus, eine Rebellion des nackten Lebens,
des Korpers, sich der Macht, die durch die verborgene machterfiillte Grammatik
einer jeden Kultur hindurch wirke, zu entziehen. Foucault interessiert sich fiir das
Zwangsverhiltnis, welches das Subjekt konstituiert, indem es gezwungen wird,
»Wahrheit« tiber sich zu sprechen. Wahnsinn, so meint der junge Foucault, bedeu-
te Freiheit; es sei die radikale Freiheit des Subjekts, sich dem Zwang auszusetzen

12.02.2026, 17:02:¢


https://doi.org/10.14361/9783839456637-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Gegen die Rationalitat der Moderne

oder nicht. Lange Zeit bleibt dieses Freiheitspotenzial des Wahnsinns in Foucaults
Denken eine nicht »lebbare«, aber denkbare Art der Befreiung von der Macht. Da-
von wird sich Foucault spiter in der Archiologie des Wissens wieder distanzieren im
Sinne einer Geschichtsschreibung, die sich von natiirlichen Dingen vollig absetzen
wird. Trotzdem, denke ich, wird dieser Aspekt des Vitalismus spiter fir Foucaults
Kérper-Orientierung und sein Machtverstindnis noch entscheidend sein.52-53
Der Wahnsinn ist diskursiv zur Grenze des modernen Denkens erhoben wor-
den. Er ist im historischen Sinne die Grenze des Denkens. Die Rationalitit, welche
die Bourgeoisie sozialgeschichtlich mit sich brachte, basierte auf jenem Ausschluss
des objektivierten Wahnsinns. Das »Soziale, die »Gesellschaft« dieser Moderne be-
ginnt fir Foucault mit einem radikalen Trennstrich, mit dem Schweigen zwischen
Vernunft und Wahnsinn. Der Nullpunkt erscheint hier als eine Art urspriinglichem
Gemurmel der Sprache, ohne Autor und Subjekt, das sich zu erkennen gibt. Das
Soziale setzt ein mit dem Ausschluss dieser Sprache des Wahnsinns, und mit der
Etablierung der Sprache der Vernunft. Es gibt somit historisch im Rahmen des

52 Vgl. Sarasin, Philipp: Michel Foucault zur Einfithrung, Hamburg: Junius 2005, S. 15-23.

53  Diesenvitalistischen Gedankengang des»natiirlichen Wahnsinns«wird Foucault mit seinem
vierten grofSen Buch Archiologie des Wissens wieder fallenlassen. Dort schreibt er in seiner
methodologischen Rekonstruktion seiner bisherigen Arbeit zu den Formationsregeln eines
Diskurses: »Man versucht nicht zu rekonstruieren, was der Wahnsinn selbst gewesen sein
konnte, so wie er sich vielleicht zuerst in einer urspringlichen, fundamentalen, dumpfen,
kaum artikulierten Erfahrung gegeben hat, und so wie er dann wohl von den Diskursen und
dem verdrehten, oft listigen Spiel ihres Verfahrens organisiert (iibertragen, deformiert, tra-
vestiert, vielleicht zerstort) worden ist. [...] In einem Wort, man mochte sich ginzlich der
»Dinge< enthalten; sie >entgegenwartigens; ihre reiche, schwere und unmittelbare Fiille ver-
bannen, aus der man gewdhnlich das Ur-Gesetz eines Diskurses macht, der sich davon nur
durch Irrtum, Vergessen, Illusion, Unwissenheit oder Tragheit der Meinungen und der Tra-
ditionen oder auch durch den vielleicht unbewufiten Wunsch, nichts zu sehen und nichts zu
sagen, fernhalten wiirde«. Foucault, Michel: Archiologie des Wissens, Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp 1973, S. 71f.

Doch trotzdem scheint hierim Wirken des jungen Foucault eine vitalistische, lebensphiloso-
phische Erfahrung auf, die auf einer gewissen Ebene sein ganzes Werk durchzieht. Habermas
weist in seiner Vorlesungsreihe Der philosophische Diskurs der Moderne meines Erachtens zu-
recht darauf hin, dass dieser Vitalismus entscheidend fiir das Machtverstiandnis des Foucault
des Der Wille zum Wissen sein wird. Habermas sagt hierzu: »Stets ist es der Krper, der in der
Tortur geschunden und zum Schauplatz der souverdnen Rache gemacht wird; der vom Drill
erfafit, in ein Feld mechanischer Krafte zerlegt und manipuliert wird; der von den Human-
wissenschaften vergegenstandlicht und kontrolliert, zugleich in seiner Begehrlichkeit stimu-
liert und entbloRt wird. Wenn Foucaults Begriff der Macht sich einen Rest von dsthetischem
Gehalt bewahrt, dann verdankt er diesen der vitalistisch-lebensphilosophischen Lesart der
Selbsterfahrung des Leibes.« Habermas, Jiirgen: Der philosophische Diskurs der Moderne,
Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1985, S. 334f.

Man misste der Liste der Gewalttaten gegen den Kérper, die Habermas hier anfiihrt, eben
noch die aus Wahnsinn und Gesellschaft hinzufiigen.

12.02.2026, 17:02:¢


https://doi.org/10.14361/9783839456637-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

164

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Diskurses eine »Stunde null«, in der die Vernunft durch den Ausschluss des Wahn-
sinns konstituiert wurde. Die Psychologie hat den Wahnsinn als Gegenstand des
Ausschlusses der Vernunft konstruiert. Foucaults radikale These in Wahnsinn und
Gesellschaft ist folglich, dass Vernunft und Wahnsinn diskursiv gemacht sind. Schon
mit diesem ersten grofden Werk zeigt sich Foucaults aufklirungskritischer Impe-
tus: Die abendlindische Vernunft sei eine »Struktur der Ablehnung« des Wahn-
sinns, die aus dem Sieg iiber den Wahnsinn hervorgegangen sei. Sie sei eine kalt
beobachtende, einsperrende Vernunft und sie sei zutiefst biirgerlich, weil sie sich
von der Niitzlichkeit her definiert. Sie definiert den Wahnsinn als »absence d’cev-
re«, als »Fehlen einer Arbeit«.’* Wahnsinn, so folgert Foucault, werde diskursiv
als das Gegenteil der biirgerlichen ratio konstituiert, weil sie nicht produktiv und
einem Individuum zurechenbar sei.>

Foucault zeichnet in Wahnsinn und Gesellschaft vom Mittelalter bis in das 20.
Jahrhundert die Stellung des Wahnsinns nach. Wihrend im Mittelalter Wahnsinn
als andere Seite der Kultur in der Mitte der Gesellschaft akzeptiert war, so war er
es in der Renaissance schon deutlich weniger, jedoch in Kunst und Kultur wahr-
nehmbar. Erst in der Klassik (lage classique), wie er am Beispiel René Descartes’
aufzeigt, gibt es einen Gewaltakt, der die Stimme des Wahnsinns diskursiv zum
Schweigen bringt. Fiir Foucault ist es kein Zufall, dass gleichzeitig in Paris die ers-
te grofe Anstalt fiir Geisteskranke 6ffnet und Gefingnisse und Anstalten zu Orten
werden, an denen der Wahnsinn eingesperrt wird. Foucault hebt den Fakt her-
vor, dass bis zu einem Prozent aller Pariser als Libertins oder Arbeitsscheue in den
Anstalten eingesperrt waren. Fiir Foucault ein Indiz fiir den Sieg eines neuen Dis-
kurses der kalten, birgerlichen Vernunft. Foucaults These der grofien Einsperrung
wird von vielen Historikern bezweifelt und infrage gestellt. Trotzdem ist Folgen-
des an Foucaults Geschichte der Psychologie als moderner Wissenschaft duflerst
fruchtbar: Die Geschichte der Psychologie erscheint nicht mehr als Fortschritt der
Humanitit, sondern schon in diesem frithen Stadium aus einer genealogischen
Machtperspektive.>®

Das ist Foucaults teilweise unterschitzter Beitrag zur Medizingeschichte, wie
ihn auch Christof Goddemeier in seinem Artikel Wahnsinn ist keine Krankheit im
Deutschen Arzteblatt zusammenfasst:

»Flr Foucaultistder Wahnsinn keine Krankheit, ja, fiir sich allein genommen nicht
einmal real. Er behandelt ihn ausschliellich als Paar aus Vernunft und Unver-
nunft. GemafR Friedrich Nietzsches Diktum >Thatsachen giebt es nicht, nur Inter-
pretationens, gilt eine Aussage blof fiir eine bestimmte Perspektive. Derart in-

54  Foucault, Michel: Wahnsinn und Cesellschaft. Eine Geschichte des Wahns im Zeitalter der
Vernunft, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1969, S. 11.

55  Vgl. Sarasin, Philipp: Michel Foucault zur Einfithrung, Hamburg: Junius 2005, S. 24-29.

56 Vgl.ebd., S.30f.

12.02.2026, 17:02:¢


https://doi.org/10.14361/9783839456637-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Gegen die Rationalitat der Moderne

spiriert, spricht Foucault in seinem Werk eher als genealogischer Philosoph und
nicht als Historiker, etwa wenn er den Nullpunkt einer >undifferenzierten Erfah-
rung< des Wahnsinns >unterhalb der Geschichte<verortet.«*’

Relevant fiir Foucaults spiteres Werk ist, wie sich Foucault der Geschichte der Psy-
chologie annihert, was wiederum viel iiber sein Verstindnis von Wahrheit und Ver-
nunft aussagt. Es gibt fir ihn kein »Wesen« und keine feststehende »Identititen,
es gibt nicht einmal »den Wahnsinn« objektiv. Schon in seiner Herangehensweise
an die Geschichtsschreibung zeigt sich, dass Realitit und Wahrheit nicht trennbar
sind von der Macht. Wahnsinn und Vernunft sind dialektisch aufeinander bezo-
gene Formen der Erfahrung. Beide haben sich historisch entwickelt. Wahnsinn und
Gesellschaft ist Foucaults Projekt, die Stunde null der Geschichte vom Wahnsinn zu
finden, welche durch den Sieg der Vernunft, durch die Macht der Vernunft seit
dem klassischen Zeitalter durch ein Schweigen verdeckt wurde. Daher auch der
deutsche Untertitel zu Wahnsinn und Gesellschaft: Eine Geschichte des Wahns im Zeital-
ter der Vernunft. In seinem Vorwort zur deutschen Ausgabe 1960 schreibt er schon
im dritten Satz tiber sein Vorhaben:

»Die Geschichte dieser anderen Art des Wahnsinns ist zu schreiben, — dieser an-
deren Art, in der die Menschen miteinander in der Haltung liberlegener Vernunft
verkehren, die ihren Nachbarn einsperrt, und in der sie an der gnadenlosen Spra-
che des Nicht-Wahnsinns einander erkennen. Wir miissen den Augenblick dieser
Verschworung wiederfinden, bevor er im Reich der Wahrheit endgtltig errichtet
und durch den lyrischen Protest wiederbelebt worden ist. Man mufd in der Ge-
schichte jenen Punkt Null der Geschichte des Wahnsinns wiederzufinden versu-
chen, an dem der Wahnsinn noch undifferenzierte Erfahrung, noch nicht durch
eine Trennung gespaltene Erfahrung ist.<

Die Geschichte der »gnadenlosen Sprache des Nicht-Wahnsinns«, die Menschen
dazu veranlasst ihren Nachbarn einzusperren, das ist das Provokante an Foucaults
Wahnsinn und Gesellschaft. Fiir ihn sind Psychologie und Medizin kein Fortschritt per
se. Zwischen den beiden objektivierten Lebensrealititen des Menschen, zwischen
Wahnsinn und Vernunft, ist ein machtbesetztes Schweigen zugunsten der Vernunft
eingetreten. Der verniinftige Mensch spricht nicht mehr mit dem Wahnsinnigen,
sondern redet iiber ihn vermittels der modernen Psychologie.

»Die Sprache der Psychiatrie, die ein Monolog der Vernunft iiber den Wahnsinn
ist, hat sich nur auf einem solchen Schweigen errichten kénnen. Ich habe nicht

57  Goddemeier, Christof: Wahnsinn ist keine Krankheit, in: Deutsches Arzteblatt, Jg. 108, Heft
33, 2011, S. A1736.

58  Foucault, Michel: Wahnsinn und Cesellschaft. Eine Geschichte des Wahns im Zeitalter der
Vernunft, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1969, S. 7.

12.02.2026, 17:02:¢


https://doi.org/10.14361/9783839456637-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

166

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

versucht, die Geschichte dieser Sprache zu schreiben, vielmehr die Archiologie
dieses Schweigens.«*®

»Die Geschichte des Wahnsinns schreiben, wird also heifden: eine Strukturunter-
suchung der historischen Gesamtheit— Vorstellungen, Institutionen, juristische
und polizeiliche Maflnahmen, wissenschaftliche Begriffe — zu leisten, die einen
Wahnsinn gefangenhilt, dessen ungebandigter Zustand in sich selbst nie wie-
derhergestellt werden kann. Da uns jene unzugingliche, urspriingliche Reinheit
fehlt, muf die Strukturuntersuchung zu jener Entscheidung zuriickgreifen, die
Vernunft und Wahnsinn gleichzeitig trennt und verbindet. Sie muf$ versuchen,
den stindigen Austausch, die dunkle, gemeinsame Wurzel und die urspriingliche
Gegeneinanderstellung zu entdecken, die ebensosehr der Einheit wie der Oppo-

sition von Sinn und Irrsinn einen Sinn verleiht.«°

Sinn gibt es nicht ohne den kontrastierenden Raum des Unsinns, Vernunft nicht
ohne Wahnsinn. Die scheinbare Opposition Sinn-Irrsinn/Vernunft-Wahnsinn er-
weist sich in Wahnsinn und Gesellschaft als Einheit zugleich. Das ist wohl die er-
kenntnistheoretische Hauptaussage von Wahnsinn und Gesellschaft. Damit der mo-
derne Mensch in sich selbst Wahrheit verorten kann, wird eine Trennung zwischen
Vernunft und Wahnsinn gezogen. Damit ist der Wahnsinn jedoch im Zentrum der
modernen Rationalitit aufgehoben.®! Denn der Wahnsinn ist der Entzug von Spra-
che, Vernunft und Moral, weshalb eine Kritik der Vernunft immer auch von der
Konstitution des Wahnsinns ausgehen miisse.®> Wie Paul Veyne iiber Foucaults
Methode schrieb, lisst sich hier am Beispiel des Wahnsinns festhalten: Foucault
schreibt keine Geschichte iiber existierende natiirliche Dinge, sondern er schreibt iiber
den Akt, in dem Dinge existieren. Den Wahnsinn gibt es nicht an sich, die Praktik
der kalten, einsperrenden Rationalitit der Bourgeoisie, welche den Wahnsinn dis-
kursiv von der Vernunft mit einem Schweigen trennt, die existiert hingegen schon.
Dinge existieren nur in actu — wir miissen diesen vorbegrifflichen Akt aus all den
Ismen, aus all den Ideologien usw. herausschilen, um positivistisch zu sehen, wie
es wirklich ist. Und auch hier deutet Foucault darauf hin, dass die Setzung der Un-
terscheidung zwischen Vernunft und Unvernunft ein Akt der Gewalt ist.

59 Ebd., S. 8.

60 Ebd.,S.13.

61 Vgl. Foucault, Michel: Wahnsinn und Cesellschaft. Eine Geschichte des Wahns im Zeitalter
der Vernunft, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1969, S.15.

62 Vgl. Sarasin, Philipp: Michel Foucault zur Einfithrung, Hamburg: Junius 2005, S. 37f.

12.02.2026, 17:02:¢


https://doi.org/10.14361/9783839456637-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Gegen die Rationalitat der Moderne

4.1.6 Zwischenfazit: Rationalitat als diskursive Praktik
und Ausdruck von Kdmpfen

Fiir meine Forschungsfrage lisst sich also nach dieser Analyse der Rationalitit in
Foucaults archiologischem Blick festhalten:

Erstens stellt Foucaults genealogisches Denken einen Angriff auf die Geltung
jeglicher universalen Rationalitit dar. Was als verniinftig gilt, ist nicht logisch her-
zuleiten oder metaphysisch gegeben, sondern bewegt sich jenseits von Gut und Bdse,
ist also mit Nietzsche gesprochen Ausdruck eines historischen Apriori. Und es ist
Ausdruck eines Gewaltaktes. Alles Denken basiert auf Macht/Wissen-Korrelaten,
die sich im Denken, Sprechen und Schreiben innerhalb und auflerhalb von In-
stitutionen als diskursive Polizei dulern. Eine der fundamentalen Kategorien jener
diskursiven Polizei ist wohl die Vernunft. Unser heutiges Wissen iiber den »richti-
gen Umgang« mit Gefangenen oder psychisch Kranken entspringt keiner zeitlosen
Vernunft, sondern ist Ausdruck historischer Machtstrukturen und dadurch relativ.
Foucaults kritische Grundhaltung ist somit als Genealogie des Wissens aufzufas-
sen: als Aufdecken der historischen Zufille, Widerspriiche und Diskontinuititen
hinter heutigem Wissen und heutigen Strukturen. Die Kritik besteht in der Nietz-
scheanischen Entlarvung. Wie schon eingangs zu dieser Arbeit erliutert, folgt die
vorliegende Studie der Perspektive des Foucault der 1970er Jahre, seine Archiologie
vor dem Hintergrund der Genealogie zu verstehen.

Zweitens entlarvt Foucault ganz konkret jene spezifische Vernunft, welche sich
in der Moderne herausgebildet hat als ein kaltes und grausames Macht/Wissen-
Korrelat, das strategisch darauf begriindet liegt, das Anormale bzw. das Andere
einzusperren, um das Normale hervorzubringen.®® Auch wenn Foucault in seinen
Hauptwerken selbst nicht auf das Politische eingeht, so ldsst sich doch festhal-
ten: Fir Foucault kann das Politische nicht auf Verstindigung basieren, da jegli-
che gemeinsame Rationalitit ausgeschlossen ist, auf deren Basis eine solche von-
stattengehen konnte. Alle »Dinge« existieren nur aufgrund von realen diskursiven
Praktiken - sie werden hervorgebracht durch die unserem Bewusstsein verborge-
ne grammatische Struktur unserer Kultur — diese ist Ausdruck des historischen
Apriori, welches wiederum Ergebnis unendlich vieler Kimpfe ist. Eine autonome
Vernunft, anhand derer wir universell und objektiv moralische oder politische Pro-
bleme losen konnten, ist somit ein fir alle Mal suspendiert. Das Kant'sche Argu-
ment, man konne einen praktischen Imperativ als Maxime jeglichen Handelns aus
der jedem verniinftigen Wesen gegebenen Eigenstruktur der Autonomie, des lo-
gischen Denkens und der Gegenseitigkeit ableiten, diskreditiert Foucault hiermit.

63  Diese disziplindre Logik wird Michel Foucault in seiner machtanalytischen Phase spatestens
in Uberwachen und Strafen noch genauer in ihren Effekten fiir die Subjektivitit ausfihren.

12.02.2026, 17:02:

167


https://doi.org/10.14361/9783839456637-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

168

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Kants Argument muss fiir Foucault als naturalistischer Versuch erscheinen, der ei-
ne Vernunft als natiirlich darstellt, welche auf >Dingens, wie etwa der Autonomie
und der beinahe transzendentalen Menschenwiirde basiert, die allesamt in Wirk-
lichkeit Eftekte diskursiver Praktiken einer naturwissenschaftlich geeichten und
vom Blick der Bourgeoisie durchzogenen Moderne sind. Rationalitit gibt es nur
noch in Diskursen, sie gilt nicht universell und es gibt keinen erhéhten, ruhenden
Punkt mehr, von dem aus man das Plateau des Denkens und des Wissens iiberbli-
cken konnte. Kants Strahlen einer universalen Rationalitit weichen dem Kaleido-
skop mit seinen Myriaden an méglichen Rationalititen, die von nichts anderem ab-
hingen als der historischen Objektivierung durch diskursive Praktiken und somit
letztlich historisch konstituierter Macht. Das Wichtige ist jedoch, dass diese histo-
rischen Objektivierungen, diese sedimentierten Praktiken, die sich stets erneuern,
diese grammatische Struktur unserer Kultur zwar unserem Bewusstsein verbor-
gen ist, jedoch mit dem positivistisch-gereinigten Blick des Archiologen Schicht
fiir Schicht als >episteme, als Archiv der Epoche an das Tageslicht gebracht werden
konnen.

Aus Foucaults Werk selbst wird nicht final deutlich, ob er alle Werte entweder
aus philosophischen Griinden einer Ent-Cartesianisierung des Humanismus relati-
viert, ob er nur den liberalen Begriffsrahmen aus strategischen Griinden disqua-
lifiziert oder ob er ihn ginzlich als Verschleierung von Herrschaft auch normativ
disqualiﬁziert.64 Entscheidend ist fiir die vorliegende Arbeit, dass Foucault uns
keinen festen Ansatzpunket dafiir gibt, wo er normativ steht. Sein Werk lisst, so
Nancy Fraser, eine Lesart zu, welche dem spezifisch aufklirerischen Impetus der
Vernunft und Autonomie in einer antimodernen Schlagrichtung den Boden ent-
zieht. Aus dieser Perspektive konne man Habermas provokante und abwertend ge-
meinte These, Foucault sei ein weiterer Jungkonservativer, wie etwa Ernst Jinger,
zwar nicht umstandsfrei bestitigen, denn bei Foucault finde man viele Ansitze, die
einer dialektischen Kritik der Moderne das Wort reden, doch man kénne Foucaults
Werk auch als radikal ablehnend-antimoderne Kritik lesen.® Die vorliegende Ar-
beit hat im vergangenen Kapitel argumentiert, dass Foucaults immanente Lesart
(also Foucault als konstruktiver Kritiker der Aufklirung) nicht so iiberzeugende
Anhaltspunkte in seinem Werk findet wie die, dass Foucault zwar im Gegensatz zu
den Jungkonservativen (Konservative Revolution) und Nietzsche kein eigenes nor-
matives Alternativ-Ideal hat, er jedoch den liberalen Begriffsrahmen aufer Kraft
setzt. Ob nun zur Stirkung desselben oder in antimodernistischer Haltung, bleibt
unklar. Klar ist jedoch geworden: Jede Vernunft erscheint in Foucaults Blick als

64  Vgl. Fraser, Nancy: Widerspenstige Praktiken. Macht, Diskurs, Geschlecht, Gender Studies,
Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1994, S. 56-85.
65 Vgl.ebd., S. 82f.

12.02.2026, 17:02:¢


https://doi.org/10.14361/9783839456637-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Gegen die Rationalitat der Moderne

Ausdruck einer Ordnung und jede Ordnung ist Ausdruck und Verschleierung ei-
ner Setzung durch eine Gewalttat — hinter jeder noch so freiheitlichen Ordnung
schlummert die gewaltvoll gesetzte Herrschaft. Vernunft kann somit nie objektiv
sein, nie unvoreingenommen, nie gemeinsamer Ausgangspunkt fiir emanzipative
Politik, denn sie ist Ergebnis einer Unterwerfung der Einen unter die Anderen und
perpetuiert diese.

4.2 Der Angriff auf die Rationalitat Il - Ernst Jiinger
4.2.1 Uber die Schwelle der Rationalitat des Biirgertums

Das Thema der Vernunft behandelt Jiinger in seinem Essay Der Arbeiter in den Ka-
piteln 13, 14 und 15 mit der Zwischeniiberschrift: Der Einbruch elementarer Mchte in
den biirgerlichen Raum. Diese Kapitel basieren auf der Gegeniiberstellung von Sicher-
heit und Elementarem. »Das Bestreben des Biirgers, den Lebensraum hermetisch
gegen den Einbruch des Elementaren abzudichten, ist der besonders gelungene
Ausdruck eines uralten Strebens nach Sicherheit, das in der Natur- und Geistesge-
schichte, ja in jedem einzelnen Leben iiberall zu verfolgen ist.<%® Jiinger beschreibt
eine biirgerliche Ordnung, welche das Elementare als das »Unverniinftige« ausge-
schlossen habe. Gefahr, Risiko, Wagnis und Lust werden jenseits der »Grenzmauer
der Vernunft« gesetzt. »Hierdurch setzt sich der Biirger von anderen Erscheinun-
gen ab, etwa von der des Gliubigen, des Kriegers, des Kiinstlers, des Seefahrers,
des Jagers, des Verbrechers und, wie behauptet, auch von der des Arbeiters.«®” Der
Liberalismus hat in Jiingers Augen einen »Kultus der Vernunft« eingerichtet, wel-
cher anderen Ordnungen die Rationalitit abgesprochen habe. In seinem essayhaften
Ansatz des Schriftstellers entgegnet Jinger, dass jegliche Ordnung, selbst die des Biir-
gertums, in Wirklichkeit sowohl auf Sicherheit als auch auf Gefahr beruhe. Dass zu
jeder Ordnung auch die Unordnung gehére. Dass zu jeder Vorstellung einer Struk-
tur auch das Chaos, zu jedem Fortschritt auch die Moglichkeit der Barbarei, zu
jedem gottlichen Streben auch Mephisto als die verneinende »Kraft« dazugehore.
Jeder Ordnung wohnen in Wirklichkeit ein Konflikt und ein Kampf inne - die biir-
gerliche Ordnung habe diese jedoch durch ihre Philosophie ausgeschlossen. Das
Elementare ist in Jiingers Augen trotzdem immer vorhanden. Folgende Begriin-
dung fithrt Jinger an: »Der Mensch lebt elementar, ebensowohl insofern er ein
natiirliches als auch insofern er ein dimonisches Wesen ist. Kein Vernunftschlufy
kann den Schlag des Herzens oder die Tatigkeit der Nieren ersetzen, und es gibt
keine GrofRe, und sei es die Vernunft selbst, die sich nicht zuzeiten den niederen

66  Junger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 50.
67 Ebd,S.51.

12.02.2026, 17:02:¢

169


https://doi.org/10.14361/9783839456637-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

170

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

oder stolzen Leidenschaften des Lebens unterstellt.<°® Und so nimmt es auch kein
Wunder, dass gerade in Zeiten des biirgerlichen Ausschlusses der Gefahr die grof3-
ten Gefahren der Menschheitsgeschichte sich hinter dem Riicken der Gesellschaft, im
Zwielicht des biirgerlichen Lichtes, aufsummiert haben und in der Totalen Mobil-
machung, den blutigen Revolutionen und dem Ersten Weltkrieg kulminiert sind.
Das Elementare und die Gefahr waren nie gebannt, sondern einerseits haben sie
sich durch die sich dynamisierte Welt der Technik und dem darin liegenden Wil-
len zur Macht verborgen und ausgeweitet und andererseits waren sie von Beginn
an in der birgerlichen Gesellschaft enthalten und nur durch Euphemismen (bspw.
globale Polizeiaktion statt Krieg) und vertragstheoretische Konstrukte verborgen
worden. Diese Logik einer Umetikettierung auf diskursiver Ebene erliutert Jiinger
wie folgt:

»Es offenbart sich im grofen in dem Bestreben, den Staat, der auf Rangordnung
beruht, zu sehen als Gesellschaft, deren Grundprinzip die Gleichheit ist und die
sich durch einen Vernunftakt begriindet hat. Es offenbart sich im umfassenden
Aufbau eines Versicherungssystems, durch das nicht nur das Risiko der dufieren
und inneren Politik, sondern auch das des privaten Lebens gleichmafRig verteilt
und damit der Vernunft unterstellt werden soll —in Bestrebungen, in denen man
das Schicksal durch die Wahrscheinlichkeitsrechnung aufzulésen sucht.«®?

Die Vernunft der biirgerlichen Ordnung ist in Jingers Augen zu verwerfen, da sie
bestimmte grundsitzliche Fakten nicht anerkennt: dass zum Leben nicht nur Si-
cherheit, sondern auch Gefahr, nicht nur Frieden, sondern auch Kampf, nicht nur
Produktivitit, sondern auch Asthetik, Lust und auch Elementares gehéren. Und
Jiinger fithrt an verschiedenen Stellen seines Essays aus, dass es Staat ohne Rang-
ordnung nicht gibt — Gleichheit zu postulieren, wie es der Liberalismus und wie
es manche Vertragstheorien titen, verschleiere hingegen dieses Grundfaktum und
fithre durch die Hintertiire zu unbewussten Ausbeutungen. Jiinger beschreibt in
seinen Essays Die totale Mobilmachung und Der Arbeiter einen Prozess der Verschleie-
rung von Rangordnung und Unterwerfung, hinter der das Wirken der metaphy-
sischen Kraft des Seins durchscheine — der Gestalt des Arbeiters — und zu einer
Dialektik der Aufklirung gefiihrt habe.”®

Auf Basis dieser Begriindung bestreitet Junger die Fahigkeit der biirgerlichen
Ordnung, einen wirklichen Vernunftbegriff bilden zu kénnen. Die deutsche Ge-
genbewegung zur Rationalitit des Bilrgertums erkennt Jinger in der Romantik,
welche einen Raum der Ferne etabliert habe, in dem die urspriingliche elementare

68 Ebd.,S.54.

69  Junger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 53.

70 Indieser These zeigt sich Jiingers modernitatskritische Anschlussfahigkeit an Arbeiten von
Adorno und Horkheimer als auch an Michel Foucault.

12.02.2026, 17:02:¢


https://doi.org/10.14361/9783839456637-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Gegen die Rationalitat der Moderne

Erfahrung und das »abenteuerliche Herz«, das die Gefahr sucht, aufgehoben war.
Doch auch den »romantischen Raum« und den »romantischen Protest« verwirft
Jinger normativ als nicht mehr zeitgemifle Antworten auf das Versagen der Ver-
nunft des Biirgertums. Denn die Romantik habe eine Flucht dargestellt — es sei
jedoch die Zeit fir den Angriff gekommen. Spitestens mit dem Aufkommen der
neuen »Rasse« des Frontsoldaten im Ersten Weltkrieg habe sich die Gestalt des
Arbeiters materialisiert und sei bereit, die Herrschaft zu iibernehmen. Der Erste
Weltkrieg ist fiir Jiingers Essay eindeutig der Wendepunkt der Geschichte.

»Mdogen die einen dies [das Aufkommen neuer elementarer Krafte durch den
Weltkrieg; Anm. N. A] als Riickfall in eine moderne Barberei erkennen, die
anderen es als Stahlbad begriifien — wichtig ist es, zu sehen, dafd sich ein neuer
und noch ungebandigter Zufluf} elementarer Krifte unserer Welt bemachtigt
hat. [..] Es ergibt sich [...] die Notwendigkeit neuer Ordnungen, in die das Aufier-
ordentliche einbezogen ist— von Ordnungen, die nicht auf den Ausschluf des
Geféhrlichen berechnet, sondern die durch eine neue Vermahlung des Lebens mit
der Gefahr erzeugt worden sind. Auf diese Notwendigkeit deuten alle Anzeichen
hin, und es ist unverkennbar, daf dem Arbeiter innerhalb solcher Ordnungen die
entscheidende Stellung zugewiesen ist.«’’

Wie im gesamten Essay Der Arbeiter zeigt sich auch an dieser Stelle der perfor-
mative Ansatz Jingers: Er analysiert historische Entwicklungen, erkennt in ihnen
eine metaphysische Gestalt — die des Arbeiters — und sagt eine Verschirfung die-
ser Entwicklungen voraus bzw. schreibt diese selbst herbei. Jiitngers Text behandelt
die Uberwindung der biirgerlichen Vernunft nicht nur analytisch, sondern beteiligt
sich zugleich daran.”

Doch Jiinger verwirft die Rationalitit des Biirgertums nicht nur, sondern zeigt
auch auf, was auf sie folgt. Zur Illustration des Vorgangs nutzt Jiinger einen Ver-
gleich. Er parallelisiert den Ubergang vom Zeitalter der absoluten Monarchie zum
biirgerlichen Zeitalter mit dem Ubergang von Letzterem zum Zeitalter des Arbei-
ters. Dies vertieft Jiinger unter anderem ab dem Kapitel 75 von Der Arbeiter unter
der Zwischeniiberschrift Die Ablosung der Gesellschaftsvertrige durch den Arbeitsplan.”™
Jiinger beschreibt die Zeit des Ubergangs von absoluter Monarchie hin zum Biir-
gertum als eine der »Legitimation der Zerstorungsmittel«, welche gegen den Ab-

71 Ebd., S. 60f.

72 Eine gute Definition des performativen Ansatzes von Ernst Jiingers Der Arbeiter findet sich in
Jurgen Brokoffs Aufsatz hierzu: vgl. Brokoff, Jiirgen: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, in:
Schéning, Matthias (Hg.): Ernst Jinger Handbuch. Leben — Werk — Wirkung, Stuttgart, 2014,
S.108.

73 Vgl. Jinger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Cestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 284-
308.

12.02.2026, 17:02:¢


https://doi.org/10.14361/9783839456637-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

172

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

solutismus und fir den Biirger der »abstrakte Geist«, »Vernunft« und »Tugend«
gewesen seien.”* Zuerst habe sich die Sprache geindert und die Fundamente von
Absolutismus, Gottesgnadentum und Stindewesen durch ein neues Verstindnis
von Individualismus, Vernunft und Gesellschaft unterminiert. Analog zu diesem
Prozess sieht nun Jiinger eine neuerliche »Zersetzung« der herrschenden Ordnung,
da in der Sprache eine neuerliche Revolution stattgefunden habe, welche dem In-
dividuum den Typus, der Vernunft die organische Konstruktion und dem Gesell-
schaftsvertrag/der Verfassung den Arbeitsplan gegeniiberstelle. Die Zersetzung der
Grundlagen der biirgerlichen Revolution von 1789 hat die Totale Mobilmachung
durch die technischen Mittel herbeigefithrt, welche die »Massen und Energien«
in eine »uferlose Bewegung« versetzt habe.” Die in uferlose Bewegung geratenen
Menschenmassen und Lebensenergien spiegeln sich in einem »zur Durchfithrung
grofier Pline entschlossene[m] Menschentum«,”® welches sich nicht mehr durch
Verfassungen einhegen lisst, sondern nur noch mit einem Arbeitsplan.

Interessant ist, dass Jiinger 1932 als Nachfolger zur biirgerlichen, nationalen
Demokratie die schlichte Diktatur ablehnt, da jede beliebige Macht mit reinen dik-
tatorischen Mitteln Macht ausiiben kénnte — doch die »grof3e StofRkraft« einer total
mobilgemachten Menschenmasse konne lediglich eine »Arbeitsdemokratie« entfal-
ten, welche sich am Typus und der Gestalt orientiert. Legitimation vor den Fakten,
die die Gestalt des Arbeiters im menschlichen Bestande und der Technik hervorge-
bracht hat, hat lediglich eine Diktatur, welche sich in den Dienst der Gestalt stellt
und diese »reprisentiert«.”” Legitimitit von Herrschaft hingt in Jiingers Denken
davon ab, ob sie die Kriifte des Lebens optimal ausbeutet. Schon an dieser Definition
zeigt sich Jungers biopolitische Grundhaltung.

Jiingers Ablehnung von schlichten Diktaturen darf man nicht missverstehen.
Er verteidigt an dieser Stelle keineswegs freie Wahlen gegeniiber Diktaturen. Viel-
mehr grenzt er seinen Faschismus des Arbeiters vom italienischen Faschismus, von
Spenglers Cisarismus und vom Nationalsozialismus ab, der einige Monate nach
dem Erscheinen von Der Arbeiter eben von jener »Machtergreifung« sprechen wird,
die Jinger ablehnt. Jiinger lehnt diese Formen des Faschismus ab, weil ihnen der
Bezug zur planetarischen Finalisierung des Projekts der Mobilisierung des Men-
schen und der Prigung der Welt nach seinem Antlitz fehlt. Jiinger spricht von Ar-
beit und Demokratie, doch

»[e]s lafdtsich [..] voraussehen, dafd hier weder von Arbeit noch von Demokratie in
dem uns geldufigen Sinne mehr die Rede sein wird. Die Entdeckung der Arbeitals
eines Elementes der Fiille und Freiheit steht noch bevor; ebenso dndert sich der

74 Ebd., S.284.

75  Vgl.ebd,, S. 284ff.
76  Ebd., S.286.

77 Vgl.ebd,, S.284.

12.02.2026, 17:02:¢


https://doi.org/10.14361/9783839456637-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Gegen die Rationalitat der Moderne

Sinn des Wortes Demokratie, wenn der Mutterboden des Volkes als der Trager
einer neuen Rasse erscheint.«’®

Mit diesem Zitat grenzt Jiinger sowohl von allen Faschismen, Nationalismen (iib-
rigens auch von seinem eigenen Ultra-Nationalismus der spiten 1920er Jahre) und
durchaus auch vom Bolschewismus und Kommunismen ab. Denn Arbeit ist entge-
gen der marxistischen Theorie bei Jinger keine 6konomische GréfRe, sondern eine
metaphysische. Der letzte Beweggrund fiir Arbeit im Kapitalismus sei nicht das
Profitstreben der Kapitalbesitzenden, sondern eine hinter der Okonomie stehen-
de metaphysische Macht. Damit ist der Arbeiter auch keine dkonomische Figur,
sondern eine mythologische — er ist ein Titan mit prometheischer Kraft, der trotz
zunehmender Vereinnahmung des Lebens durch die Technik eine neue Form der
Freiheit auf die Erde bringt. Freiheit durch Einheit mit dem Prinzip des Seins,
der Existenz — diese ist die Gestalt des Arbeiters. Im Gesamtverstindnis mit der
Mobilisierung und Formung der Welt durch die Gestalt kann der Arbeitszwang als
Freiheit empfunden werden. Mit Demokratie ist somit nicht die liberale Demokra-
tie mit einer Verfassung und biirgerlichen Rechten gemeint, sondern eine Herr-
schaftsform, in der die »neue Rasse« (damit ist der Typus des Arbeiters gemeint),
durch Einbindung in eine organische Konstruktion, die planetarische Ziele hat, an
der Meisterung des Menschen und des Erdkreises teilhaben kann.

Jiinger setzt den nationalistischen und rassistischen Faschismen letztlich einen
globalen, biopolitischen, heeresihnlich gegliederten Arbeitskommunismus entge-
gen. Der metaphysischen Vernunft der biirgerlichen Philosophie stellt Jinger eine
metaphysische organische Kraft des Lebens entgegen, die sich als Elementares in
einem Uberhandnehmen des Technischen iiber das Leben zeigt und die sich nur
durch eine neue Form der Herrschaft zu einer Herrschaft mit der Technik iiber das
Leben korrigieren lisst: durch die organische Konstruktion.

Der Vernunft stellt Jiinger also die Lebensmacht entgegen, welche als metaphy-
sische Arbeitergestalt die Welt nach ihrem Antlitz formt. Und der aus der Vernunft
sich ableitenden Verfassung stellt Jiinger den Arbeitsplan gegeniiber. Es zeigt sich
nach dieser kurzen Analyse des Arbeiters, dass die Ablehnung des Konzepts der Ver-
nunft der Aufklirung im Zentrum des biopolitischen Ansatzes Ernst Jingers steht.

4.2.2 Der totale Raum

Die im vorangegangenen Kapitel dargestellte Ablehnung der Vernunft der Aufkli-
rung spiegelt sich im Essay Der Arbeiter auch durch eine Rahmung. Dieser Essay
wird ndmlich durch zwei entscheidende Passagen des Textes eingerahmt, welche
den Raum der abendlindischen ratio aufler Kraft setzen. Es ist kein Zufall, dass

78  Ebd, S.309.

12.02.2026, 17:02:¢

173


https://doi.org/10.14361/9783839456637-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

174

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Jiingers Essay gedanklich eingerahmt ist durch zwei Schliisselstellen, die mit dem
Krieg zu tun haben. Der Krieg ist werksbiographisch gesehen Jiingers Schliissel-
erfahrung, aus der heraus er schreibt und denkt. Gleichzeitig ist es auch dieser
zivilisatorische Extremfall, dieser paradigmatische »totale Raum, den Jiinger zur
Aussetzung der ratio des biirgerlichen Zeitalters heranzieht. Und wenn Jiinger von
»dem Krieg« spricht, so ist der Erste Weltkrieg gemeint. Zuriick zu den beiden
Stellen, die den Essay Der Arbeiter einrahmen. Es sind dies erstens: das Schlachtfeld
von Langemarck in Kapitel 32 und zweitens: der totale Raum im Schlussabsatz sei-
nes Essays in Kapitel 79. Letztlich verlisst Jiinger diesen paradigmatischen totalen
Raum, welcher den gesamten Text von Der Arbeiter einrahmt, nicht. Um die spezi-
fische Art und Weise der Aussetzung der Rationalitit der biirgerlichen Ordnung zu
verstehen, lohnt es sich, einen genauen Blick auf diese Rahmung zu werfen. Dies
wird das folgende Unterkapitel tun.

Erster Ausdruck dieses »totalen Raumes« ist jener Tag in Langemarck im No-
vember 1914. Dieses Kriegsereignis des Angriffs der Kriegsfreiwilligen-Regimenter
bei Langemarck ist fiir Jiinger das Sinnbild des Todes des biirgerlichen, empfind-
samen Individuums. Freiwillige, meist direkt aus den Schulhofen des Reiches, die
zu Hunderten in einen gescheiterten Frontangriff getrieben und zerrieben wur-
den. Der traditionelle Frontangriff scheiterte und selbst der absolute Wille und
die Todesverachtung mutigster Freiwilliger reichte nicht aus, um die maschinelle
Zerstérungswut und wenige hundert Meter offenes Gelinde zu iiberwinden. Spi-
testens Langemarck ist fiir Jinger das deutlichste Anzeichen, dass man von der
biirgerlichen Vernunft und der biirgerlichen Gesellschaft nichts mehr zu erwarten
habe. Dieser biirgerlichen Jugend, ausgestattet mit mutigem Herz und Todesver-
achtung, hat nimlich etwas Entscheidendes gefehlt: die innere Beziehung zur To-
talen Mobilmachung, die Beziehung nicht nur zu den geistigen und moralischen
Kategorien des Fortschritts, des Patriotismus, des Liberalismus etc., sondern eben
zu unwiderlegbaren Dingen:

»Hier kiindete sich das Aussterben eines besonderen Menschenschlages im An-
griff auf seine vorgeschobenen Posten an. Aber die Empfindungen des Herzens
und die Systeme des Geistes sind widerlegbar, wihrend ein Gegenstand unwider-
legbar ist— und ein solcher Gegenstand ist das Maschinengewehr. Was dem Vor-
gang von Langemarck im Kerne zugrunde liegt, das ist der Eintritt eines kosmi-
schen Gegensatzes, der sich stets wiederholt, wenn die Weltordnung erschiittert
ist, und der sich hier in den Symbolen eines technischen Zeitalters zum Ausdruck
bringt. Esist der Gegensatz zwischen solarischem und tellurischem Feuer, das hier
als geistige und dort als irdische Flamme, als Licht oder als Feuer erscheint.«’°

79  Junger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S.112.

12.02.2026, 17:02:¢


https://doi.org/10.14361/9783839456637-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Gegen die Rationalitat der Moderne

Was der romantischen, biirgerlichen Jugend des Ersten Weltkriegs fehlte, ist eine
innerliche Beziehung zu den Todesmaschinen, eine natiirliche Beziehung zu der
totalen Todeszone, die sich erst im Kriegsverlauf im Stof3truppfiihrer fiir Jinger
zeigen wird. Diesen Menschen, der das solarische Feuer des Willens zur Macht
und das tellurische Feuer der wirklichen Bemichtigung der Materie durch die Ein-
fiigung des Korpers in die verschleifiende Maschinerie in sich vereint, diesen be-
zeichnet Jiinger als den Arbeiter. Das ist kein Krieger mehr im feudalen, im roman-
tisch-verklirten Sinne, sondern ein Kriegsarbeiter! Im Prinzip leistet er dasselbe
wie sein Pendant in der Schwerindustrie. Denn der Krieger, der in der Todeszo-
ne sich zu bewegen versteht, der kann dies genauso wie der Industriearbeiter nur,
indem er sich der Maschinerie einverleibt und so selbst zunehmend nicht mehr ge-
nuin Krieger im klassischen Sinne ist, sondern vielmehr »Kriegsarbeit« leistet. Er
muss die Gestalt reprisentieren. Diese ist ein wirkliches Sein im metaphysischen
Sinn.8° Und der so verstandene Arbeitertypus, der sich die Technik einverleibt hat,
ist somit selbst eine »Organische Konstruktion«!®! Indem er sich unerschrocken
und selbstverstindlich dem Diktat des Maschinenzeitalters unterwirft, gibt es kei-
nen Unterschied mehr zwischen dem Lebendigen und dem Technischen. Wenn das
Maschinengewehr ein unwiderlegbarer Gegenstand ist, dann muss sich der Arbei-
ter ihm fiigen, sich ihm in seiner Organisation der Kriegsarbeit anpassen, sich ihm
unumstoRlich unterwerfen.

Durch die Totale Mobilmachung zeigte sich im Krieg zudem nur zu gut, dass
Kriegsfront und Arbeitsfront zunehmend ununterscheidbar werden. Wie oben
ausgefiithrt, stehen sich in der Moderne keine Armeen mehr gegeniiber, sondern
industrielle Krifte. Krieg ist somit aus Jingers genealogischen Geschichtsperspek-
tive nur ein Feld unter vielen, wie etwa der Landschaftsgestaltung, des Verkehrs,
der Stadtplanung etc., in denen seit iiber einem Jahrhundert die Gestalt des
Arbeiters ihren Einfluss geltend macht. Der soziologische Arbeiter ist neben
dem Stofdtruppfithrer des Ersten Weltkriegs derjenige, der am deutlichsten im
»menschlichen Bestande« die Prigung des metaphysischen Stempels der Gestalt
des Arbeiters trigt und somit Jiingers Hoffnungstriger.®? In diesem totalen Raum,
in dem die biirgerliche Rationalitit zum Erliegen kam und deren deutlichste zeit-
raumlichste Verdichtung es in Langemarck zu »bestaunen« gab, verortet sich Jin-
gers Der Arbeiter. Und genau auf diesen in der Todeszone der Moderne gehirteten

80  Ernst]iinger wiederholt v.a. in den Kapiteln 25-27 von Der Arbeiter, dass die »Cestalt« nur als
Sein und Wirklichkeit aufgefasst werden kann.

81  Vgl. Pekar, Thomas: >Organische Konstruktion«. Ernst Jiingers Idee einer Symbiose von
Mensch und Maschine, in: Strack, Friedrich (Hg.): Titan Technik, Ernst und Friedrich Georg
Jinger tber das technische Zeitalter, Wiirzburg: Kdnigshausen & Neumann 2000, S. 99-113.

82  Vgl.ebd.

83  Vgl.Junger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 116f.

12.02.2026, 17:02:¢

175


https://doi.org/10.14361/9783839456637-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

176

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

neuen Menschen setzt Jiinger seine Hoffnung auch am Ende seines Essays. Einen
Menschen, der sich in der wiisten Welt des totalen 20. Jahrhunderts in iiberlegener
Weise bewegt und das verweichlichte 19. Jahrhundert hinter sich lisst. Die letzten
Sitze des Essays greifen somit direkt diese Todeszone und mit ihr die Hoffnung
nach dem neuen Menschentum auf:

»Wir treiben hier erstaunlichen Dingen zu. [...] Es laf3t sich jedoch voraussehen,
daf$ hier weder von Arbeit noch von Demokratie in dem uns geldufigen Sinne
mehr die Rede sein wird. Die Entdeckung der Arbeit als eines Elementes der Fiille
und Freiheit steht noch bevor; ebenso dndert sich der Sinn des Wortes Demokra-
tie, wenn der Mutterboden des Volkes als der Trager einer neuen Rasse erscheint.
Wir sehen, daf die Vélker an der Arbeit sind, und wir begriifRen diese Arbeit, wo
immer sie geleistet wird. Der eigentliche Wettkampf gilt der Entdeckung einer
neuen und unbekannten Welt— einer Entdeckung, vernichtender und an Folgen
reicher als die Entdeckung Amerikas. Nicht anders als mit Ergriffenheit kann man
den Menschen betrachten, wie er inmitten chaotischer Zonen an der Stahlung der
Waffen und Herzen beschaftigt ist und wie er auf den Ausweg des Gliickes zu ver-
zichten weifs. Hier Anteil und Dienst zu nehmen: das ist die Aufgabe, die von uns
erwartet wird.«®4

Menschen, die eine Stihlung der Waffen und Herzen inmitten der wiisten totalen
Todeszonen des 20. Jahrhunderts vornehmen - das macht Jiinger ergriffen. Ein
entscheidendes Gegensatzpaar in Jiingers Der Arbeiter ist das zwischen Verhand-
lung und Kampf. Dem biirgerlichen Denken attestiert Jiitnger mehrfach, dass es
stets die (unehrliche) Verhandlung dem immer auch méglichen Kampf vorgezo-
gen habe. Im Ersten Weltkrieg sieht Jinger eine epochale Zeitenwende gekom-
men, die diese gewesenen »rationale« Ordnungen hinwegfegt. Doch im Gegensatz
zu anderen, die den Untergang des Abendlandes betrauern, ist Jinger auf der Su-
che nach einer neuen und stabilen Ordnung. Diejenigen, die bei dem irrsinnigen
Kampf/Waffengang gefallen sind, oder die den Ridern der Maschine des Industrie-
zeitalters zum Opfer gefallen sind, das sind fir ihn nicht nur bemitleidenswerte
Opfer. Sondern sie sind Helden und Vorboten einer neuen Ordnung. Jiinger sieht
in ihnen keine sinnlosen Toten. Sondern der Sinn ihres Todes hat sich den meisten
nur noch nicht erschlossen. Daran will Jiinger mit seinem Essay etwas dndern. Wie
der spitere Vordenker der Neuen Rechten, Armin Mohler, feststellte, habe Jinger
sich einst in einem Gesprich mit ersterem selbst als »katholischen Expressionis-
ten« charakterisiert, der nicht nur durch eine expressionistische Sprache einem
»Menschheitspathos« diente, sondern der Bindung in festen Ordnungen suchte.®

84 Ebd,S.308f.
85  Vgl.Jinger, Ernst/Mohler, Armin (Hg.): Die Schleife. Dokumente zum Weg von Ernst Jiinger,
zusammengestellt von Armin Mobhler, Ziirich: Arche 1955, S. 67.

12.02.2026, 17:02:¢


https://doi.org/10.14361/9783839456637-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Gegen die Rationalitat der Moderne

Es ging ihm im Wortsinne um xafohxég (katholikds), das Allumfassende, eine Ord-
nung, eine Rationalitit, die durch die Sprengung des Absolutismus durch die ratio
des Biirgers ersetzt wurde und nun spitestens in Langemarck untergegangen ist.
Doch unterhalb der disruptiven Ereignisse des 20. Jahrhunderts, der Verelendung
der Massen im Kapitalismus, der Unkontrollierbarkeit der riesenhaften ungesteu-
erten technischen Fortschritte durch die birgerliche Welt, das Aufkommen totaler
Vernichtungskriege, dort kiindigt sich eine neue Ordnung an: die Ordnung der
Gestalt des Arbeiters.

4.2.3 Gestalt statt Vernunft

Um Jingers Kritik am biirgerlichen Denken zu verstehen, ist es angebracht, einen
Blick in die ersten Kapitel von Der Arbeiter zu werfen, die unter den Zwischeniiber-
schriften Das Zeitalter des dritten Standes als ein Zeitalter der Scheinherrschaft und Der Ar-
beiter im Spiegelbilde der biirgerlichen Welt verzeichnet sind .8 Ausgangspunkt dieses
ersten Teils von Der Arbeiter ist die im vorherigen Kapitel beschriebene Unordnung
der Welt. Grund hierfir ist die sogenannte »Scheinherrschaft« des Biirgertums,
da dieses keine legitime Herrschaft ausiiben kann. Ihm fehlt die Verbindung zum
Elementaren. Legitime Herrschaft gibt es fiir Jinger nur in Reprasentation der Ge-
stalt.87 Konkret begriindet liegt die falsche Reprasentation in Jiingers Augen darin,
dass das Prinzip der Arbeit im biirgerlichen Denken dem Prinzip der Wirtschaft,
von Angebot und Nachfrage und somit vertraglichen und 6konomischen Gesetzen
untergeordnet wurde und nicht metaphysisch verstanden wird. Dies sei ein Fehler
und der Liberalismus kénne daher die mit der Arbeit aufgetretenen Prozesse nicht
beherrschen.

Junger fugt hier einen Exkurs tiber »deutsche Zustinde« ein. Grofite Tugend
des Deutschen sei schon immer die Ordnung gewesen — doch das sei nur vorder-
griindig der Fall. Denn hinter diesem Drang nach Ordnung stehe ein stihlernes
Bild der Freiheit. Der Deutsche, als schlechter Biirger, wie ihn Jiinger im 19. Jahrhun-
dert charakterisiert, habe stets die freiheitlichen Potenziale der Einheit zwischen
Freiheit und Gehorsam gesehen. Er sei daher im Grunde ein Feind des biirgerlichen
Denkens gewesen, was sich darin zeige, dass er vor allem in zwei Zusammenhin-
gen glinzte: entweder in der ins Elementare und Realititsverweigernde abdriften-
den Romantik oder im Preufientum, welches die Heeresgliederung dem Gesell-
schaftsvertrag vorziehe.3® Interessant ist, dass auch Jiingers Essay zwischen eben-
jenen Polen oszilliert: der Romantik Johann Georg Hamanns und Oswald Speng-

86  Vgl.lunger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 15-35.
87  Vgl. hierzu Kapitel 3.2 der vorliegenden Arbeit.
88  Vgl.)unger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 16-18.

12.02.2026, 17:02:¢

171


https://doi.org/10.14361/9783839456637-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

178

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

lers Preufientum und Sozialismus.3® Den Gedanken, der Deutsche sei ein schlech-
ter Biirger gewesen, hat Jiinger aus ebenjenem Aufsatz Spenglers iitbernommen —
und mit ihm eine von Johann Gottlieb Fichte und Krl Marx einhergehende Kri-
tik an »deutschen Zustindenc, die sich gegen den deutschen Idealismus und so-
mit die Aufklirung in Deutschland richtet. Spengler kritisiert in harschen Worten
die biirgerliche Attitiide des vordergriindigen parlamentarischen Liberalismus und
des Gesellschaftsvertrags, die in Wirklichkeit jedoch alle Staatsgeschifte dem »Ge-
schaftsliberalismus und dem »Schiebertum« anheimstellten. Private 6konomische
Interessen und den Schutz des Privateigentumes zur grundlegenden Religion einer
Gesellschaft zu machen, berge die »Gefahr einer Versklavung der Welt durch das
Hindlertum« und des Geldes.”® Weit davon entfernt, einer 6konomisch-tiefgrei-
fenden Analyse des Kapitals nahezukommen — wie etwa Karl Marx sie vorlegte —
und eine Emanzipation auf Basis dieser Analyse vorzuschlagen, so bleibt es (wie
auch in Der Untergang des Abendlandes) bei Spengler bei einer holzschnittartigen Be-
trachtung des Kapitalismus, den er als schindliche Geld- und Gewinnorientierung
abtut. Adorno bezeichnete Spenglers Verstindnis der 6konomischen Zusammen-
hinge in seinem Aufsatz Spengler nach dem Untergang als »dilettantisch«.

»Er spricht von der Allmacht des Geldes im gleichen Tone, in dem ein kleinbiirger-
licher Agitator gegen die Weltverschworung der Borse loszieht. Er verkennt, da
fir die Wirtschaft stets die Produktion mafigebend ist und nicht das Tauschmit-
tel. Erist so fasziniert von der Geldfassade, von der>Symbolkraftc des Geldes, dafd
er dariiber das Symbol zur Sache selbst macht.«”!

Spengler hat den Anspruch, positivistisch zu arbeiten, und Adorno erkennt dies
auch an. Doch in einem entscheidenden Punkt wendet er sich hiervon ab: bei
Spenglers Arbeiter bzw. dem Begriff der »Rasse«.

»Dieser Positivismus ist nun an einer entscheidenden Stelle von Spengler
durchbrochen [..]. Das ist Spenglers Auffassung von der bewegenden Kraft der
Ceschichte, vom >Seelentumc«: von der ritselhaften, durchaus innerlichen, uner-
klarlich jeweils in die Geschichte eintretende Beschaffenheit eines besonderen

Typus Mensch oder, wie Spengler es gelegentlich nennt, einer>Rasse«.<*?

89  Vgl. hierzu Liibbe, Hermann: Oswald Spenglers »Preuflentum und Sozialismus« und Ernst
Jingers »Arbeiter«, in: Demandt, Alexander/Farrenkopf, John (Hg.): Der Fall Spengler. Eine
kritische Bilanz, K6In: Bohlau1994.

90 Vgl Ebd., S.140.

91 Adorno, Theodor W.: Spengler nach dem Untergang, in: Ders.: Gesammelte Schriften. Kul-
turkritik und Gesellschaft I, Prismen, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1997, S. 66.

92 Ebd.,S.65.

12.02.2026, 17:02:¢


https://doi.org/10.14361/9783839456637-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Gegen die Rationalitat der Moderne

Der Deutsche suche nach Ordnung, die er in der Vernunft, der Verfassung, dem
Gesellschaftsvertrag und dem Markt des birgerlichen Denkens nicht finden kon-
ne. Der Deutsche im 19. Jahrhundert sei ein Anachronismus gewesen und Vorbo-
te einer neuen Zeit. Diese Zeit ist geprigt von einem Willen zur Macht, welcher
bei Spengler dem Seelentum einer Epoche und bei Jiinger der Gestalt entspringt.”
Der Deutsche war stets auf der Suche nach der Ordnung - im Transrationalen der
Romantik oder in der Heeresgliederung des Preufentums. Die Gestalt ist jedoch
in ihrer planetarischen Ausprigung und ihrer neuen organischen Technizitit eine
Neuerung, die Jinger hervorbringen wird. Doch in einem sind sich beide eben ei-
nig: Sie suchen einen post-marxistischen Sozialismus, der eine Ordnung anbietet.
»Ordnungsvollstreckung — darum handelt es sich also in deutscher politischer Pra-
xis, und das Muster dieser Ordnung sei >die Heeresgliederung, nicht aber ein Ge-
sellschaftsvertrag«.«’* Weder Romantik noch Preuflentum sind fiir Jiitnger hierbei
richtige Wege zu einer neuen Ordnung, sondern eher Ausprigungen von lokalen
Widerstinden gegen »das Abendland«. Bei genauerer Betrachtung wiirden beide
jedoch falsche Bezugsgrofien haben. Im Gegensatz zu Spengler erschépft sich der
Arbeitsbegriff bei Jiinger nicht gdnzlich in der Arbeit als Selbstzweck. So ist fiir Jin-
ger der Ansatzpunkt seiner Kritik des Marxismus schon der soziologische Arbeiter,
der von Beginn an im Widerspruch zum Biirgertum stand. Historisch betrachtet
sei in Deutschland der dritte Stand zu schwach und habe auch 1848 nicht die Herr-
schaft an sich reifen konnen. Daher musste dies die Sozialdemokratie als Massen-
bewegung tibernehmen und der Aristokratie ein Ende setzen. Doch Jiinger arbeitet
heraus, dass der Biirger nun als Lehrmeister dem Arbeiter sein falsches Bewusst-
sein »hineingefilscht« habe. So weit nun die Parallele zu Karl Marx, denn Jiinger
wihlt einen anderen Weg als den des historischen Materialismus. Marx entlarvt
die Deutsche Ideologie dadurch, dass sie iiberall geistige Widerspriiche diskutiere
und dialektisiere, anstatt die Geschichte als das zu verstehen, was sie wirklich sei
und zwar eine Geschichte physischer Klassenkimpfe und die Gesellschaft als Klas-
sengesellschaft, die aus der Produktion herriihre. Der revolutionire Akt bei Marx
bestehe darin, die Welt der Gesellschaftsvertrige, der Verhandlungen und der idea-
listischen Philosophien als das zu sehen, was sie sei: eine Scheinwelt des falschen
Bewusstseins. Denn hinter den leuchtenden und schimmernden Fassaden des Li-
beralismus stecke wie immer und zu jeder Zeit ein Antagonismus zwischen »Un-
terdriicker und Unterdriicktem«, zwischen denen man zu jeder Zeit einen »bald
versteckten bald offenen Kampf, der jedesmal mit einer revolutioniren Umgestal-
tung der ganzen Gesellschaft endete, oder mit dem gemeinsamen Untergang der

93  Aufdas genaue Konzept des Willens zur Macht geht das folgende Unterkapitel ein.

94  Llubbe, Hermann: Oswald Spenglers »Preuflentum und Sozialismus« und Ernst Jingers »Ar-
beiter«, in: Demandt, Alexander/Farrenkopf, John (Hg.): Der Fall Spengler. Eine kritische Bi-
lanz, KéIn: Bohlau 1994, S.141.

12.02.2026, 17:02:¢

179


https://doi.org/10.14361/9783839456637-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

180

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

kimpfenden Klassen« einherging.®” Bei Marx und Engels steht hinter der Schein-
welt des biirgerlichen Denkens etwas Physisch-Materielles. Es geht ihnen um das
Sehen der historisch-materialistischen Regelmifiigkeiten, die man wissenschaft-
lich belegen kénne. Damit bleiben sie fiir Jinger jedoch im Rahmen des biirger-
lichen Rationalismus. Ihnen fehle die Fihigkeit, die metaphysische Wirklichkeit
historischer Prozesse, wie etwa der Entwicklung der Produktivkrifte, zu erken-
nen. Der Idealismus sieht im Staat und im Markt den Konsens autonomer Indi-
viduen. Der Materialismus sieht in Staat und Gesellschaft den Abdruck historisch
notwendiger Entwicklungen ausgehend von der kapitalistischen Produktion und
den damit einhergehenden Produktivkriften. Beides, so Jiinger, sei Ausdruck der-
selben Vorstellung einer objektiven, immergleichen Rationalitit. Diese Vorstellung
setzt Jiinger mit seiner neoplatonischen Gestaltphilosophie aufler Kraft. Er fihrt
nun in den ersten Kapiteln des Arbeiters aus, dass das Biirgertum es geschafft
habe, als Lehrmeisterin der Arbeiter, der Arbeiterbewegung ihren falschen Ratio-
nalismus einzupflanzen. Die Welt und ihr Gang als durch und durch berechenbare
Gleichung, aus ihren Teilen heraus. Basis dieses Denkens sei die Gesellschaft, die
im Denken des Liberalismus und Sozialismus den Staat ablose.

»Einer besonderen, nachtriglichen Untersuchung muf es iiberlassen bleiben,
aufzudecken, in welchem Umfange es dem biirgerlichen Denken gelungen ist,
das Bild der Gesellschaft unter der Vorspiegelung ihrer Selbstverneinung in
die ersten Anstrengungen des Arbeiters hineinzufdlschen. Man wird hier die
Freiheit des Arbeiters entdecken als eine neue Durchpausung der biirgerlichen
Freiheitsschablone, in der nunmehr ganz offen das Schicksal als ein Vertragsver-
hiltnis auf Kiindigung und der hdchste Triumph des Lebens als eine Anderung
dieses Vertrages gedeutet wird. [...] Man wird ferner in genauer Entsprechung die
Arbeiterschaft als den Abdruck des Idealbildes einer Menschheit entdecken, in
deren blofier Utopie bereits die Verneinung des Staates und seiner Fundamente
enthalten ist.«®®

Jinger kritisiert den Sozialismus dafiir, dass er den 6konomischen Determinismus
und damit dem Vorrang der (Vertrags-)Gesellschaft aus dem System des Liberalis-
mus iibernimmt. Grundproblem sei, dass der Arbeiter sich selbst als 6konomisch
determiniert in einer von der Okonomie beherrschten Welt verstehen wiirde. Vor
diesem Hintergrund seien die scharf gefithrten parlamentarischen Debatten zwi-
schen Liberalismus und Sozialismus letztlich nur Teil »des endlosen Selbstgespri-
ches«in der Diktatur des wirtschaftlichen Denkens.?” Doch mit dem Auftreten des

95  Engels, Friedrich/Marx, Karl: Manifest der Kommunistischen Partei, in: Karl Marx, Friedrich
Engels, Werke, Band 4, Berlin: Dietz1972, S. 462.

96  Junger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 27.

97 Vgl ebd., 31ff.

12.02.2026, 17:02:¢


https://doi.org/10.14361/9783839456637-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Gegen die Rationalitat der Moderne

Arbeiters in der Geschichte, so Jiinger, sei nicht einfach ein weiterer Stand zu den
ersten drei hinzugekommen (denn das ist die Weltsicht des Biirgers). Sondern mit
ihm sei eine neue »Rangordnungx, eine neue Instanz der Sinngebung, eine neue
»sinngebende Wirklichkeit« aufgetreten. Diese sei nicht in den Denkstrukturen
des Biirgertums und nicht rationalistisch zu verstehen. Hinter den Entwicklun-
gen, hinter dem Fortschritt der Moderne, hinter der Industrialisierung und nicht
etwa in den Gesetzmifigkeiten des Marktes und der Okonomie, sondern auf einer
viel grundlegenderen Ebene habe sich ein Wandel vollzogen. Eine neue mythische
Gestalt entfaltet ihre Herrschaft auf die Wirklichkeit. Diese Gestalt ist der Arbei-
ter. Und obwohl Jiinger sich — trotz der Bezeichnung — vom Marxismus abgrenzt,
spieltin der Tat Karl Marx’ Denken eine wichtige Rolle: »Vom 6konomischen Stand-
punkt aus sind die Dinge, die Marx zutage gefordert hat, vollkommen zutreffend.
Seine Analyse ist eine Station auf dem Weg meines >Arbeiters«.<*® Jedoch sei Marx’
Analyse sehr auf die Okonomie verkiirzt und habe Hegels Weltgeist »eingesperrt.
Junger geht es um eine Totalitit jenseits 6konomischer Strukturen und jenseits der
Geschichte. Jinger macht im Kapitel 26 von Der Arbeiter deutlich, dass »[e]ine Ge-
stalt ist, und keine Entwicklung vermehrt oder vermindert sie. [...] Die Geschichte
bringt keine Gestalten hervor, sondern sie dndert sich mit der Gestalt.«*®

Am Anfang steht fiir ihn der iibergeordnete Wille zur Macht.’?° All die dis-
paraten Entwicklungen der Moderne ergiben auf der metaphysischen Ebene der
Totalitit einen Sinn. Louis Dupeux hat in diesem Zusammenhang treffend analy-
siert, dass Jiingers ganzes Wirken die 1920er Jahre hindurch auch der Suche nach
der Substanz bzw. nach dem Wesen einer Totalitit galt, welche Basis fiir den neuen
nationalen (nach 1930 eher planetarischen) Menschen sein kénne.'®” Jiingers erste,
umfassend-philosophische Antwort auf diese Frage ist in Der Arbeiter die Totalitit
in der Rangordnung der Gestalt.

»In der Gestalt ruht das Ganze, das mehr als die Summe seiner Teile umfafst [...].
Die Gestaltist[..] keine neue Grofse, die zu den bereits bekannten hinzu zu entde-
cken wére, sondern von einem neuen Aufschlag des Auges an erscheint die Welt
als ein Schauplatz der Gestalten und ihrer Beziehungen. [..] Ein Mensch ist mehr
als die Summe der Atome, der Glieder, Organe und Safte, aus denen er besteht, ei-

ne Eheist mehrals Mann und Frau, eine Familie mehr als Mann, Frau und Kind.«'°%

98  Junger, Ernst: Gesprache im Weltstaat, Interviews und Dialoge 1929-1997, hg. Von Rainer Bar-
bey und Thomas Petraschka, Stuttgart, 2019, S.151.

99  Jinger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Cestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 84.

100 Vgl. ebd.

101 Vgl. Dupeux, Louis: Der>Neue Nationalismus< Ernst Jiingers 1925-1932. Vom Heroischen Sol-
datentum zur politisch-metaphysischen Totalitat, in: Koslowski, Peter (Hg.): Die groRen Jag-
den des Mythos. Ernst Jiinger in Frankreich, Miinchen: Wilhelm Fink 1996, S. 16.

102 Jinger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 35ff.

12.02.2026, 17:02:¢


https://doi.org/10.14361/9783839456637-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

182

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Genau wie der Mensch mehr als die Summe seiner Teile, so ist auch der Arbeiter
als Gestalt mehr als nur Summe 6konomischer Gesetze oder soziodkonomisches
Ergebnis bestimmter gesellschaftlicher Zusammenhinge. Der Arbeiter muss als
Reprisentant der Arbeitergestalt verstanden werden, als Reprisentant einer meta-
physischen Totalitit, die seit iiber einem Jahrhundert der Welt neue Anforderungen
stellt. In Kapitel 5 wird auf die konkrete Methode Jingers, die sich an Goethe bzw. an
Jiingers Lehrer Hans Driesch anlehnt, und auf das Konzept der Gestalt eingegan-
gen. Daher soll dies nur kurz umrissen werden. Entscheidend fir das Verstindnis
der Rationalitit ist, dass in Jitngers Augen die Arbeiter-Revolution als Abklatsch des
Biirgertums und somit ohne Verbindung zur metaphysischen Ordnung erscheint
und dadurch nicht zur Ordnungsvollstreckung dienen kann und zum Scheitern
verurteilt ist. Der einzige ernsthafte Aufstand gegen diese biirgerliche Welt, der
vielversprechend war, ist laut Jiilnger vom deutschen Frontsoldaten ausgegangen,
der ein echter Triger der Arbeitergestalt war. Nicht um sein individuelles Leben
sorgte er sich, sondern um sein Leben als Typus, als einem Einzelnen, der die Pri-
gung des Stempels der Arbeitergestalt in sich spiirt und seine Funktion in der To-
talen Mobilmachung weit hoher einschitzte als sein kleines, materielles Leben. Er
habe nicht Angst um sein Leben, sondern um seine Existenz gehabt. Er habe sich
nicht bemitleidet als Ridchen der grofRen Maschine, sondern habe funktioniert,
wie ihm geheiflen. Diese Uberzeugung habe ihn getrieben und er sei bereitwil-
lig Instrument hoherer Krifte gewesen.’®® Revolutionir sei somit nicht das, was
die Sozialisten als verlingerter Arm des Biirgers fordern, also die Ubernahme der
Gesellschaft und das Abtoten des Staates.

»Das Sehen von Gestalten ist insofern ein revolutionarer Akt, als es ein Sein in der

ganzen und einheitlichen Fiille seines Lebens erkennt.«'°%

Folglich besteht der revolutionire Akt im Verstehen der Totalitit, in die man als
Arbeiter hineingestellt ist, im Akzeptieren der Aufgabe, die dem eigenen Leben ei-
nen Sinn gibt. Die moderne Form der Arbeit kann damit nicht abgelehnt werden
als verkappte Ausbeutung in einem nur scheinbar neutralen Vertragsverhiltnis,
sondern muss verstanden werden als Moglichkeit zur Freiheit. Weder das Indi-
viduum des Liberalismus noch die Masse des Sozialismus sind der Schliissel zur
Freiheit, sondern beide sind als historische Figuren Abdruck der Gestalt des Ar-
beiters und tendieren historisch-empirisch betrachtet zur Freiheit durch Streben
zur »Arbeitsdemokratie«'® und der Totalen Mobilmachung. Freiheit des Arbeiters
bedeutet, diesen metaphysischen GesetzmiRigkeiten zu gehorchen und somit die

103 Vgl ebd., S. g0ff.
104 Ebd.,S. 44.
105 Ebd.,S. 270.

12.02.2026, 17:02:¢


https://doi.org/10.14361/9783839456637-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Gegen die Rationalitat der Moderne

Gestalt zu reprisentieren, anstatt mit der universalen Rationalitit wieder am end-
losen Selbstgesprich des Liberalismus teilzunehmen.

4.2.4 Die Rationalitat und der Totalitarismus der Moderne

Jinger analysiert die liberalen Theorien und ganz explizit den Humanismus
als Philosophien, welche den Einzelnen vor staatlicher Allmacht und vor allen
Formen von Angst und Leid schiitzen wollten. Aus Erwigungen der Kant'schen
Vernunft wurde eine Art Sekuritits-Regime etabliert, welches als schiitzender
Kokon um das unberithrbare Individuum gelegt werden sollte.’°® Das Besondere
an dieser philosophischen Konstellation sei nun zweierlei: erstens betont der
Menschenrechts-Universalismus die Sicherheit und den Schutz des autonomen
Individuums, jedoch schafft er es nicht, Kriege und Gewaltexzesse an ebendiesem
Individuum zu verhindern. Denn es liege seines Erachtens eine metaphysische
Notwendigkeit im Auftreten solcher Ausbriiche, die sich mit moralischen und
ethischen Mitteln, der Proklamation von Menschenrechten sowie dem Aufbau
eines ganzen juridischen Apparates, der sie schiitzen solle, nicht verhindern
liefen. Zweitens lisst Jiinger immer wieder durchscheinen, dass der Liberalis-
mus auch weniger tatsichlich Menschenrechte, Sicherheit und Gewaltfreiheit
materiell durchgesetzt habe, sondern vielmehr eine Wissenschaft der Metonymie,
der Tatsachenbeeinflussung durch Wort- und Bedeutungsspielereien darstelle.
Liberale fithrten sehr wohl Kriege, jedoch erschienen ihre Kriege durch rhetorische
Verschiebungen nicht als Krieg, sondern als globale Polizeiaktionen, als Vertei-
digungskriege etc. Und all diese Metonymien haben ihren Ausgangspunkt, so
Junger, in der rhetorischen Gleichsetzung von Staat und Gesellschaft. Die Stirke
des Liberalismus bestand darin, jegliche Diskurse, selbst den Arbeiterdiskurs,
als einen Gesellschaftsdiskurs erscheinen zu lassen. Jegliche soziale Frage sollte
als eine Debatte zur Aktualisierung des Gesellschaftsvertrages gefithrt werden.
Der Liberalismus schwicht damit seine extremsten Gegner, indem er sie sich zu
Vertrags- oder Diskussionspartnern einverleibe. Noch die radikalste Infragestel-
lung des Systems schafft der Parlamentarismus als Debattenbeitrag auf gleicher
Ebene mit in die Macht einzubauen und zu kooptieren. Ernst Jiinger nimmt hier
einen kritischen Gedanken vorweg, den Herbert Marcuse als »repressive Toleranz«
bezeichnen wird:

»Herbert Marcuses Theorie der repressiven Toleranz ist bei Jiinger vorweggenom-
men. Die»feinste Bestechung<antibourgeoiser existentieller Radikalitit sei deren
Interpretation als >AuRRerung« der von der biirgerlichen Gesellschaft offerierten

106 Vgl.ebd.,S. 21f.

12.02.2026, 17:02:¢

183


https://doi.org/10.14361/9783839456637-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

184

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Freiheit. So werdes>unschidlich«<gemacht, was die birgerliche Gesellschaft bedro-
he und so sei>dem Worte radikal sein unausstehlicher birgerlicher Beigeschmack

zugewachsen«.«'%7

Letztlich teilt Ernst Jinger diesen Gedankengang auch mit Michel Foucaults Ana-
lyse des (Neo-)Liberalismus als Art der Regierung und Unterwerfung durch Auto-
nomie und Freiheit in den Vorlesungen zur Biopolitik.'°® Wie spiter auch Gior-
gio Agamben ist nun Ernst Jingers Punkt, dass diese Strategie der »repressiven
Toleranz« und die Kraft der Metonymie der Verwischung zwischen Staat und Ge-
sellschaft die souverine Macht stirkt.}®® Das Paradoxe sei, dass mit der Nivellie-
rung und Einbeziehung aller Gruppierungen zum Bestandteil einer homogenen
Gesellschaft und mit der Vorstellung einer Gesellschaft freier Produzenten und
von Rechtstrigern ein bisher unbekannter Bellizismus der Verteidigung dieser Ge-
sellschaft einhergehe, der sich als Polizeiaktion der Aufklirung in den scheinba-
ren Dienst Aller stelle. Trotz hehrer Ziele und Prinzipien wird er genutzt, um die
Herrschaft der biirgerlichen Schicht zu sichern. Seit jeher paradox ist daran, dass
im Namen der Sicherheit, der Vernunft, der Aufklirung und der Menschenrech-
te nicht nur Gewalt als Losung des Politischen nicht verschwunden ist, sondern im
Gegenteil die »Blutgeriiste« und die Schlachtfeste sich vermehrt haben. Die Atomi-
sierung der Gesellschaft, welche nicht zuletzt auch durch die Gedanken des Libera-
lismus befeuert worden sei, welche die Demokratie beschert habe, eréffne ginzlich
neue Mittel zur Entfaltung elementarere Krifte, die im absolutistischen, stindi-
schen Staat nicht zur Verfigung gestanden haben. Zur Verteidigung der demokra-
tischen Gesellschaft und der Fackel der Demokratie weltweit erscheinen plétzlich
ganze mobilgemachte Bevolkerungsteile einsetzbar fiir totale, biopolitische Kriege.
Dem Souverin werden plétzlich Dinge moglich gemacht, welche nur »im Namen

19 ymgesetzt werden kénnten. Der

des Volkes, niemals aber im Namen des Kénigs«
Liberalismus und der damit einhergehende Humanismus haben durch eine ratio-
nalistische Philosophie und durch die Verwischung der Grenzen zwischen Staat
und Gesellschaft die Grundlage fiir eine noch tiefere Verletzung von Rechten des

Einzelnen durch den modernen, demokratischen Staat geschaffen, als dies im Ab-

107 Liibbe, Hermann: Oswald Spenglers »Preufientum und Sozialismus« und Ernst Jiingers »Ar-
beiter«, in: Demandt, Alexander/Farrenkopf, John (Hg.): Der Fall Spengler. Eine kritische Bi-
lanz, Kéln: B6hlau 1994, S.141.

108 Vgl. hierzu: Foucault, Michel: Ceschichte der Gouvernementalitat I. Sicherheit, Territorium,
Bevolkerung, Vorlesung am Collége de France 1977-1978, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2004;
Foucault, Michel: Geschichte der Gouvernementalitat Il. Die Geburt der Biopolitik. Vorlesung
am Collége de France 1978-1979, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2004.

109 Vgl.Jiinger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 22f.

110 Ebd., S. 269.

12.02.2026, 17:02:¢


https://doi.org/10.14361/9783839456637-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Gegen die Rationalitat der Moderne

solutismus moglich gewesen wire."" Jiinger nennt dies an mehreren Stellen die
Nivellierung des Bestandes und sieht diesen als echten Gewinn und Erfolg des biir-
gerlichen Zeitalters. Nur habe dies fiir deren Urheber unintendierte Folgen, die in
der Totalen Mobilmachung und dem Maschinenkrieg des 20. Jahrhunderts kulmi-
nierten.

sedede

Etwas pointierter bringt Carl Schmitt dies im selben Jahre 1932 in seinem Essay Der
Begriff des Politischen auf den Punkt. Schmitt war enger Weggefihrte Jiingers und
Stichwortgeber fiir Der Arbeiter. Schmitts Ausgangspunkt ist die Definition des Poli-
tischen als unabhingigem Begriff von dem des Staates, was damals staatsrechtlich
provokant war. Das Politische, so Schmitt, gehe dem Staatlichen voraus. Damit zielt
er ausdriicklich gegen eine innere Verwandtschaft des Politischen mit der Idee der
»polis« und versucht gar etymologisch die Herkunft des Politischen vom griechi-
schen Wort »pélemos« (Griechisch: Schlacht, Kampf) abzuleiten."** Das Politische
ist fir Carl Schmitt mit dem existenzialistischen Kampf gleichzusetzen.

»Die spezifisch politische Unterscheidung, auf welche sich die politischen Hand-
lungen und Motive zuriickfiihren lassen, ist die Unterscheidung von Freund und
Feind.«"3

Schmitt geht es nicht um eine Gleichsetzung des Krieges mit seinen taktischen und
strategischen Eigengesetzen mit dem Feld der Politik. Und er verwehrt sich auch
dagegen, dass er selbst einen bellizistischen Anspruch an die Politik habe. Viel-
mehr geht es ihm um einen kriterialen Definitionsversuch zur Abgrenzung des Po-
litischen gegeniiber den Sphiren des Moralischen, Okonomischen, Religidsen etc.
Etwas wird politisch, weil es klar trennende Grenzen gibt. Dies sind nicht einfach
nur die Grenzen zwischen Diskussionspartnern, sondern existenzielle Grenzen.
Eine Arbeiterpartei ist deshalb nicht eine Assoziation oder Gewerkschaft, weil sie
nicht nur einen ékonomischen Widerspruch zwischen Bourgeoisie und Arbeitern
vertritt, sondern weil sie eine konkrete bourgeoise Politik als existenziellen Geg-
ner konstruiert. Der Krieg spielt hierbei keine handlungsbestimmende Rolle (etwa
als strategisches Element), sondern ist vielmehr die potenzielle Bedingung, die als
letzte denkbare Eskalationsstufe einer Gegnerschaft ihr eine politische Dimensi-
on gibt. Konstitutiv fir das Feld des Politischen ist der »Antagonismus«. Egal, wie
befriedet das politische Leben auch sein mége, so sei dies eine existenzialistische

11 Vgl ebd., S. 269f.

112 Vgl. Minkler, Herfried/Strafienberger, Grit: Politische Theorie und Ideengeschichte. Eine Ein-
fithrung, Miinchen: C. H. Beck 2016, S. 43.

113 Schmitt, Carl: Der Begriff des Politischen. Text von 1932 mit einem Vorwort und drei Corolla-
rien, Berlin: Duncker & Humblot 2009, S. 25.

12.02.2026, 17:02:¢

185


https://doi.org/10.14361/9783839456637-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

186

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Voraussetzung, um etwas als »politisch« bezeichnen zu kénnen. Der Begriff des
»Politischen« habe also sowohl sprachlich als auch reell einen »polemischen« Cha-
rakter.™ Carl Schmitt sagt nicht, dass Politik mit Krieg gleichzusetzen sei. Auch
sagt er nicht, dass Politik und Krieg dieselbe Funktionsweise hitten. Sondern Carl
Schmitt macht den Punkt stark, dass Politik etwas mit einer existenzialistischen
Identitit zu tun hat. Damit eine Gemeinschaft von Menschen sich als politische
Einheit herausbilden kann, muss sie jemanden als Feind ausschliefien. Der Staat
sei nun die Institutionalisierung dieses Freund-Feind-Gegensatzes und habe sich
historisch spitestens mit dem Westfilischen Frieden bzw. dem darauffolgenden
Westfilischen Staatensystem durchgesetzt.

Das Kontinuum dieses Freund-Feind-Verhiltnisses reicht von leichten Antago-
nismen iiber alltigliche parteipolitische Freund-Feind-Einteilungen innerhalb ei-
nes Staates bis hin zur Staatspolitik, wo es bis an den Rand des Biirgerkrieges
fithrt. Schmitt lehnt pluralistische Staatstheorien, die den Staat lediglich zu einer
Assoziation neben anderen stellen und den Staat als durch die Gesellschaft regu-
liert sehen, ab. Der Staat ist seit dem Westfilischen Frieden dahingehend politisch,
insofern er das ius belli fiir sich monopolisiere, also dass er real in der Lage sei, ei-
nen dufleren oder inneren Feind definieren und ihn bekdmpfen zu konnen. Dieses
Recht iiber den Krieg bedeutet nicht nur, dass der Staat die Moglichkeit hat, Feinde
zu toten, sondern auch, »Todesbereitschaft und Tétungsbereitschaft« von der eige-
nen Bevolkerung verlangen zu konnen."™ Und dariiber hinaus besteht die alltiglich
wichtigste politische Funktion des Staates darin, fiir innere Sicherheit zu sorgen —
das beinhaltet auch das Recht, neben einem dufleren Feind, einen Teil der Bevol-
kerung zum Feind zu erkliren, um das ganze Volk zu schiitzen. Schmitt bringt
explizit an, dass diese innerstaatliche Feinderklirung im Verfassungsstaat nicht
nur angewendet werden kann, sondern umso notwendiger sei als in einer absolu-
ten Monarchie. Denn in einem Verfassungsstaat reprisentiere die Verfassung die
Existenz der staatsbiirgerlichen Ordnung und jeder Angriff eines Bevolkerungsteils
auf den Staat komme einem Angriff auf die Verfassung und somit auf die Existenz
des Ganzen gleich. Die Existenz des Ganzen ist im Verfassungsstaat an den Sou-
verin gebunden. Es folge daraus, dass auch ein Angriff von innen den modernen
Rechtsstaat dazu zwingt, die Existenz des Ganzen auflerhalb verfassungsrechtli-
cher, rechtsstaatlicher Methoden und unter Riickgriff auf Gewalt zu verteidigen.
Der Staat als der »politische Status eines in territorialer Geschlossenheit organi-
sierten Volkes«!® ist somit als Ergebnis politischer Freund-Feind-Beziehungen und
den Kiampfen politischer Parteien um die Bemichtigung des Staates durch Biirger-
krieg und andere Formen des Kampfes zu verstehen. Staat bedeutet nichts anderes

114 Vgl ebd,, S. 25-35.
15 Vgl ebd, S. 43.
116 Ebd., S.19.

12.02.2026, 17:02:¢


https://doi.org/10.14361/9783839456637-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Gegen die Rationalitat der Moderne

als im lateinischen Sinne einen status, einen Zustand eines Volkes. Der konkrete in-
haltliche Sinn der kriterialen Einordnung seiner Umwelt in verschiedene Abstufun-
gen des Freund-Feind-Verhiltnisses wird durch das Politische konkretisiert. Einen
Staat ohne das Politische kann es fiir Schmitt nicht geben. Das Politische hinge-
gen ist unabhingig vom Staat und hingt mit der Anthropologie zusammen. Die
Notwendigkeit der Einteilung der Welt in die existenzialistischen Kategorien von
Freund und Feind l4sst sich fiir Schmitt nicht ernsthaft aus dem Leben tilgen. Es sei
daher auch kein Wunder, dass jede ernsthafte politische Theorie (wie etwa die von
Hobbes, Machiavelli, Fichte etc.) von einem anthropologisch »bésen« Menschen
ausging.™’

»Demnach bleibt die merkwiirdige und fiir viele sicher beunruhigende Feststel-
lung, dad alle echten politischen Theorien den Menschen als>bdse«voraussetzen,
d.h. als keineswegs unproblematisches, sondern als >gefihrliches< und dynami-
sches Wesen betrachten. [..] So verschieden diese Denker nach Art, Rang und
geschichtlicher Bedeutung sein mogen, in der problematischen Auffassung der
menschlichen Natur stimmen sie in demselben Mafie iiberein, in dem sie sich als
politische Denker zeigen. [...] Weil nun die Sphire des Politischen letzten Endes
von der realen Moglichkeit eines Feindes bestimmt wird, kénnen politische Vor-
stellungen und Gedankenginge nicht gut einen anthropologischen>Optimismus<

zum Ausgangspunkt nehmen.«'"8

Politische Theorie habe somit aus der Natur des Politischen heraus von einem an-
thropologischen Pessimismus auszugehen. Und von diesem Punkt aus betreibt
Schmitt eine radikale Kritik am Liberalismus. Dieser habe sich seit seinen Anfin-
gen vor allem dadurch ausgezeichnet, dass er eben keine eigene Staatstheorie hatte
und auch keine Theorie des Politischen. Der Liberalismus sei von Beginn an als
eine Kritik am Staat und am Politischen aufgetreten. Er verstand und verstehe
sich bis heute vor allem als Hemmer und Kontrolleur des Staates und der Sphire
des Politischen. Konkret sei dies tiber die Auflosung des Staates durch die zwei
Pole der Ethik und der Okonomie vonstattengegangen. Damit seien auch politi-
sche Feindschaften diskursiv umgedeutet worden als einerseits Gegner in einem
moralischen Streitgesprich und andererseits als Konkurrenten in einem Markt.
Der Liberalismus besteht in einer Entschirfung und Reduktion existenzieller po-
litischer Feindschaften auf unterschiedliche Momente eines auf Basis einer idea-
listisch-rationalistischen Auseinandersetzung einerseits und auf verschiedene Po-
sitionen in einem wissenschaftlich basierten volkswirtschaftlichen Diskurs ande-
rerseits. Entscheidender Punkt ist nun, dass damit die wirkliche, politische Feind-
schaft nicht aus der Welt ist, sondern durch metonymische Prozesse Feindschaften

117 Vgl. ebd., S.59-69.
118 Ebd,, S.57ff.

12.02.2026, 17:02:¢

187


https://doi.org/10.14361/9783839456637-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

188

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

verschleiert werden. Und damit auf Ebene der Ethik ein Common Sense, wie etwa
die Menschenrechte und der Gesellschaftsvertrag oder auf Ebene der Okonomie
die freie Marktwirtschaft etabliert wiirden, die objektiv daherkommen, jedoch eine
politische Machtkonstellation nur verdeckten. Es ist die politische (und damit auf
Freund-Feind-Entscheidungen beruhende) Vorherrschaft einer bestimmten Grup-
pe, die von beidem profitiert. Das Credo »Wirtschaft statt Politik« gilt seit dem
Siegeszug des Kapitalismus Mitte des 18. Jahrhunderts in ganz Europa und in den
Vereinigten Staaten. Und somit ist der Einfluss der liberalen Auflésung des Poli-
tischen und der Souverinitit gleichfalls auf staatlicher als auch auf internationa-
ler Ebene zu beobachten. Schmitts These ist nun, dass der Liberalismus sowohl
auf der nationalen Ebene (in Verbindung mit anderen Theorien, wie etwa der De-
mobkratie) als auch internationaler Ebene (hier im Zusammenhang mit dem Vol-
kerrechtsgedanken und dem westfilischen Staatensystem) systematisch den Staat
umgeh und mit den Momenten der Ethik und der Okonomie »entpolitisiert«.*
Und dies funktioniere iiber einen methodischen Individualismus, in dem der Ein-
zelne fir die Ordnung terminus a quo und zugleich terminus ad quem sei: Der Ein-
zelne ist zugleich Grenze jeglicher Souverdnititsmacht und Ausgangspunkt dieser
selben. Das Sehen von kollektiven Identititen wird dabei systematisch umgangen,
worauf Chantal Mouffe aufmerksam macht und was ihrer Meinung nach grofites
Problem des liberalen Diskurses bis heute sei. Schmitt habe dies als einer der »bril-
lantesten und unverséhnlichsten« Gegner des Liberalismus wohl am besten auf den
Punkt gebracht und mit seinem Verstindnis des Politischen, das »Wir« und »Sie«
abgrenzt, die Frage der Identitit ins Zentrum des Politischen geriickt.'*®

Der Liberalismus jedoch blende diese sinn- und wirklichkeitsstiftende Identi-
titsfrage aus. Sein Ausgangspunkt ist und bleibt der Einsatz gegen jegliche Ein-
schrinkung der Freiheit und des Rechts des Einzelnen, weil diese als das »Bdse«
im System des Liberalismus erscheint. Ein Einschreiten des Souverins ist lediglich
zur Aufrechterhaltung ebendieser Freiheiten zu legitimieren. Der ganze staatliche
Apparat wird umformuliert in moralisch-6konomische Begriffe. Feinde werden zu
Kontrahenten und Konkurrenten, Staat wird zu Menschheit und Gesellschaft usw.
Die Ordnung der Wirtschaft und die Ordnung des (biirgerlichen) Rechts etablieren
sich als abstrakte, eigengesetzliche Felder, die den Raum des Politischen mehr und
mehr ausfillen und quasi »beherrschenc. Alles folgt einer Eigengesetzlichkeit und
keine Menschen, sondern feste Prozesse/Strukturen der Gerechtigkeit herrschen

19 Vgl ebd.,,S.S. 63ff.
120 Vgl. Mouffe, Chantal: Uber das Politische. Wider die kosmopolitische lllusion, Frankfurta.M.:
Suhrkamp, 2007, S.11-19.

12.02.2026, 17:02:¢


https://doi.org/10.14361/9783839456637-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Gegen die Rationalitat der Moderne

und streben dem Fortschritt ewig entgegen.” Hier wendet Schmitt nun gegen
den Liberalismus ein:

»Da, wie gesagt, in der konkreten Wirklichkeit des politischen Seins keine abstrak-
ten Ordnungen und Normenreihen regieren, sondern immer nur konkrete Men-
schen oder Verbande herrschen, so hat natirlich auch hier, politisch gesehen die
>Herrschaft«der Moral, des Rechts, der Wirtschaft und der >Norm<immer nur ei-

nen konkreten politischen Sinn.«'??

Die unangenehme Wahrheit liege fiir Schmitt folglich darin, dass sich eine Herr-
schaft im politischen Sinne nicht durch eine quasi-objektive Vernunft, die herr-
sche, ausmerzen lasse. Wie Schmitt schon im Essay Politische Theologie apodiktisch
und weltberithmt festhilt, ist derjenige der Souverin, der »itber den Ausnahmezu-
stand entscheidet«.’*® Es stiftet folglich derjenige die Ordnung, der entscheidet,
wer Freund des Volkes und wer Feind des Volkes ist und diese Unterscheidung in
all ihren graduellen Abstufungen nach innen und nach auflen durchzusetzen ver-
mag. Schmitts Souverinitits- und Politiktheorie enthilt sich ginzlich der Sphire
der (moralischen) Richtigkeit und der normativen Ebene, sondern geht von einer
grundsitzlichen antagonistischen Perspektive aus. Basal an seinen Aufsitzen ist
wohl, dass Schmitt die Rationalitit der Konsense, auf denen der liberale Staat sich
begriindet sieht (der erste ist hierbei der Gesellschaftsvertrag) infrage stellt und
hinter jedem Konsens den Akt des Ausschlusses sieht. Hinter jeder Gesellschaft,
die sich auf einer rational-universalistischen Ebene scheinbar auf eine Ordnung ei-
nigt, steht in Wirklichkeit ein Akt des Ausschlusses des Anderen. Jeder Liberalismus
basiere nun darauf, diesen Akt des Ausschlusses als einen rationalen Ausschluss
darzustellen: Im heutigen Sprachgebrauch wiirde man wohl von »Alternativlosig-
keit« sprechen. Dies funktioniert iiber die moralisch-6konomische Verschleierung,
indem die geltende, liberal-demokratisch-kapitalistische Ordnung als ethisch und
dkonomisch »verniinfrigere« dargestellt wird. Chantal Mouffe macht nun auf den
entscheidenden Aspekt aufmerksam, auf den auch ich hier im Zusammenhang mit
Ernst Jiunger hinauswill. Dadurch, dass der notwendig politisch-existenzialistische
Ausschluss als ein verniinftiger Ausschluss im Liberalismus konstruiert wird, tritt ei-
ne echte und problematische Alternativlosigkeit ein. Denn wihrend im politischen
Sinne der Feind auf derselben konstitutiven Ebene wie das Wir liegt und es sich
um eine existenzielle Feindschaft handelt, so fithre ausgerechnet der Liberalismus
zur totalen Feindschaft und somit zum Totalen Krieg. Beispielhaft verweist Mouffe

121 Vgl. Schmitt, Carl: Der Begriff des Politischen. Text von 1932 mit einem Vorwort und drei Co-
rollarien, Berlin: Duncker & Humblot 2009, S. 66f.

122 Ebd,, S. 67.

123 Schmitt, Carl: Politische Theologie. Vier Kapitel zur Lehre von der Souveranitit, Berlin:
Duncker & Humblot 2004, S.13.

12.02.2026, 17:02:¢

189


https://doi.org/10.14361/9783839456637-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

190

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

auf Schmitts achtes Kapitel im Essay Der Begriff des Politischen sowie auf sein Buch
Theorie des Partisanen von 1963, in dem es um die Auswirkungen des Liberalismus
auf die internationale Politik geht. Wenn Krieg zwischen Staaten nicht mehr auf
der klassischen souverinen Ausschliefung und der existenziellen Bedrohung ba-
siere, sondern auf der Vorstellung, ein Staat (oder ein Staatenbund) vertrete das
universell Wahre und die andere Seite sei im ginzlich Unwahren, sei also irratio-
nal, dann erscheine der Feind nicht mehr als hostis, sondern als Partisane und das
fithre zu einem »internationalen Biirgerkrieg«. Denn mit der Verschleierung der
Souverinitit (die letztlich immer die Einsicht in sich trage, auf nichts anderes zu
basieren als auf der historisch kontingenten Méglichkeit, den Ausnahmezustand
kontrollieren zu kénnen) durch die Moral fithre man letztlich den messianischen,
letzten Krieg der Menschheit gegen den absoluten Feind der Menschheit, der alle
Mittel gerechtfertigt erscheinen lasse.”** Das klassische Kriegsrecht, konkret die
im Wiener Kongress 1814/15 wiederhergestellten Normen des europdischen Land-
kriegsrechts, die de facto bis zum Beginn des Ersten Weltkriegs in Europa noch
Geltung hatten, basierte unter anderem auf der klaren Unterscheidung zwischen
Krieg und Frieden. Wenn legitime Trager des ius belli, also souverine Staaten, in
Form regulirer Armeen in Krieg traten, so respektieren sich diese Staaten als legi-
time Triger des ius belli und werden die Taten, die zwischen Kombattanten statt-
finden, nicht als Verbrechen, als »illegal« einstufen, sondern als Kriegsgeschehen
zwischen Feinden.'?

»Sobald ein Krieg fur >illegal< gehalten werden konne, seien alle Schranken der
Feindschaft beseitigt und der Gegner fiir kriminell und unmenschlich erklart: Der

Feind sei der»absolute Feind« geworden.«'2

Ein Feind im Sinne des klassischen Kriegsrechtes sei ein respektierter Feind, er sei
im Falle einer Niederlage ein Unterlegener inter pares, ein Partisane oder Terrorist,
wie man ihn heute wohl bezeichnen wiirde, ist jedoch ein Krimineller. Und er ist an
sich moralisch unnatiirlich/unverniinftig, weil er nicht nur der Existenz des »Wir«
im Wege steht, sondern als Existenz gegen angeblich rational-universelle Werte
steht. Es handelt sich also um eine totale Entwertung des Anderen. Der Partisan
riskiert, »daR ihn der Feind auferhalb von Recht, Gesetz und Ehre stellt«.!*”

»Ineiner Welt, indersich die Partner auf solche Weise gegenseitigin den Abgrund
der totalen Entwertung hineinstoRen, bevor sie sich physisch vernichten, miissen

124 Vgl. Mouffe, Chantal: Uber das Politische. Wider die kosmopolitische Illusion, Frankfurt a.M.:
Suhrkamp 2007, S.100-108.

125 Vgl. Schmitt, Carl: Theorie des Partisanen, Berlin: Duncker & Humblot 1963, S. 16.

126 Mouffe, Chantal: Uber das Politische. Wider die kosmopolitische Illusion, Frankfurt a.M.:
Suhrkamp 2007, S.104.

127 Schmitt, Carl: Theorie des Partisanen, Berlin: Duncker & Humblot 1963, S. 35.

12.02.2026, 17:02:¢


https://doi.org/10.14361/9783839456637-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Gegen die Rationalitat der Moderne

neue Arten der absoluten Feindschaft entstehen. Die Feindschaft wird so furcht-
bar werden, daR man vielleicht nicht einmal mehr von Feindschaft sprechen darf
und beides sogar in aller Form vorher gedchtet und verdammt wird, bevor das
Vernichtungswerk beginnen kann. Die Vernichtung wird dann ganz abstrakt und
ganz absolut. Sie richtet sich Gberhaupt nicht mehr gegen einen Feind, sondern
dient nur noch einer angeblich objektiven Durchsetzung hochster Werte, fiir die
bekanntlich kein Preis zu hoch ist. Erst die Ableugnung der wirklichen Feindschaft

macht die Bahn frei fiir das Vernichtungswerk einer absoluten Feindschaft.«'28

Fruchtbar fiir die heutige Diskussion seien diese Einsichten des freilich nicht
unproblematischen Schmitts (der diese Zeilen der totalen Feindschaft ausge-
rechnet nach seinem Herbeischreiben des grofiten, von ihm unkommentierten
Menschheitsverbrechen an sogenannten Staatsfeinden schreibt) fir die Entwick-
lungen seit dem 11. September 2001, so Chantal Mouffe. Die Entfesselung des
US-amerikanischen Drohnenkrieges in weiten Teilen der arabischen Halbinsel
und am Hindukusch, also die planmifiige staatlich beauftragte Ermordung von
Zivilisten mit Kriegswaffen auflerhalb des Volkerrechts — weil ohne Kriegserkli-
rung — sei nur durch die messianische Gegeniiberstellung George W. Bushs (und
vor allem Barack Obamas) zwischen »der Menschheit« und »den Terroristen« zu
verstehen. Die Feindschaft und ihre dufierste Ausprigung — der Krieg - folgten
keinen Regeln mehr, weil das Gegeniiber unterhalb der rechtlich-moralischen
Schwelle rangieren wiirde, in der iiberhaupt Regeln gelten konnen. Dem Libera-
lismus mangele es an einer klaren Rechtspolitik, einer Theorie des Souverins, was
dem moralischen Totalitarismus Tiir und Tor 6ffne. Eine gute Auseinandersetzung
mit dieser Schmitt’schen Thematik liefert Giorgio Agamben in Homo Sacer.*® Auf
diese mochte ich an dieser Stelle nicht niher eingehen.

sl

Ich denke, wir sind jetzt an dem Punkt angekommen, um wieder zu Jiinger zu-
riickzukehren. Jingers Kritik am universalistischen Liberalismus verliuft 1932 im
Einklang zur Kritik Schmitts. Viele Bemerkungen tiber den Zusammenhang des
Liberalismus mit den grofien Destruktivkriften der Moderne lassen sich meines
Erachtens auch erst mit dieser Hinzunahme Schmitts einordnen. Jiingers Ansatz
unterscheidet sich aber darin, dass er eine explizit biopolitische Perspektive ein-
nimmt. Wichtig ist jedoch auf jeden Fall die Kernaussage, dass der Liberalismus
durch die Verwischung der antagonistischen Struktur des Politischen nicht zum
ewigen Frieden verhilft, sondern ganz im Gegenteil erst iberhaupt den totalen Krieg

128 Ebd., S. 95f.
129 Vgl. Agamben, Giorgio: Homo Sacer. Die souverdne Macht und das nackte Leben, Berlin: Suhr-
kamp 2015.

12.02.2026, 17:02:¢

191


https://doi.org/10.14361/9783839456637-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

192

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

mit dem absoluten Feind ermoglicht. Wahrend Schmitt nun freilich eine staatstheo-
retische Erklirung mit anthropologischen Einschligen gibt, beleuchtet Jiinger vor
allem die metaphysische Begriindung dieses demokratisch-totalitiren Paradoxons.
Bei Jiinger geht es daher eher um »Einbriiche des Elementaren« im Zeitalter der
Vernunft. Parallel zu einer realistischen Staatstheorie Schmitts, die wieder vom
Souverin ausgeht, ist bei Jiunger der Typus des Arbeiters zu sehen, welcher die
kinstliche Vernunft, die konstruierte moralisch-6konomische Ordnung des Biir-
gertums sprengt/sie ignoriert. Der Biirger, so Jiinger, suche stets Sicherheit und
Vernunft, doch die Gefahren des Lebens, der Schmerz, der Krieg und die korperli-
che Auseinandersetzung lieRen sich aus der dem Leben nicht tilgen. Auch im Zeit-
alter der birgerlichen Vernunft gebe es Menschen mit tieferem Verstindnis fir
das Elementare, etwa in der Religion, der Lyrik, unter den notorisch Kriminellen
und den de Sades dieser Welt. Hier mochte ich noch einmal das Zitat aus Kapitel
4.2.1 anbringen: »Der Mensch lebt elementar, ebensowohl insofern er ein natirli-
ches als auch insofern er ein dimonisches Wesen ist. Kein Vernunftschlufy kann
den Schlag des Herzens oder die Tatigkeit der Nieren ersetzen, und es gibt keine
Grofle, und sei es die Vernunft selbst, die sich nicht zuzeiten den niederen oder

130 Der Einbruch des Elementaren

stolzen Leidenschaften des Lebens unterstellt.«
ist der Einbruch der Gestalt aus dem Bereich des Metaphysischen. Doch es wird
durch die zitierten Zeilen auch klar, dass es hier um anthropologische und biolo-
gistische Grundkonstanten geht, welche Jinger hier betont. Der Mensch hat seine
zwei Seiten — die Gestalt des Arbeiters ist bringt nun wieder eine Ordnung auf die
Welt, die diese beiden Seiten miteinander »vermihlt« und nicht eine Seite filschli-
cherweise tilgt. Die biirgerliche Vernunft jedoch setzt diese Erfahrungen mit dem
Elementaren auferhalb ihrer Ordnung. Dieser Ausschluss des Unverniinftigen und
die Auflésung des Feldes des Politischen habe jedoch auch im Zeitalter der Vernunft
nicht zu Gewaltlosigkeit und zu andauernder Sekuritit gefithrt, sondern aufgrund
des sozialen und technischen Rationalismus die Gewaltausbriiche noch katalysiert
und angefacht. Die Gefahr wurde nicht gebannt, sondern nur verschleiert und trat
und tritt dadurch um ein Vielfaches starker auf.

»Dennoch ist die Gefahr immer vorhanden; sie sucht ewig, wie ein Element, die
Damme zu durchbrechen, mit denen die Ordnung sich umringt, und sie wird nach
den Gesetzen einer geheimen, aber unbestechlichen Mathematikin dem gleichen
MaRe drohender und tédlicher, in dem die Ordnung sie aus sich auszuscheiden
verstand. [...] Der Ausbruch des Weltkrieges setzt den breiten, roten Schlufistrich
unter diese Zeit. [...] Es ist unnétig geworden, sich noch mit einer Umwertung der

Werte zu beschiftigen — es geniigt, das Neue zu sehen und sich zu beteiligen.«'?'

130 Ebd.,S.54.
131 Jiinger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 53-58.

12.02.2026, 17:02:¢


https://doi.org/10.14361/9783839456637-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Gegen die Rationalitat der Moderne

Jinger mochte gar nicht allzu lange bei dieser Analyse, an die im Grunde
Foucault in In Verteidigung der Gesellschaft ankniipft, verbleiben, sondern ruft
dazu auf, dieses »Stahlbad«, dem der Liberalismus durch seinen moralisch-
technisch-wirtschaftlichen Rationalismus auch noch Tiir und Tor geéffnet hat, als
Epochenwende zu sehen und sich den elementaren Kriften, der neuen Ordnung,
die sich durch dieses Elementare ankiindigt, zu unterwerfen. Und auf der Suche
nach einer neuen Ordnung, der er gehorchen konnte, findet er die Gestalt des
Arbeiters. Der Biirger ist dem Untergang geweiht, der Kriegsarbeiter jedoch sei
die Zukunft. Das lasse sich aus der Beobachtung der letzten 150 Jahre ableiten.

»Mogen die einen dies als Riickfall in eine moderne Barbarei erkennen, die ande-
ren es als Stahlbad begriifien —wichtiger ist es, zu sehen, dafs sich ein neuer und
noch ungebindigter Zufluf elementarer Krifte unserer Welt bemachtigt hat. [...]
Wer hier noch glaubt, daR dieser Vorgang sich durch Ordnungen alten Stils bandi-

gen liRt, gehort der Rasse der Besiegten an, die zur Vernichtung verurteilt ist.«'3?

Jingers Arbeiter will einem die Augen 6ffnen, das Sehen ist der revolutionire Akt:
dass die Rationalitit der Aufklirung eine scheinbar universelle war und doch nur
die Verschleierung der gewaltsamen »Scheinherrschaft« des Biirgertums darge-
stellt hat. Und dass die so geschaffenen Strukturen zu einem nie gekannten Aus-
maf} der biopolitischen, Totalen Mobilmachung gefiithrt haben, die im Namen des
Konigs unmdoglich, aber im Namen des Volkes plétzlich denkbar wurde. Diese wie-
derum ist Ausdruck eines neuen Willens zur Macht.

4.2.5 Wille zur Macht statt Vernunft

Das Kapitel zum Willen zur Macht méchte ich mit dem Vordenker der Geschichts-
philosophie, Georg Wilhelm Friedrich Hegel beginnen. In der weltbekannten Ein-
leitung zum Vorlesungsband Philosophie der Geschichte, welcher postum aus Manu-
skripten und Mitschriften von Studierenden aus fiinf Vorlesungen zwischen 1821
und 1831 erstellt wurde, schreibt er folgenden Satz:

»[W]er die Welt verniinftig ansieht, den sieht sie auch verniinftig an: Beides ist in
Wechselbestimmung.«'33

Es ist diese Art des performativen Schreibens, welches auch Ernst Jiinger anwen-
det. Doch wo Hegel die Welt verniinftig ansieht, da versteht der Schriftsteller Jiin-
ger sein Wirken als Ausdruck des Willens zur Macht. Wie die vorangegangenen

132 Ebd., S. 60f.

133 Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Vorlesungen (iber die Philosophie der Ceschichte, in: Ders.:
Samtliche Werke. Band 11: Vorlesungen tber die Philosophie der Geschichte Jubilaumsaus-
gabe in 20 Binden, Stuttgart: Frommanns 1961, S. 37

12.02.2026, 17:02:¢

193


https://doi.org/10.14361/9783839456637-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

194

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Kapitel zeigen, so setzt Jiinger den Vernunftbegriff auler Kurs. Und auch das zen-
trale Konzept des Willens zur Macht ist ein weiterer Baustein dieses Prozesses.
Wihrend fir Hegel Weltgeschichte in der weltberithmten Passage aus demselben
Buch »der Fortschritt im Bewuf3tseyn der Freiheit [ist], — ein Fortschritt, den wir
in seiner Nothwendigkeit zu erkennen haben«,”* hilt Jiinger an einer anderen Art
des Weltgeistes fest. Fortschritt verwirft Jinger als »Anthropomorphismusc, der
lediglich eine Hilfskonstruktion des menschlichen Denkens sei. Jiinger hilt seit
dem Arbeiter bis ins hohe Alter an seiner stereoskopischen Optik fest, distanziert
und zugleich nah auf die Dinge zu blicken. Aus der Ferne betrachtet bleibt die En-
ergie des Kosmos im Sinne des Energieerhaltungsgesetzes stets gleich, so Jiinger,
was sich jedoch dndert sind die Formen und Gestalten, welche die Geschichte pra-
gen und zu einer Evolution beitragen. Wenn ein Zeitalter einen »Geist« hat, dann
ist es die Gestalt als Existenz.”®® Um nun dieser Existenz zu folgen, miisse man
auch ihrer tberall liegende Ausdrucksform Beachtung schenken: Anstatt nun Ge-
schichte als Fortschritt eines Weltgeistes zu verstehen, miisse man die Welt und
ihre Geschichte eher als Ausdruck eines Willens dieser Existenz verstehen.

Jingers Ansatz ist der Folgende: Durch eine distanzierte Betrachtung der eige-
nen Zeit mochte er erreichen, dass genau wie hinter alten Ruinen von Hochkultu-
ren, etwa zu den Pyramiden von Gizeh, nicht nur Bauwerke, sondern ein erhabe-
ner, zeitloser Wille gesehen wird, dass auch die modernen Industrielandschaften,
die Stidte mit ihren Verkehrsadern und selbst noch die lebensfeindlich zerbomb-
ten Mondlandschaften der modernen Front als Ausdruck eines Willens verstanden
werden. Jiinger ist sich der Schwierigkeit dieser Operation bewusst:

»Wir wissen nun freilich, daf es dem Menschen nicht gegeben ist, seine Zeit mit
den Augen eines Archdologen zu betrachten, dem ihr geheimer Sinn etwa beim
Anblick einer elektrischen Maschine oder eines Schnellfeuergeschiitzes sich of-
fenbart.«'3

Ahnlich, wie Michel Foucault dreiRig Jahre spiter, ist es Jiingers Anliegen, dass
der Mensch seine eigene Zeit und deren Erscheinungen mit den Augen eines Ar-
chiologen sehen sollte. Also indem er Schicht fiir Schicht ausgrabt und die Struk-
turen des Gemachten, Gebauten und Geschaffenen begutachtet und sich hierbei
entscheidende Fragen stellt: Welcher ist der historische Wille, der unser Zeital-
ter antreibt? Welches Seiende steckt hinter den Strukturen, die uns im Alltag als
chaotisch begegnen? Jingers Schluss, und das hat Heidegger auf den Punkt ge-
bracht, ist nun im ersten Teil dieses Essays, dass es die Arbeit als das Prinzip des

134 Ebd., S. 46.

135 Vgl.Jinger, Ernst: Gesprache im Weltstaat. Interviews und Dialoge 1929-1997, hg. von Rainer
Barbey und Thomas Petraschka, Stuttgart, 2019, S. 427.

136 Jinger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 67.

12.02.2026, 17:02:¢


https://doi.org/10.14361/9783839456637-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Gegen die Rationalitat der Moderne

menschlichen Wirkens ist, welche die Welt seit iiber einem Jahrhundert forme.?

Dieser unendliche Drang, der Welt durch unsere Hinde nicht nur einfach das tig-
liche Brot abzutrotzen, sondern kollektiv die Welt nach dem »Stil« des Arbeiters
umzuformen, Moloch-artig grofle Stidte zu bauen, mit Maschinen die Zeit- und
Raumdimensionen zu dehnen usw. Der Wille zur Macht zeige sich idealtypisch im
Industriearbeiter und im Frontsoldaten. Zwischen ihnen beiden gebe es aus dieser
Perspektive keinen Unterschied. Sie seien Ausdruck der grofleren Entwicklungen
der Totalen Mobilmachung aller Lebensenergien, die sich in den Dynamiken der
Industrialisierung in iiber einem Jahrhundert ausgebreitet haben und sich in der
Totalen Mobilmachung des Ersten Weltkrieges in ihrer bislang schirfsten Form
gezeigt haben. Der Wille zur Macht schlage sich folglich in der totalen Arbeitswelt
nieder. 38

Was versteht nun Jiinger konkret unter diesem Willen? Jiinger verwendet kon-
kret den Ausdruck »Wille zur Macht«. Es ist ratsam, sich diesem Ausdruck iiber die
Macht zu nihern. Diese definiert Jiinger wie folgt: »Macht ist ein Zeichen der Exis-
tenz, und entsprechend gibt es auch keine Machtmittel an sich, sondern die Mittel
erhalten ihre Bedeutung durch das Sein, das sich ihrer bedient«**°, hilt Ernst Jiin-
ger in Kapitel 22 von Der Arbeiter fest. Macht gibt es somit nicht ohne das Sein. Und
Sein ist in Jiingers Denken eine metaphysische Kategorie. Wenn Jiinger von Macht
spricht, deutet er auf die Gestalt.

Mit den Machtmitteln sind unter anderem die Technologien gemeint, welche
sich im 19. und 20. Jahrhundert ungemein weiterentwickelt haben. Diese dyna-
mische Entwicklung ist in Jiingers Augen ein Anzeichen fiir das Auftauchen ei-
ner neuen metaphysischen Gestalt. Mit dem Begriff der Technik wiederum hingt
das Konzept der Totalen Mobilmachung der Welt und des Menschen zusammen.
Die Nutzung jener Machtmittel bedeutet jedoch nicht unmittelbar, am metaphy-
sischen Sein teilzuhaben. Liberale Fithrungsschichten, welche die Geschicke der
Reiche und Nationalstaaten des 19. und 20. Jahrhunderts leiteten, wiirden keine
Verbindung zum neu aufgekommenen Sein haben — der Gestalt des Arbeiters. Jin-
gers These ist nun, dass diese nationalistischen, liberalen oder sozialistischen Fith-
rungsschichten durch den Gebrauch der Machtmittel des Arbeiters unintendierte
Entwicklungen produziert haben wiirden — sie hitten sich »zu den Objekten eines

noch unpersonifizierten Willens [ge]macht«.'°

137 Vgl Heidegger, Martin: Gesamtausgabe, IV. Abteilung: Hinweise und Aufzeichnungen, Band
90: Zu Ernst Jinger, Frankfurt a.M.: Klostermann.

138 Vgl. Jiinger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 72-81.

139 Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Vorlesungen (iber die Philosophie der Geschichte, in: Ders.:
Samtliche Werke. Band 11: Vorlesungen tber die Philosophie der Geschichte Jubilaumsaus-
gabe in 20 Binden, Stuttgart: Frommanns 1961, S. 73.

140 Ebd., S. 80.

12.02.2026, 17:02:¢

195


https://doi.org/10.14361/9783839456637-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

196

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Was bedeutet nun Wille zur Macht? Es handelt sich hierbei nicht um individuel-
les Machtstreben, sondern Jiinger greift ein breit diskutiertes und wissenschaftlich
sehr umstrittenes Konzept Friedrich Nietzsches auf. Im weitesten Sinne nutzt Jin-
ger den Begriff, um eine lebensbejahende Kraft alles Seins und jeglicher Existenz zu
beschreiben. Und da Sein bei Jiinger ein metaphysisches ist, bezieht sich der Wille
zur Macht auch nicht auf ein Lebensprinzip bzw. eine Lebenskraft, die von iber-
all herkime, sondern eine, die zwar iiberall zu finden sei, ihren jedoch Ursprung
in der Gestalt hat. In diesem Zusammenhang attestiert Martin Heidegger Ernst
Jinger, er sei »[...] der einzige echte Nachfolger Nietzsches; seine Schriften ma-
chen die bisherige Schriftstellerei >iiber« Nietzsche wesenlos und iiberfliissig; denn
Jiunger iibernimmt den Willen zur Macht nicht als Lehrmeinung, die noch beredet
und vielleicht ausgebessert werden soll. Jiinger sieht das Seiende mit kalten und
scharfen Augen iiberall als Willen zur Macht. Nirgends zergliedert und beschreibt
dieser denkende Krieger nur eine vorhandene geschichtliche >Situation; sein Den-
ken selbst ist eine Gestalt des Willens zur Macht—; in Jiingers Sprache: das Denken

hat >Arbeitscharakter<.«#!

Jiingers Wille zur Macht ist nicht nur geschichtlich-ar-
chiologisch, sondern metaphysisch — oder um es in einem Jiinger’schen Terminus
zu fassen: Sie ist »elementar«. Mit dem »Einbruch elementarer Krifte«}4? in unsere
Welt, meint Jiinger den Einbruch der metaphysischen Gestalt. Uberall ist die Kraft,
der Wille zur Macht in unserer heutigen Welt vorhanden, selbst in den kleinsten
technischen Neuerungen bricht sie sich Bahn und unterwirft ihren Nutzer. Doch
sie ist amorpher, »atomisierter« Wille zur Macht, sie muss geformt werden, um is-
thetisch, geschichtlich, 6konomisch und politisch wirksam zu werden. Ein neuer
Titan hat die Weltbithne betreten, mit ihm eine neue Rationalitit — jedoch bricht
sie sich nicht im Denken und in Diskursen Bahn, sondern liegt in der Technik und
den Produktivmitteln des modernen Menschen verborgen. Sie wirkt schon, sie hat

unsere Welt in eine »in ununterbrochenem Aufruhr befindliche Welt«*?

verwan-
delt — doch noch wird der Mensch eher von ihr beherrscht, als dass er diese Technik
meistert.

Was bedeutet nun Herrschaft fiir Jiinger? Zurzeit herrscht in den Augen vieler
das »Chaos«. Die liberalen Fithrungsschichten der Welt nutzen Machtmittel, wel-
che ihnen nicht gehorchen - deren blofRe Anwendung bedeute laut Jiinger nimlich

nicht deren »Meisterung«.'** Heidegger fithrt hier treffend aus, dass Jiingers Ar-

141 Heidegger, Martin: Gesamtausgabe, IV. Abteilung: Hinweise und Aufzeichnungen, Band 90:
Zu ErnstJinger, Frankfurt a.M.: Klostermann 2004, S. 227.

142 Jiinger benennt ein ganzes Kapitel seines Arbeiters mit Der Einbruch elementarer Michte in den
biirgerlichen Raum, vgl. Jinger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Stuttgart: Klett-
Cotta 2014, S. 50-60.

143 Ebd., S.72.

144 Vgl.ebd., S. 81.

12.02.2026, 17:02:¢


https://doi.org/10.14361/9783839456637-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Gegen die Rationalitat der Moderne

beiter sich durch ein »performatives Denken« auszeichnet. Der Essay vollzieht auf
einer sprachlichen Ebene, wovon er thematisch handelt.’5 Jiinger sieht in der in-
dustriellen Revolution, der Entwicklung der Produktivkrifte, dem Uberhandneh-
men der Technik iiber das Leben sowie in der Totalen Mobilmachung den Willen

zur Macht. Und er sieht einen »atomisierten«'4®

Willen zur Macht, den man mit
dem richtigen »teleskopischen«#” Blickwinkel auf die globalen Abliufe erkennen
konne. Diese fiir Jiingers Methode prigende Optik zieht sich durch den gesamten
Essay Der Arbeiter hindurch und gibt ihm dadurch sein einzigartiges Geprige. In
allen grofien Entwicklungen, die in diesem bisherigen 4. Kapitel beschrieben wur-
den, sieht Jiinger einen Ausdruck des Seins der Gestalt — den Willen zur Macht.
Herrschaft bedeute nun, durch die von Jinger vorgeschlagene Optik hinter dem
Chaos die Gestalt zu erkennen und das Selbst ihrer gemif zu formen. Herrschaft
erfordert keine externe Betitigung, sondern eine interne — es gilt, das Selbst zu
bearbeiten. Um Machtmittel nicht nur anzuwenden, sondern sie auch zu meistern
und somit Herrschaft auszuiiben, braucht es in Jiingers Augen Legitimitit. Es ist
bemerkenswert, dass Jiinger, wie auch Max Weber, Herrschaft von Macht durch
Legitimitit unterscheidet. Doch Jiinger schligt eine eigenartige Definition von Le-
gitimitit vor: Legitimation erfolgt durch den Akt der Reprisentation der Gestalt.
Jinger versteht unter Legitimitit die Legitimitit vor einem hoheren Sein — man
muss Arbeitertypus werden, der »seinen Freiheitsanspruch als Arbeitsanspruch be-

148 Die von Jiinger so bezeichnete Scheinherrschaft des Biirgertums wird

greift«.
erst dann enden, wenn dieser neue Menschenschlag erwacht bzw. sich selbst er-
kennt. Jingers Text ist nun ein performativer, da er nicht nur analysiert, sondern
selbst diese »Erkenntnis« durchliuft und auch als Text ihn zu reprisentieren ver-
sucht. Zentraler Aspekt dieses performativen Essays ist die »Formung« der Welt,
der Erde, der Kunst und auch des Menschen nach dem Antlitz der Gestalt.

Vernunft wird in Jiingers Text an verschiedenen Stellen als Hilfsgrofie bzw. als
im geheimen Auftrag des Willens zur Macht dargestellt.

Wie bei seinem Vordenker Nietzsche auch, ist die Theorie des Willens zur
Macht eng verkniipft mit einer Erkenntnisphilosophie, die dazu aufruft, sein
grausames Schicksal in der Welt der ewigen Wiederkehr und des Nihilismus nicht
nur zu akzeptieren, sondern es auch zu wollen und damit Selbstwirksambkeit und
-befreiung zu erreichen. Analytisch und doch mit normativem Auftrag fordert
Jinger auf:

145 Vgl. Brokoff, Jirgen: Der Arbeiter. Herrschaft und Cestalt, in: Schoning, Matthias (Hg.): Ernst
Jinger Handbuch. Leben— Werk — Wirkung, Stuttgart, 2014, S.108.

146 Jlnger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 80.

147 Ebd, S.67.

148 Ebd,,S.76.

12.02.2026, 17:02:¢

197


https://doi.org/10.14361/9783839456637-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

198

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

»Der Mensch entfaltet seine hochste Kraft, entfaltet Herrschaft iiberall dort, wo
erim Dienste steht. Es ist das Geheimnis der echten Befehlssprache, daf sie nicht

Versprechungen macht, sondern Forderungen stellt.«'4?

Herrschaft gibt es fiir Jiinger nur dort, wo man sich in den Dienst des Seins, also
der Gestalt des Arbeiters, stellt.

Interessant ist an dieser Stelle auch der Freiheitsbegriff Jingers. Freiheit kann
nicht im liberalen Sinne als Freiheit wovon, sondern nur als Freiheit wozu verstanden
werden. Man ist nimlich in einer Welt des Arbeiters freilich nur dann wesenhaft frei,
wenn man die Gestalt des Arbeiters reprasentiert, wenn man teilhat am Willen, der
sich unserer Welt bemichtigt. Der Mensch ist nur dann frei, wenn er im Einklang
mit den Mitteln steht, die die feudalen Strukturen hinweggefegt haben und durch
Technisierung unsere Art zu leben dauerhaft verindert haben. Ist man selbst ein
Teil dieser »Mittel, versteht man sich und sein Leben als Teil dieses Prozesses der
physischen Mobilmachung - nur dann ist man auch wirklich frei.

»Jede Haltung, der ein wirkliches Verhiltnis zur Macht gegeben ist, 1af3t sich auch
daran erkennen, daf} sie den Menschen nicht als das Ziel, sondern als ein Mittel,
als den Trager sowohl der Macht wie der Freiheit begreift. Der Mensch entfaltet
seine hochste Kraft, entfaltet Herrschaft iiberall dort, wo er im Dienste steht. Es ist
das Geheimnis der echten Befehlssprache, daf} sie nicht Versprechungen macht,
sondern Forderungen stellt. Das tiefste Gliick des Menschen besteht darin, dafi er
geopfert wird, und die hochste Befehlskunst darin, Ziele zu zeigen, die des Opfers
wiirdig sind.«'>°

Diejenigen, die das verstanden haben, seien allesamt Teil des groflen Willens zur
Macht. Das seien die wahren Herrscher unseres Zeitalters — die Liberalen, die
Sozialisten und die Nationalisten, auch wenn sie in verschiedenen Konstellatio-
nen formal an der Regierung sind, herrschten nicht wirklich, sondern wiirden
beherrscht von denjenigen, die die Gestalt des Arbeiters weltweit reprisentierten.
Die Stinde wurden durch die Maschinen hinweggefegt, der stindische Krieger
wurde in den Ruhestand geschickt durch den Kriegsarbeiter am schweren Gerit
und selbst der Bauer, der nun langsam beginnt, Maschinen zu verwenden, ist
nichts anderes als ein besonderer Fall des Arbeiters. Und allen obliegt das Impera-
tiv, entweder die Gestalt zu reprisentieren oder unterzugehen. Der Standesvertreter
musste zum Biirger einer Stadt werden, der Standeskrieger musste das schwere
Gerit bedienen und der Bauer muss die modernen Gerite einsetzen, wenn sie
»iiberleben« wollen. Jiinger spricht hier im weiteren Verlauf des Essays tiber die
grofie »Nivellierung«, die dem 19. Jahrhundert innewohnte. Dadurch sei in jedem

149 Ebd.
150 Ebd.

12.02.2026, 17:02:¢


https://doi.org/10.14361/9783839456637-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Gegen die Rationalitat der Moderne

dieser nivellierten Gesellschaft nun »atomisiert« der Wille zur Macht vorhan-
den. Gleichzeitig verindere sich nun langsam auch die Weltordnung durch den
Weltkrieg und es zeige sich, dass es eine Entwicklung zu Ziigen einer imperialen
Weltordnung unter dem Einfluss der Gestalt des Arbeiters geben wird. Das »neue
Menschentumg, von dem Jiinger spricht, sei schon vorhanden, doch es bediirfe
noch einer neuen Praxis effizienter Herrschaft auf Ebene der Politik und des

51 Tn einem

Staates, die den Namen der Herrschaft auch wieder verdient hitten.
seiner letzten Interviews im Jahre 1995 mit Antonio Gnoli und Franco Volpi fithrt
Junger — angesprochen auf den Arbeiter — aus, dass diese schon 1932 von ihm
beschriebene Entwicklung auch kurz vor dem Beginn des 21. Jahrhunderts noch

anhielt:

»Mit dem 21. Jahrhundert treten wir in ein neues Zeitalter der Titanen ein, das
durch die Freisetzung ungeheurer Energiemengen charakterisiert wird. [..] Der
Planet wird einer Beschleunigung unterworfen, an die sich die Menschheit anpas-
sen mufs, indem sie sich umformt. Das Alte muf seinen Platz dem Neuen (iber-

lassen.«'>?

Neben dem Topos des neuen Menschen, zeigt Jiinger auch die Schlagrichtung auf,
in die eine neue, echte Herrschaft abzielen miisste. Sie diirfe keine Herrschaft iiber
Biirger sein, sondern iiber Arbeiter im totalen Zusammenhang. Der erste Teil von
Der Arbeiter war somit der Versuch zu belegen, dass sich eine Gestalt im »mensch-
lichen Bestande« andeutet, um daraus politisch-philosophische Konsequenzen zu
ziehen. Die Gestalt ist (im Gegensatz zu Nietzsches Ubermensch) eine Figur, wel-
che man in der archiologischen Analyse der neueren Geschichte belegen kann.
Die Geschichte selbst bringe keine Gestalten hervor, eher im Gegenteil dndere sich
Geschichte mit dem Ablésen einer Gestalt und dem Auftreten einer neuen. Im ver-
gangenen Jahrhundert hat sich durch die Gestalt des Arbeiters die Geschichte stark
verindert — und das vordergriindig durch die dynamische Entwicklung der Tech-
nik.

Doch: »Am Anfang steht der Wille zur Macht, die Technik ist das Werkzeug
53, sagte Jiinger noch 1978 in einem seiner Interviews. Dies antwortete er
auf eine grundsitzliche Frage zum Arbeiter. Das zeigt, dass der Wille zur Macht
ein entscheidendes Motiv des Essays darstellt. Und ich habe auf den vergangenen

dazu«l

Seiten ausgefithrt, dass es ein Motiv mit zwei wichtigen Facetten ist: Erstens phi-
nomenologisch und zweitens erkenntnistheoretisch.

151 Vgl.ebd., S.72-81.

152 Jinger, Ernst: Gesprache im Weltstaat. Interviews und Dialoge 1929-1997, hg. von Rainer Bar-
bey und Thomas Petraschka, Stuttgart, 2019, S. 481.

153  Ebd., S.132.

12.02.2026, 17:02:¢

199


https://doi.org/10.14361/9783839456637-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

200

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Phinomenologisch: Jiinger arbeitet im ersten Teil seines Arbeiters deutlich heraus,
wie sich in der Geschichte der biirgerlichen Gesellschaften durch die paradigmati-
sche Totale Mobilmachung der Welt und des Menschen ein Wille zur Macht zeigt,
der seinen Ursprung im metaphysischen Sein der Gestalt hat.

Erkenntnistheoretisch: Wer die Zeichen erkennt, kann dem »Chaos« unseres nihi-
listischen Zeitalters ein Ende bereiten, indem er sich innerlich der Herrschaft der
Gestalt hingibt. Dadurch wird er nicht mehr nur Objekt der Totalen Mobilmachung
und der Technik, sondern zugleich auch ihr Herr. Macht ergreift man nicht, son-

dern reprisentiert sie.’>*

Diese dualistische Perspektive — analytisch Phinomene beschreiben und zugleich
zur Erkenntnis aufrufen — behilt Jiingers Essay durchgingig bei. Selbst der Essay
entzieht sich dem Druck der Formung nach der Gestalt des Arbeiters nicht und
nimmt Arbeitscharakter ein.

Martin Heidegger sieht in Der Arbeiter ein in der Tradition Nietzsches stehendes
Konzept der Metaphysik, bei dem das Sein die Arbeit und das Seiende der Wille zur
Macht ist. Letztlich ginge es Jiinger um »die Vollendung der Neuzeit« durch ein me-
taphysisches Verstindnis von Freiheit als Freiheit durch die Akzeptanz der Wirk-
lichkeit als Arbeit, also als »Anstrengung zur totalen Mobilmachung«.?® Subjekti-
vitdt stellt sich hierbei als Wille zur Macht dar und somit als prometheische »Macht

156 Menschsein wird im Zeitalter des Arbeiters mit

zur Meisterung des Erdkreises«.
der Weltherrschaft bzw. der Beherrschung der Welt im materiellen Sinne gleich-
gesetzt. Jinger arbeitet den metaphysischen Zusammenhang, dass das Wesen des
Menschen im Zeitalter des Arbeiters Grund und Ziel »des Seienden im Ganzenc sei,
heraus. Der Mensch ist lediglich jenes »ego«, indem er sich in das imperative Sein
stellt und verortet.’” Aus dieser Perspektive lisst sich die Aussage, dass Gehorsam
und Freiheit im Zeitalter des Arbeiters dasselbe seien, verstehen. Freiheit, iiber-
haupt sein zu kdénnen, erlange ich erst, indem ich mit dem Sein des Ganzen tiber-
einstimme und dem Seienden seinen Weg bahne. Freiheit, Herrschaft, Wille zur
Macht usw., all die Jiinger’schen Begriffe sind zirkulir angelegt um eine letzte Un-
entschiedenheit in Jiingers Essay. Einerseits gilt: »Alle Wirklichkeit ist Arbeit.«*8
Die metaphysische Gestalt des Arbeiters kreiert also die Wahrheit. Das Prinzip der

154 Vgl Jiinger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 284f.

155 Vgl. Heidegger, Martin: Gesamtausgabe, IV. Abteilung: Hinweise und Aufzeichnungen, Band
90: Zu Ernst Jinger, Frankfurt a.M.: Klostermann 2004, S. 52ff.

156 Vgl.ebd., S.48

157 Vgl.ebd., S.38.

158 Ebd,,S.53.

12.02.2026, 17:02:¢


https://doi.org/10.14361/9783839456637-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Gegen die Rationalitat der Moderne

Arbeit ist etwas Objektives und zwingt sich dem Subjekt auf. Andererseits — Heideg-
ger erkennt in diesem ersten Kapitel Jingers eine Ambiguitit — ist es fir Jinger
gleichzeitig der Wille zur Macht, der sich historisch aus dem »Leben«/dem Men-
schen heraus entwickelte und die Dynamisierung und die Totale Mobilmachung
des Erdballs aus sich selbst heraus zwang. Es bleibt unklar, ob sich nun das »We-
sen der Arbeit« aus dem »Wesen des Arbeiters« ableitet oder eben genau umge-
kehrt.">® Fiir Heidegger kommt Jiinger aus diesem Teufelskreis nicht heraus, weil
er der Metaphysik und ihrer Zirkularitit letztlich doch verhaftet bleibe. Er verlasse
diesen Zirkel nicht und daher kénne man mit Jiinger nicht die Frage stellen, wie nun
genau die Welt zu einer »Arbeitswelt« werde. Sondern Jiinger bleibt in der Sphire
dieser Epoche des Arbeiters, in welcher Heidegger letztlich die totale Umsetzung
der Konfiguration der Neuzeit sieht. »Denkerisch« wertvoll sei daher nicht der erste
Teil des Essays, sondern eher der zweite Teil, in dem Jiinger nicht seine Metaphysik
der Gestalt ausbreitet, sondern in dem er den konkreten Vollzug dieser Metaphysik
der Arbeit in den konkreten Auswirkungen des Prinzips auf die Kunst, die Staats-
kunst und die Technik sowie die Arbeit als Lebensart im Bild des Typus ausbreitet.
Das Prinzip der Technik als auch die Lebensart des Typus gehorchen — strengge-
nommen aus der Perspektive des ersten Teils des Essays — denselben Regeln, da sie
beide Ausdruck desselben Willens zur Macht sind. Daher verschmilzt Jiinger diese
beiden Momente weitsichtig im Konzept der >Organischen Konstruktionc. Jiinger
schlieRt nun seinen ersten Teil des Essays, in dem es ihm laut Heidegger um das
Aufzeigen seiner Metaphysik der Gestalt als Zirkularitit zwischen der Gestalt des
Arbeiters, ergo dem Zusammenhang zwischen dem Wesen der Arbeit und dem We-
sen des Arbeiters geht. Hieraus leiten sich alle anderen Begriffe des ganzen Essays
ab. Alles Wirkliche ist Arbeit. Selbst die Freizeit bleibt wesenhaft bestimmt durch
die Arbeit, wie der Sport und andere Betitigungen, die der Arbeit dhneln, belegen.
Diesen Zusammenhang kontrastiert Jiinger durch den ganzen Essay hindurch mit
dem Zeitalter des Biirgers. Die Stirke seines Essays liegt fiir Heidegger nicht so
sehr in der metaphysischen Erklirung und den Widerspriichen, in denen er sich
dabei verfingt, sondern vielmehr in den konkreten Beschreibungen des Verlau-
fes in verschiedenen Feldern (wie dem Schauspiel, der Kunst, den Trachten), wie
die Gestalt des Biirgers mit ihrer Konstruktion des Individuums und der Masse
abgelost wird durch den Mythos des Arbeiters mit dem Konzept des Typus und
der Typik. Hier liegt laut Heidegger die Stirke Jiingers. Denn Jiinger habe hier-
mit »Vorginge ans Licht [geholt], die bisher in solcher Eindeutigkeit und vor allem
in ihrer Zusammengehorigkeit nicht gesehen wurden. Das Gezeigte la3t sich nicht
wegleugnen; die Frage bleibt nur, wie es auszulegen sei.«!®® Heidegger kritisiert an
Junger die Auslegung — und somit die Metaphysik des ersten Teils. Doch er schitzt

159 Vgl. ebd., S. 52ff.
160 Ebd.,S. 49.

12.02.2026, 17:02:¢

201


https://doi.org/10.14361/9783839456637-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

202

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

die von Jiinger so treffend beschriebenen Zusammenhinge des zweiten Teils, wo
sich in den verschiedensten Bereichen der Gesellschaft ein neues Paradigma der
totalen Mobilisierung der Erde zeige und mit ihr das Paradigma des Biirgers sich
zersetzt. Jinger schliefdt nun seinen »vorbereitenden« Teil mit den folgenden Sit-
zen:

»Unser Blick liegt diesseits des Prismas, das den farbigen Strahl in bunte Lichter
zerbricht. Wir sehen die Feilspane, aber wir sehen nicht das magnetische Feld,
dessen Wirklichkeit ihre Ordnung bestimmt. So treten neue Menschen auf, und
mit ihnen dndert sich die Biihne, wie durch eine zauberhafte Regie bewegt.
[..] Wenn es uns gelungen ist, bei der Beschreibung einiger Verdnderungen im
menschlichen Bestande, die wir fir bedeutsam halten, iiberall dort, wo von der
Cestalt die Rede ist, eine leere Stelle, ein Fenster offenzulassen, das durch die
Sprache nur umrahmt werden kann und das vom Leser durch eine andere Tatig-
keit als die des Lesens ausgefiillt werden muR, halten wir diesen vorbereitenden

Teil unserer Aufgabe fiir erfiillt.«'®"

Jiunger konstruiert ein iberzeugendes Paradigma, das dahintersteht, welches er im
ganzen Essay dem Paradigma des Biirgers entgegenstellt. Auch wenn das »Wesen,
das nun im ersten Teil aufgebaut wird, kritisierbar sei, so wird Jiinger im zweiten
Teil in einer nie dagewesenen Klarheit eine zeitgendssische Entwicklung auf vier
verschiedenen zeitgendssischen Ebenen (Typik, Technik, Stil, >Organische Konstruk-
tion«) demarkieren, die seinen Zeitgenossen schlichtweg als Chaos erschien, als
einfacher Abschnitt des Niedergangs und des destruktiven Nihilismus. Jinger hat
ein biopolitisches Paradigma eines Willens zur Macht hinter den Entwicklungen
unserer Zeit sichtbar gemacht. Nicht die Hegel'sche Vernunft steht hinter einem
Fortschritt im Bewusstsein der Freiheit, sondern ein noch atomisierter Wille zur
Macht wird hinter der technisierten Moderne und der Entwicklungsgeschichte der
modernen Welt sichtbar. Um echte Herrschaft zu erméglichen, muss der Mensch
die hinter dem Willen zur Macht liegende Gestalt erkennen und sie reprisentieren.
Jingers Einstellung zur Vernunft kann man in etwa wie folgt zusammenfassen:
Wille statt Vernunft.

4.2.6 Zwischenfazit: Angriff auf die biirgerliche Vernunft

Die voranstehenden vier Unterkapitel haben alle ein Thema umbkreist: Jiingers Kri-
tik am Vernunftbegriff der Aufklirung. Konkret wurden in folgender Reihenfolge
die Motive der Jinger’'schen Vernunftkritik analysiert: das Elementare, der Krieg,
die Gestalt, das demokratische Paradoxon, der Wille zur Macht. Die Analyse musste
teils weite Umwege auch iiber Sekundirliteratur gehen, etwa bei der Betrachtung

161 Jiinger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 87.

12.02.2026, 17:02:¢


https://doi.org/10.14361/9783839456637-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Gegen die Rationalitat der Moderne

des demokratisch-totalitiren Paradoxons itber Carl Schmitts Konzept von Freund
und Feind. Doch im Grunde finden sich die Motive und deren Erliuterung allesamt
im Essay Der Arbeiter.

Das Elementare: Die biirgerliche Vernunft ist in Jingers Augen wirklichkeits-
fern und daher zu verwerfen. Grund hierfir ist, dass aufgrund des biirgerlichen
Sekurititsstrebens, das Elementare hermetisch aus dem Lebensraum herausgehal-
ten worden sei. Dieser Ausschluss des Elementaren sei jedoch kiinstlich und laufe
der gestaltmifRigen Wirklichkeit unserer Zeit entgegen. Durch die Hintertiire fith-
re die Demokratie bewusst als auch unbewusst zu Ausbeutungen, Unterdriickung
und Gewaltexzessen in vorher ungekanntem Ausmafd. Zu einem in der Wirklich-
keit verorteten Vernunftbegriff und einer wirklichen Herrschaft konne der Mensch
erst finden, wenn er die Gestalt reprasentiere — wenn er nicht mehr Verfassungen
entwerfe, sondern nur noch einem Arbeitsplan gehorche. Denn der Arbeitsplan,
verstanden als Ausrichtung des ganzen Menschen auf die kollektive Meisterung
des Erdkreises — auf den globalen Arbeitskommunismus - fithre zu GréRen, die
im Einklang mit der metaphysischen Wirklichkeit stehen.

Der Krieg: Das zweite Unterkapitel hat herausgearbeitet, mit welcher Methode
Junger in seinem Arbeiter-Essay die Vernunft der Aufklirung aufer Kraft setzt. Er
verortet sein ganzes Denken in den Raum des Krieges — was in biirgerlicher Ord-
nung als zivilisatorischer Extremfall erscheint, ist fiir Jiinger Kristallisationspunkt
der Entwicklungsgeschichte der Moderne: der Erste Weltkrieg. Kapitel 32 und 79,
in denen es um ein Schliisselerlebnis des Krieges geht, umrahmen den Essay nicht
nur 6rtlich, sondern — so argumentiert vorliegende Arbeit — schaffen einen inhalt-
lichen Rahmen fiir den Arbeiter-Essay. Was Walter Benjamin, selbst Martin Heideg-
ger und andere spiter an Jinger kritisieren werden, wird durch diese Konstruk-
tion klar: dass er aus der existenziellen, zivilisatorischen aber auch ganz einfach
menschlichen Ausnahme-Situation des Totalen Krieges allgemeingiiltige Aussagen
tiber die Menschheit trifft.

Die Gestalt: Ausgehend von einer transrationalen Aufklirungskritik der Ro-
mantik und von dem Denken in Heeresgliederungen des »Preuflentums« verwirft
Jinger mit Marx den deutschen Idealismus, um jedoch auch zugleich dessen
historischen Materialismus abzulehnen. Weder das Denken in Kategorien des
(Welt-)Geistes noch in Kategorien der ckonomischen Klassenkidmpfe entspriche
der Wirklichkeit: Jiinger sieht zwar im weitesten Sinne mit Hegel einen Weltgeist,
doch miisse man diesen mit Marx gesprochen materiell auffassen und in der
Wirklichkeit im Vollzug sehen. Er ist keine Idee, die sich organisch tiber Jahr-
hunderte im Werden entwickelt. Sondern die Gestalt ist, man muss seine Optik
lediglich schirfen, um sie in der Welt zu erkennen. Wie sie uns entgegentritt? Als
Wille, der bspw. in den technischen Werkzeugen des Menschen verborgen liegt
und nicht nur geistig, sondern sehr wirklich eine Verbindung zur metaphysischen
Gestalt hat.

12.02.2026, 17:02:¢

203


https://doi.org/10.14361/9783839456637-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

204

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Das demokratische Paradoxon: Es besteht in Jiingers Augen darin, dass demo-
kratische und rechtsstaatliche Systeme den Anspruch haben, Frieden zu bringen —
nach innen und nach aulen. Doch die Geschichte belege, so Jiinger, dass das nicht
eintrete. Ganz im Gegenteil fithrten Demokratien aufgrund einer Nivellierung und
Mobilisierung der Bevolkerung zu einer direkten Zugriffsmoglichkeit des Souve-
rians auf das Leben von Millionen. Aufgrund dessen und weil in Demokratien auch
Kriege demokratisiert und somit anhand Propaganda, Nationalismus und Kultur-
techniken zur Angelegenheit aller Biirger gemacht wiirden, seien im Namen des
Volkes Mobilmachungen und Totale Kriege moglich, welche im Namen des K-
nigs nicht denkbar gewesen wiren. Erst wenn aufgrund moderner, rechtsstaat-
licher und demokratischer Logiken die Freund-Feind-Einteilung des Staates per
Propaganda, Demokratisierung, Nationalismen und anhand weiterer Kulturtech-
niken weit verbreitet und internalisiert wird, ist der Boden fiir Totale Mobilma-
chung, Totalen Krieg, Vernichtungsmaschinerie usw. bereitet. Demokratisierung
und Rechtsstaat haben in Jingers Augen unintendierte Folgen und hebeln den Ver-
nunftrahmen der Aufklirung selbst aus.

Der Wille zur Macht: In diesem Konzept vollendet sich nun Jiingers Kritik am
Vernunftbegrift der Aufklirung. Jiinger nutzt Friedrich Nietzsches Konzept des
Willens zur Macht, welches im allgemeinsten Sinne als allgemeines Existenz- und
Lebensprinzip sowie als erkenntnistheoretischer Aufruf zum Wollen des eigenen
Schicksals — entgegen christlichen und sozialistischen Heilsversprechen - verstan-
den werden kann. In dieser sowohl phinomenologischen als auch erkenntnistheo-
retischen Weise greift Jinger dieses Konzept auch auf. Jiinger sieht alles Seien-
de tiberall als Willen zur Macht. In der Totalen Mobilmachung der Welt und des
Menschen seit dem 19. Jahrhundert und in den technischen Mitteln, die uns seit-
dem begleiten, erkennt Jiinger einen eigenstindigen Willen. Wer diese technischen
Mittel wie Elektrizitit oder heutzutage das Internet nutzt, der schlieft sich einem
Netzwerk an, dem man nicht mehr freiwillig ein- oder austreten kann. Je mehr
man moderne Technik verwendet, desto mehr wird man in einen wirklichen Ge-
samtzusammenhang eingebunden. Wer im Zeitalter der Vernetzung etwas schafft,
der schafft es nicht nur fir sich, sondern dem Grundprinzip der Vernetzung selbst
folgend auch immer fir das Netzwerk. In der Technik bzw. dem Netzwerk selbst
liegt ein Wille, der einen selbst verindert. Statt der romantischen Flucht bzw. der
Maschinenstiirmerei empfiehlt Jiinger nun — ganz wie Nietzsche zuvor — dieses
Schicksal anzunehmen, ein Riadchen in der Maschine zu sein, ein Glied in der
Heeresmaschine. Macht kann man nicht ergreifen, sondern sie nur reprisentie-
ren. Indem man hinter der Technik und dem Netzwerk die Gestalt erkennt, die
unsere Zeit prigt. An die Stelle einer Freiheit von etwas stellt Jiitnger die Freiheit
zu etwas — und zwar zur Teilhabe an der Meisterung der Welt, wenn man sich in-
nerlich freiwillig als Teil des Ganzen versteht, sich selbst als Werkzeug. Nicht die
Hegel'sche Vernunft steht hinter einem Fortschritt im Bewusstsein der Freiheit,

12.02.2026, 17:02:¢


https://doi.org/10.14361/9783839456637-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Gegen die Rationalitat der Moderne

sondern ein — noch atomisierter — Wille zur Macht wird hinter dem Ganzen sicht-
bar. Herrschaft iiber sich und andere gibt es fiir Jiinger nur fir den, der sich als
Typus versteht und die Gestalt reprasentiert. Anstatt eine Vernunft zu ergriinden
oder vorauszusetzen, gibt uns Jinger in seinem performativen Ansatz auf, dem
Willen zur Macht zu folgen.

Wille statt Vernunft.

4.3 Satz zwei des biopolitischen Typus politischen Denkens

Rationalitit ist historisch relativer Ausdruck einer Herrschaftsform und Ergebnis historischer
Kimpfe:

Hinter dem aufklirerischen Ansatz der Ausrichtung des Denkens und des Han-
delns an der Vernunft und der Verstindigung tiber die Kriterien dieser Vernunft
steckt eine historisch-relative Form der (Klassen-)Herrschaft. Denn ein solcher
Blick auf Gesellschaft, Politik und Geschichte verschleiert den Blick auf genealo-
gische Realititen. Er 18st Herrschaft in verniinftige Abwagungen der Ethik und
der Okonomie auf. Ein solcher Blick stellt aus der Perspektive des biopolitischen
Denkens die Rechtfertigung einer historisch-zufillig entstandenen Herrschaft
und die diskursiv-begriffliche Festigung und Verschleierung von Macht und Herr-
schaft durch begriffliche Metonymien dar. Die vernunftbegriindete Herrschaft
der Menschenwiirde ist nicht diametral gegen die Menschheitskatastrophen des
20. Jahrhunderts ausgerichtet und Kolonialismus, Imperialismus, Totale Mobil-
machung sowie biopolitisch-partisanenhafte Kriege des 21. Jahrhunderts sind
keinesfalls Riickfille in die Barbarei gegen die Herrschaft der Vernunft. Nein, all
diese Erscheinungen sind eine Seite eben eines Willens zur Macht, der im gleichen
Atemzug die Rationalitit, die Autonomie, die Menschenwiirde und zugleich die
grausam-kalten Disziplinen, die einsperrenden Institutionen und die selbstopti-
mierende Biomacht hervorgebracht hat, welche das schiitzenswerte Individuum
dem Souverdn in nie dagewesenem Ausmaf? ausgeliefert haben.

12.02.2026, 17:02:¢

205


https://doi.org/10.14361/9783839456637-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

12.02.2026, 17:02:¢


https://doi.org/10.14361/9783839456637-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

