II. ISLAMISCHE LEBENSFUHRUNG ZWISCHEN
ETHIK UND ASTHETIK

Die Moschee ist, auch wenn sie im Rahmen der Diaspora und der multikul-
turellen Reprisentation zum bedeutenden Zeichen und zur gewichtigen
Institution wird, kein zentraler Bestandteil der religiésen Praxis. Der gute
islamische Mensch ist aus der Sicht der jungen Frauen ohnehin nicht der,
der sich oft in der Moschee aufhilt, sondern der, der die Regeln des Islam
wirklich kennt und gewissenhaft befolgt. >Richtig< islamisch zu sein bedeu-
tet eine persénliche Lebensart, eine persénliche methodische Lebensfiih-
rung zu haben, die sich um islamische Prinzipien und Zeichen entfaltet
und alle Bereiche des Alltagsleben zu einer ethischen Einheit zusammen-
fa3t. Einige der wichtigsten Elemente einer alltagspraktischen islamischen
Lebensfithrung werden im folgenden vorgestellt.

Religiose Praxis und Selbsttechnologie

>Richtig« islamisch zu sein, den Islam als Operationsbasis fiir die Heraus-
bildung einer Ethik des Selbst zu begreifen, bedeutet zunichst in erster Li-
nie, sich an den in den Texten dargelegten Regulierungen zu orientieren,
seinen Alltag und seine Alltagshandlungen méglichst konsistent zu islami-
sieren. Die persénliche Islamisierung ist zunichst ein Prozefs der Erarbei-
tung des Wissens iiber diese Regulierungen. Sie ist sodann ein Prozef der
reflektierten Umsetzung dieses Wissens in den Alltag insoweit dieser All-
tag kontrollierbar ist, das heiflt in erster Linie in den Transformationen
dessen, was man selber tut und denkt. Sie ist fiir die jungen Frauen vor al-
lem auch ein Prozef der Reflexion, indem Dinge, die man bisher getan hat,
die sich als Gewohnheiten eingeschliffen haben, darauthin observiert wer-
den, ob sie islamkonform oder akkomodationsbediirfig sind und wie sie
gegebenenfalls akkomodiert werden koénnen. Die Regulierungen erfassen
eine ganze Reihe von Alltagshandlungen — einschlieRlich Details aus den
Bereichen Essen, Trinken, Kleidung, Wohnungseinrichtung, Sexualitit,
Familie, Freizeit, Gestaltung der Beziehungen zu anderen —, in denen das
islamische Subjekt die Gelegenheit der Bewdhrung und der Selbstpriifung
und -uiberpriifung hat.

Eine Richtschnur bildet dabei eine Ordnung, in der »die >Beurteilung«
und Zurechnung einer Tat zu einer der fiinf Kategorien (nutem), nach de-
nen die Rechtstraktate eine Handlung oder das Ziel einer Handlung ein-

67

14.02.2026, 07:54:48.



https://doi.org/10.14361/9783839400449-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DiE TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER ISLAM

stufen« (Gardet 1968: 120), moglich ist. Demnach gibt es die Gruppe der
»verdienstvollen Handlungen, in denen eine Handlung Pflicht ist (wajib)
oder »16blich und empfehlenswert« (mahmud, fadil). Zu den negativen
Handlungen gehort das, was tadelnswert (makruh) oder verboten (haram)
ist. Zwischen beiden Gruppen steht die erlaubte oder neutrale Handlung
(halal, mubah). Hayrettin Karaman fiihrt in einer im Auftrag des tiirkischen
Ministeriums fiir religiése Angelegenheiten erstellten Zusammenfassung,
die sich an der hanefitischen Rechtsschule ausrichtet, weitere Differenzie-
rungen der einzelnen Kategorien an (Karaman 1993: 9). Jusuf al-Qaradawi
hingegen, dessen Schrift »Erlaubtes und Verbotenes im Islam«im Auftrag
der al-Azhar-Universitit mit dem Ziel, ein uibersichtliches, praktisches
Handbuch fiir Muslime und am Islam Interessierte im Westen zu schaf-
fen, entstand, bezieht sich in seinen Ausfithrungen unter Beriicksichti-
gung aller Rechtsschulen auf die drei Hauptkategorien: al-halal, das unbe-
schriankt Erlaubte, al-haram, das Verbotene und Strafbare, al-makruh, das
Verabscheute und geringer Bestrafte (1989: 17). Damit deutet sich die
Spannbreite an, in denen ein Umgang mit diesen Kategorien erfolgen
kann. In den biographischen Erzihlungen und Gesprichen ist diese Ord-
nung nie Gegenstand ausfiihrlicher Erérterungen geworden. Aber im Zu-
sammenhang mit konkreten Handlungen und Situationen und im alltigli-
chen Sprachgebrauch kommt zum Vorschein, daf die Frauen sich an
einem Schema von fiinf Kategorien orientieren. In der alltagssprachlichen
Formulierung gibt es demnach Handlungen, die man a) machen muf$ (un-
abhingig von der personlichen Einstellung), die man b) zusitzlich, freiwil-
lig und gerne tut, die man c) machen darf (beides, b und c verstanden als
Spielriume von Kreativitit, aber nicht Artifizialitit), die man d) nicht ma-
chen sollte (hdufig verbunden mit der Suche nach einem akzeptablen Kom-
promif) und schlielich jene, die ) kompromiflos verboten sind.

Fiinf Handlungskategorien:
verpflichtend — empfehlenswert — neutral — tadelnswert — verboten
wajib mahmud halal makruh haram

Diese Ordnung bildet ein Feld der Entfaltung von Selbsttechniken und
Selbstreflektion. Die beiden dufleren Pflichtkategorien sind relativ klar
umrissen und pochen auf Pflichterfiillung. Die drei inneren Kategorien
sind in einem gewissen Rahmen >Spielkategoriens, produktive mimetische
Kategorien (Lukécs 1963: 363f., 582f.), die sich aus der Ubersetzung in den
modernen Alltag und der personlichen Positionierung im Alltag ergeben.
Hinweise auf Autoren fallen nur selten. Das muf} aber nicht heifen, dafy

68

14.02.2026, 07:54:48.



https://doi.org/10.14361/9783839400449-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

II. ISLAMISCHE LEBENSFUHRUNG ZWISCHEN ETHIK UND ASTHETIK

sie den einzelnen Frauen nicht bekannt sind, aber ihre Ausfithrungen bil-
den nur Hilfsmittel, wihrend ein personlich erarbeitetes alltagspraktisches
Wissen, dessen Tiefe von den personlichen Anspriichen abhingig ist, im
Anwendungsbereich dieser Kategorien zentral ist. Dieses Wissen ist zu-
nichst vor allem Buchwissen. Es begriindet sich auf Koran (qur’an) und
Sunna. Sunna bezeichnet die Tradition, die »Texte, in denen die vom Pro-
pheten ausgesprochenen Worte aufgezeichnet sind oder den Bericht iiber
sein ganzes Tun und Lassen« (Gardet 1968: 14; vgl. auch Gibb 1986 sowie,
eher historisch-anthropologisch gewichtet, Arkoun 1994 und fiir eine aus-
fithrliche Darstellung Goldziher 1971). Der Koran ist heilig, seine Anwei-
sungen und Aussagen miissen befolgt werden. Aber sie sind nicht immer
klar zu erkennen und dann iibertragungs- und entschliisselungsbediirf-
tig? und damit bis zu einem gewissen Grad offen fiir Deutung bzw. Inter-
pretation. Die Uberlieferung des Lebens des Propheten, {ibermittelt in Ha-
dith-Sammlungen, geht auf Berichte von Augenzeugen oder solchen, die
sich auf Leute berufen, die etwas gehort oder gesehen haben, das heif3t, auf
ganz konkrete Situationen zuriick. Der gesamte Korpus ist aufgeteilt in
wahre und falsche bzw. starke und schwache ahadith bzw., eingedeutscht,
Hadithe. Das heiflt mit anderen Worten, Koran und Sunna haben fiir den
Muslim bindenden Charakter, aber die Regeln und Anweisungen im Ko-
ran sind oft vage und knapp, »elliptic or allusive« (Lewis 1994: 2), wihrend
die Authentizitit von Teilen der Sunna umstritten ist, so daf3 sich »a need
for interpretation and an opportunity for creative ingenuity« (ebd.) ergibt.
Die jungen Frauen im Islamisierungsprozefl kénnen — mit Ausnahme
der wenigen, die Eltern mit einem hohen Bildungsgrad haben und die
nicht selten im Verlauf der Migration und damit in der interkulturellen
Konfrontation ein eher intellektuelles Verstindnis des Islam ausgebildet
haben - zumeist nicht auf ansozialisiertem religiésen Wissen aufbauen. Ist
es dennoch vorhanden, halten sie es in den iiberwiegenden Anteilen fiir
falsch und unbrauchbar. Sie sind somit aufgefordert, sich religioses Wis-
sen und Transformationsformen des religiésen Wissens anzueignen. In
diesem Aneignungsprozef bildet Alltagswissen, lokales, aus der eigenen
sozialen Situierung resultierendes Wissen die tragende Komponente. Thr
religioses Wissen ist zugleich Buchwissen und miindlich vermitteltes Wis-
sen. In den Gesprichen der jungen Frauen untereinander zeigt sich das in
gegenseitig gestellten Fragen danach, wie man denn dieses oder jenes
handhabe. Ein Beispiel war im letzten Kapitel die Frage, wie man den
Nichtmuslimen erklirt, warum man Ramadan begeht. Ein anderes ist, daf}
fiir eine Frau im Zuge der Auseinandersetzung mit der islamischen Le-
bensfithrung das Problem auftauchen kann, daf sie einem Mann nicht

69

14.02.2026, 07:54:48.



https://doi.org/10.14361/9783839400449-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DiE TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER ISLAM

mehr die Hand zur BegriiRung geben will, aber nicht weif3, wie sie in der
entsprechenden Situation am besten reagiert. Dann beobachtet sie andere,
wie sie diese Situation handhaben oder fragt sie danach. An solchen Punk-
ten setzen hiufig spontane Diskussionen ein, in denen verschiedene Mog-
lichkeiten, wie sie aus den Texten ableitbar sind oder wie man sie von ande-
ren Frauen her kennt, erértert werden. Nicht selten enden solche Dis-
kussionen damit, dafl mehrere Varianten nebeneinander bestehen, auch
als gleichwertige, wenn es nicht gelingt, sie in eine Hierarchie zu bringen,
oder daf} offene Fragen stehenbleiben.

Viele Diskussionen werfen wieder neue Fragen und Unsicherheiten
iiber die Grenzen auf, insbesondere im Zusammenhang mit der Uberset-
zung in die Alltagspraxis. Einen Halt bieten die schon linger islamisierten
Frauen, die Text- und Erfahrungswissen, die Text- in Erfahrungswissen
vermitteln und die durch zahlreiche Kommunikationskontexte Erfahrun-
gen und Deutungen biindeln. Zentral ist weniger das blofle Textwissen,
sondern die plausible Riickbindung von Handlung an Text. Nicht selten
findet man in einer Runde, auch einer, deren Zusammensetzung gerade
zufillig ist, mehrere Expertinnen mit offensichtlich verschiedenen Ansich-
ten in den Nuancen, die sich aus unterschiedlichen persénlichen Anschau-
ungen (>strenger< oder >lockerer<) und biographischen Einbettungen (zum
Beispiel als Hausfrau, als Berufstitige, als Ehefrau eines Konvertierten, als
Ehefrau in einer gescheiterten Ehe) ergeben. Zutage tretende Differenzen,
auch Kontroversen* 6ffnen dann, den neu islamisierten Frauen ebenso
wie den bereits seit lingerem islamisierten, ihren Praxisbestand reflektie-
renden Frauen, sozusagen einen islamischen Raum gerade durch das Zu-
sammenklinken von Text- und Alltagswissen. Der Islam steht in einem
Spiel von Kalibrierung und Riickkoppelung, indem seine Formen an verin-
derte Interaktionskonstellationen anpaflbar sind (Bateson 1984: 242). Die
im letzten Kapitel angeftihrten Midchengruppen und die lokalen informel-
len Mikrogemeinschaften, die zumeist einen kleinen Kern haben, um den
sich eine wechselnde Besetzung formiert, sind wichtig fiir die Zirkulation
des islamischen Wissens. Hier lassen die jungen Frauen sich auch korri-
gieren und anleiten durch die, die mehr Wissen haben, aber die Befolgung
der Regeln, die praktische Umsetzung zielt nicht nur auf das Subjekt, son-
dern geht von ihm aus. Im praktischen Handeln der Alltagswelt auf sich
gestellt — als einzige Muslima in der Klasse oder in der Schule, im Betrieb,
in der niherem Umgebung des Wohnortes® — obliegt der einzelnen Per-
son die Arbeit an der islamischen Authentizitit und der Aushandlung in
den unmittelbaren interaktiven Kontexten. Nur die einzelne Person kann
die Moglichkeiten der Umsetzung und die daraus resultierenden Folgen

70

14.02.2026, 07:54:48.



https://doi.org/10.14361/9783839400449-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

II. ISLAMISCHE LEBENSFUHRUNG ZWISCHEN ETHIK UND ASTHETIK

fiir sie einschitzen; gebunden ist sie dabei an ihr Gewissen und ihr takti-
sches Kalkiil. Die Kategorien des Handelns bilden das Geriist fiir eine »As-
thetik der Existenz« (Foucault 1989a: 122), welche auf einer Technologie
des Selbst beruht,

»die es dem einzelnen erméglich(t), aus eigener Kraft oder mit Hilfe anderer eine
Reihe von Operationen an seinem Korper und seiner Existenzweise vorzunehmen,
mit dem Ziel sich so zu verdndern, daf} er einen gewissen Zustand des Gliicks, der
Reinheit, der Weisheit, der Vollkommenbheit ... erlangt« (Foucault 1993: 26).

Im Rahmen dieser Kategorien findet eine Selbstbearbeitung (Hutton 1993)
statt, wobei gleichzeitig auch diese Kategorien bearbeitet, das heif3t in den
modernen Alltag, in Alltagsverstindnis und damit auch in die Mechanis-
men des durch Distinktionsspiele gepragten Alltags einschliefen, trans-
portiert werden. Im folgenden zeige ich dieses an verschiedenen Beispie-
len der religiésen Praxis auf. Ich beginne mit den allgemeinen Pflichten
und gehe dann tiber zu dem, was als weibliche Pflicht im Zuge der Islami-
sierung begriffen wird.

Religiose Pflichten

Die religiése Alltagspraxis bezieht sich auf die sogenannten fiinf Siulen
des Islam, die als Pflicht eines Muslims gelten. Darunter fallen shahada
(das Glaubensbekenntnis), hadj (die Pilgerfahrt nach Mekka, die jeder
Muslim nach Méglichkeit einmal in seinen Leben vollziehen sollte), die
taglichen fiinf Gebete, das Ramadan-Fasten und zakat (Almosen). Die Pil-
gerfahrt — manche Midchen nennen es unter sich »hidschen«/»hidschen
gehen« — spielt fiir die Frauen in ihrer derzeitigen biographischen Phase,
in der sie zumeist mit ihrer Ausbildung beschiftigt sind, offensichtlich kei-
ne Rolle. Auch zakat ist aufgrund der zumeist bescheidenen Einkommens-
verhiltnisse nicht zentral. Diejenigen, die tiber eigenes Einkommen verfi-
gen oder deren Ehemann einen regelmifigen Verdienst hat, fithren
einmal jihrlich einen festgelegten Teil des personlichen Einkommens
bzw. Vermogens (genannt werden 2,5 %) an Wohltitigkeitsorganisationen
oder die Moschee ab, die Sammlungen fiir bestimmte Zwecke durchfiihrt,
oder sie unterstiitzen einkommensschwache Familienmitglieder. Dabei
gibt es keinerlei Kontrolle, sondern jeder hat selbst nachzurechnen, was er
an zakat zu leisten hat. Zinsen gelten als unislamisch, aber weil es vor Ort
kein alternatives Banksystem gibt, als unvermeidbar. Diejenigen, die in der

71

14.02.2026, 07:54:48.


https://doi.org/10.14361/9783839400449-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DiE TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER ISLAM

Lage sind, Geld anzulegen, aber das sind in dieser Studie nur ganz wenige,
suchen Anlageformen, die nicht Zinsen, sondern Gewinne erbringen (in
einem Falle werden Aktienoptionen genannt).

Das jihrliche Fasten gilt, und darin unterscheiden sich die jungen
Frauen nicht von den traditionellen Muslimen, als Selbstverstindlichkeit.
Die vermifite Feststimmung wird hergestellt iiber gegenseitige abendliche
Einladungen zum Fastenbrechen, bei denen Frauen zusammengefiihrt
werden, die nicht nur zum engeren Freundschaftskern gehéren. Hin und
wieder werden auch Parties am Ende des Ramadan organisiert. Eine sol-
che, in den Riumen einer Tanzschule organisierte Party fiihrte einen gro-
Ren Kreis Frauen verschiedener Nationalititen, islamischer Orientierun-
gen und verschiedenen Alters aus der niheren Region zusammen, die sich
sonst kaum sehen und die in ihrer Verschiedenheit kaum durch einen an-
deren Anlaf} zusammengefiihrt wiirden. Das Fest fungiert, wenn man es
mit Bhabha (1994: 139ff.) formulieren will, als pidagogischer Akt der mul-
tikulturellen islamischen Gemeinschaft in der >Diasporac.

Das Fasten hat fiir Frauen besondere Schwierigkeiten, da Schwanger-
schaft, Stillen und Menstruation Griinde sind, mit dem Fasten auszuset-
zen. Das bedeutet allerdings, daf} die fehlenden Tage nachgefastet werden
miissen. »Auflerhalb Ramadan allein, als die einzige in der Familie zu fa-
sten ... ist sehr schwierig«, wie eine Frau berichtet, aber es gebe nach einer
Rechtsschule die Moglichkeit der Kompensation, wenn man wihrend der
gesamten Phase schwanger sei oder stille (»das ist etwas, wonach sogar ich
einen Imam gefragt hab«, kommentiert sie belustigt). Dann kénne man
»einem Fastenden ein Essen spendieren« oder in Bargeld auf deutsche
Verhiltnisse umgerechnet zehn Mark pro Tag als Ersatzleistung spenden.
Das Geld, 300 DM fiir die gesamte Zeit, so fiihrt sie aus, gehe normalerwei-
se an die islamische Staatskasse. Da es die hier nicht gibt, werde es fiir ei-
nen guten Zweck gespendet, zum Beispiel »Muslime helfen« (eine Hilfsor-
ganisation) oder man lasse es direkt Bediirftigen, die man kennt, zukom-
men.

Das Fasten ist allerdings keine Angelegenheit, die die islamisierten
Frauen von den anderen Muslimen unterscheidet. Es ist ein religioser Ri-
tus, der Unterschiede einebnet. Viele fasten und feiern vor allem, auch die,
die es sonst mit ihren religiésen Pflichten nicht so ernst nehmen. Yvonne
Yazbeck-Haddad und Aidar Lummis (1987) haben aus diesem Umstand
heraus den Begriff »'Id-Muslime«, Feiertags-Muslime geprigt. Gravieren-
de Unterschiede sind hingegen bei der Handhabung eines anderer religis-
sen Rituals, des Gebetes, sichtbar. Das Gebet markiert deutlich den Unter-
schied zwischen den Neo-Muslimas und den ’Id-Muslimen. Es hebt einen

72

14.02.2026, 07:54:48.



https://doi.org/10.14361/9783839400449-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

II. ISLAMISCHE LEBENSFUHRUNG ZWISCHEN ETHIK UND ASTHETIK

wesentlichen Aspekt des Unterschiedes hervor: die ununterbrochene Sy-
stematisierung religiéser Praxis. Nach islamischem Ritus sollen iiber den
Tag verteilt fiinf Gebete, beginnend mit dem Morgengebet bei Sonnenauf-
gang, welchem Mittags-, Nachmittags-, Abend- und Nachtgebet folgen, ver-
richtet werden. Abhingig vom Sonnenstand dndern sich im Laufe des Jah-
res die Zeiten und die Zwischenrdume zwischen den einzelnen Gebeten.
In den Moscheen sind Fotokopien erhiltlich, in denen bis auf die Minute
(z.B. 12.53 h fiir das Mittagsgebet an einem bestimmten Tag; einige Tage
spater fillt der Beginn dieses Gebetes auf 13.02 h) die Zeiten fiir die nich-
sten Monate festgelegt sind. Jedes Gebet dauert etwa 10 Minuten. Ihm vor-
an geht das Reinigungsritual (wudu), bei dem in festgelegter Reihenfolge —
ein Problem fiir Ungeiibte, denn ein Fehler kann das Gebet »ungiiltig« ma-
chen — eine symbolische Reinigung von Kopf bis Fufl mit Wasser erfolgt.
Die meisten Frauen wissen ungefihr, wann der Zeitpunkt des Gebetes da
ist. Alle beten ihren Angaben zufolge regelmifig. Allerdings fithren nur
die ganz Eifrigen ungefihr zum festgelegten Zeitpunkt — eine zeitliche To-
leranz ist dabei erlaubt — jedes einzelne Gebet durch. Andere hingegen, un-
ter Verweis auf das sogenannte Reisegebet, einem vom Propheten formu-
lierten Sonderfall, ziehen, wie sie es formulieren, die fiinf Gebete zu dreien
zusammen. Dann wird zum Beispiel das Mittagsgebet mit dem Nachmit-
tagsgebet oder beides mit dem Abendgebet kombiniert. Welcher Modus
auch immer gewihlt wird — das hingt nicht zuletzt auch vom individuellen
Tagesablauf ab —, es wird ziemlich strikt darauf geachtet, dafl die Summe
von fiinf Gebeten pro Tag eingehalten wird.

Unterschiedlich gehandhabt wird das Beten am Arbeitsplatz bzw. in
der Schule. Einige wenige hetzen, wenn die Strecke zwischen Arbeitsplatz
und Haus nicht zu grof und die Pausenzeit lang genug ist, um die Mittags-
zeit nach Hause. Die meisten verschieben das Mittagsgebet auf einen spi-
teren Zeitpunkt. Sie ziehen es vor, am Arbeitsplatz nicht zu beten, auch
wenn ihnen Vorgesetzte von sich aus einen Platz dafiir vorschlagen. Neben
dem Argument, dafl man die Pausenzeit brauche, um sich auszuruhen,
um »abzuhingenc, ist es ihnen, die sozusagen auf weiter Flur jeweils der
einzige islamische und iiberhaupt religidse Mensch sind, auch peinlich,
sich vor den Arbeitskollegen oder Schulkameraden mit ihrer Weltanschau-
ung, die nichts mit dem dkonomischen System und ihrer Position darin zu
tun hat, zu exponieren. Der Grund liegt nicht allein darin, dafl das Beten
nicht unbemerkt von den Kollegen vollzogen werden kann, womdglich un-
ter Autorititsverlust, sondern auch in der subjektiven Trennung zwischen
dem Selbstbild als moderne leistungsstarke Frau in der Arbeitswelt und
dem unterwiirfigen Menschen in der religiésen privaten Beziehung zu

73

14.02.2026, 07:54:48.



https://doi.org/10.14361/9783839400449-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DiE TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER ISLAM

Gott.2® Ein anderes Bild ergibt sich in offentlichen Riumen wie zum Bei-
spiel Universititen oder Schulen, in denen Multikulturalitit und kollektive
Interessenspolitiken sich in Konkurrenz um Ressourcen und Anerken-
nungssymbole formieren und institutionalisieren. Hier steht der kollektiv
formulierte Anspruch auf regelmifliges Beten und einen entsprechend
ausgestatteten Gebetsraum, der fiir andere zumindest zu den benétigten
Zeiten absolut tabu ist, innerhalb der Mechanismen kollektiver Anerken-
nung.*’

Im Punkte der Systematisierung und Disziplinierung unterscheiden
sich die jungen Frauen ihrer Selbstbeschreibung nach von den ilteren der
Gastarbeitergeneration. Hier verbindet sich Ritus mit Lebensstil. Das Be-
ten, so zeigt sich in biographischen Erzahlungen und vor allem in den Ge-
sprichen untereinander, bildet den Markierungspunkt. Den straditionel-
len<, aus der Sicht der jungen Frauen, faulen, degenerierten, ihren
Glauben nicht (mehr) ernstnehmenden Muslimen der Elterngeneration
wird vorgeworfen, dafl ihnen Selbstdisziplin und Wissen fehlten. Das
kommt fiir sie deutlich in der Praxis des Betens zum Vorschein: Die mei-
sten, so bemerken sie kritisch, beteten nur unregelmifig, wenn sie daran
dichten oder wenn es ihnen gerade passe. Sie verbinden das Beten mit
strategischen Bedeutungen, die den Glauben unterminieren. Eine junge
Frau erzdhlt in diesem Zusammenhang von der Gewohnheit ihrer Mutter,
in Phasen des Streits mit dem Ehemann das Beten so lange zu unterlassen,
bis er einlenke, ihn also mit der Verletzung religiéser Pflicht zu erpressen.
Die meisten der Frauen monieren, dafl, weniger die Viter, aber besonders
die Miitter nicht nur nicht regelmifig, sondern kaum beten. Bemingelt
wird ebenfalls die Oberflichlichkeit des Betens; statt sich v6llig dem Beten
hinzugeben, werde etwa beobachtet, wer gerade zur Tiir hereintrete und
was er mache.

Deutlich wird das Absetzen von einem unsystematischen Volksislam
und seinen Trigern, den Faulen und den Ungebildeten, die, wenn sie tiber-
haupt eine nennenswerte religiose Praxis haben, nicht in der Lage sind, sie
konsequent einzuhalten, sondern sich vom Eigentlichen, vom Wichtigen
durch banale Alltagsdinge und oberflichliche Befindlichkeiten abhalten
lassen. Als ihr Kennzeichen gilt das Nichtwissen, der bloffe Glauben und
die naive unreflektierte Gewiftheit, richtig zu handeln und sich nicht auf
Fehler und Korrekturmdglichkeiten hin zu tiberpriifen. Sie sind die reinen
Alltagsmenschen, nur an ihren eigenen >kleinen«< Bediirfnissen interessier-
te Nicht-Buirger, die Agnes Heller (1984) charakterisiert hat, keine indivi-
duellen Selbste, sondern die von Foucault beschriebenen »Stultus-Indivi-
duen« (1985: 41), die sich treiben lassen, ohne Intention, sich zu kultivieren

74

14.02.2026, 07:54:48.



https://doi.org/10.14361/9783839400449-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

II. ISLAMISCHE LEBENSFUHRUNG ZWISCHEN ETHIK UND ASTHETIK

und sich in den Griff zu nehmen. Damit sind sie nicht nur aus der religio-
sen Perspektive Stinder oder schlechte Muslime, die sich aus Unwissenheit
und Bequemlichkeit selbstverschuldet den Pfad zum Paradies verschlie-
Ren, sondern sie weigern sich, der Logik der Linearitit folgend, sich durch
umsichtiges Handeln und Planen zu entwickeln und zu verbessern. Die
sozialen Effekte liegen fiir die jungen Frauen auf der Hand. In Marokko
zum Beispiel sind es die schlechten Strafen, der Schmutz auf den StrafRen,
der symptomatisch sei fiir den Verfall der Gesellschaft durch die Disziplin-
losigkeit der Menschen. Der richtige, konsequente Islam hitte somit die
Bedeutung einer bis in den Habitus wirkenden Entwicklungsstrategie. In
Deutschland ist fiir sie das Gastarbeiterstigma der Effekt dieser Haltung.
Der systematisch praktizierte Islam erscheint in der Funktion der Padago-
gisierung mit dem Ziel habitueller Verinderung, nicht in der Form blofer
mimetischer Assimilation, sondern der Vertiefung ins Eigene, und somit
als Strategie der Anerkennung als Gleicher. Diese Beschreibung, die Glau-
ben und Wissen, Gliick bzw. Zufall und Methodisierung, AuRerlichkeit
und Innerlichkeit kontrastiert, und die nicht nur am Gegenstand des Be-
tens hervortritt, sondern sich fortsetzt und sich fiir die jungen Frauen an
anderen Gegenstinden und in verschiedenen Situationen bestitigt, trans-
portiert eine hierarchisch gesetzte Distinktion.

Selbstaffirmation und Abgrenzung:
Das Essen im Fadenkreuz symbolischer Auseinandersetzungen

Ein Gegenstand der Regulierung in den Kategorien zwischen Erlaubtem
und Nichterlaubten ist das Essen und Trinken. Schweinefleisch und Alko-
hol sind eindeutig verboten. Das Rauchen, ein neuzeitliches Phinomen,
wird in Verbindung mit Verschwendung und Gesundheitsschidlichkeit als
haram oder mindestens als makruh gekennzeichnet. Karaman (1993: 46f))
und al-Qaradawi (1989: 74) plidieren jeweils nach einer Erérterung, die
die gesundheitlichen Schaden und Verschwendung hervorhebt, fiir die Be-
wertung als haram. In der Praxis ist unter gliubigen Marokkanern das Rau-
chen eher verpont, wihrend tiirkische Muslime kein Problem damit haben,
sich im Biiro der Moschee Zigaretten anzuziinden. Unter den tiirkisch-
stimmigen Muslimas gibt es einige, die rauchen. Meistens waren sie Rau-
cherinnen vor ihrer Islamisierung. Mit der Islamisierung versuchen einige
mehr oder weniger erfolgreich, sich das Rauchen abzugewthnen, wihrend
andere auch kein Problem damit haben, in der Offentlichkeit zur Zigarette
zu greifen. So etwa ziindete sich eine Frau am Rande einer Menge, die sich

75

14.02.2026, 07:54:48.



https://doi.org/10.14361/9783839400449-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DiE TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER ISLAM

zu einer Kopftuchdemonstration durch die Frankfurter Innenstadt versam-
melt hatte und auf das Startzeichen wartete, eine Zigarette an, vollig unge-
rithrt von den erstaunten bis miflbilligenden Blicken oder dem Getuschel
anderer Muslime. Eine andere raucht gelegentlich in den Schulpausen —
eine Handlung, die ihre Bedeutung im Kontext der Anerkennung durch
die nichtislamischen Mitschiiler, denen sie erst beibringen mufite, dafd >ihr
Islam« kein Verzicht-Islam ist, erhilt. Bei groflen Treffen der Muslime
kann man die eine oder andere Frau sehen, die sich fiir eine Zigarettenlin-
ge auf dem Parkplatz neben ihrem Auto sozusagen aus der islamischen
Offentlichkeit zuriickzieht. Man soll nicht rauchen, es ist fiir viele ein Zei-
chen mangelnder Selbstkontrolle, aber es ist auch nicht eindeutig verboten,
weil die lange vor dem Tabakgenuf} entstandenen Quellen nichts dazu sa-
gen. Dieser Schwebezustand ist paradigmatisch fiir viele andere Handlun-
gen, die aufgrund von Analogieschliissen, die zwar logisch, aber eben nicht
richtig authentisch sind und daher dem Individuum Spielrdume geben.
Beispielhaft ist ebenfalls die Anlagerung mit wissenschaftlichen Griinden,
die zur Entscheidung und Bewertung von Handlungen herangezogen wer-
den.

Eindeutig haram, verboten, ist neben Alkohol der Genuf von Schwei-
nefleisch. Dafd dieses Verbot eine islamische Weisheit ist, ergibt sich fiir
die jungen Frauen aus medizinischen Begriindungen: Aus homéopathi-
scher Sicht ist Schweinefleisch ein »bedeutsames Homotoxin (Menschen-
gift)«*®, das den Korper auf verschiedene Weise belastet. Die Neo-Muslime
zeichnen sich aufler durch die Verfiigbarkeit iiber wissenschaftliche Argu-
mente noch durch eine weitergehende praktische Griindlichkeit aus. Auch
Nahrungsmittel, die Gelatine oder den hiufig verwendeten Emulgator
Mono- und Diglycerid enthalten, werden abgelehnt, da Gelatine zermahle-
ne Schweineknochen und Mono- und Diglycerid nicht im einzelnen dekla-
rierte tierische Bestandteile, darunter auch Schweineschmalz oder schwei-
nefleischihnliche Substanzen, enthalten kann. Als Konsequenz verwen-
den viele Neo-Muslimas erhebliche Sorgfalt auf den Einkauf und selektie-
ren das Warensortiment mit groRer Wachsambkeit. Statt wie bisher einfach
in die Regale des Supermarktes zu greifen, werden die Inhaltsdeklaratio-
nen auf den Verpackungen sorgfiltig studiert. Ehemalige Passionen wie
zum Beispiel priferierte Eis- und Schokoladensorten oder auch Gummi-
birchen werden bedauernd abgelegt. Da nur der eigenen Kontrolle zu
trauen ist, zeigen gescheiterte Versuche, Egewohnheiten durch das Aus-
weichen auf Apothekenware, die sich nach eingehender Beschiftigung mit
den Inhaltsstoffen auch nicht als gesiinder erwies, aufrechtzuerhalten.

Die unverheirateten, im elterlichen Haushalt lebenden Frauen wirken

76

14.02.2026, 07:54:48.


https://doi.org/10.14361/9783839400449-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

II. ISLAMISCHE LEBENSFUHRUNG ZWISCHEN ETHIK UND ASTHETIK

auf die Miitter ein, die Kiiche umzuriisten. Birzel zum Beispiel sortierte,
als sie von der Gefahr durch die Emulgatoren erfuhr, kurzerhand die gan-
zen Vorrite durch und fiillte den Abfalleimer mit den Waren, die die ent-
sprechenden Bestandteile enthielten. Thre Mutter hielt das fiir Verschwen-
dung, fiigte sich aber und erledigte die folgenden Einkiufe nach der
Zuldssigkeitsliste, die ihre Tochter fiir sie erstellt hat. Giilay stief auf mehr
Widerstand; in threm Fall wurde das Essen zum Anlaf fiir einen Macht-
kampf, der zumindest partiell zu ihren Gunsten ausschlug. Sie erzihlt:>

»Meine Eltern konnten das nicht verstehen. Die kamen da mit Argumenten *, ja wir
essen das schon seit 20 Jahren, das kann ja nicht falsch sein (lachend). / Was wir
schon so lange machen, kann ja nicht falsch sein. Das essen wir schon so lange und
*, ich hitte jetzt neue Sachen eingefiihrt und ich wiirde immer nur tibertreiben und
*, die kann ja wohl nicht verhungern und die leben in einer Gesellschaft und so Sa-
chen eben, ja. Die haben das also ziemlich dramatisiert. Und ich achte jetzt unheim-
lich auch darauf, z.B. mit dem Fleisch ist es ein Problem, es muf ja nach dem islami-
schen Recht geschlachtet worden sein, und wenn das Tier betdubt worden ist, also
richtig betdubt, dann darf man das Fleisch nicht essen ...3°... Meine Eltern, die ach-
ten weniger darauf. Die gehen zum Tiirken, kaufen dort das Fleisch ein, essen das
und das mache ich nicht. Die Tiirken machen das ndmlich auch so. Die kaufen ent-
weder von den Schlachthéfen oder von den Deutschen ein, oder wenn sie schlach-
ten, dann eben auch mit *, mit dem Elektroschock erstmal, nur durch Betdubung. Ja,
das ist so eine Sache, * da gab es eben Probleme mit meinen Eltern, daf? ich eben
dies nicht esse, jenes nicht esse, das war denen einfach zuviel. ... Also ich habe mich
meinen Eltern nicht angepaf3t, muf ich sagen, also ich war ziemlich stur, * weil ich
eben der Meinung war, das ist eben das Richtigere, wenn man wirklich Moslem ist,
wenn man sich * zum Islam bekennt. Wenn man, (4) * sich zu etwas entschlossen
hat, wirklich etwas zu praktizieren, dann sollte man es auch richtig machen. ... Und,
die mufiten einfach einsehen, dafl sie bestimmte Sachen falsch gemacht haben, dafs
sie auf bestimmte Sachen achten miissen. Auf Gliick, von wegen, ja, es kann Schwei-
neschmalz sein oder Rindertalg, * also das geht einfach nicht auf Gliick. Man muf3
einfach sicher gehen, so ist es im Islam, also, wenn man Bedenken hat, wo es wirk-
lich nicht fest steht, was es ist, dann mufl man einfach darauf verzichten, weil es
eben sein kann, daf} da eben Stoffe drin sind, die man wirklich nicht essen kann.
Und *, naja, meine Mutter hat es dann irgendwie eingesehen, die hat sich dann mir
angepaft. ... Also die hat dann auch immer gefragt, ob ich das esse und ob da wirk-
lich was drin ist. ... Der Vater ist ein bifichen eigensinnig gewesen, * ist er immer
noch (lachend). Der hilt das immer noch fiir einen Unsinn so was. Das kann man ja
gar nicht feststellen, das ist deren Meinung. Oder feststellen schon, aber dann woll-

ten die von mir, das war ja der Witz der ganzen Sachen, die wollten von mir dann

77

14.02.2026, 07:54:48.



https://doi.org/10.14361/9783839400449-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DiE TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER ISLAM

'was tiber Lebensmittelchemie wissen. Ich sollte ihnen sagen, wie das hergestellt
wird, ja, wie das dazu kommt, ja. Ich konnte es nattirlich nicht (lachend), ich studiere
kein Chemie oder ich kenne mich damit auch nicht so gut aus. Aber, ich meine, das
wurde eben von *, Leuten, herausgefunden, die sich damit auseinandergesetzt ha-
ben und Lebensmittelchemie kennen oder andere Wissenschaftler, Ernihrungswis-
senschaftler oder so. Und auch, wenn ich zum Beispiel die Moglichkeit gehabt hitte,
das zu erkliren, die hitten es ja gar nicht verstanden, wenn ich da angekommen
wire mit Molekiilen und Atomen und chemischen Reaktionen, die hitten es ja gar
nicht begriffen, ja. Das ist also volliger Unsinn gewesen, was die von mir verlangt
haben, nur um sich eben zu rechtfertigen.«

Deutlich kommt die Frontstellung zwischen einer konsequenten Systema-
tisierung, die mit Hilfe der Wissenschaft bis ins unsichtbare Innere, sozu-
sagen bis in die molekularen Details dringt, als »das Richtigere ..., wenn
man sich entschlossen hat, wirklich zu praktizieren« und dem >Auf-gut-
Gliick-Islams, der sich am Auferen, am Augenschein, am Konkreten, Ge-
wohnten orientiert, statt sich mit dem Moglichen, mit Zweifel und Verzicht
herumzuplagen, zum Vorschein. Zugleich manifestieren sich die iiber Bil-
dung und Habitus entstandenen Differenzen zwischen den Generationen,
wie sich iiberhaupt das Habituelle, das persénlich Habituelle, in Verkniip-
fung mit wissenschaftlich-rationalen Argumenten als Mittel der Auseinan-
dersetzung in den Vordergrund schiebt.

Offensichtlich findet keine Anbindung an bestehende »Formen mo-
derner >ERbewegungen«« statt, in denen »ausgehend von der Ernihrung ...
ein Modell der Zivilisationskritik entworfen ... wird«, um eine »Utopie der
Einheit zwischen individueller und kollektiver Identitit in Harmonie mit
der Natur« (Mann 1991: 6f.) herzustellen, wenngleich Argumente aus der
Okologie und dem Tierschutz fallen. Zwar bestehen ideologische Uberein-
stimmungen mit der Okologie (vgl. z.B. von Denffer 1993), aber zur skolo-
gischen Bewegung besteht eine grofRe Distanz. So werden keine Bio-Liden
oder Reformhiuser aufgesucht, sondern man bleibt im Supermarkt.»* Al-
lerdings gibt es auch Uberschneidungen. So hat die oben zitierte Giilay im
elterlichen Haushalt den tiirkischen Tee durch chinesischen ersetzt wegen
der radioaktiven Bodenbelastung seit dem Reaktorunfall im sowjetischen
Tschernobyl.

Die vom Islam abgeleitete >positive«< Diitetik, eine »Praktik der Diit als
Lebenskunst« (Foucault 1989a: 140), die, orientiert an der eigenen ideellen
Konstitution und ihrer Beziehung zu Elementen der Auflenwelt, in ein
Netz von Vorschriften und Mafdnahmen miindet, konzentriert sich aufihre
eigenen Gegenstinde. Sie steckt, nicht ohne Anleihen zu machen, ihren

78

14.02.2026, 07:54:48.



https://doi.org/10.14361/9783839400449-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

II. ISLAMISCHE LEBENSFUHRUNG ZWISCHEN ETHIK UND ASTHETIK

eigenen Rahmen ab. Auf den ersten Blick besteht die Intention darin, die
Regeln des Islam moglichst perfekt zu befolgen, das praktisch umzuset-
zen, an dessen Weisheit man glaubt und das fiir einen selbst nur gut sein
kann. Die Konsequenz und die besondere Vorsicht, die die jungen Frauen
an den Tag legen, bezeugen, daft die Regeln um das Essen ein praktisches
Feld bilden, aus dem heraus gleichermaflen die Konstitution des Selbst als
ethisches Selbst und als distinguiertes Selbst Form annehmen. Die selbst-
affirmative Distinktion geht in zwei Richtungen: als Abgrenzung im inner-
muslimischen Bereich und als selbst vollzogene Abgrenzung von den Stra-
tegien der Entwertung und kulturellen Okkupation der nicht islamischen
Anderen. Beiden wird gleichermafen demonstriert, daf}, im Gegensatz zur
ersten Migrantengeneration, die Verfiigung tiber Wissen, Willen und Dis-
ziplin besteht, selbst die verborgenen Details — Gelatine, Mono- und Di-
glyceride — aufzuspiiren und zu kontrollieren. Giilays Ausfithrungen iiber
die Auseinandersetzungen bei Tisch bringen deutlich zum Ausdruck, daf3
es um die Verinderung von Machtkonstellationen und der eigenen Positi-
on in ihnen geht. Thre Mutter paflt sich an sie an, ob aus Einsicht in die tiefe
Logik oder nur, weil sie sich Szenen und tiberfliissige Arbeit ersparen will -
denn die anderen ebenfalls erwachsenen Kinder, die die Religiositit der
Schwester zwar fiir einen Tick halten, aber ebenfalls das Essen verweigern,
wenn der Verdacht aufkommt, daf »da was Gesundheitsschidliches drin
ist« —, bleibt dahingestellt. Mit dem Vater hingegen, der sich als Muslim
versteht, kommt es zu einer harten Frontstellung. Hier verkehren sich die
Rollen, indem die Tochter Verbote setzt und zwar wissenschaftlich begriin-
dete, die, wie sie ihm zu verstehen gibt, er zu begreifen nicht die Vorausset-
zungen hat. Mit abstraktem Wissen erwirbt sie Selbstsouverdnitit gegen-
tiber seit langem wirkender Autoritit. Die Geschwister wiederum, mit
denen sie nicht mehr tiber Religion redet, weil diese Gespriache immer in
Streitereien endeten, islamisiert sie in gewisser Weise auf praktischem
Wege.

Das Essen als Bestandteil symbolischer Auseinandersetzungen im
Hinblick auf Selbstsouverinitit und kulturelle Okkupation durch die nicht-
muslimischen anderen kommt in einem anderen Fall klar zum Ausdruck.
Dabei handelt es sich um eine junge Frau, Hamida, die seit dem Siuglings-
alter in deutschen Kinderbetreuungseinrichtungen aufwuchs, weil die
Mutter arbeitete, und zum Schuleintritt Verwandten in Marokko iiberge-
ben wurde, bei denen sie bis zum Beginn ihres Studiums lebte, denn der
Vater war ziemlich plétzlich zu dem Entschlufl gekommen, dafl es besser
sei, daf »seine Kinder als Marokkaner aufwachsen«:

79

14.02.2026, 07:54:48.



https://doi.org/10.14361/9783839400449-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DiE TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER ISLAM

»Die Leute, die hier aufwachsen, die meisten Kinder leben in zwei Welten, also sie
wissen nicht, ob sie iiberhaupt Marokkaner sind oder Deutsche. Also diese Probleme
hatten mehrere Eltern, die ihre Kinder hier gelassen haben. Weil, Kinder, die kon-
nen Freiheit bekommen hier in Deutschland zu machen was sie wollen und bei uns
ist es nicht gut, irgendwie. Ich weifé nicht, also. Nun, ich bin auch der Meinung, daf3
viel Freiheit fiir kleine Kinder nicht gut ist, weil ein Kind weif? nicht, was richtig und
was falsch ist. Aber wenn man diese Freiheit von Anfang an bekommt, dann ist die-
ses Kind irgendwie verloren, weil Freiheit bekommt man erst, wenn man richtig
weif3, das sind die Regeln und das sind die Gegen- irgendwie, die Gegensitze sozusa-
gen oder was weif ich. Und wenn man diesen Boden {iberhaupt nicht hat, dann geht
man hier, geht man dort, man weif} iiberhaupt nicht mehr, was man ist irgendwie.
Was bin ich iiberhaupt, ein Marokkaner oder ein Deutscher oder ein Moslem oder
was weifs ich. Und besonders war es bei mir schwer, weil *, ich war total kraf3, weifs
ich nur, total bescheuert. Erst als ich nach Marokko gegangen bin, hab ich mich total
verdndert, muf ich sagen, bin ich ein braves Madchen geworden. Weil ich war stin-
dig mit, mit zwei Monaten bin ich schon in der Kinderkrippe, also ich sehe meine
Mutter nur selten und sofort nach der Kinderkrippe bin ich zum Kindergarten ge-
gangen, also die meiste Zeit bin ich mit Deutschen, also in eine deutsche Umgebung
und natiirlich die Deutschen, die geben mir, was die haben, die lesen mir Geschichte
usw. und das ist normal, weil eine Deutsche wird nicht sagen, okay, du bist jetzt
Moslem und wir werden fiir dich alleine einen Kurs machen, das geht nicht. Also,
alle Kinder sind gleich behandelt in einem Kindergarten und deshalb bekommen wir
auch Sachen, die total nicht zu unserer Kultur gehéren, zum Beispiel Geschichten,
man i3t alles und meistens ist auch Schwein da gekocht, verstehen Sie, solche Sa-
chen, solche Kleinigkeiten eben. Aber zum Beispiel, wenn ich mich daran gewshne,
alles zu essen, alles zu héren und alles zu akzeptieren, dann hab ich eben keine Per-
sonlichkeit mehr irgendwie als Marokkanerin und als Muslim. Aber als Mensch na-
tiirlich, ich hab alles bekommen, was man braucht eigentlich. Also vom deutschen
Denken jetzt her.«

Paradigmatisch ist die multikulturelle bzw. kulturrelativistische Haltung,
die bei Hamida, die durch ihre mehrfach translokale Biographie — erst auf-
gewachsen in Deutschland, dann in Marokko, dann zum Studium nach
Deutschland — und ihre pidagogische Arbeit als Leiterin einer Médchen-
gruppe, durch die sie einen Blick fiir die Schnittstellen von islamischer und
>westlicher« Lebensfithrung hat, besonders sensibel ist fiir Unterschiede
und die Arbeit des Subjekts zur Ordnung dieser Unterschiede, zum Vor-
schein kommt. Keine strikten Contra-Positionen werden aufgestellt — etwa
»the >Ummac contra the >West<«« oder »Muslims« contra Christians«, wie
Karin Werner (1997: 223f.) bei altersgleichen 4gyptischen islamisierten

8o

14.02.2026, 07:54:48.



https://doi.org/10.14361/9783839400449-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

II. ISLAMISCHE LEBENSFUHRUNG ZWISCHEN ETHIK UND ASTHETIK

Frauen feststellt —, sondern die Frage der Einbettung, einer >gerechten<
Einbettung und der Nuancen, der »Kleinigkeiten« ist wesentlich. Diese
Kleinigkeiten sind es, die Identitit machen und dazu zihlt ganz wesentlich
das Essen. Im Netz der Einkreisung durch symbolische Akte und Gegen-
stinde wie Bilder, die unterschlagen werden, zum Beispiel die Kopftiicher
oder Moscheen in den Bilderbiichern, mit denen sie im deutschen Kinder-
garten aufgewachsen ist und die sich unbemerkt einschleichen, kulturelle
Identitit formen bzw. kolonisieren, wird das Schweinefleisch zu einem der
wenigen ganz deutlichen Markierer der Differenz und der Anerkennung
von Differenz. Es zeigt einem, wer man ist. Freiheit wird gegen Identitit,
die tiber Selbstkontrolle, Selbstautoritit, Selbstbearbeitung erfolgt, gesetzt.
Freiheit im Sinne von Nichtregulierung ist dabei nicht generell negativ,
aber sie niitzt der Person nichts, die sich dadurch nicht erkennen kann. Sie
niitzt dem Anderen, der sich iiber ein Regelsystem erkennt und hilt,
nichts. Es ist, an Marcel Mauss (1984) ankntipfend, eine schlechte Gabe,
die den Annehmenden moralisch erniedrigt, weil er sie nicht adidquat erwi-
dern kann. Er kann sie nicht nutzen fiir seine Personlichkeitsentwicklung.
Sie macht ihn »bescheuert«, verriickt, sie dezentriert ihn, weil sie nur ein
spirlicher Ersatz ist fiir das, was ihm statt dessen vorenthalten wird, was
ihm im gegebenen institutionellen Rahmen nicht gegeben werden kann.
Kultur, Moral und Institution stehen nicht in einem homologen Verhilt-
nis, miissen also zwangsliufig zu Konflikten fithren, die der einzelne aus-
zustehen hat (Douglas 1991). Der Andere kann sich nur selbst konstituie-
ren. Dazu braucht er die »Kleinigkeiten« der Alltagspraktiken wie die
Regulierung des Essens. Hamida argumentiert hier nicht von der Religion
her, sondern stellt die Persénlichkeitsbildung — ein Code-Wort fiir das Reli-
giose — in den Zentrum des Gedankens. Nicht »alles zu essen« hat den glei-
chen Stellenwert wie nicht »alles zu héren und alles zu akzeptieren«. Die
bewuflte Beschrinkung auf die Essenz, auf das Partikulare ist das Grund-
thema. Hamida zeigt hier eine Klarheit und eine Radikalitit, die sie von
den anderen Frauen, die in Deutschland aufgewachsen und fester darin
verankert sind, unterscheidet. Sie ist nicht nur eine sehr genaue, zeichen-
bewuflte Beobachterin, sondern sie erfullt zudem als >Original-Muslimac
mit Entwicklungshelferfunktion eine sich selbst auferlegte pidagogische
Pflicht, klare Zeichen, Wege und Ziele zu setzen.

Aber auch bei anderen kommt zum Vorschein, da das Essen nicht
rein religiosen Charakter hat — eine Bedeutung, die aus ethnologischer und
distinktionstheoretischer Sicht nie alleine steht (Bourdieu 1982; Douglas
1985) —, sondern ins Spiel von Selbstaffirmation und Abgrenzung einge-
bunden ist. Die Selektion des Essens steht symbolisch dafiir, nicht mehr

81

14.02.2026, 07:54:48.


https://doi.org/10.14361/9783839400449-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DiE TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER ISLAM

alles dieser Kultur, die einen und die eigene Identitit zu okkupieren sucht,
zu schlucken, sondern nach eigenen Kriterien, nach einer eigenen Ord-
nungslogik zu priifen und fiir sich fiir gut zu befinden. Die Frauen fiithren
das Essen als Gegenstand der symbolischen Auseinandersetzung nicht ein,
sondern es ist als solcher vorgingig vorhanden und erfahren worden als
Entwertungsstrategie der Anderen. So fiihrt etwa die bereits oben zitierte
Giilay im Rahmen ihrer Erzihlung an, daf lange vor ihrer Islamisierung,
als sie noch gefirbte Haarstrahnen hatte und die Kleidung trug, die alle tru-
gen, so dafl sie sich ihrer Ansicht nach von ihnen nicht unterschied, sie in
der Klasse unter Tirkenwitzen zu leiden hatte, Witze, die nicht direkt ge-
gen sie gerichtet waren, aber ihr ihren Status deutlich vor Augen fiihrten.
Dazu gehorte der Witz >Frither standen die Tiirken vor Wien; jetzt stehen
sie vor Aldi< - eine deutliche Anspielung auf eine Kultur der Notwendigkeit
(Bourdieu 1982) iiber geschmacklosen Billigkonsum, zudem noch durch
die historische Verbindung konnotiert mit Degenerierung und einer quasi
wesensmifigen Unfihigkeit, in Europa Fuf zu fassen. Auch eine andere
Frau erwihnt das Traktiertwerden mit Tiirkenwitzen; sie bezieht sich auf
eine Szene, die mindestens zehn Jahre zuriickliegt:

»Ich hab mir nie daraus was gemacht. Nie. Das hat mich doch nie bewegt gehabt.
Heute, im Nachhinein, tut mir das dermafien weh, ja. Der (ein guter Freund, S.N.)
hat gesagt, >wie, du willst nicht beiflen gute Schweinewurst?«. »Nee<, hab ich gesagt,
»da ist kein Knoblauch drin, das ef ich nicht.< Das ging an mir einfach runter. Das
prallte ab, aber, heute sogar, im Nachhinein, tut mir das weh.«

Zu dieser Zeit bestand fiir sie noch lingst kein Gedanke daran, sich zu isla-
misieren. Sie wuflte, wie fast alle Kinder aus islamischen Familien, da
Schweinefleisch nicht gut ist und daR sie es nicht essen sollte. Im Nachhin-
ein, als sich ihr das Verbot als mehr als eine blofle Marotte erschliefét, die
im Zusammenhang mit mangelnder Aufklirung und Bildung steht, son-
dern als Bestandteil eines ethischen Systems, als Teil einer »kulturellen
Vernunft«, die sich in Essensgewohnheiten niederschligt (Sahlins 1981:
242) sieht sie eine Entwiirdigung. Vor allem auch sieht sie, die sich frither
in der politisch linken Szene ihrer Heimatstadt engagierte und sich als »gut
integriert« verstand, worin sie hiufig bestitigt wurde durch die Mitteilung,
sie sei eine »andere Tiirkin« — ein Satz, den sie heute so versteht, dafl sie
keine Tiirkin sein durfte und sich das Pridikat des Besseren nur iiber An-
passung und Verleugnung wesentlicher Elemente, die ihre Identitit aus-
machten, erkaufte — sich in der Retrospektive als partikulare Person von
ihrem eigenen Freundeskreis, dem sie vertraute, nicht mehr ernst genom-

82

14.02.2026, 07:54:48.



https://doi.org/10.14361/9783839400449-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

II. ISLAMISCHE LEBENSFUHRUNG ZWISCHEN ETHIK UND ASTHETIK

men. Auch als die »andere Tiirkin« wird sie iiber solche zudem in unzu-
linglichem Deutsch vorgebrachten Bemerkungen wie die mit der »Schwei-
newurst« {iber ein Kollektiv oder die Imagination eines Kollektivs identifi-
ziert, dem sie sich selbst durch ihr Denken und Handeln nicht zugehérig
fithlt. Turkische oder marokkanische Eltern zu haben, die als Gastarbeiter
gekommen sind, kann somit, das ist die Lehre, die sie mit anderen Erzihle-
rinnen teilt, jederzeit in interaktiven Situationen als Strategie der individu-
ellen Deklassifizierung eingesetzt werden und die persénliche Arbeit der
Biographie- und Selbstkonstitution entwerten, ja zunichte machen.

Das Essen ist ein Markierungspunkt, der die Frauen bzw. die Kinder
aus muslimischen Familien mit einer Ordnungspraxis konfrontiert, die
tiber ihren Kopfen besteht. Sie bemerken die doppelte Ebene, das heifit,
daf das Essen nicht nur eine personliche Angelegenheit ist, die man wih-
len oder abwihlen kann, sondern ein Zeichen symbolischer Auseinander-
setzungen, in die man als Person ohne eigenes Zutun, ohne Kontrolle in-
volviert ist. Mit der Islamisierung werden sie zu Zeichenexperten. Sie
werden sich der Klassifizierung durch Zeichen bewuf3t, ergreifen sie und
drehen sie um, kodieren sie neu. Religiése Regulierungen wie das Verbot
des Genusses von Schweinefleisch und das Schichten geben den normati-
ven Rahmen, aber die Subjekte setzen das Normative um in eine Alltags-
praxis, die durch ihre biographisch bestimmte Position in den Feldern der
sozialen Auseinandersetzung geformt ist. Der Ritus flieft ein in die Selbst-
konstitution; er korsettiert und macht dadurch unmittelbar leiblich fiihl-
bar, wer man ist. Er erzeugt Distanz, aus der heraus Identitit in einem
Spiel zwischen dem religiésen Ritus und dem Alltagshandeln erzeugbar
ist. Durch »kulinarisches Handeln« (Neumann 1993: 421) und seine spezi-
fische Einbettung in eine eigen-sinnige Bedeutungsorganisation treten die
jungen Frauen als taktierende Subjekte in die symbolischen Auseinander-
setzungen ein.

Exkurs: Das Schichten

Distinktionsbestrebungen bzw. Differenztendenzen zeigen sich, wie in der
oben angefithrten Erzihlsequenz Giilays hervortritt, auch im Punkt der
Schlachtung. Threr Ansicht nach ist die Schichtung erforderlich. Deutlich
wird bei ihr, dafl Islamisierung und Ethnisierung nicht gleichzusetzen
sind. »Zum Tirken« zu gehen, 16st nicht das Problem der Ethik. Das trifft
vielleicht fiir die dltere Generation zu, die vertraut, aber nicht weif. Die auf
Systematik trainierten Jiingeren zeigen sich hingegen kompromiflos.
»Der Tirke«, der tiirkische Hiandler oder Schlachter unterliegt den glei-

33

14.02.2026, 07:54:48.



https://doi.org/10.14361/9783839400449-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DiE TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER ISLAM

chen Auswahlkriterien, den Regeln einer Universalisierung, die das Ethni-
sche kontextualisiert.

Hinsichtlich des Schlachtens gibt es verschiedene Einschitzungen. So
halten einige Gelehrte es fiir unentbehrlich, daf wihrend dieses Aktes der
Name Allahs ausgesprochen wird. Andere halten das Fleisch fuir genieR-
bar, wenn keine Nennung, vor allem nicht die eines anderen Gottes erfolgt.
Verbreitet ist mit dem Hinweis auf die Aussage des Propheten, dafl die
Speisen und Zubereitungsarten der Leute der Buchreligionen (Juden,
Christen, je nach Auslegung auch Buddhisten, Brahmanen, Parsen) halal
sind (mit Ausnahme des Schweinefleischs) auch die Auffassung, dafl auch
andere Schlachtmethoden wie das Einsetzen von Elektroschock erlaubt
sind. Die beiden bereits zitierten zeitgendssischen Gelehrten, al-Qaradawi
und Karaman legen dies dar, priferieren aber das >ur-islamische« Schich-
ten letztlich durch ein eher technisches Argument, indem sie auf die relativ
qualfreie Tétung durch diese Methode hinweisen (Karaman 1993: 38f,; al-
Qaradawi 1989: 52f.). Das Schichten ist also nicht Voraussetzung fiir den
Genuf von Fleisch, aber es ist eindeutig >richtig« islamisch. Der einzelne
kann hier wiederum entscheiden, wie er sich zu dieser Frage verhilt. In der
islamischen Praxis in Deutschland gibt es verschiedene Alternativen: Ein
Laden, der zu einer Siilleymancilar-Gemeinde gehdrt, bietet, allerdings zu
einem hoheren Preis, Fleisch an, das von einem speziellen Schlachthof aus
einer weiter entfernten Stadt kommt. Die Ahmadiyya-Gemeinde hingegen
hat nicht solche Méglichkeiten (oder sucht sie nicht), sondern arrangiert
sich mit den gegebenen Bedingungen. Eine junge Frau verweist vage auf
>Moglichkeitens, wie sich Muslime zu helfen wiifiten und deutet auf ge-
heim betriebene Schlachtungen. Andere schrinken ihren Fleischgenufl
drastisch ein oder essen kein Fleisch, wenn sie nicht sicher sind, dafl das
Tier nach islamischer Methode geschlachtet wurde. Wieder andere greifen
zu einer Art Selbsthilfe, indem sie den Hinweis einer Frau, einer Deut-
schen, die sich der sufitischen Lehre angeschlossen hat, folgen: Demnach
wird zum Beispiel ein konventionell geschlachtetes Huhn genuftauglich
gemacht, indem man vor der Zubereitung dreimal bismillah spricht. Die
Alltagspraxis weist somit verschiedene Umgangsformen auf.

Die weibliche islamische Kleidung: Die idsthetische Dimension
Das Eingreifen in die Ordnungspraxis symbolischer Auseinandersetzun-

gen erfolgt auch in bezug auf die angemessene weibliche Bekleidung. Mit
ihr tritt das Interkulturelle als Konstitutionsbedingung stirker in den Vor-

84

14.02.2026, 07:54:48.



https://doi.org/10.14361/9783839400449-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

II. ISLAMISCHE LEBENSFUHRUNG ZWISCHEN ETHIK UND ASTHETIK

dergrund. Essen und Beten sind vornehmlich selbstbezogene Handlun-
gen. Das Beten nach islamischem Ritus befindet sich an der Grenze nach
auflen, wird aber von den jungen Frauen in der Regel nach innen verscho-
ben, der Offentlichkeit entzogen. Mit der Kleidung hingegen, die zugleich
eine Technik der Selbstkonstitution wie der Selbstreprisentation ist, findet
Kommunikation mit den anderen statt, steht Selbstaffirmation im Aus-
tausch mit den anderen. Insbesondere die Kleidung ist ein Zeichen der
Grenzginge. Sie ist weniger durch den Ritus vereinnahmt, aber hinrei-
chend an ihn gebunden, um als auch von anderen intuitiv so verstandenes
Instrument der »Souverinitit iiber sich selbst« (Foucault 198gb: 116) zu
fungieren. Im Gegensatz zum festgelegten Rituellen, dessen Mittel die Re-
petition ist und dessen positive individuelle Ausdrucksform nur in die Hy-
perkorrektheit miinden kann, 6ffnet sie ein Spiel der kreativen Moglichkei-
ten, »sich als Subjekt seiner eigenen Handlung zu konstituieren und zu
erkennen« (ebd.). Deutlicher als beim Essen zeigt sich bei ihr die Bezie-
hung zwischen »body hexis and discourse« (Starrett 1995), die Konfigurati-
on von korperlicher Ordnung, Selbstaffirmation und sozialer kompetitiver
Ordnung.

Im Zusammenhang mit dem Essen ist vornehmlich der ethische
Aspekt im Sinne des Entwurfes einer ethischen Lebensfithrung zur Spra-
che gekommen. Mit der Kleidung riickt der dsthetische Aspekt in den Vor-
dergrund. Einerseits besteht bei den jungen Frauen die unmittelbare In-
tention, Inhalt und Form, Innen und Auflen als sich widerspiegelnd zu
reprisentieren. Uber kérperliche Asthetik vermittelt sich zudem die parti-
kulare Ethik sinnlich evokativ in einen universalen Kontext, iibersetzt kom-
plexe Inhalte und Zusammenhinge, die im alltagsweltlich spontanen Rah-
men nicht erklirbar sind und auch nicht erklidrbar zu sein brauchen, in
sinnlich-praktische Erfahrungen und reprisentative Zeichen und Bilder
(Jameson 1991; Lukics 1963, 1962: 578f.). Insofern spielt die Kleidung —
durch die Vermittlung ins Universale, wohingegen Essen und Beten weit-
gehend partikular, selbstbezogen bleiben — als Bestandteil der Islamisie-
rung in den Erzihlungen, wenn man die quantitativen Anteile zugrunde
legt, eine wesentlich groflere Rolle als das Essen.

Ein Blick auf den normativen Diskurs zeigt, daR eine der umstritten-
sten Fragen, die weibliche Kleiderordnung, in den Quellen relativ knapp
abgehandelt ist. Das zeigen drei Autoren, die jeweils bestimmte islamische
Bevilkerungssegmente erfassen: Yusuf al-Qaradawi (1989: 133f.), Hayret-
tin Karaman (1993: 52f.) sowie Rabia Yalniz (1993) in dem von der Ahmadi-
yya-Gemeinde vertriebenen Heft mit dem Titel »Uber den Schleier«. Als
Grundlage dienen ihnen jeweils ein Hadith (al-Qaradawi und Karaman)

85

14.02.2026, 07:54:48.



https://doi.org/10.14361/9783839400449-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DiE TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER ISLAM

und zwei Koranverse (Yalniz). In dem Hadith sind Frauen erwihnt, »die
nackt sind, obwohl sie bekleidet sind, die verfithren und verfiihrt werden,
deren Haare wie die geneigten Kamelhocker frisiert sind« (al-Qaradawi
1989:79%*), womit sie sich den Weg ins Paradies versperren. Daraus wird
abgeleitet, dal enganliegende und durchsichtige Kleidung haram ist. In
Sure 24 Vers 32 heifdt es, dafl Frauen

»ihre Reize nicht zur Schau tragen sollen, bis auf das, was davon sichtbar sein muf,
und daf? sie ihre Tiicher {iber ihren Busen ziehen sollen und ihre Reize vor nieman-
dem enthiillen sollen als vor ihren Gatten, oder ihren Vitern ...« (usw.). In Vers 60
der Sure 33 » ...sollen ... die Frauen der Glaubigen ... ihre Tiicher tief {iber sich zie-
hen ... Das ist besser, damit sie erkannt und nicht belistigt werden«.

Rabia Yalniz leitet daraus ein Verschleierungsgebot ab und fiihrt iiberdies
an, daf} der Schleier »uns hilft, hochste moralische und spirituelle Eigen-
schaften zu entwickeln (1993: 14)3* An anderer Stelle, in Huda, einer
deutschsprachigen islamischen Frauenzeitschrift, in der Fragen einer isla-
mischen Alltagspraxis breit thematisiert werden, finden sich bezugneh-
mend auf Diskussionen mit dem Theologen Qaradawi in Miinchen im Jah-
re 1996 folgende Aussagen:

»[Es] sei vollig egal, womit der Kérper bedeckt ist, wichtig ist doch nur was bedeckt
ist. Ob eine Frau einen Djilbab, eine Manto, eine Abaye oder sonstwas trigt, ist un-
wichtig ... Auflerdem wollte er (Qaradawi) sich nicht darauf festlegen, bestimmte

erlaubte Farben zu nennen.«

Es gebe von Kultur zu Kultur unterschiedliche Priferenzen und Bedeutun-
gen. Angesichts der Situation »einer multikulturell-islamischen Gesell-
schaft, wie wir sie in Deutschland vorfinden« sei es miilig, verbindliche
Definitionen fiir eine islamische Kleidung zu suchen, insbesondere was
die Bestimmung als minnliche und weibliche Kleidung betrifft, sondern
»wir (sollten) uns den kulturellen Gegebenheiten anpassen ..., wenn wir
uns in einer kulturell relativ homogenen Gesellschaft befinden« (Huda
1996: 13). Diese Aussagen markieren zusammen mit der Feststellung, daf3
die Verschleierung in der Friihzeit das Statuszeichen eines freien Men-
schen gewesen sei, und der Definition, daf} Gesicht, FiiRe und Hinde als
das, was aus funktionalen Griinden sichtbar sein miisse, in etwa den deut-
schen bzw. deutschsprachigen islamischen Diskurs um die duflere Er-
scheinung der islamischen Frau in der Offentlichkeit.

Im alltagspraktischen Kontext wird auf die oben genannten Quellenver-

86

14.02.2026, 07:54:48.



https://doi.org/10.14361/9783839400449-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

II. ISLAMISCHE LEBENSFUHRUNG ZWISCHEN ETHIK UND ASTHETIK

weise Bezug genommen. Sie werden nicht in Frage gestellt, aber sie wer-
den als ein Rahmen begriffen, dessen Fiillung in den Details von den ein-
zelnen selber vollzogen wird. Das zeigt sich etwa an der fiir den Sommer
relevanten Frage nach dem passenden Schuhwerk. Wihrend die einen blo-
Re Sandalen fiir angemessen halten, bestehen die anderen auf Striimpfen
und festen Schuhen. Diskussionen iiber diese oder dhnliche Fragen verlau-
fen in der Regel so, daf die verschiedenen Positionen nebeneinander be-
stehen bleiben, ohne daf3 ein Anspruch auf Regelverbindlichkeit formuliert
wird. Es gibt keine Autoritit, die hier entscheiden kénnte.

Die Hose — Ein Zeichen der Selbstsouverinitit

Ein umstrittenes Kleidungsstiick unter islamischen Frauen ist die
Hose. Aus traditioneller Sicht ist sie eindeutig ein minnliches Kleidungs-
stiick. In den Siileymancilar-Gemeinden trifft man keine Frau an, die Ho-
sen trigt. Aus orthodoxer Sicht ist sie ein problematisches weibliches Klei-
dungsstiick. Mit dem Hinweis darauf, daR der Prophet das Nachahmen
von Kleidung und Verhalten des anderen Geschlechts verdammt habe,
sieht al-Qaradawi (1989: 80) in solchen Handlungen, allerdings ohne das
Tragen von Hosen zu erwihnen, eine Zerstérung der natiirlichen Ord-
nung, wihrend Karaman (1993: 52f.) von »seelischer Storung und sittlicher
Verirrung« spricht. Ob diese Zustinde bereits mit dem blofien Tragen von
Hosen beginnen, bleibt unerwihnt. In der Alltagspraxis findet man glei-
chermaflen Frauen, die nur Rock oder nur Hose tragen oder alternieren.
Aus dem Untersuchungssample gehen keine eindeutigen Kriterien hervor,
warum sich welche Frau generell fiir oder gegen das Tragen von Hosen
entscheidet. Einige priferieren Rocke als weiblicher, vor allem mit steigen-
dem Alter, das heiflt etwa ab 18, 20, als angemessener. Sie finden Hosen
aber gleichwohl »praktischer« und »besser«, weil sie den Kérper vollstindi-
ger bedecken und weniger Korperkontrolle erfordern, und auch »schéner«.
Sie verpénen das Tragen von Hosen keineswegs, sondern betrachten sie als
individuelle Wahl. Manche Spitislamisierten bevorzugen jetzt Récke, auch
wenn sie sie vorher hafiten, als ein Manifest ihrer eigenen Wandlung fiir
sich. Die Wahl, wann was getragen wird, kann aber auch strategische Griin-
de haben. So ist es sicherlich keineswegs ein Zufall, wenn eine junge, du-
Rerst zeichen-bewuflte Frau in der Schule, in der fast alle Gleichaltrigen
Hosen tragen, Rocke priferiert, aber ausgerechnet auf dem Fest einer Mo-
schee, an dem mehrheitlich traditionell eingestellte Frauen aller Alters-
gruppen teilnehmen, in Hosen erscheint. Fiir manche ist es weniger eine
Frage des Prinzips, ob das Hosentragen mit einem islamischen weiblichen
Lebensstil kompatibel ist oder nicht, sondern sie relativieren und machen

87

14.02.2026, 07:54:48.



https://doi.org/10.14361/9783839400449-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DiE TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER ISLAM

es von der Figur der Trigerin abhingig: Sie miisse schlank genug sein, um
die Unaulffilligkeit des weibliches Kérpers zu gewihrleisten. Man muf3 »es
sich leisten kénnen« Hosen zu tragen und es gilt offensichtlich als Makel,
es sich nicht leisten zu kénnen. Davon zeugen die vielen Gespriche um das
Thema Gewichtsreduktion. Einige der Frauen benutzen Heimtrainer oder
besuchen regelmifig FitnefR-Studios. Ersichtlich ist, ob das Tragen von
Hosen das Ziel ist oder nicht, eine starke Orientierung an der vorherr-
schenden Kérperkultur.

Fiir einige der Frauen gehort das Hosentragen zur Selbstaffirmation
als moderne, selbstbewuf3te Muslima. Es markiert das Ende der Nicht-Sou-
verdnitit. Das ist zum Beispiel der Fall bei Serpil. Sehr traditionell erzogen
— im Elternhaus sowie durch mehrjihrigen Aufenthalt in einem tiirkischen
islamischen Madcheninternat — begann sie im Alter von neunzehn Jahren
Hosen zu tragen. Fiir sie war das ein Akt der Befreiung von traditionell-isla-
mischen Normen, die ihr bisher als zu eng und nicht richtig erschienen wa-
ren, von der starken elterlichen Kontrolle und von der Tortur, sich in der
Schulklasse nicht dazugehérig zu fithlen, »mit dir selbst nicht zufrieden«
zu sein, »weil die anderen immer so gucken, ... weil alle auf das AuRere
achten. Sie begibt sich durch die Auseinandersetzung um ihre Kleidung
in einen Machtkampf mit den Eltern und beginnt, ein festes Machtgefiige
aufzubrechen. Kleidung, in diesem Fall die Hose, bildet einen konkreten
Gegenstand, iiber den Machtbeziehungen etabliert, aber auch in Frage ge-
stellt werden. Bereits in ihrer Kindheit war sie Gegenstand von Auseinan-
dersetzungen: Der auf Haltbarkeit und Zweckdienlichkeit Wert legende
Vater pflegte ihr »potthiflliche Oma-Schuhe« zu kaufen, die sie zu Récken
tragen mufdte. Hosen waren nur in Verbindung mit Récken erlaubt und
unter diesen Bedingungen fiir sie nicht tragbar. Rocke sind fiir sie, ebenso
wie spiter Mintel, zu einem Zeichen von Macht und Unterdriickung ge-
worden. Nach mehrjihrigem Aufenthalt in einem tiirkischen islamischen
Maidcheninternat, in dem sie sich sehr wohl fiihlte und das sie zu ihrem
Bedauern verlassen mufite, weil die finanzielle Lage der Eltern sich dra-
stisch verschlechtert hatte, pflegte sie zwei Jahre in »tiirkischen Klamot-
ten, »so wie es iiblich ist fiir Frauen, sich anzuziehen«, nimlich mit knie-
bedeckendem Rock, Feinstrumpthosen, in den Rock gezogener Bluse,
Girtel und »klar, weil das alles so eng sitzt und so kurz, da sieht man alles,
dann muf} man ja auch einen Mantel driiber tragen«, im Klassenzimmer
zu sitzen. Dann beschloR sie dieser »Qual« ein Ende zu machen, begin-
nend mit weiteren und lingeren Récken und Blusen, um den Mantel able-
gen zu koénnen. Heute trigt sie prinzipiell keine Mantel mehr, aber auch
keine Rocke. Das Tragen von Hosen allerdings hat sie sich erkimpfen miis-

88

14.02.2026, 07:54:48.



https://doi.org/10.14361/9783839400449-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

II. ISLAMISCHE LEBENSFUHRUNG ZWISCHEN ETHIK UND ASTHETIK

sen. Uberhaupt sieht sie, wie die anderen Frauen auch, das Erkdmpfen, das
Ringen um das Erkennen und Durchsetzen der eigenen Bediirfnisse so-
wohl zu Hause wie auch auf8erhalb, als ein Leitmotiv ihrer Biographie. Ei-
nen Wendepunkt markiert dabei ihr Kampf um das Tragen von Hosen, der
auf die bereits eingeschlagenen Verinderungen folgt. Im Alter von neun-
zehn, kurz nach dem Abitur und kurz nachdem sie erstmals junge Frauen,
darunter vor allem eine Muslima deutscher Abstammung kennengelernt
hatte, deren Einstellung zum Islam nicht von lokalen Traditionen geprigt
war, die »anders gedacht haben ... so wie ich das oft tue« und die ihr gezeigt
haben, »das ist doch kein falscher Gedanke, den du da im Kopf hast, fithlte
sie sich »ermutigt« und »reif dazu, endlich mal meine Meinung zu sagen,
offen dariiber reden zu kénnen, das heifit, die Eltern damit zu konfrontie-
ren, daf} sie beschlossen habe, Hosen anzuziehen. Folglich kaufte sie sich
eine Hose, zog sie an und wartete auf die Reaktionen. Prompt kamen »bose
Blicke: nein, darfst du nicht«. Daraufhin erfolgte ein Schlagabtausch isla-
misch legitimierter Argumente, den sie wie folgt schildert:

»Ich sagte, nee, das steht mir zu, und ich lief nicht nach. Ich mufte ja mich aus is-
lamischer Sicht verteidigen, weil, ich tu’s ja auch, ich mein, ich achte ja selbst darauf.
Aber nein, Frauen diirfen das nicht, das ist Mannerbekleidung. Hab ich gesagt, wo
steht das? Zeig mir das, ich zieh das nicht an. Also, mit meinem Vater hab’ ich ganz
normal gesprochen. Zeig mir, wo das steht und ich werd das nicht anziehen. Er
konnte mir das natiirlich nicht zeigen, weil das nirgendwo steht. Es steht nur, Frau-
en sollen nicht Minnerbekleidung tragen. Das ist wahr, aber, wer sagt denn, daf3
Hose Miannerbekleidung ist. Ich mein, was ist 'ne Hose tiberhaupt, wie will man das
definieren, ne. Und er konnte nicht mehr. Da kann er ja nicht mithalten (lacht). Da
mufite er das auch runterschlucken. Also, sie haben mich sehr oft gewarnt, wirklich
sehr oft. Also, sie haben auch nicht sonderlich aufgegeben, immer wieder gesagt,
was du machst, ist nicht gut. Du wirst verdammt von Gott und du wirst so und so.
Also, als ob ich 'ne Hure wire oder so, weifst du, so verdammt von Gott und wegen
ner Hose. Und, sehr oft haben sie mir das gesagt, aber ich war knallhart, also ich bin
auch knallhart, also nicht immer so, aber wenn ich was im Kopf habe und ich bin
tiberzeugt, dafl es richtig ist, dal ich’s durchzieh’, egal wer vor mir ist (lacht), ob’s
mein Mann ist oder meine Eltern oder sonst irgendwas, sonst irgendwer. Naja, dann
hab ich das auch so durchbekommen. Also meine Mutter hat heute noch Probleme
damit, mit meiner Hose. Aber, sie sagt nichts mehr, sie schluckt es, also ignoriert

€8.«

Das Hosentragen markiert fiir Serpil den Wendepunkt zur persénlichen
Metamorphose vom eingeschiichterten, dem normativen Druck anderer

89

14.02.2026, 07:54:48.



https://doi.org/10.14361/9783839400449-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DiE TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER ISLAM

ausgelieferten Objekt zum souverinen, optierenden Subjekt. Klar ersicht-
lich ist die Verschiebung der Machtbalancen zwischen den Generationen
im Rahmen der islamischen Semantik. Der argumentative Austausch be-
wegt sich exakt im Rahmen der oben aufgezeigten koranischen und Hadith-
uiberlieferungen. Serpil hat »meine Quellen und so, sie operiert mit ratio-
nal und logisch begriindbaren Details (wie ist eine Hose definiert?), sie
fragt nach dem Wesen der Dinge und zieht Vergleiche (andere islamische
Regionen, in denen auch Frauen Hosen tragen), sie argumentiert, wenn
man es so formulieren will, universal und bringt die beschrinkte traditio-
nelle Rede, die sich nur auf die Wiederholung beziehen kann, die den Text
nicht deutet, um die Méglichkeit der Widerlegung. Gleichzeitig schligt sie
diesen Diskurs, indem sie seine Ausgangsposition, den Islam aufgreift, ihn
iibertrumpft, statt ihn bloR zu negieren. Uber die islamische Semantik ver-
14Rt Serpil ihren Platz als gehorsame Tochter, die sich dem Zwang der Au-
toritit beugt und prisentiert sich als Ebenbiirtige und sogar Uberlegene.
Gegen Aufenkontrolle setzt sie Selbstkontrolle und sucht dariiber das Be-
ziehungsgeflecht zu verindern und sich dabei Anerkennung zu sichern. So
steht sie nicht als schlechte Tochter dar, sondern im Gegenteil als eine sou-
veridne Beherrscherin islamischer Regulation, die nicht nur weif}, was ver-
boten ist, sondern ebenso, was ihr zusteht (vgl. auch Nékel 2000). Dieses
unterstreicht sie, indem sie zusitzlich einen Fachmann einbezieht, einen
»wirklich guten Hoca, der nicht nur nicht traditionelle Machtsstrukturen
verteidigt, sondern zudem ein Freund des Vaters ist und dessen Stimme
als solcher zusitzliches Gewicht erhilt. Sie braucht ihn nicht als Verteidi-
ger, denn all ihre Argumente kann er nur bestitigen und nichts hinzufii-
gen, sondern als Vermittler. Auf diese Weise stellt sich ein Biindnis her, in
dem Wissen und Anspriiche zihlen und nicht Geschlecht. Auf die gleiche
Weise verfihrt sie auch wenig spiter, als sie sich entschliefit, ein Fahrrad
zur Fortbewegung zu benutzen. Fahrradfahren gehort sich aus traditionel-
ler Sicht nicht fiir Frauen. Auch jiingere islamische Frauen setzen sich
diesbeziiglich mit der Frage der Schicklichkeit und der Technik auseinan-
der: Rocke und Kopftiicher konnten verrutschen; tiberhaupt die ganze Bewe-
gung konnte der wiirdigen und geordneten Erscheinung widersprechen.
Mit der Auseinandersetzung um die Hose etabliert Serpil ein moder-
nes, dem Individualismustheorem entgegenkommendes islamisches Pro-
gramm. Auf die Frage, warum die Eltern so streng seien, erklirt sie:

»Ja, die haben es traditionell alles gelernt. Nicht *, so von den Quellen, wie wir das

heute machen. Also wir erforschen auch sehr viel. Wir lesen auch sehr viel andere
Meinungen, von anderen Gelehrten und wir sind nicht abhingig von einem einzel-

90

14.02.2026, 07:54:48.



https://doi.org/10.14361/9783839400449-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

II. ISLAMISCHE LEBENSFUHRUNG ZWISCHEN ETHIK UND ASTHETIK

nen Gelehrten. Und die sind so. Die sind sehr abhingig. Also die haben nur so eine
schmale Linie, die sie gehen, aber wir haben drei von denen jetzt. Also, X. [der Ehe-
mann] und ich, wir achten beide darauf. Dafd wir jetzt nicht alles so sehen, sondern
mehr weitsichtig und, deshalb kénnen wir uns auch mehr erlauben, als manche an-
dere Muslime. Weil wir auch andere Meinungen akzeptieren und die auch befolgen.
(2) Weil das wir ja auch schade, wenn wirklich Islam so eng wire, also dafl man so
wenig Freiheit hat. Das wire sehr schade.«

Wahl, Differenzierung und kritische Distanz zur Autoritit zeichnen sich
als Grundziige der Selbstaffirmation der modernen Muslima ab. »Weit-
sichtig« zu sein, den Text genau zu studieren, ihn daraufhin zu untersu-
chen, welche Optionen er bietet, und sich durch die Verbindung von eige-
nem Wissen und kontrollierbarem Expertenwissen »mehr erlauben« zu
kénnen, erzeugt das »freie<islamische Individuum, dessen Freiheit im sou-
verinen Umgang mit den Regeln, nicht in deren blofer Aufhebung be-
steht, und verleiht ihm moderne gesellschaftliche und diskursive Kompe-
tenz. Darauf weisen auch Serpils Uberlegungen, ab wann die Geschlech-
tergrenzen libertreten werden oder konkret, ob die Hose, wie ihr Vater ar-
gumentiert, ein minnliches Kleidungsstiick ist:

»... Und es gibt ein hadith, auch ein Ausspruch des Propheten, der sagt, Frauen, die
so aussehen wie Manner und Mianner, die aussehen wie Frauen, also méchten gerne
so aussehen wie Minner zum Beispiel oder, Midnner, die méchten gerne so ausse-
hen wie Frauen, die werden *, verflucht von Allah. Also, okay, kann ich mir gut vor-
stellen, aber fiir mich heifit es, dafl man sich total wie ein Mann gibt, also das ist
nicht wegen der Hose oder deswegen, daf man ein Hemd angezogen hat, sondern,
dafd man so tut, als ob man ein Mann wire. Oder diese, wie sagt man, die Transvesti-
ten, ne. Das sind ja Minner, die sich als Frauen bekleiden und ich denke immer, daf}
solche Personen damit gemeint sind, die sich wirklich als Frau geben, auch so mit
Make-up und so Klamotten und wie man geht, wie man sich benimmt. Und *, da
kann ich mir nicht vorstellen, daf, einfach, wenn ein Mann zum Beispiel ein Kleid
anzieht, aber benimmt sich wie ein Mann und spricht auch so und steht auch zu sei-
ner Mannlichkeit, ich wiirde nicht sagen, daf8 so ein Mann von Allah verflucht wird,
nur weil er mal heute ein Kleid angezogen hat. Weil, er beabsichtigt ja auch nicht,
wie eine Frau auszusehen, sondern einfach nur, daf} es bequem ist fiir ihn, kann er
sagen, oder wie er das begriindet eben ...«

Abgesehen davon, dafd Serpil hier die Geschlechterfrage verschiebt — be-

merkenswerterweise bezieht sie sich auf die Transgression des Méannli-
chen und nicht, wie in der Regel, des Weiblichen — zeigt sich hier eine Ten-

91

14.02.2026, 07:54:48.



https://doi.org/10.14361/9783839400449-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DiE TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER ISLAM

denz der Differenzierung. Ausschlaggebend ist das innere Motiv des Han-
delnden, nicht die duRere Konformitit. So lange Geschlechtsidentitit und
biologisches Geschlecht nicht vollig divergieren und damit das islamische
Geschlechterkonzept sprengen, sind Abweichungen tolerabel. Der einzel-
ne mufl damit selber sehen, wo die Grenze ist, wie er seine Intentionen
begriinden kann, wie er Grenzen und Intentionen integriert. Ersichtlich ist
der Aufbau einer Doppelkonstruktion in der Anerkennung einer essentiel-
len Wahrheit durch den Glauben an die Offenbarung und subjektiven Par-
tikularismen. Das transzendierende Individuum im Sinne Hellers (1984)
vermittelt zwischen beidem und damit zwischen Pflicht und Recht, zwi-
schen Gehorsam und Spiel. Der unentscheidbare Diskurs um das Tragen
der Hose ist ein konkreter Punkt, an dem sich diese Haltung zeigt. Die
Auseinandersetzung um die Frage, ob Frauen Hosen tragen sollten, ist so-
mit, wie Serpil in anderen Erzihlsequenzen andeutet, nicht nur im Kontext
eines Prozesses der Aneignung von Selbstsouverinitit und Anerkennung
zu sehen. Der subjektive Umgang mit dem heiligen Text, die Konfrontati-
on mit den Eltern als Vertreter von Tradition und die Auseinandersetzung
um das Hosentragen reprisentieren Wandlungstendenzen, die aufserhalb
des Subjekts und seiner Kontrolle liegen. Sie betreffen die generellere Fra-
ge der Geschlechterabgrenzung und der Modifizierung der Grenzen. Fati-
ma Mernissi hat, neben anderen, diagnostiziert, dafl moderne Gesellschaf-
ten im islamischen Raum gekennzeichnet sind durch eine soziale Anomie,
eine Konfusion, die auf der spannungsgeladenen Koexistenz verschiedener
Regelsysteme zur Geschlechterordnung beruht (z.B. Mernissi 198y). Der
Islam als patriarchalische Bewegung (Riesebrodt 1990) erscheint in die-
sem Rahmen als ein Gegengewicht. Aus den Erzihlungen der jungen
Frauen, deren Biographien durch ebensolche Spannungen charakterisiert
sind, geht hervor, daf} dieses Gegengewicht nicht als abgeschlossene Ein-
heit zu betrachten ist. Vielmehr flieRen 6ffentliche Diskurse ein und wir-
ken auf eine Reinterpretation. Ausgehend von subjektiven alltagsweltli-
chen Uberlegungen lassen sich folgende Annahmen formulieren: Moder-
ne offentliche Diskurse iiber Sexualitit und Geschlecht, iiber Transvestis-
mus, Homosexualitit, Geschlechtsumwandlung in Verbindung mit Aner-
kennung sowie die Diversitit von Geschlechterrollen auch in den Ge-
schlechtergrenzen zeigen an, dafl die Geschlechterzuordnung bzw. die
Definition von Minnlichem und Weiblichem uneindeutig geworden ist.
Biographische Umstinde wie Abgrenzung zum traditionellen Modell, An-
erkennungspolitiken, Bildungskarrieren, wissenschaftlich orientiertes
Denken erfordern eine Auseinandersetzung mit diesen Diskursen. Diese
zwingen Wissen auf, das mit islamischem Wissen arrangiert werden muf3

92

14.02.2026, 07:54:48.



https://doi.org/10.14361/9783839400449-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

II. ISLAMISCHE LEBENSFUHRUNG ZWISCHEN ETHIK UND ASTHETIK

und das islamische Wissen in bestimmte Reflexionszusammenhinge fugt.
Oder anders formuliert: Hinsichtlich der Geschlechterfrage erweist sich
der Islam als ein hochproblematisches Feld. Einerseits ist die Ordnung
ganz eindeutig, andererseits gibt es Grenzfille und es gibt ein Selbst, ein
wertvolles, mit dem Recht auf persénliche Authentizitit, auf die Realisie-
rung seiner partikularen Bediirfnisse, die sich im Grenzbereich dieser kla-
ren Ordnung befinden. 3

Die Kopftuch-Technik des Selbst

Im Gegensatz zu den kontroversen Einstellungen und Praktiken hin-
sichtlich des Tragens von Hosen besteht ein Konsens dariiber, dal das
Haar zu bedecken sei, daf8 es zu den Teilen des Korpers gehére, die nicht
sichtbar sein sollen. Diese Einstellung wird auch vehement verteidigt ge-
geniiber einzelnen Ansichten minnlicher, hiufig, aber nicht ausschlief-
lich, deutschstimmiger Muslime, die das Kopftuch im Westen fiir tiber-
flitssig befinden, da das Haar dort nicht als erotischer Reiz definiert sei, wie
tiberhaupt die Reizschwelle hoher liege. Serpil, die, stets auf der Suche
nach einer praktischen Logik, sich argumentativ nicht allein auf die korani-
sche Vorgabe und auf den normativen Aspekt stiitzen will und auch das
hiufig gedulerte Argument vom Beurteiltwerdenwollen aufgrund der in-
neren Werte und nicht aufgrund des Auferen nicht bloR repetitieren will,
hatte sich eingehend mit diesen Einwinden auseinandergesetzt. Systema-
tisch hat sie Modells, die Verkérperung weiblicher Schonheitsideale, be-
trachtet und dabei festgestellt, daf} sie in der Regel eine lange Haarpracht
aufweisen. Das sieht sie als Beweis, da} das Haupthaar eindeutig ein Be-
standteil weiblicher Erotik ist und daf§ seine Bedeckung durch die islami-
sche Ethik gerechtfertigt ist.

Eindeutig steht das Kopftuch im Kontext der Selbstaffirmation gegen-
uiber der dominanten Kultur. Dabei entsprechen totale und uniformieren-
de Verschleierungsformen wie der Tschador, das grofle schwarze Korper-
tuch, der tiirkische Tscharschaf, in der modernen Form ein gleichfarbiger
Zweiteiler von Mantel und einem sehr groflen, iiber den gesamten Ober-
korper fallenden Tuch, das nur das Gesichtsoval freilifit, oder der Gesichts-
schleier (nigab) nur dem Geschmack einer winzigen Minderheit. Die jun-
gen Frauen bestitigen solche Formen als »das Hoéchste«, die »héchste
Stufe«, lehnen sie aber gleichzeitig fiir sich als unpraktikabel ab: Sie seien
den anderen zu fremd; diese konnten nicht damit umgehen und man gera-
te in die Isolation. Soziale Exklusion wiederum steht kontrar zum Projekt
des aufstiegsorientierten und diskursfihigen Selbst. Mit dem funktionalen
Argument verkniipfen sich auch Bedenken, die die Formierung als morali-

93

14.02.2026, 07:54:48.


https://doi.org/10.14361/9783839400449-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DiE TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER ISLAM

sches Subjekt betreffen. In diesem Sinne etwa erklirt die Studentin Hami-
da, wenn sie, was ebenfalls zur Vollverschleierung gehort, im Horsaal stin-
dig darauf achten miisse, daf} die Hinde bedeckt seien, konne sie nicht
mehr richtig mitschreiben. Zudem entwickele sich eine hohe Schamgren-
ze, die den Umgang mit anderen Menschen und vor allem mit dem ande-
ren Geschlecht erschwere und einen selbst in seiner Entwicklung blockie-
re. Die Vollverschleierung steht fiir sie somit im Kontext einer Sorge um
sich, die in einen reinen, austauscharmen Selbstbezug miindet. Zugleich
wird als Tatsache akzeptiert, dafl die Arbeitswelt ein Raum der Kooperation
und Konkurrenz der Geschlechter ist, in dem die tibermiRige Betonung
der Geschlechterdifferenz Nachteile bringt (vgl. auch Kapitel IV).

Eine der jungen Frauen hebt ihre Abneigung gegeniiber dem Typ
»Mullah-Frau« hervor. Zur Illustration verweist sie auf ein Bild vom irani-
schen Parlament, das sie kiirzlich im Fernseher sah und auf dem die Parla-
mentarierinnen einheitlich einen schwarzen Tschador tragen. Das erinne-
re sie an karafatma, schwarze Kifer in der Art von Kellerasseln oder Kaker-
laken. Sie findet diese Kleidungsart angsteinfléend und ist der Meinung,
daf} »man sich schon ein biRchen schén machen sollte«, und »wenn die
Minner sich nicht verstecken, warum soll ich mich dann verstecken?«. Sie
legt nicht nur Wert darauf, sich von politisch-religiésem Rigorismus und
Puritanismus abzugrenzen, den sie mit Entpersonlichung und Einschrin-
kung assoziiert. Sie betont iiber den isthetischen Aspekt die weibliche sub-
jektive Perspektive. Sie selber kauft zu jedem neuen Kleidungsstiick gleich
ein passendes Kopftuch, verfiigt also iiber eine grofe Auswahl. Der istheti-
sche Aspekt ist fiir sie, wie auch fiir die anderen Frauen, von grofler Bedeu-
tung. Er bildet einen Teil ihrer Selbstidentitit, ihrer persénlichen, sich im
Prinzip der Wahl ausdriickenden Souverinitit, die sich nicht tiber Unifor-
mierung prisentieren lif3t. Dafl diese Haltung keine persénliche ist, zeigt
sich an der Beliebtheit von Modeschauen islamischer Kleidung, die unter
anderem von diversen in Deutschland lebenden Designerinnen entworfen
wird.3¢ Kleidung ist als praktisch wirksames Zeichen der Organisation von
Handlung und des Arrangements der Beziehung zu den anderen zu sehen.
Uber die Kleidung manifestieren sich soziale Machtbeziehungen und In-
tentionen, Kleidung zu steuern, um dariiber als Handelnder in diese Bezie-
hungen einzutreten. Das Kopftuch ist ebenfalls ein Medium in diesem
Machtspiel. Der Tschador wird von den jungen Frauen synonym gesetzt
mit Versteck, Scham, Exklusion. Er ist fiir sie eine Technik des Partikularis-
mus, der sich nicht transzendieren kann. Das Kopftuch hingegen erlaubt,
im doppelten Sinne, die offene Stirn zu bieten. Es bildet eine Art kompro-
miflbereite Minimalkonstruktion, eine wohldosierte Synthese zwischen

94

14.02.2026, 07:54:48.



https://doi.org/10.14361/9783839400449-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

II. ISLAMISCHE LEBENSFUHRUNG ZWISCHEN ETHIK UND ASTHETIK

partikularer Ethik und dominierenden Korperbildern bzw. dsthetischen
Vorstellungen. Auffillig ist dabei, dafl diese Minimalkonstruktion im Kreis
der neo-islamischen Frauen kompromifilos in bezug auf die Bedeckung
des Haares ist. Ein eminent hoher Wert wird darauf gelegt, daf nicht ein
Hirchen sichtbar ist. In der Konsequenz erfolgt eine, bei manchen fast
schon manisch erscheinende, stindige Selbstiiberpriifung und Riickversi-
cherung durch andere Frauen und zwar auch dann, wenn Frauen unter
sich sind. Dabei geht es keineswegs um die Aufrechterhaltung der Ord-
nung durch die Eliminierung erotischer Zeichen. Wie Hamida meint,
»wird kein Mann umfallen, wenn er ein Stiick meiner Haare sieht. Das hat
nichts zu tun mit Weiblichkeit oder Sexualitit, sondern damit, daff man
strengglaubig ist und alles beachten will, was Allah gesagt hat«. Der Anflug
plétzlicher Nervositit, der, wie sie formuliert, bei den »wirklich Glaubigen«
die Information, man kénne ein Hirchen sehen, hervorruft, resultiert ihrer
Meinung nach weniger aus der Furcht vor dem persénlichen Autorititsver-
lust durch mangelnde Auflenreprisentation, sondern betrifft die Selbstaf-
firmation als gewissenhaftes, selbstdiszipliniertes, um die perfekte Erfiil-
lung einer selbstauferlegten Leistung besorgtes Individuum. Insofern
bildet das perfekt sitzende Kopftuch, das aller Sorgfalt zum Trotz zum Ver-
rutschen neigt und dem sich vor allem die kleinen Hirchen am Haaransatz
nicht bereitwillig unterordnen, ein leibgebundenes Memorial individueller
Perfektion und Selbstdisziplinierung — fiir sich und fiir die Anderen, die
muslimischen Anderen mit ihrem unreflektierten und unsystematischen
Volksislam und die nichtmuslimischen Anderen mit ihren diversen Orien-
talisierungsphantasien.”

Kleidung und Verhalten bzw. Leibordnung und Moral stiitzen sich ge-
genseitig ab oder, wie Hamida es formuliert: »Islam ist eine Religion, die
Innerlichkeit mit AuRerlichkeit verbindet. Das geht nicht anders, sonst
steht man nur auf einem Fufl.« Insbesondere das Tuch fungiert wesentlich
auch fiir die Trigerin selber als Erinnerung an die Prinzipien der Selbst-
zucht bzw. Selbstfithrung, als Stiitze der Selbstkontrolle, um sich in Ge-
genwart anderer nicht gehen zu lassen, eine wiirdige Haltung zu bewah-
ren, insbesondere Minnern gegeniiber nicht zu vertraulich zu werden. Das
Tuch demonstriert, dafl man weif3, was man tut und selbstbewuft als Per-
son gleichen Ranges oder Wertes bzw. gleicher Kompetenz auftreten kann.

Die Leibordnung unter islamischen Vorzeichen, und dabei insbeson-
dere das Kopftuch, gilt als die Manifestation einer »totalen Persénlichkeits-
entwicklung« (Hamida), die jede sich personlich und kontinuierlich erar-
beiten muf. Das schlief3t auch eine ganze Reihe von Verhaltensweisen ein.
Dazu gehoren ruhige, konzentrierte Ausdrucksformen, die mit dem Not-

95

14.02.2026, 07:54:48.



https://doi.org/10.14361/9783839400449-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DiE TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER ISLAM

wendigen auskommen, mit sparsam eingesetzter Mimik und Gestik. Es
sei, so erklart Hamida, einer islamischen Frau nicht angemessen, sich wie
ein »Zappelphilipp« zu verhalten; beispielsweise reiche es, einfach zu sa-
gen, daR man etwas vergessen habe, anstatt seine Vergefllichkeit mit ge-
spielter Panik laut herauszusprudeln und sich dramatisch mit einem lau-
ten »aah«< mit der Handfliche an die Stirn zu schlagen. Solche Reaktionen
sieht sie als typisch fiir die Midchen der zweiten Immigrantengeneration,
und sie versucht diese Generation, die im Zeichen der anarchischen Pippi
Langstrumpf, »die Minirdcke trigt«, aufgewachsen ist, in diese Richtung
zu sensibilisieren:

»Das Schleiertragen ist irgendwie ein Entwicklungsprozef, das Schritt fiir Schritt
kommt. Das kann nicht so, auf einmal, gut und in Ordnung und perfekt sein, aber es
kommt mit der Zeit. Zum Beispiel ohne Schleier war ich ein bifichen ein Zappelphi-
lipp sozusagen, ich <unverstindlich> und ich rede mit Minner, ganz locker, aber
wenn man islamisch wird, dann muf} man, wie soll ich das sagen, so ein biffchen
Ruhe und ruhig sein, also ruhig verhalten, nicht so immer mit Hinden reden und
mit Fiifen und wie viele Frauen, zum Beispiel wenn man Kaugummi jetzt kaut,
mufd man es nicht mpfmpf, so machen. Also eine Frau, die Schleier trigt, muf eben
respektvoll irgendwie aussehen. Wie zum Beispiel in koéniglichen Familien jetzt,
zum Beispiel Diana, die kann jetzt nicht, was weif3 ich, in eine Diskothek gehen und
dann tanzen oder so. Es gibt bestimmte Benehmensart und -weisen, die eine ver-
schleierte Frau *, also * haben muf, also bestimmtes Benehmen muf$ sie haben,
nicht so wie kleine Kinder oder so. Das bestimmte Benehmen, ich weif nicht, ob Sie
mich verstanden haben, das ist genauso wie mit alten Gesellschaften, auch so wie
hier in Europa zum Beispiel, also ich hab auch viele Biicher so gelesen von alten
Zeiten, diese also, um ein Gentleman zu sein oder um eine richtige Lady zu sein, das
mufl man richtig, so jetzt so Kaffee normal trinken, also so bestimmte Benehmen
gibt’s, nicht so wie in Amerika auorrm, irgendwie keine so <unverstindlich>. Man

mufl eben sehen, dafl man sich verindert hat.«

Bemerkenswerterweise greift Hamida zur Erklirung auf den Adel und sei-
ne Techniken der Selbstdisziplinierung und Distinguierung zurtick. Isla-
misierung bedeutet fiir sie Aristokratisierung. Es liegt nahe, ihre sehr per-
sonliche anglophile Tendenz und ihren Faible fiir eine standesbewuf3te,
selbstdisziplinierte Oberschicht aus dem Kontext des Gastarbeiterstigmas
heraus zu erkliren. Mit der Projektion eines >Oberschicht-Habitus« tritt sie
einem (klein-)biirgerlichen Regime, das sich entweder in der Attitiide
selbstgefilliger Xenophobie oder der der Scheinfreiheit und -toleranz ge-
fillt und je eigene Varianten des Gastarbeiterstigmas erzeugt, entgegen.

96

14.02.2026, 07:54:48.



https://doi.org/10.14361/9783839400449-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

II. ISLAMISCHE LEBENSFUHRUNG ZWISCHEN ETHIK UND ASTHETIK

Uberraschend an ihrer Erklirung ist, wenn man sie im Kontext der
Kulturrelativititsthese, die sie zuvor vertreten hat, liest, daf$ sie sich nicht
auf die Sunna bezieht, sondern auf einen exklusiven Bestandteil eines eu-
ropiisches Standesgefiiges. Das legt das gleichzeitige Vorhandensein einer
Universalititsthese nahe, einer Idee der auf Mimesis beruhenden sozialen
Konkurrenz. Sie bezieht sich nicht auf Charisma, sondern, gemif der Ent-
wicklungsidee, die bei ihr eine groRe Rolle spielt, auf Selbstdisziplinie-
rung. Andere Muslimas hingegen verweisen im Zusammenhang mit isla-
mischer Selbsttransformation auf die Sunna, auf das Vorbild des Prophe-
ten, den sie als tolerant, grofziigig, gerecht, fiirsorglich empfinden, und
bemiihen sich um Héflichkeit, Hilfsbereitschaft, Verzicht auf die Herab-
setzung anderer und auf Tratsch. Sie versuchen alltigliche Handlungen zu
islamisieren, wie zum Beispiel beim Servieren von Getrinken von rechts
nach links vorzugehen. Es scheint eine Art vagen Grundkonsens zu geben,
was adiquates islamisches weibliches Verhalten ist, aber keinen verbindli-
chen Katalog, der in Richtung einer ausgefeilten Etiquette, wie sie Hamida
anspricht, geht® Als zentral und beide Orientierungen verbindend er-
scheint ein Bestreben, eine, um eine gingige Formulierung aus dem Be-
reich der Selbsttherapie aufzugreifen, islamische positive Ausstrahlung zu
konstituieren, eine Selbstsouverinitit auszustrahlen und auch zu haben,
die sich abhebt von den Mangel- und Unterlegenheitsattributen, die das
Gastarbeiterstigma bestimmen, wie mangelnde Bildung, mangelnde bzw.
biuerliche Umgangsformen. Sie dient aber auch als Schutzschild gegen
Krinkungen und Verlust der Contenance, indem sie einen davor bewahren
kann, auf Provokationen so negativ zu reagieren, »wie die es haben wol-
len«. Das beinhaltet allerdings nicht den Verzicht auf Wehrhaftigkeit,
wenn man sich angegriffen fiihlt. So schildert eine junge Frau eine Szene,
in der einige Zeit nach ihrem Entschluf, das Kopftuch zu tragen, der Sport-
lehrer duflerte, er schitze es nicht, daf in seiner Stunde Modevorfiithrun-
gen veranstaltet wiirden, woraufhin sie »ausgerastet« sei und ihn ange-
schrieen habe.

Entsprechend hat sich ein respektabler islamischer Habitus nicht nur
nach innen, in der Erzeugung von Selbst-Identitit, sondern auch nach au-
Ren in der Erzeugung von Anerkennung zu manifestieren. Das zeigt sich
in dem hohen Wert, den viele der jungen Frauen, jenseits der islamischen
Regulierungen und unabhingig von den persénlichen Priferenzen des Is-
lamischen, auf das sorgfiltige Arrangieren der duReren Kérperordnung le-
gen. Die Asthetik der Erscheinung, die sich in geschmackvoller Abstim-
mung von Farben und Dessins sowie in der Handhabung der Verbindung
des Modischen mit dem Islamischen zeigt, ist bewufte Kérperpolitik. Ilk-

97

14.02.2026, 07:54:48.



https://doi.org/10.14361/9783839400449-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DiE TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER ISLAM

nur etwa, die groRen Wert darauf legt, tiglich in von Kopf bis Fufl anderer
Kleidung zu erscheinen und Wiederholungen nur im Abstand von zwei
Wochen zulift, betreibt ganz bewufdt Kérperpolitik:

»Ich mag es, schon angezogen zu sein, wenn ich Kopftuch trage. Weil, es fillt ja in
der Gesellschaft sowieso auf, wenn ich kunterbunt angezogen wire. Es gibt ja sowie-
so diese negativen Bilder von den Medien halt. Ne, also das wird ja immer ver-
schlechtert und wir werden als Fundis bezeichnet und ich mag es, wenn ich schén
angezogen bin und daf die Leute eigentlich sehen, daf} es auch andersrum geht, daf3
wir auch normale Menschen sind, die sich auch schén kleiden kénnen ja, als Kopf-
tuchtrigerin. Und, daf wir auch irgendwo 'nen, Geschmack haben und h, die Leute
kapieren das nicht. Die denken, Kopftuchtriger und was weifs ich noch, diese gan-
zen Vorurteile kommen dann richtig durch die Medien wieder hoch und so. Ich
mochte dagegen auch mit, mit meiner Kleidung kimpfen halt, ne, daf} wir nicht naiv
sind. Das ist dann wichtig fiir mich. Das ist ein Stiick Beweis auch fiir einige Leute,
dafl man auch ein bifichen anders ist. Und zwar aber, daf man ein normaler
Mensch ist wie die anderen auch.«

Ilknur, die sehr leistungsorientiert ist, weil es, wie sie meint »fiir mein
Image ... auch wichtig (ist), als Kopftuchtrigerin nicht irgendwie naiv zu
sein oder blode im Kopf halt, wie viele gedacht haben an der Schule«, will
nicht nur durch ihr individuelles Beispiel fir das Kollektiv der Muslime
den Beweis antreten, daf »wir« wie »normale Menschen«auch »uns schén
kleiden kénnen«, Sinn fiir Asthetik haben. DaR sie ihre Kleidung als
Kampfmittel zur Selbstbehauptung einsetzt, illustriert sie eindringlich in
einer langen Erzihlsequenz, in der sie detailliert ihr erstes Auftreten, oder
treffender, ihren ersten bewuflt inszenierten Auftritt am ersten Tag in ei-
ner weiterfithrenden Schule, der sie sozusagen zu einem geschichtstrichti-
gen Datum verhilft, da sie dort als erste Muslima einzieht, schildert. Gro-
Ren Wert legt sie auf die Beschreibung der Schuhe in einer ausgefallenen,
seinerzeit modischen Farbe samt der dazugehérigen Handtasche, die per-
fekt zur Kleidung pafiten. Eingehend schildert sie die beeindruckten Reak-
tionen der anderen auf ihre Demonstration der Verbindung von Religion
und Mode bzw. Modernitit. Sie dokumentiert mit der sorgfiltigen Wahl
der Kleidung ebenso ganz selbstbezogen ihre individuelle Autonomie:

»Die ist doof im Kopf. Die trigt ihr Tuch, weil ihr Vater es so will. Ja, so haben viele
gedacht. Nachher haben sie durch meine Kleidung, also in der Schule bin ich sehr
aufgefallen durch meine Kleidung, und dann haben sie sich iiberlegt, wenn sie mit
Zwang das machen wiirde, wiirde sie sich so erstmal nicht kleiden und ihre Tiicher

98

14.02.2026, 07:54:48.



https://doi.org/10.14361/9783839400449-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

II. ISLAMISCHE LEBENSFUHRUNG ZWISCHEN ETHIK UND ASTHETIK

so wihlen, daf8 die zu ihrer Kleidung passen. Das wiirde man schon sehen, haben sie

gesagt.«

Der isthetisch organisierte Kleidungsmodus der Neo-Muslimas hat einge-
standenermafen die Funktion der Distinguierung vom Gastarbeiter-Mi-
lieu und vom Bild des >Aldi-Tiirken<. Den Nichtmuslimen wird tiber das
Zeichensystem Korper sinnlich erfahrbar zu verstehen gegeben, daR sie es
nicht linger und nicht ausschlieflich mit naiven oder unzivilisierten Ori-
entalen zu tun haben, sondern mit Individuen, die sich auf die Transzen-
denz sozialer Ordnungskategorien verstehen, die ihren eigenen Stil entwik-
keln. Thnen wird bewiesen, dafl auch Muslime Disziplin und Geschmack
haben, daR sie in der Lage sind, Ethik und Asthetik ausgewogen zu verbin-
den. Thnen wird tiber Mode und Kleidung symbolisch die Beherrschung
des sozialen Regelwerkes und das hohe, iiber die Erwartung der bloflen
Anpassung hinausgehende soziale Integrationsniveau demonstriert. Mit
dem Ineinandergreifen der Formen einer partikularen Ethik und einer uni-
versalen Asthetik {iberbieten die jungen Frauen die Erwartung der bloRen
Assimilation und werden damit zu Handlungssubjekten. Massenkultur
und Islam werden gleichermaflen Techniken zur Selbstkonstitution ent-
nommen. Ausgewihlte und wohlgesetzte Elemente und Zeichen der Mas-
senkultur sind nicht nur Bestandteile der Fabrikation eines partikularen
islamischen Lebensstils, der verschiedene Ankniipfungspunkte hat, son-
dern haben in der multikulturellen Gesellschaft und ihrem Spiel zwischen
Partikularismus und Universalismus geradezu tiberlebenstechnische
Funktionen im Hinblick auf die Aushandlung von Anerkennung. Sie sind
die Zeichen einer neuen Klassenfraktion, zeigen iiber das sie verwendende
Subjekt tiberhaupt an, daf es eine gibt. Die sorgfiltige Ordnung des Kor-
pers ist ein intendierter Verweis auf die kultivierte innere Ordnung, auf Is-
lamischsein als individuelles Projekt und nicht als Effekt von Fremdkon-
trolle. Hier erfolgt >Korperpraxis<, die nach innen wirkt als eine auf
Selbstzucht basierende »Autoformation« (Foucault 1985: 10), die zugleich
abhingig ist von der Anerkennung anderer als Bestitigung des eigenen
Identititsprojekts. Auf der Alltagsebene schalten sich die jungen Frauen
via >Kérperdiskurs<, in dem die Asthetik des Kérpers die ethische Tiefe der
Person fiir sich wie fiir andere evozieren soll, in Diskurse um (>orientali-
sche<) Frauen-Kérper und weibliche Identitit ein.’® Uber Zeichen von Me-
thodik und Systematik argumentieren sie gegen die Kérper-Natur-Beset-
zung, machen sie sich ihren Kérper als sprechendes Objekt zu eigen und
reifizieren sich dariiber als handelnde, selbstaffirmierende Subjekte.

99

14.02.2026, 07:54:48.


https://doi.org/10.14361/9783839400449-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14.02.2026, 07:54:48.



https://doi.org/10.14361/9783839400449-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

