Vom Macht-Wissen-Dispositiv
zum Wahrheitsregime

Roberto Nigro

1. KAMPFE, MACHTTECHNIKEN UND DIE GENEALOGIE
DES KAPITALISMUS

Im Werk Foucaults entsteht die Frage nach der Machtanalyse in einer po-
litisch besonders aktiven Phase zu Beginn der 1970er Jahre. In Frankreich
lebt man in einer Zeit nach den Ereignissen vom Mai 68. Die Repression
steht auf der Tagesordnung. Von 1966 bis 1968 hat Foucault in Tunesien
gelebt und unterrichtet. Obwohl er den Mai 68 in Paris nicht direkt er-
fahren hat, lernt er die Revolten der tunesischen Studierenden kennen,
die er als sehr radikal im Vergleich mit den franzdsischen wahrnimmt.
Er interessiert sich fiir die internationalen revolutioniren Bewegungen,
wie u.a. die Black Panthers in den USA. Foucault beteiligt sich auch selbst
an den Kiampfen. Er ist Teil der politischen und sozialen Bewegungen,
die die Geschichte der 1970er Jahre charakterisieren. Er schreibt fiir die-
se Bewegungen und entwickelt genealogische Analysen fiir zukiinftige
Kimpfe und kommende Bewegungen.

Seine theoretische Arbeit setzt die Problematisierung fort, die schon
im Mittelpunkt seines ersten wichtigen Werks Wahnsinn und Gesellschaft
stand: Es handelte sich dort unter anderem um das Thema der Einsper-
rung (enfermement)’, das Foucault im Hinblick auf die Frage der Ge-
fingnisse aktualisiert. Die Verschiebung von den (meistens) epistemo-
logischen Dimensionen seiner Analysen in den 196oer Jahren zu den

1| Zudiesem Thema siehe in diesem Band den Beitrag von Gerhard Unterthurner,
»Die Welt ist eine grofle Anstalt« - Exklusionen in foucaultschen Geschichten des
Strafens«.

14.02.2028, 11:55:21.



https://doi.org/10.14361/9783839438473-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Roberto Nigro

politischen Fragen der 19770er Jahre soll nicht als eine Aktualisierung der
Themen seiner Forschung unter soziologischem Gesichtspunkt interpre-
tiert werden. Foucault ist in die politischen Ereignisse des Tages invol-
viert. Dieses Engagement ist ein wichtiger Aspekt seiner Theoriebildung.
Wie er sagt: »Ich habe versucht, Dinge zu tun, welche ein persénliches,
physisches und reales Engagement voraussetzten und die Probleme in
konkreten, prizisen, situativ definierten Begriffen stellten. Erst aus die-
ser Perspektive konnte man sich an die erforderlichen Analysen machen.
Ich habe mit der Arbeit in der G.I.P. iiber die Probleme der Gefangenen
versucht, eine Grunderfahrung zu machen«.? Das Thema der Grunder-
fahrung, aber auch der Grenzerfahrung, auf die er sich im Gesprich mit
Duccio Trombadori viele Male bezieht, soll mit der neu entstehenden
Funktion des Intellektuellen in Verbindung gesetzt werden. Foucault
selbst entwickelt eine neue Funktion der Intellektuellen. Die Intellektu-
ellen sind in spezifische Kimpfe involviert. Dariiber hinaus haben die
Kimpfe ihre Form und Darstellung gedndert. Es handelt sich mehr und
mehr um transversale Kimpfe, um mannigfaltige Kimpfe, die neue Kon-
fliktherde und Widerstandspunkte herstellen. Seit den 196oer Jahren hat
Foucault auf Themen wie die des Wahnsinns, der Gesundheit, des Kor-
pers und der Sexualitit insistiert. Aber erst nach dem Pariser Mai haben
diese Themen ihre politische Relevanz erhalten. Die neue Hochkonjunk-
tur zu Beginn der 1970er Jahre bringt diese Themen und Kimpfe ins Feld
der politischen Fragen.

Zu Beginn der 1980cer Jahre bemerkt Foucault, dass diese Kimpfe
transversal, vielfiltig, unmittelbar sind.? Trotz dieser Heterogenitit kann
er in diesen Kimpfen einen Leitfaden erkennen: »Das Ziel der Kimpfe

2 | Michel Foucault, »Gesprach mit Duccio Trombadori«, in: ders., Schriften, Bd. IV
1980-1988, herausgegeben von Daniel Defert und Frangois Ewald unter Mitarbeit
von Jacques Lagrange, aus dem Franzdsischen von Michael Bischoff, Hans-Die-
ter Gondek und Hermann Kocyba, Frankfurt a.M. 2005, S. 100. In Bezug auf die
Groupe d’information sur les prisons (G.I.P.) siehe: Le groupe d’information sur
les prisons. Archives d’une lutte, 1970-1972, documents réunis et présentés par
Philippe Artiéres, Laurent Quéro et Michelle Zancarini-Fournel, Editions de I'MEC
2003. Philippe Artiéres, Matthieu Potte-Bonneville, D’aprés Foucault. Gestes,
Luttes, Programmes, Paris 2007.

3 | Michel Foucault, »Subjekt und Macht« in: ders., Schriften, Bd. IV 1980-1988,
a.a.0.,S.273.

14.02.2028, 11:55:21.



https://doi.org/10.14361/9783839438473-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Vom Macht-Wissen-Dispositivzum Wahrheitsregime

sind die Auswirkungen der Macht als solche. Sie leisten Widerstand ge-
gen alle Formen von Macht.«* Diese Bemerkungen aus dem Jahr 1982
nehmen eine andere Bedeutung an, weil sich der Kontext seiner Analyse
verdndert hat. Die Pastoralmacht und die Frage nach der Regierung sind
schon seit einigen Jahren zentrale Begriffe seiner Forschung. Deshalb in-
sistiert Foucault in den 1980er Jahren auf Kimpfen, die den Status des
Individuums in Frage stellen oder sich gegen die Formen der Objektivie-
rung richten. Im Text Subjekt und Macht kehrt Foucault zu einem Gedan-
ken zuriick, der schon in seinen Uberlegungen der 19770er Jahre wichtig
war. Fir ihn hat uns das 19. Jahrhundert gelehrt, was Ausbeutung ist,
aber was Macht ist, weifd man vielleicht bis heute nicht. Zwar weifs man in
etwa, wer ausbeutet, wohin der Profit fliedt, durch wessen Hinde er geht
und wo er reinvestiert wird. Aber wer iibt die Macht aus? Und wo wird sie
ausgeiibt?®

In Subjekt und Macht erweitert Foucault diesen Gedanken und be-
merkt, dass der Kampf gegen die Unterwerfung der Subjektivitit gegen-
wirtig immer groflere Bedeutung gewinnt, »auch wenn der Kampf gegen
Herrschaft und Ausbeutung nicht verschwunden ist, im Gegenteil. [...]
Natiirlich kann man die Mechanismen der >Objektivierung« nicht erfor-
schen, ohne deren Beziehungen zu den Herrschafts- und Ausbeutungs-
mechanismen zu beriicksichtigen«.®

Die Machtanalyse bringt die Frage nach der Ausbeutung nicht zum
Verschwinden. Der Begriff der Ausbeutung ist dabei nicht einfach zu
verwenden. Mit Sicherheit akzeptiert Foucault eine Vorstellung der Aus-
beutung (wie auch der »Unterdriickung«) nicht, die voraussetzt, dass es
zumindest latente Alternativen gibt, deren Realisierung gewaltsam ver-
hindert wird. Zu diesem Zweck wird ein natiirliches und universelles
Subjekt konzipiert, das von jeweils spezifischen und historischen Macht-
prozessen unterdriickt wird. Der Widerstand gegen diese Machtprozesse
richtet sich dann auf die Wiederherstellung oder Befreiung dieses natiirli-
chen Subjekts.

Sehr deutlich erklirt Foucault seine These, die sich gegen eine sol-
che Konzeption des natiirlichen Subjekts richtet, unter anderem in

4 | Ebd., S.273-274.

5 | Michel Foucault, »Die Intellektuellen und die Macht«, in: ders., Schriften,
Bd. 11 1970-1975, Frankfurta.M. 2002, S. 382-393.

6 | Michel Foucault, »Subjekt und Macht«, a.a.0., S. 276.

14.02.2028, 11:55:21.

177


https://doi.org/10.14361/9783839438473-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Roberto Nigro

Uberwachen und Strafen. Dort bezieht er sich auf eine Technologie der
Unterwerfung (»une technologie fine et calculée de Vassujettissement«)’, die
der Ubersetzer zu Recht mit zwei durch einen Schrigstrich getrennte
(bzw. durch ihn verbundene) Termini iibersetzt: Unterwerfung/Subjek-
tivierung. Nur in dieser Verdopplung ist die volle Bedeutung des Begriffs
Unterwerfung (assujettissement) begreifbar.® Der Begriff umfasst nicht nur
die Dimension der Herrschaft oder der Abhingigkeit, sondern will auch
die Dimension der Konstitution oder der Bildung des Subjekts ans Licht
bringen. Technologien der Macht machen Menschen zu Subjekten. Es
sind, wie Foucault in seinem Spitwerk sagt, Technologien, »die das Ver-
halten von Individuen prigen und sie bestimmten Zwecken oder einer
Herrschaft unterwerfen, die das Subjekt zum Objekt machen«.’

Unterwerfung bedeutet nicht nur Herrschaft, sondern auch Bildung
und Konstitution von Subjekten. Unterwerfung stellt die Art und Wei-
se dar, wie Menschen zu Subjekten gemacht werden. In der Geschichte
des Kapitalismus nimmt die Unterwerfung eine bestimmte Form an: Sie
transformiert Menschen in produktive Subjekte oder, anders gesagt, sie
konstituiert sie als Arbeitskraft.

Wenn die Machtanalyse die Frage nach der Ausbeutung nicht besei-
tigt, sondern sie auf eine andere Ebene stellt, dann ersetzt die Machtana-
lyse auch nicht die Frage nach den Produktionsverhiltnissen. Obwohl
Foucaults Aufmerksambkeit politischen Technologien gilt, ging es ihm nicht
darum, Produktionstechnologien durch sie zu ersetzen — im Gegenteil: Sie
miissen in ihren Verflechtungen gedacht werden. Die politischen Techno-
logien konnten ihre Kraft nur entwickeln, weil sie im Zusammenhang mit
der Entwicklung von Produktionstechnologien standen.® Foucault zeigt
insbesondere in Uberwachen und Strafen, dass der Kapitalismus nicht mog-
lich gewesen wire, ohne die Entwicklung politischer Technologien, durch

7 | Michel Foucault, Surveiller et Punir. Naissance de la prison, Paris 1975, S. 257.
8 | »... einer verfeinerten und kalkulierten Technologie der Unterwerfung/Subjek-
tivierung«. Michel Foucault, Uberwachen und Strafen: Die Geburt des Gefangnis-
ses [1975], libers. v. Walter Seitter, Frankfurt a.M. 1977, S. 283.

9 | Michel Foucault, »Technologien des Selbste, in: ders., Schriften, Bd. IV 1980-
1988, a.a.0., S. 968.

10 | Foucault unterscheidetvier Typen von Technologien: jene der Produktion, der
Zeichensysteme, der Macht und des Selbst. Vgl. Michel Foucault, »Technologien
des Selbst«, a.a.0., S. 968.

14.02.2028, 11:55:21.



https://doi.org/10.14361/9783839438473-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Vom Macht-Wissen-Dispositivzum Wahrheitsregime

welche die Menschen an den Produktionsapparat gefesselt worden sind."
Er zeigt, dass es spezifische Methoden zur Bewiltigung des Bevolkerungs-
wachstums und der Akkumulation von Menschen sind, die der politischen
und wirtschaftlichen Vorherrschaft des Westens den Weg bereitet haben.
Politische Technologien sind Machttechnologien, die Menschen regieren
und sie zu produktiven Subjekten machen. Mit ihnen kann die Niitzlich-
keit und Verwendbarkeit der Menschen im Produktionsapparat gesteigert
werden. Akkumulation des Kapitals und der Menschen haben den 6kono-
mischen und politischen Aufstieg des Westens erméglicht.

Disziplinierung und Unterwerfung sind gewaltige und gewalttitige
Konstitutionsprozesse, die die Existenz des Kapitalismus erméglichen.
Sie bilden die Bedingungen fiir die Reproduktion der kapitalistischen
Produktionsverhiltnisse und reprisentieren die urspriingliche Akkumu-
lation von Menschen und ihre Transformation in Arbeitskraft. Wie die ur-
spriingliche Akkumulation bei Marx' ist auch die urspriingliche Akku-
mulation von Menschen und ihre Transformation in produktive Subjekte
ein Ereignis, das jeden Tag wiederholt werden muss.

In Uberwachen und Strafen werden jene Disziplinen analysiert, die
sich seit dem 17. Jahrhundert um den Kérper als Maschine zentriert ha-
ben, die seine Fihigkeiten steigern, seine Krifte ausniitzen und ihn in
wirksame und ckonomische Kontrollsysteme integrieren wollen. Foucault

11 | Es wére interessant, diese These mit den Ausfiihrungen Grégoire Chamay-
ous zur Menschenjagd zusammenzubringen. In seinem Beitrag zur Geschichte der
Gewalt ist Menschenjagd keine Metapher, sondern bezeichnet konkrete histori-
sche Begebenheiten, in welchen Menschen verfolgt, festgenommen und umge-
bracht worden sind (Grégoire Chamayou, Les chasses a ’homme, Paris 2010).
Das Thema wird heute von der Migrationsforschung aufgegriffen, erweitert und
untersucht. Das Thema der Regierung der Arbeitskraft iberschneidet sich hier mit
der Frage nach der Regierung der Migrationsbewegungen. Vgl. Cremonesi, Irrera,
Lorenzini, Tazzioli, »Nota introduttiva«, in: materiali foucaultiani, anno Ill, n® 5/6,
gennaio-dicembre 2014, S. 247-252. Vgl. auch Martina Tazzioli, Spaces of Go-
vernementality. Autonomous Migrations and the Arab Uprising, New York, London
2015.

12 | Karl Marx, »Das Kapital« Bd. I, Kap. 24: »Die sogenannte urspriingliche Ak-
kumulation«, in: Karl Marx, Friedrich Engels, Werke (MEW), Bd. 23, Berlin 1962,
S. 741-791.

14.02.2028, 11:55:21.

179


https://doi.org/10.14361/9783839438473-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

180

Roberto Nigro

nennt diese diszipliniren Technologien der Macht: »politische Anatomie«
des menschlichen Kérpers."

All diese Prozeduren ermoglichten die raumliche Verteilung einer
Vielzahl individueller Kérper (ithre Trennung, Ausrichtung, Seriali-
sierung, Uberwachung) und die Organisation eines ganzen Feldes der
Sichtbarkeit rund um diese individuellen Kérper. Mit Hilfe dieser Techni-
ken vereinnahmte man die Korper, versuchte man ihre Nutzkraft durch
Ubung, Dressur usw. zu verbessern. Bei ihnen handelt es sich zugleich
um Techniken der Rationalisierung und der strikten Okonomie einer
Macht, die auf moglichst kostengiinstige Weise mittels eines Systems der
Uberwachung, der Hierarchie und Kontrolle, der Aufzeichnung und des
Berichts ausgetibt werden soll. Diese gesamte Technologie wird man als
Disziplinartechnologie der Arbeit bezeichnen. Sie wurde mit dem ausge-
henden 17. und im Laufe des 18. Jahrhunderts installiert.”

In seinen Analysen zeigt Foucault, wie das Leben und die Zeit be-
schlagnahmt und wie die Individuen zur Arbeit gezwungen werden.
Unterwerfung und Disziplinierung, die Transformation von Menschen
in produktive Subjekte oder in Arbeitskraft, impliziert den Zwang zur
Arbeit. Von diesem Standpunkt aus kritisiert Foucault die Engpisse und
Widerspriiche eines spezifisch nach-hegelianischen Denkens, das bis in
die Gegenwart hinein die Wiirde der Arbeit verkiindet und mit der Exis-
tenz des Menschen oder mit seinem angenommenen Wesen identifiziert:

13 | Vgl. Foucault, Uberwachen und Strafen, a.a.0., S. 131, S. 176-177, S. 277,
S.284.

14 | Man sollte diese Analyse mit den von Marx im Kapital entwickelten in einen
Zusammenhang stellen. Beide Autoren beschreiben gewissermafien die Genealo-
gie des Kapitalismus: einerseits analysiert Marx die Technologie der Produktion,
die die Akkumulation von Kapital erméglicht; andererseits analysiert Foucault
die politischen Technologien der Individuen, die es ermdglicht haben, eine Akku-
mulation von Menschen 6konomisch profitabel einzusetzen. Vgl. Thomas Lemke,
»Marx sans guillemets«. Foucault, la gouvernementalité et la critique du néolibe-
ralismes, in: Actuel Marx, n°® 36, PUF, Paris, 2004, S. 13-26 und R. Nigro, »Quel-
ques remarques sur les enjeux d’une confrontation entre Foucault et Marx, in:
Cahier de I’Herne. Michel Foucault, Paris 2011, S. 143-148.

14.02.2028, 11:55:21.



https://doi.org/10.14361/9783839438473-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Vom Macht-Wissen-Dispositivzum Wahrheitsregime

»Es ist falsch, mit einigen beriihmten Nachhegelianern zu sagen, dass das konkre-
te Wesen des Menschen die Arbeit ist. Die Zeit und das Leben des Menschen sind
nicht von Natur aus Arbeit, sie sind Vergniigen, Diskontinuitat, Feiern, Ausruhen,
Bediirfnis, Momente, Zufall, Gewalt etc. Diese ganze explosive Energie muss man
nun in eine dauernd und dauerhaft zu Markte getragene Arbeitskraft transformie-
ren. Man muss das Leben in Arbeitskraft synthetisieren, was den Zwang des Be-
schlagnahmesystems erfordert«.13

Das Leben der Menschen oder ihre konkrete Existenz ist nicht von Natur
aus Arbeit. Im Gegensatz dazu bestimmt Foucault die politische Funkti-
on der Beschlagnahmung als ein Verfahren, das die Lebenszeit dem Im-
perativ der Produktion unterwirft.'® Die Lebenszeit wird homogenisiert,
um die Kontinuitit der Produktion und des Profits zu garantieren. Es gibt
kein schon gegebenes produktives Subjekt, sondern Menschen, deren Ar-
beitsfihigkeit produziert und die zur Arbeit gezwungen werden.”

15 | Michel Foucault, Die Strafgesellschaft. Vorlesungen am Collége de France.
1972-1973 - Hg. Bernard Harcourt, libers. v. Andrea Hemminger, Frankfurt a.M.
2015, hier S. 316 (Eine Ubersetzung dieses Textteiles ist auch in M. Foucault,
Mikrophysik der Macht, ibers. v. Ulrich Raulff, Berlin 1976, S. 117. Die Seiten
114-123 mit dem Titel »die Macht und die Norm«reproduzieren einen Teil der Vor-
lesung vom 28.3.1973, die jetzt in Die Strafgesellschaft, a.a.0., publiziertist. Der
Text»Die Macht und die Norm«ist wahrscheinlich von einer anderen franzdésischen
Version iibersetzt, welche leichte Anderungen enthalt). Vgl. dazu Pierre Macherey
Le sujet des normes, Editions Amsterdam, Paris, 2014, v.a. Le sujet productif: De
Foucaulta Marx, S. 149-212. Stéphane Legrand, Les Normes chez Foucault, Paris
2007, S. 76-125; Sandro Chignola, Foucault oltre Foucault. Una politica della fi-
losofia, Roma 2014, S. 65-70.

16 | Auf diesen Themen hat die italienische Tradition des Operaismus und
Post-Operaismus insistiert. Angesichts der umfangreichen Literatur verweise ich
nur auf Antonio Negri, Marx oltre Marx, Milano 1979 (Englische Ubersetzung: Marx
beyond Marx. Lessons on the Grundrisse, New York 1991). Vor kurzem hat Mauri-
zio Lazzarato die Debatte u.a. in kiinstlerisches Feld geflihrt: Maurizio Lazzarato,
Marcel Duchamp et le refus du travail, Paris 2014.

17 | Paolo Virno, »Forza Lavoro«, in: Lessico Marxiano, Roma 2008, S. 105-116
und ders., Exodus, herausgegeben, aus dem Italienischen iibersetzt und eingelei-
tet von Klaus Neundlinger und Gerald Raunig, Wien 2010, S. 33-78.

14.02.2028, 11:55:21.

181


https://doi.org/10.14361/9783839438473-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

182

Roberto Nigro

2. EIN »NIETZSCHEANISCHER KOMMUNIST«

Die oben skizzierten Analysen zeigen, dass sich Foucault von 1971 bis 1976
intensiv mit Marx und marxistischen Positionen (z.B. Althussers und sei-
nen Mitarbeitern) auseinandergesetzt hat.”® In derselben Zeit beschiftigt
er sich auch eingehend mit dem Werk Nietzsches.” Obwohl wir wohl im-
mer ein wenig misstrauisch sein sollten gegentiber linearen Denksche-
mata, die vorgeben, dass ein Denken zu einem bestimmten Zeitpunkt
hegelianisch gewesen und dann zu einem anderen Zeitpunkt nietzschea-
nisch geworden wire; gegentiber einer Reprasentation der franzésischen
Philosophie, die zu einem gewissen Zeitpunkt freudo-marxistisch gewe-
sen wire und dann Nietzsche entdeckt hitte, erlauben wir uns hier zu sa-
gen, dass Foucault in einer durch freudo-marxistische oder freudo-struk-
tural-marxistische Positionen dominierten Epoche eher Nietzsche mit
Marx verbindet.?

Die Auseinandersetzung mit Nietzsche durchzieht jedoch sein ganzes
Werk.?! Nietzsche hatte schon in den 1960er Jahren eine wichtige Rolle in
seinem Werk gespielt. Foucault bemerkt:

18 | Vgl. Daniel Defert, »Zeittafel«, in: M. Foucault, Schriften, Bd. |, 1954-1969,
Frankfurt a.M., 2001, S. 53-83, sowie: Bernard E. Harcourt, »Situierung der Vor-
lesungene, in: Foucault, Die Strafgesellschaft, a.a.0., S. 356-414; sowie Frangois
Ewald und Bernard E. Harcourt, »Situation du cours«, in: Michel Foucault, Théories
et institutions pénales. Cours au College de France 1971-1972, Paris 2015,
S. 245-282; ebd.: »Lettre d’Etienne Balibar a I'éditeur du cours«, S. 285-289;
Claude-Olivier Doron, ebd.: »Foucault et les historiens. Le débat sur les soulé-
vements populaires «, S. 291-307; Roberto Nigro, »Foucault lecteur et critique de
Marx, in: Jacques Bidet und Eustache Kouvélakis (Hg.): Dictionnaire Marx cont-
emporain, Paris 2001, S. 33-446.

19 | Vgl. Daniel Defert, »Situierung der Vorlesungen«, in: Michel Foucault, Uber
den Willen zum Wissen. Vorlesungen am Collége de France 1970-1971, aus dem
Franzosischen von Michael Bischoff, Frankfurt a.M. 2012, S. 330-360.

20 | Isabel Lorey, Roberto Nigro, Gerald Raunig, Inventionen. Zur Aktualisierung
post-strukturalistischer Theorie, Zirich, Berlin 2011, S. 11-16.

21 | Vgl. Michel Foucault, »Gesprédch mit Duccio Trombadori«, a.a.0., S. 53f.,
S. 59-62, S. 66ff.; ders., »Strukturalismus und Poststrukturalismus, in: ders.,
Schriften, Bd. IV, a.a.0., S. 528ff., S. 538-541.

14.02.2028, 11:55:21.



https://doi.org/10.14361/9783839438473-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Vom Macht-Wissen-Dispositivzum Wahrheitsregime

»Das Interesse an Nietzsche und Bataille bedeutete fiir uns keine Distanzierung vom
Marxismus oder Kommunismus. Es war vielmehr der einzige Zugang zu dem, was
wir vom Kommunismus erwarteten. Die Ablehnung der Welt, in der wir lebten, fand
gewiss keine Erfillung in der hegelianischen Philosophie. Wir waren auf der Suche
nach anderen Méglichkeiten, uns zu jenem ganz Anderen zu verhalten, das wir im
Kommunismus verkorpert sahen. Das war der Grund, warum ich mich 1950 - ohne
grofe Marx-Kenntnisse, aus Ablehnung des Hegelianismus und aus einem Gefihl
des Unbehagens am Existentialismus - der franzésischen kommunistischen Par-
tei anschlieflen konnte. Ein »nietzscheanischer Kommunist« sein, das war natiirlich
nicht praktikabel und, wenn Sie so wollen, lacherlich. Ich wusste das wohl.«2?

Einige konzeptuelle Voraussetzungen seiner historischen Arbeiten der
1960er Jahre und seiner Archiologie der Humanwissenschaften wiren
ohne den Beitrag der Philosophie Nietzsches unméglich gewesen. Im
Projekt einer Archiologie des Wissens ist die Prisenz Nietzsches sehr
deutlich. Durch Nietzsche kann Foucault die Vorstellung eines sinn-kon-
stitutiven Subjekts kritisieren. Diesem Subjektbegriff stellt er eine diffe-
rentielle Analyse der Funktionen der verschiedenen >Diskurssubjekte<
gegeniiber. Seine Archiologie ist eine Antithese zur teleologischen Ge-
schichtsauffassung, die Geschichtsverlidufe von ihrem >Ursprung< ausge-
hend als sinnvoll geordnet versteht. Die Themen des Sinns, des Subjekts
und des Ursprungs aufzugeben, bedeutet fiir Foucault, die Hindernisse
eines >historisch-transzendentalen< Wissensgefiiges beiseite zu riumen
und dadurch neue Felder der historisch-philosophischen Analyse zu-
ginglich zu machen. Foucault zieht Grenzen, wo sich die Geschichte des
Denkens in ihrer traditionellen Gestalt einen unbegrenzten Raum ver-
lieh. »Das Thema des unendlich weit zuriickliegenden Ursprungs und
die Idee wieder infrage stellen, dass im Bereich des Denkens die Rolle der
Geschichte darin besteht, das Vergessene wieder wachzurufen, die Ver-
deckungen aufzuheben, die Sperren zu beseitigen oder neu zu sperren.
Diesem Thema méchte ich die Analyse historisch definierter diskursiver
Systeme entgegensetzen, deren Schwellen man fixieren und denen man
Bedingungen des Auftretens und Verschwindens zuordnen kann«.?

22 | Foucault, »Gesprach mit Duccio Trombadori«, a.a.0., S. 62-63.
23 | Michel Foucault, »Antwort auf eine Frage«, in ders.: Geometrie des Verfah-
rens: Schriften zur Methode, hg. v. Petra Gehring, Frankfurt a.M. 2009, S. 55.

14.02.2028, 11:55:21.



https://doi.org/10.14361/9783839438473-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Roberto Nigro

In den 1960er Jahren entwickelt Foucault Kriterien fiir die >Individu-
alisierung des Diskurses<. Foucault kritisiert erstens die Idee, der zufol-
ge der Diskurs keine bestimmbaren Grenzen habe; der Vorstellung des
Diskurses als Kontinuum stellt er das Postulat gegeniiber, dass Diskurse
begrenzte Praxisbereiche seien, die ihre je spezifischen Grenzen, Regeln
und Existenzbedingungen haben. Diskurse sind »Oberflichenphinome-
ne«, hinter denen sich kein urspriinglicher Sinn versteckt.?* Er ersetzt die
Themen einer »totalisierenden Geschichte« durch differentielle histori-
sche Analysen, die die Beschreibung der >Episteme« einer Epoche nicht
als Summe alles Wissens, sondern als >Abstand<, >Widerstands, >Diffe-
renz< erlauben. Die Episteme ist keine »tibergreifende Theorie«, sondern
ein Bereich mannigfaltiger Verhiltnisse und Verbindungen. Aus philo-
sophischer Sicht beinhalten diese historiographischen Operationen eine
radikale Infragestellung des klassischen Subjektbegriffs. Die Vorstellung
einer begriindenden Rolle der Subjektivitit setzt einen Begrift der Ge-
schichte als Kontinuum voraus, die das Mannigfaltige in einen sinnhaf-
ten Prozess integriert, oder wie Foucault schreibt: »Die kontinuierliche
Geschichte ist das unerlissliche Korrelat fiir die Stifterfunktion des Sub-
jekts: die Garantie, dass alles, was ihm entgangen ist, ihm wiedergegeben
werden kann«.” Foucault verabschiedet die Vorstellung einer sinngeben-
den Subjektivitit; seine Rede vom Tod des Subjekts postuliert sein Ende
als Ursprung und Grund des Wissens, der Freiheit, der Sprache und der
Geschichte. Die Destruktion des souverinen Subjekts soll eine histori-
sche Analyse ermoglichen, die die Konstitution der Subjektivitit durch
die Geschichte selbst zum Gegenstand hat. >Das Subjekt« existiert nicht
als solches, sondern konstituiert sich in der Geschichte und leitet sich
aus ihr her. Die sich daraus ergebende Frage ist die nach einer imma-
nenten Subjektivitit, also einer Subjektivitit, die sich in und durch die
Geschichte konstituiert. Diese Frage wird in der Archdologie des Wissens
und in der Antrittsvorlesung am Collége de France als »Liicke« (lacune)

24 | Ebd. S. 42-68. Vgl. zu dieser Frage auch »Uber die Archdologie der Wis-
senschaften. Antwort auf den Cercle d’épistémologie«, in ders.: Geometrie des
Verfahrens, a.a.0., S. 69-111. Auch Michel Foucault, Archdologie des Wissens,
Frankfurt a.M. 1981, S. 31-111.

25 | Ebd., S. 23.

14.02.2028, 11:55:21.



https://doi.org/10.14361/9783839438473-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Vom Macht-Wissen-Dispositivzum Wahrheitsregime

im Diskurs angedeutet,”® d.h. das Subjekt ist in dieser Konzeption der
Punkt, an dem sich der Diskurs aktualisiert. Man kann daraus folgern,
dass es keine »Anwesenheit« des Diskurses ohne Subjektivitit gibt, aber
Ende der 1960er Jahre wird diese Fragestellung von Foucault selbst nicht
weiter verfolgt.?’

Wenn das oben skizzierte konzeptuelle Instrumentarium es erlaubt,
die Mechanismen der Formierung des Diskurses zu bestimmen, so trifft
es auf Schwierigkeiten, wenn es darum gehen soll, Paradigmenwechsel
zu erkliren. Diese Forschung stoft auf ein Hindernis: die Analyse des
Diskurses als solcher ist strukturell unfihig, dem Wechsel von einer Dis-
kursformation zu einer anderen Rechnung zu tragen. Es scheint, als ob
diese Unfihigkeit der fehlenden Ausarbeitung des Begriffs der Subjekti-
vitit geschuldet sei. Foucault wurde sich selbst am Anfang der 1970er Jah-
re iiber diese Schwierigkeiten seines Ansatzes klar und stellte sich fortan
die Frage, wie sich Wissensfelder durch soziale Praktiken formen. An-
statt das Verhiltnis zwischen Diskursen und Subjektivitit zu ergriinden,
orientiert Foucault seine Forschung an der Analyse strategischer Macht-
verhiltnisse, in denen die Diskursanalyse neue Bedingungen erwirbt. Er
versteht, dass die Mechanismen der Transformation des Diskurses bzw.
der Paradigmenwechsel, im Kontext der Machtanalyse zu suchen sind.
Entsprechend verlisst er das Feld der Diskursanalyse zugunsten einer
Analyse der Macht.

26 | »Dann gabe es kein Anfangen. Anstatt der Urheber des Diskurses zu sein,
wére ich im Zufall seines Ablaufs nur eine winzige Liicke und vielleicht sein Ende.«
Michel Foucault, Die Ordnung des Diskurses, Frankfurta.M. 1991, S. 9.

27 | In Foucaults Werk der 1960er Jahre ist dieses Thema auch literarisch préa-
sent. Bekanntlich sind die Werke Batailles, Blanchots und Klossowkis wichtig fir
die Thematisierung des Subjekts als Grenzerfahrung. Fiir die Genealogie der Frage
nach dem Subjekt bei Foucault sind auch die Werke Lacans und Althussers von
Bedeutung. Lacan setzt sich einer cartesianischen oder phdnomenologischen
Subjekttheorie entgegen. Althusser kritisiert in seinem Werk die Philosophie des
Subjekts und des Humanismus, die den franzdsischen Marxismus pragte. Zu die-
sen Themen siehe Roberto Nigro, Wahrheitsregime, Ziirich, Berlin 2015, S. 39-59.

14.02.2028, 11:55:21.



https://doi.org/10.14361/9783839438473-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

186

Roberto Nigro

3. Die NieTzscHE-MARX-EHE

In den 1970er Jahren ist Nietzsches Philosophie nicht nur fiir den Ab-
bau einiger in der Tradition verankerter philosophischer Begriffe wichtig,
sondern auch fiir den Aufbau einer neuen Konzeption der Machtverhilt-
nisse. In Uberwachen und Strafen manifestiert sich diese neue Konzepti-
on der Macht in der These der Produktivitit der Macht. Trigt Nietzsches
Philosophie einerseits dazu bei, die Kritik der Humanismen, der philo-
sophischen Anthropologie, der Erkenntnistheorie und der transzenden-
talen Philosophie zu entwickeln, erméglicht sie auf der anderen Seite die
Erweiterung und Verinderung des marxistischen Begriffs des Klassen-
kampfes. Es geht nicht mehr darum, diesen Begriff unter dem teleolo-
gischen Gesichtspunkt der Dialektik und des Widerspruchs zu denken,
sondern unter dem Gesichtspunkt einer Konzeption der Mannigfaltigkeit
und des Ereignisses als Singularitit. Die Arbeit an dieser Konzeption be-
ginnt explizit in den Vorlesungen Theories et Institutions pénales, in denen
Foucault die Niederschlagung des Aufstands der Nu-pieds in der Nor-
mandie 1639 studiert. Nach Foucault markiert die Unterdriickung dieser
Volksaufstinde die Geburt der Justiz als repressiver Staatsapparat.

Ein Jahr spater nimmt die Nietzsche-Marx-Ehe in den Vorlesungen
Die Strafgesellschaft eine weitere Form an, wenn Foucault den Begriff
des Biirgerkriegs in den Mittelpunkt seiner Analysen des Strafsystems
stellt.”® »Man befindet sich im Sozialkrieg, nicht im Krieg aller gegen alle,
sondern im Krieg der Reichen gegen die Armen, der Besitzenden gegen
die, die nichts besitzen, der Patrone gegen die Proletarier«.”

Mit der zunehmenden Akkumulation des Kapitals wichst die Gefahr
einer Pliinderung der Vermégen. Es bedarf neuer Uberwachungstechni-
ken, um gegen die neuen Formen von Diebstahl und Raub anzukimp-
fen. Vor dem Hintergrund dieses permanenten Konflikts muss die Ent-
wicklung der Machttechnologien analysiert werden. Deshalb gerit ein
Begriff in den Mittelpunkt von Foucaults Analysen, der eine lange Ge-
schichte hat: der Biirgerkrieg. Die Dynamik der Unterwerfung kann nicht

28 | Zu Beginn der 1970er Jahre stehen die Begriffe Krieg, Konflikt, polémos im
Mittelpunkt von Foucaults Arbeiten. Vgl. Daniel Defert, »Zeittafel«, S. 66, sowie
ders., »L'émergence d’un nouveau front: les prisonse, in: Le groupe d’information
surles prisons. Archives d’une lutte, 1970-1972, a.a.0., S. 315-326.

29 | Foucault, Die Strafgesellschaft, a.a.0., S. 40-41.

14.02.2028, 11:55:21.



https://doi.org/10.14361/9783839438473-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Vom Macht-Wissen-Dispositivzum Wahrheitsregime

verstanden werden, wenn man sie nicht auf alle Formen von Illegalismen,
von Ablehnung, von Gegenverhalten bezieht. Das Kapital, so Foucault,
muss all diese Widerstandsformen bekdampfen.

Der Biirgerkrieg ist die Matrix aller Machtkdmpfe. Er ist der Dauerzu-
stand, durch den Taktiken und Kimpfe erklirt werden kénnen. Foucault
zufolge verdeckt das klassische politische Denken die Bedeutung des Biir-
gerkriegs und versucht zu negieren, dass er existiert. In der politischen
Theorie wird der Biirgerkrieg als Anomalie oder Ausnahme aufgefasst. Er
erscheint als eine theoretisch-praktische Monstrositit.*® Laut Foucault ist
der Biirgerkrieg als philosophischer, historischer und politischer Begriff
nicht wirklich ausgearbeitet.

Zwar konnte man den Eindruck gewinnen, dass Hobbes den Begriff
des Biirgerkriegs in den Mittelpunkt seiner philosophischen Arbeiten ge-
stellt hat.* Doch die Analyse des englischen Philosophen zielt darauf ab,
den Biirgerkrieg zu neutralisieren. Hobbes macht aus ihm eine Fiktion.
Mit der Bezeichnung omnium contra omnes®® wird er einer natiirlichen
Anlage des Menschen tiberantwortet und zu einer universellen Dimen-
sion menschlicher Beziehungen gemacht. Damit beraubt ihn Hobbes
seiner historischen Verfasstheit. Seine Philosophie setzt voraus, dass der
Biirgerkrieg der Gesellschaft und dem sozialen Vertrag vorausgeht, dass
Gewaltbereitschaft eine wesentliche Grundkonstitution des Menschen
ist und Krieg eine universelle Dimension menschlicher Beziehungen.*
Im Gegensatz dazu versteht Foucault den Biirgerkrieg als Konfrontation
kollektiver Elemente. Er findet auf der Bithne der Macht statt. Er kommt
nicht — wie bei Hobbes — dort zum Abschluss, wo die politische Macht

30 | Foucault, Die Strafgesellschaft, a.a.0., S. 29f.

31 | Thomas Hobbes, Leviathan, Cambridge 1996, Part |, ch. 13, S. 88 (dt.: Ham-
burg 1996, Erster Teil, Kap. 13, S. 104).

32 | Thomas Hobbes, De Cive, Praefatio (dt.: Vom Birger, Hamburg 1994, S. 69).
33 | In seinen Vorlesungen im Jahr 1976 kommt Foucault erneut auf Hobbes’
Versténdnis des Krieges zu sprechen. Vgl.: Michel Foucault, In Verteidigung der
Gesellschaft, ibers. v. Michaela Ott, Frankfurt a.M. 1999, v.a. die Vorlesung vom
4. Februar 1976, S. 99-132. Die Vorlesungen In Verteidigung der Gesellschaft
markieren einen Wendepunkt in Foucaults Konzeption des Krieges als Raster fiir
die Interpretation der Geschichte. Vgl. ausfiihrlicher Roberto Nigro, »De la guerre
a I'art de gouverner: un tournant théorique dans I'ceuvre de Foucault?«, in: Laby-
rinthe, 21, 2005, S. 15-26.

14.02.2028, 11:55:21.



https://doi.org/10.14361/9783839438473-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

188

Roberto Nigro

oder der Leviathan entsteht, die das Gewaltmonopol tibernehmen. Es ist
die alltigliche Ausiibung der Macht, die als Biirgerkrieg betrachtet wer-
den muss. Foucaults Machtverstindnis widerspricht Hobbes nicht nur,
weil es die Theorie der Souverdnitit ablehnt, sondern auch, weil es his-
torisch verankert ist. Vom Biirgerkrieg spricht Foucault mit Bezug auf
prizise historische Konfigurationen. Seine Ausfiihrungen stehen im Zu-
sammenhang mit dem Zeitalter der Industrialisierung. Er analysiert die
Funktion der Strafen, den Prozess der Unterwerfung, die Geburt des Ge-
fingnisses oder die Entwicklung von Disziplinar- und Machttechnologien
vor dem Horizont der Entwicklung des Kapitalismus. In den Vorlesungen
zur Strafgesellschaft konzentriert er sich auf die Formen der Aufstinde
und der Pliinderungen, auf die Gefahren, welchen die wachsende kapi-
talistische Okonomie widerstehen muss. Die Sabotage oder das Riube-
runwesen fordern eine Regierung des Regimes der Illegalismen heraus
und unterstiitzen die Entwicklung des Strafsystems und die Geburt des
Gefingnisses.

4. DAs MAcHT-WISSEN-DispPosITIV

Zu Anfangderi1gyoer Jahre arbeitet Foucaultan einer Analytik der Macht
in zwei Richtungen: einerseits kritisiert er die juristischen Modelle der
Macht (Wer legitimiert die Macht?); und andererseits die institutionel-
len Modelle (Was ist der Staat?). Aus diesem Grund schiebt sich die Fra-
ge, wie Macht funktioniert, in den Vordergrund. Foucault zeigt, dass die
Machtmechanismen nicht nur >negative<, repressive, unterdriickende
Ausschlussmechanismen sind, sondern dass sie sich in eine ganze Rei-
he von positiven und niitzlichen Effekten einordnen. Gleichzeitig fiithrt
er den aus der Diskursanalyse verbannten Begriff der Subjektivitit auf
einer anderen Ebene wieder ein: Alles Wissen setzt Macht voraus und
beruht auf Machtverhiltnissen. Damit sich aber in diesen Machtverhilt-
nissen ein Wissen produzieren kann, bedarf es einer Verankerung in
der Form von Subjektivitit. Fiir Foucault ist das Subjekt immer in ein
politisches Kraftfeld eingeschrieben, in dem Machtverhiltnisse auf es
einwirken. Der produktive Charakter der Macht zeigt sich in der Tat-
sache, dass die Macht Wissen produziert, dass Wissen und Macht sich
gegenseitig und direkt implizieren, dass es keine Machtverhiltnisse gibt
ohne die gleichzeitige Herausbildung von Wissensfeldern, dass es kein

14.02.2028, 11:55:21.



https://doi.org/10.14361/9783839438473-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Vom Macht-Wissen-Dispositivzum Wahrheitsregime

Wissen gibt, das nicht gleichzeitig Machtfelder bildet. Das heifdt auch,
dass das in einem Machtfeld eingeschriebene Subjekt von der Macht
geformt wird. In letzter Instanz will Foucault verdeutlichen, dass der
Mensch, von dem man spricht, selbst ein Effekt einer je schon vorherge-
henden Unterwerfung ist. Er ist ein Effekt einer politischen Anatomie
und kann nicht unabhingig von den Prozeduren gedacht werden, die
ihn hervorgebracht haben.

Mit Blick auf Nietzsche richtet Foucault seine Kritik auch auf eine be-
stimmte Vorstellung, die man in universitiren Kreisen iiber den Marxis-
mus hegt:

»Nach einem Marxismusverstandnis, das sich an der Universitat durchgesetzt hat,
geht die Analyse stets von dem Gedanken aus, dass die Krafteverhéltnisse, 6ko-
nomischen Bedingungen und sozialen Beziehungen den Individuen vorgegeben
sind, sich zugleich aber einem Erkenntnissubjekt aufzwingen. [ | Daraus ergibt
sich ein wichtiger, aber auch misslicher Ideologiebegriff. In den traditionell-mar-
xistischen Analysen ist die Ideologie ein negatives Element, in dem die Tatsache
ihren Ausdruck findet, dass die Beziehung des Subjekts zur Wahrheit oder einfa-
cher die Erkenntnisbeziehung von den Lebensbedingungen, den sozialen Bezie-
hungen oder den politischen Formen getriibt, verdunkelt und verdeckt wird, die
sich dem Erkenntnissubjekt von aufen aufzwingen.«34

Foucault lehnt die binire Opposition von Wissenschaft und Ideologie ab,
die eine solche Ideologiekonzeption voraussetzt; d.h. die Ideologie ist ein
Set falscher oder unvollkommener Ideen, die nicht oder noch nicht wis-
senschaftlichen Status erreicht haben. Demgegeniiber interessiert sich
Foucault gerade fiir die »Nichtwissenschaftlichkeit der Wissenschaften,
d.h. fur die Frage, wie bestimmte Diskurse wissenschaftliche Qualitit
erlangen (und andere nicht) und wie sich die Humanwissenschaften in-
nerhalb bestimmter institutioneller und sozialer Praktiken formieren.
Foucaults Problem ist gerade nicht die >Falschheit« des diszipliniren Wis-
sens, sondern die Tatsache, dass es innerhalb eines bestimmten histori-
schen Kontexts >richtig« ist.

34 | Michel Foucault, »Die Wahrheit und die juristischen Formens, in: ders.,
Schriften, Bd. I (1970-1975), Frankfurt a.M. 2001, S. 685.

14.02.2028, 11:55:21.



https://doi.org/10.14361/9783839438473-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

190

Roberto Nigro

»[Ich] mdchte [...] nun zeigen, warum die politischen und ékonomischen Lebens-
bedingungen in Wirklichkeit keinen Schleier und kein Hindernis fiir das Erkennt-
nissubjekt darstellen, sondern dasjenige Medium durch das hindurch die Er-
kenntnissubjekte und damit auch die Wahrheitsbeziehungen sich herausbilden.
Verschiedene Arten von Erkenntnissubjekten oder von Wahrheit und bestimmte
Wissensgebiete kann es nur auf der Basis politischer Bedingungen geben, die den
Boden darstellen, auf dem das Subjekt, die Wissensbereiche und die Wahrheits-
beziehungen sich herausbilden.«3°

In seinen ersten Vorlesungen am Collége de France, die unter dem Titel
Uber den Willen zum Wissen publiziert sind, setzt Foucault das nietzsche-
anische Modell der Philosophie dem aristotelischen entgegen.*® Damit
stellt er zwei Morphologien des Wissens einander gegeniiber: die aristo-
telische Neugier und den nietzscheanischen Willen zur Macht. Foucault
zeigt, dass Erkenntnis nicht in die menschliche Natur eingeschrieben
ist — sie wird erfunden.” Wenn Nietzsche Erkenntnis als Erfindung kenn-
zeichnet, dann schlieflit er die Moglichkeit aus, sie als ein in die mensch-
liche Natur eingeschriebenes Bediirfnis zu interpretieren. Im Gegensatz
zu Aristoteles beschreibt er die Entstehung von Erkenntnissen als einen
antagonistischen Prozess, in welchem sich >Triebe< begegnen. Hinter der
Erkenntnis steht dann nicht die Vernunft, sondern Machtverhiltnisse.
Eine Erkenntnis ist nicht das einfache Ergebnis eines verniinftigen Pro-
zesses. Ganz im Gegenteil entsteht sie als Folge von Kimpfen, Zweifeln
und Auflésungen. Sie ist ein Effekt der Triebe, das Ergebnis der Konfron-
tation, des Kampfes und des Kompromisses zwischen verschiedenen Trie-
ben; sie ist das duflere Ergebnis ihrer Konfrontation. Wihrend Aristoteles
an der Identitit zwischen Erkenntnis, Lust und Erfahrung festhilt, 16st
Nietzsche diese Identitit auf. Wihrend die Garantie der Erkenntnis fiir
Aristoteles in der menschlichen Natur und in der menschlichen Vernunft
begriindet ist, 16st Nietzsche jede Garantie auf. Diese Auflésung nimmt
in Nietzsches Gedanken die radikale Form von Gottes Tod an. Sie nimmt
die Form der Auflésung jeden Grundes an.

35 | Ebd., S. 686.

36 | Vgl. M. Foucault, Uber den Willen zum Wissen. Vorlesungen am Collége de
France 1970-1971, libers. v. Michael Bischoff, Frankfurt a.M. 2012, S. 15-51.

37 | Vgl. Michel Foucault, »Uber die Natur des Menschen: Gerechtigkeit versus
Machts, in: ders., Schriften, Bd. ll, a.a.0., S. 586-637.

14.02.2028, 11:55:21.



https://doi.org/10.14361/9783839438473-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Vom Macht-Wissen-Dispositivzum Wahrheitsregime

5. ZuM WAHRHEITSREGIME

Wihrend der Hinweis auf das Macht-Wissen-Dispositiv dazu diente, ei-
ner Denktradition der Ideologieanalyse zu entkommen, geht Foucault in
seinem Spitwerk einige Schritte weiter. Foucault kommt somit Ende der
1970er Jahre zu einer konzeptuellen Trias aus Macht, Wissen und Sub-
jektivitit, die er in seinen Vorlesungen unter dem Begriff der »Gouverne-
mentalitit« analysiert.*®

In den 198cer Jahren widmet sich Foucault den Beziehungen zwi-
schen Subjektivitit und Wahrheit. Seinen Analysen gibt er die Form einer
politischen Geschichte der Veridiktion. Ausgehend von den Begriffen >Re-
gierung< und >Gouvernementalititc, die er in seinen Vorlesungen Ende
der 1970er Jahre entwickelt hatte,* untersucht Foucault nun Subjektivitit
als eine Form der Regierung von Menschen durch die Manifestation der
Wahrheit.** Der Begriff sWahrheitsregime« steht in diesen Untersuchun-
gen im Mittelpunkt und erhilt eine wichtige Funktion als zentrales kriti-
sches Analyse-Instrument. >Wahrheitsregime« treten in Foucaults Texten
schon in den 1970er Jahren auf. Bereits in Uberwachen und Strafen finden
wir den Ausdruck >Regime der Wahrheit« (regime de la vérité).* Foucaults
These lautet: Die Bildung von Wissen ist mit Machtbeziehungen

38 | Michel Foucault, »Die Gouvernementalitdt«, in: ders., Schriften, Bd. lll,
Frankfurta. M. 2003, S. 796-822.

39 | Diese Achse verfolgt Foucault in den beiden Bénden zur Geschichte der
Gouvernementalitat. Vgl. Michel Foucault, Geschichte der Gouvernementalitat I:
Sicherheit, Territorium, Bevélkerung. Vorlesung am Collége de France 1977-78,
sowie ders., Geschichte der Gouvernementalitat Il: Die Geburt der Biopolitik.
Vorlesung am Collége de France 1978-79, hg. v. Michel Senellart, Frankfurt a.M.
2004.

40 | Vgl. Michel Foucault, L'origine de I’herméneutique de soi. Conférences pro-
noncées a Dartmouth Collége, 1980, hg. v. Henri-Paul Fruchaud u. Daniele Loren-
zini, Paris 2013, S. 54, Fufnote 4.

41 | Foucault, Uberwachen und Strafen, a.a.0., S. 33. Zu Foucaults Verstandnis
von Wahrheit in seinen Analysen der 1970er Jahre siehe auch: ders., »Die politi-
sche Funktion des Intellektuellen, in: ders., Schriften, Bd. lll 1976-1979, a.a.0.,
S. 151f., obwohl der Ausdruck »régime de la vérité« hier mit »Ordnung der Wahr-
heit« Uibersetzt ist. Vgl. die franzdsische Ausgabe von Foucaults Schriften: Dits et
Ecrits Bd. 3, Paris 1994, S. 114,

14.02.2028, 11:55:21.

191


https://doi.org/10.14361/9783839438473-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

192

Roberto Nigro

verflochten und bringt nicht nur neue Gegenstinde, neue Subjekte und
neue Rollen hervor, sondern auch ein neues Regime der Wahrheit. Im
Zentrum steht damals aber noch der Begrift des Macht-Wissen-Disposi-
tivs; der Ausdruck >Regime der Wahrheit« ist noch nicht vollstindig ent-
faltet.*

Foucault geht es dabei nicht darum, Wahrheit als verdnderlich oder
das Subjekt als relativ zu denken, sondern um die Frage, wie sich Subjek-
tivitit als Erfahrung des Selbst und der anderen durch Wahrheitspflicht,
durch sein Verhiltnis zu Formen der Veridiktion konstituiert.” Anders
gesagt, untersucht er die Modi der Konstitution des Subjekts aufgrund
von Selbstpraktiken.**

Foucault ist eindeutig von Nietzsche inspiriert, wenn er die Frage nach
der Wahrheit als Frage nach dem >Wahr-Sagen<oder dem >Wahr-Sprechenc<
formuliert. Mit Riickgriff auf Nietzsche definiert er das »Wahrheitsspiel«
als die Frage nach den historisch verschiedenen Formen, »das Wahre zu
sagen«.” Die Fragen, die damit gestellt werden, sind durchaus prizise.
Es handelt sich nicht darum zu bestimmen, ob eine Aussage wahr oder
falsch ist, sondern darum, die verschiedenen historisch konstituierten
»Spiele des Wahren und des Falschen« aufzudecken. Dem Erkenntnis-
problem, also der Frage, wie und warum ein Subjekt ein Objekt erkennen
kann, setzt Foucault die Frage entgegen, wie ein Subjekt gewisse Formen

42 | Foucault, L'origine de I'herméneutique de soi, a.a.0., S. 64, Funote 38.

43 | Ebd., S. 15. Vgl Michel Foucault, Mal faire, dire vrai. Fonction de I'aveu en
justice, édition établie par Fabienne Brion et Bernard E. Harcourt, Louvain 2012,
S.9.

44 | Foucault, Der Mut zur Wahrheit. Die Regierung des Selbst und deranderen Il.
Vorlesung am Collége de France 1983-1984, a.a.0., S. 24. Eine ausfiihrliche Ana-
lyse dieser letzten Vorlesungen am Collége de France hat Jean Terrel Politiques
de Foucault, Paris 2010, insbesondere S. 153-224, vorgelegt. Weitere Beitrage
finden sich in dem Band Michel Foucault: éthique et vérité 1980-1984, hg. v. D.
Lorenzini, A. Revel, und A. Sforzini, Paris 2013. Vgl. auch Frédéric Gros, »Verita,
soggettivita, filosofia nell’'ultimo Foucault«, in Foucault, oggi, hg. v. Mario Galzig-
na, Milano 2008, S. 293-302.

45 | Vgl. Friedrich Nietzsche, Zur Genealogie der Moral [1887], KGA, Berlin-New
York 1972, Abt. VI, Bd. 2, Dritte Abhandlung, § 12, sowie ders., Die Fréhliche Wis-
senschaft [1882], KGA, Abt. V, Bd. |, Aph. 109, und ders., Jenseits von Gut und
Bdse [1886], KGA, Abt. VI, Bd. II, §§ 1-11.

14.02.2028, 11:55:21.



https://doi.org/10.14361/9783839438473-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Vom Macht-Wissen-Dispositivzum Wahrheitsregime

der Veridiktion als wahr anerkennt; es geht darum, die Bedeutung des
»Wahr-Sprechens« fiir ein Individuum oder eine Gesellschaft zu ermes-
sen.*®

In philosophischen Wahrheitsfragen unterscheidet Foucault zwei
Traditionslinien: auf der einen Seite die Tradition, die sich mit der Rich-
tigkeit von Argumentationsverfahren befasst. In ihr wird nach den (for-
malen und transzendentalen) Bedingungen gefragt, unter denen wahres
Erkennen méglich ist.” Auf der anderen Seite steht die Frage nach den
historischen Formen der Veridiktion: »Worin besteht fiir das Individuum
und die Gesellschaft die Bedeutung, wahr zu sprechen, die Wahrheit zu
wissen und Leute zu haben, die die Wahrheit sprechen, und ebenso zu
wissen, wie man diese erkennt?«*® Die Frage ist also, unter welchen (sozi-
alen und politischen) Bedingungen das Wahre in der Geschichte formu-
liert wird und zur Sprache kommt.

Foucault schligt eine Geschichte der Wahrheit vor, die nicht in dem
Sinne zu verstehen ist,

»dass es sich darum handeln wiirde, die Genese des Wahren anhand der eliminier-
ten oder berichtigten Irrtlimer zu rekonstruieren; eine Geschichte der Wahrheit,
die auch nicht blof die Konstitution einer Reihe von historisch aufeinander folgen-
den Rationalitaten wére und die sich durch die Berichtigung oder Beseitigung von
Ideologien begriinden wiirde. [...] Es wiirde sich um die Genealogie von Systemen
der Veridiktion handeln. [...] Die Geschichte [der Veridiktion] zu schreiben bedeu-
tet natirlich, dass man ein weiteres Mal darauf verzichtet, jene beriihmte Kritik

46 | Vgl. Michel Foucault, Diskurs und Wahrheit. Berkeley-Vorlesungen 1983, hg.
v. Joseph Pearson, lbers. v. Mira Kéller, Berlin 1996, hier S. 9-24, sowie Remo
Bodei, »ll dire la verita nella genealogia del soggetto occidentale«, in: Foucault,
0ggi,a.a.0., S. 124-133, und ders., »Dire la verita«, in: Michel Foucault, Discorso
e verita nella Grecia antica, Roma 1996, S. VII-XIX, wo Bodei auch auf einen zen-
tralen Begriff im Spatwerk Foucaults aufmerksam macht: die Problematisierung.
Vgl. dazu auch Michel Foucault, »Polemik, Politik und Problematisierungen, in:
ders., Schriften, Bd. IV 1980-1988, a.a.0., S. 724-734; Die »Philosophie als Prob-
lematisierung einer Aktualitdt« steht im Mittelpunkt des beriihmten Texts »Was ist
Aufklarung«, ebd., S. 839. Vgl. Judith Revel, Foucault avec Merleau-Ponty, Ontolo-
gie politique, présentisme et histoire, Paris 2015, S. 45-51.

47 | Foucault, »Was ist Aufklarunge, in: ders., Schriften, Bd. IV., a.a.0. S. 847.
48 | Foucault, Diskurs und Wahrheit. Berkeley-Vorlesungen 1983, a.a.0., S. 177f.

14.02.2028, 11:55:21.

193


https://doi.org/10.14361/9783839438473-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

194

Roberto Nigro

der européischen Rationalitat, jene beriihmte Kritik des Ausuferns der européi-
schen Rationalitat zu unternehmen, die, wie Sie wissen, seit dem Beginn des 19.
Jahrhunderts und in verschiedenen Formen immer wiederholt wurde.«*®

Indikatoren fiir eine Kritik der Wahrheit sind nicht linger die mit Wissen-
schaftlichkeit oder erkenntnistheoretischer Dignitit verbundenen Begrif-
fe, sondern Impulse von Individuen oder Gruppen, sich von der Macht zu
befreien. Sie miissen, so Foucault, »als Indikator fiir die Verinderung des
Subjekts und der Beziehung, die es zur Wahrheit unterhilt, dienen.«*° In
dieser Weise ist auch Foucaults Antwort auf Chomsky, in welcher er sich
auf Spinoza bezieht, zu verstehen:

»Ich mochte Thnen im Sinne Spinozas antworten und Thnen sagen,
dass das Proletariat nicht gegen die herrschende Klasse kimpft, weil es
diesen Kampf fiir gerecht hilt. Das Proletariat fithrt diesen Kampf, weil
es zum ersten Mal in der Geschichte selbst die Macht ergreifen will. Und
weil es die Macht der herrschenden Klasse stiirzen will, hilt es diesen
Kampf fiir gerecht.«*!

Foucault zeigt hier, dass Macht weder auf Gerechtigkeit noch auf
Notwendigkeit griindet und verweist damit auf die Nicht-Notwendigkeit
jedweder Macht. Foucaults philosophische Geste besteht im Versuch, die
Nicht-Notwendigkeit jeglicher Macht systematisch zur Darstellung zu
bringen. Zwischen seinen eigenen Methoden und jenen der Anarchie
oder des Anarchismus sieht er zwar Verbindungen, doch legt er wert auf
die nicht zu tibersehenden Unterschiede: In seinem Projekt geht es ers-
tens nicht darum, eine Gesellschaft ohne Machtbeziehungen in Aussicht
zu stellen; und zweitens behauptet Foucault nicht, alle Macht sei schlecht.
Foucaults Ausgangspunktist die Infragestellung aller Formen von Macht.
Er geht davon aus, »dass keine Macht, welche es auch sei, mit vollem

49 | Foucault, Geschichte der Gouvernementalitat Il: Die Geburt der Biopolitik,
a.a.0., S. 60. Vgl. Thomas Schéfer, »Foucaults Geschichte des Denkens als Alter-
native zur Dialektik der Aufkldrung«, in: Eva Erdmann, Rainer Forst, Axel Honneth
(Hg.), Ethos der Moderne. Foucaults Kritik der Aufkldrung, Frankfurt a.M., New
York 1990, S. 70-86.

50 | Foucault, Die Regierung der Lebenden, Vorlesung am Collége de France
1979-1980, libers. v. Andrea Hemminger, Frankfurt a.M. 2014, S. 113.

51 | Foucault, »Uber die Natur des Menschen: Gerechtigkeit versus Macht,
a.a.0.,S.625.

14.02.2028, 11:55:21.



https://doi.org/10.14361/9783839438473-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Vom Macht-Wissen-Dispositivzum Wahrheitsregime

Recht akzeptierbar und absolut definitiv unvermeidlich ist.«*? Fiir seine
theoretisch-praktische Haltung der Nicht-Notwendigkeit jeglicher Form
von Macht schligt Foucault deshalb vor, sie als »eine Art Anarchiologie«
zu bezeichnen.>

Wenn wir die theoretischen und epistemologischen Verschiebungen
seines Werkes zusammenfassen moéchten, sollten wir uns auf einen
Wechsel beziehen, den Foucault in der Vorlesung vom 30. Januar 1980
so zusammenfasst: »[..] dem Zyklus: universale Kategorie — humanis-
tische Position — ideologische Analyse und Reformprogramm steht ein
Zyklus entgegen, dessen Verlauf wire: [...] Ablehnung der Universalien —
anti-humanistische Position — technologische Analyse der Machtmecha-
nismen, und anstatt des Reformprogramms: weitere Verschiebung der
Punkte der Nicht-Akzeptanz.«**

52 | Foucault, Die Regierung der Lebenden, a.a.0., S. 115.
53 | Ebd.
54 | Ebd., S. 117.

14.02.2028, 11:55:21.

195


https://doi.org/10.14361/9783839438473-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

14.02.2028, 11:55:21.



https://doi.org/10.14361/9783839438473-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

