
Vom Macht-Wissen-Dispositiv 
zum Wahrheitsregime

Roberto Nigro

1. 	 K ämpfe, Macht techniken und die Gene alogie 
des K apitalismus

Im Werk Foucaults entsteht die Frage nach der Machtanalyse in einer po-
litisch besonders aktiven Phase zu Beginn der 1970er Jahre. In Frankreich 
lebt man in einer Zeit nach den Ereignissen vom Mai 68. Die Repression 
steht auf der Tagesordnung. Von 1966 bis 1968 hat Foucault in Tunesien 
gelebt und unterrichtet. Obwohl er den Mai 68 in Paris nicht direkt er-
fahren hat, lernt er die Revolten der tunesischen Studierenden kennen, 
die er als sehr radikal im Vergleich mit den französischen wahrnimmt. 
Er interessiert sich für die internationalen revolutionären Bewegungen, 
wie u.a. die Black Panthers in den USA. Foucault beteiligt sich auch selbst 
an den Kämpfen. Er ist Teil der politischen und sozialen Bewegungen, 
die die Geschichte der 1970er Jahre charakterisieren. Er schreibt für die-
se Bewegungen und entwickelt genealogische Analysen für zukünftige 
Kämpfe und kommende Bewegungen. 

Seine theoretische Arbeit setzt die Problematisierung fort, die schon 
im Mittelpunkt seines ersten wichtigen Werks Wahnsinn und Gesellschaft 
stand: Es handelte sich dort unter anderem um das Thema der Einsper-
rung (enfermement)1, das Foucault im Hinblick auf die Frage der Ge-
fängnisse aktualisiert. Die Verschiebung von den (meistens) epistemo-
logischen Dimensionen seiner Analysen in den 1960er Jahren zu den 

1 | Zu diesem Thema siehe in diesem Band den Beitrag von Gerhard Unter thurner, 

»›Die Welt ist eine große Anstalt‹ – Exklusionen in foucaultschen Geschichten des 

Strafens«.

https://doi.org/10.14361/9783839438473-009 - am 14.02.2026, 11:55:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


176 Rober to Nigro

politischen Fragen der 1970er Jahre soll nicht als eine Aktualisierung der 
Themen seiner Forschung unter soziologischem Gesichtspunkt interpre-
tiert werden. Foucault ist in die politischen Ereignisse des Tages invol-
viert. Dieses Engagement ist ein wichtiger Aspekt seiner Theoriebildung. 
Wie er sagt: »Ich habe versucht, Dinge zu tun, welche ein persönliches, 
physisches und reales Engagement voraussetzten und die Probleme in 
konkreten, präzisen, situativ definierten Begriffen stellten. Erst aus die-
ser Perspektive könnte man sich an die erforderlichen Analysen machen. 
Ich habe mit der Arbeit in der G.I.P. über die Probleme der Gefangenen 
versucht, eine Grunderfahrung zu machen«.2 Das Thema der Grunder
fahrung, aber auch der Grenzerfahrung, auf die er sich im Gespräch mit 
Duccio Trombadori viele Male bezieht, soll mit der neu entstehenden 
Funktion des Intellektuellen in Verbindung gesetzt werden. Foucault 
selbst entwickelt eine neue Funktion der Intellektuellen. Die Intellektu-
ellen sind in spezifische Kämpfe involviert. Darüber hinaus haben die 
Kämpfe ihre Form und Darstellung geändert. Es handelt sich mehr und 
mehr um transversale Kämpfe, um mannigfaltige Kämpfe, die neue Kon-
fliktherde und Widerstandspunkte herstellen. Seit den 1960er Jahren hat 
Foucault auf Themen wie die des Wahnsinns, der Gesundheit, des Kör-
pers und der Sexualität insistiert. Aber erst nach dem Pariser Mai haben 
diese Themen ihre politische Relevanz erhalten. Die neue Hochkonjunk-
tur zu Beginn der 1970er Jahre bringt diese Themen und Kämpfe ins Feld 
der politischen Fragen. 

Zu Beginn der 1980er Jahre bemerkt Foucault, dass diese Kämpfe 
transversal, vielfältig, unmittelbar sind.3 Trotz dieser Heterogenität kann 
er in diesen Kämpfen einen Leitfaden erkennen: »Das Ziel der Kämpfe 

2 | Michel Foucault, »Gespräch mit Duccio Trombadori«, in: ders., Schriften, Bd. IV 

1980-1988, herausgegeben von Daniel Defer t und François Ewald unter Mitarbeit 

von Jacques Lagrange, aus dem Französischen von Michael Bischoff, Hans-Die-

ter Gondek und Hermann Kocyba, Frankfur t a.M. 2005, S. 100. In Bezug auf die 

Groupe d’information sur les prisons (G.I.P.) siehe: Le groupe d’information sur 

les prisons. Archives d’une lutte, 1970-1972, documents réunis et présentés par 

Philippe Artières, Laurent Quéro et Michelle Zancarini-Fournel, Éditions de l’IMEC 

2003. Philippe Artières, Matthieu Potte-Bonneville, D’après Foucault. Gestes, 

Luttes, Programmes, Paris 2007.

3 | Michel Foucault, »Subjekt und Macht« in: ders., Schriften, Bd. IV 1980-1988, 

a.a.O., S. 273.

https://doi.org/10.14361/9783839438473-009 - am 14.02.2026, 11:55:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Vom Macht-Wissen-Disposit iv zum Wahrheitsregime 177

sind die Auswirkungen der Macht als solche. Sie leisten Widerstand ge-
gen alle Formen von Macht.«4 Diese Bemerkungen aus dem Jahr 1982 
nehmen eine andere Bedeutung an, weil sich der Kontext seiner Analyse 
verändert hat. Die Pastoralmacht und die Frage nach der Regierung sind 
schon seit einigen Jahren zentrale Begriffe seiner Forschung. Deshalb in-
sistiert Foucault in den 1980er Jahren auf Kämpfen, die den Status des 
Individuums in Frage stellen oder sich gegen die Formen der Objektivie-
rung richten. Im Text Subjekt und Macht kehrt Foucault zu einem Gedan-
ken zurück, der schon in seinen Überlegungen der 1970er Jahre wichtig 
war. Für ihn hat uns das 19. Jahrhundert gelehrt, was Ausbeutung ist, 
aber was Macht ist, weiß man vielleicht bis heute nicht. Zwar weiß man in 
etwa, wer ausbeutet, wohin der Profit fließt, durch wessen Hände er geht 
und wo er reinvestiert wird. Aber wer übt die Macht aus? Und wo wird sie 
ausgeübt?5 

In Subjekt und Macht erweitert Foucault diesen Gedanken und be-
merkt, dass der Kampf gegen die Unterwerfung der Subjektivität gegen-
wärtig immer größere Bedeutung gewinnt, »auch wenn der Kampf gegen 
Herrschaft und Ausbeutung nicht verschwunden ist, im Gegenteil. […] 
Natürlich kann man die Mechanismen der ›Objektivierung‹ nicht erfor-
schen, ohne deren Beziehungen zu den Herrschafts- und Ausbeutungs-
mechanismen zu berücksichtigen«.6 

Die Machtanalyse bringt die Frage nach der Ausbeutung nicht zum 
Verschwinden. Der Begriff der Ausbeutung ist dabei nicht einfach zu 
verwenden. Mit Sicherheit akzeptiert Foucault eine Vorstellung der Aus-
beutung (wie auch der »Unterdrückung«) nicht, die voraussetzt, dass es 
zumindest latente Alternativen gibt, deren Realisierung gewaltsam ver-
hindert wird. Zu diesem Zweck wird ein natürliches und universelles 
Subjekt konzipiert, das von jeweils spezifischen und historischen Macht-
prozessen unterdrückt wird. Der Widerstand gegen diese Machtprozesse 
richtet sich dann auf die Wiederherstellung oder Befreiung dieses natürli-
chen Subjekts. 

Sehr deutlich erklärt Foucault seine These, die sich gegen eine sol-
che Konzeption des natürlichen Subjekts richtet, unter anderem in 

4 | Ebd., S. 273-274.

5 | Michel Foucault, »Die Intellektuellen und die Macht«, in: ders., Schriften,  

Bd. II 1970-1975, Frankfur t a.M. 2002, S. 382-393.

6 | Michel Foucault, »Subjekt und Macht«, a.a.O., S. 276.

https://doi.org/10.14361/9783839438473-009 - am 14.02.2026, 11:55:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


178 Rober to Nigro

Überwachen und Strafen. Dort bezieht er sich auf eine Technologie der 
Unterwerfung (»une technologie fine et calculée de l’assujettissement«)7, die 
der Übersetzer zu Recht mit zwei durch einen Schrägstrich getrennte 
(bzw. durch ihn verbundene) Termini übersetzt: Unterwerfung/Subjek-
tivierung. Nur in dieser Verdopplung ist die volle Bedeutung des Begriffs 
Unterwerfung (assujettissement) begreifbar.8 Der Begriff umfasst nicht nur 
die Dimension der Herrschaft oder der Abhängigkeit, sondern will auch 
die Dimension der Konstitution oder der Bildung des Subjekts ans Licht 
bringen. Technologien der Macht machen Menschen zu Subjekten. Es 
sind, wie Foucault in seinem Spätwerk sagt, Technologien, »die das Ver-
halten von Individuen prägen und sie bestimmten Zwecken oder einer 
Herrschaft unterwerfen, die das Subjekt zum Objekt machen«.9

Unterwerfung bedeutet nicht nur Herrschaft, sondern auch Bildung 
und Konstitution von Subjekten. Unterwerfung stellt die Art und Wei-
se dar, wie Menschen zu Subjekten gemacht werden. In der Geschichte 
des Kapitalismus nimmt die Unterwerfung eine bestimmte Form an: Sie 
transformiert Menschen in produktive Subjekte oder, anders gesagt, sie 
konstituiert sie als Arbeitskraft. 

Wenn die Machtanalyse die Frage nach der Ausbeutung nicht besei-
tigt, sondern sie auf eine andere Ebene stellt, dann ersetzt die Machtana-
lyse auch nicht die Frage nach den Produktionsverhältnissen. Obwohl 
Foucaults Aufmerksamkeit politischen Technologien gilt, ging es ihm nicht 
darum, Produktionstechnologien durch sie zu ersetzen – im Gegenteil: Sie 
müssen in ihren Verflechtungen gedacht werden. Die politischen Techno-
logien konnten ihre Kraft nur entwickeln, weil sie im Zusammenhang mit 
der Entwicklung von Produktionstechnologien standen.10 Foucault zeigt 
insbesondere in Überwachen und Strafen, dass der Kapitalismus nicht mög-
lich gewesen wäre, ohne die Entwicklung politischer Technologien, durch 

7 | Michel Foucault, Surveiller et Punir. Naissance de la prison, Paris 1975, S. 257.

8 | »… einer ver feinerten und kalkulier ten Technologie der Unterwerfung/Subjek-

tivierung«. Michel Foucault, Überwachen und Strafen: Die Geburt des Gefängnis-

ses [1975], übers. v. Walter Seitter, Frankfur t a.M. 1977, S.  283.

9 | Michel Foucault, »Technologien des Selbst«, in: ders., Schriften, Bd. IV 1980-

1988, a.a.O., S. 968.

10 | Foucault unterscheidet vier Typen von Technologien: jene der Produktion, der 

Zeichensysteme, der Macht und des Selbst. Vgl. Michel Foucault, »Technologien 

des Selbst«, a.a.O., S. 968.

https://doi.org/10.14361/9783839438473-009 - am 14.02.2026, 11:55:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Vom Macht-Wissen-Disposit iv zum Wahrheitsregime 179

welche die Menschen an den Produktionsapparat gefesselt worden sind.11 
Er zeigt, dass es spezifische Methoden zur Bewältigung des Bevölkerungs-
wachstums und der Akkumulation von Menschen sind, die der politischen 
und wirtschaftlichen Vorherrschaft des Westens den Weg bereitet haben. 
Politische Technologien sind Machttechnologien, die Menschen regieren 
und sie zu produktiven Subjekten machen. Mit ihnen kann die Nützlich-
keit und Verwendbarkeit der Menschen im Produktionsapparat gesteigert 
werden. Akkumulation des Kapitals und der Menschen haben den ökono-
mischen und politischen Aufstieg des Westens ermöglicht. 

Disziplinierung und Unterwerfung sind gewaltige und gewalttätige 
Konstitutionsprozesse, die die Existenz des Kapitalismus ermöglichen. 
Sie bilden die Bedingungen für die Reproduktion der kapitalistischen 
Produktionsverhältnisse und repräsentieren die ursprüngliche Akkumu-
lation von Menschen und ihre Transformation in Arbeitskraft. Wie die ur-
sprüngliche Akkumulation bei Marx12 ist auch die ursprüngliche Akku-
mulation von Menschen und ihre Transformation in produktive Subjekte 
ein Ereignis, das jeden Tag wiederholt werden muss. 

In Überwachen und Strafen werden jene Disziplinen analysiert, die 
sich seit dem 17. Jahrhundert um den Körper als Maschine zentriert ha-
ben, die seine Fähigkeiten steigern, seine Kräfte ausnützen und ihn in 
wirksame und ökonomische Kontrollsysteme integrieren wollen. Foucault 

11 | Es wäre interessant, diese These mit den Ausführungen Grégoire Chamay-

ous zur Menschenjagd zusammenzubringen. In seinem Beitrag zur Geschichte der 

Gewalt ist Menschenjagd keine Metapher, sondern bezeichnet konkrete histori-

sche Begebenheiten, in welchen Menschen ver folgt, festgenommen und umge-

bracht worden sind (Grégoire Chamayou, Les chasses à l’homme, Paris 2010). 

Das Thema wird heute von der Migrationsforschung aufgegrif fen, erweiter t und 

untersucht. Das Thema der Regierung der Arbeitskraft überschneidet sich hier mit 

der Frage nach der Regierung der Migrationsbewegungen. Vgl. Cremonesi, Irrera, 

Lorenzini, Tazzioli, »Nota introduttiva«, in: materiali foucaultiani, anno III, n° 5/6, 

gennaio-dicembre 2014, S.  247-252. Vgl. auch Martina Tazzioli, Spaces of Go-

vernementality. Autonomous Migrations and the Arab Uprising, New York, London 

2015. 

12 | Karl Marx, »Das Kapital« Bd. I, Kap. 24: »Die sogenannte ursprüngliche Ak-

kumulation«, in: Karl Marx, Friedrich Engels, Werke (MEW), Bd. 23, Berlin 1962, 

S. 741-791. 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-009 - am 14.02.2026, 11:55:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


180 Rober to Nigro

nennt diese disziplinären Technologien der Macht: »politische Anatomie« 
des menschlichen Körpers.13 

All diese Prozeduren ermöglichten die räumliche Verteilung einer 
Vielzahl individueller Körper (ihre Trennung, Ausrichtung, Seriali-
sierung, Überwachung) und die Organisation eines ganzen Feldes der 
Sichtbarkeit rund um diese individuellen Körper. Mit Hilfe dieser Techni-
ken vereinnahmte man die Körper, versuchte man ihre Nutzkraft durch 
Übung, Dressur usw. zu verbessern. Bei ihnen handelt es sich zugleich 
um Techniken der Rationalisierung und der strikten Ökonomie einer 
Macht, die auf möglichst kostengünstige Weise mittels eines Systems der 
Überwachung, der Hierarchie und Kontrolle, der Aufzeichnung und des 
Berichts ausgeübt werden soll. Diese gesamte Technologie wird man als 
Disziplinartechnologie der Arbeit bezeichnen. Sie wurde mit dem ausge-
henden 17. und im Laufe des 18. Jahrhunderts installiert.14

In seinen Analysen zeigt Foucault, wie das Leben und die Zeit be-
schlagnahmt und wie die Individuen zur Arbeit gezwungen werden. 
Unterwerfung und Disziplinierung, die Transformation von Menschen 
in produktive Subjekte oder in Arbeitskraft, impliziert den Zwang zur 
Arbeit. Von diesem Standpunkt aus kritisiert Foucault die Engpässe und 
Widersprüche eines spezifisch nach-hegelianischen Denkens, das bis in 
die Gegenwart hinein die Würde der Arbeit verkündet und mit der Exis-
tenz des Menschen oder mit seinem angenommenen Wesen identifiziert: 

13 | Vgl. Foucault, Überwachen und Strafen, a.a.O., S. 131, S. 176-177, S. 277, 

S. 284.

14 | Man sollte diese Analyse mit den von Marx im Kapital entwickelten in einen 

Zusammenhang stellen. Beide Autoren beschreiben gewissermaßen die Genealo-

gie des Kapitalismus: einerseits analysier t Marx die Technologie der Produktion, 

die die Akkumulation von Kapital ermöglicht; andererseits analysier t Foucault 

die politischen Technologien der Individuen, die es ermöglicht haben, eine Akku-

mulation von Menschen ökonomisch profitabel einzusetzen. Vgl. Thomas Lemke, 

»›Marx sans guillemets‹. Foucault, la gouvernementalité et la critique du néolibe-

ralisme«, in: Actuel Marx, n° 36, PUF, Paris, 2004, S. 13-26 und R. Nigro, »Quel-

ques remarques sur les enjeux d’une confrontation entre Foucault et Marx«, in: 

Cahier de l’Herne. Michel Foucault, Paris 2011, S. 143-148.

https://doi.org/10.14361/9783839438473-009 - am 14.02.2026, 11:55:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Vom Macht-Wissen-Disposit iv zum Wahrheitsregime 181

»Es ist falsch, mit einigen berühmten Nachhegelianern zu sagen, dass das konkre-

te Wesen des Menschen die Arbeit ist. Die Zeit und das Leben des Menschen sind 

nicht von Natur aus Arbeit, sie sind Vergnügen, Diskontinuität, Feiern, Ausruhen, 

Bedürfnis, Momente, Zufall, Gewalt etc. Diese ganze explosive Energie muss man 

nun in eine dauernd und dauerhaft zu Markte getragene Arbeitskraft transformie-

ren. Man muss das Leben in Arbeitskraft synthetisieren, was den Zwang des Be-

schlagnahmesystems er fordert«.15

Das Leben der Menschen oder ihre konkrete Existenz ist nicht von Natur 
aus Arbeit. Im Gegensatz dazu bestimmt Foucault die politische Funkti-
on der Beschlagnahmung als ein Verfahren, das die Lebenszeit dem Im-
perativ der Produktion unterwirft.16 Die Lebenszeit wird homogenisiert, 
um die Kontinuität der Produktion und des Profits zu garantieren. Es gibt 
kein schon gegebenes produktives Subjekt, sondern Menschen, deren Ar-
beitsfähigkeit produziert und die zur Arbeit gezwungen werden.17

15 | Michel Foucault, Die Strafgesellschaft. Vorlesungen am Collège de France. 

1972-1973 – Hg. Bernard Harcourt, übers. v. Andrea Hemminger, Frankfur t a.M. 

2015, hier S.  316 (Eine Übersetzung dieses Textteiles ist auch in M. Foucault, 

Mikrophysik der Macht, übers. v. Ulrich Raulf f, Berlin 1976, S.  117. Die Seiten 

114-123 mit dem Titel ›die Macht und die Norm‹ reproduzieren einen Teil der Vor-

lesung vom 28.3.1973, die jetzt in Die Strafgesellschaft, a.a.O., publizier t ist. Der 

Text ›Die Macht und die Norm‹ ist wahrscheinlich von einer anderen französischen 

Version übersetzt, welche leichte Änderungen enthält). Vgl. dazu Pierre Macherey 

Le sujet des normes, Éditions Amsterdam, Paris, 2014, v.a. Le sujet productif: De 

Foucault à Marx, S. 149-212. Stéphane Legrand, Les Normes chez Foucault, Paris 

2007, S. 76-125; Sandro Chignola, Foucault oltre Foucault. Una politica della fi-

losofia, Roma 2014, S. 65-70.

16 | Auf diesen Themen hat die italienische Tradition des Operaismus und 

Post-Operaismus insistier t. Angesichts der umfangreichen Literatur verweise ich 

nur auf Antonio Negri, Marx oltre Marx, Milano 1979 (Englische Übersetzung: Marx 

beyond Marx. Lessons on the Grundrisse, New York 1991). Vor kurzem hat Mauri-

zio Lazzarato die Debatte u.a. in künstlerisches Feld geführt: Maurizio Lazzarato, 

Marcel Duchamp et le refus du travail, Paris 2014.

17 | Paolo Virno, »Forza Lavoro«, in: Lessico Marxiano, Roma 2008, S.  105-116 

und ders., Exodus, herausgegeben, aus dem Italienischen übersetzt und eingelei-

tet von Klaus Neundlinger und Gerald Raunig, Wien 2010, S. 33-78.

https://doi.org/10.14361/9783839438473-009 - am 14.02.2026, 11:55:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


182 Rober to Nigro

2. Ein »nie t zsche anischer Kommunist«

Die oben skizzierten Analysen zeigen, dass sich Foucault von 1971 bis 1976 
intensiv mit Marx und marxistischen Positionen (z.B. Althussers und sei-
nen Mitarbeitern) auseinandergesetzt hat.18 In derselben Zeit beschäftigt 
er sich auch eingehend mit dem Werk Nietzsches.19 Obwohl wir wohl im-
mer ein wenig misstrauisch sein sollten gegenüber linearen Denksche-
mata, die vorgeben, dass ein Denken zu einem bestimmten Zeitpunkt 
hegelianisch gewesen und dann zu einem anderen Zeitpunkt nietzschea-
nisch geworden wäre; gegenüber einer Repräsentation der französischen 
Philosophie, die zu einem gewissen Zeitpunkt freudo-marxistisch gewe-
sen wäre und dann Nietzsche entdeckt hätte, erlauben wir uns hier zu sa-
gen, dass Foucault in einer durch freudo-marxistische oder freudo-struk-
tural-marxistische Positionen dominierten Epoche eher Nietzsche mit 
Marx verbindet.20 

Die Auseinandersetzung mit Nietzsche durchzieht jedoch sein ganzes 
Werk.21 Nietzsche hatte schon in den 1960er Jahren eine wichtige Rolle in 
seinem Werk gespielt. Foucault bemerkt: 

18 | Vgl. Daniel Defer t, »Zeittafel«, in: M. Foucault, Schriften, Bd. I, 1954-1969, 

Frankfur t a.M., 2001, S. 53-83, sowie: Bernard E. Harcourt, »Situierung der Vor-

lesungen«, in: Foucault, Die Strafgesellschaft, a.a.O., S. 356-414; sowie François 

Ewald und Bernard E. Harcourt, »Situation du cours«, in: Michel Foucault, Théories 

et institutions pénales. Cours au Collège de France 1971-1972, Paris 2015, 

S.  245-282; ebd.: »Lettre d’Etienne Balibar à l’éditeur du cours«, S.  285-289; 

Claude-Olivier Doron, ebd.: »Foucault et les historiens. Le débat sur les soulè-

vements populaires «, S. 291-307; Roberto Nigro, »Foucault lecteur et critique de 

Marx«, in: Jacques Bidet und Eustache Kouvélakis (Hg.): Dictionnaire Marx cont-

emporain, Paris 2001, S. 33-446.

19 | Vgl. Daniel Defer t, »Situierung der Vorlesungen«, in: Michel Foucault, Über 

den Willen zum Wissen. Vorlesungen am Collège de France 1970-1971, aus dem 

Französischen von Michael Bischoff, Frankfur t a.M. 2012, S. 330-360.

20 | Isabel Lorey, Roberto Nigro, Gerald Raunig, Inventionen. Zur Aktualisierung 

post-strukturalistischer Theorie, Zürich, Berlin 2011, S. 11-16.

21 | Vgl. Michel Foucault, »Gespräch mit Duccio Trombadori«, a.a.O., S.  53f., 

S.  59-62, S.  66ff.; ders., »Strukturalismus und Poststrukturalismus«, in: ders., 

Schriften, Bd. IV, a.a.O., S. 528ff., S. 538-541.

https://doi.org/10.14361/9783839438473-009 - am 14.02.2026, 11:55:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Vom Macht-Wissen-Disposit iv zum Wahrheitsregime 183

»Das Interesse an Nietzsche und Bataille bedeutete für uns keine Distanzierung vom 

Marxismus oder Kommunismus. Es war vielmehr der einzige Zugang zu dem, was 

wir vom Kommunismus erwarteten. Die Ablehnung der Welt, in der wir lebten, fand 

gewiss keine Erfüllung in der hegelianischen Philosophie. Wir waren auf der Suche 

nach anderen Möglichkeiten, uns zu jenem ganz Anderen zu verhalten, das wir im 

Kommunismus verkörpert sahen. Das war der Grund, warum ich mich 1950 – ohne 

große Marx-Kenntnisse, aus Ablehnung des Hegelianismus und aus einem Gefühl 

des Unbehagens am Existentialismus – der französischen kommunistischen Par-

tei anschließen konnte. Ein ›nietzscheanischer Kommunist‹ sein, das war natürlich 

nicht praktikabel und, wenn Sie so wollen, lächerlich. Ich wusste das wohl.«22

Einige konzeptuelle Voraussetzungen seiner historischen Arbeiten der 
1960er Jahre und seiner Archäologie der Humanwissenschaften wären 
ohne den Beitrag der Philosophie Nietzsches unmöglich gewesen. Im 
Projekt einer Archäologie des Wissens ist die Präsenz Nietzsches sehr 
deutlich. Durch Nietzsche kann Foucault die Vorstellung eines sinn-kon-
stitutiven Subjekts kritisieren. Diesem Subjektbegriff stellt er eine diffe-
rentielle Analyse der Funktionen der verschiedenen ›Diskurssubjekte‹ 
gegenüber. Seine Archäologie ist eine Antithese zur teleologischen Ge-
schichtsauffassung, die Geschichtsverläufe von ihrem ›Ursprung‹ ausge-
hend als sinnvoll geordnet versteht. Die Themen des Sinns, des Subjekts 
und des Ursprungs aufzugeben, bedeutet für Foucault, die Hindernisse 
eines ›historisch-transzendentalen‹ Wissensgefüges beiseite zu räumen 
und dadurch neue Felder der historisch-philosophischen Analyse zu-
gänglich zu machen. Foucault zieht Grenzen, wo sich die Geschichte des 
Denkens in ihrer traditionellen Gestalt einen unbegrenzten Raum ver-
lieh. »Das Thema des unendlich weit zurückliegenden Ursprungs und 
die Idee wieder infrage stellen, dass im Bereich des Denkens die Rolle der 
Geschichte darin besteht, das Vergessene wieder wachzurufen, die Ver-
deckungen aufzuheben, die Sperren zu beseitigen oder neu zu sperren. 
Diesem Thema möchte ich die Analyse historisch definierter diskursiver 
Systeme entgegensetzen, deren Schwellen man fixieren und denen man 
Bedingungen des Auftretens und Verschwindens zuordnen kann«.23

22 | Foucault, »Gespräch mit Duccio Trombadori«, a.a.O., S. 62-63.

23 | Michel Foucault, »Antwort auf eine Frage«, in ders.: Geometrie des Verfah-

rens: Schriften zur Methode, hg. v. Petra Gehring, Frankfur t a.M. 2009, S. 55. 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-009 - am 14.02.2026, 11:55:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


184 Rober to Nigro

In den 1960er Jahren entwickelt Foucault Kriterien für die ›Individu-
alisierung des Diskurses‹. Foucault kritisiert erstens die Idee, der zufol-
ge der Diskurs keine bestimmbaren Grenzen habe; der Vorstellung des 
Diskurses als Kontinuum stellt er das Postulat gegenüber, dass Diskurse 
begrenzte Praxisbereiche seien, die ihre je spezifischen Grenzen, Regeln 
und Existenzbedingungen haben. Diskurse sind »Oberflächenphänome-
ne«, hinter denen sich kein ursprünglicher Sinn versteckt.24 Er ersetzt die 
Themen einer »totalisierenden Geschichte« durch differentielle histori-
sche Analysen, die die Beschreibung der ›Episteme‹ einer Epoche nicht 
als Summe alles Wissens, sondern als ›Abstand‹, ›Widerstand‹, ›Diffe-
renz‹ erlauben. Die Episteme ist keine »übergreifende Theorie«, sondern 
ein Bereich mannigfaltiger Verhältnisse und Verbindungen. Aus philo-
sophischer Sicht beinhalten diese historiographischen Operationen eine 
radikale Infragestellung des klassischen Subjektbegriffs. Die Vorstellung 
einer begründenden Rolle der Subjektivität setzt einen Begriff der Ge-
schichte als Kontinuum voraus, die das Mannigfaltige in einen sinnhaf-
ten Prozess integriert, oder wie Foucault schreibt: »Die kontinuierliche 
Geschichte ist das unerlässliche Korrelat für die Stifterfunktion des Sub-
jekts: die Garantie, dass alles, was ihm entgangen ist, ihm wiedergegeben 
werden kann«.25 Foucault verabschiedet die Vorstellung einer sinngeben-
den Subjektivität; seine Rede vom Tod des Subjekts postuliert sein Ende 
als Ursprung und Grund des Wissens, der Freiheit, der Sprache und der 
Geschichte. Die Destruktion des souveränen Subjekts soll eine histori-
sche Analyse ermöglichen, die die Konstitution der Subjektivität durch 
die Geschichte selbst zum Gegenstand hat. ›Das Subjekt‹ existiert nicht 
als solches, sondern konstituiert sich in der Geschichte und leitet sich 
aus ihr her. Die sich daraus ergebende Frage ist die nach einer imma-
nenten Subjektivität, also einer Subjektivität, die sich in und durch die 
Geschichte konstituiert. Diese Frage wird in der Archäologie des Wissens 
und in der Antrittsvorlesung am Collège de France als »Lücke« (lacune) 

24 | Ebd. S.  42-68. Vgl. zu dieser Frage auch »Über die Archäologie der Wis-

senschaften. Antwort auf den Cercle d’épistémologie«, in ders.: Geometrie des 

Verfahrens, a.a.O., S.  69-111. Auch Michel Foucault, Archäologie des Wissens, 

Frankfur t a.M. 1981, S. 31-111. 

25 | Ebd., S. 23. 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-009 - am 14.02.2026, 11:55:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Vom Macht-Wissen-Disposit iv zum Wahrheitsregime 185

im Diskurs angedeutet,26 d.h. das Subjekt ist in dieser Konzeption der 
Punkt, an dem sich der Diskurs aktualisiert. Man kann daraus folgern, 
dass es keine »Anwesenheit« des Diskurses ohne Subjektivität gibt, aber 
Ende der 1960er Jahre wird diese Fragestellung von Foucault selbst nicht 
weiter verfolgt.27

Wenn das oben skizzierte konzeptuelle Instrumentarium es erlaubt, 
die Mechanismen der Formierung des Diskurses zu bestimmen, so trifft 
es auf Schwierigkeiten, wenn es darum gehen soll, Paradigmenwechsel 
zu erklären. Diese Forschung stößt auf ein Hindernis: die Analyse des 
Diskurses als solcher ist strukturell unfähig, dem Wechsel von einer Dis-
kursformation zu einer anderen Rechnung zu tragen. Es scheint, als ob 
diese Unfähigkeit der fehlenden Ausarbeitung des Begriffs der Subjekti-
vität geschuldet sei. Foucault wurde sich selbst am Anfang der 1970er Jah-
re über diese Schwierigkeiten seines Ansatzes klar und stellte sich fortan 
die Frage, wie sich Wissensfelder durch soziale Praktiken formen. An-
statt das Verhältnis zwischen Diskursen und Subjektivität zu ergründen, 
orientiert Foucault seine Forschung an der Analyse strategischer Macht-
verhältnisse, in denen die Diskursanalyse neue Bedingungen erwirbt. Er 
versteht, dass die Mechanismen der Transformation des Diskurses bzw. 
der Paradigmenwechsel, im Kontext der Machtanalyse zu suchen sind. 
Entsprechend verlässt er das Feld der Diskursanalyse zugunsten einer 
Analyse der Macht. 

26 | »Dann gäbe es kein Anfangen. Anstatt der Urheber des Diskurses zu sein, 

wäre ich im Zufall seines Ablaufs nur eine winzige Lücke und vielleicht sein Ende.« 

Michel Foucault, Die Ordnung des Diskurses, Frankfur t a.M. 1991, S. 9.

27 | In Foucaults Werk der 1960er Jahre ist dieses Thema auch literarisch prä-

sent. Bekanntlich sind die Werke Batailles, Blanchots und Klossowkis wichtig für 

die Thematisierung des Subjekts als Grenzerfahrung. Für die Genealogie der Frage 

nach dem Subjekt bei Foucault sind auch die Werke Lacans und Althussers von 

Bedeutung. Lacan setzt sich einer car tesianischen oder phänomenologischen 

Subjekttheorie entgegen. Althusser kritisier t in seinem Werk die Philosophie des 

Subjekts und des Humanismus, die den französischen Marxismus prägte. Zu die-

sen Themen siehe Roberto Nigro, Wahrheitsregime, Zürich, Berlin 2015, S. 39-59.

https://doi.org/10.14361/9783839438473-009 - am 14.02.2026, 11:55:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


186 Rober to Nigro

3. Die Nie t zsche-Mar x-Ehe

In den 1970er Jahren ist Nietzsches Philosophie nicht nur für den Ab-
bau einiger in der Tradition verankerter philosophischer Begriffe wichtig, 
sondern auch für den Aufbau einer neuen Konzeption der Machtverhält-
nisse. In Überwachen und Strafen manifestiert sich diese neue Konzepti-
on der Macht in der These der Produktivität der Macht. Trägt Nietzsches 
Philosophie einerseits dazu bei, die Kritik der Humanismen, der philo-
sophischen Anthropologie, der Erkenntnistheorie und der transzenden-
talen Philosophie zu entwickeln, ermöglicht sie auf der anderen Seite die 
Erweiterung und Veränderung des marxistischen Begriffs des Klassen-
kampfes. Es geht nicht mehr darum, diesen Begriff unter dem teleolo-
gischen Gesichtspunkt der Dialektik und des Widerspruchs zu denken, 
sondern unter dem Gesichtspunkt einer Konzeption der Mannigfaltigkeit 
und des Ereignisses als Singularität. Die Arbeit an dieser Konzeption be-
ginnt explizit in den Vorlesungen Theories et Institutions pénales, in denen 
Foucault die Niederschlagung des Aufstands der Nu-pieds in der Nor-
mandie 1639 studiert. Nach Foucault markiert die Unterdrückung dieser 
Volksaufstände die Geburt der Justiz als repressiver Staatsapparat. 

Ein Jahr später nimmt die Nietzsche-Marx-Ehe in den Vorlesungen 
Die Strafgesellschaft eine weitere Form an, wenn Foucault den Begriff 
des Bürgerkriegs in den Mittelpunkt seiner Analysen des Strafsystems 
stellt.28 »Man befindet sich im Sozialkrieg, nicht im Krieg aller gegen alle, 
sondern im Krieg der Reichen gegen die Armen, der Besitzenden gegen 
die, die nichts besitzen, der Patrone gegen die Proletarier«.29 

Mit der zunehmenden Akkumulation des Kapitals wächst die Gefahr 
einer Plünderung der Vermögen. Es bedarf neuer Überwachungstechni-
ken, um gegen die neuen Formen von Diebstahl und Raub anzukämp-
fen. Vor dem Hintergrund dieses permanenten Konflikts muss die Ent-
wicklung der Machttechnologien analysiert werden. Deshalb gerät ein 
Begriff in den Mittelpunkt von Foucaults Analysen, der eine lange Ge-
schichte hat: der Bürgerkrieg. Die Dynamik der Unterwerfung kann nicht 

28 | Zu Beginn der 1970er Jahre stehen die Begrif fe Krieg, Konflikt, polémos im 

Mittelpunkt von Foucaults Arbeiten. Vgl. Daniel Defer t, »Zeittafel«, S.  66, sowie 

ders., »L’émergence d’un nouveau front: les prisons«, in: Le groupe d’information 

sur les prisons. Archives d’une lutte, 1970-1972, a.a.O., S. 315-326.

29 | Foucault, Die Strafgesellschaft, a.a.O., S. 40-41. 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-009 - am 14.02.2026, 11:55:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Vom Macht-Wissen-Disposit iv zum Wahrheitsregime 187

verstanden werden, wenn man sie nicht auf alle Formen von Illegalismen, 
von Ablehnung, von Gegenverhalten bezieht. Das Kapital, so Foucault, 
muss all diese Widerstandsformen bekämpfen.

Der Bürgerkrieg ist die Matrix aller Machtkämpfe. Er ist der Dauerzu-
stand, durch den Taktiken und Kämpfe erklärt werden können. Foucault 
zufolge verdeckt das klassische politische Denken die Bedeutung des Bür-
gerkriegs und versucht zu negieren, dass er existiert. In der politischen 
Theorie wird der Bürgerkrieg als Anomalie oder Ausnahme aufgefasst. Er 
erscheint als eine theoretisch-praktische Monstrosität.30 Laut Foucault ist 
der Bürgerkrieg als philosophischer, historischer und politischer Begriff 
nicht wirklich ausgearbeitet. 

Zwar könnte man den Eindruck gewinnen, dass Hobbes den Begriff 
des Bürgerkriegs in den Mittelpunkt seiner philosophischen Arbeiten ge-
stellt hat.31 Doch die Analyse des englischen Philosophen zielt darauf ab, 
den Bürgerkrieg zu neutralisieren. Hobbes macht aus ihm eine Fiktion. 
Mit der Bezeichnung omnium contra omnes32 wird er einer natürlichen 
Anlage des Menschen überantwortet und zu einer universellen Dimen-
sion menschlicher Beziehungen gemacht. Damit beraubt ihn Hobbes 
seiner historischen Verfasstheit. Seine Philosophie setzt voraus, dass der 
Bürgerkrieg der Gesellschaft und dem sozialen Vertrag vorausgeht, dass 
Gewaltbereitschaft eine wesentliche Grundkonstitution des Menschen 
ist und Krieg eine universelle Dimension menschlicher Beziehungen.33 
Im Gegensatz dazu versteht Foucault den Bürgerkrieg als Konfrontation 
kollektiver Elemente. Er findet auf der Bühne der Macht statt. Er kommt 
nicht – wie bei Hobbes – dort zum Abschluss, wo die politische Macht 

30 | Foucault, Die Strafgesellschaft , a.a.O., S. 29f.

31 | Thomas Hobbes, Leviathan, Cambridge 1996, Part I, ch. 13, S. 88 (dt.: Ham-

burg 1996, Erster Teil, Kap. 13, S. 104).

32 | Thomas Hobbes, De Cive, Praefatio (dt.: Vom Bürger, Hamburg 1994, S. 69).

33 | In seinen Vorlesungen im Jahr 1976 kommt Foucault erneut auf Hobbes’ 

Verständnis des Krieges zu sprechen. Vgl.: Michel Foucault, In Verteidigung der 

Gesellschaft, übers. v. Michaela Ott, Frankfur t a.M. 1999, v.a. die Vorlesung vom 

4. Februar 1976, S.  99-132. Die Vorlesungen In Verteidigung der Gesellschaft 

markieren einen Wendepunkt in Foucaults Konzeption des Krieges als Raster für 

die Interpretation der Geschichte. Vgl. ausführlicher Roberto Nigro, »De la guerre 

à l’ar t de gouverner: un tournant théorique dans l’œuvre de Foucault?«, in: Laby-

rinthe, 21, 2005, S. 15-26.

https://doi.org/10.14361/9783839438473-009 - am 14.02.2026, 11:55:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


188 Rober to Nigro

oder der Leviathan entsteht, die das Gewaltmonopol übernehmen. Es ist 
die alltägliche Ausübung der Macht, die als Bürgerkrieg betrachtet wer-
den muss. Foucaults Machtverständnis widerspricht Hobbes nicht nur, 
weil es die Theorie der Souveränität ablehnt, sondern auch, weil es his-
torisch verankert ist. Vom Bürgerkrieg spricht Foucault mit Bezug auf 
präzise historische Konfigurationen. Seine Ausführungen stehen im Zu-
sammenhang mit dem Zeitalter der Industrialisierung. Er analysiert die 
Funktion der Strafen, den Prozess der Unterwerfung, die Geburt des Ge-
fängnisses oder die Entwicklung von Disziplinar- und Machttechnologien 
vor dem Horizont der Entwicklung des Kapitalismus. In den Vorlesungen 
zur Strafgesellschaft konzentriert er sich auf die Formen der Aufstände 
und der Plünderungen, auf die Gefahren, welchen die wachsende kapi-
talistische Ökonomie widerstehen muss. Die Sabotage oder das Räube-
runwesen fordern eine Regierung des Regimes der Illegalismen heraus 
und unterstützen die Entwicklung des Strafsystems und die Geburt des 
Gefängnisses.

4. Das Macht-Wissen-Dispositiv

Zu Anfang der 1970er Jahre arbeitet Foucault an einer Analytik der Macht 
in zwei Richtungen: einerseits kritisiert er die juristischen Modelle der 
Macht (Wer legitimiert die Macht?); und andererseits die institutionel-
len Modelle (Was ist der Staat?). Aus diesem Grund schiebt sich die Fra-
ge, wie Macht funktioniert, in den Vordergrund. Foucault zeigt, dass die 
Machtmechanismen nicht nur ›negative‹, repressive, unterdrückende 
Ausschlussmechanismen sind, sondern dass sie sich in eine ganze Rei-
he von positiven und nützlichen Effekten einordnen. Gleichzeitig führt 
er den aus der Diskursanalyse verbannten Begriff der Subjektivität auf 
einer anderen Ebene wieder ein: Alles Wissen setzt Macht voraus und 
beruht auf Machtverhältnissen. Damit sich aber in diesen Machtverhält-
nissen ein Wissen produzieren kann, bedarf es einer Verankerung in 
der Form von Subjektivität. Für Foucault ist das Subjekt immer in ein 
politisches Kraftfeld eingeschrieben, in dem Machtverhältnisse auf es 
einwirken. Der produktive Charakter der Macht zeigt sich in der Tat-
sache, dass die Macht Wissen produziert, dass Wissen und Macht sich 
gegenseitig und direkt implizieren, dass es keine Machtverhältnisse gibt 
ohne die gleichzeitige Herausbildung von Wissensfeldern, dass es kein 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-009 - am 14.02.2026, 11:55:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Vom Macht-Wissen-Disposit iv zum Wahrheitsregime 189

Wissen gibt, das nicht gleichzeitig Machtfelder bildet. Das heißt auch, 
dass das in einem Machtfeld eingeschriebene Subjekt von der Macht 
geformt wird. In letzter Instanz will Foucault verdeutlichen, dass der 
Mensch, von dem man spricht, selbst ein Effekt einer je schon vorherge-
henden Unterwerfung ist. Er ist ein Effekt einer politischen Anatomie 
und kann nicht unabhängig von den Prozeduren gedacht werden, die 
ihn hervorgebracht haben. 

Mit Blick auf Nietzsche richtet Foucault seine Kritik auch auf eine be-
stimmte Vorstellung, die man in universitären Kreisen über den Marxis-
mus hegt: 

»Nach einem Marxismusverständnis, das sich an der Universität durchgesetzt hat, 

geht die Analyse stets von dem Gedanken aus, dass die Kräfteverhältnisse, öko-

nomischen Bedingungen und sozialen Beziehungen den Individuen vorgegeben 

sind, sich zugleich aber einem Erkenntnissubjekt aufzwingen. [�] Daraus ergibt 

sich ein wichtiger, aber auch misslicher Ideologiebegrif f. In den traditionell-mar-

xistischen Analysen ist die Ideologie ein negatives Element, in dem die Tatsache 

ihren Ausdruck findet, dass die Beziehung des Subjekts zur Wahrheit oder einfa-

cher die Erkenntnisbeziehung von den Lebensbedingungen, den sozialen Bezie-

hungen oder den politischen Formen getrübt, verdunkelt und verdeckt wird, die 

sich dem Erkenntnissubjekt von außen aufzwingen.«34

Foucault lehnt die binäre Opposition von Wissenschaft und Ideologie ab, 
die eine solche Ideologiekonzeption voraussetzt; d.h. die Ideologie ist ein 
Set falscher oder unvollkommener Ideen, die nicht oder noch nicht wis-
senschaftlichen Status erreicht haben. Demgegenüber interessiert sich 
Foucault gerade für die »Nichtwissenschaftlichkeit der Wissenschaften«, 
d.h. für die Frage, wie bestimmte Diskurse wissenschaftliche Qualität 
erlangen (und andere nicht) und wie sich die Humanwissenschaften in-
nerhalb bestimmter institutioneller und sozialer Praktiken formieren. 
Foucaults Problem ist gerade nicht die ›Falschheit‹ des disziplinären Wis-
sens, sondern die Tatsache, dass es innerhalb eines bestimmten histori-
schen Kontexts ›richtig‹ ist. 

34 | Michel Foucault, »Die Wahrheit und die juristischen Formen«, in: ders., 

Schriften, Bd. II (1970-1975), Frankfur t a.M. 2001, S. 685. 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-009 - am 14.02.2026, 11:55:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


190 Rober to Nigro

»[Ich] möchte […] nun zeigen, warum die politischen und ökonomischen Lebens-

bedingungen in Wirklichkeit keinen Schleier und kein Hindernis für das Erkennt-

nissubjekt darstellen, sondern dasjenige Medium durch das hindurch die Er-

kenntnissubjekte und damit auch die Wahrheitsbeziehungen sich herausbilden. 

Verschiedene Arten von Erkenntnissubjekten oder von Wahrheit und bestimmte 

Wissensgebiete kann es nur auf der Basis politischer Bedingungen geben, die den 

Boden darstellen, auf dem das Subjekt, die Wissensbereiche und die Wahrheits-

beziehungen sich herausbilden.«35

In seinen ersten Vorlesungen am Collège de France, die unter dem Titel 
Über den Willen zum Wissen publiziert sind, setzt Foucault das nietzsche-
anische Modell der Philosophie dem aristotelischen entgegen.36 Damit 
stellt er zwei Morphologien des Wissens einander gegenüber: die aristo-
telische Neugier und den nietzscheanischen Willen zur Macht. Foucault 
zeigt, dass Erkenntnis nicht in die menschliche Natur eingeschrieben 
ist – sie wird erfunden.37 Wenn Nietzsche Erkenntnis als Erfindung kenn-
zeichnet, dann schließt er die Möglichkeit aus, sie als ein in die mensch-
liche Natur eingeschriebenes Bedürfnis zu interpretieren. Im Gegensatz 
zu Aristoteles beschreibt er die Entstehung von Erkenntnissen als einen 
antagonistischen Prozess, in welchem sich ›Triebe‹ begegnen. Hinter der 
Erkenntnis steht dann nicht die Vernunft, sondern Machtverhältnisse. 
Eine Erkenntnis ist nicht das einfache Ergebnis eines vernünftigen Pro-
zesses. Ganz im Gegenteil entsteht sie als Folge von Kämpfen, Zweifeln 
und Auflösungen. Sie ist ein Effekt der Triebe, das Ergebnis der Konfron-
tation, des Kampfes und des Kompromisses zwischen verschiedenen Trie-
ben; sie ist das äußere Ergebnis ihrer Konfrontation. Während Aristoteles 
an der Identität zwischen Erkenntnis, Lust und Erfahrung festhält, löst 
Nietzsche diese Identität auf. Während die Garantie der Erkenntnis für 
Aristoteles in der menschlichen Natur und in der menschlichen Vernunft 
begründet ist, löst Nietzsche jede Garantie auf. Diese Auflösung nimmt 
in Nietzsches Gedanken die radikale Form von Gottes Tod an. Sie nimmt 
die Form der Auflösung jeden Grundes an. 

35 | Ebd., S. 686.

36 | Vgl. M. Foucault, Über den Willen zum Wissen. Vorlesungen am Collège de 

France 1970-1971, übers. v. Michael Bischoff, Frankfur t a.M. 2012, S. 15-51.

37 | Vgl. Michel Foucault, »Über die Natur des Menschen: Gerechtigkeit versus 

Macht«, in: ders., Schriften, Bd. II, a.a.O., S. 586-637.

https://doi.org/10.14361/9783839438473-009 - am 14.02.2026, 11:55:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Vom Macht-Wissen-Disposit iv zum Wahrheitsregime 191

5. Zum Wahrheitsregime

Während der Hinweis auf das Macht-Wissen-Dispositiv dazu diente, ei-
ner Denktradition der Ideologieanalyse zu entkommen, geht Foucault in 
seinem Spätwerk einige Schritte weiter. Foucault kommt somit Ende der 
1970er Jahre zu einer konzeptuellen Trias aus Macht, Wissen und Sub-
jektivität, die er in seinen Vorlesungen unter dem Begriff der »Gouverne-
mentalität« analysiert.38

In den 1980er Jahren widmet sich Foucault den Beziehungen zwi-
schen Subjektivität und Wahrheit. Seinen Analysen gibt er die Form einer 
politischen Geschichte der Veridiktion. Ausgehend von den Begriffen ›Re-
gierung‹ und ›Gouvernementalität‹, die er in seinen Vorlesungen Ende 
der 1970er Jahre entwickelt hatte,39 untersucht Foucault nun Subjektivität 
als eine Form der Regierung von Menschen durch die Manifestation der 
Wahrheit.40 Der Begriff ›Wahrheitsregime‹ steht in diesen Untersuchun-
gen im Mittelpunkt und erhält eine wichtige Funktion als zentrales kriti-
sches Analyse-Instrument. ›Wahrheitsregime‹ treten in Foucaults Texten 
schon in den 1970er Jahren auf. Bereits in Überwachen und Strafen finden 
wir den Ausdruck ›Regime der Wahrheit‹ (regime de la vérité).41 Foucaults 
These lautet: Die Bildung von Wissen ist mit Machtbeziehungen 

38 | Michel Foucault, »Die Gouvernementalität«, in: ders., Schriften, Bd. III, 

Frankfur t a. M. 2003, S. 796-822. 

39 | Diese Achse ver folgt Foucault in den beiden Bänden zur Geschichte der 

Gouvernementalität. Vgl. Michel Foucault, Geschichte der Gouvernementalität I: 

Sicherheit, Territorium, Bevölkerung. Vorlesung am Collège de France 1977-78, 

sowie ders., Geschichte der Gouvernementalität II: Die Geburt der Biopolitik. 

Vorlesung am Collège de France 1978-79, hg. v. Michel Senellar t, Frankfur t a.M. 

2004.

40 | Vgl. Michel Foucault, L’origine de l’herméneutique de soi. Conférences pro-

noncées à Dartmouth Collège, 1980, hg. v. Henri-Paul Fruchaud u. Daniele Loren-

zini, Paris 2013, S. 54, Fußnote 4.

41 | Foucault, Überwachen und Strafen, a.a.O., S. 33. Zu Foucaults Verständnis 

von Wahrheit in seinen Analysen der 1970er Jahre siehe auch: ders., »Die politi-

sche Funktion des Intellektuellen«, in: ders., Schriften, Bd. III 1976-1979, a.a.O., 

S. 151f., obwohl der Ausdruck »régime de la vérité« hier mit »Ordnung der Wahr-

heit« übersetzt ist. Vgl. die französische Ausgabe von Foucaults Schrif ten: Dits et 

Écrits Bd. 3, Paris 1994, S. 114.

https://doi.org/10.14361/9783839438473-009 - am 14.02.2026, 11:55:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


192 Rober to Nigro

verflochten und bringt nicht nur neue Gegenstände, neue Subjekte und 
neue Rollen hervor, sondern auch ein neues Regime der Wahrheit. Im 
Zentrum steht damals aber noch der Begriff des Macht-Wissen-Disposi-
tivs; der Ausdruck ›Regime der Wahrheit‹ ist noch nicht vollständig ent-
faltet.42 

Foucault geht es dabei nicht darum, Wahrheit als veränderlich oder 
das Subjekt als relativ zu denken, sondern um die Frage, wie sich Subjek-
tivität als Erfahrung des Selbst und der anderen durch Wahrheitspflicht, 
durch sein Verhältnis zu Formen der Veridiktion konstituiert.43 Anders 
gesagt, untersucht er die Modi der Konstitution des Subjekts aufgrund 
von Selbstpraktiken.44 

Foucault ist eindeutig von Nietzsche inspiriert, wenn er die Frage nach 
der Wahrheit als Frage nach dem ›Wahr-Sagen‹ oder dem ›Wahr-Sprechen‹ 
formuliert. Mit Rückgriff auf Nietzsche definiert er das »Wahrheitsspiel« 
als die Frage nach den historisch verschiedenen Formen, »das Wahre zu 
sagen«.45 Die Fragen, die damit gestellt werden, sind durchaus präzise. 
Es handelt sich nicht darum zu bestimmen, ob eine Aussage wahr oder 
falsch ist, sondern darum, die verschiedenen historisch konstituierten 
»Spiele des Wahren und des Falschen« aufzudecken. Dem Erkenntnis-
problem, also der Frage, wie und warum ein Subjekt ein Objekt erkennen 
kann, setzt Foucault die Frage entgegen, wie ein Subjekt gewisse Formen 

42 | Foucault, L’origine de l’herméneutique de soi, a.a.O., S. 64, Fußnote 38. 

43 | Ebd., S.  15. Vgl Michel Foucault, Mal faire, dire vrai. Fonction de l’aveu en 

justice, édition établie par Fabienne Brion et Bernard E. Harcourt, Louvain 2012, 

S. 9. 

44 | Foucault, Der Mut zur Wahrheit. Die Regierung des Selbst und der anderen II. 

Vorlesung am Collège de France 1983-1984, a.a.O., S. 24. Eine ausführliche Ana-

lyse dieser letzten Vorlesungen am Collège de France hat Jean Terrel Politiques 

de Foucault, Paris 2010, insbesondere S.  153-224, vorgelegt. Weitere Beiträge 

finden sich in dem Band Michel Foucault: éthique et vérité 1980-1984, hg. v. D. 

Lorenzini, A. Revel, und A. Sforzini, Paris 2013. Vgl. auch Frédéric Gros, »Verità, 

soggettività, filosofia nell’ultimo Foucault«, in Foucault, oggi, hg. v. Mario Galzig-

na, Milano 2008, S. 293-302.

45 | Vgl. Friedrich Nietzsche, Zur Genealogie der Moral [1887], KGA, Berlin-New 

York 1972, Abt. VI, Bd. 2, Dritte Abhandlung, § 12, sowie ders., Die Fröhliche Wis-

senschaft [1882], KGA, Abt. V, Bd. I, Aph. 109, und ders., Jenseits von Gut und 

Böse [1886], KGA, Abt. VI, Bd. II, §§ 1-11.

https://doi.org/10.14361/9783839438473-009 - am 14.02.2026, 11:55:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Vom Macht-Wissen-Disposit iv zum Wahrheitsregime 193

der Veridiktion als wahr anerkennt; es geht darum, die Bedeutung des 
»Wahr-Sprechens« für ein Individuum oder eine Gesellschaft zu ermes-
sen.46

In philosophischen Wahrheitsfragen unterscheidet Foucault zwei 
Traditionslinien: auf der einen Seite die Tradition, die sich mit der Rich-
tigkeit von Argumentationsverfahren befasst. In ihr wird nach den (for-
malen und transzendentalen) Bedingungen gefragt, unter denen wahres 
Erkennen möglich ist.47 Auf der anderen Seite steht die Frage nach den 
historischen Formen der Veridiktion: »Worin besteht für das Individuum 
und die Gesellschaft die Bedeutung, wahr zu sprechen, die Wahrheit zu 
wissen und Leute zu haben, die die Wahrheit sprechen, und ebenso zu 
wissen, wie man diese erkennt?«48 Die Frage ist also, unter welchen (sozi-
alen und politischen) Bedingungen das Wahre in der Geschichte formu-
liert wird und zur Sprache kommt. 

Foucault schlägt eine Geschichte der Wahrheit vor, die nicht in dem 
Sinne zu verstehen ist, 

»dass es sich darum handeln würde, die Genese des Wahren anhand der eliminier-

ten oder berichtigten Irr tümer zu rekonstruieren; eine Geschichte der Wahrheit, 

die auch nicht bloß die Konstitution einer Reihe von historisch aufeinander folgen-

den Rationalitäten wäre und die sich durch die Berichtigung oder Beseitigung von 

Ideologien begründen würde. […] Es würde sich um die Genealogie von Systemen 

der Veridiktion handeln. […] Die Geschichte [der Veridiktion] zu schreiben bedeu-

tet natürlich, dass man ein weiteres Mal darauf verzichtet, jene berühmte Kritik 

46 | Vgl. Michel Foucault, Diskurs und Wahrheit. Berkeley-Vorlesungen 1983, hg. 

v. Joseph Pearson, übers. v. Mira Köller, Berlin 1996, hier S.  9-24, sowie Remo 

Bodei, »Il dire la verità nella genealogia del soggetto occidentale«, in: Foucault, 

oggi, a.a.O., S. 124-133, und ders., »Dire la verità«, in: Michel Foucault, Discorso 

e verità nella Grecia antica, Roma 1996, S. VII-XIX, wo Bodei auch auf einen zen-

tralen Begrif f im Spätwerk Foucaults aufmerksam macht: die Problematisierung. 

Vgl. dazu auch Michel Foucault, »Polemik, Politik und Problematisierungen«, in: 

ders., Schriften, Bd. IV 1980-1988, a.a.O., S. 724-734; Die »Philosophie als Prob-

lematisierung einer Aktualität« steht im Mittelpunkt des berühmten Texts »Was ist 

Aufklärung«, ebd., S. 839. Vgl. Judith Revel, Foucault avec Merleau-Ponty, Ontolo-

gie politique, présentisme et histoire, Paris 2015, S. 45-51.

47 | Foucault, »Was ist Aufklärung«, in: ders., Schriften, Bd. IV., a.a.O. S. 847.

48 | Foucault, Diskurs und Wahrheit. Berkeley-Vorlesungen 1983, a.a.O., S. 177f.

https://doi.org/10.14361/9783839438473-009 - am 14.02.2026, 11:55:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


194 Rober to Nigro

der europäischen Rationalität, jene berühmte Kritik des Ausuferns der europäi-

schen Rationalität zu unternehmen, die, wie Sie wissen, seit dem Beginn des 19. 

Jahrhunderts und in verschiedenen Formen immer wiederholt wurde.«49

Indikatoren für eine Kritik der Wahrheit sind nicht länger die mit Wissen-
schaftlichkeit oder erkenntnistheoretischer Dignität verbundenen Begrif-
fe, sondern Impulse von Individuen oder Gruppen, sich von der Macht zu 
befreien. Sie müssen, so Foucault, »als Indikator für die Veränderung des 
Subjekts und der Beziehung, die es zur Wahrheit unterhält, dienen.«50 In 
dieser Weise ist auch Foucaults Antwort auf Chomsky, in welcher er sich 
auf Spinoza bezieht, zu verstehen:

»Ich möchte Ihnen im Sinne Spinozas antworten und Ihnen sagen, 
dass das Proletariat nicht gegen die herrschende Klasse kämpft, weil es 
diesen Kampf für gerecht hält. Das Proletariat führt diesen Kampf, weil 
es zum ersten Mal in der Geschichte selbst die Macht ergreifen will. Und 
weil es die Macht der herrschenden Klasse stürzen will, hält es diesen 
Kampf für gerecht.«51

Foucault zeigt hier, dass Macht weder auf Gerechtigkeit noch auf 
Notwendigkeit gründet und verweist damit auf die Nicht-Notwendigkeit 
jedweder Macht. Foucaults philosophische Geste besteht im Versuch, die 
Nicht-Notwendigkeit jeglicher Macht systematisch zur Darstellung zu 
bringen. Zwischen seinen eigenen Methoden und jenen der Anarchie 
oder des Anarchismus sieht er zwar Verbindungen, doch legt er wert auf 
die nicht zu übersehenden Unterschiede: In seinem Projekt geht es ers-
tens nicht darum, eine Gesellschaft ohne Machtbeziehungen in Aussicht 
zu stellen; und zweitens behauptet Foucault nicht, alle Macht sei schlecht. 
Foucaults Ausgangspunkt ist die Infragestellung aller Formen von Macht. 
Er geht davon aus, »dass keine Macht, welche es auch sei, mit vollem 

49 | Foucault, Geschichte der Gouvernementalität II: Die Geburt der Biopolitik, 

a.a.O., S. 60. Vgl. Thomas Schäfer, »Foucaults Geschichte des Denkens als Alter-

native zur Dialektik der Aufklärung«, in: Eva Erdmann, Rainer Forst, Axel Honneth 

(Hg.), Ethos der Moderne. Foucaults Kritik der Aufklärung, Frankfur t a.M., New 

York 1990, S. 70-86.

50 | Foucault, Die Regierung der Lebenden, Vorlesung am Collège de France 

1979-1980, übers. v. Andrea Hemminger, Frankfur t a.M. 2014, S. 113.

51 | Foucault, »Über die Natur des Menschen: Gerechtigkeit versus Macht«, 

a.a.O., S. 625.

https://doi.org/10.14361/9783839438473-009 - am 14.02.2026, 11:55:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Vom Macht-Wissen-Disposit iv zum Wahrheitsregime 195

Recht akzeptierbar und absolut definitiv unvermeidlich ist.«52 Für seine 
theoretisch-praktische Haltung der Nicht-Notwendigkeit jeglicher Form 
von Macht schlägt Foucault deshalb vor, sie als »eine Art Anarchäologie« 
zu bezeichnen.53

Wenn wir die theoretischen und epistemologischen Verschiebungen 
seines Werkes zusammenfassen möchten, sollten wir uns auf einen 
Wechsel beziehen, den Foucault in der Vorlesung vom 30. Januar 1980 
so zusammenfasst: »[…] dem Zyklus: universale Kategorie – humanis-
tische Position – ideologische Analyse und Reformprogramm steht ein 
Zyklus entgegen, dessen Verlauf wäre: [...] Ablehnung der Universalien – 
anti-humanistische Position – technologische Analyse der Machtmecha-
nismen, und anstatt des Reformprogramms: weitere Verschiebung der 
Punkte der Nicht-Akzeptanz.«54

52 | Foucault, Die Regierung der Lebenden, a.a.O., S. 115.

53 | Ebd.

54 | Ebd., S. 117.

https://doi.org/10.14361/9783839438473-009 - am 14.02.2026, 11:55:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839438473-009 - am 14.02.2026, 11:55:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

