
https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Der komische Körper

2003-09-12 12-44-40 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.   1    ) T00_01 schmutztitel.p 31591341578

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2003-09-12 12-44-41 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.   2    ) T00_02 vak.p 31591341618

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Eva Erdmann (Hg.)
Der komische Körper

Szenen – Figuren – Formen

               

2003-09-12 12-44-41 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.   3    ) T00_03 innentitel.p 31591341658

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Gedruckt mit der freundlichen Förderung und Unterstützung des

Hochschul- und Wissenschaftsprogramms des Bundes und der Länder,

der Philosophischen Fakultät der Universität Erfurt sowie des Deut-

schen Frankoromanistenverbandes

               

Bibliografische Information Der Deutschen Bibliothek

Die Deutsche Bibliothek verzeichnet diese Publikation

in der Deutschen Nationalbibliografie;

detaillierte bibliografische Daten sind

im Internet über http://dnb.ddb.de abrufbar.

© 2003 transcript Verlag, Bielefeld

Umschlaggestaltung und Innenlayout:

Kordula Röckenhaus, Bielefeld

Redaktion: Claudia Benneckenstein, Franziska Wein, Erfurt

Satz: digitron GmbH, Bielefeld

Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar

ISBN 3-89942-164-7

2003-09-12 12-44-41 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.   4    ) T00_04 impressum.p 31591341682

This work is licensed under a Creative Commons  
Attribution-NonCommercial-NoDerivatives 3.0 License.

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/
https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/


 

 

 

 

 

 Inhalt

Vorwort
7

Theater und Prosa der Komik

Schwank  11  |  Bucklige und Possenreißer. Narrenfeste im frühen
katalanischen Theater  17  |  Wanderbühne  25  |  Text und Körperwelt
1610-1625  31  |  Spanischer Schelmenroman  39  |  Ragotin oder: Was
ein komischer Körper im Roman comique alles aushalten muss  46  |  
Die Lustige Person oder Das Komische als Rollenfach  52  |  Dario Fo:

Mit Wörtern, Lauten und Gesten die Welt umkehren  59  |  Das
Quebecer Theater der Gegenwart  65

Szenen und Rollen des komischen Körpers

Der moderne Körper der französischen Farce  73  |  Teufel im französischen
Theater des Spätmittelalters  77  |  Der badin der Farce  83  |  Die

Kochszene im Luzerner Wilhelmspiel (1596)  89  |  Comico dell’arte –
Stegreifschauspieler  95  |  Hanswurstiade  100  |  Bauern  106  |  

Capitano  110  |  Frauen als komische Erziehungsobjekte in Shakespeares
The Taming of the Shrew und Shaws Pygmalion  116  |   Gespenster  124  |

»One Fat Englishman«: Humor als Grenze des Komischen  130  |  
Grotesktänzer, Excentrics und andere burleske Gestalten auf der Bühne  137

Der komische Körper

Grotesker und komischer Körper. Für ein performatives Körperkonzept  145  |
Fuß – Taille – Auge. Europäische Körper/Geschichte(n) der schönen
Frauen von Lima  153  |  Cyranos Nase. Eine Übertreibung  162  |  

Oralität, Bewusstsein, Schreiben. Rose Cellis Comme l’eau (1930)  170  |
Der heilige Magen: Sancho Panza  177  |  Becketts Fußzeug  186  |  Der

Körper im Dreck  195

2003-09-12 12-44-42 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.   5-  6) T00_05 inhalt.p 31591341704

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Sprachen des Komischen

Die Körpersprache der commedia dell’arte  205  |  Improvisation in der
commedia dell’arte  212  |  Zur symbolischen Verfasstheit komischer
Körper. Thomas Corneille: Le geolier de soy-mesme (1656)  220  |  
Komik des Sprachkörpers. Corneilles Le menteur und die Komik des

Verses  230  |  Witz  238  |   Wiederholung  247

Epochen und die Stile der Komik

Feliciana Enríquez de Guzmáns entreactos. Groteske Körperkomik im
spanischen Barock  255  |   Ruzante  261  |  Le tiers livre und Le mariage
forcé  265  |  Mirandolinas lazzi  270  |  Tarchettis Gedicht Memento! als
Groteske. »Labbro profumato« und »bianco teschio«  281  |  Totò  287  |

Monty Python’s Flying Circus  294  |   Die Comics von Claire Bretécher  300  |
Der Akrobat und der Clown. Über Komik und Körperlichkeit bei Valère

Novarina  305  |  Karneval und Favelas: Groteske Körperlichkeit in
Sergio Kokis’ Le pavillon des miroirs  312

Autorenverzeichnis
321

Abbildungsnachweise
324

2003-09-12 12-44-42 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.   5-  6) T00_05 inhalt.p 31591341704

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EVA ERDMANN: VORWORT

 

 

 

 

 

 

Vorwort

Der vorliegende Band versammelt eine Reihe von Beiträgen, die auf

sehr unterschiedliche Weisen einen Blick auf den komischen Körper

werfen. Es handelt sich um Körper, die entweder ein Lachen hervorru-

fen oder ein Befremden verursachen – und manchmal beides zugleich

bewirken. Die vorliegenden Beiträge fassen die komische Körpergestalt

und einzelne ihrer Teile wie den Fuß und die Nase entweder aus-

schnitthaft-szenisch ins Auge oder zusammenfassend und gattungsbe-

zogen; oder sie beleuchten analytisch und theoretisch einzelne Szenen

des komischen Körpers; die Beiträge beziehen sich auf eine Zeitspan-

ne, die vom frühen Mittelalter bis ins späte 20. Jahrhundert reicht, und

sie stellen Szenen und Texte aus verschiedenen Literaturen, Filmen

und Bildern in ihren Mittelpunkt, aus der italienischen Tradition – ins-

besondere freilich der commedia dell’arte – ebenso wie aus der spani-

schen, der deutschen, der englischen sowie der französischen Litera-

tur- und Kulturgeschichte. Um die Sprachenvielfalt nicht gänzlich zu

tilgen, wie sie in dem überwiegenden Teil der untersuchten Quellen

und Primärliteratur vorliegt, werden in diesem Band vor den Über-

setzungen die originalsprachlichen Zitate aufgenommen. Die fremd-

sprachlichen Zitate wurden – sofern sie nicht anders nachgewiesen

wurden – von den Autoren der Beiträge übersetzt.

           Die Idee für diesen Band ist hervorgegangen aus einer Arbeit

zur Komik des Körpers im französischen Theater des 17. Jahrhunderts,

das vor allem als das grand siècle der klassischen Tragödie gelten muss,

die freilich keineswegs komisch war. Gelang es in der Hochphase der

französischen Klassik lediglich an deren zeitlichen Rändern, eine Ko-

mik des Körpers programmatisch szenisch zu etablieren – vor der zen-

sierenden Kulturpolitik Richelieus zum Beginn des Jahrhunderts und

mit dem Erfolg des Illustren Theaters von Molière am Hofe Ludwig XIV

zu seinem Ende hin –, bleibt also die inszenierte Komik des Körpers in

der Hochphase der französischen Tragödie ein zeitlich begrenzbares

Phänomen, so lässt sich im Gegensatz dazu der manchmal völlig un-

freiwillige komische Körper weder zeitlich einschränken noch auf ein-

zelne Figuren wie den Harlekin, den Narren oder den Spaßmacher, die

noch zum späten Mittelalter gehören, fixieren: komische Körper sind in

der kulturgeschichtlichen Überlieferung omnipräsent – nicht nur auf

 

7

2003-09-12 12-44-42 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.   7-  8) T00_06 vorwort.p 31591341738

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER KOMISCHE KÖRPER

der Bühne der Theatergeschichte. Denn im Unterschied zur Komik des
Körpers, wie sie in einer bestimmten Zeit ausgeprägt wurde, beinhaltet

der komische Körper auch solche Formen des Andersartigen, die mit

dem Lachen, dem Lustigen oder dem Lächerlichen vorerst nichts zu

tun haben und ebenso nur das Bizarre und Seltsame allein betreffen

können. Schließlich fördert gerade der zweifache Sinn von »komisch«

den Zusammenhang des Komisch-Befremdlichen mit dem Komisch-

Lachhaftem zu Tage und verweist damit auf die Aspekte des Verla-

chens der Fremdheit und des Prozesses der Entfremdung im Lachen.

Neben dem »guten« und befreienden Lachen über den Scherz hat auch

ein »häßliches« Lachen – über das »Lachobjekt« – seine feste Tradition.

           Die Beschäftigung mit der randständigen, »klassischen« Komik

des grand siècle von Corneille und Racine bis Molière führte zu einem

Repertoire des Körperwitzes und dadurch wie von selbst zu modernen

Formen des komischen Körpers und zu den zeitgenössischen Narren,

die bis heute in allen Medien präsent sind: zur clownesk anmutenden

Gestikulation der Übertreibung eines Roberto Benigni in seinen Kino-

filmen, zur stoischen Komik der Untertreibung bei Wladimir und Es-

tragon im Theater oder zu den parodistisch boshaften Spott-Einlagen

des TV-comedy-masters und selbsternannten »Meisters der Körperbe-

herrschung« Harald Schmidt. Es entstand aus der Untersuchung der

Komik des Körpers des französischen 17. Jahrhunderts ein Überschuss

an komischen Körpern, für den dieser Sammelband einen neuen Rah-

men bildet und ein durch die Jahrhunderte vergleichendes Tableau

herstellt.

           Es gibt schließlich einen konkreten Anlass, für eine Vielzahl von

Beiträgen verschiedener Disziplinen einen thematischen Rahmen zu

schaffen, der vor allem das Theater berühren sollte: die bevorstehende

Emeritierung von Professor Konrad Schoell, dessen zentraler Arbeits-

schwerpunkt auf dem französischen Theater vom Mittelalter bis zur

Gegenwart liegt.

           Das vorliegende Kaleidoskop komischer Körper ist kein Lexi-

kon, denn es lässt Lücken und spart epochemachende Formen des ko-

mischen Körpers aus. Es versammelt jedoch Beiträge von Wissen-

schaftlerinnen und Wissenschaftlern, die den komischen Körper aus

jeweils verschiedenen Perspektiven in den Blick nehmen und ihre

Skizzen und Aufsätze zu diesem Emeritierungsgeschenk beigesteuert

haben. Darum ist dieser Band Konrad Schoell nicht nur gewidmet,

vielmehr sind die Beiträge ausschließlich für ihn geschrieben und ge-

sammelt worden.

Eva Erdmann

 

8

2003-09-12 12-44-42 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.   7-  8) T00_06 vorwort.p 31591341738

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

 

 

 

 

 

 

Theater  und Prosa der  Komik

2003-09-12 12-44-43 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.   9    ) T01_00 resp 1.p 31591341778

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2003-09-12 12-44-43 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  10    ) vakat 010.p 31591341802

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


CORA DIETL: SCHWANK

 

 

 

 

 

 

Schwank

1. Rebus conspectis secul Die Augen werden nicht
Non satiantur oculi, befriedigt durch das, was wir
Aures sunt in hominibus in der Welt erblicken, und
Amicae novitatibus. die Ohren des Menschen lieben Neuigkeiten.
 
2. Ad mensam magni principis Am Tisch eines hohen Fürsten
Est rumor unius bovis, spricht man von Unibos.
Praesentatur ut fabula Die Geschichte soll in spaßigen
Per verba jocularia. Worten präsentiert werden.
 
3. Fiunt cibis convivia, Bei Gastmählern sollen nicht nur
Sed verbis exercitia. sprachliche Übungen stattfinden:
In personarum dramate In theatralischer Rollenverteilung
Uno cantemus de bove. wollen wir von dem mit dem einen Ochsen singen.

In diesen Anfangsstrophen der lateinischen Schwankerzählung Versus
1de Unibove aus dem 10. bis 11. Jahrhundert findet sich der bislang äl-

2teste bekannte Hinweis auf eine Dramatisierung von Schwänken. Die

Aufführung, bei der die Körper der Schauspieler den Schwankhelden

und seine Kontrahenten physisch präsentieren, wird hier als eine Stei-

gerung gegenüber dem rein verbalen Vortrag begriffen: Augen und Oh-

ren erfahren Neues und Erfreuliches.

           Die Erscheinungsform des dramatischen Schanks ist weit älter

als die terminologische Verwendung des Begriffs. Mittelhochdeutsch

swanc bezeichnet eine schwingende Bewegung, einen Streich, auch ei-
3nen neckischen Einfall oder die Erzählung eines solchen. Seit dem

               

           1.  »Versus de Unibove«, in: Jacob Grimm/Andreas Schmeller (Hg.): Lateini-
sche Gedichte des X. und XI. Jahrhunderts, Göttingen: Dieterich 1838, S. 354-383, hier S.
354f.
           2.  Vgl. Erich Straßner: Schwank, Stuttgart: Metzler 1978 (2. Auflage), S. 103.
           3.  Vgl. Matthias Lexer: Mittelhochdeutsches Handwörterbuch, Stuttgart: Hirzel
1992, Bd. 2, Sp. 1334f.
 

11

2003-09-12 12-44-43 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  11- 70) T01_01 kap 1.p 31591341834

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEATER UND PROSA DER KOMIK

15. Jahrhundert ist swanc auch als ein literarischer Terminus für eine

scherzhafte Erzählung in Vers oder Prosa belegt. In die Terminologie

des Dramas aber geht der Schwank erst im 19. Jahrhundert ein, und

zwar als konkurrierender Begriff zur Posse, die er ab der Mitte des 19.

Jahrhunderts verdrängt. Beide Begriffe bezeichnen leichte Lustspiele.

           Gegen den Regionalismus und die Einmaligkeit der Handlung

in der Posse setzt der Bühnenschwank eine Allgemeingültigkeit des ty-

pisierten Schwankhelden (des »gestandenen Bürgers« in ohnmächti-

ger Lage) und eine ständige Fortsetzbarkeit des aus Situationskomik

lebenden Schlagabtausches, welcher sich vornehmlich als ein Ge-
4schlechterkampf gestaltet und auf die Bloßstellung des anderen zielt.

Wenn der lokale Handlungsraum der Posse im Schwank »zum inner-

familiären zusammengeschnurrt« ist, so Volker Klotz, bedeute dies zu-
5gleich eine Entpolitisierung. Dem Bühnenschwank wird nicht zuletzt

deshalb oft Flachheit vorgeworfen: »Unter Vermeidung jeder Daseins-

problematik […] erstrebt er kein tiefwirkendes und nachhaltiges Kunst-

erlebnis, sondern allein harmlose Unterhaltung für ein anspruchsloses
6Kleinbürgertum.«

           Die mittelalterlichen und frühneuzeitlichen Dramatisierungen

von Schwänken und Schwankmotiven werden in der Forschung meist
7nur kurz erwähnt, als »Vorläufer des dramatischen Schwanks« oder

als Sonderformen, die sich »an den Rändern« an den epischen
8Schwank anschließen, bzw. als »bühnenmäßige Fassung eines epi-

9schen Vorbilds«. Die wiederholt konstatierte Unmöglichkeit aber,

den Schwank des Mittelalters und der Frühen Neuzeit als eine literari-

sche Gattung zu umreißen – Max Lüthi bezeichnet den Schwank »als
10eine Möglichkeit jeder Gattung« , Hanns Fischer als »nur eine stoffli-

11che Qualifikation«, Erich Straßner als eine vorliterarische Form, die
12sich fremder Formen bediene – sollte es verbieten, die dramatischen

               

             4.  Vgl. Volker Klotz: Bürgerliches Lachtheater. Komödie. Posse. Schwank. Ope-
rette, München: Deutscher Taschenbuchverlag 1980, S. 151-184.
             5.  Ebd., S. 183.
             6.  Gero von Wilpert: Sachwörterbuch der Literatur, Stuttgart: Kröner 2001 (8.
Auflage), S. 741f.
             7.  Monika Jonas: Der spätmittelalterliche Versschwank. Studien zu einer Vor-
form trivialer Literatur, Innsbruck: Institut für Germanistik 1987, S. 16.
             8.  Vgl. Norbert H. Ott: »Schwank«, in: Lexikon des Mittelalters, Bd. 7, Mün-
chen: Deutscher Taschenbuchverlag 1995, Sp. 1616-1619, hier Sp. 1616.
             9.  E. Straßner: Schwank, S. 6.
           10.  Max Lüthi: Märchen, Stuttgart: Metzler 1990 (8. Auflage), S. 13.
           11.  Hanns Fischer: Studien zur Märendichtung, Tübingen: Niemeyer 1983 (2.
Auflage), S. 101, Anm. 16.
           12.  E. Straßner: Schwank, S. 8.
 

12

2003-09-12 12-44-44 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  11- 70) T01_01 kap 1.p 31591341834

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


CORA DIETL: SCHWANK

Schwänke allzu scharf von den epischen zu trennen, zumal wenn das

Augenmerk auf eine Zeit gerichtet wird, zu welcher der Begriff

»Schwank« auch für die epischen Erscheinungsformen noch nicht ter-

minologisch gefestigt ist. Klaus Hufeland bemerkt, dass die Gattungen

Fastnachtspiel und Posse den Schwankstoffen ebenso entgegen kom-
13men wie die Anekdotenprosa oder das Märe, und Herbert Herzmann

anerkennt, dass die Formtypen des erzählenden Schwanks auch für
14den dramatischen relevant seien.

           Der epische Schwank lässt sich definieren als eine meist ein-

strängig geführte, aus Situationskomik und Wortwitzen gespeiste, das

Derbe und Drastische nicht meidende Erzählung, die oft in einer über-

zogen dargestellten Alltagswelt situiert ist, Konflikte und Unzuläng-

lichkeiten menschlichen Zusammenseins präsentiert und auf eine

Pointe zusteuert, die zumeist im Sieg des Schlaueren oder Rücksichts-

loseren besteht. Das Hauptgewicht liegt dabei weniger auf dem einen
15Helden (wie im dramatischen Schwank des 19. Jahrhunderts) als auf

der Listhandlung. Ausgehend von dieser hat Hermann Bausinger ver-
16schiedene Formtypen des epischen Schwanks bestimmt: Er sieht die

Schwankhandlung als einen »Wettkampf« zwischen zwei Parteien,

meist Einzelpersonen. In zwei aufeinander folgenden Aktionen werde

das Gefälle, das meist zu Beginn zwischen den beiden Parteien beste-

he, entweder verschärft (»Steigerungstyp«) oder ausgeglichen bzw.

umgekehrt (»Ausgleichstyp«). Dabei können entweder beide Aktionen

von einer Partei ausgehen (Typus »Übermut«) oder aber jede von einer

anderen (Typus »Revanche«). Die seltenen »Schrumpftypen« verzich-

ten auf die zweite Aktion ganz. Ebenfalls selten ist der »Spannungs-

typ«, bei welchem ein Faktum von den beiden Parteien unterschiedlich

gedeutet wird, ohne dass die dadurch entstehende Spannung aufgelöst

würde.

           Im Gegensatz zum dramatischen Schwank des 19. Jahrhunderts

ist im epischen Schwank des Mittelalters und der Frühen Neuzeit der

Held und Sympathieträger der Gewitzte – unabhängig von der ethi-

schen Qualität seiner Handlungen. Dies bedeutet aber nicht, dass der

epische Schwank bestehende Moralvorstellungen brechen wollte; das

               

           13.  Vgl. Klaus Hufeland: Die deutsche Schwankdichtung des Spätmittelalters.
Beiträge zur Erschließung und Wertung der Bauformen mittelhochdeutscher Verserzählun-
gen, Bern: Francke 1966, S. 17.
           14.  Vgl. Herbert Herzmann: »Schwank «, in: Reallexikon der deutschen Litera-1

turwissenschaft. Neubearbeitung des Reallexikons der deutschen Literaturgeschichte, Ber-
lin: de Gruyter [im Druck].
           15.  Vgl. M. Jonas: Der spätmittelalterliche Versschwank, S. 91. 
           16.  Vgl. Hermann Bausinger: »Bemerkungen zum Schwank und seinen Form-
typen«, in: Fabula 9 (1967), S. 118-136.
 

13

2003-09-12 12-44-44 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  11- 70) T01_01 kap 1.p 31591341834

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEATER UND PROSA DER KOMIK

Ziel der meisten Schwänke scheint es vielmehr zu sein, gültige Normen

zu verfestigen oder zu restituieren – durch ein Lachen über Normab-
17weichungen. Ein unmoralischer Held kann auch die Schwächen ei-

ner Gesellschaft aufdecken, die einen solchen hervorkommen lässt.

           Normabweichungen nicht nur erzählerisch, sondern auch sicht-

bar auf der Bühne zu präsentieren – und das ohne die Möglichkeit ei-

ner Rezipientenleitung durch einen vermittelnden Erzähler –, ist ein

eher heikles Unterfangen, da der Normverstoß, gerade auch wenn er

an eine Sympathiefigur gebunden ist und ungestraft bleibt, eine durch-

aus subversive Wirkung haben kann. Gerade in dieser Gefährlichkeit

liegt der besondere Reiz einer Dramatisierung von Schwänken.

           Dem Schwank kommt in den Anfängen des weltlichen Schau-

spiels in Deutschland eine bedeutende Rolle zu. Sowohl beim ältesten

als auch beim größten weltlichen mittelalterlichen Schauspiel in der

Volkssprache – dem St. Pauler Neidhartspiel und dem Großen Neidhart-
spiel – handelt es sich um dramatisierte Schwänke; das bedeutendste

Genre des weltlichen Spiels, das Fastnachtspiel, speist sich weitgehend
18aus Schwänken und Schwankmotiven; auch der als Begründer der

humanistischen Komödie in Deutschland gefeierte Johannes Reuchlin

verarbeitet in seinen Werken nicht etwa klassische Komödien- sondern

Schwankstoffe. Exemplarisch seien im Folgenden zwei der genannten

Texte vorgestellt.
19

           Das St. Pauler Neidhartspiel bringt den häufig tradierten Veil-

chenschwank auf die Bühne – in einer auffällig einseitigen Perspekti-
20ve: Die Herzogin verspricht dem Ritter, der das erste Veilchen finde,

ihre Minne. Neidhart findet es, deckt es mit seinem Hut ab und holt die

Herzogin herbei – die beim Blick unter den Hut entsetzt aufschreit und

Neidhart verflucht. Offensichtlich ist das Veilchen ausgetauscht wor-

den. Obgleich eine Gegenpartei, welche diese Tat vollzogen hätte, nicht

aufgetreten ist, weiß Neidhart sogleich, wen er zu beschuldigen habe:

               

           17.  Vgl. M. Jonas: Der spätmittelalterliche Versschwank, S. 358; E. Straßner:
Schwank, S. 98.
           18.  Zum Nebeneinander von epischem Schwank und Fastnachtspiel bei Hans
Sachs vgl. Ingeborg Glier: »Hans Sachsens ›Schwänke‹«, in: Walter Haug/Burghart Wa-
chinger (Hg.): Kleinere Erzählformen des 15. und 16. Jahrhunderts, Tübingen: Niemeyer
1993, S. 55-70, hier S. 64f.
           19.  »Das St. Pauler Neidhartspiel«, in: John Margetts (Hg.): Neidhartspiele,
Graz: Akademische Druck- und Verlagsanstalt 1982, S. 11-16.
           20.  Vgl. Hildegard Elisabeth Keller: »Inversion des Veilchens. Ein Vergleich
zwischen dem St. Pauler Neidhartspiel und dem Grossen Neidhartspiel«, in: Alexander
Schwarz/Laure Abplanalp Luscher (Hg.): Textallianzen am Schnittpunkt der germanisti-
schen Disziplinen, Frankfurt/Main, Bern: Peter Lang 2001, S. 333-350, hier S. 339.
 

14

2003-09-12 12-44-44 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  11- 70) T01_01 kap 1.p 31591341834

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


CORA DIETL: SCHWANK

die Bauern. So wendet er sich drohend an diese (oder an das Publi-
21kum),  er werde ihnen die Beine abschlagen.

           Die aus adeliger Sicht entsetzliche Tat soll bestraft werden; eine

Sympathie mit der anderen Partei ist aufgrund von deren Ausblendung

fast ausgeschlossen, und wo sie doch vorhanden sein sollte, wird sie

mit Strafe belegt. An der Oberfläche zielt dieses Spiel fraglos darauf,

bestehende Normen, die Ständehierarchie, festzuschreiben. Betrachtet

man das Spiel allerdings unter dem Gesichtspunkt der Schwankstruk-

tur, wird das Bild ambig. In einem ersten Streich wird Neidhart von ei-

nem unsichtbaren Gegner überlistet. Als Revanche richtet er sich ge-

gen einen Gegner, der (wenn es die Regie so will) weiterhin unsichtbar

sein kann, was auf einen »Steigerungstyp Revanche« zielen und damit

Neidhart zur verlachten Gestalt machen würde. Bleiben die Bauern

nicht unsichtbar und wird ihre Bestrafung tatsächlich vorgeführt, liegt

zwar rein oberflächlich ein »Ausgleichstyp Revanche« vor, der Gefopp-

te aber, der nach gelungener List der Gegner nicht zu einer Gegenlist,

sondern zu roher Gewalt greift, vermag nicht so recht die Sympathie zu

gewinnen, die einem Schwankhelden zukommt. Versteckt scheint hier

ein subversives Element auf.

           Johannes Reuchlins erster Komödie, dem Sergius vel Capitis Ca-
22put (1496), blieb wegen der darin enthaltenen politischen Kritik die

Aufführung vor dem Literaturzirkel (sodalitas litteraria) im Haus Jo-

hannes Dalbergs untersagt. Als bittere Komödie »plena […] nigri salis
23et acerbitatis« – »voll von schwarzem Salz und Bitterkeit« ist sie be-

schrieben worden. Sie richtet sich gegen den Augustinermönch Konrad

Holzinger, den Reuchlin 1488 wegen Amtsanmaßung, Schwarzkunst

und unzüchtiger wie krimineller Umtriebe hatte festnehmen lassen,

der aber 1496 mit dem Regierungsantritt Eberhards d.J. als Rat des

Grafen in eine der mächtigsten Positionen im Land aufgestiegen war.

           Im Zentrum der Handlung steht eine sodalitas von leichtlebigen

Freunden. Zu ihnen kommt ein Gast, Buttubatta, der behauptet, in sei-

nem Beutel einen Schatz zu tragen. Auf heftiges Drängen der Freunde

hin zeigt er schließlich diesen vor: einen halbverwesten Menschenkopf.

               

           21.  Vgl. Konrad Gusinde: Neidhart mit dem Veilchen, Breslau: Univ. Diss. 1899,
S. 26.
           22.  Johannes Reuchlin: »Sergius vel Capitis Caput«, in: Hugo Holstein (Hg.):
Johann Reuchlins Komödien. Ein Beitrag zur Geschichte des lateinischen Schuldramas, Hal-
le: Verlag der Buchhandlung des Waisenhauses 1888, S. 108-126. Zu den Dramen Reuch-
lins vgl. meine Habilitationsschrift Die Dramen Jacob Lochers und die frühe Humanisten-
bühne im süddeutschen Raum (in Vorbereitung), Kap. 8.2.  
           23.  Philipp Melanchthon: »De Capnone Phorcensi«, in: Karl Gottlieb Bret-
schneider (Hg.): Corpus Reformatorum, Bd. 11. Halle: Schwetschke 1843, Sp. 999-1010,
hier Sp. 1004f.
 

15

2003-09-12 12-44-44 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  11- 70) T01_01 kap 1.p 31591341834

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEATER UND PROSA DER KOMIK

Die Freunde raten ihm, den Kopf als Reliquie zu präparieren, um dann

mit ihm und einer erfundenen Geschichte den einfachen Leuten das

Geld aus der Tasche zu ziehen. Gesagt, getan. Sobald der Schädel prä-

pariert ist, erweisen die Freunde der »Reliquie« Reverenz und wollen

mehr über den »Heiligen« erfahren. Buttubatta bezeichnet ihn als
24»[C]aput omnium mortalium dignissimum« – »das würdigste Haupt

25aller Sterblichen« und »capitis caput« – »Haupt des Hauptes«, den

eigentlichen Herrscher im Land, der »principem regit trahitque quo
26cupit« – »den Fürsten beherrscht und ihn in die Richtung zieht, in

die er will«. Endlich erklärt er, es sei der Schädel des Apostaten Sergi-

us, der, nachdem er sein Kloster verlassen habe und zum Islam über-

getreten sei, seine ehemaligen Glaubensgenossen elend verfolgt habe

und auch heute noch alle Gläubigen hasse. Die Freunde reagieren ent-

setzt, schämen sich für ihre frühere Verehrung der »Reliquie« und ver-

fluchen den Schädel wie den, der ihn herbei gebracht hat. Buttubatta

erwidert befriedigt:

Factum bene est, calvuntur hac calvaria,
Quicunque spem locant in hanc calvam cavam.
Egi meum officium, sodales optumi.
Ludos leves meo cavillo callide

27Vobis videntibus attuli. Id licuit mihi.
– Es ist wohl getan. Durch diesen Schädel werden
alle die getäuscht, die ihre Hoffnung in diesen hohlen Schädel setzen.
Ich habe meine Aufgabe erfüllt, beste Freunde.
Ich habe euch durch meine gewitzte Neckerei
ein leichtes Spiel vor Augen gebracht. Das stand mir an.

Das Motiv des falschen Reliquienkopfes ist ein altes Schwankmotiv,

wie es z.B. auch der Stricker in seinem Schwankbuch Pfaffe Amis ver-

wendet. Neu aber ist die Wendung, die das Geschehen hier nimmt. Die

List der Freunde schlägt, noch bevor die zu Überlistenden auftreten

können, gegen sie selbst zurück. Als eigentlicher Schwankheld wird

nun der hohle Schädel kenntlich, der zuvor nur ein lebloses Werkzeug

der List gewesen war. Der fragmentierte Körper des Titelhelden erhält

nun eine aktive Rolle und offenbart seine maliziöse Überlegenheit: eine

ungewöhnliche Variante des »Ausgleichstyps Revanche«. Mit den

überlisteten Freunden soll sich das Publikum, die sodalitas, selbst

identifizieren – und mit ihr die (württembergische) Gesellschaft. Der

               

           24.  J. Reuchlin: »Sergius vel Capitis Caput«, V. 289, 293.
           25.  Ebd., V. 244.
           26.  Ebd., V. 325.
           27.  Ebd., V. 483-487.
 

16

2003-09-12 12-44-44 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  11- 70) T01_01 kap 1.p 31591341834

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FRANCESC MASSIP: BUCKLIGE UND POSSENREISSER

Schwank will ihr einen Spiegel vorhalten und ihr zeigen, wie sie sich

selbst eine Falle gestellt und welchen Normverletzer sie zur Macht

kommen lassen hat.

           Dramatische Schwänke können, wie aus diesem Beispiel her-

vorgeht, im 15. und 16. Jahrhundert durchaus politischen Intentionen

folgen; sie sind weit von den dramatischen Schwänken des 19. und 20.

Jahrhunderts entfernt und stellen eine wirkungsmächtigere Variante

der epischen Schwänke mit großem satirischen und karnevalesken Po-

tenzial dar. Als solche richten sie sich nicht nur an ein »anspruchsloses

Kleinbürgertum«, sondern finden auch Anklang beim Adel und bei der

Bildungselite.

Cora Dietl

Bucklige und Possenreißer.

Narrenfeste im frühen katalanischen Theater

Die ältesten Belege für das Auftreten von Figuren, die im festlichen Ze-

remoniell durch einen Buckel entstellt sind, stehen im Zusammenhang

mit den libertatis decembris. In diese Zeitspanne spielerischer Ausge-

lassenheit von Anfag bis Ende Dezember fallen außer den Festen des

Heiligen Nikolaus (6. Dezember) und der Christnacht (25. Dezember)

drei nachweihnachtliche Feste von besonderer Bedeutung: das Fest der

Diakone am 26. Dezember (Stephanustag), das Fest der Presbyter am

27. Dezember (Tag des Johannes des Täufers) und das Fest der Chor-

knaben am 28. Dezember (Tag der Unschuldigen Kinder). Diese Feste

reichten bis in die calendas ianuariis bzw. Neujahr hinein, bei denen

die biblische Verheißung der Erhöhung der geistlich Armen zweifache

Gestaltung annahm: zum einen in den festa stultorum, fatuorum oder

follorum, den Narrenfesten und zum anderen in den asinaria festa, dem

Eselsfest. Dies waren die Feste der Subdiakone (1. oder 6. Januar), die

der Woche der Bärtigen (Hl. Maurus und Hl. Paulus Eremita, 15. Janu-

ar; Hl. Antonius Eremita, 17. Januar) und der Fastnachtszeit voraus-

gingen. Sie fallen in eine landwirtschaftliche Ruhephase, welche die

Agrargesellschaften nutzten, um die sozialen Bande durch gemein-

schaftliches Feiern zu stärken. Bestimmt wurde diese Zeit durch den

saturnalischen Geist der Umkehrung der Rollen und sozialen Funktio-

nen, durch die Verkleidung und die auf kurze Zeit verliehene Autorität.

           Bei den Römern gipfelten die Saturnalien am 23. Dezember im

bedeutendsten kosmischen Ereignis des Jahres: in der Wintersonn-

wende, dem Beginn des Aufstiegs der Sonne und des länger werdenden

 

17

2003-09-12 12-44-44 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  11- 70) T01_01 kap 1.p 31591341834

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEATER UND PROSA DER KOMIK

Tages. Für die Dauer dieser Feste, dem Inbegriff der Erhöhung der

Schwachen, blieben jegliche Ausschreitungen ungeahndet, ein alter

Brauch, der im Mittelalter von der Kirche als Ausdruck der Demut der

kirchlichen Würdenträger gegenüber dem niederen Klerus, den Sub-

diakonen und Ministranten übernommen wurde. Von den vielfältigen

Festregnaten der Lachkönige, Kinderherrscher, Affenmonarchen und

Tierpotentaten haben die Schulbischöfe und Kinderäbte in katalani-

schen Klöstern wie Montserrat und Lluch weiterhin Geltung. Die Er-

nennung des kleinen Bischofs oder Abtes erfolgte am Tag des Heiligen

Nikolaus, dem Schutzpatron der Chorknaben. An diesem Tag wurden

dem Kinderbischof Mitra, Ring und Bischofsstab verliehen und er er-

nannte seine Kurie (Erzpriester, Erzdiakon und Generalvikar). Der

Amtsantritt erfolgte am Tag des Heiligen Evangelisten Johannes (27.

Dezember) und das Pontifikat umfasste die auf den Tag der Unschuldi-

gen Kinder folgende Woche, in der der Bischof und sein Gefolge tan-

zend in die Kirche einzogen, Asche und Schmutz verstreuten, die Ge-

meinde mit Eselsschwänzen besprengten, ausgelassene Lieder an-

stimmten, die Messfeier parodierten und Spottpredigten verlasen. Viele

dieser Zeremonien hierarchischer Umkehrung, die in kirchlichen Krei-

sen praktiziert wurden, bedienten sich der Vortäuschung einer Defor-

mierung, um zur Unterhaltung der Beteiligten und der Zuschauer bei-

zutragen.

           Weitere Praktiken aus diesem Festkreis sind aus den Verboten

zu erkennen, die ab dem 16. Jahrhundert anfingen sich durchzusetzen.

In Girona wird 1539 die traditionelle Verpflichtung der Chorherren und

Presbyter verboten, durch den Kinderbischof die Konfirmation zu er-

halten, bei der sich der zum Bischof ernannte Chorknabe durch einen

kräftigen Backenstreich für das vergangene Jahr voll Zucht und Gehor-

sam rächen konnte. Das Verbot besagt ferner:

[…] no sie algú de dita Isglésia que tir nates a terra, sendra ni altra immundícia, ni es
fassen caure los uns als altres, ni aporten dit Bisbató ballant per la Isglésia, ni fassen lo
dia dels Innocents ni altres dies desfressos, ni mudances de sonades de Evangelis,

1Epístoles ni Psalms [contrafactes musicals] ni altres insolències ni desórdens. – […]
dass niemand in besagter Kirche Rahm, Asche noch sonstigen Unrat auf den Boden wer-
fe, noch dass einer den anderen umstößt, noch dass der besagte Bischof im Tanz durch
die Kirche geführt wird, noch dass weder an dem Tag der Unschuldigen Kinder noch an
anderen Tagen Maskeraden abgehalten werden, noch Evangelien, Episteln oder Psalmen
zur Unterhaltung benutzt werden, noch sonstige Entgleisungen und Störungen der Ord-
nung stattfinden.

               
           1.  Josep Romeu (Hg.): Teatre català antic, 3 Bde., Barcelona: Curia 1994, Bd.
1, S. 252-253.
 

18

2003-09-12 12-44-44 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  11- 70) T01_01 kap 1.p 31591341834

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FRANCESC MASSIP: BUCKLIGE UND POSSENREISSER

Angesteckt durch den Aufruhr der Jüngsten, lockerte sich auch bei den

Erwachsenen die Disziplin, und es wurde nötig, zu verbieten,

[…] com sien en les cadires no stiguen ajaguts ni recolsats tenint-se lo cap ab les mans,
ni tinguen los peus sobre los banquets, ni sobre alguns llibres, ni isquen aflotats y ab
ímpetu del cor, ni tinguen les capes de cor plegades devant, ans les tinguen baxes fins a

 2terra, cobrint los peus. – […] auf den Stühlen zu liegen, noch den Kopf in die Hände
zu stützen, noch mit den Füßen auf Bänke oder Bücher zu treten, noch den Chor im Eil-
schritt zu verlassen, noch das Chorgewand vorne zusammenzuraffen, sondern es so zu
tragen, dass es bis zum Boden reicht und die Füße bedeckt.

Am Stephanustag, der den Diakonen gewidmet war, wurden wie zu an-

deren Festen der hierarchischen Umkehrung die Dienenden geehrt.

Den jungen Diakonen war üblicherweise der untere Teil des Chors zu-

geteilt, und sie waren mit den materiellen Arbeiten betraut. In gewisser

Weise ermöglichte dieser Tag es ihnen, sich gegenüber den mächtigen

Chorherren zu behaupten.

           Aus der katalanischen Kulturgeschichte sind Belege über festli-

che Spektakel im Kircheninneren überliefert, die oft profane Elemente

enthielten und die nach anfänglicher Duldung in einer Zeit der Freizü-

gigkeit und Rollenumkehr jedoch zunehmend Zurechtweisungen und

Verbote nach sich zogen. So wissen wir, dass 1360 in Vic Spiele und

Prozessionen anlässlich der Feste des Heiligen Stephanus und des Hei-

ligen Johannes veranstaltet wurden, bei denen zahlreiche Exzesse wie

das Mitführen von Pferden, Mauleseln oder Stieren in den Kreuzgang

der Kathedrale belegt sind. Aus derselben Zeit führten die Diakone,

mit roten Umhängen bekleidet, in der Kathedrale von Girona eine Re-
3presentatio Martirii Beati Stephani auf. In der von Barcelona wurden

1413 Bühnengerüste auf Fässern für ein Stephanusspiel aufgebaut. Zur

Herstellung der bei der Steinigung verwendeten Geschosse benötigte

               
           2.  J. Romeu (Hg.): Teatre Català antic, Bd. 1, S. 252–253. In den Klöstern
von Montserrat und Lluc besteht dieser Brauch in den Feiern des Kinderbischofs und der
Predigt der calenda fort, wenn auch der Inhalt der Reden sehr gemäßigt ist. Noch vor
kurzem wurden diese Feste in vielen Orten gefeiert: In Móra d’Ebre, zum Beispiel, stellte
sich ein nachlässig gekleideter Junge hinter den die Messe zelebrierenden Priester und
ahmte dessen Bewegungen in grotesker Manier nach. Erhob der Priester den Kelch bei
der Wandlung, so hielt der Junge eine Feldflasche in die Höhe, aus der er einen großen
Schluck Wein nahm. In Capçanes besprengte eine Gestalt, die der »Unschuldige« ge-
nannt wurde, die Gläubigen während der Messe mit Weihwasser und ließ sie beim Frie-
densgruss einen Kürbis und ein Stück verkohlten Kork küssen, vgl. Joan Amades: Costu-
mari català, Bd. 1, Barcelona: Salvat Editors-Edicions 62 1950, S. 234-242.
           3.  Vgl. Richard B. Donovan: The Liturgical Drama in Medieval Spain, Toronto:
Pontifical Institute of Mediaeval Studies 1958, S. 128-129, hier S. 117.
 

19

2003-09-12 12-44-44 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  11- 70) T01_01 kap 1.p 31591341834

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEATER UND PROSA DER KOMIK

man »farine per fer angrut y ayguecuyt y blanch« – »Mehl für den
4Kleister und Leim und Weiß«. Laut einem Ritualbuch (consueta) von

1511 aus der Kathedrale von Mallorca wurde der Protomärtyrer von ei-

nem mit einer Dalmatik bekleideten Diakon dargestellt, der das Gesicht

verhüllt hatte und eine weiße Kerze und ein Buch in den Händen hielt.

Begleitet von zwei Presbytern, mit roten Kerzen, schritt er unter dem

goldenen Baldachin, der von vier Presbytern in lila Ornat getragen
5wurde, und dem zwei Trompetenbläser vorausgingen. Die ausge-

schmückte Epistel (»epistola farcida«) über den Protomärtyrern mit

lateinischen und katalanischen Textpassagen wurde zu der Melodie

des Hymnus Veni creator gesungen. Das älteste katalanische Textbei-

spiel stammt aus dem 13. Jahrhundert und ist in einer Handschrift aus
6Ager überliefert. In ähnlicher Weise wurde das Fest des Evangelis-

ten Johannes gefeiert, der von einem weißgekleideten Presbyter darge-

stellt wurde, dessen Gesicht mit weißer Seide verhüllt war und der in

den Händen einen Palmzweig, ein Buch und eine Kerze trug. Begleitet

wurde er von Johannes dem Täufer im Fellumhang mit einem Bastgür-
7tel und Bastschuhen, einem Kreuz und einem Lamm in den Händen.

           Möglicherweise lassen sich die romanischen Wandmalereien

aus der Kirche St. Johannes von Boí (um 1100, heute im Museu Nacio-
nal d’Art de Catalunya) mit Hinblick auf die Festlichkeiten der Dezem-

berfreiheiten deuten. Sie bieten ein erstaunliches und ungewöhnliches
8ikonographisches Programm. Nach dieser Deutung befänden sich

auf der Südseite des Kirchenraumes, der wie auch der Ostseite die po-

sitive Symbologie zukam, die Szenen der Feiern des 26. Dezember: die

Darstellung des Martyriums des Heiligen Stephanus, nach den ausge-

schmückten Episteln mit der dramatischen Steinigung. Auf der Nord-

seite, dagegen, die wie auch die Westseite die Symbolik der Kälte

kennzeichnete, wurden die Szenen der an den darauffolgenden Tagen

stattfindenen Feiern dargestellt. Am 27. Dezember, dem Tag des Evan-

               

           4.  Higini Anglès: »Epístola farcida del martiri de St. Esteve«, in: Vida Cristia-
na, X (1922-23), S. 69-75, S. 70. Vgl. auch Lluís Comas Lucero: »Litúrgia i paralitúrgia
del dia de Nadal a la Seu de Girona segons la consueta de 1360«, in: Annali. Institut
d’Estudis Gironins XXXV (1995 [1996]), S. 159-181, hier S. 176.
           5.  Vgl. Ders.: La música a Catalunya fins al segle XIII, Barcelona: Institut
d’Estudis Catalans 1934.
           6.  Josep Romeu (Hg.): Teatre hagiogràfic, 3 Bde., Barcelona: Editorial Barci-
no 1957, Bd. I, S. 5-10.
           7.  Vgl. R.B. Donovan: The Liturgical Drama in Medieval Spain, S. 138-129.
           8.  Auch in der detaillierten Studie von Milagros Guardia (»Ioculatores et sal-
tator. Las pinturas con escenas de juglaría de St. Joan de Boí«, Locus Amoenus 5
2000-2001 [2002], S. 11-32) findet sich keine auf biblischen Stellen beruhende ikono-
graphische Erklärung. Es wird lediglich auf das Fest zur Einweihung der Kirche verwiesen.
 

20

2003-09-12 12-44-44 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  11- 70) T01_01 kap 1.p 31591341834

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FRANCESC MASSIP: BUCKLIGE UND POSSENREISSER

gelisten Johannes, der in Begleitung von Johannes dem Täufer, des

Schutzpatrons der Kirche, auftrat (Fest der Presbyter); am 28. Dezem-

ber, dem Tag der Unschuldigen Kinder (Fest der scholares, der calendes
ianuarii, Fest der Subdiakone), an dem die officium stultorum oder Nar-

renfeste abgehalten wurden, die stets im Kirchenraum von verschie-

densten Spielen und närrischen Parodien in Spielmannsmanier beglei-
9tet wurden. Die Fresken aus der Nordabsis der Kirche von Boí zeigen

in der Tat drei Spielleute: einen Akrobaten, der Purzelbäume schlägt

und drei Schwerter durch die Luft wirbeln lässt; ein Jongleur, der mit
10einem Messer und zwei Bällen Kunststücke vollführt, während sie

ein Dritter, auf einem Hocker oder Podest stehend, auf dem Psalter be-

gleitet. Ähnliche Szenen erscheinen in den um einige Jahrzehnte älte-

ren miniaturisierten Bibeln von Roda und Ripoll, jedoch in Verbindung

mit dem von König Nebukadnezar errichteten Bild (Daniel 3, 4-6). In

Perpinyà wurde das Fest des Evangelisten Johannes mit einer Art bur-

lesker Aufführung begangen, an der eine unförmige Figur des Heiligen
11in unpassender Haltung teilnahm, die der »sant Johan lo Geparut« –

»Heilige Johannes, der Bucklige« genannt wurde und die für die Zeit

des Narrenfestes auf dem Altar aufgestellt wurde (Amades I, 213-4 und

IV, 620). So veranlasste das Kapitel der Kathedrale auch 1544, das Fest

zu verbieten, da dabei »s’í fèian moltas cossas excessivas y túrpias« –
12»viele ausschweifende und schändliche Taten begangen wurden«.

           In dieselbe Richtung gehen die Narrenfeste, die um den ersten

Tag des Jahres anlässlich des Festes der Darbringung Jesu im Tempel

gefeiert wurden. Die Narren sind zugleich die Schwachen und die

geistig Armen. Ebenso wird der Narr aber auch mit Achtung behandelt,

da er in seinem Wahn das Zeichen Gottes trägt, der ihn ausgewählt hat.

Während die Weisheit der vernunftbegabten Menschen oft an ihre

               

             9.  Es ist zu bedenken, dass es sich in Boí um eine Pfarrkirche handelt und
nicht um eine Kathedrale, in denen bereits im 12. Jahrhundert diese Art von Festlichkei-
ten dokumentiert sind. Andererseits jedoch kam archaischen Festen der Rollenumkehr in
ländlichen Gegenden eine große Bedeutung zu.
           10.  Martín Pérez erwähnt ähnliche Histrionen, die mit Bällen und Bögen han-
tieren.
           11.  In den Bögen des südlichen Kirchenschiffs von St. Joan in Boí ist eine
Männergestalt dargestellt, die in der Tat eine unziemliche Haltung einzunehmen scheint.
Das Fresko ist jedoch an der entsprechenden Stelle versehrt.
           12.  Da das Verbot unwirksam bleibt, wird zumindest festgesetzt, »dass nie-
mand, der bei diesen Feierlichkeiten geweiht wird, seine Kleidung wechselt, sondern alle
so wie sie gekleidet sind daran teilhaben, noch ihre Kopfbedeckung ändern, sondern mit
ihr Priesterbirett aufbehalten, und dass alles ohne Schmutz, Unsittlichkeit und sonstige
unziemliche Taten abläuft.« Pep Vila: »El drama litúrgic al Rosselló«, in: Revista de Cata-
lunya 115 (1995) S. 119-152, hier S. 145.
 

21

2003-09-12 12-44-44 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  11- 70) T01_01 kap 1.p 31591341834

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEATER UND PROSA DER KOMIK

Grenzen stößt, scheinen die Narren mehr zu sehen. So wird im kollek-

tiven Bewusstsein der Triumph des Narren über den Vernünftigen

vorbereitet, in einer wahren Umkehr der Werte. Unter dem Namen

Narr wurden sowohl die Schwachsinnigen als auch die Gelähmten oder

Verkrüppelten (besonders die Buckligen) zusammengefasst. In seiner

Erhöhung wurde er in einen Rock mit zackigem Saum und einer Kapu-

ze mit zwei langen Ohren eingekleidet und in die Hand gab man ihm

ein Spottzepter oder eine Nachbildung des Bischofsstabs, den Knüppel

oder marotte, einen langen in einen Frauenkopf endenden Stab in leb-

haften Farben, der mit Glöckchen und Schellen verziert war. So nimmt

es auch nicht wunder, dass der König der Narren, der am 6. Januar

1482, wie am Beginn von Victor Hugos berühmtem Roman Notre Dame
de Paris berichtet wird, gewählt wurde, der berüchtigte Glöckner Qua-

simodo war, der zum Urbild des mittelalterlichen Buckligen geworden

ist.

           Unter die Narren fielen auch die höfischen Possenreißer, die

adeligen Herren dienten und als eine Art übernatürlicher Schutzspen-

der, ähnlich einem wunderbringenden oder mit göttlicher Gnade aus-

gestatteten Talisman, angesehen wurden. Der Narr ist zugleich der

Warnende, der den Verrat aufdeckt und die rätselhaften Zeichen deu-

tet (der Hofnarr im König Lear). Bucklig, närrisch, ausgeschlossen,

doch zugleich in besonderer Verbindung zur Vorsehung: Nicht um-

sonst heißt es, die Berührung eines Buckels bringe Glück.

           Die Narrenfeste wurden bereits 1199 vom Bischof von Paris,

Odó von Sully mit den folgenden Worten verboten: »Sabem que en la

festa de la Circumcisió del Senyor, és habitual cometre vulgaritats i ac-

cions deshonestes que embruteixen el temple amb l’obscenitat de les

paraules i fins i tot s’arriba al vessament de sang.« – »Wir wissen, dass

am Fest der Beschneidung des Herren für gewöhnlich niedrige und

unehrenhafte Handlungen vollzogen werden, die den Tempel mit der

Obszönität der Worte besudeln und bei denen sogar Blut vergossen

wird.« Die Parodie des Heiligen hatte ins Kircheninnere Einzug gehal-
13ten und trotz der wiederholten Verbote wird sie bis zum heutigen

Tag praktiziert: Es handelt sich um das Fest der Narren, das in Jalance

(València) am Tag der Unschuldigen Kinder stattfindet, bei dem die

Jungen des Ortes sich die Gesichter bemalen (normalerweise halb blau

und halb gelb oder rot) und sich alle Freiheiten herausnehmen dürfen,

die ihnen belieben. Andere Feste und folkloristische Darstellungen im

Winter zeigen ebenfalls merkwürdige Gestalten, deren Buckel zum

Auffangen der Schläge dienen: die Heiligen Antonius und Paulus in

den »Santantonades« der Ports von Morella und vor allem die in For-

               

           13.  Vgl. Francesc Massip: El teatro medieval. Voz de la divinidad, cuerpo de his-
trión, Barcelona: Montesinos 1992, S. 26.
 

22

2003-09-12 12-44-45 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  11- 70) T01_01 kap 1.p 31591341834

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FRANCESC MASSIP: BUCKLIGE UND POSSENREISSER

call, die ihre Rücken besonders gut mit Kissen gegen die Knüppel-

schläge polstern.

           Auf dem Gemälde von Pieter Bruegel d.Ä. Dunkler Tag (1565,

Kunsthistorisches Museum Wien), das zu dem Jahreszeitenzyklus ge-

hört und die Zeit von Januar bis März (Beschneiden der Bäume) dar-

stellt, sind auf dem unteren Bildteil zwei Jungen abgebildet, die an der

Hand ein Kind führen, welches zweifelsohne ein Narrenkönig ist: Es

trägt in der Linken eine Laterne, auf dem Kopf eine auf einen Papier-

schirm gemalte Krone und um seinen Körper sind zwei auf dem Rü-

cken und auf der Brust verschnürte Kissen gebunden, von denen eine

Glocke herabhängt, die wahrscheinlich dazu dienten, das Kind vor den

Hieben zu schützen, die dem Ritus nach üblich waren. Einer der Jun-

gen trägt ein talarartiges Gewand und eine klerikale Kopfbedeckung.

Der andere führt eine Waffelrolle zum Mund und trägt in der anderen

Hand eine weitere oder vielleicht auch einen »Brief« wie den, der in

Cervera 1562 dokumentiert ist. Dahinter sieht man einen anderen Jun-

gen, dessen Gesicht durch eine Art Maske verdeckt ist und der einen

Besen in der Hand hält, was vermutlich mit einem Karnevalsspiel in

Verbindung zu bringen ist. In dem Werk Die Gelähmten (1568, Louvre

Paris) trägt einer der Verkrüppelten eine ähnliche Krone aus Papier

und ein anderer eine Mitra. Dies erinnert an jene »orats e ignocents alt

sobre un cadefal, ab les cares pintades de almàngara e de mascara, ar-

mats ab lanses velles e cervalleres rovallades, e ab mitres de paper

blanch sobre lur cap, a forme de bisbes« – »Schwachsinnigen und Ein-

fältigen hoch oben auf einem Katafalk mit maskierten und mit Ocker

gefärbten Gesichtern, mit Besen in der Hand, mit alten Lanzen bewaff-

net und mit verrosteten Helmen, und mit Mitren aus weißem Papier
14auf ihrem Kopf nach Art der Bischöfe«, die das Hospital von Barce-

lona 1461 zum Empfang von Carles von Viana aufziehen ließ. Diese

»Prälaten des Lachens« fügten ihre Unförmigkeit zu der hierarchischen
15Umkehr hinzu. Doch der berühmteste Bucklige aus der katalani-

schen Theaterwelt ist zweifellos der unter dem Namen »Chorherr Es-

ter« bekannte Hofnarr der Königin Germana de Foix (1488-1537), der

Witwe von Ferdinand dem Katholischen, aus der Zeit ihrer Ehe mit

dem Herzog von Kalabrien, mit dem sie ein mächtige Vizeregnat in Va-

lència ausübte. Überliefert ist dies durch den bekannten Hofdichter

und Musiker Lluís del Milà i Eixarch (ca. 1500-1561) in seinem um 1535

entstandenen Werk El cortesano, in dem er eine lebhafte Schilderung

               

           14.  Jaume Safont: Dietari o Llibre de Jornades (1411-1484), Josep M. Sans i
Travé (Hg.), Barcelona: Fundació Noguera 1992, S. 131.
           15.  In Girona gingen dem Schulbischof zwei Bucklige (»due gibosi«) voran,
die Kandelaber trugen und ihn zum Bischofsstuhl begleiteten (L.C. Lucero: »Litúrgia i
paralitúrgia del dia de Nadal«, S. 111).
 

23

2003-09-12 12-44-45 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  11- 70) T01_01 kap 1.p 31591341834

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEATER UND PROSA DER KOMIK

der Feste, Spiele und Unterhaltungen aus diesem höfischen Mikrokos-

mos bietet. Der Narr, der auch ironisch Mossén Ster oder Mossén Cos-

ter (»krumm«) genannt wurde, da die Bezeichnung »mossén« nur für

Ritter oder Geistliche verwendet wurde, war aller Wahrscheinlichkeit

nach ein gewisser Ballester, katalanischer und möglicherweise torto-

sinischer Herkunft, der als armer Teufel mit der ihrem Namen nach

kohlrabenschwarzen Corbina, der Mutter seines Sohnes, Corbinet Ster,

zusammenlebte. Der bucklige Narr erscheint als bevorzugtes Objekt

der Neckereien, Witze und Handgreiflichkeiten der Adeligen und Hof-

diener, wie den Worten des »Patge del Mal Recaudo« – »Pagen der

Schlechten Vorsicht« zu entnehmen ist, der den »Chorherren« beglei-

ten soll und sich über die mühsame Aufgabe beschwert, ihm ständig

den Buckel vor Schlägen schützen zu müssen. In der Tat beleidigen ihn

die Hofleute mit Schmähungen, in denen sein Buckel mit dem Panzer

einer Schildkröte oder einer Brotkruste verglichen wird. Später be-

haupten sie sogar, als Sohn einer Bäckerin sei er wohl deshalb so ver-

wachsen, weil man ihn in den Ofen gesteckt habe und Brote im Ofen

bekanntlich bucklig werden. Der Herzog selbst rät ihm: »[A]rmad vues-

tra giba porque no reciba!« – »Seht euch mit eurem Buckel vor, damit

er nichts abbekommt!« und Ester antwortet: »[E]sta gepa que tinch no

és sinó aljava de passadors per a passar apodadors d’aquest món en

l’altre.« – »Dieser Buckel, den ich trage, ist nichts weiter als der Köcher
16derer, die andere ins Jenseits befördern.« Er vergleicht seinen Bu-

ckel also mit dem Köcher, in dem der bogenschießende Tod die Pfeile

aufbewahrte und mit denen er diejenigen tödlich verletzte, die es wag-

ten, über ihn zu spotten. Ebenfalls im Dienst des Herzogs von Kalabri-

en steht der freche, streitsüchtige Gilot, der sich am liebsten damit be-

schäftigt, Ester zu ärgern, der ständig mit ihm im Streit liegt und von

dem er sagt, ihm stecke der Teufel im Buckel. Gelegentlich verbünden

sie sich jedoch, um einem Dritten einen Streich zu spielen, so zum Bei-
17spiel dem redseligen in València ansässigen Joan de Molina. Ester

gibt bekannt, dass er dem Kastilier wegen seiner Schwatzhaftigkeit den

Namen »lo baxiller Cigala« – »Meister Zikade« verliehen hat und Gilot

schlägt vor, ihn zu verhöhnen und dabei den Buckel des Narren als

               

           16.  Francesc Massip: »Lo Canonge Ester convida festes«, in: Ricard Salvat
(Hg.): El Teatre durnat l’Edat Mitjana i el Renaixement, Actes del I Simposi Internacional
d’Història del teatre sobre L’Edat Mitjana i el Renaixement en el Teatre, Barcelona: Publi-
cacions i Edicions de la Universitat de Barcelona 1986, S. 247-297, hier S. 260, 277,
296.
           17.  Von Molina stammt die erste Übersetzung des Buchs der Aussprüche und
Taten des Königs Alonso von Antonio Beccadelli (València, Joan Jofre, 1527), das dem
Leben König Alfons des Großmütigen, Herrscher der katalanisch-aragonesischen Krone
und des Königreichs Neapel, gewidmet war.
 

24

2003-09-12 12-44-45 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  11- 70) T01_01 kap 1.p 31591341834

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RALF HAEKEL: WANDERBÜHNE

Schutzschild zu verwenden und ihn, wie es bei Stierspielen üblich war,

mit Eingeweiden zu bewerfen.

           Es wird also deutlich, dass der traditionelle Aberglaube vom

Buckligen als Glücksbringer sich auch am Beispiel des Narren der Kö-

nigin Germana de Foix bestätigt findet, zumal am Hof ständig auf sei-

nen Buckel als Grund zur Belustigung und zugleich auf dessen gehei-

me Schutzfunktion hingewiesen wurde.

Francesc Massip
Aus dem Katalanischen von Lenke Kovács

Wanderbühne

Die Wanderbühne der Frühen Neuzeit ist ein gesamteuropäisches

Phänomen, ihre Geschichte umfasst über zweihundert Jahre. Italieni-

sche Schauspieltruppen durchzogen Spanien und Frankreich und be-

gründeten dort eigene Theatertraditionen, englische Ensembles traten

in Skandinavien, Frankreich, Polen und Deutschland auf; später kamen

noch niederländische und französische Wandertruppen hinzu. Die

deutsche Wanderbühnentradition des 17. und 18. Jahrhunderts ist das

Erbe der Englischen Komödianten und sie steht damit zeitlich am Ende

einer europäischen Entwicklung, die ihre Anfänge im ausgehenden

Mittelalter hat.

           Warum wird das ursprünglich an das Brauchtum oder an die

Schulen und Universitäten gebundene und damit ortsansässige Thea-

ter nach dem Mittelalter mobil? »How chances it they travel?« – »Wie
1kommt es, dass sie umherstreifen?« Hamlets Frage beim Eintreffen

der tragedians of the city lässt sich verallgemeinert auf das gesamte

frühneuzeitliche Theater Europas beziehen. Der Schlüssel zur Antwort

dieser Frage liegt in der Professionalisierung des Schauspiels, deren

Produkt die Wanderbühne ist. Die commedia dell’arte führt den Berufs-

stand ihrer Akteure sogar im Namen: arte kennzeichnet das Schauspiel

als Gewerbe und verweist, in eindeutiger qualitativer Abgrenzung von

Laienschauspielern, auf die Kunstfertigkeit der Akteure. Sich der

Wanderbühne zu nähern, heißt also, die Ursprünge des Berufsschau-

spiels zu untersuchen.

           Die europäische Wanderbühne, auf der auch der komische Kör-

               

           1.  William Shakespeare: Hamlet, London, New York: Routledge 1989, II/2 –
Ders.: Hamlet. Prinz von Dänemark, übersetzt von August Wilhelm Schlegel, Stuttgart:
Reclam 1976, S. 44.
 

25

2003-09-12 12-44-45 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  11- 70) T01_01 kap 1.p 31591341834

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEATER UND PROSA DER KOMIK

per auf Reisen ging, entstand im 16. Jahrhundert. Die mittelalterlichen

Formen des Laientheaters vermochten es nicht, das Schauspiel zu ei-

ner eigenständigen Kunstform zu entwickeln, erst seine Ausübung als

Beruf führte zum Expertentum. Was Richard Alewyn für das deutsche

Theater des 17. Jahrhunderts festgestellt hat, trifft auch auf die Bedeu-

tung des Berufsschauspiels für das gesamteuropäische Theater zu:

»Was man bisher an Theater gekannt hatte, war ein Theater gleichsam
2ohne Schauspieler gewesen.« Das italienische Stegreiftheater, die

commedia dell’arte, ist schon sehr früh als Wanderbühne durch Europa

gezogen und bereits 1535 trat eine italienische Truppe erstmals in Spa-

nien auf und initiierte dort das Berufstheater. In Frankreich, das zuerst

in den 70er Jahren des 16. Jahrhunderts von italienischen Wandertrup-

pen bereist wurde, begründeten diese das Théâtre italien, das bis zum

Ende des 17. Jahrhunderts existierte.

           Selbst in England, das eine Sonderstellung in Europa einnahm,

da es in London bereits sehr früh stehende Theater gab, gehörte das

touring zu den Konstanten der erfolgreichsten Theatertruppen. Dabei

kam dem Mäzenatentum von Anfang an eine zentrale Stellung zu. Spä-

testens seit dem Acte for the punishement of Vacabondes and for Relief of
the Poore & Impotent von 1572 waren Schauspielertruppen, die nicht

einem adligen Patron unterstanden, rechtlich Vagabunden gleichge-

stellt. Die Entwicklung des englischen Berufsschauspiels war also ohne

adlige Unterstützung gar nicht möglich.

           Wurde früher angenommen, dass die Wanderzüge mit der

Schließung der Londoner Theater während der Pest zunahmen, so ha-

ben neuere Forschungen festgestellt, dass Epidemieausbrüche keiner-
3lei Einfluss auf die Anzahl der Auftritte außerhalb Londons hatten.

Als Motivation der Truppen, sich dem mühsamen und entbehrungsrei-

chen Leben auf der Straße auszusetzen, lassen sich eine Vielzahl an

Gründen nennen. Die Wanderschaft war zunächst ein lukratives Un-

ternehmen. Denn eine Truppe konnte mit einem überschaubaren Re-

pertoire auswärts eine längere Zeit auskommen als in London, wo die

starke Nachfrage eine größere Anzahl an Stücken notwendig machte.

Im Übrigen waren die Gründe des Adels, Schauspieltruppen zu unter-

stützen, kaum ausschließlich auf die Liebe zum Theater zurückzufüh-

ren. Schauspieltruppen waren Repräsentanten ihrer Mäzene: »This

ability of touring players to serve as symbols of royal and aristocratic

authority may have provided one of the primary motives for patronage

               

           2.  Richard Alewyn: Das große Welttheater. Die Epoche der höfischen Feste,
München: C.H. Beck 1985, S. 92.
           3.  Vgl. Alan Somerset: »›How Chances it they Travel?‹ Provincial Touring,
Playing Places, and the King’s Men«, in: Shakespeare Survey 47 (1994), S. 48f.
 

26

2003-09-12 12-44-45 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  11- 70) T01_01 kap 1.p 31591341834

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RALF HAEKEL: WANDERBÜHNE

4of acting companies.« – »Die Möglichkeit der fahrenden Schauspie-

ler, als Symbol königlicher und aristokratischer Autorität zu fungieren,

mag einer der obersten Gründe für die Schirmherrschaft von Schau-

spieltruppen gewesen sein.« Es lag folglich auch im Interesse des Adels,

dass die unterstützten Ensembles stellvertretend für die autoritäre

Macht auf Wanderschaft gingen: »A whole tour would thus resemble a

royal progress, with the players standing in for the absent monarch – or

nobleman – as they moved around the countryside, advertising, spread-
5ing, and consolidating the power and influence of their patron.« –

»Eine Tournee hatte also eine einem königlichen Auszug ähnliche

Funktion, wobei die Spieler für den abwesenden Monarchen – oder

Edelmann – standen und, indem sie übers Land fuhren, für die Macht

und den Einfluss ihres Herren warben, sie verbreiteten und festigten.«

           Verglichen mit anderen europäischen Ländern ist Deutschland

vor 1600 theatralisches Niemandsland: Fastnachtsspiel, Meistersinger-

bühne und Schultheater waren Laientheater. Waren die Aufführungen

beispielsweise der Jesuiten ausgesprochen groß angelegt und prunk-

voll, so waren doch die ersten ausländischen Berufsschauspieler, die

im 16. Jahrhundert nach Deutschland kamen, eine Sensation nicht ge-

kannten Ausmaßes. Bereits ab 1568 kamen Truppen der italienischen

commedia dell’arte nach Deutschland und ihre Wanderzüge führten sie

in der gesamten zweiten Hälfte des 16. Jahrhunderts regelmäßig über

die Alpen. Dass sie zu diesem Zeitpunkt noch keinen maßgeblichen

Einfluss auf das deutsche Theaterwesen ausübten, hat hauptsächlich

zwei Gründe: Zum einen traten sie ausschließlich an den Höfen und
6nicht in den Städten auf, zum anderen spielten sie auf Italienisch.

Die frühen Gastspiele waren demnach eine exklusive Angelegenheit

ohne weiterreichende Folgen für das deutsche Theaterwesen.

           Das professionelle Theater der Wanderbühne setzte sich in

Deutschland erst mit dem Aufkommen der Englischen Komödianten

durch. Diese Ensembles durchzogen Deutschland von 1592 bis etwa
71660. Die Schauspieler, die 1592 auf den Kontinent kamen und das

deutsche Theaterwesen nachhaltig beeinflussten, waren Mitglieder der

Admiral’s Men, also einer der beiden etablierten Londoner Truppen.

               

           4.  Peter H. Greenfield: »Touring«, in: John D. Cox/David Scott Kastan (Hg.):
A New History of Early English Drama, New York: Columbia University Press 1997, S. 251-
268, hier: S. 258.
           5.  Ebd.
           6.  Vgl. Walter Hinck: Das deutsche Lustspiel des 17. und 18. Jahrhunderts und
die italienische Komödie. Commedia dell’arte und théâtre italien, Stuttgart: Metzler 1965,
S. 65-70.
           7.  Die Truppe, die 1586 in Dresden auftrat, weist noch nicht die charakteris-
tischen Merkmale der späteren Wanderbühne auf.
 

27

2003-09-12 12-44-45 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  11- 70) T01_01 kap 1.p 31591341834

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEATER UND PROSA DER KOMIK

Mit sich brachten sie die wichtigsten englischen Dramen und vor allem

die Schauspielkunst, die zur avanciertesten im damaligen Europa ge-

hörte. Die Englischen Komödianten traten sowohl an verschiedenen

Fürstenhöfen als auch in deutschen Städten auf, ihr Schauspiel war ein

Stände übergreifendes Phänomen. Zu Beginn fanden die Aufführun-

gen noch in englischer Sprache statt, was dazu führte, dass keine gan-

zen Dramen aufgeführt wurden, sondern lediglich einzelne Szenen, wie

der polemisch gefärbte Reisebericht von Fynes Moryson schildert:

Germans, not understanding a worde they sayde, both men and wemen, flocked wonder-
fully to see theire gesture and Action, rather than heare them, speaking English which
they understoode not, and pronouncing peeces and Patches of English playes, which my

8selfe and some English men there present could not heare without great wearysomenes.
– Die Deutschen, unfähig, ein Wort von dem zu verstehen, was sie sprachen, sowohl
Männer wie Frauen, strömten auf wundersame Weise herbei, mehr um ihre Gestik und
Aktionen zu sehen, als sie zu hören. Denn sie sprachen Englisch, was die Deutschen
nicht verstanden, und spielten Flicken und Bruchteile aus englischen Stücken, die ich
und einige Engländer, die da waren, nicht ohne große Ermüdung anhören konnten.

Bereits nach wenigen Jahren führten die Schauspieler auch Stücke in

deutscher Sprache auf, so wie der in Wolfenbüttel bestallte Thomas

Sackville, der 1596 in einer Supplikation an den Frankfurter Stadtrat

diesen um die Erlaubnis bat, »dise Meß vber allerhandt lieblichen Co-
moedien In teutscher Sprach, vnnd einer zimblich musica, zu üben

9vnnd zu spielen«. Wie in dieser Bittschrift erkennbar, beschränkten

sich Aufführungen der Englischen Komödianten nicht auf das Spielen

von Dramen, sondern schloss auch andere Elemente wie die Musik ein.

Weiterhin waren Tanz, Akrobatik und das improvisierte Narrenspiel

die Komponenten, die dem Berufsschauspiel der Wanderbühne zu sei-

nem nachhaltigen Erfolg verhalfen. Die Engländer führten sowohl tra-

gische als auch komische Stoffe auf, wobei sich die Genres prinzipiell

vermischten. Ein prägendes Merkmal ihres Schauspiels war, dass in

den meisten tragischen Haupt- und Staatsaktionen ein Narr integriert

war. Insbesondere dieser zumeist improvisierende Narr, dessen be-

kanntester Name Pickelhering ist, kann, nach Anna Baesecke, als

»Symbol des Theaters« der Englischen Komödianten, »gleichsam [als]
10die Verkörperung des Geistes des Komödiantenstücks« bezeichnet

               
             8.  Fynes Moryson: Shakespeare’s Europe: A Survey of the Condition of Europe

that the End of the 16 century, New York: Benjamin Blom 1967, S. 304.
             9.  Stadtarchiv Frankfurt am Main, Bürgermeisterbuch 1595, fol. 231r, Ein-
trag vom 23. März 1596.
           10.  Anna Baesecke: Schauspiel der englischen Komödianten. Seine Dramatische
Form und seine Entwicklung, Halle: Niemeyer 1935, S. 68.
 

28

2003-09-12 12-44-45 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  11- 70) T01_01 kap 1.p 31591341834

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RALF HAEKEL: WANDERBÜHNE

werden. Selbst die wichtigste Sammlung von Spieltexten der frühen

Wanderbühne, die 1620 unter dem Titel Engelische Comedien und Tra-
gedien in Leipzig veröffentlicht wurde, war unter dem Begriff »der Pi-

11ckelhering« bekannt.

           Etwa ab 1606 kam es zu einer Spaltung der Wandertruppen in

ein protestantisches bzw. reformiertes und ein katholisches Lager. Die

Führung der zunächst bei dem Lutheraner Heinrich Julius von Braun-

schweig-Wolfenbüttel und danach bei dem Calvinisten Moritz von Hes-

sen-Kassel angestellten wichtigsten Truppe Englischer Komödianten

wechselte von Robert Browne zu John Green. Unter dessen Leitung trat

das Ensemble mehrheitlich in katholisch-habsburgischen Gebieten auf,

während Browne, nach kurzem Aufenthalt in England, noch 1619 vor
12dem Winterkönig in Prag spielte. Die konfessionelle Spaltung des

Wandertruppenwesens macht deutlich, dass das Berufsschauspiel, so

sehr es auch von äußeren Bedingungen abhing, sich jedem Kontext,

Hof oder Stadt, protestantisch oder katholisch, anpassen konnte. Nach

1660 ging das englische im deutschen Wandertruppenwesen auf. Das

Epitheton »englisch« diente in der zweiten Hälfte des 17. Jahrhundert

weniger als Bezeichnung der Herkunft eines Schauspielers, denn als

Attribut eines Schauspielstils. Da sie die Grundlage für das deutsche

Wanderbühnenwesen von Kaspar Stieler über Catharina Elisabeth

Velten bis zur »Neuberin«, Friederike Caroline Neuber, darstellen, be-

schränkt sich die folgende Darstellung der charakteristischen Merkma-

le dieses Theaters auf die Englischen Komödianten.

           Die beiden charakteristischen Merkmale der Wanderbühne sind
13das Repertoire- und das Ensembleprinzip. Für eine Wandertruppe

ist das Repertoire eine Ware. Es setzt sich aus einer Reihe von Stücken

– die Zahlen variieren in unterschiedlichen Repertoirelisten von zehn

bis zu 87 – zusammen, die unmittelbar abgerufen werden können. Da-

her ist es absolut notwendig, dass innerhalb eines Ensembles jedes

Mitglied seine Aufgabe erfüllt, in der er Spezialist ist. Denn es ist der

grundlegende Unterschied von Berufs- zu Laienschauspielern, dass je-

               

           11.  Der Begriff »Pickelhering« kommt im vollständigen Titel der Sammlung
vor, siehe dazu den Beitrag zur Hanswurstiade in diesem Band, Anm. 9. Ein Anzeichen
für den großen Erfolg der Sammlung ist, dass sie bereits 1623 eine leicht korrigierte,
zweite Auflage erfuhr.
           12.  Vgl. Johannes Meissner: Englische Comoedianten zur Zeit Shakespeares in
Oesterreich, Wien 1884, S. 43.
           13.  Vgl. Harald Zielske: »Die deutschen Höfe und das Wandertruppenwesen im
17. und frühen 18. Jahrhundert. Fragen ihres Verhältnisses«, in: August Buck (Hg.):
Europäische Hofkultur im 16. und 17. Jahrhundert, Bd. 3, Hamburg: Hauswedell 1981,
S. 521-532.
 

29

2003-09-12 12-44-45 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  11- 70) T01_01 kap 1.p 31591341834

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEATER UND PROSA DER KOMIK

ne von Kindheit an eine Ausbildung genossen haben und das Schau-

spiel als Beruf ausschließlich ausüben.

           Dass das Ensemble nur ein begrenztes Repertoire aufführen

konnte, ist die strukturelle Bedingung für die Wanderschaft. Die pro-

fessionellen Wanderbühnen der Frühen Neuzeit sind demnach zwi-

schen den beiden sozialen Bereichen Hof und Stadt zu verorten und

von beiden gleichermaßen abhängig. Der Bindung an die Fürstenhöfe

bedurften sie, da der Mäzen ein Garant für die Erteilung der Spieler-

laubnis in den Städten war, und die frühbürgerliche Form des städti-

schen Schauspiels war die finanzielle Grundlage der Ensembles.

           Wie bereits bei der Wanderbühne in England angesprochen,

war die Unterstützung des Schauspiels durch einen adligen Mäzen kei-

ne selbstlose Aktion, sondern wichtig für dessen Reputation. Zugleich

erfüllte das Schauspiel eine politische Funktion, indem es erzieherisch

auf das Volk einwirkte. Besonders deutlich wird dies in den Spieltex-

ten, die zumeist moralisierende Lehrstücke sind. Die Gattungen umfas-

sen Haupt- und Staatsaktionen, Singspiele und Pickelheringsspiele.

Die Didaktik der Dramen ist dahingehend ausgerichtet, dass sie einer-

seits die Sünden der Figuren – zumeist sind dies der Stolz und die Wol-

lust – brandmarkt, während die Helden gemäß stoizistisch-christlichen

Tugendidealen dem Ansturm der Affekte standhalten. Der Hof ist da-

bei, der Metapher der Welt als Bühne entsprechend, der Mikrokosmos

des gesamten Staatsgebildes, und die Potentaten sind Exempel der

Zeit- und Weltläufte. In die Haupt- und Staatsaktionen integriert sind

die Narrenaktionen; die vielfach als vulgär verurteilten Spiele sind

dabei Teil des didaktischen Schemas. Als Mitglied der unteren Schich-

ten vermag der Narr es zu keinem Zeitpunkt, die Standesgrenzen zu

überwinden. Somit ist er der theatralische Garant für das Bestehen der

sozialen Ordnung.

           Es lässt sich abschließend feststellen, dass die Wanderbühne die

strukturelle Bedingung für die Genese des Berufstheaters im Europa

der Frühen Neuzeit ist. Das Berufsschauspiel ist weder dem sozialen

Bereich des Hofes noch dem der Stadt gänzlich zuzuordnen und ist zu-

gleich ohne einen der beiden nicht denkbar. Die Bindung an den adli-

gen Mäzen bot rechtliche Sicherheit, finanzielle Unterstützung und Ak-

zeptanz bei den Stadträten. Zugleich erfüllten die Ensembles auf Wan-

derschaft die Funktion, didaktisch die Politik und die Autorität des

Herrschers zu unterstützen. Die Städte waren die finanzielle Grundlage

der Wanderbühne und die Strukturen des Wandertruppenwesens lös-

ten sich erst im 18. Jahrhundert auf, als mit dem Theater andere Funk-

tionen als im 17. Jahrhundert verbunden wurden.

Ralf Haekel

 

30

2003-09-12 12-44-45 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  11- 70) T01_01 kap 1.p 31591341834

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LUDWIG HOCHGESCHWENDER: TEXT UND KÖRPERWELT 1610-1625

Text und Körperwelt 1610-1625

Der Körper spielt eine auffällig große Rolle im gesamten französischen

Theater vor 1625, und das trifft auch auf die vier als solche ausgewie-

senen Komödien zwischen 1610 und 1625 zu: Pierre Troterel: Les corri-
vaux. Comédie facétieuse (1612), Le Comte de Cramail Adrien Monluc:

La comédie des proverbes (ca. 1616), Pierre Troterel: Gillette. Comédie

facétieuse (1620) und Anonyme: Les ramonneurs. Comédie anonyme en
1prose (ca. 1623-1626).

           Die Rolle und die Funktion des Körpers im Text und für die Be-
2deutung dieser Komödien soll im Zentrum dieser Darstellung stehen,

mit einigen Verweisen auf Pastorale, Tragikomödien und Tragödien.

Das heißt gleichzeitig, das reine, textunabhängige Spiel mit dem Kör-

per ist nicht Gegenstand der Überlegungen.

           Eine Position zwischen reinem Spiel und textabhängiger Rollen-

gestaltung nehmen die Passagen ein, wo ausdrückliche Bühnenanwei-
3sungen rar sind oder ganz fehlen . Dort beeinflussen oder unterstrei-

chen die jeweiligen Autoren das Spiel der Schauspieler, indem sie den

Körper der personnages, ihr Aussehen, ihr Verhalten und ihre Rolle im
4Fortgang der Handlung beschreiben. Das Lachen der Zuschauer ist

gesichert, wenn das Aussehen der personnages, meist ihres Alters we-

gen, als von der Norm abweichend beschrieben wird. Oder aber das

Aussehen bzw. das Spiel der acteurs widerspricht dem Text und wirkt

durch die daraus erwachsende Diskrepanz lächerlich. Wut und ihre

Umsetzung sind weitverbreitete Beispiele für beide Verfahren in fast

               

           1.  Pierre Troterel: Les corrivaux. Comédie facétieuse, Rouen: Raphaël du Petit
Val 1612, in: Ancien Théâtre François, Bd. VIII, Paris: Jannet 1856, S. 228-296; Le Comte
de Cramail Adrien de Monluc: La comédie des proverbes, Paris: Targa 1633, in: Ancien
Théâtre François, Bd. IX, Paris: Jannet 1856, S. 5-98; Pierre Troterel: Gillette. Comédie
facétieuse, Rouen: David du Petit-Val 1620; Anonyme: Les ramonneurs. Comédie anony-
me en prose (1623-26), Austin Gill (Hg.), Paris: Didier 1957.
           2.  Vgl. Simone Dosmond: »Corneille, Molière et Thalie«, in: Papers on French
Seventeenth Century Literature XXVIII (2001), S. 403-412: »ces ›êtres de papier‹ qu’incar-
nent les acteurs« (S. 404).
           3.  Vgl. Anne Ubersfeld: »Le personnage immobile«, in: Michel Autrand (Hg.):
Statisme et mouvement au théâtre. Acte du colloque, Université de Paris IV, UFR Langues
Littératures Poitiers: Publications de la licorne 1995, S. 11-15, hier S. 11: »didascalies
internes« und »didascalies externes«.
           4.  Les ramonneurs z.B. enthält eine ganze Reihe von Szenen, in denen Kör-
persprache beschrieben wird, um einen Mitspieler über das Geschehen zu informieren
oder ihm das Stichwort für seinen Auftritt zu liefern.
 

31

2003-09-12 12-44-45 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  11- 70) T01_01 kap 1.p 31591341834

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEATER UND PROSA DER KOMIK

5allen zeitgenössischen Theatertexten, so auch in Les corrivaux: »Qu’

avez-vous, compagnon? Qui vous faict eschauffer/ D’une telle façon la

face de colère?/ Voulez-vous devenir cruel et sanguinaire …?« (I/1) –

»Was habt Ihr, Freund? Wer lässt Euer Gesicht derart vor Zorn erglü-

hen? Wollt Ihr gewalttätig werden und Blut vergießen …?« Die Frage,

die Bragard hier an seinen Kumpan Gaullard richtet, verweist auf das,

was als »malträtierter Körper« bezeichnet werden kann. Gewalt wird

angedroht und entlädt sich schließlich in Form einer Prügelszene oder

eines komischen »Kampfes«, besonders in Stücken, in denen, wie in
6Les corrivaux, ein fanfaron (Bragard = braggart = fanfaron: Angeber)

eine Rolle spielt. Oder Gewalt äußert sich in Form von Schlägen bzw.

»de mon pié cent coups dans le derrière« (II/2) – »mit hundert Fußtrit-

ten in den Hintern« als Züchtigung von valets durch ihre Herren (z.B.

in Les ramonneurs II/3), gelegentlich auch von Dienerinnen und Die-

nern durch die Herrin (wie in Troterel, Gillette IV/2). In Les corrivaux
wird Gewalt auch als Erziehungsmaßnahme erwähnt, wenn die Tochter

der Familie aus der petite bourgeoisie »dans mon derrière/ Force bons

coups de pié« (I/3) – »eine Menge kräftiger Fußtritte in mein Hinterteil«

von ihre Mutter als Strafe für ihre Unbotmäßigkeit erwartet.

           Den größten Anteil an dem körperbezogenen Text aller vier

Komödien haben die »animalische« Seite des menschlichen Körpers
7und die Bedürfnisse des »bas ventre« – »des Unterleibs«, die sich wie

folgt verteilen:

           a) Körperfunktionen: z.B. die »pets« – »Fürze« der Florette in

Les corrivaux (II/2), »le vent du derrière« – »die Winde aus dem Hinter-

teil« des Capitaine Scanderbec in Les ramonneurs (IV/3) oder die Alters-

inkontinenz des Docteur Thesaurus in La comédie des proverbes (I/4),

deretwegen er – nach Aussage seiner Dienerin Alizon – befürchten

muss »de pisser au lict« – »ins Bett zu pissen«.

           b) Essen und Trinken: Alle vier Komödien räumen dem Essen

und Trinken – man müsste eigentlich von Fressen und Saufen spre-

chen, denn es ist fast immer unmäßig und artet in Völlerei aus – breiten

Raum ein. In Les corrivaux und in La comédie des proverbes haben wir

ganze Szenen wahrhaft rabelaisschen Ausmaßes, wo z.B. der corrival

               

           5.  Nicht nur Komödientexte, sondern auch Texte anderer Gattungen liefern
dafür Beispiele: Anonyme: La Tragédie des Amours d’Angélique et Médor (1614), IV; Ano-
nyme: La Sophronie, Tragédie françoise (1620), III.
           6.  Vgl. G. Jonathan Mallinson: »The Braggart. Survival and transformation of
a type in French comedy in the 1630s«, in: Australian Journal of French Studies XXI
(1984), S. 3-14.
           7.  Vgl. Charles Grivel: »Tabarin. La Rodomontade. La Couronne Anarchique«,
in: Fritz Nies/Karlheinz Stierle (Hg.): Französische Klassik. Theorie, Literatur, Malerei,
München: Fink 1985, S. 343-380.
 

32

2003-09-12 12-44-46 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  11- 70) T01_01 kap 1.p 31591341834

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LUDWIG HOCHGESCHWENDER: TEXT UND KÖRPERWELT 1610-1625

Gaullard und sein Kumpan Bragard (Les corrivaux III/1) bzw. die bei-

den Dienerfiguren Philippin und Alaigre (La comédie des proverbes II/

3) sich unter Absingen entsprechender Lieder »den Wanst voll schla-

gen« und bis zum Umfallen betrinken. In Les ramonneurs soll Galaffre,

den sein Herr als Aufpasser für seine Schwester Diane postiert hat,

außer Gefecht gesetzt werden; dies gelingt natürlich, indem ihm sein

Dienerkollege Martin cidre bis zur Bewusstlosigkeit einflößt. Auch

Martin ist nicht gegen den Alkohol gefeit, denn als sein Herr ihm für zu

leistende Dienste »une bouteille du meilleur« – »eine Flasche vom Bes-

ten« in Aussicht stellt, beteuert er: »[…] il n’y a faction que je n’entre-

prenne à ce prix là« (Les ramonneurs II/5) – »es gibt keine Schandtat,

die ich nicht zu dem Preis begehen würde«. Allein in Gillette übt Tro-

terel größere Zurückhaltung: Hier wird Essen und Trinken nur einmal

erwähnt, als der Diener Maturin auf dem Weg zum Pfarrer, der ihn mit

Gillette verheiraten soll, laut darüber nachdenkt, dass er beim Hoch-

zeitsschmaus ausgiebig zugreifen sollte, um für die Hochzeitsnacht

entsprechend gerüstet zu sein (Gillette V/2).
8

           c) Der sinnliche Körper und die Sexualität : »Der Kuß, in dem

sie [die Sinnlichkeit, L.H.] sich ausdrückt, ist ein so häufiges Thema,

daß es ein leichtes wäre, eine ganze Anthologie mit barocken Gedich-
9ten über den Kuß zu füllen.« Was August Buck hier zur Barocklyrik

sagt, lässt sich ohne weiteres auf unsere vier Komödien (und alle ande-

ren Gattungen) übertragen, doch bleibt die Sinnlichkeit in ihnen kei-

neswegs auf den Kuss beschränkt. Das Berühren der weiblichen Brust

wird nicht weniger häufig ins Spiel gebracht. In Les corrivaux ärgert

sich der verflossene Liebhaber Clorettes darüber, dass sein »Nachfol-

ger« sich mit Clorette vergnügt, »[…] luy mettant cent fois sa pataude

de main/ Dessus ces deux tetons qui font lever son sein« (I/1) – »indem

er ihr hundert mal mit seinen Flossen die beiden Hügel ihres Busens

begrapscht«. Der Capitaine Fierabras in La comédie des proverbes wird

der als Zigeunerin verkleideten Florinde gegenüber derart handgreif-

lich, dass die junge Frau mit den Worten reagiert: »Je croy que vous

estes boucher: vous aimez à taster la chair« (III/3) – »Ich glaube, Ihr seid

Schlachter: Ihr liebt es so, Fleisch zu betasten.« Auch der in Gillette,

die Dienerin seiner Frau, verliebte Gentilhomme in Troterels Gillette
fordert von dem Mädchen: »Or sus viença que je te baise/ Et que je

touche ton teton/ Beaucoup plus vermeil qu’un bouton/ Du mois de

May, doncques approche.« (I/1) – »Auf, komm’ schon, dass ich dich

küsse und deine Brust berühre, die rosiger ist als eine Knospe im Mo-

               

           8.  Vgl. auch Jacques Scherer: La dramaturgie classique en France, Paris: Nizet
1973, S. 399ff.
           9.  August Buck: Forschungen zur romanischen Barockliteratur, Darmstadt:
Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1980, S. 69.
 

33

2003-09-12 12-44-46 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  11- 70) T01_01 kap 1.p 31591341834

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEATER UND PROSA DER KOMIK

nat Mai, also, komm’ her.« Auch nach langer Diskussion sträubt sie

sich noch und seine Rede wird deutlicher: »je veux ton pucelage/ Avant

que finisse ce jour.« (I/1) – »ich will dich entjungfern, bevor der Tag zu

Ende geht.« Damit ist er bei dem Punkt, der im Denken und Wollen der

meisten männlichen personnages der vier Komödien die zentrale Rolle

spielt, veranlasst dadurch, dass die weiblichen jungen Liebenden nach

den Worten des Gentilhomme in Gillette genau das richtige Alter ha-

ben, »[p]our entrer en champs de bataille« (I/1) – »um das Schlachtfeld

zu betreten«. In Les ramonneurs gibt dies den Dienern manche Gele-

genheit zu witzig-anzüglichen Metaphern und Wortspielen. Als z.B. Di-

ane auf anständiger Redeweise ihres Bruders, des Capitaine, besteht,

spottet der Diener Galaffre in einem aparte: »Hé sainte Nitouche, tant

tu le bas froid, encore que ta coquille ne laisse pas de baailler attendant

la marée.« (I/1) – »He, du Blümchen-rühr-mich-nicht-an, was spielst

du die Kühle, wo doch deine Muschel in Erwartung der Flut weit offen

steht.« Und als sie sich wegen des zu reinigenden Kamins ihres Hauses

Sorgen macht, witzelt der gleiche Galaffre: »Je croy que le feu com-

mence bien à se mettre à la votre, et qu’un bon Ramonneur n’y feroit

point de mal.« (III/4) – »Ich glaube, in Eurem fängt das Feuer wohl an

zu brennen, und ein guter Schornsteinfeger könnte da nichts schaden.«

Galaffres Dienerkollege Martin vermutet, es gäbe demnächst »les pro-

chaines funerailles d’un pucelage« (I/5) zu begehen – »eine Jungfern-

schaft zu beerdigen«, was der Docteur Bonarsius mit Hilfe der Kupple-

rin Claude Wirklichkeit werden lassen möchte (IV/6).

           In La comédie des proverbes glaubt der Capitaine Fierabras statt

seiner Verlobten Florinde, bei der er keinerlei zweideutige Annähe-

rungen zu machen wagt, eine junge Zigeunerin vor sich zu haben,

nimmt folglich an, sich einem solchen Mädchen gegenüber alle Frei-
10heiten leisten zu können und räsoniert: »Depuis que j’ay veu cette

petite bohemienne, la perte de Florinde ne me touche plus tant au

cœur: […] Je me veux ebaudir avec cette petite barbouillée; j’aimerois

mieux qu’elle fust tombée dans mon lict que la gresle; je la trouverois

plus facilement qu’une puce.« (III/3) – »Seit ich diese kleine Zigeunerin

gesehen habe, geht mir der Verlust Florindes nicht mehr so zu Herzen;

[…] ich will mich mit diesem kleinen Schmutzfink vergnügen; mir wäre

es lieber, wenn sie mir ins Bett fiele als dass es mir hineinhagelt; ich

würde sie leichter zu fassen bekommen als einen Floh.«

           Am deutlichsten wird der valet Almérin in Troterels Les corri-
vaux, der der maîtresse seines Herrn erklärt, wie verliebt er in sie ist:

»C’est pourquoy, s’il vous plaist, jouons de la braguette:/ J’ay le plus bel

               

           10.  Zur Marginalisierung der Zigeuner im frühen 17. Jahrhundert vgl. Henriet-
te Asséo: »Le traitement administratif des bohémiens«, in: Dies./Jean-Pierre Vittu:

eProblèmes socioculturels en France au XVII  siècle, Paris: Klincksieck 1974, S. 9-88.
 

34

2003-09-12 12-44-46 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  11- 70) T01_01 kap 1.p 31591341834

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LUDWIG HOCHGESCHWENDER: TEXT UND KÖRPERWELT 1610-1625

engin qu’on sçauroit jamais voir,/ Qui travaille des mieux, qui faict bien

son devoir,/ Comme vous allez voir si vous voulez permettre/ Que dans

… vous m’entendez, je le puisse un peu mettre.« (II/3) – »Also wollen

wir, wenn es Euch beliebt, zum Hosenschlitzspiel kommen: Ich habe

den schönsten Schwengel, den man je zu sehen bekommen könnte, der

seine Arbeit bestens erledigt, der seine Pflicht tut, wie Ihr gleich sehen

werdet, wenn Ihr mir nur erlauben wollt, ihn ein bisschen in Euer …

Ihr versteht schon zu stecken.« Der valet wird von Clorette empört als

»vilain« zurückgewiesen (letztendlich kommt er durch seine Gerissen-

heit allerdings doch an sein Ziel) und aufgefordert: »Parlez honneste-

ment« (II/3); die Sorge ihrer Tante Florette – »Elle se pourroit bien lais-

ser deniaiser/ A ce gentil muguet de son cher pucelage« (I/2) – »Sie

könnte sich noch von diesem feinen Pinsel ihre Jungfernschaft ab-

schwätzen lassen« – kommt dennoch zu spät, »Car entre nous [Clorette

und Brillant, L.H.] l’accord et le serment est fait/ De nous y ventrouiller

ce jour à souhait«. (I/2) – »Denn zwischen uns ist verkündet und be-

schlossen, dass wir uns heute dort nach Herzenslust verlustieren.« Die

Aufzählung amüsanter, lasziver oder zumindest zweideutiger Szenen

ließe sich um zahlreiche weitere fortsetzen, doch die bislang geschil-

derten erlauben bereits einige allgemeine Schlussfolgerungen.

           Es steht außer Zweifel, dass das hier beschriebene, weit ge-
11spannte »jeu physique« – »körperliche Spiel«, Gewalt, Völlerei und

Laszivität, ein ganzes Bündel von Traditionen fortführt: Farce, comme-
12dia dell’arte, antike, italienische, spanische Komödie . Andererseits ist

es ebenso unzweifelhaft, dass nicht mehr zeitgemäße Traditionen ver-

loren gehen und nur solche weiterleben, die »marktgerecht« sind: »[S]i

le sujet n’est conforme aux mœurs et aux sentimens des spectateurs, il
13ne reüssira jamais« – »wenn der Stoff nicht den Sitten und den Emp-

findungen der Zuschauer entspricht, wird er keinen Erfolg bringen«. Es

herrscht auch weitgehend Einigkeit darüber, dass die von den Zeitum-
14ständen geförderte »Begierde […] nach Aufregung und Sinnenkitzel«

den Geschmack des Publikums bestimmte. Dies jedoch aus der Gleich-

setzung des Theaterpublikums mit dem Pöbel zu begründen, bedarf

               

           11.  Charles Mazouer: »Corneille et Racine dramaturges comiques«, in: Papers
on French Seventeenth Century Literature 52 (2000), S. 237-249, hier S. 238ff.
           12.  Vgl. Dorothea Klenke: Herr und Diener in der französischen Komödie des 17.
und 18. Jahrhunderts. Eine ideologiekritische Studie, Frankfurt/Main, Bern: Peter Lang
1992, S. 111-136.
           13.  Abbé François Hédelin d’Aubignac: [La] pratique du théâtre (1657), Alger:
J. Carbonel 1927, S. 72.
           14.  Winfried Wehle: »Eros in Ketten. Der Widerstreit von verosimile und mara-
viglioso als ein Grundverhältnis des ›Klassischen‹«, in: F. Nies/K. Stierle, (Hg.): Französi-
sche Klassik, S. 167-204, hier S. 185.
 

35

2003-09-12 12-44-46 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  11- 70) T01_01 kap 1.p 31591341834

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEATER UND PROSA DER KOMIK

15»einer gründlichen Korrektur«. Mitglieder aller Stände, auch Damen

(allerdings maskiert), besuchten regelmäßig die Theatervorstellun-
16gen, sodass die standesmäßige Zusammensetzung des Publikums

nicht das entscheidende Kriterium für dessen Geschmack sein konnte.

Die ubiquitäre Präsenz von Sexualität und sexuellen Anspielungen

lässt sich schon eher daraus erklären, dass durch sie »die überwiegend

männlichen Zuschauer […] sicher sein [konnten], auf ihre Kosten zu
17kommen.«

           Madelaine Foisil beschreibt die »présence de gaillardises et de
18sexualité« – »das Vorhandensein von lockerer Redeweise und Sexua-

lität« in der Gesellschaft der Zeit, sogar im Umfeld des kleinen Louis

XIII, und stellt dar, dass man sich auch im privaten Alltag damit und

darüber amüsierte. Hier haben wir die Erklärung dafür, dass sich die

Menschen ebenso imTheaterdurch »gaillardisesetsexualité«, spektaku-

lär überhöht und möglicherweise in »jeux physiques« umgesetzt, un-

terhalten ließen.

           Fast ausnahmslos (auf die wenigen Ausnahmen wird noch zu-

rückzukommen sein) sind die Hauptleidtragenden von Prügel bzw. die

Hauptakteure der Prügeleien, der Völlerei und der Laszivitäten Diener

und andere traditionelle Typen wie der Capitaine, der Docteur etc. Sie

sind im Bewusstsein der Zuschauer als fiktive Personen verankert, und

die daraus entstehende Distanz zu ihnen erlaubt es, ohne Betroffenheit

oder Mitleid über sie und das, was sie erleiden, zu lachen. Oder aber es

ist die durch den niedrigen, rechtlosen Stand der Betroffenen geschaf-

fene soziale Distanz, wie im Fall der Diener, die mitleidloses Lachen

ermöglicht. Indem man dieser Personengruppe eine animalische,

triebgesteuerte, nicht von Moralvorstellungen und Vernunft gelenkte

Natur zuweist, kann man sich als Angehöriger höherer Stände gegen

sie absetzen und über sie erhaben fühlen. Die oben erwähnte Völle-

reiszene in La comédie des proverbes (II/3) setzt dieses Gefühl szenisch

um: Wie Zuschauer im Theater – die Szene erinnert stark an das Kon-

zept théâtre dans le théâtre – beobachten Florinde und Lidias das Trei-

ben ihrer valets fast wie Eltern das kleiner Kinder, amüsieren sich da-

rüber und kommentieren es aus der Position der Überlegenheit: »Vous

mangeriez jour et nuict si on vous laissoit faire.« (II/3) – »Ihr würdet

               

           15.  Konrad Schoell: Die französischeKomödie,Wiesbaden: Athenaion 1983, S. 67.
           16.  Vgl. ebd.
           17.  Leo Pollmann: Geschichte der französischen Literatur, Bd. 2/2, Wiesbaden:
Athenaion 1975, S. 227.
           18.  Madelaine Foisil: La vie quotidienne au temps de Louis XIII, Paris: Hachette
1992, S. 132-135, hier S. 132; vgl. auch Michel Foucault: Sexualität und Wahrheit, Bd 1:
Der Wille zum Wissen. Übersetzt von Ulrich Raulff und Walter Seitter, Frankfurt/Main:
Suhrkamp 1983, S. 11.
 

36

2003-09-12 12-44-46 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  11- 70) T01_01 kap 1.p 31591341834

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LUDWIG HOCHGESCHWENDER: TEXT UND KÖRPERWELT 1610-1625

Tag und Nacht nur essen, wenn man euch gewähren ließe.« Auch das

oben beschriebene Verhalten des Capitaine in der gleichen Komödie

der vermeintlichen Zigeunerin gegenüber (III/3) ist die Folge des Ge-

fühls sozialer Distanz und Überlegenheit: der ihm standesgleichen, un-

verkleideten Florinde gegenüber gelten für ihn selbstverständlich die

Regeln der bienséance. Vor allem die Reaktionen der jungen Mädchen

auf die sexuellen Anspielungen bzw. Annäherungen der Diener – z.B.

»Impudent, oses tu m’user de ces vilaines paroles« (Les ramonneurs
III/4) – »Unverschämter Kerl, wie wagst du es, mir gegenüber diese wi-

derlichen Worte zu gebrauchen« oder »Parlez honnestement« (Les cor-
rivaux II/3) – »Sprecht, wie es sich schickt« stellen die scheinbar verlo-

ren gegangene Distanz immer wieder her.

           Wie gegenwärtig das Bewusstsein der Verschiedenheit, des Ab-

standes zwischen animalischer Triebhaftigkeit und honnêteté bei allen

Beteiligten ist, zeigt die Szene aus Les corrivaux, in der Brillant seinen

Diener mit folgender Liebesbotschaft zu Clorette schickt: »Di-luy que

ses beaux yeux humblement je luy baise/ Et sa bouche et ses mains,

puis revien promptement.« – »Richte ihr aus, dass ich ihr untertänigst

ihre schönen Augen, den Mund und die Hand küsse,/ Und dann

kommst du sofort zurück.« Außer Hörweite seines Herrn bezeichnet

der Diener dies als nutzlose »rethorique « und münzt die Worte seines

Herrn nach seinem Gusto um: »Je vous baise les mains, je vous baise la

veue,/ Je vous baise le cul, et s’en d’un peu plus bas« (I/3) – »Ich küsse

Euch die Hand, ich küsse Euch die Augen,/ Ich küsse Euch den Arsch

und noch ein bisschen weiter unten.« Deutlicher lässt sich der Stan-

desunterschied kaum veranschaulichen: honnêteté und Respektierung

der bienséance als Merkmale der höheren Stände gegen animalische

Triebhaftigkeit der niedrigen.

           Troterel verweist damit schon zu einem sehr frühen Zeitpunkt

(1612) auf eine sich allmählich vollziehende gesellschaftliche Entwick-

lung, die sich auch in den Theaterstücken in dem von uns betrachteten

Zeitraum niederschlägt: Obwohl erotische Szenen – und folglich der

Spaß des Publikums an ihnen – in den Komödien nach Les corrivaux
19 20(1612), aber auch in allen anderen Gattungen bis hin zu Corneille

               

           19.  Z.B. Nicolas Chrétien Des Croix: Les amantes ou la grande pastorelle. Pas-
torale, Rouen: Raphael du Petit Val 1613; Pierre Troterel: La tragédie de Sainte Agnès.
Rouen: David du Petit Val 1615; Pierre Mainfray: [La] rhodienne ou La cruauté de Soli-
man: tragédie où l’on voit naïvement décrites les infortunes amoureuses d’Eraste et de
Perside, Rouen: D. Du Petit Val 1621; Honoré d’Urfé: Sylvanire ou La morte-vive, fable
bocagère (1627), Paris: R. Fouet 1627.
           20.  Vgl. Gabriel Conesa: »Corneille et la mimésis comique«, in: Georges Fores-
tier: La littérature et le réel. Littératures Classiques 1989, Bd. 11, Paris: Aux amateurs des
livres 1989, S. 151-170, hier S. 154ff. 
 

37

2003-09-12 12-44-46 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  11- 70) T01_01 kap 1.p 31591341834

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEATER UND PROSA DER KOMIK

keineswegs verschwinden, nimmt doch die explizite Benennung sexu-
21eller Betätigung ab und wird durch sexuelle Metaphorik verdrängt.

Durch seine Verfeinerung bestätigt das Theater so »die Verfeinerung
22der höheren Schichten selbst«.

           Zwei tragende Rollen bei Troterel passen allerdings nicht in das

Schema der vernunftgesteuerten bienséance hier und der animalischen

Triebhaftigkeit dort: Clorette, die Kleinbürgerstochter in Les corrivaux
und der (namenlose) Gentilhomme in Gillette. Clorette verleiht gleich

zu Beginn des Stückes ihrer Triebhaftigkeit Ausdruck, wenn sie sagt,

sie wolle die Sinnenlust bis zur Neige auskosten, denn die Natur be-

rechtige sie dazu (I/2). Ihre daraus resultierende Promiskuität stürzt

die gesamte kleinbürgerliche Welt in Unordnung. Erst die Rückkehr

zur Norm (durch die Heirat am Komödienende) stellt die Ordnung wie-
23der her.

           Noch deutlicher als bei Clorette tritt die Triebhaftigkeit des

Gentilhomme in Gillette zu Tage. Er macht sie in seinen eigenen Wor-

ten zur »animalischen«, wenn er Gillette vorschlägt, ihm im Stall zu ge-

statten, »ce que nature/ Fait exercer aux animaux« – »was die Natur die

Tiere tun lässt«. Mit seinem Verhalten verstößt er gegen die Normen

seines Standes, was sich schon daran zeigt, dass er über seine Ver-

liebtheit in Gillette mit fast identischen Worten spricht wie sein Be-

diensteter Maturin, sich also mit ihm auf die gleiche Stufe stellt (I/1).

Diesen Verstoß gegen die Standesregeln drückt auch La Damoiselle,

die (ebenfalls namenlose) Ehefrau des Gentilhomme, mit deutlichen

Worten aus (VI/2). Auch in diesem Stück wird am Ende die Norm wie-

derhergestellt: Der Gentilhomme kehrt reumütig zu seiner Damoiselle

zurück, und Gillette wird mit ihrem – standesgleichen – Dienerkollegen

Maturin verheiratet.

           Die Funktion der Rolle des Körpers in der Darstellung dieser

beiden personnages liegt in der Diskussion von Normen. Dies macht

den Anspruch Troterels, er schreibe nicht über vice zwecks Nachah-
24mung, sondern zur Abschreckung, trotz gegenteiliger Bedenken

glaubhaft. Es zeigt sich hier zudem, dass auch die Komödie, wie die an-
25deren Gattungen , in der Zeit vor 1625 als Propagandamittel in den

               

           21.  Vgl. Philip Stewart: »Les signes du comique«, in: Saggi et ricerche di let-
teratura francese XXI  (1982), S. 191-241, hier S. 205.
           22.  K. Schoell: Die französische Komödie, S. 67.
           23.  Vgl. meine in Kürze erscheinende Untersuchung: »› … il faut bien que le
corps exulte‹ (J. Brel). Ordre et désordre dans Les corrivaux (1612) de Pierre Troterel,
sieur d’Avès«.
           24.  Siehe im Advertissement au lecteur.
           25.  Z.B. Propaganda für die Monarchie: N.C. Des Croix: Les amantes ou la
grande pastorelle; für Monarchie und Disziplinierung des Adels: Pierre Matthieu: La Magi-
 

38

2003-09-12 12-44-46 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  11- 70) T01_01 kap 1.p 31591341834

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WOLFRAM KRÖMER: SPANISCHER SCHELMENROMAN

Prozess der Verfeinerung und épuration der Gesellschaft, vor allem der

höheren Stände, einbezogen war. Das Theater des ersten Viertels des

17. Jahrhunderts enthält, auch durch die Betonung der Körperlichkeit,

eine Reihe von Anzeichen dafür, wohin die Entwicklung des Theaters

in diesem Jahrhundert führen wird. Und Richelieu musste nicht aus

dem Nichts schöpfen, sondern die Theatersituation bei seinem Amts-

antritt 1624 konnte ihm Anregungen geben für seine Politik mit dem

Theater ebenso wie für das Theater.

Ludwig Hochgeschwender

Spanischer Schelmenroman

Der spanische Schelmenroman bietet eine für ihn typische Form des
1grausamen Lachens über das Komische des Körpers. Schon im ers-

ten Kapitel des ersten pikaresken Romans, des Lazarillo de Tormes,

findet sich ein Beispiel. Als Lazarillo von seiner Mutter einem blinden

Bettler als Führer mitgegeben wird, macht er sehr bald eine wichtige

Erfahrung. Der Blinde sagt zum Jungen, er solle sein Ohr an einen

steinernen Stier legen und das Geräusch in ihm hören. »Y como sintió

que tenía la cabeza par de la piedra, afirmó recio la mano y diome una

gran calabazada en el diablo de toro, que más de tres días me duró el

dolor de la cornada y díjome: ›Necio, aprende que el mozo del ciego un
2punto ha de saber más que el diablo.‹ Y rió mucho de la burla.« –

»Und als er merkte, dass ich den Kopf am Stein hatte, packte er hart zu

und schlug mir den Kopf an den verteufelten Stier, so dass mir mehr

als drei Tage der Schmerz vom Schlag an die Hörner blieb, und sagte:

›Dummkopf, lerne, dass der Bursche des Blinden etwas mehr zu wissen

hat als der Teufel.‹ Und er lachte sehr über den Streich.«

           Der Blinde gibt dem Jungen nicht nur eine saftige Lektion der

Tücke, es freut ihn auch, ihm Schmerz zuzufügen: Er lacht. Offenbar

soll auch der Leser so reagieren, denn der kurze Roman ist durchaus

im heiteren Stil erzählt. So wird schon in seinem zweiten Absatz der

Umstand, dass der Vater wegen anderen zugefügten Verletzungen be-

               

cienne estrangère. Tragédie, Rouen: David Geuffroy & Jacques Besongne 1617; »le droit
edivin« in: Théophile de Viau: Pyrame et Thisbé (tragédie), in: Théâtre du XVII siècle,

Jacques Scherer (Hg.), Paris: Gallimard, Bd. 1: 1975 und viele andere.
           1.  Alle Beispiele und Zitate sind entnommen aus der umfangreichen Samm-
lung: Angel Valbuena y Prat (Hg.): La novela picaresca española, Madrid: Aguilar 1966.
           2.  Ebd., S. 86.
 

39

2003-09-12 12-44-46 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  11- 70) T01_01 kap 1.p 31591341834

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEATER UND PROSA DER KOMIK

straft wird, mit einem Wortspiel kommentiert: Er »erlitt Verfolgungen

um der Gerechtigkeit willen«, und sein Sohn behauptet zu hoffen, dass

er selig sei, da das Evangelium die selig preist, die jenes Schicksal er-

leiden.

           Im selben ersten Kapitel des Romans werden weiter »cosas […]
3graciosas« – »unterhaltsame Dinge« erzählt, etwa die mit Schmerzen

und Verletzungen endenden Versuche Lázaros, sich Wein oder Wurst

des Alten anzueignen. Schließlich kann Lázaro Rache nehmen: Er be-

hauptet, dass der Blinde über einen Bach springen müsse, lässt ihn vor

einem Steinpfeiler Aufstellung nehmen und gegen ihn springen, und

dieser »da con la cabeza en el poste, que sonó tan recio como si diera

con una gran calabaza, y cayó luego para atrás medio muerto y hendida
4la cabeza« – »stößt mit dem Kopf gegen den Pfeiler, der so stark

dröhnte, wie wenn er gegen einen großen Kürbis stieße, und dann fiel

er hab tot und mit gespaltenem Kopf nach hinten«. Dann verhöhnt der

Junge den Alten und macht sich aus dem Staube.

           Der damalige Leser sollte sicher auch Doppelbödiges sehen. Der

die Bosheit der Welt zeigende Blinde, der auf die Notwendigkeit hin-

weist, »noch mehr als der Teufel zu wissen«, wird auch als teuflisch

gedeutet, wenn es zweideutig heißt: »[…] después de Dios, este me dio
5la vida, y siendo ciego me alumbró y adestró en la carrera de vivir« ,

was ich erklärend so verdeutschen möchte: »Nach [-dem es] Gott

[schon richtiger getan hatte], gab mir dieser das [Verhalten für das]

Leben, und [obwohl er moralisch] blind [war], setzte er mir ein Licht

auf und machte mich geschickt für den [irdischen, nicht den zum Heil

führenden] Lebensweg.« Das Buch ist voll von Anspielungen auf das
6Wort: »Arrímate a los buenos, por ser uno de ellos« – »Schließe dich

den Guten an, um einer von ihnen zu sein«, doch wird es so aufgefasst,

dass man nicht von den moralisch Guten ethische Vollkommenheit

übernehmen, sondern mit den Mächtigen oder Wohlhabenden umge-

hen soll, um dadurch Vorteile zu erlangen. Dennoch wird der zeitge-

nössische Leser sich über die Galerie sonderbarer Gestalten und über

die burlas, Scherze, und Erlebnisse Lazarillos belustigt haben.

           Der moderne Leser empfindet das wohl anders, wenn er sich

nicht von der Atmosphäre des scheinbar naiven Buches einfangen

lässt. Wir würden auch leicht die Tragik eines ohne elterlichen Schutz

und ohne Unterkunft sich durchschlagenden Jugendlichen sehen, der

               

           3.  Ebd., S. 89.
           4.  Ebd., S. 91.
           5.  Ebd., S. 86.
           6.  Z.B. ebd., S. 85, 86 (wo die Mutter den Blinden als »Guten« bezeichnet)
und S. 111 (wo Lázaro mit der Begründung, die ihm dieses Wort liefert, sich mit der Ge-
liebten des Priesters verheiraten lässt, was ihm Vorteil bringt).
 

40

2003-09-12 12-44-46 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  11- 70) T01_01 kap 1.p 31591341834

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WOLFRAM KRÖMER: SPANISCHER SCHELMENROMAN

seine Seele verliert, ohne doch mehr als die Welt eines kümmerlichen

Auskommens zu gewinnen. Die Sensibilität des Lesers, mit der der Au-

tor des 1564 erschienenen Buches rechnet, ist wohl eine andere: Er

wird auch durch die grausamen Streiche, die berichtet werden, amü-

siert und lacht mit den Ausführenden mit. Freilich wird die Sicht des

Erzählers, der auch der Held ist, insofern in Frage gestellt, als es Zei-

chen fehlender Aufrichtigkeit gibt: Der Held berichtet offenbar einer

Person, in der man eine die skandalösen Verhältnisse im Hause Láza-

ros und seines Dienstgebers, des Priesters, untersuchende Instanz er-
7kennen kann oder will. Auf seine Art der Darstellung und damit der

Führung des Lesers ist also nicht Verlass.

           Das ist anders in Miguel de Cervantes Saavedras Rinconete y
8Cortadillo (geschrieben vielleicht 1601 oder 1602). In Cervantes’ No-

velle wird am Schluss betont, dass Rinconete, der eine der pikaresken

Helden, ein verlässliches Urteil abgeben kann. »Era Rinconete, aunque

muchacho, de muy buen entendimiento, y tenía un buen natural, y co-

mo había andado con su padre por el ejércitio de las bulas, sabía algo
9de buen lenguaje […]« – »Rinconete war, obwohl noch jung, von gu-

tem Verstand und hatte eine gute Veranlagung, und da er mit seinem

Vater im Ablassgeschäft umhergezogen war, wusste er einiges von der

guten Sprache.« Ihm wird eine Art belustigtes Resümee mit abschlie-

ßendem Urteil über das vorher Erlebte zugeschrieben, offenbar in

Übereinstimmung mit der Meinung des Autors. Mit seinem Freund

Cortado ist er von einem jungen Gauner zum Haupt der Gauner- und

Verbrecherwelt geführt worden, wo er die offizielle Erlaubnis erhält, in

dieser Zunft sich zu betätigen. Eine Reihe von grotesken Szenen be-

leuchtet das Leben und die Organisation der Verbrecherwelt unter der

Herrschaft Monipodios. Unter anderem kommt eine Dirne, um sich

über Misshandlungen durch ihren Beschützer zu beklagen: »Venía des-
10cabellada y la cara llena de tolondrones […].« – »Sie kam zerzaust

und hatte im Gesicht lauter Schlagmale.« »Y alzándose al instante las

faldas hasta la rodilla, y aun un poco más, las [= sus carnes] descubrió
11llenas de cardenales.« – »Und sie hob sofort die Röcke bis zu den

Knien und sogar noch etwas weiter und zeigte ihr Fleisch voller blauer

Flecken.« Ihre Kolleginnen bemühen sich, sie zu trösten, und schließ-

lich möchte Juliana, das Opfer, nicht, dass Monipodio schlecht von ih-

rem Beschützer spricht, da sie ihn liebt. Diese Szene ist durchaus ko-

misch angelegt, trotz der Spuren der Misshandlung am Körper der

               

             7.  Vgl. ebd., S. 84f.
             8.  Vgl. ebd., S. 43.
             9.  Ebd., S. 195.
           10.  Ebd., S. 188.
           11.  Ebd.
 

41

2003-09-12 12-44-47 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  11- 70) T01_01 kap 1.p 31591341834

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEATER UND PROSA DER KOMIK

Frau. Etwas später beschwert sich ein »caballero mozo« – »junges Herr-

chen« über die schlechte Ausführung seines Auftrages für den Unter-

weltschef, einem Kaufmann eine Schnittwunde im Gesicht von einer

bestimmten Größe zuzufügen. Der Ausführende aber hat das Gesicht

des Dieners zerschnitten, weil das Gesicht des designierten Opfers

nicht groß genug war. Für eine weitere Bezahlung wird dem jungen

Herrn versprochen, auch noch den Herrn zu verunstalten. Es wird

dann im Auftragsbuch nachgesehen, welche Misshandlungen noch

nicht ausgeführt wurden, und findet sich eine »Memoria de las cuchil-
12ladas que se han de dar esta semana« – ein »Verzeichnis der in die-

ser Woche fälligen Messerstiche«, eine »Memoria de palos« – ein »Ver-

zeichnis der Stockschläge«, (dann Rubriken für »agravios comunes« –

»gewöhnliche Beleidigungen« usw.), und das Auftragsbuch wird auf

den neuesten Stand gebracht. Dieses Verzeichnis, das auch die Anzah-

lungen vermerkt, wird sehr sorgfältig wie von einem honorablen Ge-

schäftsmann geführt.

           Rinconete nimmt den Kontrast zwischen unmoralischem und

verbrecherischem Charakter der Taten, von denen er erfährt, und dem

Gefühl der Ehrsamkeit der Angehörigen der Verbrecherzunft durchaus

wahr. Über die meisten der Beobachtungen lacht er; von seinem La-

chen über das im »libro de memoria« Enthaltene wird expressis verbis
nicht gesprochen und er rät auch seinem Freunde, diese Art des Le-

bens aufzugeben. Doch erklärt der Erzähler, dass er wegen seiner ju-

gendlichen Bedenkenlosigkeit noch einige Zeit so fortfuhr, »y así se de-

ja para otra ocasión contar su vida y milagros, con los de su maestro
13Monipodio« – »und so bleibt für eine andere Gelegenheit die Erzäh-

lung seines Lebens und seiner Wundertaten, wie auch derjenigen sei-

nes Meisters Monipodio«, und auch wenn das als »ejemplo y aviso« –

»Beispiel und Warnung« gedacht ist, beinhaltet dieses Verspechen

doch auch die Aussicht auf weitere Unterhaltung der Leser.

           Freilich wird diese unterhaltende Wirkung auch durch zwei

Dinge möglich gemacht. Im Falle der geschlagenen Dirne handelt es

sich um eine marginalisierte Person, mit der der Leser (nur der dama-

lige?) auf Grund der Verwerflichkeit kein Mitleid hat. Wir sehen hier

nur ein Beispiel für den Satz: »Pack schlägt sich, Pack verträgt sich.«

Im Falle der Messerverwundungen und der anderen Misshandlungen

wohnen wir der Ausführung nicht bei, wir sehen nur den geschäftli-

chen Aspekt. Dadurch werden die Fakten neutralisiert. Eine Art von

Neutralisierung können wir auch in einer typischen Episode von Vi-

cente Espinels Roman Vida de Marcos de Obregon (1618) feststellen. In

den »descansos« – »Erholungen« III und IV des ersten Buches wird be-

               

           12.  Ebd., S. 193.
           13.  Ebd., S. 195.
 

42

2003-09-12 12-44-47 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  11- 70) T01_01 kap 1.p 31591341834

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WOLFRAM KRÖMER: SPANISCHER SCHELMENROMAN

richtet, wie der tugendhafte Marcos de Obregon es verhindern will,

dass die Frau seines Herrn einen Ehebruch begeht, zu dessen Ausfüh-

rung es dann auch nicht kommt. Der junge Liebhaber der Ehefrau wird

von einem Hund gebissen, die Frau, die sich in der Dunkelheit auf ein

Maultier gerettet hat, vom (die ganzen Umstände nicht durchschauen-

den) Ehemann verprügelt, der aber glaubt, nur das Tier zu schlagen,

»de suerte que la mujer en manos del marido, y el mozuelo en los dien-
14tes del braco, pagaron lo que aún no habían cometido« – »so dass die

Frau in Händen des Ehemanns und der Bursche in den Zähnen des

Hundes bezahlten, was sie noch nicht begangen hatten«. Die an sich

turbulenten Vorgänge werden charakterisiert als »disgustos, pesadum-

bres y alteraciones, efectos propios de semejantes devaneos, fundados
15en deshonor, ofensa y pecado« – »Ärgerlichkeiten, Gründe zu Sorgen

und Streitigkeiten, Wirkungen solcher Abirrungen, die auf Ehrlosig-

keit, Missetat und Sünde gründen«, und wenn der Leser das körperli-

che Leiden der beiden Missetäter schon vorher als Bestrafung hat se-

hen können, so wird ihm durch diesen Kommentar noch weiter das

Mitleid genommen.

           Einen anderen Eindruck hinterlässt Quevedos Buscón (1626,

früher geschrieben). Der Held, Pablos, ist ein pícaro in der Tradition

der Gattung und Nachfolge des Lazarillo de Tormes, ein von unehren-

haften Eltern abstammendes Kind, dessen junger Bruder auf das Be-

stehlen der Kunden des Vaters, eines Barbiers, spezialisiert ist. »Murió
16el angelico de unos azotes que le dieron en la cárcel« – »Das Engel-

chen starb von einigen Peitschenhieben, die man ihm im Gefängnis

gab.« Dieser Tod wird so zu einer Pointe, und ebenso ist der Bericht

über die Haft und Bestrafung des Vaters, der in den Kerker geworfen

wird, komisch gefärbt, etwa durch den Wortwitz, dass er das Gefängnis

unter großen Ehren verließ, da »le acompañaron doscientos cardena-

les« – »ihn 200 Kardinäle bzw. blaue Flecke«, denn das Hämatom heißt

auch »cardenal«, begleiteten. So nehmen wir es auch nur als amüsante

Begebenheit, dass das Kind in der Schule vom Lehrer verprügelt wird,

weil es in seiner Unwissenheit einen Namen, Poncio, und den von Pon-
17tius Pilatus miteinander verbindet.

           Für die Auffassung vom Komischen ist aber noch interessanter,

welche burlas die Studenten von Alcalá mit Pablos treiben, als er mit

seinem Herrn (der als Vornehmer das nicht erleiden muss) die Univer-

sität zu besuchen beginnt. Sie bespeien und schlagen ihn, und dann

lehrt noch jemand seinen Darm in das Bett, in das er sich zurückgezo-

               

           14.  Ebd., S. 934.
           15.  Ebd.
           16.  Ebd., S. 1093.
           17.  Ebd., S. 1095.
 

43

2003-09-12 12-44-47 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  11- 70) T01_01 kap 1.p 31591341834

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEATER UND PROSA DER KOMIK

gen hat. Da er weiter misshandelt wird, hat er alle Mühe, diese Besude-
18lung zu verbergen. Doch »[…] al alzar las sabanas fue tanta la risa de

19todos […]« – »als man die Laken hob, war das Lachen aller groß«.

Diese turbulente Szene der Misshandlung muss und soll damals auch

den Leser zum Lachen gereizt haben: Nichts weist auf ein ablehnendes

Urteil des Erzählers hin. Ganz sicher trug die Missachtung des Men-

schen am Rande der Gesellschaft dazu bei. Die Mutter war nicht Alt-

christin, der Vater nicht ehrenhaft, und wie sich bald herausstellt, ist

der Onkel Henker. Der Brief, in dem dieser Onkel Pablos von der Hin-

richtung des Vaters unterrichtet, ist auch ein Beispiel komischer Dop-

peldeutigkeiten. So ist zunächst noch nicht klar, wie und warum der

Vater starb, und da heißt es: »Vuestro padre murió, ocho días ha, con el

mayor valor que ha muerto hombre en el mundo. Dígolo como quien le
20guindó.« – »Euer Vater starb vor acht Tagen, mit der größten Tapfer-

keit, die ein Mensch in dieser Welt im Tode haben kann. Ich sage es als

der, der ihn aufknüpfte.« Pablos, der gleichzeitig von der Verhaftung

seiner Mutter als Hexe und von der Gefahr, in der sie ist, wie aber auch

von einer gewissen Erbschaft unterrichtet wird, nimmt lachend von
21seinem Herren Abschied.

           Worauf beruht die Wirkung des Buscón, der von heutigen Le-

sern auch mit Befremden aufgenommen werden muss? Horst Baader

hat auf die Übereinstimmung mit der damaligen Neigung zum Wort-
22spiel, zur Geistreichigkeit, zur Stilbravur hingewiesen. Damit ist aber

auch gesagt, dass nicht nur die Bewertungskriterien sich geändert ha-

ben, sondern auch das Stilistische über das Inhaltliche triumphiert –

und das bedeutet auch, dass Quevedo den Grausamkeiten nicht dassel-

be Gewicht gibt, wie wir es täten. Ganz sicher ist außerdem zu berück-

sichtigen, dass für den Altchristen Quevedo nicht alle Menschen die-

selbe Würde haben.

           Warum aber lässt die als komisch intendierte Darstellung der

Grausamkeit und des Leidens im Schelmenroman lachen? Zunächst

besteht die Neigung des Menschen zur Schadenfreude. Dann gibt es

eine Reihe von Neutralisierungen: 1) Die Opfer verdienen vielfach

nicht oder nicht recht unser Mitleid: Sie sind selbst schuldig, das Lei-

den ist eine Strafe (für die Ehebrecher in Marcos Obregón, aber auch

               

           18.  Ebd., S. 1104ff.
           19.  Ebd., S. 1105.
           20.  Ebd., S. 1110.
           21.  Ebd., S. 1111.
           22.  Vgl. Horst Baader: »Typologie und Geschichte des spanischen Romans im
›Goldenen Zeitalter‹«, in: August Buck (Hg.): Renaissance und Barock (II. Teil) (= Neues
Handbuch der Literaturwissenschaft), Bd. 10, Klaus von See (Hg.), Frankfurt/Main: Athe-
naion 1972, S. 126.
 

44

2003-09-12 12-44-47 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  11- 70) T01_01 kap 1.p 31591341834

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WOLFRAM KRÖMER: SPANISCHER SCHELMENROMAN

für den gegen den Stein springenden Bettler im Lazarillo de Tormes)

oder 2) es geht um Außenseiter, die (zu Recht oder aus den Vorurteilen

der Zeit heraus) kein Mitgefühl verdienten: Lazarillo, Pablos, ihre El-

tern und Verwandten, die Dirne bei Cervantes; 3) durch Wiederholung

der Unglücksfälle wird das Leiden zum Teil einer Serie (die unglückli-

chen Erlebnisse des jungen Lazarillo oder des jungen Pablos), und auf

die komische Wirkung der Vervielfachung hat man vielfach hingewie-
23sen; 4) die Turbulenz der Umstände lässt das Leiden vergessen; 5)

die Betonung eines an sich nicht wesentlichen Zuges bringt eine gro-

teske Note oder lenkt ab (die kommerzielle Handhabung des Verbre-

chergewerbes bei Cervantes, die verbale Spitzfindigkeit im Lazarillo
oder noch mehr im Buscón; 6) ganz allgemein führt die Erzählhaltung

den Leser zum Akzeptieren des Dargestellten. Dabei sind alle diese
24Mittel und Kennzeichen im Wesen nicht zeit- oder ortsbedingt, in

der besonderen Verwendung im spanischen Schelmenroman aber las-

sen sich zeitbedingte Komponenten feststellen: 1) Die Grausamkeit

überschreitet die Grenzen dessen, was wir heute als komisch akzeptie-

ren (doch nehmen wir sonst vielleicht mehr Grausamkeit hin als das

Barockzeitalter, wie Horrorfilme und andere Darstellungen des Grausi-

gen vermuten lassen, die durchaus als unterhaltend angeboten wer-

den). Hier ist darauf hinzuweisen, dass Castiglione im Cortegiano das

Schmerz und Schaden Bereitende in der »beffa« oder »burla« schon
25abgelehnt hat: Der italienische Hofmann ist demnach kulturell einen

Schritt weiter als das spanische Publikum. 2) Die Virtuosität der Dar-

stellung (in Bewegtheit der Handlung oder im Stil) ist wichtig und ver-

bindet sich leicht mit dem Krassen im Geschehen, das damit auch

überdeckt wird. Wir lesen heute sehr viel mehr auf Inhalt hin und sind

insofern kulturell weniger weit. Grundsätzlich zeigt sich, dass auch das

Komische zeitbedingte Züge hat.

Wolfram Krömer

               

           23.  Vgl. Henri Bergson: Le rire. Essai sur la signification du comique, Paris:
Presses Universitaires de France 1947, S. 53ff., besonders S. 68-71; Gustave Attinger:
L’esprit de la commedia dell’arte dans le théâtre français, Paris 1950, Reprint Genf: Slat-
kine 1969, S. 34, 43, 117f., 154f., passim.
           24.  So finden sich diese Eigenarten des Komischen etwa in der commedia
dell’arte (man denke daran, dass die Alten und der Capitano an ihren Negativerlebnissen
vielfach selbst schuldig sind, der Facchino Bergamasco, Opfer mancher Unbillen, zu-
nächst ein Außenseiter als Gastarbeiter war, das Unglück wiederholt wird, die verbale
und gestische Präsentation wichtig ist).
           25.  Vgl. Baldesar Castiglione: Il libro del Cortegiano, Vittorio Cian (Hg.), Flo-
renz: Sansoni 1947, S. 208-210 (II. Buch, XLVII. Kapitel).
 

45

2003-09-12 12-44-47 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  11- 70) T01_01 kap 1.p 31591341834

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEATER UND PROSA DER KOMIK

Ragotin oder: Was ein komischer Körper

im Roman comique alles aushalten muss

1Die Auslach- und Prügelkomik in Paul Scarrons Roman comique
spielt sich ganz überwiegend hinter den Kulissen ab. Der Roman schil-

dert bekanntlich den ärmlichen, bisweilen auch vergnüglichen Arbeits-

alltag einer Schauspielertruppe aus der Provinz, in dem die elementa-

ren Affekte, insbesondere die Aggression, eine große Rolle spielen und

auf eine für neuere Leser manchmal befremdliche Weise mit der Er-

zeugung von Komik verknüpft sind: Es wird viel gerauft und viel ge-

lacht.

           Die Auseinandersetzung mit der literarischen Repräsentation

der Affekte in diesem und anderen Romanen des 17. Jahrhunderts aus

sozio- und psychogenetischem Blickwinkel zeigt, dass sich in dieser

Zeit insgesamt im Zuge der Verhöfischung ein gewisser Wandel im ge-

sellschaftlichen Normengefüge in Richtung Affektkontrolle vollzieht,

der vom Roman comique nur sehr eingeschränkt – und vom älteren

Francion noch weniger – nachgebildet wird, indem die meisten Aktan-

ten das ihnen abverlangte »Triebopfer« nicht immer bringen wollen

oder können und nur allzu leicht in die ältere Affektprägung zurückfal-
2len. Für das Affektinventar des Roman comique bedeutet das – an

Stelle der höfisch gebotenen Aggressionsdämpfung – innerhalb der

Schauspielertruppe die weitgehende Aufrechterhaltung eines selbstre-

gulierenden Systems aus archaischer Aggression (Prügelszenen, derbe

Streiche auf Kosten Dritter u.a.) und ihren psychischen Gegenmomen-

ten Ermüdung und Lachen.

           Ich nutze gern die Gelegenheit, an einer besonders auffälligen

Figur die historische und ästhetische Alterität der zu diesem System

gehörenden Form von Komik zu zeigen. Es handelt sich um Ragotin,
3einen zwergwüchsigen Provinzadvokaten und erfolglosen Liebhaber

               

           1.  Ich verwende als Textgrundlage die von Émile Magne besorgte Ausgabe:
Paul Scarron: Le roman comique, Paris: Garnier 1967, die auch die Fortsetzung von Antoi-
ne Offray enthält. Teile und Kapitel bezeichne ich mit römischen und arabischen Zahlen.
           2.  Vgl. meine an anderer Stelle ausgeführte, aus Sigmund Freud und Norbert
Elias entwickelte These dazu, die sich bei der Textinterpretation gut bewährt hat: Werner
Helmich: »Höfische und antihöfische Affektmodellierung im niederen französischen Ro-
man des 17. Jahrhunderts«, in: Wolfgang Adam u.a. (Hg.): Geselligkeit und Gesellschaft
im Barockzeitalter (Wolfenbütteler Arbeiten zur Barockforschung, 28), Wiesbaden: Har-
rassowitz 1997, S. 607-620.
           3.  Schon sein Name deutet das an: ragot bedeutet ›kleiner, untersetzter
Mann‹, vgl. P. Scarron: Le roman comique, S. 422, Anm. 29.
 

46

2003-09-12 12-44-47 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  11- 70) T01_01 kap 1.p 31591341834

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WERNER HELMICH: RAGOTIN

der Dicht- und Schauspielkunst – aber auch einer der Schauspielerin-

nen –, der durch seinen Übereifer allen in der Schauspielertruppe auf

die Nerven geht. Als verhinderter Dichter, der seine Produkte nie zum

Besten geben darf, wirkt er gelegentlich wie ein Vorgriff auf den Bar-

den Assurancetourix in der Astérix-Serie. Er ist Opfer vieler Späße,

Missgeschicke und Brutalitäten.

           Zur Einstimmung einige Kostproben aus dem Kapitel I/10: Ra-

gotin bekommt von Mademoiselle Angélique, die er allzu vertraulich

getätschelt hatte, dafür zunächst einen kräftigen Hieb auf die Finger.

Dann entreißt man ihm ein Buch, um es gegen seinen erbitterten Wi-

derstand von Hand zu Hand weiterwandern zu lassen und dabei zu

zerfleddern, und der arme Ragotin muss mit ansehen, wie sich alle

über ihn lustig machen: »[…] que tout le monde s’éclatait de rire à ses
4dépens« – »wie alle auf seine Kosten in Lachen ausbrachen«. Gleich

darauf schlägt ihm ein körperlich weit Überlegener mehrmals so stark

auf den Kopf, dass ihm der Hut bis unters Kinn rutscht – er muss ihm

später zur allgemeinen Erheiterung vom Hals geschnitten werden –,

und gibt ihm dann noch einen Fußtritt an den Kopf (sic!), der ihn aus-

gerechnet zu Füßen der angehimmelten Schauspielerinnen auf den

Hintern fallen lässt. Dass der derart Geprellte darüber selbst am Ende

noch lachen kann, ist verwunderlich und für die übrigen denn auch
5ausgesprochen beruhigend.

           Auch bei anderen Gelegenheiten muss er von seinen verehrten

Schauspielerkollegen viel erdulden. Er teilt zwar auch selbst gern Hie-

be aus, zieht aber wegen seiner Kleinheit und Ungeschicklichkeit bei

den körperlichen Auseinandersetzungen regelmäßig den Kürzeren.

Dazu wird er immer wieder, wenn er verprügelt oder anderweitig mal-

trätiert worden ist, ausgiebig verlacht. Ragotin gilt – ähnlich übrigens

wie der zweite Dichter der Truppe, Roquebrune, – als skurriler Außen-

seiter und ist damit zum Opfer von Gruppenaggressionen, als deren

ausführendes Organ oft der als besonders bösartig gezeichnete Schau-

spieler la Rancune auftritt, geradezu prädestiniert.

           Doch eine solche mimetisch-sozialpsychologische Lesart greift

offenbar zu kurz. Als Ursachen seiner Missgeschicke gesellen sich

nämlich zur Bosheit seiner Mitmenschen noch die Naturübel in Form

von Unfällen, etwa in der Episode, in der sich nicht ohne sein Zutun

der Inhalt eines Hafersacks über ihn ergießt, oder in einer anderen, in

der er im Zuschauerraum in die Sickergrube fällt und sich ein gesporn-

ter Stiefel in seine Kehle bohrt. Auch die Tierwelt beteiligt sich an sei-

ner Schädigung. Ein Widder rammt ihm seine Hörner erst an den Kopf,

dann an die Knie und fügt ihm blutende Wunden zu. Gegen Ende des

               

           4.  Ebd., S. 43.
           5.  Vgl. ebd., S. 45.
 

47

2003-09-12 12-44-47 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  11- 70) T01_01 kap 1.p 31591341834

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEATER UND PROSA DER KOMIK

besonders burlesk-inkohärenten Kapitels II/16 scheint sich die ganze

Außenwelt gegen seine körperliche Unversehrtheit verschworen zu

haben: Er wird hier in schneller Folge gefesselt in den Dreck geworfen,

von einem Bauern mit der Peitsche gezüchtigt, von einem Hund gebis-

sen und schließlich noch von Bienen gestochen.

           Sein größter Feind sitzt indessen auf einer höheren diegetischen

Ebene. Es ist der Erzähler selbst, für den Streiche und Brutalitäten der

anderen Figuren oder auch Unfälle ohne größeres menschliches Zutun

gleichermaßen willkommen sind, um sich seinerseits als genius malig-
nus zu betätigen. Zwei breit ausgesponnene Szenen, die sich auf be-

sonders perfide Weise sogar jeweils über zwei Kapitel erstrecken, mö-

gen diese Beteiligung illustrieren. Die erste beschreibt ausführlich eine

Serie von Missgeschicken Ragotins beim Besteigen eines Pferds, die

zunächst damit ihren Höhepunkt findet, dass er schmerzlich auf dem

Sattelknauf landet, woselbst ihn der Erzähler über das Ende des Kapi-

tels hinaus sitzen lässt, um ihn im Folgekapitel über weitere kavalle-

reske Zwischenpositionen endlich vom Pferd fallen zu lassen. Diese

extradiegetische Grausamkeit geht offenbar sogar über die der fiktio-

nalen Mitspieler hinaus, denn am Ende dieser Szene heißt es aus-

drücklich, niemand habe diesmal bei dem Unfall gelacht, weil man
6Angst gehabt habe, er könne sich verletzen.

           In der zweiten Szene kommt es zu einer noch dichteren Ballung

von Aggressionen, Missgeschicken und metadiegetischen Zusatzqua-

len. Zunächst wird Ragotin von einer statiösen Dienerin nach einer

Auseinandersetzung kopfüber in einen großen Holzkoffer gesteckt,

dessen Deckel ihm schmerzhaft auf die Beine fällt. Aus dieser Lage be-

freit, stürzt er sich auf sie, erhält von ihr aber einen so heftigen Schlag

auf den Kopf, dass ihm Hören und Sehen vergeht. Nachdem ihm im

anschließenden Gerangel der Hosengürtel gerissen ist, was mit großem
7Gelächter quittiert wird, zieht der Schauspieler l’Olive ihm die Hose

ganz herunter und schlägt ihm mit der Hand auf die Oberschenkel, bis

sie scharlachrot werden. Beim Aufspringen gerät Ragotin schließlich

mit dem Fuß in einen Nachttopf, aus dem er sich nicht mehr befreien

kann, und wird von la Rancune in dieser misslichen Lage allen zum

Gespött vorgeführt. Auch hier bleibt – als kleines Grausamkeitssupp-

lement des Erzählers – der Fuß bis ins Folgekapitel hinein schmerzlich

               

           6.  Vgl. ebd., S. 128.
           7.  »[…] la ceinture de ses chausses s’en rompit et le silence aussi de l’assis-
tance, qui se mit à rire« – »[…] der Gürtel seiner Hosen riß dabei und auch das Schwei-
gen der Anwesenden brach, die zu lachen begannen«, ebd., S. 194. Man beachte hier
das sprachspielerische Zeugma mit dem Verb rompre, das einmal in wörtlicher, ein an-
dermal (in absentia) in figürlich-idiomatischer Funktion (›das Schweigen brechen‹) ge-
braucht wird.
 

48

2003-09-12 12-44-47 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  11- 70) T01_01 kap 1.p 31591341834

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WERNER HELMICH: RAGOTIN

im Nachttopf gefangen und wird von den Beteiligten als Ragotins »Me-
8tallfuß« – »pied de métal«  ausgiebig belacht.

           Letztlich bedarf der Erzähler aber der fiktionalen Plagegeister

und misslichen Situationen, die er sich da ausgedacht hat, offenbar gar

nicht, um Ragotin schlecht aussehen zu lassen, sondern kann seine

Abneigung auch in der Personenbeschreibung und in direkten Inter-

ventionen äußern. Er stellt ihn u.a. als närrisch, verlogen, anmaßend,
9eigensinnig und als schlechten Dichter vor, registriert hämisch die

Zahl seiner Missgeschicke durch rekurrente Kapitelüberschriften vom

Typus »Autre disgrâce de Ragotin« – »Ein weiteres Missgeschick Rago-

tins« und schadenfrohe Kommentare, zeigt Genugtuung darüber, dass

sich manche vor den Augen der Damen abspielen, er also blamiert
10wird, schildert genüsslich seine Qualen und betont beispielsweise in

der Reitepisode im Kapitel I/20 nicht weniger als fünf Mal hintereinan-

der seine körperlichen Defizite. Die Bosheit des Erzählers als Erfinder

all des Ungemachs, das da über Ragotin hereinbricht, scheint viel um-

fassender als die seiner fiktionalen Helfer auf der Ebene der Diegese,

indem er ihn neben all den Schlägen, die er ihn in der Erzählfiktion

einstecken lässt, auf der metafiktionalen Ebene zusätzlich mit narrati-

ven und sprachlichen Bosheiten verfolgt.

           Bei der Übertragung der Quäl-Lach-Konstellation der Figuren

der Fiktionsebene auf die des Erzählers entspräche dem Lachen der

Schauspieler hier das des (intendierten) Lesers. Offensichtlich rechnet

in der Tat der Erzähler – und in diesem Fall darf man getrost sagen:

auch der Autor – bei seiner »Grausamkeit« gegenüber Ragotin mit dem

Lachen seines Lesers. Man darf wohl beim damaligen Leser ein Be-

wusstsein von elementarer Körperkomik voraussetzen, das in be-

stimmten Konstellationen auch noch länger präsent sein mag, aller-

dings mit schlechtem Gewissen durchsetzt.

           Wenn man sich aus heutiger Sicht die Frage stellt, wie komisch

ein kleiner Körperwuchs, Prügel und andere Missgeschicke eines Mal-

               

             8.  Ebd., S. 195.
             9.  Vgl. ebd., S. 25. In der Fortsetzung des von Scarron bei seinem Tod hin-
terlassenen Torsos durch Antoine Offray, die durch Anspielungen auf frühere Abenteuer
immer wieder die Verbindung zum Scarron-Text herzustellen sucht, aber insgesamt ein
eher ärmliches Machwerk ist, begegnet uns ungeachtet einiger weiterhin komisch prä-
sentierter Wiederholungsmissgeschicke – Ragotin fällt allein vier Mal vom Pferd (III/4, 5,
12 und 17), zu guter Letzt mit letalen Folgen – ein tiefgreifend veränderter Ragotin, der
sich inzwischen der Truppe ganz angeschlossen hat: ein jetzt wirklich unglücklicher
Liebhaber mit Selbstmordgedanken, der seine eigene Grabinschrift dichtet. Um der
Stimmigkeit des Porträts willen scheint es mir geradezu geboten, mich hier auf den Scar-
ron-Text (Teil I und II) zu beschränken.
           10.  So ausdrücklich etwa am Ende von Kapitel I/20, S. 129.
 

49

2003-09-12 12-44-47 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  11- 70) T01_01 kap 1.p 31591341834

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEATER UND PROSA DER KOMIK

trätierten seien, wird man eher zu einer negativen Antwort kommen.

Wie kann Unglück komisch sein? Hier hat sich spätestens seit dem Na-

turalismus ein psychischer Wandel vollzogen, der erkennbar mit Erich

Auerbachs These vom Realismus des 19. Jahrhunderts als dem Ende
11der Stiltrennung korreliert ist : Die niederen Personen (nicht nur in

sozialer Hinsicht) gewinnen Anrecht auf literarische Dignität als Prota-

gonisten und damit auf ernsthafte Behandlung, eine Entwicklung, die

bekanntlich auch für die Frage wichtig ist, ob es heute noch einen pika-

resken Roman geben könne. Die Existenz eines Ragotin als literarische

Figur erschiene heute wohl als ernstes Sujet par excellence, jedenfalls

im Rahmen der Höhenkammliteratur.

           Für den Roman comique gilt dies entschieden noch nicht. Die

ernste Auffassung des geplagten Ragotin beruht offensichtlich auf ei-

ner historischen Fehllektüre – ähnlich wie die romantische vom ernst-

haften und nicht komischen Menschenfeind Molières. Dass der Autor

eine solche Lesart auch keineswegs fördern wollte, hat er durch eine

ganze Reihe von Unernst-Signalen in seinem Werk angedeutet. Ich

nenne nur die inter- und architextuellen Spiele (Epenparodie), die er-

zählironischen Elemente und die zumindest intendierte relative Harm-

losigkeit all der Kämpfe und Streiche. Die Prügeleien sind, darüber be-
12steht Konsens, offensichtlich Parodien (damals sagte man eher ›Tra-

vestien‹) epischer Schlachtschilderungen. Hierher gehören auch die
13mythologischen Zeitangaben oder die Vergilreminiszenz »la Discor-

14de, aux crins de couleuvre« – »die Zwietracht mit den Schlangenhaa-

ren« – als edle Periphrase der simplen Rauflust. Als erzählironisch an-

zuführen sind etwa Überschriften, die Kapitel mit semantisch leeren

Inhaltsangaben wie »Qui ne contient pas grand’chose« (I/5) – »das
15nicht viel enthält« präsentieren, oder die spielerische Nichtunter-

scheidung von Fiktions- und Metafiktions-Ebene bzw. von erzählter

               

           11.  Mimesis. Dargestellte Wirklichkeit in der abendländischen Literatur, Bern:
Francke 1946 (2. Auflage 1959). Auerbach hat gezeigt, dass es schon früher – und
durchaus vor dem Roman comique, der in dieser Hinsicht gerade nicht nach vorn weist –
Durchbrechungen der Stiltrennung gegeben hat; bekanntlich bringt er sie mit der Würde
des Niedrigen im Christentum in Verbindung, was nicht von allen Kritikern akzeptiert
worden ist.
           12.  Besonders ausführlich hier Joan E. DeJean: Scarron’s »Roman comique«. A
Comedy of the Novel, a Novel of Comedy, Frankfurt/Main, Bern: Peter Lang 1977; die Er-
kenntnis findet sich in praktisch allen neueren Arbeiten zum Roman comique.
           13.  Beide Bücher des Romans beginnen mit einer solchen umständlich-mytho-
logischen Tageszeitangabe über den Sonnenstand, die dann trivial erläutert wird (P.
Scarron: Le roman comique, S. 3, 159).
           14.  Ebd., S. 194.
           15.  Ähnlich I/11, II/1 und 18.
 

50

2003-09-12 12-44-48 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  11- 70) T01_01 kap 1.p 31591341834

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WERNER HELMICH: RAGOTIN

16Zeit und Erzählzeit an einigen Kapitelgrenzen. Die Raufereien sind

so arrangiert, dass schwere Verletzungen von vornherein ausgeschlos-

sen sind. Gekämpft wird physisch und mental auf archaische Weise:

ohne moderne Waffen, meist nur mit den Fäusten und einfachen

Schlagwerkzeugen. Man hat oft fast den Eindruck, hier würde nur mit

Narrenpritschen geschlagen und als käme aus den Wunden nur Thea-

terblut. Der Anschein von Realismus wird durch all diese offensichtli-

chen Arrangements konterkariert. Dass die Schauspieler bei Ragotins

Reitunfall Angst haben, es könne ihm etwas zustoßen, bleibt folgenlos,

vor allem für den Erzähler, der es ja ohnehin besser weiß. Insgesamt ist

der Roman trotz all seiner Alltagsszenen weniger welthaltig (im Sinn

des späteren Realismus), als es zunächst scheinen mag.

           Durch all diese Verfahren wird hinter dem vordergründigen

Realismus der Kunstcharakter dieser Schauspielerwelt bloßgelegt (ich

verwende bewusst einen Begriff des russischen Formalismus), die

nicht weniger, sondern nur anders literarisch arrangiert ist, als die der

eingelagerten höfisch-idealistischen spanischen Novellen. Wenn es

sich aber um eine bewusst als solche geschaffene literarische Kunst-

welt handelt, die entgegen dem Anschein nicht realistisch-mimetisch

gemeint ist, dann ist auch der ihr angehörende Körper Ragotins offen-

bar kein realistischer (lebensweltnachbildender), sondern nur ein lite-

rarisch-konventionalisierter und nach damaliger Auffassung eben ko-

mischer Körper, auch wenn Elemente der niederen Mimesis präsent

sind und gelegentlich das rein Spielerische des Systems stören. Dann

ist auch der Erzähler weniger grausam, als es scheint. Er »quält« in Ra-

gotin nicht einen Menschen, sondern in effigie eine nur sprachlich exis-

tente und zudem literaturgeschichtlich als extrem lachhaft konventio-
17nalisierte Figur, in der, wie die Personenbeschreibung zeigt, gleich

               

           16.  »[…] et cependant que ses bêtes [sc. celles du charretier] mangèrent,
l’auteur se reposa quelque temps et se mit à songer à ce qu’il dirait dans le second cha-
pitre« – »[…] und während seine Tiere gefüttert wurden, ruhte sich der Verfasser einige
Zeit aus und dachte darüber nach, was er im zweiten Kapitel sagen sollte«. P. Scarron: Le
roman comique, S. 5. Hierher gehört auch der metadiegetische Erzählerkommentar zur
oben angeführten Reitszene: »[…] alors le malheureux se trouva le pommeau entre les
fesses où nous le laisserons comme sur un pivot pour nous reposer un peu; car, sur mon
honneur, cette description m’a plus coûté que tout le reste du livre et encore n’en suis je
pas trop bien satisfait«, ebd., S. 127 – »[…] so spürte der Unglückliche den Sattelknopf
zwischen seinen Hinterbacken, auf dem wir ihn sitzen lassen werden wie auf einem Dreh-
zapfen, um uns ein bisschen zu erholen; denn, bei meiner Ehr, diese Beschreibung hat
mich mehr Mühe gekostet als das ganze übrige Buch, und ich bin immer noch nicht völ-
lig damit zufrieden«.
           17  Vgl. Anm. 9.
 

51

2003-09-12 12-44-48 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  11- 70) T01_01 kap 1.p 31591341834

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEATER UND PROSA DER KOMIK

mehrere »niedere«, d.h. komische Typen zusammenfließen, so u.a. der

verlogene Diener, der Pedant und der Dichterling.

           Damit ist auch die Komik für den damaligen und heutigen lite-

rarhistorisch gebildeten Leser höchstens zu einem Teil die archaische

des Auslachens und der Schadenfreude (ganz lässt sich das nicht aus-

schließen), zum anderen und wohl größeren aber die des Erkennens all

der genannten Konventionen, Arrangements und Sprachspiele. Sein

Lachen gilt überwiegend der literarischen Machart, ist also im Wesent-

lichen »Meta-Lachen« (sit venia verbo) und kaum identifikatorisches

Lachen in Bezug auf das fiktionale Geschehen. Die grundsätzliche Ge-

fahr, dass ihm aufgrund der allzu kruden Geschehnisse auf der Fik-

tionsebene auch das Meta-Lachen im Hals stecken bleibt, ist im Roman
comique durch die angeführten Unernst-Signale weitgehend vermie-

den, selbst für moderne Gemüter.

           Das impliziert für den kompetenten Leser eine Art Gattungs-

Switching: Er erkennt, dass er nicht einen realistischen Roman liest,

sondern wie durch einen Schleier aus Versatzstücken der Alltagswelt

einen hochkonventionalisierten, aber erkennbar nicht der Höhen-

kammliteratur zuzurechnenden literarischen Ulk. Dass Ragotin als ko-

mische Figur im Grand Guignol oder in einem Slapstickfilm noch

durchaus vorstellbar wäre, signalisiert seine Zugehörigkeit zu einem

trivialeren und archaischeren Präsentationsmodus. Dazu passt, dass

die psychischen Verletzungen, all die Häme und Schadenfreude in

sprachlicher und außersprachlicher Form, die er zu erdulden hat, au-

ßerhalb des Blickfelds bleiben, wie man ja auch nicht weinen muss,

wenn der dumme August im Zirkus hinfällt.

Werner Helmich

Die Lustige Person oder Das Komische als Rollenfach

Der ganz junge Josef Kainz wurde nach mehreren Engagements als

»Erster Held und Liebhaber« in Marburg in der Steiermark (heute: Ma-

ribor; Spielzeit 1875/76), als »jugendlicher Held und Liebhaber« am

Stadttheater Leipzig (1876/77) und am Meininger Hoftheater (1877/

78-1879/80) im September 1880 von Ernst von Possart an das Königli-

che Hof- und Nationaltheater München verpflichtet, wo er bald in enge

Beziehungen zu König Ludwig II. trat. Während all dieser frühen En-

gagements übermittelte Kainz seinen Eltern briefliche Einschätzungen

der von ihm gespielten Partien vor dem Hintergrund des Systems der

Rollenfächer, in das er eingebunden war. Über den ›Romeo‹ schrieb er

am 11. September 1880 an seine Mutter:

 

52

2003-09-12 12-44-48 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  11- 70) T01_01 kap 1.p 31591341834

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


MARION LINHARDT: DIE LUSTIGE PERSON ODER DAS KOMISCHE ALS ROLLENFACH

Als Romeo wurde ich fünfmal gerufen, und die Rolle gehört nicht gerade zu den dank-
barsten und ist für einen jugendlichen Liebhaber die schwierigste unter allen; denn sie
erfordert viel Maß, viel Verständnis, sie erfordert tragische Kraft und den säuselnden Ton
des schwärmerischen Liebhabers und dann wieder den ausgelassenen Humor eines Bon-
vivants, dabei Routine, Feinheit und Eleganz im Auftreten und Bewegen, und schließlich
muß er noch elegant fechten und etwas turnen können; denn er hat sich zweimal zu du-
ellieren und den ganzen Abend über Gartenmauern zu springen und über Balkone zu

1steigen.

Das System der Rollenfächer als ein über Jahrhunderte gültiges, zen-

trales Ordnungsprinzip von Theaterrealität ist, soweit sich dies überbli-

cken lässt, kein Gegenstand der neueren Theaterwissenschaft. Dem

entspricht die Darstellung des Rollenfachs im derzeit wohl am weites-

ten verbreiteten Standardnachschlagewerk, dem Theaterlexikon von
2Manfred Brauneck und Gérard Schneilin. Der knappe Eintrag

»Kunstfach/Rollenfach« von Roswitha Körner zerfällt in mehrere klei-

ne Abschnitte; Körner erwähnt darin die nurmehr bedingte vertrags-

rechtliche Relevanz des Rollenfachs für die aktuelle Bühnenpraxis, gibt

eine Andeutung zu jenem »Theaterverständnis«, das dem Fach-Begriff

zugrunde liege und das von der »gegenwärtigen Dramaturgie […]

überholt« sei, und greift schließlich an der entscheidenden Stelle auf

ein bekanntes Theaterlexikon aus der 1. Hälfte des 19. Jahrhunderts

zurück, um einen Katalog der Fachbezeichnungen vom Helden über

den Bonvivant und den Intriganten bis zur munteren Liebhaberin und
3Komischen Alten aufzulisten. Körner wagt keine selbständige defini-

torische Bestimmung des Begriffs ›Rollenfach‹ und reflektiert nicht den

historischen Wandel, den das Rollenfach auf den Ebenen der Stück-

dramaturgie, der Darstellung, der Besetzungspraxis und der genossen-

schaftlichen bzw. juristischen Bewertung durchlaufen hat.

           Die Entwicklung des mitteleuropäischen Theaters im späten 19.

und frühen 20. Jahrhundert und die Verschiebungen in den For-

schungsinteressen der Theaterwissenschaft vor allem seit den 1980er

Jahren dürften gleichermaßen dazu beigetragen haben, dass das Be-

wusstsein von der Bedeutung des Rollenfaches, wie es die einschlägi-

               
           1.  Josef Kainz: Briefe, Wolfgang Noa (Hg.), Berlin: Henschelverlag 1966,
S. 136.
           2.  Vgl. Manfred Brauneck/Gérard Schneilin (Hg.): Theaterlexikon. Begriffe
und Epochen, Bühnen und Ensembles, Reinbek: Rowohlt 1986.
           3.  Vgl. Roswitha Körner: Artikel »Kunstfach/Rollenfach«, in: M. Brauneck/G.
Schneilin (Hg.): Theaterlexikon, S. 512. Vgl. dazu: L.S.: Artikel »Fach«, in: Robert Blum/
Karl Herloßsohn/Hermann Marggraff (Hg.): Allgemeines Theater-Lexikon oder Encyklopä-
die alles Wissenswerthen für Bühnenkünstler, Dilettanten und Theaterfreunde. Neue Ausga-
be, Altenburg, Leipzig: H.A. Pierer und C. Heymann 1846, Bd. 3, S. 221-225.
 

53

2003-09-12 12-44-48 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  11- 70) T01_01 kap 1.p 31591341834

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEATER UND PROSA DER KOMIK

gen Dissertationen von Bernhard Diebold (1913) und Hans Doerry
4(1926) noch dokumentieren, gänzlich verloren gegangen ist. Die histo-

rische Funktion des Rollenfachs erschließt sich weder einer philolo-

gisch ausgerichteten noch einer auf Aspekte von Performativität und

Korporalität konzentrierten Theaterwissenschaft, soweit diese auf der

Basis eines tradierten oder auch neu formulierten Kanons ausschließ-

lich ›ästhetisch avancierte‹ Bühnenwerke und -ereignisse einer Inter-

pretation unterzieht. Das Rollenfachsystem war Bestandteil einer his-

torischen Theaterpraxis, in der – und dies noch bis ins 20. Jahrhundert

– das Gros der Produktion dem Tagesbedarf galt: Es strukturierte das

Ensemble, formierte Aufgabenbereiche anhand der körperlichen und

darstellerischen Eigenheiten der Ensemblemitglieder und bildete die

dramaturgische Grundlage der überwiegenden Mehrzahl von neu ent-

stehenden Stücken. Das einzelne Rollenfach bezeichnete innerhalb des

Spannungsfeldes von Dramatik und Darstellung einen doppelten Sach-

verhalt: Es gruppierte auf der Ebene der Werke vergleichbare Rollen

und wies dem Darsteller als Vertreter eines Rollenfaches aufgrund sei-

nes Aussehens und seiner spezifischen Begabung entsprechende Par-

tien zu. Diebold grenzt in diesem Sinn das literarische Fach, das er

»Typenfach« nennt, vom »schauspielerischen Fach« ab, zu dem be-
5stimmte »darstellerische Kunstmittel« gehören.

           Überblickt man die europäische Dramatik, aber auch die Opern-

produktion, das Ballett und das unterhaltende Musiktheater, so domi-

nieren Stücke, die für ein konkretes Haus oder Ensemble verfasst und

auf die dort vorhandenen Darsteller berechnet wurden. Im Fall kanoni-
6sierter Dramatik, wie etwa derjenigen William Shakespeares oder

Molières, wird diese Art der dramatischen Produktion für die Wissen-

schaft nicht zum Problem, da die betreffenden Autoren im Laufe der

komplizierten Repertoirebildungsprozesse seit dem späten 18. Jahr-

hundert von ›Tagesdramatikern‹ zu ›Klassikern‹ avancierten. Im Fall

der unüberschaubaren Zahl von Melodramen, Sensationsstücken,

Lustspielen, Possen und Operetten des 19. Jahrhunderts hingegen, die

               

           4.  Bernhard Diebold: Das Rollenfach im deutschen Theaterbetrieb des 18.
Jahrhunderts, Leipzig, Hamburg: Leopold Voß 1913 (= Theatergeschichtliche Forschun-
gen 25.), Nachdruck: Nendeln: Kraus 1978. Hans Doerry: Das Rollenfach im deutschen
Theaterbetrieb des 19. Jahrhunderts, Berlin: Selbstverlag der Gesellschaft für Theaterge-
schichte 1926 (= Schriften der Gesellschaft für Theatergeschichte 35).
           5.  Vgl. B. Diebold: Rollenfach, S. 9f.
           6.  Interessante Überlegungen zur Entwicklung von Shakespeares Typen des
»clown«, des »fool« und des »jester« im Hinblick auf Shakespeares Mitspieler William
Kempe und Robert Armin bei Barbara Puschmann-Nalenz: »Der Clown in Shakespeares
Dramen«, in: Peter Csobádi/Gernot Gruber u.a. (Hg.): Die lustige Person auf der Bühne,
Bd. 1, Anif, Salzburg: Ursula Müller-Speiser 1994, S. 135-145.
 

54

2003-09-12 12-44-48 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  11- 70) T01_01 kap 1.p 31591341834

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


MARION LINHARDT: DIE LUSTIGE PERSON ODER DAS KOMISCHE ALS ROLLENFACH

von Theaterroutiniers für die zahlreichen Unterhaltungsbühnen vor

allem der Großstädte gewissermaßen ›nach der Schablone‹ verfasst

wurden, steht das Produzieren für den Tag und für populäre Darsteller

einer wissenschaftlichen Auseinandersetzung bislang entgegen. Diese

dramatische Produktion mit Blick auf die besonderen Wirkungsmög-

lichkeiten einzelner Darsteller vor dem Hintergrund des Gesamten-

sembles orientierte sich am System der Rollenfächer.

           Inwieweit sich das Rollenfachsystem der französischen Bühne

des 18. Jahrhunderts aus den Typen der commedia dell’arte ableitete, in

welchem Ausmaß das Rollenfachsystem der deutschsprachigen Bühne

die französischen Fächer adaptierte und sie im Zuge der intensiven

Shakespeare-Rezeption ab dem späten 18. Jahrhundert um Fächer des

englischen Theaters ergänzte, dies zu erläutern, würde hier zu weit

führen. Festzuhalten ist, dass das Rollenfachsystem als Reaktion auf

die sich verändernden sozialen Schichtungen bereits vom 18. hin zum

19. Jahrhundert gewissen Wandlungen unterlag. So stellt Doerry für

das Schauspiel des deutschsprachigen Bereichs unter anderem ein Zu-

rücktreten des Soubrettenfaches gegenüber den moderneren Salonfi-

guren fest. Im musikalischen Theater dagegen, vor allem in der Ope-

rette, blieb die Soubrette längerfristig eines der wichtigsten Rollenfä-
7cher. Vom 19. hin zum 20. Jahrhundert lässt sich dann ein weiterer

Wandel des Rollenfachsystems beobachten, der als eine Verwischung

des Spezifischen und eine Tendenz zur Verallgemeinerung der Fach-
8bezeichnungen zu beschreiben wäre. Dieser Wandel gründet in ers-

ter Linie auf einschneidenden Neuerungen innerhalb des Theaterbe-

triebs, nämlich der Etablierung der Regie, die standardisierte Beset-

zungsmuster aufbrach, und der Neuformierung des Repertoires, in dem

die Quantität an aktuellen Werken zugunsten eines begrenzten, aber

aus verschiedenen Epochen gespeisten Klassiker-Kanons immer wei-
9ter in den Hintergrund gedrängt wurde. Die Jahrzehnte, in denen das

               

           7.  H. Doerry arbeitet die Jahre um 1830 als entscheidenden Wendepunkt
hinsichtlich der Zusammensetzung des Fachsystems heraus.
           8.  Umfangreiches Material zu den Ensemblestrukturen an deutschen Bühnen
zu Beginn des 20. Jahrhunderts liefert Charlotte Engel Reimers: Die deutschen Bühnen
und ihre Angehörigen. Eine Untersuchung über ihre wirtschaftliche Lage, Leipzig: Duncker
und Humblot 1911. Für eine Diskussion des teilweise extrem spezifizierten Fachsystems
im 19. Jahrhundert vgl. Max Hochdorf: Die Deutsche Bühnengenossenschaft. Fünfzig Jah-
re Geschichte, Potsdam: Kiepenheuer 1921, Kapitel »Das Fach«, S. 105-111.
           9.  Im späten 19. Jahrhundert wurde das Fächersystem im deutschsprachigen
Raum sowohl im Hinblick auf neuere Dramatik – etwa unter dem Schlagwort »Naturalis-
mus« – als auch in Bezug auf das Vertragsrecht, das trotz vielfältiger Abreden zwischen
Deutschem Bühnenverein, Deutscher Bühnengenossenschaft und dem Verband Deutscher
Bühnenschriftsteller noch längere Zeit einer definitiven Grundlage entbehrte, zum Ge-
 

55

2003-09-12 12-44-48 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  11- 70) T01_01 kap 1.p 31591341834

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEATER UND PROSA DER KOMIK

Rollenfachsystems infrage gestellt wurde, erweisen sich dabei zugleich

als Widerstreit von Praxis und Programmatik: Während sich die über-

wiegende Mehrzahl der Darsteller weiterhin für eine Engagements-

und Besetzungspraxis nach dem Fachsystem aussprach, häuften sich

programmatische Verlautbarungen, die unter dem Stichwort der ›Men-

schendarstellung‹ ein Abrücken vom Typenfach postulierten. Als bei-

spielhaft für die fortschreitende Ideologisierung solcher Ansätze kann

das System neuer Fächer gelten, das Felix Emmel in den 1920er Jahren

im gedanklichen Umfeld der Ausdruckskunst entwickelte. Emmel

grenzt, ausgehend vom »Zentralseelische[n] eines Menschen«, sechs

Menschen- und damit Fachtypen voneinander ab, die sämtliche Par-

tien der »dramatischen Weltliteratur« zu verkörpern imstande wären,

da ja auch diese »nur ein Spiegelbild, eine Konzentration der wirkli-

chen Gestaltenfülle des Lebens« darstelle. Emmels Typen sind der »In-

stinkttypus in Dur« mit dem hauptsächlichen Charakteristikum des

»herrenmenschlichen Siegertums«, der »Instinkttypus in Moll« mit

»erdhafter Unbeweglichkeit«, der »Geisttypus in Dur« mit »Witz«, der

»Geisttypus in Moll« mit »Tragikomik«, der »Seelentypus in Dur« mit

»seelischem Gefülltsein« und der »Seelentypus in Moll« mit einer »See-
10le ohne Grenzen«.

           Was das Komische innerhalb des schon im 18. Jahrhundert rela-

tiv fest etablierten literarisch-schauspielerischen Fachsystems betrifft,

sind eindeutige Zuschreibungen im Sinn eines Komischen des Körpers

schwer zu treffen: Die Zuordnung einer Rolle zum ›komischen Fach‹

bedeutete im 18. Jahrhundert unter Umständen nichts anderes als ›Rol-

le in einer Komödie‹. Die traditionell komischen Diener- und Soubret-

tenrollen gewannen im Laufe der Zeit eine deutlich empfindsame Ten-

denz, eine ganz und gar nicht komische Partie wie die des Hofmar-

schalls von Kalb in Friedrich von Schillers Kabale und Liebe konnte im

19. Jahrhundert aus dem Fach des Charakterkomikers besetzt werden.

Während sich die im Fachsystem verankerten komischen Fächer des

               

genstand künstlerischer und organisatorischer Debatten. Vgl. hierzu als unterschiedliche
Stimmen die Erinnerungen Eduard von Wintersteins an seine ersten Engagements und
einen Artikel Oscar Blumenthals zum Problem der Verankerung von Fächern in Theater-
verträgen: Eduard von Winterstein: Mein Leben und meine Zeit. Ein halbes Jahrhundert
deutscher Theatergeschichte, Bd. 1: Jugendjahre, Berlin: Oswald Arnold 1947 (2. Auflage),
insbesondere S. 99-106; Oscar Blumenthal: »Eine Theaterfrage«, in: Die Rampe. Thea-
ter-Jahrbuch des Verbandes Deutscher Bühnenschriftsteller 1912, Berlin: Boll und Pickardt
1911, S. 131-135.
           10.  Felix Emmel: »Schauspielertypen«, in: Das Prisma. Blätter der Vereinigten
Stadttheater Bochum/Duisburg-Hamborn, Spielzeit 1932/33, Heft 2, S. 13-19, insbeson-
dere S. 17f. Zwar erschien Emmels Aufsatz in der Spielzeit der Machtergreifung durch die
NSDAP, doch waren entsprechende Programme bereits Jahre zuvor ausgeprägt.
 

56

2003-09-12 12-44-48 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  11- 70) T01_01 kap 1.p 31591341834

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


MARION LINHARDT: DIE LUSTIGE PERSON ODER DAS KOMISCHE ALS ROLLENFACH

Schauspiels also vornehmlich aufgrund ihres Verhältnisses zu den so-

genannten ›Anstandsrollen‹ sowie durch das darstellerische Mittel des

›Individualisierens‹ gegenüber dem ›Idealisieren‹ der tragischen Fä-

cher bestimmten, bildete sich im (fast durchwegs musikalischen) Un-

terhaltungstheater eine eigene Fachgruppe des Komischen heraus, die

sich nur bedingt den literarisch-schauspielerischen Fächern zuordnen

lässt: Es ist die Fachgruppe der ›Lustigen Personen‹, die – von heraus-

ragenden Darstellern kreiert – zu feststehenden Typen wurden, denen

die körperlichen Eigenheiten eben dieser Darsteller das entscheidende

Gepräge verliehen und die sich, an Traditionen des Stegreiftheaters

anschließend, durch eine besonders enge Beziehung zum Publikum

auszeichneten.

           Als eine kaum unterbrochene Reihe der Darstellung solcher
11Lustigen Personen stellt sich das Wiener Populartheater vom 18. bis

ins frühe 20. Jahrhundert dar, dessen dramaturgische Merkmale auch

für den deutschen bzw. österreichischen Unterhaltungs- und Musikfilm
12gültig blieben. Die Darsteller, die den Lustigen Personen dieser Zeit-

spanne ihr Gesicht, ihre Stimme, ihren Gang, kurz, ihren ›Körper‹ ga-

ben, waren Joseph Anton Stranitzky, Gottfried Prehauser, Joseph Felix

von Kurz, Friedrich Wilhelm Weiskern, Johann Christoph Gottlieb, Jo-

hann Joseph Laroche, Anton Hasenhut, Emanuel Schikaneder, Ignaz

Schuster, Karl Carl, Ferdinand Raimund, Wenzel Scholz, Johann Ne-

pomuk Nestroy, Karl Treumann, Josefine Gallmeyer, Alexander Girardi

und schließlich Hans Moser. Blieben Stranitzky (›Hanswurst‹), Prehau-

ser (›Hanswurst‹), Kurz (›Bernardon‹), Weiskern (›Odoardo‹), Gottlieb

(›Jakerl‹), Laroche (›Kasperl‹) und Hasenhut (›Thaddädl‹) weitestge-

hend ihren genau bezeichneten Rollentypen verpflichtet, so traten

Schikaneder (›Anton‹), Schuster (›Staberl‹), Carl (›Staberl‹) und Rai-

mund (›Herr Adam Kratzerl, Hausbesitzer‹) nur vereinzelt als Typen
13auf. Und doch fügte sich das Spektrum ihrer Rollen, ebenso wie bei

               

           11.  Die theatergeschichtlich, wissenschaftsgeschichtlich und ideologiege-
schichtlich äußerst heikle Thematik des sogenannten ›Wiener Volkstheaters‹ kann hier
nicht diskutiert werden. Der von mir verwendete Begriff des ›Populartheaters‹ bezieht
sich auf ein Theater für größere Bevölkerungsgruppen, im 19. Jahrhundert dann auf ein
Massentheater, das in der Regel nicht an den Hof-, sondern an den Vorstadttheatern
gespielt wurde, und birgt keine weiteren Implikationen in sich.
           12.  Vgl. die exemplarische Untersuchung von Gunhild Oberzaucher-Schüller:
»Bewegungswelten. Filmregie, aus dem Rollenfach gespeist«, in: Armin Loacker (Hg.):
Willi Forst. Ein Filmstil aus Wien, Wien: Filmarchiv Austria 2003, S. 229-257.
           13.  Für Dokumente und Quellen zu den Wiener Komikern des 18. und 19.
Jahrhunderts vgl. den Katalog zur Internationalen Ausstellung für Musik- und Theater-
wesen, die 1892 im Wiener Prater abgehalten wurde: Theatergeschichtliche Ausstellung
der Stadt Wien. Abtheilung für Drama und Theater, Katalog, [Wien]: Verlag der Bibliothek
 

57

2003-09-12 12-44-48 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  11- 70) T01_01 kap 1.p 31591341834

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEATER UND PROSA DER KOMIK

Scholz, Nestroy, Treumann, Gallmeyer, Girardi und Moser, zu fest um-

rissenen komischen Fächern, die nun zwar nicht mehr ›Kasperl‹ oder

›Staberl‹ hießen, aber in vergleichbarer Weise auf Individualisierung

verzichteten. Aufgrund der Charakteristik der betreffenden Bühnen-

künstler entstanden die Fächer ›Scholz‹, ›Girardi‹ oder ›Moser‹; die

Rollen Raimunds und Mosers gewannen, so ließe sich behaupten, für

die im 19. und 20. Jahrhundert immer wieder problematisierte Wiener
14Identität gar die Funktion gebrochen-komischer ›Wiener Allegorien‹.

Frauen waren unter den Lustigen Personen Ausnahmeerscheinungen;

die wenigen lassen sich gruppieren zum Fach der Lokal- und Operet-

tensoubrette, spalteten dieses Fach jedoch – wie die genannten männli-

chen Komiker – in abgegrenzte Typen auf, die ihrer jeweiligen komi-
15schen Eigenart entsprachen. Leopold von Sacher-Masoch verdeut-

licht dies am Beispiel einer der bedeutendsten Wiener Soubretten des

19. Jahrhunderts, Josefine Gallmeyer:

Aber Soubrette und Soubrette sind zwei verschiedene Dinge wie es Primadonna und Pri-
madonna, ja Frl. [Clara] Ziegler und eine Birne nicht sind. – Eine Soubrette spielt immer
nur sich selbst – auf der Bühne. Ihr wird nicht wie der Heldin, der Liebhaberin, der Nai-
ven von ihren Rollen die Charaktermaske des Lebens gleichsam aufgenöthigt, sondern
sie modelt vielmehr umgekehrt alles, was sie darstellt, nach ihrer kleinen Person. Sie
muß also, wenn sie halbwegs Bedeutung erlangen soll, ein Original sein. Hier liegt das
Geheimniß des Erfolges einer Gallmeyer verborgen. Die Gallmeyer ist mehr als jede Soub-

16rette, ein Original, und zwar ein geniales Original.

Was das 18. Jahrhundert betrifft, ist die ausgeprägte Typisierung der

Lustigen Personen, die nicht zuletzt in der fixierten Namensgebung,

einer entsprechend standardisierten Kostümierung und einer regiona-

len/lokalen Ausrichtung greifbar wurde, und die Anbindung dieser

Typen an konkrete Darstellerpersönlichkeiten in der theaterwissen-

schaftlichen Forschung präsent: einerseits im Rahmen der Diskussion

um die commedia dell’arte und deren Rezeption durch das Musiktheater

               

und des Historischen Museums der Stadt Wien 1892. Eine ausführliche Bibliographie bei
Jürgen Hein: Das Wiener Volkstheater, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft
1997 (3. Auflage).
           14.  Vgl. hierzu Georg Seeßlen: »Hans Moser. Oder vom traurigen Dienstmann,
dem alten Glück und der neuen Zeit«, in: Thomas Koebner (Hg.): Idole des deutschen
Films. Eine Galerie von Schlüsselfiguren, München: edition text + kritik 1997, S. 245-264.
           15.  Für Material zu diesem historischen Komplex vgl. Adolph Kohut: Die größ-
ten und berühmtesten deutschen Soubretten des neunzehnten Jahrhunderts, Düsseldorf:
Felix Bagel [1890].
           16.  [Leopold von] Sacher-Masoch: »Soubretten«, in: Morgenpost, Wien, 18.
Juli 1873, S. 1f., hier S. 1 (Hervorhebungen von Sacher-Masoch).
 

58

2003-09-12 12-44-48 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  11- 70) T01_01 kap 1.p 31591341834

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ANNA DAL NEGRO: DARIO FO

des 20. Jahrhunderts, andererseits vor dem Hintergrund ästhetischer

Positionen des 18. Jahrhunderts, etwa der Theaterreformbestrebungen

Johann Christoph Gottscheds und Friederike Caroline Neubers. Wenig

beachtet wurde bislang, dass es sich auch bei den Lustigen Personen

des 19. und frühen 20. Jahrhunderts noch um ebensolche Typen han-

delte, die innerhalb der Stückdramaturgien eine Sonderstellung ein-

nahmen und an die spezifische Körperlichkeit eines Darstellers gebun-

den waren, also nur unter erheblichem Bedeutungsverlust von einem

anderen Schauspieler übernommen werden konnten.

           Diese zentralen Aspekte komischer Typisierung lassen sich be-

sonders anschaulich bei Hans Moser, aber auch bei den bayerischen

Typen Karl Valentin und Liesl Karlstadt verfolgen, deren Spiel im Film

dokumentiert ist. Die Kurzfilme und verfilmten Sketche von Valentin

und Karlstadt und die Spielfilm-Auftritte Mosers fördern darüber hi-

naus ein weiteres besonderes Merkmal der Lustigen Person zutage: Die

dramaturgische Sonderrolle, welche die Lustige Person von jeher inner-

halb der Handlungen des Unterhaltungstheaters einnahm, manifestiert

sich immer wieder in komischen Auftritten mit Nummern- oder Einla-

gecharakter, in denen Geschehenszusammenhänge zugunsten von

Präsentationen des komischen Körpers gänzlich suspendiert wurden.

Valentin und Karlstadt agierten in diesem Sinn nahezu ausschließlich

als ›Nummern‹, bei Hans Moser finden sich wiederkehrende Einlagen

wie das umständliche Schultern eines Koffers, bei Gallmeyer wurden

mehraktige Bühnenstücke nach und nach zu Einaktern gekürzt, deren

knappe Handlung lediglich als Vorwand für ihre grotesken Tanzauftrit-

te diente. Für die Lustigen Personen der Hanswurstiade im 18. Jahr-

hundert, der Posse und Operette im 19. Jahrhundert wie für diejenigen

des Films im 20. Jahrhundert gilt gleichermaßen, dass sie jenseits des

literarischen Faches darstellerische Individualität inszenieren; sie ver-

lassen das Rollenfachsystem insofern, als es sich hier nicht um die Be-

setzung von komischen Partien durch geeignete, gleichwohl austausch-

bare Schauspieler und Sänger handelt, sondern um das In-Szene-Set-

zen des komischen Körpers durch singuläre »lustige« Personen.

Marion Linhardt

Dario Fo: Mit Wörtern, Lauten und Gesten

die Welt umkehren

[…] dei gesti con i quali accompagnamo un discorso non ci curiamo […]; pensiamo
sempre che il gesto e la gestualità siano l’insalata, mentre il pezzo forte, la carne, è la

 

59

2003-09-12 12-44-48 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  11- 70) T01_01 kap 1.p 31591341834

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEATER UND PROSA DER KOMIK

parola. – um die Gesten, mit denen wir die Rede begleiten, kümmern wir uns nicht […];
wir denken immer, die Geste und die Gestik seien der Salat, während die Hauptsache,

1das Fleisch, das Wort ist.

Dario Fo

Dario Fo (San Giano/Lago Maggiore, 1926), Schriftsteller, Schauspieler,

Regisseur, zusammen mit seiner Frau Franca Rame mit dem Literatur-

nobelpreis im Jahr 1997 ausgezeichnet als derjenige, der »[…] emulates

the jesters of the Middle Ages in scourging authority and upholding the

dignity of the downtrodden« – »[…] in Nachfolge der mittelalterlichen

Gaukler die Macht geißelt und die Würde der Schwachen und Gede-
2mütigten wieder aufrichtet«, ist durch seine Komödien wie Mistero buf-

fo (1969) oder Morte accidentale di un anarchico (1970), und durch sein

politisches Engagement eine der wichtigsten Figuren des italienischen

Theaters und der italienischen Gesellschaft der letzen 50 Jahre.

           In seinen Mitteln der komischen Tradition der mittelalterlichen

Gaukler, der commedia dell’arte sowie des modernen Kabaretts und des

Variétés, aber auch den Experimenten der Weltavantgarde von Beckett

bis zum Living Theatre folgend, hat Fo stets seine Art Theater zu ma-

chen mit dem Ziel weiterentwickelt, die Realität umzukehren, die so-

zialen Konventionen und die Automatismen der modernen Gesellschaft
3zu enthüllen und das Theater selbst immer wieder in Frage zu stellen.

Verfremdete Geschichten

Bemerkenswert ist die Quellenvielfalt, der in Fos Komödien und Spek-

takeln dargestellten Geschichten: literarische Texte aus dem Altitalie-

nischen, aber auch weltbekannte Tragödien wie Hamlet oder Othello,

Stücke aus der Bibel, Geschichtsereignisse, wie man sie aus den Schul-

               
           1.  Dario Fo: Manuale minimo dell’attore, Turin: Einaudi 1997, S. 49.
           2.  Nobel e-Museum unter <www.nobel.se/literature/laureates/1997/ index.
html>, eingesehen am 19. Mai 2003.
           3.  Für einen Überblick über das italienische Theater des 20. Jahrhunderts
vgl. Franca Angelini: Il teatro del Novecento da Pirandello a Dario Fo, Rom, Bari: Laterza
1990. Allgemeine Arbeiten über Dario Fo: Chiara Valentini: La storia di Dario Fo, Mailand:
Feltrinelli 1997; Lanfranco Binni: Attento te …! Il teatro politico di Dario Fo, Verona: Ber-
tani 1975; Tom Behan: Dario Fo. Revolutionary Theatre, London: Pluto Press 2000; Dario
Fo: Manuale minimo dell’attore, Turin: Einaudi 1997. Alle Komödien von Fo sind bei Ein-
audi erschienen: Dario Fo: Le commedie di Dario Fo, 13 Bde., Turin: Einaudi 1974-1998.
Informationen über die gesamten Aktivitäten von Dario Fo und Franca Rame sind in dem
Archivio Franca Rame e Dario Fo unter <www.archivio.francarame.it> zu finden, eingese-
hen am 19. Mai 2003.
 

60

2003-09-12 12-44-49 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  11- 70) T01_01 kap 1.p 31591341834

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ANNA DAL NEGRO: DARIO FO

4büchern kennt (z.B. die Kreuzzüge und die Entdeckung Amerikas )

sowie (dramatische) Tagesereignisse. Welche auch immer die Quelle

seiner Stücke ist, keine ist vor einer radikalen Umwälzung sicher. Be-

sonders die elementaren Lehrgeschichten, wie man sie in der Schule

lernt und wie sie allgemein akzeptiert sind, werden Ziel der verdre-

henden Komik Dario Fos. Denn – wie Fo selbst in Manuale minimo
schreibt – »il nostro dovere […] di autori, registi, gente di teatro, è rius-

cire a parlare della realtà violando lo schema standard, col reagente
5della fantasia, con l’ironia, con il cinismo della ragione« – »Unsere

Pflicht als Autoren, Regisseure und Theaterschaffende ist es, die Reali-

tät in einer Weise darzustellen, die den übliche Rahmen sprengt, mit

der Macht der Phantasie, der Ironie, des überlegten Zynismus.«

           Die ersten »Opfer« der Umwälzung sind die Geschichten aus der

Bibel: Isaak versucht den Vater von seinen mörderischen Absichten

abzuhalten, indem er sagt: »Guarda che il padreterno ti ha fatto uno

scherzo, papà …« – »Versteh doch, dass der Herrgott Dir nur einen

Streich gespielt hat, Vater …«, worauf der Vater antwortet: »[…] tira giù
6la testa che mica voglio avere delle grane con quello […]« – »Kopf

runter, denn ich will keinen Ärger mit dem […]«. Kain ist natürlich un-
7schuldig und Abel wird als Henker dargestellt . Die Hochzeit zu Ka-

8naa endet in einem allgemeinen Rausch; der Krüppel und der Blinde

fürchten, geheilt zu werden, da sie dann nicht mehr betteln könnten
9und arbeiten gehen müssten. Die Erweckung des Lazarus kommt wie

eine riesige reality show daher, Eintrittskarten, Süßigkeiten zum Knab-
10bern und Klappstühle inbegriffen. Kein besseres Schicksal erfährt

Othello, der kein Schwarzer mehr ist, sondern ein Albino und in einem

norditalienischen Dialekt spricht; und er ist weder eifersüchtig noch an
11Desdemona interessiert. Eine prototypische Überinterpretation der

Tradition ist im Übrigen die Lektüre der allen italienischen Gymnasial-

schülern bekannten anonymen Verse Rosa fresca e aulentissima, die Fo

               

             4.  Vgl. Isabella, tre caravelle e un cacciaballe (1963) und Storia vera di Piero
d’Angera, che alla crociata non c’era (1981), in: D. Fo: Le commedie di Dario Fo, Bd. 2,
11.
             5.  D. Fo: Manuale minimo, S. 172.
             6.  Il poer nano (Rundfunksendung 1951), vgl. Archivio Rame Fo und C. Va-
lentini, La storia di Dario Fo, S. 35.
             7.  Ebd., S. 31.
             8.  Vgl. Mistero buffo, in: D. Fo: Le commedie di Dario Fo, Bd. 5, S. 59.
             9.  Vgl. ebd. S. 43.
           10.  D. Fo: Manuale minimo, S. 141ff.
           11.  Il poer nano (1951), vgl. Archivio Rame Fo und C. Valentini, La storia di
Dario Fo, S. 35.
 

61

2003-09-12 12-44-49 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  11- 70) T01_01 kap 1.p 31591341834

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEATER UND PROSA DER KOMIK

12in Mistero buffo neu aufsagen lässt : Von dem auserlesenen Gedicht

aus der Zeit Friedrichs II bleibt nicht viel übrig. Dafür multiplizieren

sich die doppeldeutigen, obszönen Anspielungen.

Die Andeutungen der Metasprache

Wenn die Schlichtheit der Szenen und Kostüme, der kontinuierliche

Rollenwechsel eines einzigen Schauspielers auf der Bühne und der

sketchartige Aufbau der Inszenierungen wichtige Aspekte für das Fal-

len der von Konstantin Stanislavskij theoretisierten »vierten Wand« im

Theater sind und damit die Konventionen des Naturalismus gebrochen

werden, so stehen im Zentrum die Metaerklärungen, die Anmerkun-

gen, die Fo spätestens seit Mistero buffo in seine Spektakel einfügt, in-

dem er kontinuierlich in seine Geschichten ein- und austritt. Das Ziel

der Verfremdung hat Fos Theater etwa mit dem Theater von Brecht

gemeinsam; das komische Verfahren des Verdrehens schafft aber et-

was Neues.

           Durch die Anmerkungen, die auch dazu dienen, die Geschichten

zu erklären und »Fremden« eventuelle sprachlich anspruchvolle Pas-

sagen zugänglich zu machen, werden aber vor allem Andeutungen und

Anspielungen gemacht, die die erzählten Geschichten aus einem ande-

ren Blickwinkel erscheinen lassen. Zwischen »Schauspieler/Erklärer«

und dem Publikum wird ein Pakt geschlossen und beide können damit

gemeinsam amüsiert die Missgeschicke des »Schauspielers/Schauspie-

lers« verfolgen.

Der komische pastiche der Sprachvarietäten

Verwerfungen und daher komische Effekte erzeugt Fo aber auch mit

der Sprache, in der sich die Geschichten selbst abspielen. Eher als von

Sprache sollte man von Sprachen reden, da Fo auf der Klaviatur der

sprachlichen Varietät spielt. Nach dem von Gaetano Berruto erläuter-
13ten Sprachmodell kann man zwischen diatopischen (nach dem Ort,

also nach den verschiedenen Dialekten und Mundarten), diastratischen

(nach den verschiedenen sozialen Schichten), diaphasischen (nach den

Situationen und Anwendungen) und diachronischen (auf der chronolo-

gischen Ebene) Varietäten unterscheiden. In seiner gesamten künst-

lerischen Produktion experimentiert Fo mit allen möglichen Sprachva-

rietäten, die aber nicht unbedingt in einem authentischen Sinn ver-

standen, sondern – wie immer – vermischt und umgekehrt werden. Da-

               

           12.  Mistero buffo in: D. Fo: Le commedie di Dario Fo, S. 5.
           13.  Gaetano Berruto: Fondamenti di sociolinguistica, Rom, Bari: Laterza 2001,
S. 147ff.
 

62

2003-09-12 12-44-49 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  11- 70) T01_01 kap 1.p 31591341834

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ANNA DAL NEGRO: DARIO FO

durch nehmen die ausgedrückten Inhalte neue, paradoxale Konnota-

tionen an.

           Auf der Achse der Diatopie findet man z.B. den schon erwähn-

ten Othello, der in einer norditalienischen Mundart spricht. Er bleibt

zwar der Fremde, aber nur weil er den Dialekt des anderen Ufers des

Lago Maggiore spricht. Eine ähnliche Sprache verwendet auch der chi-

nesische Soldat der siebten Armee Mao Tze-tungs in der Storia della
tigre in seinem verzweifelten Dialog mit der Bestie und deren Nach-

14wuchs . Für die Geschichte des Raben und des Adlers wird ein zänki-
15scher sizilianisch-kalabresischer Dialekt erfunden . Die Madonna –

ihrerseits – spricht ein auf der Achse der Diastratie stark markiertes

Substandarditalienisch und auf einer nicht viel höheren Sprachebene
16spricht ihr Sohn . Eine Art Altitalienisch verwendet Fo in Lu Santo

Jullàre Françesco (1997). Dabei dienen die altitalienischen Geschichten

oft als ein Vorwand, um die zeitgenössische Welt mit anderen Worten

zu fassen. Schließlich tritt die diaphasische Variation besonders auffäl-

lig in den starken Satiren Fos gegen die Welt der Bürokratie in Er-

scheinung, wie z.B. in Gli arcangeli non giocano a flipper (1959), wo ein

Mann beim Einwohnermeldeamt versehentlich als Hund registriert

wird und in eine kafkaeske Welt gerät; aber besonders in Morte acci-
dentale di un anarchico, ein vom Tod des Anarchisten Giuseppe Pinelli

in der Quästur Mailands (1969) inspiriertes Stück. Hier ist der Meister

der bürokratischen Sprache ein Narr, der durch seine Rhetorik die

Skandale der strategia della tensione enthüllt, und da er verrückt ist, es

sich leisten kann, die unangenehmsten Wahrheiten auszusprechen.

           Die sprachliche Verwendung ist keineswegs philologisch korrekt

und oft handelt es sich um die beliebige Mischung von verschiedenen

Dialekten, Sprachausdrücken, Registern. Das Ergebnis ist ein höchst

heiterer pastiche verschiedener Varietäten, den man trotz allem verste-

hen kann, zumal Dario Fo, zumindest seit Mistero buffo, mit den meta-

sprachlichen Eingriffen die Möglichkeit geschaffen hat, schwierige

Passagen zu erklären und zu paraphrasieren.

Der grammelot: Jetzt wird alles klar!

Wenn der sprachliche pastiche noch weitergeführt wird, wenn Geräu-

sche, Laute, Wörtern ohne innere Bedeutung hinzukommen, ist der
17grammelot nicht mehr fern. Damit ist eine, von Fo stark verwendete,

               

           14.  D. Fo, Manuale minimo, S. 192ff.
           15.  Vgl. ebd., S. 83ff.
           16.  Vgl. z.B. in Mistero buffo, »Testi della passione«, Bd. 5, S. 123ff.
           17.  Über den grammelot vgl. Alessandra Pozzo: Grammelot. Parlare senza paro-
le dai primi balbettii al grammelot di Dario Fo, Bologna: Clueb 1998.
 

63

2003-09-12 12-44-49 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  11- 70) T01_01 kap 1.p 31591341834

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEATER UND PROSA DER KOMIK

onomatopoetische Sprache gemeint, die nur aus Geräuschen, Gesten

und sehr wenigen Wörtern besteht. Sie wird benutzt, um exotische,

fremde und tierische Sprachen nachzuahmen. Nicht zufällig wurde der
18grammelot – erzählt Fo in Manuale minimo – von den Künstlern der

commedia dell’arte erfunden, als sie wegen der Gegenreformation aus

Italien auswandern mussten und alternative Ausdrucksmittel suchten,

um die neuen Sprachbarrieren überbrücken zu können.

           Wenn man ihn gut beherrscht und mithilfe metadiskursiver Er-

läuterungen können mit dem grammelot alle denkbaren Dialoge nach-

geahmt werden. In der Kunst des Grammelot geht es nicht nur darum,

alle möglichen Laute und Gesten artikulieren zu können, sondern um

eine starke Präzision und Synthese in der Verwendung der ausgesuch-

ten Mittel. Nur dadurch wird der Diskurs klar und der grammelot nicht

als (amüsantes) autoreferentielles Spiel gesehen, sondern als ein nütz-

licher Ersatz der gewöhnlichen Sprachkodizes. Eliminiert man nicht

nur die Bedeutung der Geräusche, sondern auch die Geräusche selbst,

hat man ein letztes Kommunikationsmittel zur Verfügung: den Körper.

Der komische Körper

Dario Fo wird nicht nur als Regisseur und Schriftsteller, sondern, und

vor allem wegen seiner hervorragenden schauspielerischen Fähigkei-

ten geschätzt. Als großer Verehrer Totòs und der gesamten komischen

populären Tradition sowie als Schüler des berühmten französischen

Mimen Jacques Lecoq ist Fo in der Lage, alle möglichen Kodizes der

Mimik und der Gestik auf die Bühne zu bringen und sie stundenlang

allein mit erheiterndem Effekt abzuwickeln. Die beachtliche Kunst Fos

besteht dabei darin, seine Körpersprache nicht als Ziel, als raschen

bzw. raffinierten Gag zu betrachten, sondern ihn als effektives Stilmit-

tel einzusetzen, als weitere Möglichkeit sich auszudrücken und die ver-

bale Sprache durch Mittel der Gestik, Mimik und des Visuellen zu er-

setzen oder zumindest zu ergänzen. Wie Fo selbst theoretisiert, sollen,
19damit sie wirksam sind, die Gesten »sovragesti« – »Übergesten« sein,

das heißt, besonders ausdrucksvoll, explizit, klar und unkonventionell,

schließlich: immer wieder neu. Die Körpersprache kann außerdem

noch synthetischer als der grammelot und die verbale Sprache sein: Ei-

ne einfache Geste oder ein Augenwink genügen und können lange Re-

den ersetzen.

           Wenn das Instrument (der Körper) gut funktioniert, wie es der

Fall im Theater Fos ist, dann kann man ihn also als eine potente Extra-

               
           18.  D. Fo, Manuale minimo, 89ff.
           19.  Ebd., S. 237.
 

64

2003-09-12 12-44-49 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  11- 70) T01_01 kap 1.p 31591341834

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


CORNELIA ROPERS: DAS QUEBECER THEATER DER GEGENWART

sprache verwenden, die neue Bedeutungen, Sinne, Umwälzungen und

besonders Komik in den Diskurs bringt.

           Die Gesten können dann die Wörter ersetzen und synthetisch

die Information vermitteln. Der Rabe synthetisiert mit ein paar Hand-

bewegungen und Gesichtsausdrücken sein ganzes Drama.

           Die Gesten können außerdem die Wörter begleiten und sie da-

mit verstärken. Der Soldat der siebten Armee begleitet seine »boia«-,

»bestia«- und »orco«-Ausrufe mit ähnlichen erstaunten Gesichtsaus-

drücken.

           Die Gesten können auch Wörter begleiten, ihnen jedoch auch

widersprechen und damit die Welt erneut ins Gegenteil verkehren. Die

verbale Sprache mag Geschichten, der Tradition nach, erzählen. Indem

sie allerdings von gegenteiligen Gesten oder Gesichtsausdrücken be-

gleitet wird, nimmt der Sinn des Diskurses eine ganz andere Konnota-
20tion an. Rosa fresca e aulentissima mag also mit den raffiniertesten

Wörtern des Altitalienischen aufwarten, begleitet durch bestimmte

Gesten erweckten und erwecken die Verse damals, dargestellt von den

Gauklern, wie heute, durch Dario Fo, einen völlig anderen Sinn – einen

komischen Sinn.

Anna Dal Negro

Das Quebecer Theater der Gegenwart

Das Theater von Quebec hat verschiedene Epochen durchlebt, in de-

nen die Komik des Körpers zunächst hinter der verbalen Komik zu-

rückstehen musste. In einer ersten Phase war die Dominanz der Komik

der Sprache deutlich ausgeprägt, bevor in den créations collectives auch

die physische Komik in Aufführungen zunehmend ins Spiel kam. In

der Zeit von 1948 bis 1970 beherrschte die Sprache die Bühnen Que-

becs, bevor sie durch den körperlichen Ausdruck, durch Bewegung und

Bilder abgelöst wurde, um in den letzten Jahren zu einer ausgewoge-

nen Mischung aus beidem zu gelangen. Die Bezeichnung »Quebecer

Theater« geht zum einen auf die während der révolution tranquille ein-

geführten Begriffe wie littérature québécoise oder théâtre québécois zu-

rück, welche ein neues nationales Bewusstsein unterstreichen sollten.

Zum anderen grenzt der Begriff das Theater der Provinz Quebec von

dem anderer frankophoner Bevölkerungsgruppen, z.B. Akadies, ab.

           Am Beginn eines »nationalen« Theaters in Quebec steht das

               

           20.  Ebd., S. 113.
 

65

2003-09-12 12-44-49 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  11- 70) T01_01 kap 1.p 31591341834

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEATER UND PROSA DER KOMIK

französischsprachige Stück Ti-Coq (1948) von Gratien Gélinas, die Kri-

tik bezeichnete die Aufführung sogar als »[N]aissance d’un théâtre ca-
1nadien«. In Ti-Coq manifestierte sich der Prozess der Identitätssu-

che, der 1944 mit dem Roman Bonheur d’occasion von Gabrielle Roy

eingeleitet wurde, nun auch im dramatischen Werk. Das Schreiben in

französischer Sprache und die Produktion von französischsprachigem

Theater war Bestandteil dieses Selbstfindungsprozesses. Die franko-

phonen Einwohner von Quebec unterhalten eine besondere Beziehung

zu ihrer Sprache, sie war Gegenstand vieler Kämpfe und ist noch heute
2mehr als ein Kommunikationsinstrument, sie unterstreicht ihre Iden-

tität.

           Es folgten Stücke von Marcel Dubé (z.B. Florence 1960, Les
beaux dimanches 1965), der dem Quebecer Publikum auf der Bühne und

im Fernsehen sein Theater lieferte. Doch während Dubé sich bezüglich
3der Sprache für »le français universel« – »das Universalfranzösisch«

entschied, schockierte Michel Tremblay 1968 mit der Aufführung sei-

ner Belles-Sœurs durch die Verwendung des Jouals auf der Bühne. Die-

ser Soziolekt einer frankophonen Bevölkerungsschicht aus einem rela-

tiv fest umgrenzten Gebiet im Osten Montreals diente einerseits der

Abgrenzung von dem anglophonen reicheren Teil der Bevölkerung,

andererseits aber auch zur Abgrenzung von Frankreich. Der Joual wird

zu einer »arme politique et linguistique utilisée par les artistes, et que
4le peuple comprend d’autant plus qu’il l’utilise tous les jours« – zu

einer »politischen und sprachlichen Waffe, welche die Künstler benut-

zen und die das Volk umso besser versteht, als es sie täglich benutzt«.

Die Einführung des Jouals auf der Bühne steht stellvertretend für den

vielfach vollzogenen Bruch mit alten Normen im revolutionären Thea-

ter Quebecs, von dem man in den 60er und Anfang der 70er Jahre

spricht. Das Theater holte den Kampf der révolution tranquille auf die

Bühne und artikulierte im Lachen seine Gesellschaftskritik. »Le rire,

selon moi, est toujours critique. Sous le masque de la comédie, on re-
5trouve énormément d’agressivité.« – »Ich denke, dass Lachen immer

Kritik beinhaltet. Unter der Maske der Komödie steckt immer eine

Menge Aggressivität.« Die Komik der Sprache, die sich beispielsweise

im Spiel mit den Varietäten des Französischen, in refrainartigen Wie-

               

           1.  Madeleine Greffard/Jean-Guy Sabourin: Le théâtre québécois, Montreal:
Boréal 1997, S. 38.
           2.  Vgl. Walter Pache: Einführung in die Kanadistik, Darmstadt: Wissenschaftli-
che Buchgesellschaft 1981, S. 25.
           3.  M. Greffard/J.-G. Sabourin: Le théâtre québécois, S. 68.
           4.  Jocelyne Lepage, in: La Presse 16. Juni 1973, zitiert in: Luc Boulanger:
Pièces à conviction. Entretiens avec Michel Tremblay, Montreal: Leméac 2001, S. 18.
           5.  L. Boulanger: Entretiens avec Michel Tremblay, S. 22.
 

66

2003-09-12 12-44-49 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  11- 70) T01_01 kap 1.p 31591341834

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


CORNELIA ROPERS: DAS QUEBECER THEATER DER GEGENWART

derholungen oder derben Flüchen artikuliert, wird zu dieser Zeit von

der Komik des Körpers ergänzt. Mimik, Gestik und äußeres Erschei-

nungsbild, man denke an die typische Hausfrauenkleidung der Prota-

gonistinnen der Belles-Sœurs, waren neben der Sprache wichtige Be-

standteile der Komik des Quebecer Theaters.

           Ab 1966 entstanden die créations collectives: Junge Künstler

schlossen sich zu Gruppen zusammen und arbeiteten gemeinsam Stü-

cke aus. Sieben Jahre später gab es 350 solcher Theatertruppen, von

denen die bekanntesten Le grand cirque ordinaire und Le théâtre au
6même nom sind. Man suchte den Kontakt zum Publikum, zum Teil

ohne die Verschriftlichung; die bekannten Theaterräume wurden ver-

lassen, um auf der Straße zu spielen und herkömmliche Theaterformen

wurden aufgebrochen, um Alternativen zu suchen. Neben Stücken oh-

ne niedergelegten Text entstand ebenso ein Theater ganz ohne Text,

allein improvisierte Mimik und Gestik vermittelte das Geschehen. Hier

dominierte der körperliche Ausdruck, die dargestellten Personen wur-

den oftmals zu Typen und erinnern an die Formen der commedia
7dell’arte.

8
           Für Jean-Claude Germain bedeuten die créations collectives
die »démocratisation« des Theaters, welche, »en désacralisant le texte,

9le rend accessible, discutable, partagable« – »indem sie den Text

desakralisiert, es zugänglich, diskutierbar und teilbar macht«. Dies im-

pliziert für ihn jedoch einen fixierten, geschriebenen Text, der durch

seinen Rhythmus gekennzeichnet ist und deshalb eine der Gattungen
10»de la littérature la plus québécoise« – »der am meisten Quebec zu-

gehörenden Literatur« sei. Germain unterstreicht auch in seinen In-

szenierungen die für den Quebecer typische Rhythmik sowie die Mu-
11sik, die Kritik deutlicher ausdrücken kann als das gesprochene Wort.

               

             6.  Vgl. Laurent Mailhot: La littérature québécoise, Montréal: Typo 1997, S.
365.
             7.  Vgl. Betty Bednarski/Irène Oore: Nouveaux regards sur le théâtre québé-
cois, Montréal: XYZ/ Halifax: Dalhousie French Studies 1997, S. 13. Vgl. auch L. Mailhot:
La littérature québécoise, S. 367 zur commedia dell’improvviso. Des Weiteren finden sich
in den créations collectives Einflüsse, die von Brecht über das Absurde Theater, das Agit-
prop-Theater bis hin zum »théâtre de contestation américain« reichen, vgl. M. Greffard/
J.-G. Sabourin: Le théâtre québécois, S. 84.
             8.  Jean-Claude Germain war Dramaturg des Théâtre au même nom und
Gründer der P’tits Enfants de Germain, ab 1971-82 Direktor des Centre du Théâtre d’Au-
jourd’hui.
             9.  Jean-Cléo Godin/Laurent Mailhot: Théâtre québécois II, Montreal: Bib-
liothèque Québécoise 1988, S. 221.
           10.  Ebd., S. 220.
           11.  Vgl. ebd., S. 217.
 

67

2003-09-12 12-44-49 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  11- 70) T01_01 kap 1.p 31591341834

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEATER UND PROSA DER KOMIK

           Das Jahr 1980 markiert einen Bruch in der Kontinuität der Ent-

wicklung des Quebecer Theaters, der u.a. auf die Enttäuschung zahl-

reicher engagierter Autoren nach dem gescheiterten Referendum zu-
12rückgeht. Verunsichert durch diese politische Entwicklung nahmen

nach 1980 viele Theater internationale Stücke oder Quebecer Klassiker

wieder auf, das Theater von Quebec befand sich in einer Krise und le-

diglich die feministische Bewegung hatte diesen Scheitelpunkt im

Theater unbeschadet überlebt, was die große Anzahl von Stücken Que-

becer Dramatikerinnen, darunter Marie Laberge und Jovette Marches-
13sault, belegt.

           In den 80er Jahren entwickelte sich aus den Erfahrungen der

créations collectives ein Theater, das Sprache und Körpersprache, Dia-

log und Tanz, Chor und computergesteuerte Videos vermischte und das

sich in monumentalen und multimedialen Stücken manifestierte, für

die der sechsteiligen Zyklus Vie et mort du roi boiteux (1981 von Jean-

Pierre Ronfard) wegweisend war: »Il n’y a plus un théâtre mais des
14théâtres québécois: corporel, intellectuel, comique, tragique […].« –

»Es gibt nicht mehr nur ein Theater, sondern die Quebecer Theater:

das körperliche, intellektuelle, komische, tragische […].«

           Besonders häufig treten im Quebecer Theater der Clown oder

Narr, le fou und le bouffon auf, verkörpert wird er etwa durch Marc

Favreau, alias Sol, der vor allem wegen seines faszinierenden Spiels

mit der französischen Sprache vom Quebecer Publikum geliebt wird.

Pierre Gobin untersucht die Gründe, warum das Quebecer Theater be-

sonders prädestiniert war, den Narren auf der Bühne darzustellen und

erklärt dieses Phänomen durch die Ohnmacht des Frankophonen in-

nerhalb sozialer und politischer Hierarchien, die sich im Lachen äu-
15ßern kann. Einen weiteren Grund sieht er in dem Umstand, dass in

Quebec eine Sprache gesprochen wird, welche die Alterität unter-

streicht und die besondere Identität der frankophonen Nordamerika-
16ner stiftet. Gobin unterscheidet vier Arten des Narren und bezieht

sich auf die Komödie Le Chant du sink (1973) von Jean Barbeau, in dem

die vier Protagonistinnen den vier »nationalen« Tätigkeiten nachge-

               

           12.  Michel Tremblay sprach von »une des grandes désillusions de ma vie« –
»einer der größten Enttäuschungen meines Lebens«, in: L. Boulanger: Entretiens avec
Michel Tremblay, S. 64.
           13.  Vgl. Hans-Jürgen Greif/François Ouellet: Literatur in Québec/Littérature
québécoise. 1960-2000, Heidelberg: Synchron Wissenschaftsverlag der Autoren 2000,
S. 249.
           14.  L. Mailhot: La littérature québécoise, S. 351.
           15.  Vgl. Pierre Gobin: Le fou et ses doubles. Figures de la dramaturgie québé-
coise, Montréal: Les Presses de l’Université de Montréal 1978, S. 8.
           16.  Vgl. ebd., S. 21.
 

68

2003-09-12 12-44-50 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  11- 70) T01_01 kap 1.p 31591341834

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


CORNELIA ROPERS: DAS QUEBECER THEATER DER GEGENWART

17hen. Der bigotte Glaube wird von Bernadette personifiziert, der Kul-

turfanatismus wird durch Esther verkörpert, die fanatische Politikerin

bzw. Revolutionärin wird durch Verchères dargestellt und an Barbie

wird vorgeführt, wie der Kommerz den Menschen in die Unvernunft

treibt. Neben Sprache und Ausdruck, d.h. ihrem jeweiligen Jargon, sind

die Protagonistinnen durch entsprechende Accessoires gekennzeich-

net, die sie in ihrer Bewegung schwer behindern. Bernadette schleppt

ein riesiges Kreuz mit sich herum, Esther ist mit einer Tunika beklei-

det. Diese fanatischen Personen, die als fous oder verrückt dargestellt

werden, weil sie ihren Platz in der Gesellschaft nicht finden können,

unterscheiden sich vom »bewussten« Narren, der die Obrigkeit imitiert

und dadurch parodiert. Wir treffen den als fou-du-palais bekannten

Narren des Öfteren im Theater von Quebec, zum Beispiel in Roi ivre
(Languirand, 1956).

           Den travesti, der seine marginale Stellung anerkennt und in ihr

(auf-)lebt, finden wir besonders häufig im Werk von Michel Tremblay,

ebenso wie die Kontrastfigur, den introverti. La Duchesse, Tremblays

bekanntester travesti aus La Duchesse de Langeais (1968) ist nach

Tremblay »le prototype de l’homme-femme, c’est à dire un homosexuel

qui représente l’homme et la femme« – »der Prototyp der Mann-Frau,
18das heißt des Homosexuellen, der den Mann und die Frau darstellt«.

La Duchesse, 60-jährig und einer verlorenen Liebe nachtrauernd »ne

regrette rien« – »bedauert nichts« und spricht einen Monolog in einem

pièce à une personne, die Figur aber zeigt sich dem Zuschauer von

mehreren Seiten, als Mann, als Frau und insbesondere als gealterter

Star.

           In Bonjour, là, Bonjour (1974) von Michel Tremblay steht wieder

die Komik der Sprache im Vordergrund, es wird mit der Ambiguität

von »bonjour«, das in Quebec gleichzeitig Anfang und Ende, Guten Tag

und Auf Wiedersehen ist, jongliert. Die verbale Komik grenzt hier an

das absurde Theater. Angehäufte Fragen ohne Antwort, Bemerkungen

ohne Zusammenhang, Personen, die aneinander vorbei reden, lassen
19an Ionesco denken, hier wie dort evoziert die Absurdität der Sprache

die der Kommunikation. Zum 30. Jahrestag der Erstaufführung der Bel-
les-Sœurs schrieb Michel Tremblay mit Encore une fois, si vous permet-
tez (1997) eine Hommage an die Schauspielerin Rita Lafontaine und

den Regisseur André Brasard, die in der Erstaufführung die Hauptrol-

len von Nana und dem narrateur übernommen hatten. Dieser Dialog

lebt wieder ausschließlich von der Sprache, die fast fehlende Bewegung

unterstreicht die reine Sprachhandlung. Der narrateur kündigt bereits

               

           17.  Vgl. ebd., S. 22.
           18.  Ebd., S. 220.
           19.  Vgl. Michel Tremblay: Bonjour, là, bonjour, Montréal: Leméac 1974, S. 16.
 

69

2003-09-12 12-44-50 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  11- 70) T01_01 kap 1.p 31591341834

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEATER UND PROSA DER KOMIK

in den ersten Worten an, dass: »Personne ne se transforma en rhinocé-

ros. [… ] [A]ucun homme ne pleurera de rage au fond de son jardin en

hurlant: ›Ma cassette! Ma cassette!‹ Personne ne sortira d’une poubelle
20pour venir raconter une histoire absurde.« – »Niemand wird sich in

ein Rhinozeros verwandeln. […] Kein Mensch wird im hinteren Winkel

seines Gartens weinen und schluchzen: ›Meine Kassette! Meine Kas-

sette!‹ Niemand wird aus einer Mülltonne steigen, um zu beginnen, ei-

ne absurde Geschichte zu erzählen.« Das Stück ist ein einziger Dialog
21zwischen einer Mutterfigur »une simple femme« – »einer einfachen

Frau« und dem Erzähler, ihrem Sohn. Die Stücke des wohl bekanntes-

ten Dramaturgen des Quebecer Theaters Tremblay sind niemals gleich,

immer unterschiedlich im Thema und Stil der Aufführung: Komödien,

Tragikomödien, nachdenkliche Stücke, ein Impromptu, eine Oper, eine
22»comédie musicale«, aber sie haben eine Gemeinsamkeit, sie leben

vom Text, von der Sprache.

           Die Komik hat heute im Theater von Quebec einen Platz gefun-

den, der von der puren Sprache über multimediale Spektakel bis zur

Pantomime reicht. Das wurde möglich, indem sich das Theater neu si-

tuierte. So wurde der Dialog L’Ouvre-Boîte (1974 von Jean-Louis Roux,

eine Adaption von Le Tourniquet von Victor Lanoux) nach fast 30 Jah-

ren im Dezember 2002 wieder aufgeführt. Die beiden Schauspieler, die

jeden Abend das Los entscheiden lassen, wer die Rolle von Jacques

und wer die von Jean spielt, sitzen aber nicht mehr in einem Atombun-

ker, sondern am Ground Zero eines über ihnen zusammengebrochenen

Hochhauses und trotz der Aktualität des ausgewählten Platzes kann
23das Publikum über den Dialog der beiden Gegenspieler lachen. The-

ater, Komik und la folie geben uns die Chance »d’être en ›vacance‹ par
24rapport aux contingences« – »zeitweise frei zu haben von den Banali-

täten des Alltags«.

Cornelia Ropers

               

           20.  Ders.: Encore une foi, si vous permettez, Montréal: Leméac 1998, S. 9.
           21.  Ebd., S. 10.
           22.  L. Boulanger: Entretiens avec Michel Tremblay, S. 44.
           23.  Vgl. La Presse vom 23. Dezember 2002 unter <www.cyperpresse. ca/reseau/
arts/>, eingesehen am  27. Dezember 2002.
           24.  P. Gobin: Le fou et ses doubles, S. 253.
 

70

2003-09-12 12-44-50 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  11- 70) T01_01 kap 1.p 31591341834

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

 

 

 

 

 

 

Szenen und Rol len des  komischen Körpers

2003-09-12 12-44-51 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  71    ) T02_00 resp 2.p 31591341850

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2003-09-12 12-44-51 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  72    ) vakat 072.p 31591341890

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


JELLE KOOPMANS: DER MODERNE KÖRPER DER FRANZÖSISCHEN FARCE

 

 

 

 

 

 

Der moderne Körper der französischen Farce

Die französische Farce der Zeit von 1450-1550 ist, auch entgegen bis-

herigen Untersuchungen, ein experimentelles und der Modernität zu-

gehöriges Theater. Natürlich kann der experimentelle Aspekt der Far-

ce historisch erklärt werden, denn sie ist eine Gattung, die nach einer

neu zu erfindenden Theatralität sucht und sich ohne Vorbilder entwi-

ckelt hat. Das Moderne an ihr ist jedoch nicht als ein bequemer Ana-

chronismus zu verstehen, sondern es lässt sich vor allem aus der selt-

samen Kombination von dramatischer Effektivität und körperlichen

Obsessionen herleiten.

           Dass die französische Farce ein Theater des Zubehörs, »un thé-

âtre de l’accessoire« sei, ist unlängst von mehreren Wissenschaftlern
1betont worden. Daneben wäre es ebenso angebracht zu sagen, es

handle sich um ein sprachliches Theater, wo gerade die Spannung zwi-

schen Wort und Bild auf eine Art und Weise, die dem Rebus ähnelt, die

Handlung bestimmen kann. Und es wäre ebenso möglich, die Kostü-

mierung als Charakteristikum der Gattung hervorzuheben.

           Die Farce stellt aber trotzdem den Körper ins Zentrum, und

nicht nur den Unterleib, wiewohl er vielleicht derjenige Körperteil ist,

den man zu allererst mit dem Theater der Farce assoziieren wird, und

insbesondere seit Michail Bachtins Studie über Rabelais auch in einer

übertragenen Bedeutung. Die Körperlichkeit der Farce ist grausam,

aber sie ist auch spektakulär, direkt, aber komisch und manchmal ge-

rade eher modern als mittelalterlich. Natürlich denkt man dabei an die

vielen körperlichen Gewalttaten, manchmal nur angegeben durch »ce-

cy« oder »cela« im Text, die bereits die Didaskalien am Ende der Farce

des 17. Jahrhunderts antizipieren: »Tous se battent« – »Alle schlagen
sich«. Die Gewalt kann noch weiter gehen, wie in der Farce du Goguelu,

in der die beiden Diener mit einem Blinden das sehr grausame Spiel

von broche-en-cul (Spiess-im-Arsch) spielen. Man könnte auch an die

vielen Behinderten denken, welche die mittelalterliche Bühne bevöl-

kerten. Auch wenn uns die überzogene und unnötige Darstellung der

               

           1.  Vgl. Bernard Faivre: Répertoire des farces françaises des origines à Tabarin,
Paris: Imprimerie Nationale, 1993.
 

73

2003-09-12 12-44-51 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  73-142) T02_01 kap 2.p 31591341946

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SZENEN UND ROLLEN DES KOMISCHEN KÖRPERS

körperlichen Gewalt abstößt, sollte man trotzdem auf die dramatische

Effektivität hinweisen. Jedenfalls geht es hier um eine Komik der

Grausamkeit, eine schwarze, verschollene Seite der Farce.

           Eine meist unmittelbare Inszenierung des Körpers ist in drei

Stücken zu finden, die im Folgenden vorgestellt werden und die auf ei-

ne allegorische Weise die Gliedmaßen oder die Sinnesorgane auf die

Bühne bringen, wenn zum Beispiel die Füße und der Hintern zu allego-

rischen Figuren werden. Hier wird der Körper zum Spektakel und die

Spieler (und ihre Körper) müssen sich der Inszenierung des dramati-
2schen Körpers unterordnen. Es soll im Folgenden vor allem die Ob-

jektivierung des Körpers illustriert werden, seine Denaturierung oder

Verwandlung, und das gerade in einem modernen Sinn, insofern der

Körper reduziert wird auf den Status eines Zubehörs, auf einen Körper,

der nur noch eine Pflanze, ein Tier oder ein Ding ist und nicht mehr.

Aus dieser Perspektive erscheint die Farce als ein experimentelles

Theater, das eher an das ausgehende 20. Jahrhundert anknüpft als auf

das Ende des Mittelalters Bezug zu nehmen. Schauen wir uns zuerst
3einige Beispiele an: In der Farce von Georges le veau – Georges, das

Kalb ist der Ausgangspunkt der körperlichen Komik die Suche Georges

nach seiner Identität. Er weiß nicht, wer er ist und wird dadurch zum

Opfer, weil man ihn in dem Glauben lässt, er sei ein Tier, nämlich ein

Kalb. George zieht ein Kalbsfell über seinen Rücken und er ist, am En-

de der Farce, fest davon überzeugt, ein Kalb zu sein, das dem Pfarrer

als Kirchensteuer gehöre und geht, ohne sich Fragen zu stellen, zum

Schlachthaus. Man kann erkennen, wie ein Identitätsproblem sich in

einem körperlichen Problem auflöst: George hat nur einen, seinen,

Körper und dennoch … ist er bereit, seinen Körper gegen den eines

Kalbs einzutauschen und sogar seine eigene Vernichtung hinzuneh-

men. Die extreme Grausamkeit durch die imaginäre Verwandlung des

Körpers gibt dem Spiel etwas Kafkaeskes, und durch den bevorstehen-

den Tod am Schluss scheint die Farce eine Präfiguration des Einzelvor-

trags Stratégie pour deux jambons von Raymond Cousse zu sein. Zwei

parallele Stellen sind in den Farcen über Martin zu finden, der sich in
4einen Esel verwandelt. Er zieht die Karre oder seine Frau packt die

Last auf seinen Rücken, worauf der Mann/Esel mit einer Salve von

Furzen antwortet, wie Esel das sprichwörtlich tun: Er ist ein Esel, weil

er einer zu sein glaubt.

               

           2.  Die Auswahl von Texten habe ich bereits an anderer Stelle analysiert und
einen spezifischen Einsatz der körperlichen Komik vertreten: Jelle Koopmans: »Le dia-
logue du corps«, in: Jean-Pierre Bordier: L’économie du dialogue dans l‘ancien théâtre
français, Paris: Champion 1999, S. 41-51.
           3.  B. Faivre: Répertoire des farces françaises, Nr 71.
           4.  Ebd., Nr. 59, 107.
 

74

2003-09-12 12-44-51 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  73-142) T02_01 kap 2.p 31591341946

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


JELLE KOOPMANS: DER MODERNE KÖRPER DER FRANZÖSISCHEN FARCE

5
           Ein zweites Beispiel ist die Farce des Pourpoint rétrécy , in der

man einer ähnlichen Verfahrensweise begegnet. Die Intrige ist be-

kannt: Am Morgen wollen zwei Säufer ihren Kompagnon, der noch

schläft, hereinlegen. Sie beschließen, ihn in seine Kleider einzunähen

und ihm zu erzählen, er sei aufgeschwollen und sehr krank. Es entsteht

dabei wiederum ein virtueller Körper im dramatischen Raum: Wo das

Publikum nur zusammengenähte Kleider sieht, ist da ein Ungeheuer,

ein verwandelter Körper, wiederum verdinglicht und objektiviert. Der

Dritte glaubt wirklich, er sei beinahe tot, beichtet seine Vergehen, die

so scheußlich sind, dass die zwei anderen beschließen, ihn zu töten: Er

wird in ein Tuch gewickelt und ins Wasser geworfen.

           Mein drittes Beispiel körperlicher Komik geht in seiner Grau-

samkeit noch weiter. Am Ende der Farce des femmes qui se font passer
6maîtresses – Farce von den Frauen, die sich als Meister ausgeben wird

der Mann angepflanzt, wie eine Stange Lauch. Ist George ein Tier ge-

worden, ist der Säufer der Pourpoint rétréci ein Ungeheuer geworden,

wird unser Mann hier nun zu einer Pflanze. Wieder wird der Körper in

ein Ding transformiert und objektiviert. Dramaturgisch ist die Hand-

lung des Pflanzens sicherlich sehr effektiv, wenn man bedenkt, dass

der arme Mann hier mit seinem Haupt in die Erde gepflanzt wird (wie

dies szenisch realisiert worden ist, wissen wir leider nicht). Das Pflan-

zen des Mannes ist ein klares Beispiel der umgekehrten Welt, des

mundus inversus. Dabei spielt auch die sprichwörtliche Redensart, der

ideale Mann habe ein weißes Haupt und einen grünen Schwanz (ganz

wie der Stangenlauch, und das ist wohl der Grund, warum die Frauen

ihn pflanzen): Es gibt also eine klare erotische Konnotation. Das ist

aber nicht das Einzige, was hier eine Rolle spielt, denn die Handlung

am Schluss, bei dem der arme Mann mit seinem Haupt in die Erde und

seinen Füßen in die Luft abgesetzt wird, hat noch einige andere wichti-

ge Referenzen.

           Zuerst ist da die »plantation du mai«, die rituelle Anpflanzung

des Mai-Baumes die die Pariser Basoche, die Gesellschaft von jungen

Juristen des Palais, jedes Jahr durchführte (und die in der Periode der

Revolution eine neue Bedeutung bekam). Die Junggesellen der Anwalt-

schaft können als eine der Gruppen gelten, die am meisten zu der Ent-

wicklung des weltlichen Dramas beigetragen haben. Zweitens gibt es

den sprichwörtlichen Ausdruck »planter quelqu’un« – »jemanden ver-

lassen«: Die Frauen brauchen also keinen Mann mehr und können ihn

pflanzen. Und drittens spielt hier das platonische Bild vom Menschen

als ein invertierter Baum mit seinen Wurzeln, den Haaren nach oben,

und seinen Ästen, den Armen und Beinen nach unten, mit. Gewisser-

               

           5.  Ebd., Nr. 59, 107.
           6.  Ebd., Nr. 56.
 

75

2003-09-12 12-44-51 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  73-142) T02_01 kap 2.p 31591341946

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SZENEN UND ROLLEN DES KOMISCHEN KÖRPERS

maßen wird der Mann hier »zurechtgesetzt«, wieder aufgenommen in

die natürliche Ordnung – und so ist der mundus inversus ein mundus
conversus geworden.

           Aber es gibt noch mehr Bezüge: Diese Farce ist Teil eines Streits

zwischen unseren farceurs (wahrscheinlich die Basoche, aber sicher ist

das nicht) und dem Collège de Cardinal Lemoine. Unserem Textes zu-

folge hat einige Zeit davor der Collège ein Spiel inszeniert, in dem »die

vom Collège Cardinal Lemoine« sich gegen die Frauen gewandt und

behauptet haben, alle Frauen sollen mit einem kurzen dicken Stock

(vielleicht erotisch zu interpretieren) geschlagen werden und wenn sie

zuviel plaudern, solle man sie zusammenbinden wie eine Garbe. Unse-

re Farce steht also nicht isoliert, und die thematische Grundlage wurde

bereits zuvor angelegt: Bevor die Frauen wie Stroh zusammengebun-

den werden (Ernte), müssen die Männer angepflanzt werden (Früh-

ling), müssen die Frauen trocknen, so müssen die Männer wieder grün

werden, oder, zumindest, ein weißes Haupt und einen grünen Schwanz

haben – wie eine Stange Lauch.

           Man sieht, welche differenziert komischen Möglichkeiten diese

Farce bietet. Parallele Stellen zum therapeutischen Verfahren sind in
7den Farcen der Femmes qui font refondre leurs maris – Frauen, die

ihre Männer umschmelzen lassen und der Hommes qui font saler leurs
8femmes – Männer, die ihre Frauen einpökeln zu finden; eine ähnliche

9Objektivierung des Körpers findet in der Farce des Trocheur de maris
– Ehemännertauschers statt.

           Gewiss können die körperlichen Transformationen noch weiter-

gehend analysiert werden, auch in anderen Farcen. Ich denke dabei an

die Farce, in der die Frauen ihre Männer auffordern, wie die Krähen zu
10krähen und das Gras mit den Zähnen zu mahlen, wo die Objektivie-

rung und die Verdinglichung des Körpers ebenso aktuell ist, und wo es

eine stark ausgespielte Gegenüberstellung des Himmels (die Krähen)

und der Erde (das Gras) in einer symbolischen Ausarbeitung metaphy-

sischer Themen gibt.

           Dies alles ist nicht rein anekdotisch. In mehreren Farcen, ohne

dass man unbedingt sagen könnte, es handle sich um eine strukturelle

Charakteristik, hat die körperliche Komik neben grausamen auch eher

existentielle Seiten. Die Art und Weise, in der man das Körperliche

komisch behandelt, passt nicht in unsere traditionelle Vorstellung von

der Entwicklung des Dramas. Man könnte weiter gehen und vor allem

               
             7.  Ebd., Nr. 54.
             8.  Ebd., Nr. 76.
             9.  Ebd., Nr. 169.
           10.  B. Faivre: Répertoire des farces françaises, Nr. 52: paistre l’herbe aux dents
– das Gras mit den Zähnen zu mahlen.
 

76

2003-09-12 12-44-51 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  73-142) T02_01 kap 2.p 31591341946

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ALAN E. KNIGHT: TEUFEL IM FRANZÖSISCHEN THEATER DES SPÄTMITTELALTERS

die Modernität dieser Bilder akzentuieren. Am Ende des Mittelalters

hat man versucht, ohne dafür Beispiele oder Modelle zu haben, das

Theater neu zu erfinden. Deshalb – allerdings haben die Theaterhisto-

riker das nicht immer gesehen – handelt es sich zweifelsohne um ein

experimentelles Theater. Die Verwandlung des Körpers – die freilich

manchmal aus praktischen Gründen virtuell bleibt – hat eine mehr als

rein anekdotische Präsenz im Theater der Farce. Es handelt sich um

ein komisches Verfahren, das weiter geht als einfache lazzi und das

man traditionell als körperliche Komik der Farce versteht: Es geht hier

um eine spezifische, grausame und vielleicht existentielle Komik, die

nicht nur grotesk ist, sondern ihre Zuschauer auch mit wesentlichen

Fragen konfrontiert. Dass einige der Farcen wie George le veau oder

Pourpoint rétréci ein offenes Ende haben, ist in diesem Kontext der

modernen, körperlichen Komik aufschlussreich.

Jelle Koopmans

Teufel im französischen Theater des Spätmittelalters

Die spätmittelalterlichen Aufführungen der Passionsspiele und der Le-

ben der Heiligen zeigen detailliert gestaltete Schauplätze sowohl vom

Himmel als auch von der Hölle. Für gewöhnlich waren sie einander ge-

genüber dargestellt und stellten so ein anschauliches Bild des Kampfes

zwischen Gut und Böse dar. Der Eingang zur Hölle war das Maul eines

riesigen Biests, durch das die Teufel aus ihrer lärmenden und ver-

rauchten Höhle in die Welt nach draußen kamen. Zu ihren Kostümen

gehörten oft hässliche, gehörnte Masken, und ihre bestialische Natur

wurde durch wilde Gesichter, die an anderen Teilen ihrer Körper be-

festigt waren, angedeutet. Sie stellen die grauenhafte und abstoßende

Natur des Bösen dar, und ihre Furcht erregende Erscheinung sollte die

Zuschauer vor den schrecklichen Folgen der Sünde warnen.

           Allerdings passen die Handlungen dieser Furcht einflössenden

Kreaturen nicht immer zu ihrer bösen Natur. Die Teufel der Mysterien-

spiele werden oft unbeholfen und ungeschickt dargestellt, sie kämpfen

ständig untereinander und verursachen für ihre Sache manchmal mehr

Schaden als Gutes. Ein modernes Publikum würde dazu neigen, diese

Aspekte des teuflischen Verhaltens als komisch und der Farce ange-

messen zu betrachten. Aber sah das mittelalterliche Publikum sie auf

die gleiche Weise? Wir wissen, dass viele mittelalterliche Zuschauer
1bei den Verhandlungen und Prüfungen eines Heiligen weinten, aber

               

           1.  Vgl. L. Petit de Julleville: Les mystères, Paris: Hachette 1880, Bd. II, S. 32, 48.
 

77

2003-09-12 12-44-51 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  73-142) T02_01 kap 2.p 31591341946

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SZENEN UND ROLLEN DES KOMISCHEN KÖRPERS

lachten sie über die Kapriolen der Teufel? Noch viel wichtiger ist die

Frage, ob es beabsichtigt war, dass sie über so hässliche Figuren lachen

sollten, welche die Macht hatten, großen Schaden zu bewirken? Histo-

riker und Kritiker des mittelalterlichen Theaters haben unterschiedli-

che Meinungen zu dieser Frage geäußert, auch wenn die meisten von

ihnen angenommen haben, dass die Teufelsszenen oder diableries bis

zu einem gewissen Grad eine komische Dimension hatten.

           Petit de Julleville, zum Beispiel, betrachtet die Teufel der Mys-

terienspiele als unverzichtbare komische Figuren, obwohl er ihren
2mehrdeutigen Charakter zugesteht: »Ils font rire et ils font peur.« –

»Sie bringen zum Lachen und jagen Angst ein.« Emile Roy jedoch fin-

det an den Teufelsszenen wegen der »interminables conseils de
3démons« – »der nicht enden wollenden Ratschläge der Teufel« nichts

amüsant. Raymond Lebègue glaubt, dass die diableries »devaient amu-

ser les spectateurs« – »die Zuschauer unterhalten sollten«; aber nur,

um ihnen die zugrunde liegende Moral und religiösen Unterweisungen
4schmackhafter zu machen. Charles Mazouer sieht in den Teufeln

wenig bessere Clowns: »s’ils terrifiaient, les diables […] faisaient rire

aussi, comme des personnages bouffons qui finirent par ne plus faire
5peur« – »auch wenn sie Furcht erregten, brauchten die Teufel auch

zum Lachen, wie bouffone Figuren, die letztlich keine Angst mehr ein-

jagen«. Jean-Pierre Bordier geht auf eine kritischere Weise an die Fra-

ge heran, indem er sagt, dass »›le diable‹ collectif, immatériel et

intériorisé dans l’homme fait peur, tandis que les diables, quels qu’ils
6soient, font rire« – »der kollektivierte, immaterielle und im Menschen

verinnerlichte Teufel Angst macht, während die Teufel, wie auch im-

mer sie sein mögen, zum Lachen bringen«. Zum Beispiel ruft Des-

esperance, Luzifers Tochter, nie Gelächter hervor, weil sie die Verkör-

perung des Bösen ist. Jelle Koopmans schließlich weist die ganze Idee

des komischen Aspekts der diableries ab, sieht darin nur »une extrapo-

lation moderne« – »eine moderne Annahme« und entscheidet sich für

den Begriff »spectaculaire«, um die Teufelsszenen zu beschreiben,

»puisque nous ne savons presque rien sur la peur et le sens de l’hu-

               

           2.  Ebd., Bd. I, S. 271.
e e

           3.  Émile Roy: Le mystère de la Passion en France du XIV au XVI siècle, Dijon
1903 (Nachdr. Genf 1974), S. 117*.
           4.  Raymond Lebègue: Le mystère des Actes des Apôtres. Contribution à l’étude

ede l’humanisme et du protestantisme français au XVI siècle, Paris: Honoré Champion
1929, S. 137.
           5.  Charles Mazouer: Le théâtre français du Moyen Âge, Paris: Sedes 1998, S.
188.
           6.  Jean-Pierre Bordier: Le jeu de la Passion. Le message chrétien et le théâtre

e efrançais (XIII -XVI s.), Paris: Honoré Champion 1998, S. 576 Anm.
 

78

2003-09-12 12-44-52 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  73-142) T02_01 kap 2.p 31591341946

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ALAN E. KNIGHT: TEUFEL IM FRANZÖSISCHEN THEATER DES SPÄTMITTELALTERS

7mour de publics médiévaux« – »da wir fast nichts über die Angst und

den Sinn für Humor des mittelalterlichen Publikums wissen«.

           Zeitgenössische Beschreibungen der Bühnenbilder und der Auf-

führungen lassen keinen Zweifel daran, dass die Höllenszenen spekta-

kulär waren. Henri d’Outreman zum Beispiel, dessen Vater einer der

Bühnendirektoren der Valenciennes Passionsspiele im Jahre 1547 war,

berichtet über diese Produktion: »Les secrets [special effects] du Para-

dis et de l’Enfer estoient tout à faict prodigieux et capables d’estre pris
8par la populace pour enchantemens.« – »Die Geheimnisse [Spezialef-

fekte] des Paradieses und der Hölle waren ganz und gar wunderbar

und konnten vom Pöbel für Zaubererien gehalten werden«. Hier offen-

bart der geringschätzige Begriff populace einen enormen Unterschied

zwischen dem Stückeschreiber und den ungebildeten niederen Klas-

sen, in der Rezeption und dem Verständnis. Der eine konnte die Höl-

lenszenen aus einer ästhetischen Distanz sehen und darum in ange-

messenen Momenten lachen, während die anderen eventuell über die

»magischen« Kräfte der Teufel verängstigt hätten sein können. Ray-

mond Lebègue zitiert einen Brief des Kanzlers L’Hôpital für den Kar-

dinal Du Bellay, in dem ersterer das Höllenmaul und die grässlichen

Kostüme der Teufel beschreibt: »Je n’ai jamais rien vu de plus comique

que les jeux que la jeunesse paysanne fait.« – »Ich habe noch nie etwas

Komischeres gesehen als die Spiele, die die Dorfjugend veranstaltet.«

Er fügt hinzu, dass die entsetzlichen Schreie Luzifers Angst und Furcht
9unter den anderen Zuschauern hervorriefen. Auch wenn sich L’Hô-

pital eher über die Schauspieler lustig macht als über die Teufel zu

lachen, liefert sein Brief zusätzliche Beweise der verschiedenen Ebe-

nen der Rezeption, die unter den Leuten im Publikum existierten. Es

scheint daher, dass die Wahrnehmung des Humors in den diableries –

wie auch heute – von dem Hintergrund und der Perspektive der Zu-

schauer abhängig ist, sowie von ihrer Vertrautheit mit grundlegenden

literarischen und dramatischen Techniken des Komischen.

           Komische Gattungen wie die Farce und die sottie verwenden

viele allgemein anerkannte Techniken der Komik, die auf Wörtern,

Gesten oder Situationen beruhen, um Gelächter unter den Zuschauern

hervorzurufen. Es gibt keinen Grund zu glauben, dass dieselben Mittel,

wenn sie in Mysterienspielen eingesetzt wurden, die Leute nicht eben-

so zum Lachen gebracht hätten. Eines dieser Mittel ist der Schrei oder

               

           7.  Jelle Koopmans: Le théâtre des exclus au Moyen Âge: hérétiques, sorcières
et marginaux, Paris: Imago 1997, S. 164.
           8.  Henri d’Outreman: Histoire de la ville et comté de Valentiennes, Douai: M.
Wyon 1639, S. 396.
           9.  Vgl. Raymond Lebègue: »Le Diable dans l’ancien théâtre religieux«, in:
Études sur le théâtre français, 2 Bde. Paris: Nizet 1977, Bd. I, S. 43-52, hier S. 51.
 

79

2003-09-12 12-44-52 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  73-142) T02_01 kap 2.p 31591341946

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SZENEN UND ROLLEN DES KOMISCHEN KÖRPERS

Sammelruf der Narren, der ein wesentlicher Bestandteil der sottie war.

Dem Jeu du Prince des Sotz geht zum Beispiel ein Schrei voraus, der 63

Narrentypen nennt, die sich alle vor dem Prince des Sotz versammeln
10sollen. Diese Art des komischen Katalogs, die von Rabelais sehr ge-

konnt ausgeschöpft wurde, wird auch von Luzifer in den Mysterien-

spielen verwendet, um seine Kohorte von Teufeln zu versammeln. Am

Beginn von Le mystère de saint Martin ruft Luzifer in einer komplexen

Szene seine Lakaien zusammen, welche die Zuschauer auf verschiede-

nen Ebenen ansprach. La Vigne wollte, dass die Teufel Angst machen,

und ließ sie »avecques feu et fouldre orrible« – »mit Feuer und schreck-

lichem Blitz« auftreten, aber auch der Stil und die Sprache der Szene

haben komische Merkmale, die mit der sottie assoziiert sind – der

Schrei als eine Aufzählung der Teufelstypen und die Balladen-Reime in
11den unüblichen Klängen -oc, -ac and -ic. In einem anderen Schrei

des gleiche Stücks ruft Luzifer: »Venez avant, coquineaux, babillars,/

Cornars, coquars, loricars, coquillars […]« – »Kommt nach vorne,

Schelme, Stammler, Gehörnte, Einäugige, Räuber« (V. 5005f.) und stellt

auf diese Weise einen Katalog von Teufeln dar, deren Namen bedro-

hend und komisch zugleich sind. Satans Antwort auf Luzifer ist eine

zwölfzeilige Strophe, in der jedes Wort mit dem Buchstaben r beginnt:

»Roy rigoureux, racyne ruÿneuse,/ Roche restive, rodelle rumyneuse

[…].« (V. 5011f.) Die Rede vermittelt wirkungsvoll das beängstigende

Wutgeschrei des Teufels, während sie das Ohr mit einem brillanten

Stück poetischer Virtuosität entzückt. Diese Form der verbalen Fanta-

sie, die häufig in den diableries zu finden ist, wird vermutlich im Schrei
und der Eröffnungsszene mit dem Teufel in La passion de saint Quentin
auf die Spitze getrieben, in der das Wort diable in seinen verschiede-

12nen Formen 60 mal in 53 Zeilen ausgesprochen wird.

           Seit der Antike haben Dramatiker die Parodie benutzt, um einen

komischen Kontrapunkt für seriöse Themen zu setzen. Im Mittelalter

war die Parodie eine sehr beliebte Quelle des Humors unter Studenten,

die unzählige Parodien auf liturgische und biblische Texte geschrieben

haben. Auch mittelalterliche Dramatiker versäumten es nicht, sich der

Parodie zu bedienen, um die Missstände der wirklichen Welt zu kom-

mentieren. Am ersten Tag von Arnoul Gréban’s Mystère de la passion
ruft Luzifer alle Teufel der Hölle zu einer Versammlung. Cerberus

möchte jedoch nicht erscheinen und versucht durch legale Winkelzüge

               

           10.  Vgl. Pierre Gringore: Le jeu du prince des Sotz, in: Cynthia J. Brown (Hg.):
Œuvres polémiques rédigées sous le règne de Louis XII, Genf: Droz 2003, S. 253-254.
           11.  Vgl. Andrieu de La Vigne: Le Mystère de saint Martin, 1496, André Duplat
(Hg.), Genf: Droz 1979, V. 43-114.
           12.  Vgl. Henri Chatelain (Hg.): Le mistere de saint Quentin, Saint-Quentin: Im-
primerie Générale 1909, V. 918-970.
 

80

2003-09-12 12-44-52 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  73-142) T02_01 kap 2.p 31591341946

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ALAN E. KNIGHT: TEUFEL IM FRANZÖSISCHEN THEATER DES SPÄTMITTELALTERS

13zu verhindern, zur Versammlung zu gehen. Letztendlich sieht er ein,

dass es keine Möglichkeit gibt, seiner Pflicht zu entkommen: »ce sont

les loyz de l’ostel« – »so sind die Gesetze des Hauses«. Diese kurze Pa-

rodie des Rechtssystems, die vollständig mit lateinischen Justiztermini

versehen ist, stellt eine feine Satire auf diejenigen Menschen in der

wirklichen Welt dar, die das Gesetz benutzen würden, um ihren gesell-

schaftlichen Verantwortungen auszuweichen.

           In den Mysterienspielen war es eine übliche Praxis, an bestimm-

ten Stellen der Handlung einzuhalten, um den Schauspielern zu er-

möglichen, umzuräumen oder das Bühnenbild zu verändern. Oft gab es

in den Pausen Musik, was in den Texten mit dem Wort silete gekenn-

zeichnet ist. In der oben genannten diablerie, kurz nachdem sich die

ganzen Teufel versammelt haben, bittet Luzifer sie, eine silete für ihn

zu singen, was sie auch tun. Wie zu erwarten, ist die Kakophonie so

schrecklich, dass es selbst Luzifer nicht ertragen kann: »Cessez, cessez,

de par le deable!« (V. 3844) – »Aufhören, aufhören, zum Teufel«. Dies

ist eine Parodie durch Umkehrung – Harmonie wird in Disharmonie

verwandelt – der himmlischen Musik, welche die Zuschauer normaler-

weise während der Handlungspausen hören. Es ist auch die Komödie

des Chaos – die Art von Chaos, die entsteht, wenn ungeschickte und

inkompetente Personen versuchen etwas zu tun, das jenseits ihrer

Möglichkeiten liegt. Vielleicht ist ihre Unfähigkeit das deutlichste ko-

mische Merkmal der Teufel. In jedem Mysterienspiel planen sie den

Untergang von Jesus oder eines Heiligen oder einer anderen heiligen

Person, aber sie sind nie erfolgreich. Wenn sie mit ihrem Versagen

konfrontiert werden, schreien sie in ihrem Zorn wie Kinder in einem

Wutanfall. Solche Unfähigkeit und solch kindisches Verhalten gaben

den mittelalterlichen Zuschauern zweifellos ein Gefühl der Überlegen-

heit, eine Position, von der aus sie über die Schwächen und Macken

der Teufel lachen konnten. Diese Form des Lachens ähnelt dem La-

chen der Farce, wo über einen schwachen Ehemann oder eine herri-

sche Frau gelacht werden kann, weil sich die Zuschauer den lächerli-

chen Gestalten auf der Bühne überlegen wissen. Ebenso konnten sich

die Zuschauer bei einem Mysterienspiel kompetenter als die schusseli-

gen Teufel fühlen und leicht über deren Ungeschicklichkeit lachen.

               

           13.  Vgl. die umfangreicheren Untersuchungen und Materialien von Charles
eMazouer: »Du badin médiéval au naïf de la comédie du XVII siècle«, in: Cahiers de l’As-

sociation Internationale des Etudes françaises, Nr. 26 (1974), S. 61-76; ders.: Le person-
nage du naïf dans le théâtre comique du Moyen Âge à Marivaux, Paris: Klincksieck 1979,
S. 40ff.; ders.: Le théâtre français du Moyen Âge, Paris: Sedes 1998, pp. 315, 326-328;
ders.: Le théâtre français de la Renaissance, Paris: Champion 2002, S. 123-125; »Le badin

eau XVI siècle«, in: Langues, codes et conventions dans l’ancien théâtre, J.-P. Bordier
(Hg.), Paris: Champion 2002, S. 167-176.
 

81

2003-09-12 12-44-52 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  73-142) T02_01 kap 2.p 31591341946

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SZENEN UND ROLLEN DES KOMISCHEN KÖRPERS

           Es gibt auch Begebenheiten in den Teufelsszenen, die allein

zum Vergnügen der Zuschauer hinzugefügt wurden. Eine davon ist die

Szene in Gréban’s Passion, in der die Seele Juda Ischariots nach sei-

nem blutigen Selbstmord in die Hölle gebracht wird. Kein mittelalterli-

cher Zuschauer würde die geringste Sympathie für den Mann haben,

der Christus verraten und ihn für 30 Silberstücke verkauft hat. Darum

wird sich die Menge laut gefreut haben, als die Teufel Luzifer fragen,

ob er ihnen Judas’ Seele leiht, um mit ihr Fußball zu spielen. Die Teufel

kicken die Seele fröhlich über das Spielfeld und rufen: »Sus, deables,

sus! A luy, a luy!« (V. 22.089) – »Haut drauf, Teufel, haut drauf! Gib’s

ihm, gib’s ihm!«

           Es sollte an dieser Stelle deutlich sein, dass die Teufel der Mys-

terienspiele zusätzlich zur Verängstigung der Zuschauer – was durch-

aus beabsichtigt war – auch eine komische Rolle in den diableries spiel-

ten. Es gibt aber eine andere Stelle, die als ein unwiderlegbarer Beweis

für diese Behauptung gelten könnte. 1496, als Andrieu de La Vigne den

Mystère de saint Martin schrieb und in Seurre, einer kleinen Stadt in

Burgund aufführte, schrieb er auch eine Farce, die neben dem Mysteri-
14enspiel aufgeführt werden sollte. Sie handelt von einem Müller, der

krank im Bett liegt und zu sterben glaubt, und seiner untreuen Frau,

die sich mit ihren Liebhaber amüsiert, während er außer Gefecht ge-

setzt ist. Als die Farce aufgeführt wurde, befanden sich alle Schauspie-

ler des Mysterienspiels noch auf ihren Plätzen im Theater, was es La

Vigne ermöglichte, die Teufel in der Farce einzusetzen. Während der

Müller leidet, versammelt Luzifer eine Gruppe seiner Anhänger und

trägt ihnen auf, ihre Anstrengungen zu verdoppeln, um Seelen in die

Hölle zu schaffen. Einer von ihnen hört die Klagen des Müllers und

macht sich auf den Weg, um seine Seele zu holen. Der Müller hat je-

doch das unmittelbare Problem, dass er das dringende Bedürfnis hat,

sich zu Entleeren. Der Teufel, unfähig wie immer, glaubt, dass das

Ausgeschiedene des Müllers Seele sei, fängt es in seiner Tasche auf

und bringt es zurück zur Hölle. Als er die Tasche in Anwesenheit der

anderen Teufel öffnet, sind alle derart von dem Gestank des Inhalts

entsetzt, dass sie geloben, nie wieder die Seele eines Müllers in die

Hölle zu bringen. Wir sehen deutlich, dass die Teufel dafür vorgesehen

sind, eine komische Rolle in der Farce zu spielen. La Vigne hätte die

Teufel allerdings nicht in einem komischen Stück verwenden können,

wenn die Zuschauer sie nicht schon bereits als komische Figuren in ih-

ren Rollen im Mysterienspiel gesehen hätten.

Alan E. Knight (Aus dem Englischen von Martin Moll)

               

           14.  Siehe dazu vor allem Konrad Schoell: Farce du quinzième siècle, Tübingen:
Gunter Narr 1992, insbesondere das 4. Kapitel (S. 38-50), das der »expression corporel-
le« gewidmet ist.
 

82

2003-09-12 12-44-52 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  73-142) T02_01 kap 2.p 31591341946

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


CHARLES MAZOUER: DER BADIN DER FARCE

Der badin der Farce

Noch am Ende des 16. Jahrhunderts erwähnt Montaigne in den Essais
den badin, den Spaßmacher der Farce – ein Beweis, dass die so charak-

teristische Figur der mittelalterlichen Farce noch immer lebendig ist.
1Wer aber ist dieser badin ?

           Wenn das Wort in keinem zu weiten Sinne als Synomym von

»Schauspieler«, »Possenspieler«, oder »Gaukler« verwendet wird, be-

zeichnet der badin eine Besetzung in komischen Gruppen: Er ist der

Schauspieler, der die Rolle des Narren hat und zum Lachen bringt.

Nach Rabelais vertrauen die Schauspieler die Rolle des Spaßmachers

oder Spaßvogels dem »plus petit et perfaict joueur de leur compaignie«

(Tiers livre XXXVII) – »kleinsten und besten Spieler ihrer Truppe« an.

Wir werden sehen, dass die Rolle des badin durch seine physische Er-

scheinung gekennzeichnet ist, durch sein Kostüm und sein Spiel auf

der Bühne – sein körperliches Engagement, Dynamismus, Bewegung

und sogar Übermut, akrobatisches Können und gestische Gelenkigkeit.

In ähnlicher Weise übrigens finden sich dieselben Merkmale in seiner

Redeweise wieder: Er spricht ohne Sinn und Verstand und spielt stän-

dig mit den Wörtern. Kurzum, es handelt sich um eine komische Rolle,

die durch das profane mittelalterliche Theater gekennzeichnet ist.

           Da nun der badin seine Rolle in den komischen Truppen hat,

wird er natürlich in den aufgeführten Farcen zu einer Person, die viele

Verwandlungen erfährt: Er erhält besondere Namen, hat nicht überall

dasselbe Alter und hat verschiedene soziale Positionen inne. Der badin
ist häufig jung – junge Landtölpel, Kinder, die in die Schule gesteckt

werden, alle die Jehan, Jenin, Jeninot, Mimin und Colin – Hanse, Häns-

chen, Hänslein und anderen Michel und Kläuschen; manchmal ist er

verheiratet. Viele badins sind Diener geworden oder wollen es werden.

In den überlieferten Farcen ist der badin eine realistische Theaterper-

son, die nachäfft und die die Merkmale, die allen badins zueigen sind,

erhält. Als Besetzung in komischen Truppen ist der badin auch ein Ty-

pus des Theaters.

           Welches sind die Züge dieses Typus? Der badin ist eine Art jun-

ges Tier, das seinen Instinkt ohne Scham ausstellt und nach dem Lust-

prinzip handelt. Mit überbordender Vitalität antwortet er auf die Wün-

sche seiner Sinnlichkeit, seines Hungers und seiner Trunksucht. Spon-

tan, genüsslich, geht er seinen Trieben nach, ohne Regeln oder Zwän-

ge, mit einer irren und fröhlichen Unbesonnenheit. Mit seinen Dumm-

heiten bringt er viele zum Lachen: mit Leichtgläubigkeit, kindischem

               

           1.  Arnoul Gréban: Le Mystère de la Passion, Omer Jodogne (Hg.), Brüssel:
Palais des Académies 1965, V. 3.687-3.789.
 

83

2003-09-12 12-44-52 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  73-142) T02_01 kap 2.p 31591341946

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SZENEN UND ROLLEN DES KOMISCHEN KÖRPERS

Verhalten, Alltagsgewohnheiten, mit dem, was sich zu tun geziemt und

was nicht, was sich zu sagen geziemt oder zu verschweigen, mit der

mechanischen Logik eines störrischen Esels. Man fragt sich allerdings

manchmal, ob er wirklich so dumm ist; seine Rolle wird zweideutig: Ist

er nicht dabei, sich in einen Spötter zu verwandeln oder in den Hinter-

listigen, der den Idioten spielt, ohne einer zu sein? Diese Zweideutig-

keit ist für den Typus konstitutiv. Was er auch sei, Dummkopf oder

Spaßvogel, der den Dummkopf abgibt, der badin gibt sich immer durch

seine lustigen Einfälle zu erkennen: Er ist grundsätzlich fröhlich. Er

zeigt eine Freude, die seltsam unwirklich ist, eine Freiheit des Han-

delns und Sprechens, welche die logische und normale Ordnung der

Dinge umkehrt. Er sieht die Welt und die Dinge ungeniert, dem guten

Geschmack entgegengesetzt, zum Vergnügen des Spiels und der Fanta-

sie: Das schauspielerische Genie konnte sich in solchen Rollen entfal-

ten!

           Genau diesen Aspekt des körperlichen Spiels möchte ich im
2Folgenden darstellen und es wird besonders um den komischen

Körper des badin gehen – ein bekleideter Körper, mit Accessoires

überhäuft, der alle Situationen mit einem fröhlichen Engagement spielt

und hauptsächlich ungeschickte, dumme und regelrecht ungehörige

Gesten und Haltungen anhäuft, um zum Lachen zu bringen.

           Komisch ist der badin bereits durch seine Aufmachung, ein tra-

ditionelles und bestimmtes Kostüm (einige Regieanweisungen verwei-
3sen lediglich darauf, dass diejenige Person »als badin gekleidet« ist).

4Marot, in dem Epitaphe de Jean Serre, excellent joueur de farces ,

zeichnet ihn beim Erscheinen auf der Bühne »avec une chemise sale« –

»mit einem schmutzigen Hemd«, »le visage barbouillé de farine« – »das

Gesicht mit Mehl verschmiert« aus; es handelt sich um einen Gepuder-

ten, im Unterschied zu den Italienern der commedia dell’ arte, die mas-

kiert sind und eine Kappe tragen, die mit Federn geschmückt ist, auf

die die Farcentexte ständig anspielen, ein Kindermützchen, das die Oh-

ren und die Oberseite de Kopfes bedeckt, was den Zügen der Tiere ent-

spricht, der Naivität, der kindischen Dummheit des Typs. Derart auf-

gemacht, mit seinem dummen Äußeren, müsste der badin tatsächlich

unwiderstehlich sein. Bei Gelegenheit fliegen die Hosen, das schmutzi-

ge Hemd und die Jacke in die Luft; z.B. als Jeninot, obwohl er als Die-

               

           2.  Andrieu de La Vigne: La Farce du munyer de qui le deable emporte l’ame en
enffer, in: André Tissier (Hg.): Recueil de Farces (1450-1550), Bd. IV, Genf: Droz 1989,
S. 167-243.
           3.  Vgl. Epitaphe XIII de L’Adolescence clémentine. Diese und die im folgen-
den besprochenen Farcen sind in den ausführlichen Bibliographien der einschlägigen
Werke zur Farce nachgewiesen, siehe Fußnote 1.
           4.  Jeninot qui fit un roi de son chat.
 

84

2003-09-12 12-44-52 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  73-142) T02_01 kap 2.p 31591341946

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


CHARLES MAZOUER: DER BADIN DER FARCE

ner eingestellt wurde, sich von seiner Herrschaft entkleiden lässt, be-

vor er zu Bett geht und beim Aufstehen darum bittet, dass man ihn an-
5kleide, nachdem sein Hemd angewärmt worden sei! Der badin kann

auch die Kleider wechseln: Der Bauer Naudet streift das Gewand sei-

nes Herren ab, bevor er ihn bei seiner Frau vertritt; der Schüler Mi-

min, der Soldat werden will, wird auf der Bühne bewaffnet. Hinzuzufü-

gen ist, dass in bestimmten Rollen der badin mit burlesken und gefälli-

gen Accessoires spielt. Die Schüler oder Studenten erscheinen niemals

ohne ihr Schreibwerkzeug oder irgendein Buch; auch der frisch geba-

ckene Soldat Mimin behält das seine, um über seine Opfer Buch zu

führen! Die einfältigen Kinder, aus denen man Schüler machen wollte,

benutzen komisch-parodistische Ausgaben dieser Gegenstände: Pernet

benutzt einen riesigen Stock, um den Buchstaben auf dem Buch zu fol-
6gen; ein anderer einfältiger Sohn kommt mit einem kleinen Spiel-

7zeug auf die Bühne, das er gleich gegen einen Griffel austauschen wird,

um sein Examen zu bestehen. Und viele dieser Einfaltspinsel sind von

ihrer Katze nicht zu trennen.

           Zu behaupten, der Körper des badin sei sehr beweglich, das be-

deutet noch nicht viel: Alles was mit seinem Körper auf der Bühne ge-

macht werden kann, macht der badin – und er macht es mit Über-

schwang und Übermut. Wir könnten alle Zeichen, welche die Semio-

logen dem Schauspieler zuordnen, anführen: Der badin spricht, buch-

stabiert (auf burleske Weise) seine Briefe, singt, häuft die Mimik an

(und zwar die Mimik der Dämlichen), die Gesten und Hände, die gefäl-

ligen Stellungen, die Bewegungen und dynamischen und komischen

Platzwechsel. Sämtliche Situationen, alle Gefühle werden von ihm ge-

spielt, um Lachen hervorzurufen; alles muss auf seinem Gesicht und

seinem Körper abgelesen werden. Der badin zeigt die Dummheiten und

die Albernheiten der Schulkinder oder der, die es sein wollen, derjeni-

gen, die zu kleinen Rechthabern geworden sind, er zeigt den verdutz-

ten Ausdruck der Bauern, wenn sie Paris sehen (der badin ist der, der

mit offenem Mund stehen bleibt, der gafft), die feige und ängstliche

Unterordnung der Ehemänner, manchmal hinterhältig, die vielen und

manchmal absichtlichen Ungeschicklichkeiten der Diener. Die Überra-

schung, die Ungläubigkeit, die Angst, das Schlemmen, das sexuelle

Verlangen, der Hunger und die Freude wurden körperlich durch den

Schauspieler in dieser Besetzung und mit dieser Übertreibung, die das

Lachen hervorbrachte, ausgedrückt. Denken wir nur an Jenin, den
8dummen Sohn, oder an den Diener Robinet. Jenin macht Sprünge

               

           5.  Le Gentilhomme, Lison, Naudet.
           6.  Pernet qui va à l’école.
           7.  Ebd.
           8.  Jenin, fils de rien.
 

85

2003-09-12 12-44-52 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  73-142) T02_01 kap 2.p 31591341946

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SZENEN UND ROLLEN DES KOMISCHEN KÖRPERS

auf der Bühne, ohne jeden Anlass, weil er verrückt ist, aus natürlicher

Übertreibung; als er aber davon überzeugt sein wird, dass er einen Va-

ter hat und dass dieser Vater der Pastor ist, verdoppelt er die fröhli-
9chen Sprünge. Robinet , den seine Geliebte heiraten will, drückt

durch die Sprache und den Körper sein Verlangen nach dieser Heirat

auf exaltierte Weise aus; während er darauf wartet, seinen sexuellen

Appetit zu befriedigen, möchte er nichts von der Nacht, dem Fest und

den Geschenken verpassen; und er zeigt seine Heiterkeit, indem er

seinen Onkel Michaud mit traditionellen »coups de poing de noces« –

»Hochzeitsfauststößen« knüppelt.

           Wir weisen darauf hin, dass man Situationen des Spiels im Spiel

findet, die dem Körper des Schauspielers eindeutige Möglichkeiten ge-

ben. Die Kinder, die zur Schule sollen, sagen freiwillig Bruchstücke pa-
10rodistischer Messen auf. Die ganze Rolle des Ehemannes Naudet

findet gewissermaßen auf einer zweiten Ebene statt: Er spielt den Idio-

ten und foppt die Liebhaber; dann zieht er sich das Gewand seines

Herren über und wird dessen Platz im Schloss bis ins Bett der Dame

hinein einnehmen. Eine vollständig frohlockende Umkehrung der Si-

tuation.

           Ich möchte aber bei den wichtigen Quellen des körperlichen

Komischen bleiben, die die Rolle des badin hervorbringen: die Unge-

schicktheit und die Tollpatschigkeit – alle Abweichungen von der Norm

und der Sittlichkeit, die Überraschung und Lachen hervorrufen.

           Die Ungeschicklichkeiten können gering sein: Überall einen
11Brief zu suchen, den man in der Hand hat, ist ein einfacher Gag. Es

gibt offensichtlichere und immer wiederkehrende Possen wie die Ver-

bundenheit der badins mit ihren Katzen: In dem Moment, in dem er
12sich verheiraten will, kümmert sich Robin Mouton um seine Katze;

13Jeninot kommt mit seiner Katze auf die Bühne, haut ihr hinters Ohr

und erntet einen Schlag mit den Krallen; teilt dann den Kuchen mit ihr

(mit ihr und mit Gott!), um den neuen König auszuwählen, gibt ihr die

Saubohne und lässt den neuen König trinken! Die Dummheit des Stu-

denten Maître Mimin, der den Gebrauch seiner Muttersprache verlernt

hat, da er seine Studien auf der Grundlage des Lateinischen gemacht
14hat, ruft eine sprachliche und gestische Komik hervor. Da er nur

noch Latein spricht (er schwadroniert ein erheiterndes Küchenlatein),

wollen seine Mutter und seine Verlobte ihm seine Muttersprache wie-

               

             9.  La veuve.
           10.  Le Gentilhomme, Lison, Naudet…
           11.  Le Clerc qui fut refusé à être prêtre.
           12.  Ebd.
           13.  Jeninot qui fit un roi de son chat.
           14.  Maître Minin, étudiant.
 

86

2003-09-12 12-44-53 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  73-142) T02_01 kap 2.p 31591341946

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


CHARLES MAZOUER: DER BADIN DER FARCE

der beibringen, indem sie ihn französische Sätze aufsagen und wieder-

holen lassen, wie man es mit einem Finken in einem Käfig tun würde;

man steckt also seinen Kopf in einen Käfig und befiehlt ihm »Or dictes:

M’amye, ma mignonne …« (V. 350) – »Also sprecht: Liebe mich, meine

Süße …«. Man ahnt, dass der Idiot alles wiederholt, die Anfangsworte

inbegriffen.

           Im Verhalten mit anderen weicht der Spaßmacher ständig ab,

indem er sagt und tut, was man von ihm nicht erwartet. Jenin wendet

seine ganze Aufmerksamkeit darauf herauszufinden, was er am besten

nicht wissen sollte: Von einer Mutter allein großgezogen, möchte er

wissen, wer sein Vater ist; ohne die Zurückhaltung seiner Mutter zu

beachten, verfolgt er sie unablässig mit seinen Fragen – verbale Angrif-
15fe, die durch körperliche Haltungen gesteigert werden. Dann fragt er

den Priester und springt vor Freude auf, als dieser die Vaterschaft

schließlich zugegeben hat. Wann immer ein Ehebruch begangen wird,

gibt es dieselben Dummheiten von anderen badins. Keine Diskretion,

ungestüme Plaudereien und vor allem deplatzierte Aktionen. Der neu

eingestellte Spaßmacher empfängt so den Geliebten seiner Herrin:
16»Sang bieu, vous venez sans mander,/ Et qui vous amene icy?« –

»Meine Güte, Sie kommen ohne zu fragen,/ Und was wollen Sie hier?«

           Als es dort zu den Liebesspielen kommt, tut der badin so, als

verschließe er sich die Augen, kommentiert jedoch das, was er zwi-

schen seinen Fingern sieht: Er geht mehrmals zurück, um zu stören,

während man ihn fern zu halten versucht. Der Guillot aus Retrait be-

ginnt damit, die Tür vor dem Geliebten zu versperren, bevor er sich

sein Schweigen bezahlen lässt und um, vom Ehemann zurückgekehrt,

ein für die Geliebten gefährliches Spiel zu beginnen, mit einkalkulier-

ten Ungeschicklichkeiten, das die Ehebrecher verrät, das er jedoch in
extremis verhindert. Diese Diener weichen entschieden von dem nor-

malen Verhalten ab. Jeninot, das haben wir gesehen, lässt sich von sei-

nen Herren an- und ausziehen. Soll er seine Herrin zur Messe beglei-

ten? Er springt auf ihren Rücken: So würde er die Stute zur Weide füh-

ren, erklärt er, wie er es bei seinen ehemaligen Herren gemacht hat.

Schöne Ungebührlichkeit, gegen den Strich der normalen Ordnung und

der Logik der Dinge!

           Man kann jedoch ahnen, dass die schönsten szenischen Unge-

bührlichkeiten die natürlichen Funktionen betreffen – Quelle jener

Komik des Niederen, den Bachtin mit dem karnevalesken Geist ver-

bindet.

           Natürlich das Essen: Die badins hören nicht auf, von ihrem

Hunger zu sprechen und auf der Bühne zu essen. Da er mit nichts be-

               

           15.  Jenin, fils de rien.
           16.  V. 140-141.
 

87

2003-09-12 12-44-53 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  73-142) T02_01 kap 2.p 31591341946

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SZENEN UND ROLLEN DES KOMISCHEN KÖRPERS

ginnt, bevor er nicht gegessen hat, erhält der badin, als Lob, ein großes

Stück Brot und etwas mehr dazu; er stürzt sich mit Heißhunger darauf,
17seine Herrin macht eine Bemerkung dazu. Die Erwachsenen erkau-

fen das Schweigen von Jacquet und der Pastor bringt ihn zum Spre-

chen, indem er ihm Essen und Wein anbietet, was er gierig auf der
18Bühne verschlingt. Guillot begnügt sich damit, sein Bedürfnis Was-

19ser zu lassen, zu äußern; Jenin aber zieht seine Hosen öffentlich aus,

um seinen Urin untersuchen zu lassen, und pisst ohne Scham in den

Nachttopf, den seine Mutter ihm reicht. »Pourquoy? ma broquette est
20tant belle!« – »Warum? Mein Schwengel ist so schön!« Gewöhnli-

cherweise wird geschwiegen, wenn man eine übel riechende Luft
21wahrnimmt ; nicht so die badins, die es laut verkünden und ihre

22Überlegungen mit einigen Gesten des Zurückweichens begleiten.

           Die Sinnlichkeit, das Geschlecht und schließlich die Sexualität,

die über alle Maßen in den Farcen präsent sind, zeigen verschiedene

Situationen, in denen sich der Körper auf ungebührliche Weise zeigt.

Jenin, der nicht zögert, dem Publikum seinen schönen Schwanz zu zei-

gen, zeigt lange auf den des Pastors, indem er mit dem Finger auf des-

sen Bauch zeigt, an dem sein Griffel hängt; die Zweideutigkeit ist klar,
 23als der Spaßmacher schreit: »Mon Dieu, que vostre chose est grande!«

– »Mein Gott, wie groß euer Ding ist!« Während Robin Mouton sagt,

dass er nicht weiß, welches Tier die Ehe ist und in dem Moment, in

dem er die Ehefrau trifft, sich weigert, ins Bett zu steigen und dann ei-
24ne Leiter verlangt, um auf die Tochter zu steigen, scharren alle ande-

ren badins ungeduldig mit den Füßen und zeigen ihr Bedürfnis im kör-

perlichen Spiel. Nachdem er seine Muttersprache wieder gefunden hat,

lädt Maître Mimin sich seine Verlobte auf die Schulter und bemerkt zu
25seinem Vater: »[…] qu’elle a le cul mol« – »wie weich ihr Hintern ist«.

Seit vierzehn Tagen verheiratet, umgarnt Jolyet seine Frau, streichelt
26sie und verlangt mehr: »Et que je manye vostre chose …« – »dass ich

27Euer Ding anfasse«. Jouhan lässt sich folgsam von seiner koketten

und betrügerischen Frau anführen; gerade als sie ihren Geliebten tref-

               

           17.  Le badin qui se loue, V. 105-106.
           18.  Ebd.
           19.  Le retrait, V. 419.
           20.  Jenin, fils de rien.
           21.  La Bouteille.
           22.  Jeninot qui fit un roi de son chat, V. 69-72.
           23.  Jenin, fils de rien, V. 121.
           24.  Le Mariage Robin Mouton.
           25.  Maître Mimin, étudiant, V. 402.
           26.  Jolyet.
           27.  Le Pauvre Jouhan.
 

88

2003-09-12 12-44-53 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  73-142) T02_01 kap 2.p 31591341946

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


JOHN TAILBY: DIE KOCHSZENE IM LUZERNER WILHELMSPIEL (1596)

fen will, drängt er sich ihr auf und schaut nach ihrer Toilette. Während

er an ihr herummacht, hat er jenes beherrschende Bedürfnis nicht

mehr unter Kontrolle (»La salive me vient à la bouche« V. 150 – »Der

Speichel läuft mir im Munde zusammen.«) und will seine Frau mit Ge-

walt umarmen, die ihn zurückstößt, nachdem sie ihn entflammt hat.
28Von einem Schneider als Diener eingestellt, nimmt der Diener-

Spaßmacher die Maße einer jungen Kammerfrau und profitiert davon,

um seiner Sinnlichkeit freien Lauf zu lassen, indem er die intimsten

Stellen des Mädchens mustert und die Wirkung dieses Umgangs klar
29ausspricht. »Vous me faites appetit,/ Me faisant dresser la palette.« –

»Ihr macht mir Appetit/ und bringt meinen Ständer zum stehen.«

           Beim badin ist die Sprache, die es verdienen würde, für sich al-

lein betrachtet zu werden, immer dem körperlichen Spiel dazugesellt.

Das eine wie das andere – komischer Körper und komische Sprache –

sind an jener fröhlichen Befreiung des Niederen und der Instinkte be-

teiligt, die den Geist des Karnevals ausmacht, denn der badin ist in der

Tat ein karnevalesker Typus. Die Figur und die Rolle werden in der

Farce lebendig, und manchmal außerhalb der Farce bis nach dem Ver-

schwinden der mittelalterlichen Gattungen; sie überleben sogar auf

versteckte Weise bis vor das 17. Jahrhundert: die Gepuderten wie der

Gaukler Gros-Guillaume, der die Zuschauer des Hôtel de Bourgogne
mit offenem Maul lachen ließ, oder wie der Schauspieler Jodelet, der

für Corneille und Molière arbeitete, sind unbestätigte Nachkommen

des badin der mittelalterlichen Farce.

Charles Mazouer
Aus dem Französischen von Eva Erdmann

Die Kochszene im Luzerner Wilhelmspiel (1596)

Neben den bekannten Handschriften, Bühnenplänen und dem Regie-

material zum Passionsspiel des 16. Jahrhunderts besitzt die Luzerner

Zentralbibliothek einen Bühnenplan und den Text (MS 176 fol.) vom

ersten Aufführungstag eines zweitägigen Wilhelmspiels, das 1596 auf

dem Weinmarkt – dem Aufführungsort der Passionsspiele – aufgeführt
1wurde. Am Anfang werden, vor der Bekehrung Wilhelms durch den

               

           28.  Le Couturier et son valet.
           29.  V. 227-228.
             1.  Siehe dazu John Tailby: »Text, Bühnenanweisungen und Bewegungen im
 

89

2003-09-12 12-44-53 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  73-142) T02_01 kap 2.p 31591341946

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SZENEN UND ROLLEN DES KOMISCHEN KÖRPERS

Heiligen Bernhard, seine jugendlichen Ausschweifungen geschildert,

z.B. dass er Männer foltern lässt, die seinen Ehebruch mit der Frau

seines Bruders kritisierten. Seine Volljährigkeit feiert Wilhelm mit ei-

nem Festmahl und den Koch, der dafür zuständig ist, treffen wir schon

beim Trinken an, als ihm diese Nachricht überbracht wird. Als Bote
2von Wilhelm wird geschickt:

usSophar: Trab‹ant› 1
Gnädiger herr nach E‹uer› bott
such ich den koch gar schnel vnd dratt.
Ich hoff, so bald er werd […] ermant,
khein fliß spar er in sinem ampt.
Ad cocum et cellari‹um›
            bibentes
Ir lieben hachen gott ehrs gloch,
vorab so merck mich, lieber koch,
vff hütt solt rüsten vngespartt
ein maalzitt guttfürstlicher artt,
daz vff zustellen edlen herren
du mögest bston mit lob vnd ehren,
dan also ist mins herren wil.
Des solst dich nit umsehen vil.
Cocus: Wir danken dir, min guter gsel,
ist es dan dins herren […] befehl,
im zdienen er mich willig findt.
Waz dkuchi blangt, da bin ich gschwindt.
Ein maalzit rüst ich also fyn
in schneller yl, daz es mus sin
ein ehr vnd rum dem herren frum,
daruon mir ouch min blonung khumptt.
Den gutten trachten sin ich nach,
des syg der herr on vngemach.
Cellarius: Nun sag vns an, waz für ein fest
ist hütt, daz man ladt solche gest,
so kann ich mich mit wyn vnd brott
versechen, wies erfordrett duott.
Sophar: Es ist vff hütt min edler herr

               

Luzerner Wilhelmspiel von 1596«, in: Et respondeat. Studien zum deutschen Theater des
Mittelalters, Katja Scheel (Hg.), Leuven: 2002, S. 195-214, besonders Anm. 1 und 7.
           2.  In diesem Textabschnitt halte ich mich, soweit es die drucktechnischen
Bedingungen erlauben, an meine schon etablierten Gewohnheiten bei der Transkription
dieses Textes, was die Groß- und Kleinschreibung, Interpunktion, Auflösung von Kürzeln
und s-Schreibungen betrifft. Schräg gesetzt werden nur meine Ergänzungen.
 

90

2003-09-12 12-44-53 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  73-142) T02_01 kap 2.p 31591341946

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


JOHN TAILBY: DIE KOCHSZENE IM LUZERNER WILHELMSPIEL (1596)

gesezt in hoch fürstliche ehr,
ein herzog vnd herr in dem land
vom parlement gmeincklich ernant.
Cellarius: Ist dann graf Wilhelm ingesezt
ins herzogthumb, so würdt genezt
min kelen vnd hals munter wol.
O koch, dich daz ouch fröwen soll,
hütt süffend wir vns fyn blind vol. Dreireim!
Cocus: Ein braten vnd basteten gutt
bhaltt ich zum besten, welhes thutt
vns bed‹en› der arbeitt widerbringen.
Darbi gedenck vnd laß dir lingen,
den besten wyn bring dan herfür.
Cellarius: Laß dsach an mich, vertrüw du mir.
Sy hond gladen, ziehend mit tromen pfiffen
den blatz vff ob den schrancken har.

Diese Bühnenanweisung auf S. 43 unten wird oben auf S. 44 fortge-

setzt. Sie und die darauf folgenden zwanzig Zeilen beziehen sich ein-

deutig auf Wilhelm und seinen Hof. Dann spricht wieder ohne Anwei-

sung der Koch, jetzt mit seiner Frau.

Cocus: Frauw, dumle dich zu diser frist,
ein fürstlich maal sol werden grüst
den nüwen herzog sneller yll,
dan daz ist sin befelch vnd will.
Uxor: Ja, min juncker, hasts gar wol troffen,
bim keller hast du dich vol gsoffen,
trümbest dahar glich wie ein gans,
waz heillosen vnd fulen mans was.
Waz ist ietz mit dir vsgericht?
Mich glust, ich schlüeg dir in daz gsicht.
ich kellen mich glust gwiß nüt baß,
du doller tropff, du volle loß.
Cocus: Was? Woltest du mich erst dran bochen?
Vil weger wers, du ginngest zkochen.
So bald dörfft vns der tuffel bschissen,
als hund vnd katz ein ander byssen.
Bist in der kuch nit hurtig gschwind,
ein mustaz gib ich dir zum grind.
Uxor: Was? Solt ich erst gsagen fyn,
so du bist vol glich wie ein schwyn.
Din tröst ich mich nit vmb ein har
in kuchi gschefften vnd sonst gar.
Waz sol man kochen, wo ist dspis?

 

91

2003-09-12 12-44-53 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  73-142) T02_01 kap 2.p 31591341946

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SZENEN UND ROLLEN DES KOMISCHEN KÖRPERS

Da hast du weder sorg nach flyß,
stadt alle sorg allein vff mir,
so ich doch gar nüt hab von dir
dann böse wortt, der streichen vil.
Kurzumb ichs nit mehr liden wil,
du volle loß, schütt dich der ritt!
Haltt har, ich trenck dirs in vff hütt.
Schlond einander, trometer
blaßt darzuo z[um] andernmal.
Cocus exclamat:
O we, o we, keller frumb,
durch gott bit ich dich, ylends kum!
Thust du das wyb nit ab mir schürgen,
so würdt sy mich alhie erwürgen.
          Pausa.
Hilfio, ist doch niemandt hie,
der mich ein klein erfristen thüe
von minem wyb? Doch maachs laß,
dann sy mich ängstett vs der maas.
Cellarius: Wer schreytt alhie vnd ist beschwertt
Mit ängstten groß vnd […] hilff begertt?
          Accedit.
Waz machend ir hie mit dem wäsen?
Sol der man nit vor dir genesen?
Du bist doch wol ein arges wyb,
daz du den man in bösen kib
so schnöd halttest. Es ist ein spott.
Nun halt ietz still old, samer gott,
dich mus gerüwen, daz ist war,
ein frömbde hand kumbt dir ins haar.
Uxor: Schütt dich der ritt, du grober knopf,
du bist wie er ein voller tropff.
Schlump vnd schlemp hatt einander funden!
Samer botz kriden, ir arge kunden,
mich lust an beden zkelen fyn.
Min herz, es soltt eüch weger syn,
ein wolff zusechen in dem wald.
Gott geb, wie eüch min wyß gefaltt.
Cellarius: Du bist ein wyb mit bösem mul:
besser fund man es an eynem full
dan losen dim heillosen gschwätz,
du suppenwust vnd sudelblätz!
Es ist diner gutt müessig zgon,
man weißt, werd bist, wilts recht v‹er›ston.
Uxor: Wer bin ich dan? Daz sag mir har!

 

92

2003-09-12 12-44-53 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  73-142) T02_01 kap 2.p 31591341946

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


JOHN TAILBY: DIE KOCHSZENE IM LUZERNER WILHELMSPIEL (1596)

Schütt dich der ritt, du weißt nüt zwar,
du kö[…]est vnehr vff mich trechen
vnd solt dirs herz im lib zerbrechen.
Wer bin ich, sag mirs diser frist.
Cellarius: Schwig nun, man weißt wol, wer du bist.
Man kendt dich woll,
ich schwygen soll.
Nun gang iezt fortt mit dinem klaffen,
lug, waz syg in der kuchi zschaffen.
Uxor: Waz gadts dich an, du voller zapf,
lug diner sach, du bappennapff.
Abeunt
trometer blaßt z[um] drittenmal

Der Bote kommt also zu den zwei Saufkumpanen, die beide zuversicht-

lich sind, sie könnten ihre Aufgaben schnell erfüllen. Ihre Absichten

werden jedoch in den Worten des Kellermeisters deutlich: »O koch dich

daz auch fröwen soll/ hütt suffend wir vns fin blind vol.« Danach folgen

Bühnenanweisung und Text, die Wilhelm und seinen Hof betreffen.

Diese Handlung findet wohl in dem palatium Wihelmi statt, der auf dem

Bühnenplan unten links erscheint, d.h. oben links auf dem Platz, wenn

man zum Haus zur Sonne hinaufblickt, etwa an der Stelle vor dem

brotschol genannten Durchgang, an der sich im Passionsspiel am ersten

Tag das Gefängnis Johannes des Täufers befand. Obwohl die Hand-

schrift darüber keine Auskunft gibt, müssen sich Koch und Kellermeis-

ter während der Handlung am Hof trennen, dieser geht irgendwo auf

dem Platz beiseite, jener zu seiner Frau. Dann teilt der Koch seiner

Frau ihre Aufgabe mit: »ein fürstlich maal sol werden grüst«. Diese

kennt ihn gut: »Ja min juncker, hasts gar wol troffen/ bim keller hast du

dich vol gesoffen/ Trümbest dahar glich wie ein gans/ waz heillosen

und fulen mans was.« Mann und Frau beschimpfen sich gegenseitig

und schlagen (»schlond«) einander. Der unterliegende Mann ruft um

Hilfe und sein Freund, der Kellermeister, erscheint. Es wiederholt sich

die Szene, abgesehen von der Schlägerei. Am Ende heißt es schlicht

»Abeunt«.

           Obwohl wir hier zum Teil nur implizite Bühnenanweisungen

haben, handelt es sich zweifellos um ein lustiges Zwischenspiel. Be-

kräftigt wird dies durch die Redetexte, die an die Ehestreite mit ihren

Schlägereien in den Nürnberger Fastnachtspielen erinnern, in denen
3streitende Bauern auftreten. Der Vergleich ist erlaubt, weil dort der

               

           3.  Vgl. John E. Tailby ungedruckte Dissertation The Peasant Figure in Fif-
teenth-century German Shrovetide Plays, St. Andrews, 1966, die sich fast ausschließlich
 

93

2003-09-12 12-44-53 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  73-142) T02_01 kap 2.p 31591341946

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SZENEN UND ROLLEN DES KOMISCHEN KÖRPERS

Bauer die typische Figur ist, der mit dem Landmann wenig zu tun hat.

Auch textliche Echos finden wir in den Scheltreden, wenn die Frau

schimpft: »Das dich der rit schut in den palk« und ihr Mann erwidert:

»Du leugst, solt dich der rit schuten«. Diese Redewendung, welche Al-

fred Götze im Frühneuhochdeutschen Glossar mit »gern in Verwün-

schungen für Teufel« glossiert, finden wir auch in der Formulierung:

Sie wirt euch wünschen den riten.

           Die Darstellerliste am Ende der Handschrift nennt diese drei

Darsteller als Nr. 37-39. Adam Endth, der hier den Cocus und später

den zweiten Helfer des Carnificis spielte, hatte auch 1597 im Passions-

spiel eine Rolle. Über Andreas Käppeli, der den Kellner spielte, wissen

wir sonst nichts; über Wendel Krüsi, Uxor coci, dass er außerdem den

Arduus spielte, der bisher nicht näher zu identifizieren war. Er hatte

bereits 1583 im Passionsspiel eine Frauenrolle gespielt, 1597 bekam er

eine Männerrolle. Hier sehen wir also nicht den kleinen Ehemann mit

der großen Frau. Die Komik bestand eher darin, dass die kleinere Per-

son es fertig bringt, die große zu schlagen. Möglicherweise war der Kel-

lermeister, den ›sie‹ nicht schlägt, kleiner als sein Freund, der ›ihr‹ un-

terlegen war.

           Obwohl verschiedene spätmittelalterliche deutschsprachige

Passionsspiele eine komische Szene mit dem Salbenkrämer (Mercator,
Medicus, Unguentarius), seiner Frau und seinem Diener bringen, bevor

er den drei Marien seine dubiosen Waren für die Salbung der Leiche

Christi anbietet, bleibt die entsprechende Szene im Luzerner Spiel kurz
4und ernsthaft.

           Auch sind Heiligenspiele entschieden seltener im deutschspra-

chigen Drama des späten Mittelalters als im französischen und die

Quellen des Wilhelmspiels finden wir nicht dort, sondern in dem Jesui-

tendrama, das in dieser Zeit in die katholischen Kantone der Schweiz

einzog. Belegt ist die Aufführung eines Wilhelmspiels 1691 in Bruntrut

anlässlich der Amtseinführung eines neuen Bischofs von Basel. Mit un-

serem Drama gemeinsam hat es eine breite Schilderung des sündigen

Lebens Wilhelms, jedoch bestehen darin detaillierte Unterschiede, die

               

mit der Sammlung Adalbert Kellers, Fastnachtspiele aus dem 15. Jahrhundert, Stuttgart,
BLV 28-30 und 46, 1853 und 1858 beschäftigte. Vgl. in der Dissertation das Kapitel 2
»Quarrelling Peasants« – »streitende Bauern« mit Unterteilungen »Ehestreit Pieces«
(Keller 3,4,5,31, 40 & 110) und ›Motivation of a fight on Stage‹ [Motivierung einer
Schlägerei auf der Bühne] (Keller 2, 21, 35, 55, 56 & 57).
           4.  Vgl. Heinz Wyss: Das Luzerner Osterspiel, 3 Bde., Bern: Francke 1967, hier
Bd. II, S. 269-271. Dem Luzerner Usus nach benutzt er diesen Titel; in der modernen
Forschung nennt man solche Spiele Passionsspiele und mit Osterspiel bezeichnet man
Auferstehungsspiele, die mit der Handlung am Ostersonntag beginnen.
 

94

2003-09-12 12-44-53 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  73-142) T02_01 kap 2.p 31591341946

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WOLFGANG THEILE: COMICO DELL’ARTE – STEGREIFSCHAUSPIELER

uns daran hindern, dieses Stück als Quelle unseres Luzerner Texts zu
5betrachten.

           Die Inszenierung auf dem Markt wurzelt noch in der Luzerner

Tradition, wo die spätmittelalterliche Simultanbühne am längsten er-

halten blieb. Das Stück aber, in das dies alles eingebettet ist, verdankt

seinen Ursprung höchstwahrscheinlich dem Jesuitentheater, das Heili-

genspiele verbreitete. So wie das ganze Drama verbindet auch diese

Szene auf spezifische Luzerner Art Elemente aus verschiedenen dra-

matischen und geistigen Traditionen. Dieser Umstand wurde von

Eckehart Catholy über ein anderes Drama aus diesem Jahrzehnt so for-

muliert: »Hier standen Ernst und Komik, Personen der Handlung und
6komische Figur unvermittelt nebeneinander.« Während die Auffüh-

rungsart aus dem älteren deutschen Drama stammt, ist der Gedanke

der Mischung von Komischem und Tragischem modern. Es wundert

einen nicht, dass nach dem Ableben des tüchtigen Renward Cysats

auch in Luzern die Passionsspiele auf dem Weinmarkt aufhörten.

           Auf dieser allerletzten Phase der alten Tradition fußt die Auf-

führungsart, wie auch der Wortschatz der Kochszene aus dem altem

Wortgut schöpft. Jedoch ist die Möglichkeit ihrer Einbettung in ein Hei-

ligenspiel als ein Zwischenspiel, das schroff abgebrochen werden kann,

ohne dass dem Drama geschadet wird, in Luzern am Ende des 16.

Jahrhunderts modern und geradezu avantgardistisch. So dürfen wir

diese drei komischen Körper des Wilhelmspiels an dieser Stelle als ty-

pisch für diesen Augenblick in der Entwicklung des deutschen Dramas

an der Wende zur Neuzeit einschätzen.

John Tailby

Comico dell’arte – Stegreifschauspieler

Einen Idealtypus des italienischen Stegreifschauspielers gibt es nicht.

Der Maskenspieler ist an die geheimnisvolle Herkunft und an die

wechselvolle Geschichte der commedia dell’arte gebunden. Reste eines

religiösen, aus mythologischer Tradition stammenden Kultgebrauchs

der Maske finden sich noch in Arlecchinos Namen (Hellequin, Höllen-

geselle; volksetymologisch: Erlkönig) und in dem geschrumpften Teu-

felshorn seiner Maske. Selbst im 20. Jahrhundert hat Giorgio Strehler

               

           5.  Siehe dazu E. M. Szarota, Das Jesuitendrama, III/2, S. 2123-25.
           6.  Eckehart Catholy: Das deutsche Lustspiel. Vom Mittelalter zum Ende der
Barockzeit, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1968, S. 76.
 

95

2003-09-12 12-44-53 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  73-142) T02_01 kap 2.p 31591341946

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SZENEN UND ROLLEN DES KOMISCHEN KÖRPERS

1die Maske als »rituell« , als »ein mysteriöses, grausames ›Instru-
2ment‹« empfunden, das ihm ein »Gefühl des Schreckens« verursacht.

Carlo Goldoni schätzte den maskierten Schauspieler überhaupt nicht,

obwohl er ihn gelegentlich noch verwendete. Er vermisste unter »tou-

jours le même cuir qui se montre« – »dem ewig gleichen Leder« den

Charakter und die Empfindungstiefe des comico: »l’âme sous le masque

est comme le feu sous les centres« – »die Seele unter der Maske ist wie
3Feuer unter der Asche« . Anders in unserer Zeit der Schauspieler

Jean-Louis Barrault, der den Maskengebrauch in der griechischen Tra-
4gödie als »eine außergewöhnliche Erfahrung« erlebte und gleichzei-

tig ihre wichtigste Funktion nannte: Die Maske »dient dem gesamten
5Körper als Sprungbrett vielfältiger Ausdrucksmöglichkeiten« .

           Als Protagonisten dieser Entwicklung haben die Stegreifschau-

spieler unterschiedliche, ja widersprüchliche Charakterisierungen er-

fahren. Heutigen Stegreif-Enthusiasten erscheinen die comici des 16.

bis 18. Jahrhunderts zuweilen so, als seien sie alle begnadete, pausen-

los kreative und vergötterte Bühnenstars gewesen. Die Realität sah an-
6ders aus. Schon 1930 hat Luigi Falchi mit diesem »Märchen« aufge-

räumt. Glaubwürdige Quellen dieser Epoche bescheinigen vielen vaga-

bundierenden Schauspielern Einfältigkeit, Kunstlosigkeit, Unflätigkeit

und materielle Verelendung; sie behalfen sich vorwiegend mit Kla-

mauk und Lawinenkomik. Natürlich gab es auch brillante Könner, die

oft lebenslang und bis ins hohe Alter ein und denselben mundartlich

fixierten Maskentyp spielten; ihre Namen sind weitgehend überliefert.

Für diese Virtuosen des Maskenspiels war die gebräuchliche aus-

druckslose Halbmaske aus Holz oder Leder des Arlecchino, Brighella,

Pantalone, Dottore und Pulcinella kein hinderliches Requisit, sondern

vielmehr die Voraussetzung für ihre Kunstfertigkeit (arte). Denn die

völlige Unbeweglichkeit und Unwandelbarkeit der Maske verpflichtete

sie dazu, mit vollem Körpereinsatz die persönliche Eigenart des jewei-

ligen Typs zu gestalten. Die enorme Beanspruchung des Körpers als

               

           1.  Giorgio Strehler: Für ein menschlicheres Theater, Frankfurt/Main: Suhr-
kamp 1975, S. 119.
           2.  Ebd., S. 118.
           3.  Carlo Goldoni: »Mémoires de M. Goldoni, pour servir à l’histoire de sa vie
et à celle de son théâtre« (Paris 1787); in: Tutte le opere di Carlo Goldoni, Guiseppe Orto-
lani (Hg.), 14 Bde., Mailand: Mondadori 1935-1956; 1. Bd, 2. Teil, Kap. 20; zitiert nach
Paul de Roux (Hg.): Mémoires de M. Goldoni, Paris: 1965, S. 258.
           4.  Jean-Louis Barrault: Erinnerungen für morgen, Frankfurt/Main: Fischer
1977, S. 262.
           5.  Ebd.
           6.  Luigi Falchi: »Carlo Goldoni e i comici dell’arte«, in: Nuova antologia 271
(1930), S. 477- 489, hier S. 488.
 

96

2003-09-12 12-44-53 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  73-142) T02_01 kap 2.p 31591341946

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WOLFGANG THEILE: COMICO DELL’ARTE – STEGREIFSCHAUSPIELER

Ausdrucksmittel erforderte ein dementsprechend professionelles Aus-

bildungsniveau im physischen Bereich; wohingegen Schlagfertigkeit,

Witz, concetti und andere Komik erzeugende Redetechniken auswendig

gelernt, wiederholt und variiert werden konnten und überdies ein

spielbereites Reservoir an Szenen- und Situationsmodellen zur Verfü-

gung stand.
7

           Als »Dichtung des Augenblicks« dringt das Spiel der comici
nicht differenziert in das Seelenleben ihrer Figuren ein. Emotionen tre-

ten pauschal und dann vorwiegend ganzkörperlich zutage: der vor

Angst schlotternde und in ungeheure Motorik geratende Arlecchino; der

vor Lüsternheit oder rasender Wut sich krümmende Pantalone. Gebär-

den des Schreckens, Erstaunens, der Freude, Furcht, des Begehrens

erhielten ihre komische Wirkung erst durch den exzentrischen Bewe-

gungsstil der comici dell’arte. Der englische Schauspieler David Garrick

sagte von dem berühmten Arlecino Carlin (Carlo Bertinazzi), sein ge-

prügelter Rücken drücke mehr aus als die Gesichter anderer Schau-

spieler. Als einzigartige Möglichkeit pointierter Körpersprache hat An-

drea Perrucci in seiner theoretischen Abhandlung Dell’arte rappresen-
8tativa von 1699 die nächtlich-halbdunkle Stille der scene di notte her-

vorgehoben. Er berichtet auch von Experten erschreckten Hinfallens,

deren halsbrecherische Stürze gelegentlich zu schweren Verletzungen

und sogar zu Todesfällen geführt haben sollen. Die Sprache allein hätte

dies alles nicht leisten können, zumal in der commedia dell’arte ver-

schiedenste, keineswegs überall verstandene Dialekte die Bühne be-

völkerten (Arlecchino und Brighella sprachen bergamaskisch, Pantalo-

ne venezianisch, Dottore bolognesisch, Pulcinella neapolitanisch, die

innamorati toskanisch) und bei Auslandsgastspielen schon gar kein

Verlass auf das Sprachverständnis war.

           Im Zusammenwirken von Körperspiel, Kostüm und Sprache

machte der comico dell’arte Komik erzeugende Kontraste zwischen ge-

sellschaftlichem Status und Redeweise, zwischen Witz und Narrheit,

zwischen Moral und Trieb sichtbar. So trägt und aktiviert der respekta-

ble venezianische Kaufmann Pantalone Körpersignale, die seinem

würdevollen Alter und Stand (»il Magnifico«) eklatant widersprechen.
9Zahlreiche Abbildungen (z.B. der Recueil Fossard ) akzentuieren jene

Elemente – etwa den aggressiv nach vorn vorstechenden Kinnbart oder

               

           7.  Max Kommerell: »Betrachtungen über die commedia dell’arte«, in: Ders.:
Dichterische Welterfahrung, Frankfurt/Main: Klostermann 1952, S. 159-173; hier S. 161.
           8.  Andrea Perrucci: Dell’arte rappresentative, premeditata ed all’improvviso,
Napoli 1699.
           9.  So benannt nach einem gewissen Sieur Fossard, der diese Stichsammlung
des 16. Jahrhunderts für Ludwig XIV. zusammengestellt hatte; erst im 20. Jahrhundert
von Agne Beijer in den unkatalogisierten Beständen des Stockholmer Museums entdeckt.
 

97

2003-09-12 12-44-54 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  73-142) T02_01 kap 2.p 31591341946

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SZENEN UND ROLLEN DES KOMISCHEN KÖRPERS

den oft drastisch skizzierten Penisbereich –, die den beharrlich jugend-

lich scheinenden Kampfesmut des verspotteten Alten und die uner-

müdliche Liebeslust des meist erfolglosen Galans signalisieren. Und

bei dem neapolitanischen Pulcinella ist es der überdimensionierte Bu-

ckel, der dem – eigentlich unter seiner Verkrüppelung leidenden –

Körper die grotesk-komische »Sprache« vorschreibt. Es sind dies wir-

kungspoetische Konstanten der commedia dell’arte, die der aus der la-

teinischen Rhetorik stammende Begriff der »körperlichen Beredsam-
10keit« (Meyerhold spricht von der »écriture corporelle« – der »Hand-

schrift des Körpers«) anschaulich beschreibt.

           Derartige »körperliche Beredsamkeit« galt aber auch für das

dramatische Miteinander der Schauspieler. So war der einzelne comico
gehalten, seinen Part nicht ungehindert durchzuspielen. Vielmehr

musste er auf Signale, die zweifellos auch Körpersignale sein konnten,

des Partners achten. Denn im Stegreifspiel gab es als Spielvorlage le-

diglich den canovaccio, das »Szenarium«, das, in zweifacher Ausferti-

gung links und rechts hinter der Bühne aufgehängt, die Schauspieler

über den Handlungsablauf orientierte. Der Dialog war nur teilweise fi-

xiert und geprobt; ein bedeutender Rest blieb für frei improvisierte

Einlagen. Diese aber unterlagen einem strengen Gesetz, von dem im

18. Jahrhundert Jean Auguste Jullien (gen. Desboulmiers) in seiner sie-
11benbändigen Histoire anecdotique et raisonnée du théâtre italien aus-

führlich berichtet hat: Sobald einer der Schauspieler einen plötzlichen,

nicht vorausgeplanten, aber gute komische Wirkung versprechenden

Einfall hat – beispielsweise eine Anspielung auf das anwesende Publi-

kum, auf den Spielort oder auf ein aktuelles Ereignis –, darf er durch

entsprechende Gebärden- oder Zeichensprache den Mitspieler zum

Schweigen bringen; und dieser hat dem Signal unverzüglich zu folgen.

Daraus geht zugleich hervor, dass die commedia dell’arte – im Gegen-

satz zu den solistischen Auftritten eines Charlie Chaplin oder Buster

Keaton – in erster Linie Ensembletheater ist, bei dem die individuelle

Leistung stets dem Ganzen und allen zu dienen hat. Das zeigt sich auch

an der äußeren Organisation der Truppen. Sie waren häufig Ausbil-

dungsbetriebe – Benedetto Croce spricht von einer »industrializzamen-
12to del teatro« – »Industrialisierung des Theaters« –, die sich Statuten

gaben, Arbeitskontrakte schlossen, Lehrlinge unterrichteten und einen

eigenen »gergo teatrale« – »Theaterjargon« pflegten.

               

           10.  Wsewolod E. Meyerhold: Le théâtre théâtral, Paris: Gallimard 1963, der
französischen Übersetzung seiner Schriften zum Theater (1912).
           11.  Paris 1769.
           12.  Benedetto Croce: »Intorno alla commedia dell’arte« (1931), in: Ders.: La
letteratura italiana, Bd. I: Dal duecento al cinquecento, Bari: Laterza 1965, S. 447-455,
hier S. 447.
 

98

2003-09-12 12-44-54 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  73-142) T02_01 kap 2.p 31591341946

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WOLFGANG THEILE: COMICO DELL’ARTE – STEGREIFSCHAUSPIELER

           Eine weitere wichtige Besonderheit hatte der comico dell’arte zu

beachten. Sie betrifft den Realitätsbezug zwischen Körper und Maske.

Bei der praktischen Arbeit mit Maskenschauspielern hat Strehler die

Erfahrung gemacht, »daß der Schauspieler auf der Bühne die Maske

nicht mit einer gewohnten Geste der Hände berühren darf (Hand auf

die Stirn, Finger auf die Augen, das Gesicht mit den Händen bedecken

etc.)«. Anderenfalls erweise sich die Geste als »absurd, unmenschlich,

falsch«; sie dürfe lediglich »mit der Hand ›skizziert‹« werden. »Die
13Maske verträgt also nicht die Konkretheit einer realen Gebärde.« Der

Grund für diesen notwendigen Verzicht ist darin zu sehen, dass in der

commedia dell’arte der Körper des Schauspielers umfassend instrumen-

talisiert und zu einem Requisit wird.

           Doch trotz solcher schauspielerischer Distanzierung von der

Realität des Körperlichen in der commedia dell’arte hatte der Anteil

nonverbaler Elemente hinsichtlich der politischen und sozio-ökonomi-

schen Wirklichkeit häufig recht praktische und handfest reale Funk-

tionen zu erfüllen. Sie betrafen die staatlichen und kirchlichen Vorbe-

halte gegenüber dem Theater, die es zu umgehen oder zu neutralisie-

ren galt. Wenn es der Truppe oder dem einzelnen Schauspieler etwa

darum ging, Anspielungen anrüchiger oder gar regimekritischer Natur

dem Publikum auf unverdächtige oder harmlos erscheinende Weise

nahezubringen, war das körperliche Spielmoment eine unentbehrliche

Hilfe. Jegliche Zensur konnte auf diesem Wege unterlaufen werden.

           Seit der Wiederentdeckung der commedia dell’arte im 20. Jahr-

hundert durch Konstantin Stanislavskij, Wsewolod Meyerhold, Alexan-

der Tairov, Jacques Copeau, Max Reinhardt, Gordon Craig bis Giorgio

Strehler und Luchino Visconti haben das moderne Theater und andere

Medien »diese unvergängliche Gabe Italiens an Drama und Bühne der
14Welt« dankbar angenommen. An den modernen Schauspieler aber,

der erst noch lernen mußte, das befremdliche Requisit einer Maske zu

beherrschen, hat die derzeitige Suche nach der »absoluten Bühnen-
15 16kunst« , nach dem »spectacle complet« und nach dem reinen »thea-

17tralischen Theater« neue ungewohnte Anforderungen gestellt, die

den comici dell’arte der Vergangenheit geläufig gewesen waren.

Wolfgang Theile

               

           13.  G. Strehler: Für ein menschlicheres Theater, S. 119.
           14.  M. Kommerell: »Betrachtungen über die commedia dell’arte«, S. 159.
           15.  Volker Klotz: »Utopie der absoluten Bühnenkunst«, in: Neue Züricher Zei-
tung 209, 9./10. September 1995.
           16.  Gustave Attinger: L’esprit de la commedia dell’arte dans le théâtre français,
Paris, Neuchâtel: Librairie Théâtrale 1950, S. 8.
           17.  W. Meyerhold: Le théâtre théâtral.
 

99

2003-09-12 12-44-54 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  73-142) T02_01 kap 2.p 31591341946

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SZENEN UND ROLLEN DES KOMISCHEN KÖRPERS

Hanswurstiade

Der Begriff legt es nahe, dass es sich bei der Hanswurstiade um eine

Gattung, genauer: eine Textsorte, handelt. Tatsächlich kann davon

nicht die Rede sein. Ihr einziges sie konstituierendes Merkmal ist die

Hauptfigur, die weniger ein dramatisches denn ein theatralisches Phä-

nomen ist. Sie ist die Konstante, die alle dramatischen Texte, die als

Hanswurstiade bezeichnet werden könnten, durchläuft. Die Gattungs-

bezeichnungen der Texte, die von der komischen Person dominiert

werden, könnten unterschiedlicher kaum sein: Haupt- und Staatsak-

tion, Altwiener Volkskomödie, Singspiel und Pickelheringsspiel, Ber-
1nardoniade usw. Sich der Hanswurstiade zu nähern oder gar zu einer

Charakterisierung zu gelangen, ist also nur über die theatralische Fi-

gur, die ihr den Namen gibt, möglich: Erst über die Bühne lässt sich ei-

ne Aussage über die Texte machen.

           Die problematische Stellung, die das Drama allgemein zwischen

den beiden Polen Literatur und Theater einnimmt, wird hier, da die

Gattungsbezeichnung ausdrücklich auf die Person, ja seinen Körper,

verweist, besonders deutlich. Da die Improvisation die Domäne des

Narren ist, lässt sich nur eine Andeutung dessen erschließen, was das

Hanswurstspiel ausmachte. Die folgenden Ausführungen ergeben aus

den genannten Gründen weniger die Definition einer Textsorte, son-

dern sind vielmehr eine theater- und gattungshistorische Untersu-

chung des Narren im 17. und 18. Jahrhundert.

           Der Begriff Hanswurst taucht in der deutschen Sprache auf,

lange bevor er zur Kennzeichnung des Narren der Wanderbühne wur-
2de. Martin Luther beschreibt Hanswurste als »die groben tolpel, so

klug sein wollen, doch vngereimt vnd vngeschickt zur sache reden vnd
3thun«. Luther verwendet den Begriff im Sinne einer allgemeinen Be-

schimpfung. Helmut G. Asper hat nachgewiesen, dass der Hanswurst

               

             1.  Bärbel Rudin definiert die Hanswurstiade als »jene älteren Theaterstücke
possenhaften Charakters, in denen die lustige Person im Mittelpunkt steht« und grenzt
sie historisch ab, indem sie konstatiert, sie sei »aus dem Pickelheringsspiel der Engl.
Komödianten, unter Nachwirkung des Fastnachtsspieles und in aufnehmewilligem Wett-
kampf mit der commedia dell’arte« entstanden (Bärbel Rudin: »Hanswurstspiel«, in: Real-
lexikon der deutschen Literaturgeschichte, Berlin: de Gruyter 1958, Bd. 1, S. 618). Diese
Definition übersieht zum einen die historische Kontinuität von Pickelheringsspiel und
den Spielen des 18. Jahrhundert, zum anderen die Eigenschaft des Narrenspiels, die Gat-
tungsgrenzen zu transzendieren.
           2.  Vgl. Helmut G. Asper: Hanswurst. Studien zum Lustigmacher auf der Berufs-
schauspielerbühne im 17. und 18. Jahrhundert, Emsdetten: Lechte 1980, S. 1-4.
           3.  Martin Luther: Wider Hans Worst, Halle: Niemeyer 1880, S. 4.
 

100

2003-09-12 12-44-54 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  73-142) T02_01 kap 2.p 31591341946

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RALF HAEKEL: HANSWURSTIADE

der Fastnachtsspiele dieser allgemeinen Definition entspricht. Die be-

griffliche Identität von Tölpel im 16. Jahrhundert und Komischer Per-

son im 18. Jahrhundert führt in die Irre. Die von Joseph Anton Stra-

nitzky am Beginn des 18. Jahrhunderts verkörperte Bühnenfigur des

Salzburger Bauern Hans Wurst steht nicht in der Tradition des Hans-

wursts bei Hans Sachs:

[D]er Begriff Hanswurst, wie er im 16. Jahrhundert auftaucht, [hat] nichts mit dem Lus-
tigmacher auf dem Theater der Berufskomödianten gemein […]: er ist hier negative Per-
son, Schimpf- und Spottname und wenn er im Fastnachtspiel erscheint, so auch als Narr

4im Brantschen Sinne oder in einer Rolle, die überhaupt nicht närrisch bestimmt ist.

Die Figur, die der Hanswurstiade ihren Namen gibt, hat ihre Ursprün-

ge beim Pickelhering der Englischen Komödianten. Er ist die zentrale

Figur der englischen Wanderbühne und geht zurück auf den von Ri-
5chard Tarlton geschaffenen Narren. Tarlton war der populärste

Schauspieler der elisabethanischen Bühne unmittelbar vor Shake-

speares Wirken. Die von ihm kreierte Figur vereinigt in sich die ver-

schiedenen Elemente der englischen Volkstheatertradition, den vice
der morality plays, den fool und den clown. Seine Domäne ist die Im-

provisation, das Musizieren, der Tanz, die Akrobatik und die Interak-

tion mit dem Publikum. Die Nebenhandlungen um den Clown sind

oftmals Parodien der Haupthandlungen: »Der parodistische Nachvoll-

zug einer soeben abgespielten Haupt- und Staatsaktion vereint das
6burleske und zeitkritische Element in charakteristischer Einheit.«

           Diese Figur, und nicht der vollständig im Handlungsgang integ-

rierte und damit der Möglichkeit des Extemporierens beraubte Clown

der Jahrhundertwende, ist es, die die Englischen Komödianten 1592 in

Deutschland einführten. Die Narren der einzelnen englischen Wander-

truppen heißen Jan Posset oder Bouschet, Hans Stockfisch oder Pi-

ckelhering. In den Dramen erscheinen außerdem die Namen Hans
7Supp oder französisiert Jean Potage, Grobian und Cnemon. In der

ersten Hälfte des 17. Jahrhunderts fungiert Pickelhering als Ober- und
8Gattungsbegriff für den Narren der professionellen Wanderbühne.

               
           4.  H. G. Asper: Hanswurst, S. 3f.
           5.  Vgl. Robert Weimann: Shakespeare und die Tradition des Volkstheaters. So-
ziologie, Dramaturgie, Gestaltung, Berlin: Henschel 1967, S. 300-313.
           6.  Ebd., S. 307.
           7.  Die meisten Namen verweisen auf Nahrungsmittel, was ein Hinweis auf die
Fress- und Sauflust des Narren ist.
           8.  Unterstrichen wird dies durch die Bezeichnung des Narren in der Tragedia
von Julio und Hyppolita als »Grobianus – Pickelhering oder Julij Diener«, in: Manfred
Brauneck (Hg.): Spieltexte der Wanderbühne, Bd. 1, Berlin: de Gruyter 1970, S. 427.
 

101

2003-09-12 12-44-54 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  73-142) T02_01 kap 2.p 31591341946

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SZENEN UND ROLLEN DES KOMISCHEN KÖRPERS

Die Popularität dieses Narren geht so weit, dass die wichtigste Dra-

mensammlung der englischen Wanderbühne, die Engelischen Comedien
und Tragedien aus dem Jahr 1620, gemeinhin als »der Pickelhering« be-

9zeichnet wird.

           Der Narr gehorcht dem Lustprinzip, wobei ihm jedes moralisie-

rende Moment fehlt. Er ist Spielball der rein diesseitigen Affekte der

Völlerei und der Wollust. Seiner Fress- und Sauflust korrespondiert die

sexuelle Triebhaftigkeit; oft ist er der Diener des Protagonisten der

Hauptaktion. Er ist bäuerlicher Herkunft, mithin auf der Bühne die
10Diskursfigur der niederen Schichten. Dabei drückt er sich drastisch

und vulgär aus, wie das folgende Beispiel aus Der Großmüthige Über-
winder Seiner selbst belegt:

Cosroes: Sage dann, was ist die Liebe?
Hanswurst: Wir Bauren können es zwar nicht beschreiben, aber wann wir ein Mensch auf
den Heuboden bekommen, so erzehlen wir es historiweis, daß sie in dreiviertl Jahren ein
lebendiges Exempl bekombt.

11Cosroes: Du bist ein Narr!

Das Extemporieren, sein beiseite-Sprechen und der Dialog mit dem

Publikum machen ihn zum Repräsentanten und zum Garanten des vor-

und später des anti-illusionistischen Theaters. Indem Hanswurst be-

wusst aus der Rollenfiktion hinaustritt, werden seine Aktionen meta-

theatralisch:

               

             9.  Das ist darauf zurückzuführen, dass der Begriff Pickelhering im vollständi-
gen Titel der Sammlung vorkommt: Engelische Comedien und Tragedien. Das ist: Sehr
Schöne/ herrliche und außerlesene/ geist- und weltliche Comedi und Tragaedi Spiel/
sampt dem Pickelhering/ welche wegen ihrer artigen Inventionen, kurzweiligen auch theils
warhafftigen Geschicht halber/ van den Engelländern in Deutschland an königlichen /
chur- und fürstlichen Höfen auch in Reichs- See- und Handelstädten seynd agiret und ge-
halten worden/ und zuvor nie im Druck außgangen. An jezto/ Allen der Comedi und Tra-
gedi Liebhabern/ und Andern zu lieb und gefallen/ der Gestalt in offenen Druck gegeben /
daß sie gar leicht darauß Spielweiß widerumb angerichtet/ und zur Ergetzlichkeit und Er-
quickung des Gemüths gehalten werden können. Gedruckt im Jahr M.DC.XX 
           10.  Vgl. zum Begriff der Diskursfigur Wolfgang Neuber: »Diskursmodell Volks-
theater. Zur Stellung und Funktion der Altwiener in der österreichischen Aufklärung«, in:
Internationales Archiv für Sozialgeschichte der deutschen Literatur 18/2 (1993), S. 29-52.
           11.  »Der Großmüthige Überwinder/ Seiner selbst / mit H.W.: / den übl be-
lohnten Liebhaber vieller Weibsbilder/ oder HW/ der Meister, böse Weiber gutt zu ma-
chen«, in: Rudolf Payer von Thurn (Hg.): Wiener Haupt- und Staatsaktionen, Bd. 2, Wien:
Verlag des literarischen Vereins 1908, I/1.
 

102

2003-09-12 12-44-54 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  73-142) T02_01 kap 2.p 31591341946

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RALF HAEKEL: HANSWURSTIADE

Hw zeigt sich beherzt und sagt, ein solcher Bauernflegel solte schweigen, oder er wolle
ihm zeigen, was manier seye. Fangen an Beede zu Disputirn und zu zancken, bis endlich
vollkommen rauffen. Nachdem aber stehen sie auf und Hw sagt, ob er ihm wehegethan?

12Riepl sagt nein. Hw: du mir auch nicht, dann es ist nur auf Comediantisch gewesßen.

In allen drei Gattungen der Wanderbühne, den Haupt- und Staatsak-

tionen, den Pickelheringsspielen und den Singspielen, spielt der Narr

eine mehr oder weniger zentrale Rolle. Ein Merkmal des Schauspiels

der englischen und ab der zweiten Hälfte des 17. Jahrhunderts der

deutschen Wanderbühne ist, dass die Aktionen des Narren die Gren-

zen der einzelnen Gattungen sprengen. Elemente der Pickelherings-

spiele werden auf der Bühne als improvisierte lazzi in die Haupthand-

lung integriert oder konstituieren die Nebenhandlung, während die

Singspiele als Überbrückung zwischen den Akten und als Abschluss

der Haupt- und Staatsaktion aufgeführt werden. Eine Aufführung der

Wandertruppen ist also das Ergebnis einer Kombination der verschie-

denen Spielelemente, wobei der Narr das synthetisierende Moment

darstellt.

           Auf der Bühne tummeln sich ab der zweiten Hälfte des 17. Jahr-

hunderts zunehmend auch Narren, die Harlekin und Hanswurst hei-

ßen, während der Name Pickelhering in den Hintergrund gedrängt

wird. Die viel beschworene Vertreibung des Harlekins durch Gottsched

und die Neuberin im Jahr 1737 ist mehr ein Mythos der Theaterge-

schichtsschreibung denn die Geburtsstunde des aufgeklärten Thea-
13ters. Dennoch setzen sich im Laufe des Jahrhunderts die Forderun-

gen nach einem regelmäßigen, illusionistischen und moralisch lehrhaf-

ten Drama durch und verdrängen den Hanswurst letztlich von der

deutschen Bühne.

           In einem anderen Kontext spielt die komische Person auch noch

im gesamten 18. Jahrhundert eine maßgebliche Rolle. Denn einen ent-

scheidenden strukturellen Wandel erfährt die Figur des Narren, als die

Wanderbühne in Wien ansässig wird. In der Verbindung der verschie-

denen theatralischen Formen des 17. Jahrhunderts entwickelt sich in

dem stehenden Theater die Altwiener Volkskomödie: »Sie entstand zu

Anfang des 18. Jahrhunderts aus den Haupt- und Staatsaktionen der

Wandertruppen, den Szenaren der commedia dell’arte, der italienischen

               
           12.  Ebd., I/12.
           13.  Vgl. Daniela Schletterer: »Die Verbannung des Harlekin – programmati-
scher Akt oder komödiantische Invektive?«, in: Frühneuzeit-Info 8 (1997), S. 161-169. D.
Schletterer weist nach, dass die Vertreibung weniger ein aufklärerischer Akt der Verban-
nung des Bühnennarren war, bei dem die Neuberin lediglich das Instrument Gottscheds
war, sondern vielmehr eine konkrete Aktion der Schauspielerin gegen ihren Konkurren-
ten, den Harlekindarsteller Joseph Ferdinand Müller.
 

103

2003-09-12 12-44-54 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  73-142) T02_01 kap 2.p 31591341946

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SZENEN UND ROLLEN DES KOMISCHEN KÖRPERS

Prunkoper, den ludi caesarei des Wiener Hofes sowie dem Jesuiten-
14drama.« Auch das Wiener Volkstheater, das ebenso wie die Wander-

bühne alle Stände im Publikum vereint, besitzt keine Gattung, die sich
15eindeutig als Hanswurstiade beschreiben ließe.

           Eine zentrale Rolle in diesen Dramen und auf der Lokalbühne

nimmt der Hanswurst ein. Der von Stranitzky verkörperte Narr der

vierzehn Wiener Haupt- und Staatsaktionen ist keine originale Schöp-

fung, wie es die lokalpatriotische Theaterforschung gerne darstellt,
16sondern entspricht noch ganz dem Typus des Pickelherings.

           Dies ändert sich, als die Haupt- und Staatsaktion in den 30er

Jahren des 18. Jahrhunderts aus der Mode kommt und Magie, Zauberei

und Maschinen zunehmend die Bühne beherrschen. Die Form des

Wiener Narrentheaters hingegen bleibt den Vorgaben der frühaufklä-

rerischen Gattungspoetiken diametral entgegengesetzt. Dies gilt insbe-

sondere für die Stücke von Joseph Felix Kurz mit dem von ihm darge-

stellten Bernardon im Zentrum:

Die phantastische Welt der Bernardoniade kennt keine Hierarchien und Ordnungen, kei-
ne Handlungslogik; Himmel, Hölle, Erde, Götter, tote und lebende Menschen werden
durcheinandergewirbelt, das barocke Universum jeder Transzendenz entkleidet und in
das anarchische Spiel integriert; kurz, ein Affront nicht nur gegen die Ideologie ständi-
scher Hierarchien und des zentralistischen Absolutismus, sondern auch gegen jede tra-

17dierte Dramenpoetik mit ihren wirkungsästhetischen Ansprüchen.

               

           14.  W. Neuber: »Diskursmodell Volkstheater«, S. 31.
           15.  Jürgen Hein zählt die verschiedenen in der Forschung angeführten Gat-
tungsbegriffe auf, wobei sich die Posse noch am ehesten als das dramatische Äquivalent
der theatralischen Hanswurstiade verstehen ließe: »Intermezzo, Stegreifburleske, Posse
(Lokalposse), Lokalstück (Sittenstück), Mythologische Karikatur, Parodie (Parodistische
Posse), Maschinenkomödie, Märchendrama (Dramatisches Volksmärchen), Geister- und
Gespensterstück, Ritterstück, Singspiel, Lebensbild, Volksstück, Operette.« Jürgen Hein:
Das Wiener Volkstheater, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1978, S. 57.
           16.  Asper betont, dass dies auch auf die deutschen Narren, die die Namen der
commedia dell’arte tragen, zutrifft: »Dieser deutsche Harlekin, Hanswurst, Kilian Brust-
fleck, Hans Supp, Potage und Knapkäse sowie die älteren Bouschet und Stockfisch und
die nur sporadisch auftretenden Scapin, Scaramuß oder Truffaldino sind alle nur spezifi-
zierte Namen für den clownartigen Typ Pickelhering, der von den Englischen Komödian-
ten in Deutschland eingeführt wurde. Das Reich dieses Lustigmachers ist die Haupt- und
Staatsaktion, gelegentliche Übertragungen auf französische Komödien bleiben Ausnah-
men. Die zum Teil früheren, zum Teil parallelen Versuche um ein neues, werbekräftiges
Bild des Lustigmachers sind bei der Beschäftigung mit Joseph Anton Stranitzky zu be-
denken, und schon diese Einordnung entkleidet ihn des einzigartigen Rangs, den die
Forschung ihm zugestehen will.« H.G. Asper: Hanswurst, S. 34.
           17.  Johann Sonnleitner: »Hanswurst, Bernardon, Kasperl und Staberl«, in:
 

104

2003-09-12 12-44-54 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  73-142) T02_01 kap 2.p 31591341946

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RALF HAEKEL: HANSWURSTIADE

Der Wiener Hanswurststreit dreht sich folglich weniger um den ur-

sprünglich von Stranitzky, danach von seinem Nachfolger Gottfried

Prehauser verkörperten Narren, sondern primär um die Figur des
18Kurz-Bernardon. Dass sich letztlich aufklärerische Tendenzen

durchsetzen, führt aber nicht zum Ende des Hanswursts, sondern zu

seiner Transformation. Die Tendenz der Verbürgerlichung erreicht bei
19Philipp Hafner »ihren vorläufigen Höhepunkt und Abschluß«. Die

aufklärerischen Tendenzen führen dazu, dass der Narr nicht mehr ex-

temporiert und seine Figur im Text literarisch fixiert wird: Die »komi-

sche Volksfigur [wird] nicht überflüssig gemacht, sondern funktional
20neu definiert«.

           Das Wiener Volkstheater kennt neben Hanswurst und Bernar-

don noch die Narren Kasperl, Staberl und Thaddädl. Ende des 18.

Jahrhunderts endet zwar nicht die Zeit des Wiener Volkstheaters, wohl

aber die des lustigen Volksnarren als der zentralen Bühnengestalt.

Ganz tritt die Figur nicht von der Bühne ab, denn noch bei Nestroy be-
21sitzen einige Figuren Züge des Hanswursts. Definiert man aber die

Hanswurstiade nicht als Dramengattung, sondern als theatralisches

Moment des Volkstheaters, wie dies hier geschehen ist, so beginnt sie

ihre zentrale Stellung im Volkstheater mit der Literarisierung ihrer

Hauptfigur zu verlieren.

           Der Narr, von dessen vielen Namen Hanswurst nur der bekann-

teste ist, ist ein Phänomen, das in einer Zeitspanne von zweihundert

Jahren und über alle historischen Gattungsveränderungen hinweg im

deutschsprachigen Theater präsent ist. Als Diskursfigur der unteren

Schichten einerseits und Körper gewordene Illusionsbrechung ande-

rerseits, ist der Hanswurst das Symbol des anti-illusionistischen komi-

schen Volkstheaters, das auf keine bestimmte Textsorte festzulegen ist.

Insofern dieser Narr ein reines theatralisches Phänomen ist, lässt sich

auch die nach ihm benannte Hanswurstiade nicht als eine Textsorte

               
Hanswurstiade. Ein Jahrhundert Wiener Komödie, Salzburg, Wien: Residenz Verlag 1996,
S. 331-389, hier S. 352f.
           18.  Vgl. ebd., S. 358.
           19.  Herbert Zeman: »Die Alt-Wiener Volkskomödie des 18. und frühen 19.
Jahrhunderts. Ein gattungsgeschichtlicher Versuch«, in: Die österreichische Literatur. Ihr
Profil von den Anfängen im Mittelalter bis ins 18. Jahrhundert (1050-1750), Herbert Ze-
man (Hg.): Graz: Akademische Druck- und Verlagsanstalt 1986, S. 1299-1333, hier
S. 1310.
           20.  W. Neuber: »Diskursmodell Volkstheater«, S. 38.
           21.  Vgl. Johannes Braun: Das Närrische bei Nestroy, Bielefeld: Aisthesis 1998,
S. 19-29.
 

105

2003-09-12 12-44-54 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  73-142) T02_01 kap 2.p 31591341946

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SZENEN UND ROLLEN DES KOMISCHEN KÖRPERS

definieren, sondern vielmehr als ein Gattungsgrenzen sprengendes

und damit auch Gattungen verbindendes theatralisches Moment.

Ralf Haekel

Bauern

In den niederländischen Schauspielen des 16. und frühen 17. Jahrhun-
1derts trifft man auf manche Bauern. Auf der Rederijker-Bühne sind

sie besonders beliebt in den Possenspielen, hin und wieder aber finden

wir sie auch in anderen dramatischen Gattungen. Ihr Verhalten spie-

gelt die gesellschaftlichen Verhältnisse wider, wie sie sich in den Sit-

ten der flämischen, brabanter, seeländischen und holländischen Städte

der Frühmoderne manifestiert haben. Im Vergleich zu Dorfbewohnern,

die in den Bauern ihre stereotypen Repräsentanten haben, betrachten

die Einwohner der größeren Städte sich selbst als ungleich zivilisierter
2und intelligenter. In den Augen der Städter sind Bauern naiv, gefrä-

ßig und voller Wollust. Das macht sie leicht zu Opfern von Schwindlern

               

           1.  Die Haltung Bauern gegenüber ist im niederländischen Drama des 15.
Jahrhunderts ziemlich kompliziert, weil in den wenigen überlieferten Texten aus dieser
Zeit anscheinend keine Bauern auftreten. Dennoch lassen sich die meisten der auftre-
tenden Personen in den sotternien (eine der französischen Farce ähnliche Gattung) mit
einiger Wahrscheinlichkeit als Bauern erkennen. Obwohl die Motive, die wir in den Spie-
len antreffen, nicht ausschließlich für diesen »Bauerntypus« gelten, sind sie vielleicht
doch ein Hinweis dafür, dass wir die hier auftretenden Personen als Bauern und Bäue-
rinnen betrachten können. Das Motiv der Sexualität ist dabei meistens verbunden mit
dem Thema der Ehe älterer Männer mit jüngeren Frauen. Fäkalische Obzönitäten gibt es
in diesen Spielen nicht. Erst in den cluchten und esbatementen des 16. Jahrhunderts sind
diese Elemente auffindbar.
           2.  In diesem Sinne spiegeln diese Possenspiele den von Norbert Elias be-
schriebenen Zivilisationsprozess, wie er sich im 15. und 16. Jahrhundert in den nördli-
chen Regionen Europas vollzogen hat. Vgl. Norbert Elias: Über den Prozeß der Zivilisation.
Soziogenetische und psychogenetische Untersuchungen, Basel: Haus zum Falken 1939. Der
beschränkte Raum erlaubt es uns hier nicht, in Einzelheiten auf diesen Aspekt der nie-
derländischen Possenspiele einzugehen. Hier beschränken wir uns vornehmlich auf eine
kurze Besprechung einer geringen Anzahl wenig bekannter und dennoch in verschiede-
ner Hinsicht interessanter Beispiele mit charakteristischen Rollen für Bauern. Wie sich
der Zivilisationsprozess in Brüssel entwickelt hat, wurde in äußerst fesselnder Weise be-
schrieben von Herman Pleij in seinem Buch De sneeuwpoppen van 1511. Stadscultuur in
de late middeleeuwen, Amsterdam, Leuven: Meulenhoff/Kritak 1988.
 

106

2003-09-12 12-44-55 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  73-142) T02_01 kap 2.p 31591341946

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WIM HÜSKEN: BAUERN

wie Gastwirten – Wirtinnen und ihre Mägde sind noch schlimmer! –

und Quacksalbern. Wenn es den Bauern schon gelingt, einen Vorteil zu

erzielen, dann meistens nur infolge eines zufälligen Zusammentreffens

verschiedener Umstände. So z.B. Goossen Taeyaert in einem esbate-
ment der Haarlemer Rederijker-Kammer Trou moet blycken, das am 24.

3Juni 1594 in der Stadt aufgeführt wurde. In diesem Spiel hält ein

Kaufmann einen Bauer für den Teufel, nur weil dieser sich die Haut

einer Kuh als Mantel umgelegt hat. Der Bauer freilich, der kurz zuvor

von einem Metzger massiv übers Ohr gehauen wurde, trägt diese Kuh-

haut, voller Angst vor seinem bösen Weib, einfach nach Hause. Abge-

sehen von zwei oder drei Pfund Fleisch, ist sie das Einzige, was ihm

von der Kuh geblieben ist. Der Kaufmann erblickt diesen »Teufel«,

händigt ihm – tödlich erschrocken – seinen Geldbeutel aus und macht

sich davon. Der erstaunte Bauer geht frohgemut nach Hause. So gehen

die Possen aber selten aus. Meistens zeigen die Bauern der niederlän-

dischen Possenspiele ein anderes Gesicht und ihre Körperlichkeit

spielt dabei eine nicht unbeträchtliche Rolle.

           Hunger ist nicht selten eine der wichtigsten Triebfedern für das

Verhalten der Bauern. Eine Sammelhandschrift aus der Mitte des 16.

Jahrhunderts in der Königlichen Bibliothek zu Brüssel (Hs. 21649) ent-

hält ein bisher unveröffentlichtes, ursprünglich aus Amsterdam stam-

mendes Spiel mit dem Titel Ons Lieven Heeren Minnevaer – Unseres
Herrgotts Pflegevater. Der Bauer beginnt das Spiel mit einem Monolog,

in dem er über sein Schicksal und das seiner Familie jammert: Gott ha-

be ihm gewiss seine Gnade entzogen, denn er sterbe fast vor Hunger.

Außerdem sei seine Frau unzufrieden mit ihm und seine Kinder wein-

ten ständig. Sein Weib versucht ihn zu trösten: Der liebe Gott werde

schon sorgen. Gegen diese Ansicht sträubt er sich aber: »Warum gibt

Er den einen dann in Überfluss, während ein anderer kaum einen Bis-

sen Brot hat?« Sein Weib erinnert ihn an das Vaterunser: »Der Herr

gibt uns doch unser täglich Brot, oder? Und unsere Kinder gehören

Ihm auch«, behauptet sie. Das macht den Mann neugierig: »Wenn wir

die Pflegeeltern von Gottes Kindern sind, dann schuldet Er mir einen

ziemlich großen Geldbetrag!« Die Frau spricht beiseite, sein Name wä-

re aus gutem Grund Cleyn Betrouwen – Wenig Vertrauen, aber sie möch-

te zu ihm stehen und ihn nicht korrigieren. Begleitet von fünf seiner

Kinder macht der Mann sich auf den Weg zur Kirche. Wo sonst könnte

er Gott finden? Der Pfarrer staunt über die Geschichte, die Cleyn Be-
trouwen ihm erzählt. Er sei zwar Gottes Stellvertreter auf Erden, aber

               

           3.  Vgl. N. van der Laan (Hg.): Uit het archief der Pellicanisten: Vier zestien-
de-eeuwse esbatementen, Leiden: E. J. Brill 1938, S. 26-54. Der Name »Goossen« ist
gleich Gosewijn (Freund der Goten) und bezieht sich meistens auf eine nicht allzu
schlaue Person; »Taeyaert« bedeutet »Geizhals«.
 

107

2003-09-12 12-44-55 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  73-142) T02_01 kap 2.p 31591341946

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SZENEN UND ROLLEN DES KOMISCHEN KÖRPERS

das bedeutet nicht, dass er persönlich alle seine Schafe betreuen müs-

se. »Aber«, so fügt er seiner Ermahnung zu, »der liebe Gott wird allen,

die es bedürfen, das Nötige verleihen: Brot, Milch und andere Speisen

und Getränke.« Zu Hause deckt Cleyn Betrouwen den Tisch und wartet

gespannt, bis die Teller und die Becher sich von selbst füllen. Als das

unterbleibt, geht er enttäuscht zurück Richtung Kirche. Dort unterrich-

tet der Pfarrer ihn in den Grundprinzipien des christlichen Glaubens

und damit vollzieht sich eine Gattungsänderung dieses Spiels: Fing es

als eine Art Possenspiel an, mit manchem Anlass zur Heiterkeit, so en-

det das Stück mit einer auch für die Zuschauer befolgenswerten Lek-

tion. »Durch Seinen Tod hat Christus«, so lehrt der Pfarrer, »uns mit

wahrer Liebe belebt.« »Warachtige Liefde – Wahre Liebe ist der Na-

me meiner Frau!«, ruft Cleyn Betrouwen aus. Der Pfarrer rät ihm seinen

Namen, den er auf einem Papierstreifen am Hut befestigt hat, in Per-
fect Geloof – Perfekter Glaube zu ändern. Überdies schenkt er ihm eine

aus Papier gemachte Puppe, die eine Frau darstellt, Volmaecte Hope –

Vollkommene Hoffnung genannt. Damit habe er, was jeder braucht:

Glaube, Hoffnung, Liebe. Zu Hause ist die Frau äußerst glücklich mit

der Verwandlung, die ihr Mann erfahren hat. Ob er den Zuschauern

jetzt immer noch als Bauer gilt, wagen wir zu bezweifeln.

           Auch der als boer uutt Plomperdyen – Bauer aus der Plumperdie
gekennzeichnete Bauer in einem weiteren battement-Spiel aus dem

Jahre 1600 betritt die Bühne oder den Spielraum in der Hoffnung, dass

er bei der Hochzeit, die in dem Saal, wo er sich gerade jetzt befindet,
4gefeiert wird, etwas zu essen und trinken bekommt. Er greift sich ein

Brötchen und einen Becher Weißwein, beklagt sich aber sofort über

diese Köstlichkeiten. Ihm wären zwölf derartige Brötchen für einen

Tag kaum genug, und den Wein weiß er keineswegs zu schätzen: Sein

übliches Bier wäre ihm lieber. Auch versteht er kaum die Fragen der

zwei anderen Personen, die in diesem Spiel auftreten: »Wer hat dich

hierher geführt?«, fragt der eine, worauf er antwortet: »Meine beiden

Füße; die zwei müssen mich immer tragen.« Und ob er vielleicht je-

manden im Saal kenne? »Na klar, ich kenne alle, denn ich sehe sehr

genau, dass es Menschen sind und keine Schafe.« Sobald die anderen

hören, dass der Bauer aus der Plomperdie stammt, wollen sie erfahren

aus welcher Stadt. Hier zeigt sich am besten, worum es in diesem Spiel

geht: um die Gegenüberstellung von Stadt und Land. Wenn nämlich

der Bauer sagt: »Bei uns nennt man jede Stätte eine Stadt, wo man zwei

Schweine und eine Kuh hat«, reagiert einer seiner Gesprächspartner:

»Das sind ja Dörfer, glaube ich!« Wie das Spiel endet, ist nicht bekannt,

denn leider fehlt der Schluss.

               

           4.  Der Text dieses Spiels befindet sich gleichfalls in der Brüsseler National-
bibliothek, Hs. 15.663, fol. 16v-25r.
 

108

2003-09-12 12-44-55 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  73-142) T02_01 kap 2.p 31591341946

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WIM HÜSKEN: BAUERN

           Der Unterschied zwischen Bauer und Narr ist in den meisten

Possenspielen des 16. Jahrhunderts ziemlich gering. Beide sind Reprä-

sentanten einer in den Städten unerwünschten Sittenwelt, und wenn

sie in diesen Spielen auftreten, funktionieren sie meistens als Bewoh-

ner einer verkehrten Welt. Den Zuschauern wird ein Spiegel vorgehal-

ten, in dem sie ein Verhalten entdecken, das ihnen lächerlich und pri-

mitiv, also unzivilisiert vorkommt. In einem um 1550 für die Haarlemer
5Rederijker-Kammer verfassten Spiel, De Sotslach – Der Narrenschlag ,

tritt ein Bauer auf, der sich für die Kunst eines Narren, dem er in ei-

nem Gasthaus begegnet, so sehr interessiert, dass er selbst den Nar-

renschlag verlangt. Der Narr erlaubt ihm dies, vorher aber soll der

Mann sich einer Einweihung unterwerfen. Diese besteht darin, dass er

erstens ein Kraut, »sot gevoelen« – »närrisches Gefühl« genannt, essen

soll. Zweitens gießt der Narr einen Bierkrug über ihn aus, streicht ihm

schwarze Farbe hinter die Ohren und zaubert ein Ei aus seiner Nase

hervor. Schließlich muss der Bauer in eine Schalmei pusten, wodurch

sich sein ganzes Gesicht mit einer Rostschicht bedeckt. Die zwei verab-

schieden sich vom Publikum und machen sich auf den Weg nach Bot-
huysen (soviel wie Plumphausen), eine Meile entfernt vom Schlaraffen-

land.

           In diesem Spiel steckt offenbar das Motiv »Schuster, bleib’ bei

deinem Leisten!«, das auch anderswo deutlich an den Tag tritt. Näm-

lich in dem am 4. August 1615 im Dorfe Kethel von Haager Rederijkers
aufgeführten, bis jetzt unveröffentlichten lustigen Possenspiel vom

6Bauer, der bei den Schützen schießen lernen möchte. Im Allgemei-

nen galten Bauern im Mittelalter als kriegsunfähig, obschon es histori-
7sche Beispiele vom Gegenteil gibt. Auch in diesem Spiel muss der

Bauer sich einer Einweihung unterziehen, während der er von zwei

Schützen ein Pulver vorgesetzt bekommt, quod retro exit. Man kann

sich denken, wie der Nichtsahnende auf dieses Drastikum reagiert. Ob

dieses Spiel vielleicht vor einem ausgewählten Publikum innerhalb ei-

nes Schützenhofes oder in der Öffentlichkeit auf dem Dorfplatz aufge-

               

           5.  Dieser Titel verweist in komischer Weise natürlich auf den Ritterschlag.
Vgl. für eine Ausgabe dieses Spiels: Frederik Lyna/Willem van Eeghem (Hg.): De sotslach.
Klucht uit ca. 1550, Brüssel: De vrienden van het boek 1932.
           6.  Vgl. Een boerdighe cluchte van een boer die wil leeren schieten in den doe-
len (Stadtarchiv Leiden, Hs. 72421, fol. 131r-144r). Vgl. auch: Femke Kramer: »Why a
Peasant is Taught How to ›Shoot‹: Rhetoricians, Militiamen and a Late Medieval Dutch
Farce«, in: Meg Twycross (Hg.): Festive Drama, Cambridge: D.S. Brewer 1996, S. 180-189.
           7.  Vgl. Werner Rösener: Bauern im Mittelalter, München: C.H. Beck 1985, S.
240-254, und Paul Freedman: Images of the Medieval Peasant, Stanford, California:
Stanford University Press 1999, S. 177-185.
 

109

2003-09-12 12-44-55 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  73-142) T02_01 kap 2.p 31591341946

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SZENEN UND ROLLEN DES KOMISCHEN KÖRPERS

8führt wurde, ist nicht bekannt. Man fragt sich, wie die Dorfbewohner

diese fäkalischen Scherze aufgenommen haben dürften, deren Opfer

schließlich einer der ihren war. Oder waren die Bewohner holländi-

scher Dörfer mit ihrem Zivilisationsprozess schon so weit vorange-

schritten, dass auch sie nach Herzenslust über ein dergleichen alber-

nes Verhalten lachen konnten?

Wim Hüsken

Capitano

Seine Schönheit blendet die Frauen, seine Stärke und Tapferkeit ma-

chen ihn zum Schrecken feindlicher Armeen: So jedenfalls sieht sich

der Capitano selbst, dessen literarische Ursprünge bis auf die Attische

Komödie zurückreichen und der auf den Bühnen der commedia dell’ar-
te des 16. und 17. Jahrhunderts seine Blüte erlebt. Wie der Pyrgopolini-

ces des Plautus tragen auch die italienischen Nachfolger höchst martia-

lische Namen, mit denen sie ihren Mitmenschen Furcht einzuflößen

glauben; sie heißen Coccodrillo, Rodomonte, Spezzafer, Spavento da

Vall’Inferno, Scaricabombardon, Bellerofonte Martellione oder Cerbe-
1ro Fossimbruno.

           Das Äußere des Capitano scheint im Einklang mit dieser Selbst-

sicht zu stehen, denn schon Pier Maria Cecchini betont in seiner zeit-

genössischen Rollenbeschreibung das Imposante, wenngleich Extrava-

gante dieser Figur: »[…] grazioso di gesto, intonante di voce, vestito bi-

zarro e tutto composto di stravaganze« – »anmutig im Gebaren, mit ent-

sprechender Stimme, die Kleidung wunderlich und aus lauter Über-
2spanntheiten bestehend«. Ein eng anliegendes Wams setzt den kräf-

tigen Oberkörper in Szene, ein weiter langer Mantel unterstreicht seine

großartigen Posen, und er trägt häufig ein überdimensionales Schwert,

das sich zum Kämpfen allerdings kaum eignet. Meist kleidet ihn die

»grotesk verzeichnete Tracht der jeweils überlegenen Militärmacht«,

und durch die Ansammlung dieser fremden Requisiten wirkt er

               

           8.  Vgl. F. Kramer: »Why a Peasant is Taught How to ›Shoot‹«, S. 184-185.
           1.  Die ersten dieser Namen entsprechen den deutschen »Krokodil, Eisenfres-
ser, Eisenbrecher, Ungeheuer aus dem Höllental, Bombenfeuer«, und auch die anderen
sind Krieg und Hölle suggerierende Lautmalereien.
           2.  Pier Maria Cecchini: »Frutti delle moderne comedie ed avisi a chi le recita«
(Padova 1628), abgedruckt in Ferruccio Marotti/Giovanna Romei: La commedia dell’arte e
la società barocca. La professione del teatro, Rom: Bulzoni 1991, S. 86.
 

110

2003-09-12 12-44-55 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  73-142) T02_01 kap 2.p 31591341946

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WILHELM GRAEBER: CAPITANO

schließlich wie ein »wandelndes Museum europäischer Kriegsge-
3schichte«. Sein Auftritt ist ganz auf die angestrebte Wirkung abge-

stellt: Er spricht mit dröhnender Stimme, schreitet pompös über die

Bühne und vollführt mit dem Schwert großartige Scheingefechte gegen

imaginäre Gegner.

           Es ist offensichtlich, dass er mit seinem Handeln kaum einzulö-

sen imstande sein wird, was die Selbstinszenierung verheißt, und eben

dieser Gegensatz von Schein und Sein macht ihn zu einer komischen

Figur: In vielen commedia dell’arte-Inszenierungen ist er ein Maulheld,

der bei der geringsten Gefahr flüchtet oder mit großen Worten seine

Feigheit zu kaschieren versucht.

           Die große und über zwei Jahrhunderte anhaltende Bühnenwir-

kung der Capitano-Figur verdankt sich im Wesentlichen zwei gegen-

läufigen Formen von Körperkomik. Die sprachliche Hyperbolik dient

der Selbstüberhöhung: Es ist ein Leitmotiv seiner Tiraden, dass die Er-

de und die Gegenwart zu klein für ihn sind, weshalb er die Schilderung

seiner Heldentaten sowie seine Drohungen bis in die Mythologie und in

die Welt der Götter ausdehnt. In komisch-grotesken Übertreibungen

reduziert er die Körper seiner Gegner zu bloßen Objekten, die seinen

Verstümmelungen und Verwüstungen ausgesetzt sind. Auf der ande-

ren Seite entlarvt sich der Capitano als ein Mann des Wortes und nicht

der Tat, und statt sich die physische Welt zu unterwerfen, ist er selbst

das privilegierte Opfer schmerzhafter körperlicher Erniedrigungen,

denen er sich allenfalls durch Flucht entziehen kann.

           Schon Plautus schöpft eine Reihe komischer Effekte aus diesem

Kontrast von Anspruch und Wirklichkeit. Sein Miles gloriosus (3. Jahr-

hundert v. Chr.) ist im Auftrag des syrischen Königs als Werber in

Ephesus tätig, er ist somit wie die meisten seiner Nachfolger ein Frem-

der, und deshalb verletzt der Spott nicht die eigenen Soldaten, sondern

ist xenophob zu verstehen.

           Großsprecherisch tritt Pyrgopolinices Miles in der ersten Komö-

dienszene auf und erklärt, seine Waffe warte schon ungeduldig auf ih-

ren Einsatz: »[…] quae miserae gestit fartem facere ex hostibus« –

»diese Unglückliche sehnt sich danach, aus den Feinden Hackfleisch zu
4machen« . Später zeigt er sich ungehalten, weil man ihn trotz seiner

beiden herausragenden Attribute, Schönheit und Heldenruhm, warten

lässt. Bereits für diesen Urtyp des ruhmredigen Soldaten ist die un-

freiwillige Selbstentlarvung charakteristisch: Nur er selbst und der ihn

               

           3.  Reinhart Spörri: Die Commedia dell’arte und ihre Figuren, Zürich: René
Simmen 1963, S. 24f.
           4.  Mason Hammond/Arthur M. Mack/Walter Moskalew (Hg.): T. Macci Plauti
Miles Gloriosus, Cambridge/Mass.: Harvard University Press 1963, V. 8 Plautus/Terenz:
Antike Komödien, Stuttgart: Parkland 1974, Bd. I, S. 517.
 

111

2003-09-12 12-44-55 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  73-142) T02_01 kap 2.p 31591341946

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SZENEN UND ROLLEN DES KOMISCHEN KÖRPERS

begleitende Parasit rühmen seine Schönheit und Tapferkeit, beide At-

tribute aber werden durch die Komödienhandlung widerlegt. Weder

zieht er die Frauen an, noch vermag er in der Gefahr den geringsten

Mut zu zeigen.

           Um ihm eine Lektion zu erteilen, bedarf es keiner ernsthaften

Gegner: Statt gegen ganze Armeen zu streiten, wird er von ein paar

Sklaven verprügelt und es droht ihm, da er einer Frau nachgestellt hat,

die Kastration durch den Koch Cario, der bereits sein Messer wetzt.

Der Held bettelt schließlich um Prügel, wenn er dafür sein Körperteil

behalten darf. Indem er für seine Freiheit auch noch bereitwillig Klei-

dung und Waffen hergibt, entledigt er sich selbst der Insignien seiner

Tapferkeit und Schönheit – von den Tugenden, deren er sich eingangs

so gerühmt hatte, bleibt nichts übrig.

           In Pyrgopolinices sind konstituierende Merkmale sowohl des

späteren Capitano-Typus als auch seines Doppels, des korrupten und
5häufig als Kuppler tätigen Bravo, angelegt. Zwar transportiert der

Hauptmann schon seit der Antike Soldatensatire, doch ist die Figur

nicht allein vor dem Hintergrund dieser literarischen Tradition zu ver-

stehen, sondern sie spiegelt zugleich ein Stück politischer Wirklichkeit

des 15. und 16. Jahrhunderts. Insbesondere nach dem Einmarsch Karls

V. und seiner teilweisen Besetzung Italiens nimmt der Capitano zuse-

hends satirisch überzeichnete Züge der spanischen Soldaten an. Wenn

er ein von Hispanismen korrumpiertes und hart klingendes Italienisch

spricht, verstärkt dies seine Außenseiterposition – einzelne Repräsen-

tanten der Rolle sprechen gar wortreich Spanisch und scheinen sich in

ihrem imperialistischen Selbstbewusstsein gar nicht zu vergegenwärti-

gen, dass sie nur unzureichend verstanden werden und eine Reihe ko-

mischer Missverständnisse auslösen. Schon der Zeitgenosse Pier Maria

Cecchini äußert die imagologisch aufschlussreiche These, dass sich für
6diese hyperbolische Rolle das Spanische besonders eigne. So erfüllt

die hispanophobe Darstellung offensichtlich eine »exorzistische« Funk-

tion: Es erscheint als eine ästhetische Revanche an den Vertretern der

Besatzungsmacht, wenn sich ihr Drohgebaren als Übertreibung ent-

puppt und sich dahinter eine erbärmliche Feigheit verbirgt. Keine an-

dere commedia-Figur wird in einer ähnlich mitleidlosen Weise verspot-

               

           5.  Dieser entbehrt der edlen Empfindungen, wie sie die meisten Capitani
auszeichnen (vgl. Vito Pandolfi: La commedia dell’arte. Storia e testo, Florenz: Le Lettere
1988 [2. Auflage], [1. Auflage: 1955], S. 326); dennoch sind in den Stegreifkomödien
die Übergänge zwischen dem vornehmen Hauptmann und dem korrupten Söldner flie-
ßend.
           6.  »Questa iperbolica parte par che suoni meglio nella spagnuola che nell’
italiana lingua«, P. M. Cecchini: »Frutti delle moderne comedie ed avisi a chi le recita«,
S. 86.
 

112

2003-09-12 12-44-55 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  73-142) T02_01 kap 2.p 31591341946

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WILHELM GRAEBER: CAPITANO

7tet und zugleich einer komplexen, auf der Enthüllung seines fal-

schen Heldentums beruhenden Komik preisgegeben wie der Capita-

no.

           Das mit Pantomime und Akrobatik angereicherte Improvisa-

tionstheater eröffnet der Rolle des Capitano vielfältige Möglichkeiten

der Körperkomik, die weitgehend auf einem eklatanten Kontrast von

Wort und Tat beruht. Ständig widerlegt die Bühnenhandlung die Re-

den von seiner verführerischen Schönheit sowie von Stärke und Hel-

denmut; schon der äußere Eindruck kann als Widerspruch zu seiner

Selbstdarstellung angelegt sein, wenn der Capitan Zigantes völlig he-

runtergekommen auftritt und man ihm, dem »re degli ammazzatori« –

»dem König der Totschläger«, ungestraft sagen konnte, er sehe aus wie

ein Lump – die Rache für diese Schmach muss er allerdings aufschie-

ben, bis er wieder würdevoll gekleidet ist: »Ma come io sarò rivestito in
8altro abito li voglio cavare il cuore con queste mani […].« – »Doch so-

bald ich wieder anders gekleidet bin, werde ich ihnen mit diesen Hän-

den das Herz herausreißen […].« Die Anschaulichkeit der erst nach-

träglich ausgestoßenen Drohung täuscht das Publikum weder über die

Feigheit des Zigantes hinweg noch darüber, dass er keinerlei Anlass

zum Stolz auf seinen Körper hat, der offenbar nur kostümiert zu beein-

drucken vermag. An späterer Stelle lässt er sich aus Furcht vor Geis-

tern gar dazu bewegen, sich völlig zu entkleiden – dass sich der ängstli-

che Prahler vor aller Augen nackt auszieht, ist seit Plautus ein bewähr-

tes dramatisches Mittel der Selbstentlarvung.

           Der durchgängig spanisch sprechende Capitan Basilico in Vin-

cenzo Belandos Amorosi inganni ist eine der eindrucksvollsten Rollen-

gestaltungen. Auf die Frage seines Dieners Catonzo, warum denn seine

Matratzen so hart seien, erklärt er: »No te espantes porque todos mis

colchones estan llenos de barbas de capitanes y bigotes de alferes, y las
9almohadas estan llenas de cabellos de Amazonas.« – »Erschrick

nicht, denn all meine Matratzen sind gefüllt mit Hauptmannsbärten

und Leutnantsschnurbärten, die Kissen mit Amazonenhaaren.« So die-

nen ihm die Feinde als Matratzenfüllung und werden darauf reduziert,

               

           7.  »Fra tutte le maschere il Capitano può dirsi quella maggiormente bersag-
liata dal ridicolo, senza pietà: lo sconforto di una inferiorità politica, di una condizione
servile e imbelle.« – »Von allen Masken kann man den Capitano als diejenige bezeich-
nen, die am meisten mit Spott überschüttet wird, ohne Mitleid: aus Frustration über die
eigene politische Unterlegenheit und die eigene knechtische und unkriegerische Situa-
tion.« V. Pandolfi: Commedia dell’arte, S. 328.
           8.  Bernardino Lombardi: »L’alchimista«, in: Siro Ferrone (Hg.): Commedie
dell’arte, Mailand: Mursia 1985, I, S. 92.
           9.  Vincenzo Belando: »Gli amorosi inganni«, in: S. Ferrone (Hg.): Commedie
dell’arte, I, S. 240.
 

113

2003-09-12 12-44-55 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  73-142) T02_01 kap 2.p 31591341946

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SZENEN UND ROLLEN DES KOMISCHEN KÖRPERS

ihm als ein Ruhelager zu dienen, das seine Grausamkeit schüren soll!

Schon bei seiner Geburt habe im Übrigen die Erde gebebt, und sein

erster Schrei nach der Geburt kostete alle Anwesenden das Leben, sei-

ne Mutter inbegriffen.

           Eine Verzerrung der Proportionen des menschlichen Körpers

wirkt grotesk, wenn dieser dadurch in die Nähe des Animalischen oder

des Gegenständlichen gerückt wird. Der schon genannte Zigantes wird

sich in seinem Rachebedürfnis allein am Fleisch und Blut seiner Fein-
10de stärken, was kaum verschleiert, dass er ein Hungerleider ist. Als

ihn die Kurtisane Angelica als »Pferdeverschneider« (»castratore da

cavalli«) tituliert, droht er ihr, dass er ihr zur Strafe fast ein Auge aus-
11gespuckt und mit bloßem Finger die Brust durchbohrt hätte. Die hy-

perbolische Überhöhung des eigenen Leibs und die Degradierung der

Körper seiner Mitmenschen zählen zum festen Bestandteil dieser Ro-

domontaden, mit denen der Capitano seine Besonderheit hervorzukeh-

ren versucht und die doch stets in seiner Selbstentlarvung als einer

lächerlichen Figur gipfelt.

           Neben dieser durch die Sprache getragenen Körperkomik ste-

hen vielfältige lazzi, die man sich als Slapstick-Einlagen vorstellen

kann und die keiner genaueren Regieanweisung bedurften: Sie gehör-

ten zum Repertoire der Schauspieler und appellierten an ihr Improvi-
12sationsvermögen. Ein Hinweis wie »Zigantes fa il lazzo del bravo«

genügt in derartigen Didaskalien; denn ein Capitano duelliert sich nicht

mit anderen Bühnenfiguren, sondern führt Scheingefechte mit un-

sichtbaren Gegnern, was ja keinen besonderen Mut verlangt. Feigheit

spricht auch aus dem vergeblichen Versuch des Capitan Medoro, sich

aus Liebeskummer das Leben zu nehmen: »[…] (fa vari lazzi di tentato
suicidio). Oh natura perversa, non è di ferro questo petto, è di diaman-

te, e però impenetrabile, e però petto que spunterebbe questo ferro,

abbagliamento de’ nemici. Orsù, spada, i’ ti ripongo, ma il cielo sa con
13quanto dolore […].« – »Oh verruchte Natur, diese Brust ist nicht aus

               

           10.  »L’onor mio non comporta che io mangi in questo giorno altro che della
carne di chi mi ha offeso né beva altro che del suo sangue.« – »Meine Ehre duldet nicht,
dass ich an diesem Tag etwas anderes esse als das Fleisch dessen, der mich beleidigt hat,
und anderes trinke als sein Blut.« »L’alchimista«, in: S. Ferrone (Hg.): Commedie dell’ar-
te, I, S. 94.
           11.  »[…] io volevo, non con la spada ma con un sputo, cavarvi un occhio e,
con un dito, passarvi il petto.« – »[…] ich wollte Ihnen schon, nicht mit dem Schwert,
sondern mit Spucke, ein Auge ausdrücken und mit einem Finger durch die Brust sto-
ßen«, ebd., S. 108.
           12.  Ebd., S. 93.
           13.  Giovan Battista Andreini: »Le due comedie in comedia«, in: S. Ferrone
(Hg.): Commedie dell’arte, II, S. 56.
 

114

2003-09-12 12-44-55 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  73-142) T02_01 kap 2.p 31591341946

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WILHELM GRAEBER: CAPITANO

Eisen, sie ist aus Diamant und deshalb undurchdringlich, und deshalb

eine Brust, die dieses Eisen, die Blendung der Feinde, zerschellen las-

sen würde. Wohlan, Schwert, so stecke ich dich wieder zurück, aber

der Himmel weiß, mit welchem Schmerz.« Dass seine diamantharte

Brust nur die Waffe zerbrechen lassen würde, führt er auf der Bühne

vor und begleitet den akrobatischen Versuch, sich das Schwert in die

Brust zu stoßen, mit großen Worten, was die Diskrepanz zwischen

Ruhmredigkeit und seiner Ängstlichkeit in ein grelles Licht taucht.

           Wie die Komik auf Kosten des Capitano funktioniert, zeigt ex-

emplarisch eine kurze Szene aus den Amorosi inganni. Basilico droht

im Streit mit Pantalone, er werde nun Gewalt anwenden, die Welt ver-

wüsten und jeden, der sich ihm in den Weg stellt, mit seinem Basilis-

kenblick töten: »[…] pondremos todo el mundo a fuego y sangre. Que

nadie me estorve el camino, porque con los ojos de Basilisco como soy
14yo lo haré morir.« – »Wir werden die ganze Welt in Feuer und Blut

versetzen. Dass niemand sich mir in den Weg stelle, denn mit den Au-

gen des Basilisken, der ich bin, werde ich ihn töten.« Von diesen hy-

perbolischen Drohungen zeigt sich der alte Magnifico jedoch gänzlich

unbeeindruckt und prügelt sogleich auf den Capitano und dessen Die-

ner ein (»bastonando il Capitano e Catonzo«, lautet die Regieanwei-

sung), woraufhin der Held ohne jede Gegenwehr die Flucht ergreift. Es

ist bezeichnend, dass eine physisch unterlegene Person wie Magnifico

ausreicht, den Soldaten zu verprügeln; auch in anderen Stücken seit

dem Miles gloriosus sind es stets körperlich oder sozial schwache Figu-

ren wie der Alte, die Kurtisane oder die Diener, die den Capitano de-

mütigen. Capitan Zigantes hatte zuvor bereits, wie sein Diener Nebbia

anmerkt, beim Streit mit einem hinkenden einäugigen Alten mehr
15Lunge als Herz bewiesen und sich eiligst in Sicherheit gebracht. Die

Komik des Capitano beruht auf einem Appell an die Schadenfreude des

Publikums: Der Außenseiter, der sich durch Prahlerei oder Drohungen

über die Mitmenschen zu erheben versuchte, wird von minderwertigen

Gegnern körperlich erniedrigt und damit auf den untersten Rang der

Personenhierarchie zurückgestuft – die Gruppe setzt sich gegen die

Anmaßung der Figur durch deren physische Lächerlichmachung und
16gesellschaftliche Degradierung zur Wehr. Diese soziale Funktion des

               

           14.  V. Belando: »Gli amorosi inganni«, I, S. 259.
           15.  B. Lombardi: »L’alchimista«, I, S. 95.
           16.  Nach Savellis Komiktheorie, die ihrerseits auf Fabio Ceccarelli zurückgeht,
vereint sich eine Gruppe im Lachen gegen die unangemessenen Rangansprüche einer
Figur: »Tale stimolo al riso è, in senso etologico, uno zimbello: qualsiasi cosa cioè che
presenti la sola caratteristica di ›essere inadeguata al rango‹, non all’altezza delle aspet-
tative o delle pretese, è suscettibile di riso.« – »Im ethologischen Sinne ist ein solcher
Stimulus zum Lachen eine Zielscheibe des Spotts: was immer sich als dem Rang unange-
 

115

2003-09-12 12-44-55 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  73-142) T02_01 kap 2.p 31591341946

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SZENEN UND ROLLEN DES KOMISCHEN KÖRPERS

Lachens vereint sich mit dem seit der Antike tradierten Miles-Typus

und mit der jeweils aktuellen satirischen Zeichnung einer fremden Mi-

litärmacht zu einem Handlungsschema, dessen Beliebtheit dem Capi-

tano auf den Bühnen der commedia dell’arte eine außerordentliche

Verbreitung sicherte.

Wilhelm Graeber

Frauen als komische Erziehungsobjekte

in Shakespeares The Taming of the Shrew

und Shaws Pygmalion

Bekanntlich streitet sich die Shakespearerezeption seit der Urauffüh-

rung dieser Geschlechterkampfkomödie (ca. 1592, in der englischen

Provinz) um den Erfolg oder Misserfolg der Zähmung der Widerspens-
1tigen. Der erst 1623 im First Folio gedruckt überlieferte Text lässt re-

aktionäre bis emanzipatorische Auslegungen von Katherines berühm-

ter Eherede im fünften Akt (V/2, V. 140-183) zu. Die 1594 gedruckte

Variante The Taming of a Shrew schließt die Rahmenhandlung der

spöttischen Erhebung Slys zum Lord mit dessen Rückfall aus den Illu-

sionen in die Trunkenheit und das Weiberprügeln ab. Sie hat sich mitt-

lerweile als billige Nachahmung von Shakespeares Erfolgsstück erwie-
2sen.

           Mehr als andere Dramen ist der Shakespeare zugeschriebene
3Text von seiner Auslegung abhängig. Hält der Titel, was er verspricht?

Ist das Stück ein unverbindliches Spiel im Spiel? Eine farcenhafte

commedia dell’arte? Ist The Taming of the Shrew als patriarchalischer
4Ehespiegel oder als gleichermaßen ironische und ernst zu nehmende

               

messen darstellt, als nicht auf der Höhe der Erwartungen oder der Ansprüche, fordert
zum Lachen heraus.« Giulio Savelli: Artikel »Riso« in: Renzo Bragantini/Pier Massimo
Forni (Hg.): Lessico critico decameroniano, Torino: Bollati Boringhieri 1995, S. 345.
           1.  Stephen Greenblatt u.a. (Hg.): The Norton Shakespeare: Based on the Ox-
ford Edition, New York, London: W.W. Norton, 1997, S. 140.
           2.  Ebd.
           3.  Laurence Stone: The Family, Sex, and Marriage in England 1500-1800, Lon-
don: Penguin 1979, S. 28-29.
           4.  Penny Gay: As she likes it: Shakespeare’s unruly women, London: Routledge
1984, S. 86.
 

116

2003-09-12 12-44-56 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  73-142) T02_01 kap 2.p 31591341946

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GERD ROHMANN: FRAUEN ALS KOMISCHE ERZIEHUNGSOBJEKTE

Emanzipationskomödie zu verstehen? Antworten auf diese Fragen

vermag nur die Erschließung und Interpretation des Subtexts zu geben.

Den offenkundigen Text verstehen wir als reine Aussage, den im Rah-
5men dieser Aussage impliziten Subtext als Textbedeutung. Der Text

ist eher der Schein, darüber hinaus (eigentlich darunter hinaus) er-

schließt der Subtext als indirekte Aussage die Aussageintention, also

den möglichen Wahrheitsanspruch der Aussage, deren intendierten

oder impliziten Sinn.

           The Taming of the Shrew läuft von Anfang an auf Katherines

Schlussrede hinaus, deren Text »Thy husband is thy lord, thy life, thy

keeper,/ Thy head, thy souvereign, […]« (V/2, V. 150f.) – »Dein Gatte ist
6dein Herr, dein Schutz, dein Leben,/ Dein Oberhaupt, dein Fürst …«

nicht als reines Glaubensbekenntnis akzeptiert werden kann, sondern

seine eigene Interpretation mit Hilfe des historisch-sozialen Kontexts,
7der binnendramatischen Intertextualität und des impliziten Subtexts

geradezu herausfordert: »Wer verstehen will, muß also fragend hinter
8das Gesagte zurückgehen.« Katherine, ist sie eine shrew oder, und ab

wann, spielt sie die Widerspenstige? In The Taming of the Shrew sind

Sein und Schein dauernd immanent. Bianca spielt den Engel, Katheri-

ne die Hexe – doch beide Rollen entsprechen nicht ihren wahren Cha-
9rakteren.

           Zu Beginn des zweiten Akts wird Katherine im Handstreich auf

patriarchalische Art vereinnahmt, »taken in« – »hereingelegt«, indem

Petruccio auf alle ihre Zurückweisungen mit überzogener Selbstsi-

cherheit, falschen Komplimenten, sogar unter Vorspiegelung falscher

Tatsachen, reagiert.

[…] your father hath consented
That you shall be my wife, your dowry ’greed on
will you, nill you, I will marry you. (II/1, V. 260-263)
– […] Dein Vater gibt Dich mir zur Frau; die Mitgift ist bestimmt;
Woll’ oder wolle nicht; ich führ dich heim.

               

           5.  In Anlehnung an Wolfgang Iser (Der implizite Leser, München: Fink 1972)
ist auch der Subtext nicht vollkommen vom Autor impliziert, sondern als impliziter Text
zur Interpretation freigegeben.
           6.  Meine Übersetzungen von Shakespeare-Zitaten stützen sich auf Georg
Herwegh, Zähmung einer Widerspenstigen (Leipzig: Brockhaus, 1870).
           7.  Jay L. Halio: »Subtext in Shakespeare«, in: Ronald Dotterer (Hg.): Shake-
speare. Text, Subtext, and Context, Susquehanna University Studies, 1989, S. 31-41.
           8.  Hans-Georg Gadamer: Wahrheit und Methode, Tübingen: Mohr 1975, S. 352.
           9.  Carol Rutter: Clamorous Voices: Shakespeare’s Women Today, London: Wo-
men’s Press, 1988, S. 9-10.
 

117

2003-09-12 12-44-56 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  73-142) T02_01 kap 2.p 31591341946

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SZENEN UND ROLLEN DES KOMISCHEN KÖRPERS

If she be curst, it is for policy,
For she’s not froward, but modest as the dove.
She is not hot, but temperate as the moon.

10For patience she will prove a second Grissel (II/1, V. 285-287).
– Sie stellt sich nur so bös aus Strategie
Sie ist nicht trotzig, sondern taubensanft
Nicht hitzig, sondern wie der Morgen kühl;
Sie tut es in Geduld Griseldis gleich.

Die Anspielung auf Griseldis nennt Shakespeares Quelle, Boccaccios

Decamerone, und nimmt bereits Katherines Gehorsamsmonolog als er-

warteten Treuebeweis vorweg. Petruccios Schilderung des privaten

Verhaltens von Katherine können nur sie selbst und eventuell die Zu-

schauer als Überrumpelung beurteilen, andere sind nicht Zeugen des
11Geschehens. »’Tis bargained ’twixt us twain, being alone,/ That she

shall still be curst in company./ I tell you, ’tis incredible to believe/ How

much she loves me. […]« (II/1, V. 296-298) – »Wir kamen unter uns nur

überein/ Daß sie noch böse sein soll vor der Welt./ Ich sag’ Euch: Sie ist

unsterblich in mich verliebt.« Dass Katherine sich zu diesem Zeitpunkt

schon in Petruccio verliebt hat, ist in der Tat unglaublich, doch ihr Va-

ter gibt (seinen eigenen Erwartungen) den Segen: »God send you joy,

Petruccio! ’Tis a match.« (II/1, V. 310-311) – »Petruccio, segn’ Euch

Gott! Ihr seid ein Paar.« Katherine geht, im Gegensatz zu Bianca und

der Witwe, durch eine harte Schule des Unrechts, von Erniedrigungen

bis zum Entzug des Schlafs und Essens. Über Petruccio wird gesagt:

»He kills her in her own humour.« (IV/1, V. 16) – »Er bringt sie um mit

ihrer eignen Laune!«

           »This is a way to kill a wife with kindness …« (IV/1, V. 189) – »So

tötet man ein Weib mit Freundlichkeit«, fasst Petruccio seine Falken-

               
           10.  Vgl. Elisabeth Frenzel: Stoffe der Weltliteratur, Stuttgart: Kröner 1963, (2.
Auflage), S. 219-223: »›Griseldis‹: Die älteste erhaltene Fassung des Griseldis-Stoffes
findet sich in Boccaccios Decameron (1348) […] fast alle bedeutenden Bearbeitungen
[haben] aus der Vernunftehe eine Liebesheirat gemacht, ein Motiv, das wohl der volks-
tümlichen Tradition des Stoffes entstammt.« (S. 219) »Griselda«, die letzte Novelle des
Decamerone, ist außer Petrarcas De oboedientia et fide uxoria mythologica (1373) und
der Griseldisgeschichte in Chaucers The Canterbury Tales (1393) [»The Clerk’s Tale«] die
wichtigste Quelle von The Taming of the Shrew. Die Treue der geduldigen Ehefrau und die
Wandlung des grausamen Ehemannes entspringen nicht nur ihrem Charakter und ihrer
Liebe, sie ist auch durch ihre Weisheit motiviert.
           11.  Zu Shakespeares Konspiration mit den Zuschauern vgl. Peter Shaffer:
»Brooding in the Snow«, Shakespeare Jahrbuch 1996, S. 11-25, hier: S. 14: »… a contin-
uous care for what his audience … should take.« Aus Zuschauern werden Mitwisser, z.B.
durch dramatische Monologe oder in Abwesenheit anderer Schauspieler.
 

118

2003-09-12 12-44-56 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  73-142) T02_01 kap 2.p 31591341946

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GERD ROHMANN: FRAUEN ALS KOMISCHE ERZIEHUNGSOBJEKTE

zähmungsmetapher (IV/1, V. 171-179) zusammen, aber seine »Freund-

lichkeiten« bestehen aus Beleidigungen. Wieder geht es um Text und

Subtext, um Schein und Sein. Zunächst zeigt er sich als Bräutigam in

beleidigend schäbiger Bettlerkleidung und bezeichnet sich als Platoni-

ker: »Petruccio. To me she’s married, not unto my clothes.« (III/3, V.

110) – »Sie ist mit mir vermählt, nicht meinem Rock.« Die radikale Ab-

lehnung von Äußerlichkeiten impliziert, dass Petruccio sich trotz oder

gerade wegen ihrer Widerspenstigkeit in Katherine verliebt haben

könnte, doch »[…]’tis the mind that makes the body rich,« (IV/3, V. 166)

– »Der Geist allein macht jeden Körper reich,« klingt wie blanker Zy-

nismus, nachdem er ihr (zum Schein) alle berechtigten, modischen

Kleiderwünsche verweigert hatte. Nach den erlittenen Qualen privater

und öffentlicher Herabsetzung, vorschneller Verheiratung, Nichterfül-

lung berechtigter Wünsche, Hunger und Schlafentzug ist es nur konse-

quent, dass Katherine sich mit dem letzten Mittel, das ihr bleibt, ihrer

Sprache, gegen Petruccio auflehnt:

Katherine: My tongue will tell the anger of my heart
Or else my heart concealing it will break,
And rather than it shall I will be free.
Even to the uttermost as I please in words. (IV/3, V. 77-80)
– Mein Mund will sagen, was mein Herz empört,
Denn schweig’ ich länger, so zerspringt es mir;
Und ehe dies geschieht, so will ich frei,
Frei bis zum Äußersten in Worten sein.

Petruccio lenkt noch nicht offen ein, aber von diesem Zeitpunkt an än-

dert Katherine ihre Verteidigungsstrategie. Sie schwenkt in der sechs-

ten Szene des vierten Aktes von der offenen Textualität in die subver-

sive Subtextualität ihres Diskurses um. […] Katherine beruft sich auf

nichts weniger als das Naturgesetz, um sich im dritten Teil ihrer Rede

selbst einzubeziehen und an alle Frauen zu wenden.

My mind has been as big as one of yours,
My heart as great, my reason haply more,
[…]
Then vail your stomachs, for it is no boot
And place your hands below your husband’s foot,
[…]
My hand is ready, may it do him ease. (V/2, V. 174-175,180-181,183.)
– Mein Sinn war einst so starr wie eurer ist
Mein Herz gleich stolz, mein Kopf hat mehr Verstand
[…]
Drum dämpft den Trotz, der euch nicht helfen kann,

 

119

2003-09-12 12-44-56 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  73-142) T02_01 kap 2.p 31591341946

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SZENEN UND ROLLEN DES KOMISCHEN KÖRPERS

Legt eure Hände untern Fuß dem Mann
[…]
Wenn er’s befiehlt, ist meine Hand bereit.

Auch ihr Wesen war von Stolz und Streitbarkeit geprägt, ihre Intelli-

genz ist jedoch erheblich höher als die der anderen Frauen. Außer Pet-

ruccio ist sie die einzige, der die Eigenschaft »shrewd« – »scharfsinnig,

vernünftig, raffiniert, hochintelligent« zugebilligt werden darf. Die an-

fängliche Kratzbürstigkeit Kates ist durchaus berechtigt, denn als älte-

re Schwester fühlt sie sich vom Vater zurückgesetzt und von Freiern

gemieden. Ihre Entwicklung von der »shrew« zum »shrewd wife« wird

durch die subtextuelle Bedeutung von Tiermetaphern eindrucksvoll

belegt.

           Kate, der Wildfang, soll durch die Eheschließung von einer
12Wildkatze in eine Hauskatze verwandelt werden. Die Wildfangmeta-

pher wird in Petruccios Gleichnis von der Zähmung eines Habichts

vertieft: »[…] I have to man my haggard (IV/1, V. 174)« – »Noch etwas

kann ich, das den Wildfang zähmt.« In Umkehrung der Falkenmeta-

pher aus der Minnelyrik und der Renaissance vergleicht Shakespeare

mit durchaus erotischem Unterton die Geliebte mit einem jungen Ha-

bicht. In der englischen Falknersprache bedeutet »haggard« einen aus-

gehorsteten, wilden Rothabicht, der noch nicht auf den Menschen ge-

prägt ist, einen Wildfang im Gegensatz zu einem Zuchthabicht. Zur

Zähmung führt in der Falknerei außer der Gewöhnung eine Hunger-

kur. Auf die Liebesbeziehung deutend, spielt Petruccio noch auf die

sexuelle Unterwerfung Kates an. Der Umschwung der Komödie vom

ernsten in den gespielten Konflikt findet in der sechsten Szene des

vierten Aktes statt. Auf den Rat Hortensios weicht Katherine dem fron-

talen Konflikt mit Petruccio nunmehr aus, indem sie seine Attacken

subversiv pariert:

Petruccio: […] Evermore crossed and crossed, nothing but crossed
Hortensio: (to Katherine) Say as he says or we shall never go.
Katherine: Forward, I pray, since we have come so far,
And be it moon or sun or what you please,
[…]
Henceforth I vow it shall be so for me. (IV/6, V. 10-13, 15, Hervorh. von mir)
– Petruccio: […] Stets schlecht gelaunt und nichts als Widerspruch!
Hortensio: (zu Katherine)

               

           12.  Therese Fischer-Seidel: »Herrschende Väter und rebellische Töchter: Ein
Thema in Shakespeares Komödien«, in: Gordon Collier/Klaus Schwank/Franz Wieselhuber
(Hg.): Critical Interfaces. Contributions in Philosophy, Literature and Culture in Hounour of
Herbert Grabes, (Trier: wvt, 2001), S. 233-247, hier: 240.
 

120

2003-09-12 12-44-56 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  73-142) T02_01 kap 2.p 31591341946

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GERD ROHMANN: FRAUEN ALS KOMISCHE ERZIEHUNGSOBJEKTE

Rede ihm nach dem Mund, sonst kommen wir nie fort!
Katherine: Ich bitte, vorwärts, da wir so weit sind,
Mags Mond sein oder Sonne, wie ihr wollt;
[…]
Von nun an schwör’ ich, ist es mir egal.

Ab dem 15. Vers dieser Szene ändert Katherine also ihre Strategie, in-

dem sie ihre Überzeugungen und Wertmaßstäbe vom Text in den Sub-

text verlegt. Farcenhaft übertreibt Petruccio seine Zähmungsversuche

Katherine muss die Sonne als Mond und den alten Vicentio als blühen-

de Jungfrau bezeichnen, was sie tut, denn sie durchschaut das Spiel:

Katherine: What you will have it named, even that it is.
And so it shall be still for Katherine.
Hortensio: Petruccio, go thy ways. The field is won. (IV/6, V. 20-24)
– Katherine: Wie Ihr es nennen wollt, so soll es sein
Und auch für Katharina gelten.
Hortensio: Petruccio, hör’ auf. Der Sieg ist dein!

Hortensio, dies ist typisch für seine mittelmäßige Intelligenz, versteht

nur den Scheinsieg in der bataille des esprits. Die Schlussmetapher,

»[…] place your hands below your husband’s foot« – »[…] legt euren

Männern die Hände unter die Füße«, ist so übertrieben, dass sie nicht

ernst genommen werden darf. Das kollektive englische Sprach- und

Kulturbewusstsein signalisiert vielmehr den ironischen Echo-Kontext

»What you will have it named, even that it is« (IV/6, V. 22). – »Wie du

es hören willst, so soll es sein«. Katherine gesteht mit diesen Worten

ihre Liebe zu Petruccio zunächst privat und zum Schluss in aller Öf-

fentlichkeit ein: »My hand is ready…« (V/2, V. 183). Der Subtext von

Katherines Ermahnungen an die Witwe und ihre Schwester, ihres Be-

kenntnisses zum Ehemann klingt banal: »Love your husbands as I love

Petruccio.« – »Liebt eure Männer so wie ich Petruccio«. Seine Bedeu-

tung ist jedoch tiefgründiger.

           Einerseits wollte und konnte Shakespeare unter Königin Eliza-

beth I Frauen nicht als Menschen zweiter Klasse darstellen, anderer-

seits zwang ihn die Bühnenzensur, den Ort der Handlung nach Padua

zu verlegen und kein offenes Emanzipationsstück zu schreiben.

           Im Gegensatz zu den konventionellen, petrarkistisch orientier-

ten Liebesintrigen der desillusionierenden Nebenhandlungen entsteht

in der Haupthandlung die individuelle Reifung der Partner aus dem

Kampf, den sie zunächst gegeneinander, dann aber gemeinsam gegen

die traditionelle Ehekonvention führen. Katharina sendet ihrem Gatten

mit der Rede eine Botschaft, die nur sie beide etwas angeht, und die

 

121

2003-09-12 12-44-56 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  73-142) T02_01 kap 2.p 31591341946

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SZENEN UND ROLLEN DES KOMISCHEN KÖRPERS

13auch nur sie beide verstehen können. »Partly she is telling him that

the civil war in her is over, and she will not fight her rescuer. Partly she
14is rejoicing in their new world.« – »Einerseits signalisiert sie ihm, daß

sie ihren inneren Konflikt überwunden hat und sie ihren Befreier nicht

weiter bekämpfen will. Andererseits genießt sie die neue Gemeinsam-

keit.« Die Witwe, Bianca und Katherine »[…] do indeed exist in the ag-

gressively paternalistic world of the play but they find ways to preserve
15their autonomy.« – »[…]leben wirklich in der aggressiv patriarchali-

schen Welt des Spiels, aber sie finden Möglichkeiten, ihre Selbständig-

keit zu behalten«. Nur Kate gelingt es allerdings, aus einer aggressiven

Unabhängigkeit, in welche die beiden anderen Frauen nach ihrer Hei-

rat zurückfallen, zu einer auf Harmonie mit dem Partner bedachten

Liebe zu reifen, die nur zum Schein unterwürfig ist. Die Schlussrede ist

auch nicht nur ironisch, denn Katherine betont ganz ernst das Fürein-

ander-Sorgen und Füreinander-Einstehen, welches, über die erotische

Anziehungskraft hinaus, jene auf gegenseitiger Liebe basierende Har-

monie der Partner begründet, die eine gute Ehe ausmacht.

           Wenn wir die den elisabethanischen Zuschauern geläufige Fal-

kenzähmungsmetapher vollends auswerten, hat Katherine ihren ersten

Freiflug glänzend bestanden, denn sie kommt, im Gegensatz zu den

beiden anderen Frauen, zu ihrem Herrn zurück. Darüber hinaus baut

sie ein Vertrauensverhältnis zu Petruccio auf, das ihn als Mann weni-

ger männlich als menschlich macht. Beide können nun als Team ja-
16gen. Shakespeare greift mit der Verbindung von materialistischer

Vertragsheirat und romantischer Liebesheirat nach einem utopischen

Ideal. Der aus vielen Konnotationen interpretierbare Subtext in The
Taming of the Shrew erbringt den Nachweis, dass die Komödie keines-

wegs reaktionär frauenfeindlich endet, sondern ein getarntes Emanzi-

pationsstück ist, denn Petruccio heiratet keine gebrochene »Shrew«.

           Das Protagonistenpaar wird »shrewd«, nicht nur Petruccio, weil

er sich in eine »Shrew« verliebt hat, sondern weil er die beste Frau hei-

ratet. Von der Selbstentdeckung ihrer Liebe im vierten Akt an ist auch

Katherine »shrewd«, weil sie Petruccio durchschaut, lieb gewinnt und

als gleichwertige Partnerin mitspielt. Ironischerweise wird auch Pet-

ruccio gezähmt. Shakespeare vermittelt uns Meta-Wissen, sogar durch

               

           13.  Carmen Brill Das Problem der weiblichen Gehorsamspflicht in Shakepeares
»The Taming of the Shrew«, unveröffentlichte Examensarbeit (Kassel 2001), S. 76.
           14.  David Daniell: »The Good Marriage of Katherine and Petruccio«: Shakes-
peare Survey 37 (1984), S. 23-31, hier: S. 30.
           15.  Marta Gibinska: »Antithesis and Character. Women in Shakespeare’s Co-
medies«, Shakespeare Jahrbuch 134 (1998), S. 82-96, hier: 88.
           16.  Brian Morris: »Introduction«: The Taming of the Shrew, The Arden Shakes-
peare, (London: Methuen, 1981), 1-149; 125-129.
 

122

2003-09-12 12-44-56 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  73-142) T02_01 kap 2.p 31591341946

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GERD ROHMANN: FRAUEN ALS KOMISCHE ERZIEHUNGSOBJEKTE

die naiven Bediensteten Gremio und Tranio: »›[…] he’s a devil, a devil,

a very fiend.‹ ›[…] she’s a devil, a devil, the devil’s dam.‹« (III/3 V. 28-

29) – »Ein Teufel ist er, Teufel, Satan selbst. Sie eine Teufelin, des Sa-

tans Mutter.« Petruccio muss sich als wahrer Teufel der Mutter des

Teufels unterwerfen. Vielleicht merkte er zum Zeitpunkt seines Hei-

ratsantrages bei Kates Vater noch nicht, dass er sich schon im zweiten

Akt mit seinen eigenen Worten als »house-bound husband« entlarvt:

»And where two raging fires meet together/ They do consume the thing

that feeds their fury.« (II/1 V. 130-131) – »Und wo zwei wilde Feuer sich

begegnen, verzehren sie, was ihre Flamme nährt.«

           Die Rezeption und Forschung in Bezug auf Shakespeares The
Taming of the Shrew ist zerstritten zwischen der hier aus dem Subtext

interpretierten, versöhnlich-emanzpatorischen Konfliktlösung im

Kampf der Geschlechter und einer feministischen Verdammung von

Shakespeares Komödie als schändliche Dokumentation der Erniedri-

gung eines attraktiven weiblichen Charakters. Wortführer der vehe-

menten Kritik an Shakespeares vermeintlichem Frauenbild war Shake-

speares erfolgreichster Nachfolger auf der englischen Bühne, George

Bernard Shaw. Sein Bild der Frau als Trägerin des evolutionären élan
17vital der LIFE FORCE ist eine Überordnung, die keine Gleichberech-

tigung oder gar Unterordnung duldet. Damit geißelt Shaw natürlich das

viktorianische Patriarchat, denn als seine Vorlage gilt W.S. Gilberts Er-

folgsstück Pygmalion and Galatea (1872), doch die Parallelen und Kon-

traste zu The Taming of the Shrew sind unübersehbar. Dem Fabier und

Mitstreiter der Suffragetten erschienen die brutale Zähmung Katheri-

nes und ihre Argumentationsrhetorik für die Unterwerfung der Frau
18»Altogether disgusting to modern sensibility.« – »Absolut ekelerre-

gend für ein modernes Empfinden«.

           Die Metamorphose vom unartikulierten Cockneymädchen zur
19Lady in Shaws Pygmalion erzählt Eliza Doolittles Aufstieg durch Bil-

dung. Die Ironie liegt in der Notwendigkeit von »learning English as a

foreign language in England«. Das Erlernen der Hochsprache »Stan-

dard English« verwandelt das Blumenmädchen zunächst in einen Au-

tomaten in neuen Kleidern. Eliza entfremdet sich von ihrem alten Ich,

vorerst ohne eine neue Persönlichkeit zu werden. Professor Higgins ist

ein autoritärer Lehrer, der gleichzeitig als Muttersöhnchen lächerlich

gemacht wird. Für ihn existiert sie nur als Objekt einer Wette, die es

               

           17.  Vgl. Gerd Rohmann: »Shaws metabiologisches Testament in Saint Joan«,
in: Kurt Otten/Gerd Rohmann (Hg.): George Bernard Shaw, Darmstadt: Wissenschaftliche
Buchgesellschaft 1978, S. 494-507.
           18.  Saturday Review, 6. November 1897; in: E. Wilson (Hg.): Shaw on Shakes-
peare, London: 1961, S. 198.
           19.  Bernard Shaw: Pygmalion. A Romance in Five Acts, London: Penguin 1967.
 

123

2003-09-12 12-44-56 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  73-142) T02_01 kap 2.p 31591341946

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SZENEN UND ROLLEN DES KOMISCHEN KÖRPERS

mit wissenschaftlichen Mitteln zu gewinnen gilt. Higgins ahnt zwar,

dass bloße Spracherziehung (Wortschatz, Grammatik, Phonetik) nicht

genügt ohne die Vermittlung von adäquaten Verhaltensformen und

Bildungsinhalten. Diesen Teil der Aufgabe überlässt er aber Colonel
20Pickering. Ironischerweise ist der Militär bedeutend humaner als der

Linguist. Trotz seiner Drohungen und Beleidigungen spielt Higgins mit

seiner Erziehung Elizas den Geburtshelfer ihrer Emanzipation. Aus der

Auflehnung und ihrer Forderung, als Mensch geachtet zu werden, ge-

winnt Eliza ihre Selbständigkeit. Der komische Knoten wird gelöst, als

Eliza dem Meister seine Pantoffeln nicht mehr bringt sondern nach

ihm wirft, worauf Higgins die Fassung verliert (IV, 104) und Liza be-

merkt: »[…] Ive won your bet for you, havnt I. […] I dont matter […].« –

»Ich habe die Wette für Euch gewonnen. […]. Aber ich bedeute nichts.«

           Bevor Eliza ihrem Lehrer selbstbewusst entgegnen kann, dass

sie keine Angst mehr vor ihm hat, sehr gut ohne ihn zurechtkommt und

Freddy heiraten wird, stellt der Professor überrascht fest: »[…] I said

I’d make a woman of you; and I have. I like you like this.« (V, 138.) –

»Ich versprach, eine Frau aus Dir zu machen, und das habe ich. So ge-

fällst Du mir«.

           Dies ist nicht die im Untertitel der Komödie angekündigte Ro-

manze. Welch ein Verrat an Shaws Sozialismus und seiner pointierten

Kritik am Klassencharakter der englischen Sprache und Gesellschaft

ist dagegen Loewes populäres Musical My Fair Lady, in dem Eliza be-

kanntlich ihren Professor Higgins heiratet.

Gerd Rohmann

Gespenster

»Ihr Aussehen ist mir gleich einer dünnen Wolke, die man zu durch-
1schauen glaubt, was wenigstens aber ich nicht kann.« Als die 25-jäh-

rige Friederike Hauffe diese Worte im Auftrag ihres Arztes und Men-

tors Justinus Kerner niederschreibt, ist sie seit acht Jahren in mehr

               

           20.  Vgl. Heinz O. Zimmermann: »Die Frau als Erziehungsobjekt des Mannes.
Der Pygmalionmythos und Shakespeares The Taming of the Shrew«, in: Dieter Schulz/
Thomas Kullmann (Hg.): Erziehungsideale in englischsprachigen Literaturen. Heidelberger
Symposion zum 70. Geburtstag von Kurt Otten (Frankfurt: Peter Lang 1997), S. 79-98, 97.
             1.  Vgl. Justinus Kerner: Die Seherin von Prevorst. Eröffnungen über das innere
Leben des Menschen und über das Hineinragen einer Geisterwelt in die unsere, Leipzig:
Cotta 1846 (4. Auflage), S. 302.
 

124

2003-09-12 12-44-56 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  73-142) T02_01 kap 2.p 31591341946

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


KATRIN SCHUMACHER: GESPENSTER

oder minder (auto)hypnotischem Zustand, ihr Körper eine ausgezehrte,

zahnlose, unter zahllosen Formen der Idiosynkrasie leidende Hülle,

überanstrengt durch das Interesse Kerners an dem Sehen der Ge-

spenster durch ihre Augen, durch das zweite Augenpaar, das sich ihr

ausgebildet hat, zum »Sehen für gewöhnliche […] Augen nicht mehr
2sichtbare[r] Dinge«.

           Für die ›Seherin von Prevorst‹ haben wiederkehrende Tote ei-

nen definierten Aggregatzustand: Sie sind Wolken, mal dunkler, mal

heller. Komisch ist das nicht, jedenfalls nicht, solange sich nicht Fragen

formulieren zur Verdichtung oder Konkretisierung dieser Wolken. Der

Komik des gespenstischen Körpers liegt immer auch, und das sei Basis

dieser Gedanken, eine Konkretisierung der »dünnen Wolke« zugrunde.

Wie aber ist dieser gespenstische Körper zu fassen, dessen Diffusität

und Diversibilität Programm ist, der gerade als Zeichen mit vager Kör-

perlichkeit beliebig aufladbar scheint mit unterschiedlichen Referen-
3zen?

           Auch wenn die Geister die sein sollen, die gerufen werden, die

Gespenster hingegen selbst »Adressaten [sind], die gleichsam unaufge-

fordert, in der spukenden Wiederkehr Kontaktaufnahmen mit den Le-
4 5benden erzwingen«, so ist es doch die Kunst, die sie beschwört.

Die Denkfigur ›Gespenst‹ soll nun weniger als metaphorische Reprä-

sentantin einer ambivalenten Abwesenheit/Gegenwart festgestellt

               

           2.  Ebd. S. 25. Vgl. die Aufzeichnungen der Friederike Hauffe: »[…] den[n] im-
[m]er sieht man Sie mit dem Geistigen Auge […].« Unveröffentlichtes Manuskript, o.O.,
o.J., (vermutlich Weinsberg, 1825). Original im Schiller-Nationalmuseum, Marbach a.N.
           3.  Zum Metaphernpotenzial bzw. der jeweiligen Aufladung der Denkfigur ›Ge-
spenst‹ siehe den Tagungsband von Martina Wagner-Egelhaaf/Bettina Gruber/Moritz
Baßler (Hg.): Gespenster. Erscheinungen – Medien – Theorien, 2003 (noch nicht erschie-
nen).
           4.  Natalie Binczek: Artikel »Gespenster«, in: Nicolas Pethes/Jens Ruchatz
(Hg.): Gedächtnis und Erinnerung. Ein interdisziplinäres Lexikon, Reinbek: Rowohlt 2001,
S. 233-235; hier S. 234.
           5.  Das Bild der Kunst als »Todtenbeschwörerin« findet sich bei Nietzsche
(Menschliches Allzumenschliches I, §147); dort heißt es: »Die Kunst versieht nebenbei
die Aufgabe zu conserviren, auch wohl erloschene, verblichene Vorstellungen ein Wenig
wieder aufzufärben; sie flicht, wenn sie diese Aufgabe löst, ein Band um verschiedene
Zeitalter und macht deren Geister wiederkehren. Zwar ist es nur ein Scheinleben wie über
Gräbern, welches hierdurch entsteht, oder wie die Wiederkehr geliebter Todter im Trau-
me, aber wenigstens auf Augenblicke wird die alte Empfindung noch einmal rege und das
Herz klopft nach einem sonst vergessenen Tacte.« Zu einer Nietzsche- und Kafka-Lektüre
in Hinblick auf Gespenster siehe Christiaan L. Hart Nibbrig: Geisterstimmen. Echoraum
Literatur, Weilerswist: Velbrück 2001; insbesondere S. 94ff.
 

125

2003-09-12 12-44-56 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  73-142) T02_01 kap 2.p 31591341946

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SZENEN UND ROLLEN DES KOMISCHEN KÖRPERS

6werden, als vielmehr in ihrer Repräsentationsstruktur betrachtet

werden – aus den verschiedenen, sich anbietenden Aufzeichnungsme-

dien sei hier die literarische Sprache gewählt, in der sich die »dünne

Wolke« zu einem ablesbaren Körper verdichtet. Text fungiert seit jeher

auch als Speicher, als der Dachboden, auf dem die Toten wiederkeh-

ren: Bei Aischylos, Euripides und Seneca angefangen, aufgegriffen aus

dem Gewebe von Volksglauben und Religion in der Visionsliteratur des

Mittelalters, von Hamlets Vater über Gryphius’ Verlibtes Gespenst, von

Dickens’ Aktenschrank bis zu philosophischen Schriften bei Hegel,

Nietzsche, Marx, Benjamin … Gespenster sind überall – laut Kafka auf
7der »Gegenseite« , hier nun: ein Schloss, ein Friedhof, eine Welt-

raumstation.

Katalog der Rüstungen

Für eine erste Dimension, die Dimension des ästhetischen Entwurfs,

folgen wir dem Blick des frischgebackenen Schloss- und damit locus
suspectus-Besitzers Mr. Otis auf Simon de Canterville: »His eyes were

as red as burning coals; long grey hair fell over his shoulders in matted

coils; his garments, which were of antique cut, were soiled and ragged,

and from his wrists and ankles hung heavy manacles and rusty gyves.«

– »Seine Augen glichen roten, glühenden Kohlen; lange graue Haare

fielen in verfilzten Strähnen über seine Schultern; seine Kleider, eine

uralte Tracht, waren schmutzig und zerfetzt, und von seinen Hand-

und Fußgelenken hingen schwere Handschellen und klirrende rostige
8Ketten.« Die hier beschriebenen anthropomorphen Dispositionen

und Accessoires entsprechen einem Katalog der Rüstungen, dessen

Bestandteile in variablen Organisationen in fast jeder Gespensterge-

schichte auftauchen. In Wildes Erzählerdebüt Canterville Ghost, 1887

ganz im Zeichen des viktorianischen spirit of humor geschrieben, ent-

steht durch die Zitation dieses Kataloges ein bemerkenswert ausgestat-

teter Kostümfundus: Als »Red Ruben, or the Strangeled Babe« oder
9»Gaunt Gibeon, the Bloodsucker of Bexley Moor« erscheint der Untote.

Diese Rüstungen, Masken und Utensilien sind hier – zumal in ihrer Zu-

schreibung auf Rollen – keine primären Bestandteile: Sie geben dem

               

           6.  Vgl. Jacques Derrida: Marx’ Gespenster. Der verschuldete Staat, die Trauer-
arbeit und die neue Internationale (1993). Frankfurt/Main: Fischer 1995.
           7.  Franz Kafka: Briefe an Milena. Frankfurt/Main: Fischer 1966, S. 199.
           8.  Oscar Wilde: »The Canterville Ghost, A hylo-idealistic romance« (1887), in:
Ders.: Lord Arthur Savile’s crime. The Portrait of Mr. W.H. and other stories, London: Me-
thuen 1914 (11. Auflage), S. 74 – Das Gespenst von Canterville, aus dem Englischen von
Ernst Sander, Stuttgart: Reclam 1970, S. 11.
           9.  Ebd., S. 76.
 

126

2003-09-12 12-44-57 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  73-142) T02_01 kap 2.p 31591341946

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


KATRIN SCHUMACHER: GESPENSTER

Gespenst eine Identität, welche wiederum ein zitiertes Gemengsel von

Elementen folkloristischen Gespensterglaubens ist. Diese Entlehnun-

gen oder Wiederholungen funktionieren in den meisten Gespensterge-

schichten auf allen wahrnehmbaren Ebenen: Ausstattung (Laken, Ket-

ten), Geruch (modrig, erdig), Produktion akustischer Phänomene (heu-

len, rasseln), Bewegung (schweben, kreisen), Ort (Friedhof, Gemäuer)

und Zeit (Nacht, speziell: Mitternacht, der ambivalente und quasi zeit-

lose Zeitraum von 24 bis 0 Uhr). Das jeweilige Zitat und das damit ver-

bundene Wiedererkennen setzen voraus, dass die Ausstattung und In-

szenierung der Körper als Zweites in Bezug auf einen vorgängigen Re-

ferenten wirksam sein kann. Innerhalb dieser Verweisstruktur funk-

tioniert der Körper als Grundlage seiner Parodierung, Ironisierung, ei-

ner Komik, die mit der konkreteren Inszenierung des umrüsteten Kör-
10pers wächst. Mit dem Mehr an Identität, das sich hier aus der »dün-

nen Wolke« manifestiert, scheint ein Mehr an Vertrautem einherzuge-

hen – ganz im Sinne der bachtinschen Karnevalisierung, die der Furcht
11vor dem Bedrohlichen das Lachen entgegensetzt. Das komische Ge-

spenst ist immer ein Mehr an Körper.

(Herbei-)zitierte Körper

Schon der Referenzebene des ästhetischen Entwurfes und seiner Ko-

mik der übermäßigen Ausstattung liegt eine narrative Struktur zugrun-

de, die eine relationale Lektüre einfordert. Welche intertextuelle Ver-

dichtung den gespenstischen Nebeln ebenso zugrunde liegen kann,

zeigt eine Stelle aus den Nachtwachen. Von Bonaventura, in welcher der

Protagonist Kreuzgang einen Geisterseher auf dem Weg zum Stelldich-

ein mit seiner verstorbenen Liebsten trifft, das auf dem Friedhof statt-

findet:

Ich betrete diesen Ort nicht gerne, denn ich habe einen wunderbaren Sinn mit auf die
Welt gebracht, und erblicke wider meinen Willen auf Gräbern die darunterliegenden To-

               

           10.  Zu dem lächerlichen Äußeren vgl. Sigmund Freud: »Der Witz und seine Be-
ziehung zum Unbewussten« (1905), in: Ders.: Gesammelte Werke, 6. Bd., Frankfurt/Main:
Fischer 1999, insbesondere S. 216ff. sowie Henri Bergson: Das Lachen (1904), Jena:
Diederichs 1914; S. 18ff. Zu der einhergehenden Annahme, dass das lächerliche Objekt
von einem Wissen ausgeschlossen ist (vgl. ebd. S. 15; S. 113f.), passt die Beobachtung,
dass fast alle Gespenstergeschichten einer strukturellen Regel folgen: Das Gespenst
selbst kann nicht (über sich) lachen.
           11.  Vgl. Michail Bachtin: Literatur und Karneval. Zur Romantheorie und Lachkul-
tur, Frankfurt/Main: Fischer 1990 sowie Sigmund Freud: »Das Unheimliche«, in: Ders.:
Gesammelte Werke, 12. Bd., Frankfurt/Main: Fischer 1999, S. 229-268; insbesondere
S. 267f.
 

127

2003-09-12 12-44-57 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  73-142) T02_01 kap 2.p 31591341946

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SZENEN UND ROLLEN DES KOMISCHEN KÖRPERS

ten mehr oder minder deutlich, nach den Graden ihrer Verwesung. Solange der Verstor-
bene unten noch unversehrt ist, so lange steht für mich seine Gestalt deutlich über der
Gruft, und nur wenn der Körper sich mehr und mehr auflöst, verliert sich auch das Bild in
Schatten und Nebel, […]. Sie [die Liebste] lächelt mir schon aus der Ferne entgegen,
und ich muß eilen; denn seit einiger Zeit wird die Gestalt immer luftiger, und nur das

12Lächeln um die Lippen ist noch ganz deutlich.

Während der Geisterseher seiner femme fantôme zustrebt, erhält

Kreuzgang von ihm »noch flüchtig einige Skizzen von den Inhabern der
13Wohnungen«. Groteske Gestalten werden dort deklariert: ein Poet,

der der Auferstehung harrt, ein Geizhals, der den Zipfel seines ver-

schwindenden Leichentuches festhält. Das Textgewebe, aus dem sich

die Gespenster in dieser sechzehnten Nachtwache lösen, geht über die

dort erzählte Welt hinaus – sobald man die sechzehnte Nachtwache als

Hypertext zu den Narrativen um den von Foucault so bezeichneten

›Einbruch der Endlichkeit‹ um 1800 liest. Der Nebel, der zu dieser Zeit

über den Friedhöfen liegt, birgt bekanntlich mancherlei Gestalten:

Scheintote, Untote, Gespenster – deren Körper sowohl in der Literatur

als auch in wissenschaftlichen Schriften beschrieben werden. »La mort

est certaine, & elle ne l’est pas«, konstatieren die Mediziner Winslow

und Bruhier in ihrer 1742 erschienenen Dissertation über die Unge-
14wissheit der Zeichen des Todes. In diesem semiotisch problemati-

schen »Dispositiv aus positivem Wissen und moderner Literatur, das
15sich um die Erfahrung der Endlichkeit gruppiert«, entsteht die sech-

zehnte Nachtwache. Deren Komik wird zum einen bedingt durch das

Angebot der relationalen Lektüre, zum anderen durch eine auf der Ba-

sis dieser Lektüre erscheinende, immense Unangemessenheit: die un-

angemessene Häufung der Gespenster, das unangemessene Verhalten

des Geistersehers, der »die Luft umarmte und heiße Küsse ausström-

te«. Ein Mehr an Körper bedingt ein Mehr an Affekten.

Ko(s)mische Entfernungen

Gespenster folgen dem Menschen überall hin: als das Fremde im Eige-

nen, nicht abzuschütteln, auch nicht durch die Distanz zur Weltraum-

               
           12.  E.A.F. Klingemann: Nachtwachen. Von Bonaventura (1805), Wolfgang Paul-
sen (Hg.), Stuttgart: Reclam 1990, S. 138.
           13.  Ebd., S. 139.
           14.  Vgl. Jacques-Beninge Winslow: Dissertation sur l’incertitude des signes de
la mort et l’abus des enterrements, & embaumements précipités, übersetzt und kommen-
tiert von Jacques-Jean Bruhier, Paris: 1742, S. 41.
           15.  Marianne Schuller: Moderne. Verluste. Literarischer Prozeß und Wissen,
Frankfurt/Main: Stroemfeld 1997, S. 3.
 

128

2003-09-12 12-44-57 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  73-142) T02_01 kap 2.p 31591341946

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


KATRIN SCHUMACHER: GESPENSTER

station Solaris. Mindestens eine Stunde erzählter Zeit braucht Kris

Kelvin um zu begreifen, dass die Gestalt seiner toten Freundin Harey

nicht nur ein Traumgespinst ist. Sie ist neunzehn, wie zum Zeitpunkt

ihres Selbstmordes vor zehn Jahren: »[…] – die Toten bleiben jung. Sie

hatte dieselben immerzu verwunderten Augen und schaute mich an. –

Ich schmeiße etwas nach ihr – dachte ich […]«. Aber dem gedanklichen

Impuls, diesem Blick des Gespenstes etwas entgegenzuwerfen, ent-

spricht nichts außer einer Lähmung: »[…] ich [brachte] es irgendwie
16nicht über mich, eine Tote […] mit Gegenständen zu bewerfen«. Der

unversehrte und – wie sich schnell herausstellen wird – unversehrbare

Körper der Wiedergängerin tritt ein als ein »Augenblick, der sich der
17Zeit nicht fügt«. Diesem Zeitdurcheinander, das die revitalisierte To-

te in ihrer unheimlichen Verquickung von Vergangenheit und Gegen-

wart schafft, ist nichts irgendwie entgegenzuwerfen. Kelvin und seine

Mitsolaristen versuchen, die »F-Gebilde« auf ein wissenschaftliches

Phänomen festzustellen, doch kommt dabei lediglich heraus, dass die

»Gäste« unterdrückte Wünsche und Erinnerungen der Solaristen sind,

die vom Ozean aus den jeweiligen Hirnen gezogen und in Neutrinos

gegossen werden – ohne rationale Berechtigung, ohne Bleiberecht.

Seiner persönlichen Neutrino-Ansammlung Harey, die venusgleich

dem Ozean entsteigt, weiß Kelvin sich nicht anders zu erwehren, als

dass er sie in eine Rakete setzt und auf die Umlaufbahn des Planeten

verbannt, sie gewissermaßen auf den Mond schießt: »In meinem Leben

hatte ich noch keinen Flugkörper so rasend und blindlings abgeschickt
18[…].« Der gespenstische Körper verfliegt in der Wolke der Explosion,

zurück bleibt das vertraute grüne Leuchten des Messinstruments. Die

unfassbare Unordnung der Zeitebenen durch das Gespenst bedingt

hier einen Affekt, eine Handlung, die in ihrer Unverhältnismäßigkeit

komisch erscheint. Ein Gespenst wird auf den Mond geschossen, das

strategische Lachen angesichts dessen »wird die Bewegung, die das

von dem Verstand Ausgegrenzte ergreift und dem Sein zuträgt, was

Verstand und der verständige Begriff nie fassen können: seine unend-
19liche Fülle und Tiefe«.

               

           16.  Stanislaw Lem: Solaris (1968), Frankfurt/Main: Suhrkamp 1978, S. 64
[Hervorhebung K.S].
           17.  J. Derrida: Gespenster, S. 13.
           18.  S. Lem: Solaris, S. 78.
           19.  Joachim Ritter: »Über das Lachen« (1940), in: Ders.: Subjektivität, Frank-
furt/Main: Suhrkamp 1989, S. 62-92; hier S. 87.
 

129

2003-09-12 12-44-57 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  73-142) T02_01 kap 2.p 31591341946

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SZENEN UND ROLLEN DES KOMISCHEN KÖRPERS

Lachen im Angesicht

Texte tragen dem speziellen Umstand Rechnung, dass wir »den Tod
20[…] nicht gewöhnt« sind und transportieren zwei Möglichkeiten:

Grauen angesichts des Unvertrauten oder Lachen angesichts des Un-

gewohnten. Diese Entscheidung ist gemeinhin keine, die der Text trifft,

sondern es ist die des Lesers, der als historisches und soziales Subjekt

Gespenster in verschiedenen Realitätsverhältnissen sieht und sich für

oder gegen ihre Komik entscheiden muss. Das Komische, so schon
21Henri Bergson, »wendet sich an den reinen Intellekt«, und dem Kör-

per des Lesers obliegt die Chance, das Lachen gegen den horror vacui
auszuführen.

           Allerdings: Es sollte doch in der Präparation der drei Referenz-

ebenen deutlich geworden sein, dass gewissermaßen Muster der Komik

des Gespenstes in literarischen Texten vorhanden sein können: Ko-

misch, so lässt sich folgern, ist der deformierte, verkleidete, in ein Ge-

spinst verwickelte und somit gespenstische Leib, der im Text entweder

schon mit diesem Mehr an Körper inszeniert ist oder dort die Darstel-

lung unverhältnismäßiger, deformierter, deformierender Affekte be-

wirkt. Dem Leser wiederum wird hier ein Spiegel offeriert, in dem er

selber (Ver)Dichter seiner eigenen Phantasmen ist. Umgekehrt gilt: Je

ungreifbarer desto unangreifbarer – es ist schwer lachen über einen

Fetzen Nebel, dem die Nacht Gesicht verleiht, wenn das Gespenst nur

ein Konglomerat Wassertropfen ist, in deren konvexen Oberflächen

sich der Schauende spiegelt, bricht, grotesk verformt auf sich zurück-

geworfen wird.

Katrin Schumacher

»One Fat Englishman«:

Humor als Grenze des Komischen

In Ned Wards humoristischer Erzählung The Merry Travellers (1721)

marschiert neben seinem hageren Freund ein keuchender und schwit-

zender Drei-Zentner-Mann von London über Southwark auf der Old

               

           20.  Maurice Blanchot: »Die Forderung der Wiederkunft« (»L’exigence du re-
tour«, 1970), in: Sprachen des Körpers. Marginalien zum Werk von Pierre Klossowski, Ber-
lin: Merve 1979, S. 107-117, hier S. 107.
           21.  H. Bergson: Das Lachen, S. 8.
 

130

2003-09-12 12-44-57 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  73-142) T02_01 kap 2.p 31591341946

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FRITZ-WILHELM NEUMANN: HUMOR ALS GRENZE DES KOMISCHEN

Kent Street in Richtung Bromley. Edward Ward (1661-1731), bisher

wegen seiner Reportagen aus der Metropole als sozialgeschichtliche

Quelle zitiert, ist einer der erfolgreichsten Grub-Street-Autoren und
1ein noch verkannter früher Meister englischen Humors.

           In diesem London heißt Selbstbewusstsein im Wesentlichen,

ökonomische Aktivitäten und Pubs wahrzunehmen und sich diesen zu-

zuordnen. Wie bei Hogarth passt in dieses Bild der massige Körper.

Wenn es auch beim morgendlichen Ankleiden, beim Zubinden der

Schuhe, Probleme gibt, Blähungen zu Geräuschen führen, die an den

Kanonendonner der Royal Navy erinnern, mittelalterliche Paradigmen

wie die Todsünde der Verfressenheit oder wie eine einseitig auf Hül-

senfrüchte basierende Ernährung sind obsolet, denn der erfolgreiche
2Bürger isst »more Flesh than Herbage«. Essen und Trinken begrün-

3den Identität. Wenn ich esse und trinke, bin ich und spiele auf der

Bühne der Kaffeehäuser und Gaststätten mit. Ward partizipiert, und so

treibt ihn eine aus späterer Sicht unangemessene Ernährung auch

nicht in die Menschheitssatire, sondern mit den Mitteln des Humors

zelebriert er das neue bürgerliche Selbstbewusstsein. Ernährung lässt

sich als kulturelles Konstrukt definieren, in dem ein komplexes Netz

zeittypischer Bedingtheiten wirkt. Auf die nationale Obsession des Es-

sens und Trinkens gründet sich die nachrevolutionäre Demokratie und

fördert nicht nur den wirtschaftlichen Kreislauf, sondern schafft auch

Arbeit für Humoristen, Moralisten und unausweichlich auch für Medi-

ziner.

Das Spiel der Schranken

Unaufwendige Komik beruht in der Regel auf dem Prinzip der Scha-

denfreude und kann programmatisch noch dem Menschenbild Hobbes

zugerechnet werden. Doch hier setzt bereits Wards Kontrolle ein, wenn

der fette Barockengel mit dem Spitznamen Cherubim und einem Kör-

per, den nur Rubens hätte malen können (so der Text), einem Unfall

zum Opfer fällt. Cherubim rollt einen Abhang hinunter und wird nur

               

           1.  Zu Wards narrativer Epistemologie gehören in erster Linie der von Samuel
Butler und anderen Autoren des 17. Jahrhunderts übernommene und aktualisierte cha-
racter, der im Sehen und Gehen und im Verweilen in Pubs und Tavernen erschlossene
Raum der Großstadt, und schließlich der pageant mit dem prunkvollen Aufzug des Lord
Mayor oder in heftigster satirischer Abwandlung Marlboroughs Marsch nach London wie
auch der Zug der whiggistischen Lokalpolitiker und ihrer Anhänger zur Wahl.
           2.  Zitiert nach The Merry Travellers: or, A Trip upon Ten-Toes, from Moorfields
to Bromley, London 1721.
           3.  Siehe zuletzt Tobias Döring/Markus Heide/Susanne Mühleisen (Hg.): Ea-
ting Culture, Heidelberg: Winter 2003.
 

131

2003-09-12 12-44-57 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  73-142) T02_01 kap 2.p 31591341946

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SZENEN UND ROLLEN DES KOMISCHEN KÖRPERS

durch einen Baum davon abgehalten, im Bach zu landen, ein Stuhl

bricht im Wirtshaus unter seinem Gewicht zusammen, und auf dem

Abort verkeilt er sich mit seiner breiten Sitzfläche. Der Kutscher muss

seinem Pferd die Augen zuhalten, als der gewichtige Fahrgast zusteigt,

aber nichts Schlimmeres. Schranken schützen den imposanten, da re-

präsentativen Körper vor härterer Bestrafung und jenen Aggressionen,

die früher im komischen Schreiben wie etwa bei Chaucer üblich waren.

           Schutzmechanismen treten ein, weil Essen und Trinken Essenz

des nationalen Lebens sind. In Wards Werken findet sich eine herrli-

che Beschreibung von faulen Kunden, die den Wirt schädigen, die

Rechnung prellen und sich in anderer Weise das erschleichen, was sie

sich nicht leisten können oder wofür sie als Puritaner zu geizig sind, ihr

Geld auszugeben. Oder nehmen wir die Beschreibung der Quaker-

Kneipe im London Spy, in der die »Heiligen« den exzellenten Wein nur

aus kleinen Gläsern trinken, um beim lieben Gott nicht aufzufallen. In-

nerhalb der gemeinsamen exzessiven Ess- und Trinkkultur scheiden

sich auch die Klassen, es gibt erstklassiges und furchtbar schlechtes

Bier, guten und gepanschten Wein. Im Übrigen existiert im späten 17.

und frühen 18. Jahrhundert auch kriegsbedingt eine faszinierende Lite-

ratur über die Konservierung und Wiederherstellung von Wein bis hin

zum perfekten Kunstprodukt. Wenn in diesem kulturellen System das

unter Lustverzicht akkumulierte Kapital des Puritaners als Gnadenbe-

weis gedeutet wird, steht Korpulenz für Arbeitskraft, spending power
und unausgesprochener Lebenslust.

           Die einseitige Ernährung von »more flesh than herbage« (in an-

deren Worten Wards »beef, beef, beef«) führt zu gewissen Problemen.

Was wie frauenfeindliche Satire klingt, in deren Gattung sich auch

Ward geübt hatte, allerdings von Swift übertroffen, vereint beide Ge-

schlechter im nationalen Gleichklang, denn auch die schöne junge Be-

dienung mit den »outward Signs of inward Grace« kann Symptome ei-

nes überstrapazierten Verdauungstraktes nicht ganz unterdrücken:

»But as one Failing did betide/ The Maid’s unfortunate Backside,/

Which by a little Slip behind/ Discover’d Women are but Wind.«

           Dies geht im wohlwollenden Gelächter unter. »Ein fraglos hin-
4genommenes Selbst- und Weltverständnis« wird dabei nicht erschüt-

tert, sondern bestätigt. Die von den Moralischen Wochenschriften aus-

gehende Sympathie, die der Komik die Grenzen auferlegt, fordert eine

Entschärfung kruderer Themen, insbesondere aus dem sexuellen Be-

reich. Dieser Diskurs schließt aus, Cherubim wie Falstaff als sexuellen

Versager anzuprangern und eine komische Kastration auszuspielen.

Also geht Ward einen nicht ungeschickten Umweg, den er bei seiner

Satire auf homosexuelle Ausschweifungen zwanzig Jahre zuvor noch

               

           4.  Hein Otto Luthe: Komik als Passage, München: Fink 1992, S. 62.
 

132

2003-09-12 12-44-57 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  73-142) T02_01 kap 2.p 31591341946

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FRITZ-WILHELM NEUMANN: HUMOR ALS GRENZE DES KOMISCHEN

nicht eingeschlagen hatte. Im Wirtshaus schläft Cherubim nach dem

Imbiss ein. Natürlich hat er sich auch das Bier in die Hose gekippt,

doch der Genitalbereich wird nur noch per Stellvertreter in die Komik

einbezogen. »Finger« sind neben der Position der Hand zwischen den

Schenkeln ein unmissverständlicher Hinweis. Über diese fällt der

Hahn mit seiner Hühnerschar her. Auch das unausweichliche »hen-

pecked« verschiebt den latenten Anlass der Komik in das punning.

»Hen-peck’d« ist der von seiner Frau dominierte, quasi in doppelter

Metonymie entmachtete Ehemann.

           Nur unter der Diktatur der Puritaner war eine Metropole und

sprichwörtliches Sodom wie London entsexualisiert. Dennoch ist signi-

fikant, wie Ward, zuvor der Beobachter des Londoner Nachtlebens, die

zur Schau gestellte Sexualität hier auf alteritäre bzw. Randpositionen

innerhalb des sozialen Spektrums verschiebt. Ward war ein entschie-

dener Gegner des Dissent. ›Sex sells‹ galt schon zu seinen Zeiten.

Smarte, elegant gekleidete Quakerinnen bedienen in den Läden und

wirken so attraktiv, dass ihre sexuelle Ausstrahlung nicht nur als Ver-

kaufshilfe wirkt, sondern auch Selbstbewusstsein einer erfolgreichen

Gruppe spiegelt. In der Regel lässt Ward keine Gelegenheit aus, die

Heuchelei seitens des aufsteigenden Dissent zu attackieren. Doch auf

dem Wege nach Bromley erscheinen weitere Personen, die immer nur

bestätigen, dass rascher Aufstieg und Sexus zusammengehören. Der

Blick fällt auf eine Boutique-Besitzerin und ihren jüdischen Geliebten,

»the Infidel, of Heber’s Race«, der in puncto Promiskuität nichts von

der Rassenstereotype eingebüßt hat.

Das vermeintlich Absurde

Selbst noch im Karnevalesken wirkt der Schutz des Humors. Den

Fleischmarkt von Southwark dominiert der fette Geflügelschlächter

(»His Belly, in its spacious hollow,/ Contains at least ten Stone of Tal-

low.«) und Quaker, dessen Wort in der Versammlung der Heiligen et-

was gilt. Aus dem Überfluss kreiert er parodistische Objekte. Mit dieser

Nebenfigur aus dem sozialen Typogramm Londons redupliziert Ward

seine Korpulenzkomik. So fehlen nicht der Anteil der Verdauung

(»Filth«), der Hinweis auf den roten Bordeaux (»Claret«) oder eben die

ironische Attacke auf die Vertreter des Dissent, Laienprediger mit der

Autorität des geistlichen Wortes, Säufer und vor allem populärer

Künstler:

Next to his Preaching and his Guzz’ling,
He’s famous for the Art of Puzz’ling,
For on his Stall sometimes is laid
A Turkey with a Goose’s Head,
And oft he stitches, to our wonder,

 

133

2003-09-12 12-44-57 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  73-142) T02_01 kap 2.p 31591341946

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SZENEN UND ROLLEN DES KOMISCHEN KÖRPERS

A Turkey-Cock’s-Comb to a Gander.
Thus puzzles Fools with monstrous Fowls,
By joining Woodcocks Bills to Owls,
And making Partridges and Plover
Change Heads and Wings with one another.

The next Curiosity he shows,
Are Pigs stitch’d up in Body-clothes,
And thinks ’twould spoil a merry Joke,
To sell a Pig without a Poke.

Im Überfluss droht Überdruss. Gab Ward hier einen Anstoß, über das

karnevaleske Abreagieren eine übermächtige Triebdynamik zu akkul-

turieren? Findet auf dem Markt von Southwark gar eine semiotische

Orgie statt, da Schwein und Ente sich der Benennung entziehen?

Steckt hinter dem Karneval eine Verunsicherung an der symbolischen

Ordnung; offenbart die Fresslust eine bisher verschleierte Krise in der

aufstrebenden Kultur? Sind die Fabeltiere gar des Teufels, also Mach-

werk des dämonischen Quakers, seines Abgesandten? Tritt das Absur-

de just in dem Augenblick ein, als dem Betrachter das Wasser im Mun-

de zusammenläuft? Hält das verkleidete Schwein der menschlichen

Spezies einen subversiven Spiegel entgegen, oder variiert Ward über

das Wortspiel »To sell a pig without a poke« (statt: »a pig in a poke« –

wie »die Katze im Sack«) nur seine Attacken auf die Unehrlichkeit der

puritanischen Kaufmannschaft? Oder verharmlost die Aufklärung das

Triebwesen des Menschen? Auch wenn es nicht als konsistente Meta-

Ebene taugt, hat das Schwein in diesem literarischen Kontext seine

Unschuld verloren. Zumindest aber hat Ward für seine Kundschaft ei-

ne äußerst vergnügliche Episode aus London parat.

Wahrhaft Episches

Wards literarische Leistung besteht darin, mit seinen characters realis-

tische Figuren in eine empirische Topographie und in narrative

Grundmuster eingebunden und damit eine wichtige Vorstufe für den

Roman erreicht zu haben. Gab es jemals einen schlagenderen Kontrast

als zwischen dem Körper des antiken Heroen und dem des respekta-

blen wie massigen Londoner Bürgers des frühen 18. Jahrhunderts?

Spätestens mit der Glorious Revolution haben sich die kulturellen Leit-

bilder zwischen Antike und Moderne verschoben. Cherubim verkörpert

einen Status, der erkennbar Widersprüche bzw. Einschränkungen in

sich birgt. In Hogarths berühmtem Motiv des Keulenschwingers – ge-

meint ist der Fleischer in Beer Street (1751) – werden die Arbeit und

das Maß des Genusses im wohlverdienten Bier gefeiert, denn der Kör-

per ist Ort der Tugend von Arbeit und Fleiß. Dies als episch zu preisen,

 

134

2003-09-12 12-44-57 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  73-142) T02_01 kap 2.p 31591341946

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FRITZ-WILHELM NEUMANN: HUMOR ALS GRENZE DES KOMISCHEN

erfordert den Umweg über das mock heroic, auch wenn dieses eine

Verkleinerung und Verrückung in den Alltag einschließlich der Burles-
5ke des Körpers voraussetzt. Erst wenn die Abstände zwischen Ideal

und Wirklichkeit ausgemessen sind, kann auch die Gegenwart ihr ei-

genes Heldentum hervorbringen. Ziel des inhärenten Humors ist, das

Gefälle hinzunehmen.

           Wie einst Achill und Hektor (22. Buch der Ilias) rannten, messen

sich die beiden Fettwanste, als sie in schöner Landschaft zum Wettlauf

antreten; nur sind sie nicht antike Kriegsmaschinen, sondern »guts«

– »Eingeweide« auf Beinen. Über solche Metonymie reduziert sich der

erfolgreiche Moderne zur Verdauungsmaschine, und die ungewohnte

Anstrengung scheint im wahrsten Sinne des Wortes in die Hosen von

Dumpling (Knödel oder Fettwanst) zu gehen:

Others, that back’d my merry Chum,
Ran just behind his waddling Bum,
And to improve the sweating Farce,
Cry’d out, Well straddl’d, Pudding-Arse,
Take care, don’t overstrain your Barrel
Of Guts, and you may win the Laurel,
[…]
Till Dumplin’s Breath began to fail,
Which turn’d his Redness to a Pale,
And made him look as if his Breeches
Were smoking hot with Gard’ners Riches,
[…].

Auf dem Pflaster von Southwark wird sich dann der Druck aus den

Eingeweiden wieder einstellen, so dass der Ausflug, nachdem alle die

Latrine aufgesucht haben und Dumplin alias Cherubim aus der Toilet-

tenfassung befreit worden ist, in einem renommierten Londoner Ale-
house in aller Harmonie bei neuer Nahrungsaufnahme enden kann –

der perfekte Kreislauf.

           Die These Michail Bachtins von der Lachkultur des Volkes jen-

seits der Siegerkultur trifft hier nicht zu, denn es lachen die Sieger, also
6das aufsteigende und saturierte Bürgertum über sich selbst. Ein sol-

               

           5.  Werner von Koppenfels: »Heroic versus Mock-Heroic: Epos und Epenparo-
die von Milton bis Pope«, in: Heinz-Joachim Müllenbrock (Hg.): Neues Handbuch der Lite-
raturwissenschaft. Europäische Aufklärung II, Wiesbaden: AULA 1984, S. 91-122; siehe
auch Ulrich Broich: The Eighteenth-Century Mock-Heroic Poem, Cambridge: Cambridge
University Press 1990.
           6.  Mit Vorbehalten gegenüber Bachtin und seinen Fürsprechern siehe Thors-
ten Unger: »Differente Lachkulturen? Eine Einleitung«, in: Thorsten Unger/Brigitte
 

135

2003-09-12 12-44-57 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  73-142) T02_01 kap 2.p 31591341946

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SZENEN UND ROLLEN DES KOMISCHEN KÖRPERS

ches Lachen kann nur nachsichtig sein, humorvoll. Ähnlich wie in den

Bildern von Hogarth enthält der Körper noch ein anarchisches Mo-

ment, das der weisen Erkenntnis entspringt, dass diese Welt nicht völ-

lig durchzuorganisieren sei. Die vom Körper ausgehenden Belastungen

stellen das System nicht in Frage, sondern dürfen, zumal noch ohne

Spleen und Sodbrennen, entspannt verlacht werden. Kulturspezifi-

schen Schamschranken gemäß hat Ward zudem die aus der Schwank-

literatur stammenden Motive der Anal- und Fäkalmotivik weitestge-

hend entschärft. Noch lässt sich übertragen, was Hans Robert Jauß zu

Rabelais’ Pantagruel und Gargantua festgestellt hat: »Das Lachen über

ihren Riesendurst und Riesenhunger, über die unersättliche Sexualität

oder ungeheuerliche Skatologie« setzt die aus der Idealität »verdrängte

Körperlichkeit wieder ins Recht und diejenigen ins Unrecht, die an die-

sem Akt der Befreiung des Kreatürlichen moralisch Anstoß nehmen.«
7Ward betreibt keine »ephemäre Entlastung von moralischen Tabus«,

sondern sucht den Kompromiss. Demnach sollen die Gegebenheiten

der Esskultur, die von den 1720er Jahren an auch als »spleen« und

»English malady« von der Medizin diskutiert werden (die vor Cheney

bis 1733 zu diesem Thema erschienenen Arbeiten sind Legende),

schmunzelnd akzeptiert werden. Entsprechend gering bleibt die Fall-
8höhe. Gula liest sich anders, die bereits erwähnte Todsünde der

Fresssucht degeneriert zur Gemütlichkeit und zum sozialen Miteinan-

der. Der andere, in diesem Paradigma präsente Fettwanst der Epoche,

der Mönch im Bilde Hogarths, gehört zur anti-katholischen wie anti-

französischen Propaganda. In Frankreich ist das Volk ausgemergelt,

nur seinen Unterdrückern geht es gut. Hingegen hat in England der

Utilitarismus obsiegt. Hier bereits ist das »aufsteigende Bürgertum die
9rationalste und ›ernsthafteste‹ Klasse«, und sicher auch die pragma-

tischste.

Fritz-Wilhelm Neumann

               

Schultze/Horst Turk (Hg.): Differente Lachkulturen? Fremde Komik und ihre Übersetzung,
Tübingen: Narr 1995, S. 9-29.
           7.  Hans Robert Jauß: »Über den Grund des Vergnügens am komischen Hel-
den«, in: Wolfgang Preisendanz/Rainer Warning (Hg.): Das Komische, München: Fink
1976, S. 118f.
           8.  Zum »Lesen« von Kulturphänomenen siehe Horst Turk: »Kulturgeschicht-
liche und anthropologische Bedingungen des Lachens«, in: Th. Unger/B. Schultze/H.
Turk (Hg.): Differente Lachkulturen, S. 299-317.
           9.  Peter L. Berger: Erlösendes Lachen. Das Komische in der menschlichen Er-
fahrung, Berlin/New York: de Gruyter 1998, S. 89.
 

136

2003-09-12 12-44-57 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  73-142) T02_01 kap 2.p 31591341946

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


JOACHIM SCHULTZ: GROTESKTÄNZER, EXCENTRICS UND ANDERE BURLESKE GESTALTEN

Grotesktänzer, Excentrics und andere

burleske Gestalten auf der Bühne

1Das Gedicht Rag-time von Philippe Soupault beginnt mit der Zeile

»Le nègre danse électriquement« – »Der Neger tanzt elektrisch«. Was

hat man sich darunter vorzustellen? Die zuckenden Bewegungen von

einem, der gerade einen starken Stromstoß erhalten hat? Hören wir

das Gelächter des (weißen) Publikums? Soupault bezieht sich offen-

sichtlich auf die schwarzen Tänzer, unter ihnen der Star Joséphine Ba-

ker, die mit ihrer Revue nègre 1925 in Paris Furore machten. Die wei-

ßen Literaten begeisterten sich dafür, auch in Deutschland. Einer von

ihnen war Ottomar Starke, der im Querschnitt 1926 seinen Artikel »Re-
2vue nègre« publizierte. Für ihn ist die Baker eine »Grotesktänzerin« .

Wir haben es hier mit einem Phänomen zu tun, bei dem wir, um es zu

charakterisieren, weit ins 19. Jahrhundert zurückgehen müssen. Zu-

nächst einmal zu den Music-Halls, Café-concerts, Luna-Parks und

ähnlichen Etablissements, in denen diese Tänzer, doch sie waren nicht

nur das und es waren nicht nur Schwarze, zur Belustigung des Publi-

kums aufgetreten sind. In einem Katalog französischer Theaterplakate

finden wir als erste die »Brothers Avone grotesque clowns«, die 1876
3im Pariser Café-concert des Ambassadeurs aufgetreten sind. In die-

sem Jahr waren im selben Etablissement die »Mogolis, eccentric dan-
4cers« zu sehen. Zwei Jahre später konnte man im Pariser Alcazar

5d’Hiver »Jilson et Reed, negros burlesques« erleben. Sicher gab es

weitere Attraktionen dieser Art. Am 28. März 1896 veröffentlichte Hen-

ri de Toulouse-Lautrec in der Zeitschrift Le rire eine Zeichnung mit
6dem Titel Chocolat dansant dans un bar – Schoko, in einer Bar tan-

zend. Die Zeichnung zeigt, dass zu diesem Zeitpunkt gar keine Bühne

mehr nötig war. Der (böse rassistisch gezeichnete) Tänzer hat nur we-

nig Raum vor dem Tresen, mitten unter den Gästen, um seine Kaprio-

len zu zeigen. Wir haben es hier mit einem Phänomen aus der Trivial-

kultur zu tun, und so kann es nicht verwundern, wenn es auch in der

Trivialliteratur auftaucht. So in Franz Wolfs Buch Unruhige Nächte

               

           1.  Philippe Soupault: Poèmes et poésies, Paris: Grasset 1993, S. 26.
           2.  Der Querschnitt 2 (1926), S. 118-120, hier S. 119.
           3.  Katalog Les Arts du spectacle en France. Affiches illustrées (1850-1950),
Nicole Wild (Hg.): Paris: Bibliothèque nationale 1976, Nr. 880.
           4.  Ebd., Nr. 885.
           5.  Ebd., Nr. 850.
           6.  Abgebildet im Katalog zur Ausstellung Négripub, Paris: Bibliothèque For-
ney 1987, S. 19.
 

137

2003-09-12 12-44-58 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  73-142) T02_01 kap 2.p 31591341946

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SZENEN UND ROLLEN DES KOMISCHEN KÖRPERS

(1911) – Untertitel: Mondäne Skizzen von Clubsesseln, Two steps u. Pleu-
reusen (!) –, ein gewollt verruchtes Buch, in denen ein Mann von seinen

Eskapaden berichtet. Die Handlungsorte sind u.a. Kasinos, Luxuszüge,

Music-Halls in ganz Europa, und da dürfen auch unsere Tänzer nicht

fehlen: »Reizvolle Variationen des Tanzes bringen die Exzentriktänzer,

deren Hauptcoup der so genannte Tingeltangelwalzer bildet, ein ge-

waltsames Herumreißen an den Händen, sowie die Niggertänzer [!], die

seit Jahren eine regelmäßige Nummer im Programm der Variétés bil-

den und in der Exekution ihrer Grotesktänze eine staunenswerte Ge-
7lenkigkeit an den Tag legen.« Wieder ein Beleg dafür, dass die

schwarzen Tänzer nicht erst 1925 mit der Revue nègre in Europa in Er-

scheinung getreten sind. Hervorzuheben ist auch die »staunenswerte

Gelenkigkeit«, die Soupault mit seinem »électriquement« gemeint ha-

ben könnte. Große Bühnen waren dafür gar nicht notwendig. Auch in

kleinen Kaschemmen sind sie aufgetreten. Wir haben so ein Etablis-

sement in Gustav Meyrincks Erzählung Bal macabre (1913): »In diesem

Nachtlokal, mitten unter geschminkten Straßendirnen, frisierten Kell-

nern und brilliant-hufeisengeschmückten Zutreibern« erleben wir

auch die »grotesken Verrenkungen eines Mulattenpaares, das dazu ei-
8ne Art Niggercancan [!] tanzte«.

           Meyrink hat diese Erzählung später in seine Sammlung Des
deutschen Spießers Wunderhorn aufgenommen, sicher auch mit dem

kritischen Hintergedanken, dass solche Etablissements gerne von

Spießern und Bourgeois aufgesucht wurden. Man hat den Eindruck, ei-

ne Beschreibung einer Zeichnung von George Grosz zu lesen, der sol-

che Motive liebte. Nicht nur in seinen Zeichnungen, auch in seinen

weniger bekannten Gedichten findet man sie. So in dem langen Ge-

dicht Gesang der Welt (1917), das mit den Zeilen beginnt: »Ach knallige
9Welt, du Lunapark,/ Du seliges Abnormitätenkabinett« . Und gleich

treten sie auf: »Ragtimetänzer« und »schwarzbehauptete Nigger«. Doch

in der Zwischenzeit – zwischen 1913 und 1917 – hatte ein Paradigma-

wechsel stattgefunden. Wenn Grosz von Niggern spricht, dann ist dies

nicht mehr abfällig gemeint, sondern bewundernd. Wenn auf den ers-

ten Dada-Soireen in Zürich »chants nègres« und »tragisch-absurde«
10Tänze (Hugo Ball) vorgeführt werden, dann sollen damit auch die

Bürger vorgeführt werden. Wobei zu bedenken ist, dass Hugo Ball und

               

             7.  Berlin: Hesperus 1991 (2. Auflage), S. 200.
             8.  Zitiert nach Gustav Meyrink: Des deutschen Spießers Wunderhorn. Gesam-
melte Novellen. München, Leipzig: Paul List Verlag 1948, S. 55f.
             9.  George Grosz: Ach knallige Welt, du Lunapark. Gesammelte Gedichte, Mün-
chen: Hanser 1986, S. 45-47.
           10.  Hugo Ball: Die Kulisse. Das Wort und das Bild, Köln: Benziger Verlag 1971,
S. 88 und 98.
 

138

2003-09-12 12-44-58 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  73-142) T02_01 kap 2.p 31591341946

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


JOACHIM SCHULTZ: GROTESKTÄNZER, EXCENTRICS UND ANDERE BURLESKE GESTALTEN

seine Frau Emmy Hennings in diesen Etablissements in der Schweiz

ihren Lebensunterhalt verdient hatten, dass man in der Tat von der

»Geburt der Avantgarde aus dem Geist der Music-Hall« sprechen
11kann. Nummern wie die verrückten Tänze der Music-Halls wurden

von den Dadaisten einfach übernommen. Einfach? Die Bürger sollten

auch vorgeführt, kritisiert werden, doch vor allen Dingen machte es

den Beteiligten irrsinnigen Spaß und es sollte dem Publikum Spaß ma-

chen. Über einen Pariser Dada-Abend berichtete der Berliner Börsen-
Courier am 4. Mai 1920, dass die »Heiterkeit des Publikums ins Maßlo-

se gesteigert« wurde. »Und man lachte buchstäblich Tränen, als nach

Schluss der Vorstellung Francis Picabia vor dem Vorhang erschien, um
12seinen ›Kannibalischen Monolog‹ vorzutragen […].« Und der Tanz

spielte bei vielen Vorstellungen und in vielen Texten eine zentrale Rol-

le, der Tanz konnte zu einer Art ›reinen Poesie‹ werden. 1917 und 1918

publizierte Pierre Albert Birot in den Zeitschriften Dada und SIC drei

Poèmes à crier et à danser, mit dem Untertitel für das erste Gedicht Es-
13sai de poésie pure. Einige Jahre vor Schwitters’ Ursonate eine Anein-

anderreihung von Lauten, zum Teil mit Sprechanweisungen wie: »Pro-

longer le son« – »den Ton lang halten« oder »Mettre la main en sou-
14pape sur la bouche« – »die Hand wie ein Ventil auf den Mund hal-

ten«. In einem 1956 gesendeten Hörfunk-Interview sagte Birot dazu:

»Je suis revenu à ce que je suppose l’homme totalement primitif, qui

n’avait même pas encore de verbe, de langue, de grammaire par consé-
15quent, et qui tout de même devait sentir: c’était un homme déjà.« –

»Ich bin zu dem zurückgekehrt, den ich als vollständig primitiven Men-

schen annehme, der nicht einmal das Wort kannte, keine Sprache, also

auch keine Grammatik und der dennoch schon fühlte: es war bereits

ein Mensch.« All seine Gefühle und Sinneseindrücke könne er nur

durch Gesten, Tanz und Schreien ausdrücken.

           Um den tanzenden, primitiven Menschen geht es auch in dem

1917 geschriebenen und 1921 veröffentlichten Text Le pan-pan au cul
16du nu nègre des belgischen Dadaisten Clément Pansaers. Man könnte

               

           11.  Vgl. Joachim Schultz: Die Geburt der Avantgarde aus dem Geist der Music-
Hall und andere Essays, Bayreuth: Schultz und Stellmacher 1999.
           12.  Zitiert nach Walter Serner: Das Hirngeschwür. Dada (= Band 10 der Gesam-
melten Werke von W. Serner), Thomas Milch (Hg.), München: Goldmann 1988, S. 151.
           13.  Pierre Albert Birot: Poésie. 1916-1914, Mortemart: Editions Rougerie
1992, S. 144, 117, 120.
           14.  Ebd., S. 117.
           15.  Ebd., S. 240.
           16.  Vgl. Joachim Schultz: »›Nackte Neger‹, Kolonialismuskritik, Dadaismus«,

ein: Daniel Droixhe/Klaus H. Kiefer (Hg.): Images de l’Africain de l’antiquité au XX
siècle, Frankfurt/Main, Bern: Peter Lang 1987, S. 177-189.
 

139

2003-09-12 12-44-58 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  73-142) T02_01 kap 2.p 31591341946

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SZENEN UND ROLLEN DES KOMISCHEN KÖRPERS

ihn als stream of conciousness eines solchen Tänzers lesen, der seine

absurde Situation etwa folgendermaßen beschreibt:

Et va la danse – danse: cakewalk en bourrasques – plongeons – sauter de trombe en
trombe et tourbillonner sur l’écume – des mythes multiples de la vérité. […] S’incarnent
les abstractions – leurres grotesques; utopies music-halliennes emplissent de ce Luna-

17Park les montagnes russes. – Und der Tanz geht los – Tanz: cakewalk im böigen Wind –
tauchen wir – springen von Wolkenbruch zu Wolkenbruch und wirbeln auf dem Schaum –
vielfache Mythen der Wahrheit […]. Verkörpern sich die Abstraktionen – groteske Täu-
schungen; Musik-Hall-Utopien erfüllen aus diesem Luna-Park die russischen Berge.

Ein aus seiner Welt herausgerissener Schwarzer, der mit seinen gro-

tesken Sprüngen die weißen Bürger ködern, erheitern soll. Aber es wa-

ren nicht nur Männer, nicht nur Schwarze, die mit einem solchen oder

ähnlichen Programm in den Music-Halls und Luna-Parks aufgetreten

sind. In der ebenfalls 1921 erschienenen Kriminalgeschichte Die Betö-
rung der Excentrique Fanoche von Walter Serner haben wir eine weiße

Frau, eine »von sämtlichen Finessen, Trucs und Hautfarben durchaus
18gelangweilte Excentrique« , die in dem Pariser Café-concert Alham-

bra auftritt. In Deutschland war es die reale Valeska Gert, die als Gro-

tesktänzerin in den 20er Jahren großen Erfolg hatte. Doch gerade bei

ihr lässt sich zeigen, dass der Begriff umstritten ist, dass ihr Tanz vie-

len Genres zuzuordnen ist.

           Frank-Manuel Peter schreibt in seinem Buch über die Gert: »Die

Einordnung als Grotesktänzerin […] ist völlig unzureichend. […] Im

Berlin der 20er Jahre gilt aber beispielsweise auch ein ›Niggertanz‹ als

grotesk, was in diesem Fall das Fremde, Wilde, Anormale bezeichnet,

weswegen solch eine Groteske auch gern von deutschen Tänzern in
19Verkleidungen aufgeführt wird.« Peter sieht die terminologischen

Schwierigkeiten, er will zeigen, unter Berufung auf Zeitzeugen, dass

die Gert den grotesken Tanz »zu einer künstlerischen Form« gebracht

hat. Gleichwohl ist die Gert in Berlin im Kabarett Schall und Rauch und
20im Blüthner-Saal mit grotesken Tänzen aufgetreten. In Paris tanzte

sie am 22. März 1930 mit der Ankündigung »Valeska Gert dans ses

               
           17.  Clément Pansaers: Bar Nicanor et autres textes Dada, Marc Dachy (Hg.),
Paris: Editions G. Lebovici 1986, S. 61.
           18.  Walter Serner: Zum blauen Affen. München: Goldmann 1990, S. 121.
           19.  Frank-Manuel Peter: Valeska Gert. Tänzerin, Schauspielerin, Kabarettistin,
Berlin: Fröhlich und Kaufmann 1985, S. 44.
           20.  Kurt Wafner: »Einfach klassisch und noch mehr. Eine Nachbetrachtung«,
in: Begleitheft zu einer Reprintausgabe der Programme des Kabaretts Schall und Rauch,
Berlin: Der Morgen 1985, S. 24 und Valeska Gert: Ich bin eine Hexe. Kaleidoskop meines
Lebens, Reinbek: Rowohlt 1978, S. 42.
 

140

2003-09-12 12-44-58 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  73-142) T02_01 kap 2.p 31591341946

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


JOACHIM SCHULTZ: GROTESKTÄNZER, EXCENTRICS UND ANDERE BURLESKE GESTALTEN

21›grotesques‹« – »in ihren ›Grotesken‹«. Es war aber auch von »surre-

alistischen Tänzen« die Rede, was André Breton und seine Freunde auf

den Plan rief, die den Auftritt der Gert massiv zu stören versuchten;

wohl auch weil der Abend von Yvan Goll, den Breton verstoßen hatte,

organisiert worden war. Valeska Gert mokiert sich in ihren Memoiren

über die Schwierigkeiten der Kritiker, sie einzuordnen: »Sie fanden

mich bizarr, grotesk, tragisch, komisch, lasterhaft, klassisch, gotisch,
22barock, expressionistisch, surrealistisch.« Sie erinnert auch daran,

dass sie immer wieder in die ›exotische Ecke‹ gestellt wurde. Man

komponierte für sie einen samoanischen Tanz, Brecht fand ihre Tänze

chinesisch oder tibetanisch, auch mit einer afrikanischen Tänzerin
23wurde sie verglichen.

           In ihrer Aufzählung nennt sie auch das Adjektiv »komisch«. Ihre

Tänze befremdeten, und das Fremde wurde als komisch empfunden.

So auch die Tänze der Josephine Baker, die, wie schon gesagt, von Ot-

tomar Starke als Grotesktänzerin bezeichnet wurde. Ansonsten ist er

nicht sehr von ihr begeistert: »Ihre Drôlerien sind indes ohne große

Varianten. Sie wackelt immer wieder mit verschiedenen Körperteilen,

hat ganz dumme, doppelt so große Augen, und ist unbeschreiblich an-
24und ausgezogen.« Mit dem Begriff »Drôlerien« wird allerdings das

komische Element ihrer Auftritte hervorgehoben. Als weiterer namhaf-

ter Zeitgenosse hat sich Theodor Lessing über die Baker geäußert. In

einem 1928 erschienenen Artikel schreibt er: »Das eigentliche Talent

der Baker ist die derbkomische Burleske. Sie ist zunächst eine gute

Bauchtänzerin. Sie vollführt mit dem graziösen Becken ungeheuer ko-
25mische und sehr derbe Windungen.« Ein Macho spricht, gewiss;

wichtig ist, dass sie als komisch empfunden wurde. Denn das Komische

wurde nicht von allen Zeitgenossen an erster Stelle gesehen. Theodor

Adorno schreibt in seinem Artikel »Über Jazz« (1937), in dem er sich
26übrigens vehement gegen diese Musikform äußert, zwar nicht über

               

           21.  Zitiert nach F.-M. Peter: Valeska Gert, S. 45. Der Begriff stand auf dem
Programmzettel allerdings in Anführungszeichen.
           22.  V. Gert: Ich bin eine Hexe, S. 46.
           23.  Ebd., S. 34, 52.
           24.  O. Starke: »Revue nègre«, S. 119.
           25.  Theodor Lessing: »Josephine«, in: Ders.: Ich warf eine Flaschenpost ins
Eismeer der Geschichte. Essays und Feuilletons (1923-1933), Rainer Marwedel (Hg.),
Darmstadt, Neuwied: Luchterhand 1986, S. 220.
           26.  Theodor W. Adorno: »Jazz, das Amalgam von Marsch und Salonmusik, ist
ein falsches: das eines zerstörten Subjektiven mit einer es produzierenden, vernichten-
den und durch Vernichtung objektivierenden Gesellschaftsmacht.« »Über Jazz«, in:
Ders.: Gesammelte Schriften, Hg. von Rolf Tiedemann, Bd. 17, Darmstadt: Wissenschaftli-
che Buchgesellschaft 1998, S. 99. Vgl. Joachim Schultz: Wild, irre und rein. Wörterbuch
 

141

2003-09-12 12-44-58 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  73-142) T02_01 kap 2.p 31591341946

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SZENEN UND ROLLEN DES KOMISCHEN KÖRPERS

den Grotesktänzer, sondern über den Excentric, eine ihm ähnliche Ge-

stalt der Variété-Bühne. Adorno erwähnt Debussys Musikstück Général
Lavine, Excentric und zitiert die Vortragsanweisung: »Dans le mouve-

27ment et le style d’un Cake-walk«. – »In Bewegung und Stil eines

Cake-walk«. Valeska Gert tanzte den »Golliwogs Cakewalk«, ebenfalls
28nach der Musik von Debussy. Adorno stellt das Komische beim Ex-

centric, im Gegensatz zum Clown, in Frage: »Lachen grüßt den Excent-
29ric nur, um im Schock zu verstummen«. Das ist sicherlich richtig,

trifft auch auf Valeska Gert zu, wenn sie z.B. den Tod tanzte. Zuletzt

hat sich Hans Ulrich Gumbrecht mit dem Tanz in den 20er Jahren und

mit der Gert beschäftigt. Ob es dabei um etwas Komisches geht, inte-

ressiert ihn allerdings nicht. Für ihn ist die Gert ein »Kabarett-Star«,

ihr Tanzstil sei mit dem der Baker in Verbindung gebracht worden; an

anderer Stelle spricht er von »Valeska Gerts grotesken Variété-
30Vorstellungen«. Das Groteske ist durchaus eine Kategorie des Komi-

schen, es stand aber seit jeher auch mit dem Schrecklichen, Grauen-

haften in Verbindung. Und dies gilt auch, mehr oder weniger stark, für

Grotesktänzer, Excentrics und andere burleske Gestalten auf den

Variété- und Music-Hall-Bühnen in den Jahren von 1850 bis 1932.

Joachim Schultz

               

zum Primitivismus der literarischen Avantgarden in Deutschland und Frankreich zwischen
1900 und 1940, Gießen: Anabas 1995, S. 97f.
           27.  Th.W. Adorno: »Über Jazz«, S. 97.
           28.  V. Gert: Ich bin eine Hexe, S. 33.
           29.  Th.W. Adorno: »Über Jazz«, S. 97.
           30.  Hans Ulrich Gumbrecht: 1926. Ein Jahr am Rand der Zeit, Frankfurt/Main:
Suhrkamp 2001, S. 252, 282. Gumbrecht bezieht sich auf
das Buch Neue Frauen. Die zwanziger Jahre von Kristine von Soden und Maruta Schmidt
(1988).
 

142

2003-09-12 12-44-58 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  73-142) T02_01 kap 2.p 31591341946

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

 

 

 

 

 

 

Der  komische Körper

2003-09-12 12-44-59 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 143    ) T03_00 resp 3.p 31591341970

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2003-09-12 12-44-59 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 144    ) vakat 144.p 31591342002

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HANS RUDOLF VELTEN: GROTESKER UND KOMISCHER KÖRPER

 

 

 

 

 

 

Grotesker und komischer Körper.

Für ein performatives Körperkonzept

Literaturwissenschaftler haben sich in ihrer bisherigen Behandlung

des Komischen in Mittelalter und Früher Neuzeit bis auf wenige Aus-

nahmen auf den ›komischen Text‹ konzentriert, zugehörige Gattungen

wie Parodie, Burleske, Satire, Schwank, Fazetie, Sottie, Fastnachtspiel,

Komödie usw. unterschieden und deren formale Funktionsmechanis-

men beschrieben. Nur wenige stellten die Frage nach dem anthropolo-

gischen Habitat der Komik, dem Lachen, seinen Interaktionsmustern

und sozialen und körperlichen Besonderheiten, ein Problem, das nur

gattungsübergreifend behandelt werden kann. Wenn das Lachen un-

tersucht wurde, dann aus hermeneutischer oder semiotischer Sicht als

ein Symbol oder Zeichen, das etwas anderes bedeutete; nur schwer ließ

es sich in mittelalterlichen Texten klar vom Lächeln trennen und war
1für unterschiedliche Konkretisierungen offen.

           Etwas anders verhält es sich mit den theatralen Formen der

Komik und des Lachens, wo die Bedingungen der Rezeption von komi-

schem Spiel, seine sozialen und politischen Rahmungen und Effekte

wie auch religiöse und rituelle Kontexte inzwischen viel besser erarbei-
2tet sind. Doch auch hier wird das Komische häufig noch zu sehr im

Prokrustesbett seiner Gattung gesehen und es wird allzu stark auf die

               

           1.  So kann Lachen je nach literarischem Kontext Narrheit, Welt- und Sünd-
haftigkeit, Wahnsinn, Siegesfreude, Intimität, Erotik, aber auch Spott, Hochmut oder das
Böse usw. denotieren. Vgl. dazu Christoph Huber: »Lachen im höfischen Roman«, in:
Ingrid Kasten/Werner Paravicini/René Perennec (Hg.): Kultureller Austausch und Litera-
turgeschichte im Mittelalter/Transferts culturels et histoire littéraire au moyen âge. Kollo-
quium im Deutschen Historischen Institut Paris, Sigmaringen: Thorbecke 1998, S. 345-
358.
           2.  Wichtige Arbeiten auf diesem Weg stammen sowohl von Theaterwissen-
schaftlern wie auch von Literaturwissenschaftlern: Konrad Schoell: Das komische Theater
des französischen Mittelalters. Wirklichkeit und Spiel, München: Fink 1975; Heinz Kinder-
mann: Das Theaterpublikum des Mittelalters, Salzburg: Müller 1980; Andreas Kotte: Theat-
ralität im Mittelalter: das Halberstädter Adamsspiel, Tübingen: Francke 1994.
 

145

2003-09-12 12-44-59 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 145-201) T03_01 kap 3.p 31591342050

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER KOMISCHE KÖRPER

Sprache bezogen. Sprachkomik und Sprachspiel stehen sowohl im

deutschen Fastnachtspiel, niederländischer klucht wie auch in den ko-

mischen Szenen der geistlichen Spiele noch im Mittelpunkt. Dabei ist

einer der wichtigsten Vorläufer der spätmittelalterlichen komischen

Spiele, der römische Mimus, geradezu gekennzeichnet durch die Kom-
3bination von Sprachkomik, Körperwitz und Körperaktion.

           Die Körperlichkeit des Lachens im Lachvorgang, die Darsteller

und Erzeuger auf der einen Seite und das Publikum auf der anderen in

einer Interaktionsgemeinschaft zusammenschließt, und die Repräsen-

tationen des lächerlichen Körpers in medialen Inszenierungen wie Li-

teratur und Kunst gehören zu den wichtigsten Aspekten für die Unter-

suchung von Komik. Noch ist weitgehend nicht erforscht, welche Rolle

der Körper als performativ-materiales Phänomen in den Lachkulturen

der Vergangenheit spielte, wie seine Präsenz in der Aufführung von

komischen Szenen gewirkt hat und wie die gestischen und mimischen

Codes seiner Bewegungen eingesetzt wurden. Dass der Körper als La-

chender, aber auch als Lachanlass in vielfältiger Weise und nicht nur

innerhalb der Volkskultur gegenwärtig war, dürfte inzwischen unstrit-
4tig sein. Dieser Umstand verdankt sich den Anstößen einer Arbeit,

die in keiner Untersuchung zum komischen Körper fehlen darf: Michail

Bachtins Rabelais und seine Welt, in welcher der groteske Körper zur

zentralen Chiffre der Lachkultur in Mittelalter und Renaissance ge-

macht wird. Ich möchte im Folgenden auf die Konzeption des grotes-

ken Körpers bei Bachtin eingehen und im Anschluss in Erweiterung

und Kontrast dazu, so weit dies hier umrisshaft möglich ist, den Begriff

des komischen Körpers, der gleichermaßen repräsentative wie perfor-

mative Elemente aufweist, näher erläutern.

           Bachtin entwirft seinen grotesken Körper zunächst als polyva-

lente Metapher, die zwischen Motiven der Literatur, der Kunst und

des Imaginären oszilliert, erkennbar am Beispiel des Bildes von der

schwangeren Alten:

               

           3.  Vgl. dazu Lore Benz: »Zur Verquickung von Sprachkomik, Körperwitz und
Körperaktion im antiken Mimus«, in: Zeitschrift für Germanistik N.F. Jg. XI (2001) H. 2,
S. 261-273.
           4.  Vgl. etwa Bernhard Teuber: Sprache – Körper – Traum. Zur karnevalesken
Tradition in der romanischen Literatur aus früher Neuzeit. Tübingen: Niemeyer 1989; Kat-
rin Kröll: »Die Komik des grotesken Körpers in der christlichen Bildkunst des Mittelal-
ters«, in: Mein ganzer Körper ist Gesicht. Groteske Darstellungen in der europäischen Kunst
und Literatur des Mittelalters, Katrin Kröll/Hugo Steger (Hg.), Freiburg: Rombach 1994,
S. 11-105; Werner Röcke: »Inszenierungen des Lachens in Literatur und Kultur des Mit-
telalters«, in: Erika Fischer-Lichte/Doris Kolesch (Hg.): Kulturen des Performativen. Para-
grana. Internationale Zeitschrift für Historische Anthropologie 7 (1998), H. 1, S. 73-94.
 

146

2003-09-12 12-44-59 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 145-201) T03_01 kap 3.p 31591342050

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HANS RUDOLF VELTEN: GROTESKER UND KOMISCHER KÖRPER

Das Groteske vereint den verfallenden, schon deformierten Körper mit dem noch nicht
entwickelten, gerade gezeugten, neuen Leben. Hier wird das Leben in seiner ambivalen-
ten, innerlich widersprüchlichen Prozesshaftigkeit gezeigt, nichts ist fertig, die Unabge-

5schlossenheit selbst steht vor uns. Genau darin besteht die groteske Körperkonzeption.

Dieser Darstellungsmodus des gleichzeitig werdenden und sterbenden

Körpers, der durch seine Ausstülpungen (Nase, Phallus, weibliche

Brüste, Hintern usw.) und seine Öffnungen (Mund, Ausscheidungsor-

gane usw.) mit der Welt in einer Art Austauschbeziehung steht, gehört

als »grotesker Realismus«, der »mehrere Jahrtausende lang maßgebend
6für Kunst und Literatur […] war, der volkstümlichen Lachkultur an.«

Zu seinen Charakteristika zählen auch mit ihm verbundene groteske

Motive wie das nach außen gekehrte Körperinnere, das übermäßige

Essen und Trinken, die Ausscheidungsprozesse usw., Motive, die sich

durch stilistische Merkmale wie Übertreibung und Hyperbolik aus-

zeichnen. Erst in der Neuzeit sei dieses Konzept demjenigen des ferti-

gen, streng begrenzten, nach außen hin abgeschlossenen, individuell

ausdrucksvollen Körpers gewichen.

           Es überrascht nicht, wenn Bachtin die Manifestationen des gro-
tesken Körpers vor allem in der Literatur, und hier speziell in der Spra-

che Rabelais’ gegeben sieht. Es ist die volkstümliche Sprache des
7Marktplatzes, das familiäre Schimpfrepertoire wie Schwüre, Flüche

und Beschimpfungen, die gemeinsam mit der Norm überschreitenden

Sprachartistik des Dichters, welche aus Elementen der Sprachmi-

schung, inkompatiblen Sprachhandlungen und Stilmischung besteht,
8das Fleisch des grotesken Körpers ausmachen. Insofern ist dieser ein

9semiotisches Konstrukt, das sich in Sprachbildern und sprachlichen

Effekten wie Familiarisierung, Degradierung und Profanierung konsti-

tuiert. Seine relative Unabhängigkeit von historischen, sozialen und

               
           5.  Michail Bachtin: Rabelais und seine Welt. Volkskultur als Gegenkultur, Rena-
te Lachmann (Hg.), Frankfurt/Main: Suhrkamp 1987, S. 76.
           6.  Ebd., S. 360.
           7.  Vgl. ebd., S. 394ff.
           8.  Vgl. Hans-Ulrich Gumbrecht: »Literarische Gegenwelten, Karnevalskultur
und die Epochenschwelle vom Spätmittelalter zur Renaissance«, in: Ders. (Hg.): Literatur
in der Gesellschaft des späten Mittelalters, Heidelberg: Winter 1980, S. 95-144, hier
S. 136f. Gumbrecht schreibt zur Konzepthaftigkeit des Bachtinschen grotesken Körpers:
»Konzepte blenden als Normal-Gestalten alle sie überschreitenden Wahrnehmungsge-
genstände […] als Objekte unserer Alltagserfahrung aus und habitualisieren kategoriale
Oppositionen wie Tod/Geburt oder Welt/Leib als Grundschema unserer Welterfahrung.«
S. 136.
           9.  Eine »somatische Semiotik« wie es Renate Lachmann ausdrückt: Dies.:
»Vorwort«, in: M. Bachtin: Rabelais und seine Welt, S. 7-47.
 

147

2003-09-12 12-45-00 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 145-201) T03_01 kap 3.p 31591342050

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER KOMISCHE KÖRPER

kulturellen Koordinaten macht es daher möglich, dass Bachtin sein

Konzept zur ideologischen Chiffre ausweitet, wenn der groteske Körper
bald zum Volkskörper wird, und wenn ihm ein utopisches Potential

(Unsterblichkeit der Materie und der Befreiung durch den Karneval)
10eingeschrieben wird.

           Der groteske Körper Bachtins ist somit weder ein Lachender

noch ist er Lachanlass, er ist Welt, Volk, Utopie, Lachen an sich. Er

wird von einer umfassenden Wesenhaftigkeit her bestimmt, einer fest-

stehenden Größe, die unabhängig von Zeit und Raum, von Epochen

und Gattungen existiert. Deshalb muss die Frage erlaubt sein, wie das

Adjektiv ›grotesk‹ noch seine Berechtigung als Kennzeichen einer

Lachkultur findet. Denn die Argumentation Bachtins in diesem Punkt
11ist äußerst schwach: Das Groteske ist ja keineswegs dem Komischen

oder Burlesken gleichzusetzen, es enthält neben seiner Tendenz zur

Inversion und zur Chimäre auch starke Elemente des Schreckens und

der Angst. Diesen Punkt erwähnt etwa Aaron Gurjewitsch, wenn er

kritisiert, Bachtin spreche kaum von Furcht und Schrecken des Volkes,
12wo diese mit Lachen und Freude doch Hand in Hand gingen. Mithin

ist das Furcht Erregende in anderen Theorien für das Groteske thema-

tisiert worden, etwa als unheimliche Verfremdung der Wirklichkeit

(Wolfgang Kayser) oder in der Inszenierung grotesker Körper als Tier,

Teufel oder Monstrum, schließlich als fremder Körper seit St. Brendan

und Mandeville bis zu den Entdeckungsreisen in die Neue Welt. Auch

ist die Volkskultur als einziger Referent des Grotesken abzulehnen: Al-

lein der Hinweis auf die Mischkultur der Renaissance-Groteske in höfi-

scher Architektur und Gartenkunst oder die Hybridisierung der lateini-
13schen Sprache durch die Humanisten genügt, um dies zu bestätigen.

               

           10.  Vgl. R. Lachmann: »Vorwort«, S. 16.
           11.  Bachtin hält offensichtlich die Tatsache, dass der groteske Körper Lachen
auslöst, für umstandslos gegeben. Bindeglied ist eine kosmische Heiterkeit, die in der
Sprache deutlich wird (heitere Verwünschungen usw.) Für Bachtin ist Lachen eine Kultur,
eine Welt, ein System. Lachen wird auch in keiner Weise als ein Effekt einer Inszenie-
rung, als physiologisches Phänomen der Rezipienten oder Zuschauer thematisiert. Es
wird auch nicht als »soziale Waffe« der Exklusion oder der Gemeinschaftsbildung ange-
sehen. Lachen hat bei Bachtin überhaupt keine soziale Wirkung, wenn nicht die des Ver-
lachens der ernsthaften, »offiziellen« Kultur durch die Volkskultur.
           12.  Vgl. Aaron Gurjewitsch: »Bachtin und seine Theorie des Karnevals«, in:
Jan Bremmer/Herman Roodenburg: Kulturgeschichte des Humors. Von der Antike bis heu-
te, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1999, S. 57.
           13.  Vgl. dazu Peter Fuß: Das Groteske. Ein Medium des kulturellen Wandels,
Köln, Weimar, Wien: Böhlau 2001, S. 79: »Die Ähnlichkeit des Grotesken verschiedener
Epochen beruht darauf, dass es in jedem Fall die Dekomposition einer kulturellen Ord-
nungsstruktur darstellt.«
 

148

2003-09-12 12-45-00 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 145-201) T03_01 kap 3.p 31591342050

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HANS RUDOLF VELTEN: GROTESKER UND KOMISCHER KÖRPER

           Es stellt sich daher die Frage, ob Bachtins Konzept des grotesken
Körpers zur Beschreibung von komischen Interaktionen bzw. von

Lachvorgängen prinzipiell geeignet ist. Als übergreifendes Diskursmo-

dell karnevalesker (hyperbolischer, familiärer und hybrider) sprachli-

cher Formen, die die Körperfunktionen des Menschen betreffen, mag

es durchaus hilfreich sein. Ebenso mag es – mit Einschränkungen – als

Kern eines speziell volkstümlichen Motivsystems, das jedoch weit über

das Lachen hinausgeht, einen wichtigen Ausgangspunkt für Untersu-
14chungen in Literatur und Kunst bilden. Keine Antwort jedoch kann

es auf die Fragen nach den Aufführungs- und Codierungsformen des

Körpers in Lachzusammenhängen geben: Über welche Körperdarstel-

lungen wird in welcher Situation und sozialen Konstellation gelacht?

Wie sehen die Diskurse und Bilder vom komischen Körper aus und auf

welche möglichen Interaktionsformen weisen sie hin?

           Stärker als der des grotesken Körpers stellt der Begriff des komi-
schen Körpers die performativen Akte körperlicher Lachanlässe in den

 Vordergrund. Er verweist somit auf die okkasionell und situational be-

stimmte Rolle des Körpers in komischen Situationen, die als solche in-
15szeniert werden, um Lachen zu erregen. Der komische Körper be-

zeichnet den für eine Lachgemeinschaft dramatisierten, sich bewegen-

den und stimmlich vernehmbaren Körper in Aufführungen und ihren

medialen Re-Inszenierungen. Ein Körper, der gänzlich auf das Lachen

ausgerichtet und von ihm abhängig ist, und der durch das Lachen der

anderen erst zum komischen Körper wird, ist in dem Maße als performa-
tiv zu kennzeichnen, als er nicht konstativ Bedeutungen aussagt, son-

16dern in der Interaktion mit anderen Wirklichkeit in actu konstituiert.

Das Lachen bindet ihn auch an bestimmte soziale Kontexte (höfische,

volkstümliche, städtische oder klerikale), an Okkasionen der Unterhal-

tung und Kommunikation, wie gemeinsames Essen, Jahrmarkt, Karne-

val, Posse oder Narrenfest. Das Lachen, welches er durch seine Komik

auslöst, ist kein kosmisches, kollektives und universales Festtagsla-

chen, es kann heiter und lustvoll, aber auch ausgrenzend, spöttisch

               

           14.  Vgl. K. Kröll: »Die Komik des grotesken Körpers in der Bildkunst des Mittl-
alters«, S. 11ff.
           15.  Dazu ausführlicher: Hans Rudolf Velten: »Komische Körper. Zur Funktion
von Hofnarren und zur Dramaturgie des Lachens im Spätmittelalter«, in: Zeitschrift für
Germanistik, Heft 2 (2001), S. 292-317, hier S. 296.
           16.  Vgl. hierzu im Allgemeinen die Prämissen des Sonderforschungsbereiches
447 in Theorien des Performativen, Erika Fischer-Lichte/Christoph Wulf (Hg.), Heft 1 von
Paragrana. Internationale Zeitschrift für Historische Anthropologie 10 (2001) und im Be-
sonderen: Hans-Jürgen Bachorski/Werner Röcke/Hans Rudolf Velten/Frank Wittchow:
»Performativität und Lachkultur in Mittelalter und früher Neuzeit«, in: Paragrana. Inter-
nationale Zeitschrift für Historische Anthropologie 10 (2001), S. 157-190, hier S. 161ff.
 

149

2003-09-12 12-45-00 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 145-201) T03_01 kap 3.p 31591342050

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER KOMISCHE KÖRPER

oder erniedrigend sein. Um dies anhand von konkretem Material zu

erläutern, möchte ich drei Untersuchungsfelder des komischen Körpers
skizzieren.

Die närrische Performance

Bis heute wissen wir noch sehr wenig über die theatralen Aufführun-

gen des Komischen in den semi-oralen kulturellen Formationen des

Mittelalters. Sicher ist, dass dabei den Gauklern, fahrenden Spielleu-

ten, Possenreißern und künstlichen Narren (in den Quellen als iocula-
tores, mimi, scurrae, moriones, buffones bezeichnet) großes Gewicht zu-

kommt. Diese performer setzten ihre Stimme und ihren Körper bewusst

ein, um Lachen zu erzeugen, sei es auf Jahrmärkten, im Zusammen-

hang mit der Aufführung von ludi theatrales in Städten oder an den Hö-

fen der Fürsten. Hofnarren beispielsweise dramatisierten und setzten

ihre Körper vor und mit der höfischen Lachgemeinschaft bewusst in

Szene und konnten mit ihren Auftritten, Gebärden und provokativen

Handlungen komische Effekte erzielen. Sie bedienten sich dabei jahr-

tausendealter histrionischer Techniken und Fertigkeiten, die auf ar-

chaisch-rituelle Praktiken verwiesen und semantische Bedeutungen

der Gegenwartskultur aktualisierten; dazu gehören sowohl obszöne

Gesten und Späße, wie auch die kritisch-parodistischen Imitationen

von Personen verschiedenen Standes und Herkunft, die verlacht wer-
17den können. Durch seine mimetischen und transformatorischen Fä-

higkeiten wird der Narr zum interaktiven Knotenpunkt der Befindlich-

keiten am Hof, zum Auslöser von euphorischer Stimmung, oder von

Aggressionsabbau durch lachenden Spott. Präsenz und Materialität

seines Körpers determinieren sein Verhältnis zur Lachgemeinschaft

am Hof, wir können mit Paul Zumthor von einer »soziokorporellen
18Form« der Performanz, der Aufführung seiner Akte, sprechen.

           Das variable Element dieser Performanz besteht im Einsatz von

Körperenergien, die in bestimmten Situationen in unterschiedlicher In-

tensität zum Tragen kommen. Bisher hat die Forschung weitgehend

darauf verzichtet, das mimetische Potential von Körperbewegungen zu

untersuchen: Denn es sind vor allem mimetische Fähigkeiten, die den

komischen Körper konstituieren: die Fähigkeit, Herrschaftsgesten zu

parodieren, eine andere Person bis zur Identifikation nachzuahmen,

fremde Körper und Stimmen mit dem Ziel der Verspottung und Degra-

               

           17.  Vgl. dazu die literarischen Zeugnisse aus dem Korpus des ferraresischen
Hofnarren Gonnella, in: H.R. Velten: »Komische Körper«, S. 303-317.
           18.  Vgl. Paul Zumthor: »Körper und Performanz«, in: Hans Ulrich Gumb-
recht/Karl Ludwig Pfeiffer (Hg.): Materialität der Kommunikation, Frankfurt/Main: Suhr-
kamp 1988, S. 703-713, hier S. 707.
 

150

2003-09-12 12-45-00 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 145-201) T03_01 kap 3.p 31591342050

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HANS RUDOLF VELTEN: GROTESKER UND KOMISCHER KÖRPER

dierung zu imitieren. Neuere Forschungen zur sozialen und anthropo-

logischen Bedeutung der Mimesis betonen ihren ursprünglich körperli-
19chen und gestischen Charakter, mit der das Performative als eine

Aktualisierung, eine Aufführung des mimetisch Gezeigten zusammen-

hängt. Somit können die komischen Körperinszenierungen von Hof-

narren als mimetische Gesten angesehen werden, denen die Charakte-

ristika von Performanz zuzuschreiben sind: Sie sind situationsgebun-

den und okkasionell, flüchtig und kontingent, erlebnishaft und innova-

tiv, eine Vermittlung zwischen Tun und Wissen, die immer wiederholt

wird und doch immer wieder neu gestaltbar ist.

Theatrale Formen

Zwischen Spielleuten und Gauklern einerseits und den aufkommenden

Inszenierungen des Lachens im Rahmen der Spieltätigkeit in den grö-

ßeren und kleineren Städten des Spätmittelalters andererseits bestan-
20den enge Beziehungen. Schon in den komischen Szenen der geistli-

chen Spiele war das hervorstechendste Merkmal der komischen Praxis

die Gestik und die körperliche Aktion der komischen Figuren: Das

Springen als Gangart der Knechte und komischen Teufel, die Körperfi-

gurationen der Narren weisen auf eine motorische Hyperagilität hin,

die zunächst als mimetischer Nachvollzug des physiologischen Habitus
21eines Lachenden gedeutet werden kann. Auch in den Fastnachtspie-

len spielen körperliche Motorik und Bewegungslogik für die lachende

Interaktion mit dem Publikum eine große Rolle. Obszöne und groteske

Gestik, Mimik und Gebärden, akrobatische Leistungen, Sprünge und

Tänze, die Verstellung und Modulation der Stimme, aber auch die

dramaturgische Verbindung all dieser Elemente mit dem Sprechtext

               

           19.  »Mimesis ist ursprünglich eine körperliche Handlung, die sich zuerst in
oralen Kulturen entfaltet. Sie hat den Charakter des Zeigens; in ihrer Geschichte kommt
sie immer wieder auf das Gestische zurück. Selbst als versprachlichte Mimesis ist sie ein
›zeigendes Sprechen‹. Der Rezipient nimmt das Zeigen so wahr, daß er aufgefordert
wird, bestimmte Dinge oder Vorgänge als etwas zu sehen. In dieser Wechselwirkung liegt
eine Komponente der Mimesis, die das Gezeigte oder Dargestellte zum Spektakel macht.«
Gunter Gebauer/Christoph Wulf (Hg.): Mimesis. Kultur, Kunst, Gesellschaft, Reinbek:
Rowohlt 1992, S. 14.
           20.  Mit Recht weist Konrad Schoell darauf hin, die Gaukler hätten wesentlich
zur Entwicklung des öffentlichen Interesses an der dramatischen Aufführung, an mi-
misch-sprachlichen Vorführungen, die sich von der Nachahmung zur Impersonation stei-
gerten, beigetragen. Konrad Schoell: La farce du quinzième siècle, Tübingen: Narr 1992,
S. 35.
           21.  Vgl. Günther Lohr: Körpertext. Historische Semiotik der komischen Praxis,
Opladen: Westdeutscher Verlag 1987, S. 47.
 

151

2003-09-12 12-45-00 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 145-201) T03_01 kap 3.p 31591342050

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER KOMISCHE KÖRPER

und dem Spielgeschehen sind Hauptkennzeichen der komischen Figu-

ren. Dass dies den Erwartungen des Publikums entsprach, ist reich be-

legt: Die Zuschauer von Fastnachtspielen oder Kluchten lachten nicht

nur bei Wortverdrehungen und obszönen Witzen, sondern auch bei

wilden Tänzen, Prügeleien, lautem Schreien und Fluchen, oder über

die Darstellung von körperlichen Deformationen, Verstümmelungen
22und Entblößungen auf der Bühne.

           Dabei reicht es nicht aus, die Bewegungslogik der komischen Fi-

guren als »restringiertes Codesystems der kinesischen Markierungen
23durch eine exaltierte Gestik« zu beschreiben; das Lachen des Publi-

kums entsteht vielmehr aus der komplizierten Wechselwirkung von

motorischer und energetischer Präsenz des närrischen Körpers (die

meist selbstreferentiellen Charakter hat), der symbolischen Triebhaf-

tigkeit dieses Körpers, erkennbar an Gebärden, aber auch an stimmli-

chen und sprachlichen Äußerungen, und schließlich dem Lachen des

Publikums selbst, das den komischen Körper in der actio theatralisiert.

Dabei sind dieser Körper und seine Identität völlig instabil, er ist wie

geschaffen dafür, sich in andere Personen zu verwandeln oder diese

nachzuahmen.

Narrenfiguren in der Literatur

Auch in literarischen Texten, die für den komischen Gruppenvortrag

oder aber auch für das individuelle Lesen bestimmt waren, lassen sich

Charakteristika und Funktionen des komischen Körpers ausmachen, die

sich beträchtlich von Bachtins Konzeption unterscheiden. Novellen,

fabliaux, Schwänke, Schwankromane und Fazetien benutzen die per-

formativen Potentiale des komischen Körpers, um die Imagination beim

Hören und Lesen zu unterstützen. So besitzen die Streiche bekannter

Narrenfiguren in der kurzen Erzählprosa des Spätmittelalters (Gonnel-

la, Triboulet, Kahlenberger, Eulenspiegel usw.) ein körperbestimmtes

komisches Substrat, das visualisiert und imaginiert werden kann, um in

der Rezeption Lachen zu erzeugen. Bei der Re-Inszenierung vorgängi-

               

           22.  Vgl. Hans Rudolf Velten: »Narren im weltlichen Spiel in Deutschland und
in den Niederlanden (1400-1600)«, in: Angelika Lehmann-Benz/Ulrike Zellmann/Urban
Küsters (Hg.): Schnittpunkte. Deutsch-Niederländische Literaturbeziehungen im späten
Mittelalter, (= Studien zur Geschichte und Kultur Nordwesteuropas; Bd. 5), Münster:
Waxmann 2003, S. 331-352.
           23.  G. Lohr: Körpertext, S. 76, Lohrs Versuch, den als sinnlos wahrgenomme-
nen körperlichen Gesten der komischen Figur eine semiotische Reflexionsebene im Sinne
einer marxistischen Produktionstheorie (Geste als materiale Reflexion, Körper der komi-
schen Figur als Ware) zuzuschreiben, ist problematisch und in der Forschung nicht auf-
genommen worden.
 

152

2003-09-12 12-45-00 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 145-201) T03_01 kap 3.p 31591342050

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


OTTMAR ETTE: FUSS – TAILLE – AUGE

ger Performanz im Text muss die verloren gegangene Präsenz der Auf-

führungssituation, sowie die sinnliche Teilhabe der anwesenden Lach-

gemeinschaft kompensiert und in narrative Strukturen transferiert

oder ›übersetzt‹ werden. Dabei wird etwas virulent, was in der For-

schung als »mecchanismo della beffa« bezeichnet worden ist: die

sprachliche und stilistische Strukturierung eines szenisch-theatralen
24Streiches in der Erzählnovelle. In den Novellen Franco Sacchettis

etwa, die Possenreisser zu Protagonisten haben, kommt es zur dramati-

schen Re-Inszenierung des komischen Körpers, indem er an entschei-

denden Stellen des narrativen Verlaufs visualisiert und szenisch einge-

setzt wird und so an die performativen Wahrnehmungserfahrungen
25des Lesers appelliert. Über die Erzählstruktur steuert der Text das

Lachen und setzt es kalkuliert ein, damit es für den semantischen Be-

deutungstransfer nutzbar wird, wenn sich an die Schadenfreude der

Lacher moralische Inhalte koppeln lassen. Voraussetzung dafür ist al-

lerdings die Imagination komischer Körperlichkeit, die den kalkulier-

ten Einsatz von bedeutungstragenden Codes erst wirksam macht.

Hans Rudolf Velten

Fuß – Taille – Auge. Europäische

Körper/Geschichte(n) der schönen Frauen von Lima

Seit dem Beginn der »Entdeckungsgeschichte« der Neuen Welt scheint

es in der Vorstellungswelt der Europäer eine besondere Beziehung

zwischen Amerika und den Füßen seiner Bewohner zu geben. Als Be-

gleiter der ab 1519 von Magalhaes und Elcano unternommenen ersten

Weltumsegelung hatte Antonio Pigafetta in der für ihn charakteristi-

schen Mischung aus ethnographischem Blick und blickdichter abend-

ländischer Mythenbricolage die Aufmerksamkeit auf jene körperlichen

Merkmale der Patagonier gelenkt, die fortan die Einbildungskraft der

               

           24.  Vgl. André Rochon (Hg.): Formes et significations de la ›beffa‹ dans la
littérature italienne de la Renaissance, 2 Bde., Paris: Université de la Sorbonne nouvelle
1972-75.
           25.  Vgl. Hans Rudolf Velten: »Der Körper des Narren zwischen Performanz und
Textualität im Spätmittelalter. Am Beispiel der Figur des Gonnella bei Franco Sacchetti«,
in: Manfred Ebenbauer/Stephen Jaeger/Horst Wenzel (Hg.): Mediävistik und Kulturwis-
senschaften. Akten des X. Internationalen Germanistenkongresses Wien 2000 (=Jahrbuch
für Internationale Germanistik Bd. 57), Bern: Peter Lang 2003, S. 289-95.
 

153

2003-09-12 12-45-00 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 145-201) T03_01 kap 3.p 31591342050

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER KOMISCHE KÖRPER

Europäer bis in die Moderne anregen sollten: die außerordentliche

Körpergröße und die nicht minder beeindruckende Größe ihrer Füße.

Noch Jean-Jacques Rousseau hatte in seinem Discours sur l’origine et
les fondements de l’inégalité parmi les hommes 1755 dazu aufgefordert,

durch gezielte Forschungsreisen Zuverlässiges über die Neue Welt und

insbesondere »Mexico, Peru, Chile, die Magellanischen Gebiete, ohne
1die wahren oder falschen Patagonier zu vergessen« , ans Tageslicht

zu fördern. Auch Guillaume-Thomas Raynal widmete sich in seiner

Histoire des deux Indes (Geschichte beider Indien) dieser Frage, die »seit

zwei Jahrhunderten, während derer man sich wechselseitig der Unwis-

senheit, der Voreingenommenheit und der Täuschung bezichtigt«

habe, äußerst verbissen diskutiert worden sei. Wollte schon Magellan

Menschen gesehen haben, die – wie Raynal geschickt formulierte –

»etwa einen ganzen Fuß (pied) größer als die Europäer« seien, so hät-

ten neuere Reisende zweifelsfrei belegt, dass in jenen Landstrichen

Südamerikas ebenso größer wie kleiner gewachsene Menschen lebten.

Das Thema der auf großem Fuß lebenden Amerikaner schien für ihn

damit erledigt und gleichsam auf »Normalgröße« reduziert.

           Nicht aber das der auf kleinem Fuß lebenden Amerikanerinnen.

Denn wenige Seiten zuvor war Raynal in der dritten, 1780 erschiene-

nen Ausgabe seiner Geschichte beider Indien auf die ebenfalls seit dem

16. Jahrhundert beständig in ungezählten Berichten beschworene

Schönheit der Bewohnerinnen von Lima – die er auch in diesem Falle

nur aus der Literatur und nicht aus eigener Erfahrung beurteilen konn-

te – eingegangen. Nach seiner Kritik an der spanischen Kolonialherr-

schaft im reichen Vizekönigreich Peru, seiner Anprangerung des noch

immer verbreiteten Aberglaubens und seinem Lob der sich im 18.

Jahrhundert – nicht zuletzt unter französischem Einfluss – endlich he-

rausbildenden aufgeklärten Gesellschaft, der es an »guten Büchern«

nicht mangele, kam der eigentliche Impulsgeber im komplizierten Rä-

derwerk der großen Kolonialenzyklopädie nicht umhin, auch ein Wort

über die Liebe und die vielberufene Schönheit der Frauen von Lima zu

verlieren. Die spanischen Kreolen, so betonte der Aufklärer verständ-

nisvoll, verheirateten sich gerne »hinter der Kirche« und lebten häufig

in einem verbreiteten concubinage, das zu unterbinden noch keinem

Bischof gelungen sei: Was vermöchten derlei Predigten schon »gegen

die Liebe, gegen den Brauch und vor allem gegen das Klima«, das stets

»alle bürgerlichen und religiösen Gesetze« besiege? Nicht zuletzt aber

sei für den Sieg über die sittenstrenge katholische Moralpredigt die

unwiderstehliche Anziehungskraft der Frauen Ausschlag gebend:

               

           1.  Auch der vorliegende Text will sich eher leichtfüßig auf kleinem peruani-
schem und nicht fußlastig auf großem patagonischem Fuß bewegen und verzichtet da-
her auf Fußnoten.
 

154

2003-09-12 12-45-00 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 145-201) T03_01 kap 3.p 31591342050

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


OTTMAR ETTE: FUSS – TAILLE – AUGE

Les femmes du Pérou ont plus de charme, que les amies spirituelles de Rome n’inspirent
de terreur. La plupart, celles de Lima principalement, ont des yeux brillans; une peau
blanche; un teint délicat, animé, plein de fraîcheur & de vie; une taille moyenne & bien
prise; un pied mieux fait & plus petit que celui des Espagnoles même; des cheveux épars
& noirs qui flottent, comme au hasard & sans ornement, sur des épaules & un sein d’al-
bâtre. – Die Peruanischen Frauen haben mehr Charme als die geistigen Freundinnen
Roms Angst einflößen. Die meisten, hauptsächlich die aus Lima, haben leuchtende Au-
gen, eine weiße Haut, einen zarten, lebendigen Teint voller Frische und Leben, eine mitt-
lere und wohl gesetzte Taille; einen Fuß, der besser und kleiner gestaltet ist als noch
die der Spanierinnen; Haare, die zerzaust und schwarz, wie zufällig und ohne Schmuck
über die Schultern und eine alabasterne Brust fließen.

Nach dieser in ihrer visuellen Abfolge bemerkenswerten männlichen

Skizze eines weiblichen Körperbildes beschäftigt sich Raynal ausführ-

lich mit allem, was »die Kunst« der natürlichen Schönheit der Frauen

von Lima hinzufüge. Er betont besonders den kostbaren Schmuck, die

betörenden Parfums und die prachtvollen Kleider, die nicht nur zum

Glanz am Hofe des spanischen Vizekönigs, sondern auch jener Salons

beitragen, in denen diese wunderbaren Wesen Harfe oder Gitarre spie-

len, singen oder tanzen und sich den Blicken ihrer Bewunderer darbie-

ten. Ihre Art zu tanzen sei »von einer überraschenden Leichtigkeit«,

auch wenn man in Lima »die Anmut der Arme« allzu sehr vernachläs-

sige; doch die agilité des pieds, die Behändigkeit der Füße, erzeuge zu-

sammen mit rasch wechselnden Körperhaltungen »das Bildnis der

wahren Bewegungen der Wollust«.

           Wieder sind es die Füße, die Limas Bewohnerinnen ihre eigent-

liche Schönheit und Grazie verleihen und ebenso bewegte wie bewe-

gende Frauenbilder erzeugen. Die orientalisierende Einfärbung, die

Raynals Bild der Salons von Lima (mit ihren verführerisch auf kleinen,

»einen halben Fuß hohen und fünf oder sechs Fuß breiten« Polstern

inmitten von Teppichen hingestreckten Frauenfiguren) charakterisiert,

ist ebenso unübersehbar wie die Bewegungen des männlichen Auges

über den sich ihm darbietenden weiblichen Körper im zuvor zitierten

Standbild. Von den Augen und der zarten Gesichtshaut dieser Frauen

gleitet der Blick über die Taille hinunter zum außergewöhnlich kleinen

und wohlgeformten Fuß, um danach wieder zu den Alabasterschultern

und der Büste hinauf zu gleiten, deren Plastizität vor dem Hintergrund

der langen und sich bewegenden schwarzen Haare dem Lesepublikum

förmlich ins Auge springt. In dieser Abfolge von Auge, Taille und Fuß

wird die Außergewöhnlichkeit gerade des letztgenannten Körperteils

hervorgehoben: Von hier aus wird der am Körper der Frau wieder auf-

steigende Blick semantisch und erotisch aufgeladen. Es sind die klei-

nen Füße, von denen die besondere verführerische Ausstrahlungskraft

der limeñas auszugehen scheint.

           Es hätte nicht der Psychoanalyse Freuds und seiner Deutung

 

155

2003-09-12 12-45-00 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 145-201) T03_01 kap 3.p 31591342050

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER KOMISCHE KÖRPER

der Traumsymbole bedurft, um die erotische Dimension des Fußes in

den verschiedensten Kulturen der Welt zu erkennen. In einer Zeit, in

der nicht nur in Europa die nachfolgenden Generationen »natürlich«

auf einem immer größeren Fuß leben und die statistischen Angaben

zur Schuhgröße dieses weiterhin ungebremste Wachstum unstrittig be-

legen, mag der Hinweis sinnvoll sein, dass es in vielen Kulturen gerade

die winzigen weiblichen Füßchen waren oder sind, von denen sich

Männer – und wohl nicht nur die Fußfetischisten unter ihnen – in be-

sonderem Maße angezogen fühlten. Die zumindest bis ins 12. Jahrhun-

dert nachweisbare und bis tief ins 20. Jahrhundert reichende und schon

an kleinen Mädchen vollzogene Praxis des Fußbindens etwa verweist

auf die von vielen erotischen Gemälden bezeugte Leidenschaft der

Chinesen für extrem kleine Füße, eine Leidenschaft, die aus europäi-

scher Sicht schon früh auf Grund der damit einhergehenden »Ver-

krüppelung« des weiblichen Fußes als barbarisch gebrandmarkt wurde.

Hier ist der weibliche Fuß seiner Gehfähigkeit beraubt und als Objekt

erotischen Begehrens fixiert.
           Attraktiv kann ein Fuß aber gerade auch auf Grund der behän-

den Bewegungen sein, die er erlaubt. In den europäischen Literaturen

diesseits wie jenseits von Casanova und Sade spielen die Füße – sowie

deren Einhüllung oder Enthüllung – eine ungeheuer vielfältige verfüh-

rerische Rolle: ebenso als stillgestellte Objekte des Begehrens wie als

jene Körperteile, die es der Frau erlauben, auch im sexuellen Bereich

ihre eigenen Wege zu beschreiten. So endet Emma Bovarys letzte

Ölung nicht nur aus liturgischen, sondern auch aus ästhetisch-ro-

mantechnischen Gründen an ihren »Füßen, die einst so schnell gelau-

fen waren, als sie der Befriedigung ihres Begehrens nachging, jenen

Füßen, die nun nie mehr laufen sollten«. Die Bewegungslosigkeit der

Füße markiert das Ende des Lebens, vielleicht mehr aber noch das En-

de der Liebe und ihrer Geschichten, die auf Flauberts hartem Sezier-

tisch an ein Ende kommen. Erst dadurch konnte sich Madame Bovary
auf jene Frage hin öffnen, auf die García Márquez in seinem Roman

Die Liebe in den Zeiten der Cholera eine Antwort zu geben versuchte:

Was kann die Liebe nach der Liebe sein? Gewiss: Raynal war ein der-

artiges Problem noch unbekannt.

           Anders als der legendäre Abbé, der seine Kenntnisse aus

schriftlichen Quellen schöpfte, schien Alexander von Humboldt, der –

vom heutigen Ecuador kommend – auf seiner amerikanischen Reise

1802 das Vizekönigreich Peru erreichte und sich im Spätjahr mehr als

zwei Monate in Lima und seiner Umgebung aufhielt, als sonst so auf-

merksamer Augenzeuge nichts von den Schönheiten und Reizen (in)

der Hauptstadt des Vizekönigreichs bemerkt zu haben. Dabei hätte

doch gerade er, der weite Wege in Amerika zu Fuß – und nicht selten

auch mit bloßen Füßen – zurückgelegt hatte, für diesen Körperteil sen-

sibilisiert sein müssen. Als guter Kenner der Geschichte beider Indien
 

156

2003-09-12 12-45-00 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 145-201) T03_01 kap 3.p 31591342050

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


OTTMAR ETTE: FUSS – TAILLE – AUGE

wusste er sehr wohl, »daß man uns in Europa Lima als eine Stadt des

Luxus, der Großartigkeit und der Schönheit des weiblichen Ge-

schlechts ausmalt«. Doch im selben, am 18. Januar 1803 (und damit

nach seiner Abreise aus Peru) verfassten Brief betonte der Weitgereis-

te, »Lima wäre der letzte Ort in Amerika, an dem ich leben wollte« –

auch wenn er in der Stadt, »die von Peru abgetrennter« sei als London,

eine »angenehme Zeit« verbracht habe. Womit? Sicherlich wie stets

auch mit Messungen, die aber – wie seine Tagebücher zeigen – offen-

sichtlich die Schuhgröße der schönen limeñas leider nicht mit ein-

schlossen.

           Von den Frauen Limas oder gar von ihren weit berufenen Füßen

erfahren wir bei Humboldt nichts, galt seine ganze Aufmerksamkeit

bezüglich des weiblichen Geschlechts doch einer anderen, den Zähnen

gewidmeten Beschäftigung der Damen. Diese kauten – so der körper-

bewusste Verfasser der Versuche über die gereizte Muskel- und Nerven-
faser – bei ihren Spaziergängen in aller Öffentlichkeit beständig auf ei-

ner Wurzel herum, die man »zunächst für einen Knochen« halte, die

sich dann aber – wie der Wissenschaftler mit der von ihm gewohnten

Präzision hinzufügte – als sida fructicosa bestimmen lasse. Humboldt

schien nicht daran zu glauben, dass diese Wurzel die Zähne pflege,

und bemängelte den unschönen Anblick, den die Frauen beim Kauen

böten. Vielleicht mag dem klimaempfindlichen Weltbürger – der an-

ders als Raynal Limas Klima aus eigener Erfahrung kannte – der be-

rüchtigte Nieselregen der Garrúa zugesetzt und die Laune verdorben

haben. Seine spitze Feder, die gerne gängige Stereotypen aufspießte,

war jedenfalls gereizt und nicht bereit, dem Ruhm der Schönheit Limas

und seiner Bewohnerinnen auch nur einen schmalen Fußbreit Raum

zu geben. Ihm ging es ganz offenkundig um die Zerstörung eines My-

thos.

           Nicht um die Destruktion, wohl aber um die Deplatzierung und

Verstellung eines Mythos ging es der französischen Reisenden Flora

Tristan, die in den Jahren 1833 und 1834 eine Reise nach Peru unter-

nahm, um in den Besitz zumindest eines Teiles des ihr zustehenden

Erbes ihres verstorbenen peruanischen Vaters zu gelangen. In ihren

1838 erschienenen Pérégrinations d’une paria entfaltete sie nicht nur

ein scharfsinniges und sozialkritisches Sittengemälde der von ihr be-

suchten Gesellschaft, sondern verstand es auch, in der Form des Rei-

seberichts einen Prozess der Selbsterkenntnis vorzuführen, der insbe-

sondere die geschlechterspezifische Bedingtheit ihrer nicht ohne

Selbststilisierung gewählten Rolle als Paria reflektiert. Vor diesem Hin-

tergrund war eine Beschäftigung mit den berühmten Frauen von Lima,

mit denen sich Flora Tristan wiederholt und ausführlich auseinander-

setzte, geradezu unumgänglich.

           Anschaulich und detailreich beschreibt die Französin zunächst

saya und manto, jene Kleidungsstücke also, die viel zur Berühmtheit

 

157

2003-09-12 12-45-01 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 145-201) T03_01 kap 3.p 31591342050

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER KOMISCHE KÖRPER

der Limanerinnen beitrugen, verhüllen und zeigen sie doch zugleich

die Reize ihrer Trägerinnen. Rock und Überwurf verhüllen den weibli-

chen Körper einschließlich des Gesichts, lassen ein Auge aber frei, so

dass sich die verhüllte Frau am Auge, an der extrem zugeschnürten

Taille und nicht zuletzt am Fuß dem fremden Blick darbietet. Tristans

aufmerksame Beschreibung dieser schwarzen, taillebetont die Figur

konturierenden Kleidung, die in gewisser Weise das Gegenteil einer

Witwenkleidung darstellt, ist aufschlussreich:

Oh! qu’elles ont de grâce, qu’elles sont enivrantes ces belles Liméniennes avec leur saya
d’un beau noir brillant au soleil, et dessinant des formes vraies chez les unes, fausses
chez beaucoup d’autres, mais qui imitent si bien la nature, qu’il est impossible, en les
voyant, d’avoir l’idée d’une supercherie! […] Qu’ils sont gracieux leurs mouvements
d’épaules, lorsqu’elles attirent le manto pour se cacher entièrement la figure, que par
instants elles laissent voir à la dérobée! comme leur taille est fine et souple, et comme le
balancement de leur démarche est onduleux! Que leurs petits pieds sont jolis, et quel
dommage qu’ils soient un peu trop gros! Une Liménienne en saya, ou vêtue d’une jolie
robe venant de Paris, ce n’est plus la même femme; on cherche vainement, sous le cos-
tume parisien la femme séduisante qu’on a rencontrée le matin dans l’église de Sainte-
Marie. – Oh! Wie anmutig sie sind, wie berauschend, jene schönen Limanerinnen mit ih-
rer saya aus einem Schwarz, das in der Sonne glänzt, der bei den einen wahre Formen
zeichnet und falsche bei vielen anderen, die jedoch so gut die Natur nachahmen, dass es
nicht möglich ist, wenn man sie sieht, an einen Schwindel zu denken! […] Wie anmutig
ihre Bewegungen mit den Schultern sind, wenn sie nach dem manto greifen, um ihr Ge-
sicht vollständig zu verbergen, das sie manchmal heimlich zeigen! Wie schmal ihre Taille
ist und biegsam, und wie sie sich im Schwingen ihres Schrittes wiegen! Wie hübsch ihre
kleinen Füße sind, und wie schade, wenn sie ein wenig zu groß geraten sind. Eine Frau
aus Lima, die in eine saya oder ein hübsches Kleid aus Paris gekleidet ist, das ist nicht
ein und dieselbe Frau; unter dem Pariser Gewand sucht man vergebens die verführerische
Frau, die man am Morgen in der Kirche von Sainte-Marie angetroffen hatte.

Dieser weibliche Blick auf Mode und Modellierung, Kleidung und Kör-

per der Frauen von Lima führt die weitgerühmte Schönheit der limeñas
als inszenierte und aus europäischer Perspektive exotisierte Schönheit

vor. Der Zauber verschwände sofort, würde die Limanerin in die Robe

einer Pariserin gesteckt. Die akzentuierte Alterität erscheint in den

langen Passagen Tristans dabei deutlich aus einem orientalisierenden

Blickwinkel, so dass Verhüllen und Verschleiern des Gesichts bei der

europäischen Leserschaft 1001 Bilder wachrufen. Neben dem Spiel von

Verhüllen und Zeigen sind es die Bewegungen des Körpers und vor

allem die enge Taille und der kleine Fuß, welche alle Aufmerksamkeit

auf sich ziehen.

           Flora Tristan wäre nicht Flora Tristan, würde sie in diesem Por-

trait nicht einige gegenläufige kritische Akzente setzen, wie sie insbe-

sondere in der Kennzeichnung eines zwar kleinen, aber nicht schmalen

 

158

2003-09-12 12-45-01 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 145-201) T03_01 kap 3.p 31591342050

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


OTTMAR ETTE: FUSS – TAILLE – AUGE

Fußes liegen. Dieses gezielte Unterlaufen des Schönheitsmythos er-

gänzt sie freilich auf eine nicht weniger für sie charakteristische Weise,

indem sie die konstruierte (und orientalisierte) Alterität dazu nutzt, um

eine Kritik der in Europa herrschenden Geschlechterverhältnisse in

Szene zu setzen. Da es in Peru für beide Geschlechter an Bildung man-

gele, setze sich die größere natürliche Intelligenz der Frauen durch, die

es folglich verstanden hätten, ihre eigenen Spielräume zu vergrößern.

Denn »die Frauen von Lima regieren ihre Männer« und verhüllen sich,

um von ihren Ehemännern unkontrolliert ihre eigenen Wege wählen

und ihre eigenen Abenteuer suchen zu können. Dies aber setzt die ver-

hüllten Frauen von Lima, die schönen tapadas, in einen eigentümli-

chen Gegensatz zu den Europäerinnen:

D’après ce que je viens d’écrire sur le costume et les usages des Liméniennes, on concev-
ra facilement qu’elles doivent avoir un tout autre ordre d’idées que celui des Européen-
nes, qui, dès leur enfance, sont esclaves des lois, des mœurs, des coutumes, des préju-
gés, des modes, de tout enfin; tandis que, sous la saya la Liménienne est libre, jouit de
son indépendance et se repose avec confiance sur cette force véritable que tout être sent
en lui, lorsqu’il peut agir selon les besoins de son organisation. La femme de Lima, dans
toutes les positions de la vie, est toujours elle; jamais elle ne subit aucune contrainte:
jeune fille, elle échappe à la domination de ses parents par la liberté que lui donne son
costume; quand elle se marie, elle ne prend pas le nom de son mari, garde le sien, et
toujours reste maîtresse chez elle […]. – Nach dem was ich soeben über die Sitten und
Gebräuche der Frauen von Lima geschrieben habe, wird man leicht begreifen, dass sie
eine ganz andere Art des Denkens haben wie die Europäerinnen, die, seit ihrer Kindheit,
Sklavinnen der Gesetze, der Sitten, der Gebräuche, der Vorurteile, der Moden, von allem
und jedem sind; während unter der saya die Frau aus Lima frei ist, ihre Unabhängigkeit
genießt und sich vertrauensvoll auf diese wahrhafte Kraft stützt, die jedes Wesen in sich
spürt, wenn es nach seinen eigenen Bedürfnissen handeln kann. Die Frau aus Lima ist in
jeder Lebenslage sie selbst, nie verspürt sie einen Zwang: als junges Mädchen entkommt
sie der Herrschaft ihrer Eltern durch die Freiheit, die ihr ihr Gewand gibt; wenn sie heira-
tet, nimmt sie nicht den Namen ihres Mannes an, behält ihren eigenen und bleibt bei
sich zu Hause immer Hausherrin […].

Das Portrait der schönen und freien Limanerin, das wie bei Raynal auf

der vertikalen Achse Auge – Taille – Fuß aufgebaut ist, schlägt bei der

Französin emanzipatorisch in die Kritik an einer europäischen Gesell-

schaft um, die ihre Mädchen und Frauen in Sklaverei und selbstent-

fremdeter Abhängigkeit von Gesetz und Geschlecht, von Mode und

Moral, von Eltern und Ehemann hält. Als andere Orientalinnen des

Westens verkörpern diese Frauen eine Unabhängigkeit, die für die Eu-

ropäerinnen zwar (noch) unzugänglich, aber längst nicht mehr un-

denkbar ist. Der Mythos von der schönen limeña wird bewusst verstellt

und deplaziert, um ihn emanzipatorisch nutzbar zu machen: Die be-

wusst sich verhüllende, ihre Identität nicht preisgebende Schönheit

 

159

2003-09-12 12-45-01 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 145-201) T03_01 kap 3.p 31591342050

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER KOMISCHE KÖRPER

wird zum Attribut einer Freiheit, die zuallererst als körperliche wie

räumliche Bewegungsfreiheit erscheint. Tristan betont, wie frei sich

diese Frauen selbst von ihren Männern unerkannt in der Öffentlichkeit

bewegen. Auch hier kommt dem Fuß eine doppelte Signifikanz als ero-

tisches Körperteil und als Mittel der Selbstbestimmung, als Attribut ei-

nes fremdbestimmten Objekts und/oder eines selbstbestimmten Sub-

jekts unterschiedlichster Bewegungen zu.

           In Hannah Arendts Begrifflichkeit nutzt Flora Tristan ihre Mög-

lichkeiten nicht als Parvenue (zu der sie auch dank des entgangenen

Erbes nie wurde), sondern als weibliche Paria, um aus dem Blickwinkel

nicht nur geographischer, sondern vor allem geschlechterspezifischer

und sozialer Marginalisierung das Bild einer Gesellschaft zu entwerfen,

die den Frauen nicht länger ein selbstbestimmtes Leben vorenthält.

Aus der bewusst weiblich markierten Perspektive wird die schöne Li-

manerin aus einem Objekt männlichen Begehrens in ein begehrendes

Subjekt verwandelt, ohne die von Raynal aufgegriffene Tradition der

Vertikalachse von Auge – Taille – Fuß verändern zu müssen. Gerade

die Betonung dieser Elemente – unter Beibehaltung der herausragen-

den Bedeutung des weiblichen Füßchens – erlaubt die Verschiebung,

die emanzipatorische Arbeit am Mythos, die den (literar-) historisch

gebildeten Körper der limeña in eine Projektionsfläche nicht mehr des

männlichen europäischen Begehrens, sondern des Begehrens europäi-

scher Frauen verwandelt.

           Der 1802 in einer Augsburger Künstlerfamilie geborene Johann

Moritz Rugendas kam im Rahmen seiner zweiten, langjährigen Reise

durch Amerika im Januar 1843 nach Lima und hielt sich bis September

1844 in der Hauptstadt des Vizekönigreiches auf. Flora Tristans Pilger-
schaften einer Paria, die in der Alten wie in der Neuen Welt großes

Aufsehen erregten, blieben ihm nicht unbekannt. Seine intensive, in

einer Vielzahl von Gemälden und Skizzen deutlich werdende Beschäf-

tigung mit den tapadas weist viele Merkmale auf, die uns aus unserer

bisherigen Auseinandersetzung mit dem Bild der Limanerinnen wohl

vertraut sind. Viele seiner Darstellungen wirken so, als bildeten Flora

Tristans Textpassagen die Ekphrasis eines angekündigten, aber erst

noch zu schaffenden Bildes, an dessen Fertigstellung sich der Augs-

burger Maler gemacht hätte. Auffällig sind die Zweier- und Dreier-

gruppen verhüllter Frauen, die sich nicht selten als Abwandlung der-

selben Gestalt in verschiedenen Stellungen – und damit als Bewe-

gungsbilder – deuten lassen. Rugendas ist nicht bloßer Augenzeuge,

sondern unternimmt die ästhetische Bearbeitung einer intermedialen

Text-Bild-Beziehung: Ihm steht nicht nur die Realität Modell, sondern

auch eine lange literarische Tradition. Die starke Vertikalität seiner

»verschleierten« Frauen beruht auf einer bewussten Akzentuierung

jener Elemente, die über einen langen Zeitraum den literarischen Kör-

per der schönen Limanerin aufgebaut und gebildet haben: Auge – Tail-

 

160

2003-09-12 12-45-01 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 145-201) T03_01 kap 3.p 31591342050

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


OTTMAR ETTE: FUSS – TAILLE – AUGE

le – Fuß. Bemerkenswert ist, wie häufig Rugendas »seine« tapadas mit

Männergestalten in Verbindung treten lässt, bei denen es sich kaum

um die jeweiligen Ehemänner handeln dürfte. Seine Frauen bewegen

sich in den Zentren des öffentlichen Raumes.

           Zu dieser starken Akzentuierung einer geschlechtsspezifisch-

gesellschaftlichen Dimension kommt freilich hinzu, dass Rugendas die

verhüllten und sich für Augen-Blicke enthüllenden schwarz gekleide-

ten Frauen sehr häufig mit einem einzigen enthüllten und den Be-

trachter des Bildes anblickenden Auge zeigt. Da er unter der langen

saya oft auch nur einen einzigen kleinen Fuß keck hervorschauen lässt,

wird der Charakter der Vertikalachse durch die Singularität von Auge,

Taille und Fuß eindrucksvoll erhöht.

           Dabei entwickelt Rugendas, der in seinen künstlerischen Kon-

zeptionen und insbesondere in seinem Verständnis der Landschafts-

malerei in hohem Maße von seinem Förderer Alexander von Humboldt

geprägt worden war, eine Darstellungsweise, die den tapadas nicht sel-

ten hochgradig unwahrscheinliche Körperformen zuschreibt. Die sehr

hoch angesetzte und extrem verengte Taille, für deren Beschreibung

der Ausdruck »Wespentaille« (taille de guêpe) nicht ausreicht, der sehr

stark verkleinerte und wie bei einer Ballerina hochgestellte Fuß sowie

das einzelne, auf die Zuschauer gerichtete Auge (vgl. etwa die während

des Aufenthalts in Lima entstandenen Arbeiten Die Plaza Mayor von
Lima, Der Mercado de la Independencia in Lima oder Der Palast von Tor-
re Tagle in Lima) machen deutlich, wie sehr sich bei Rugendas eigenes

Sehen und literarische Tradition, Bild und Text, Präsenz und Ge-

schichte des Körpers verbinden.

           Wie bei Flora Tristan beherrschen die Frauen zumeist den öf-

fentlichen Raum, den sie mit ihrer schwarzen Silhouette und ihren ei-

genen wie den auf sie gerichteten Blicken zentrieren. Vom frei blei-

benden einzelnen Auge einer tapada geht eine der christlichen Ikono-

graphie entspringende Herrschaft und Macht aus, die oftmals den ge-

samten Bildraum bündelt. Zugleich wird der orientalisierte Frauenkör-

per unter dem Blick des männlichen europäischen Künstlers erneut

zum Objekt eines Begehrens, welches durch das Spiel von Verhüllung

und Enthüllung in Bewegung gesetzt wird. Dabei gerät die »unwahr-

scheinliche«, die Grenzen weiblicher Anatomie sprengende Körper-

lichkeit mitunter in die Nähe symbolhafter Darstellung. Bisweilen aber

zeigt sich auch eine Nähe zur Karikatur, die diese Repräsentationen

des Weiblichen dank ihrer Übersteigerung unvermutet zum komischen

Körper werden lassen – zumindest dann, wenn wir mit Sigmund

Freuds Der Witz und seine Beziehungen zum Unbewußten »das Komi-

sche […] sich zunächst als ein unbeabsichtigter Fund aus den sozialen

Beziehungen der Menschen« sich entwickeln sehen. Freud betonte die

Bindung des Komischen an das Körperliche und an dessen Formen

und Bewegungen. Die Überzeichnung stößt in diesen Bereich des Ko-

 

161

2003-09-12 12-45-01 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 145-201) T03_01 kap 3.p 31591342050

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER KOMISCHE KÖRPER

mischen vor, ohne sich darin zu stabilisieren: Das Komische bleibt im

Vieldeutigen verankert und entlädt sich nicht.

           So mag verständlich werden, warum die Körper der schönen

Limanerinnen bei Rugendas so merk-würdig gebildet sind: Sie stehen

in einem so starken Spannungsverhältnis zur literarisch-künstleri-

schen Tradition, dass die Arbeit am Mythos an diesem Punkt in die

Selbstreflexivität einer Körperlichkeit umschlägt, die sich ihrer eigenen

literarischen (Vor-) Geschichte nicht mehr entledigen kann. Im einzel-

nen Körper verkörpert sich stets eine Geschichte, die den Körper des

einzelnen Menschen bei weitem übersteigt. Die Leistung Rugendas’

dürfte vor allem darin bestehen, in seiner Modellierung des Körpers

der schönen tapada all jene Körper sichtbar werden zu lassen, die eine

lange Geschichte in ihm versammelt und verdichtet hat. Ästhetisch dar-

stellbar war dies nur, indem er sich den Herausforderungen durch den

unwahrscheinlichen und ins Komische umschlagenden Körper stellte.

Rugendas’ verschleierte Frauen verhüllen und zeigen zugleich, dass die

Geschichte eines Körpers viele Körpergeschichten gespeichert enthält.

Ottmar Ette

Cyranos Nase. Eine Übertreibung

Non cuique datur est, nasum habere. (Lavater)

Kein Zweifel – Cyranos Nase ist komisch. Jedenfalls spottet die Nase

des Dichters und Helden Cyrano de Bergerac in Edmond Rostands Co-
médie heroïque jeder Beschreibung. Lässt man einmal die Bilder beisei-

te, die aus den zahllosen Aufführungen der Komödie und der Verfil-

mung des Stückes im Gedächtnis geblieben sind, und schaut statt des-

sen in den Text, so wird rasch deutlich, was diese Bilder stets verges-

sen machen: Dass man eigentlich nicht sehr viel, ja dass man gar nichts

Sicheres über das Aussehen dieser Nase weiß. Denn im Text der Ko-

mödie wird man vergeblich verbindliche Beschreibungen dieser Nase

suchen. Gerade das, was in allen theatralen Inszenierungen des Textes

als das Gesichertste erscheint – die enormen, riesenhaften, gewaltigen

Ausmaße dieses Organs, dieser Extremität –, bleibt in Wahrheit völlig

dahingestellt. So spricht die Regieanweisung bei Cyranos erstem Auf-
1tritt nur wertend und nicht näher bezeichnend von »le nez terrible« –

»der schrecklichen Nase«. Ebenso weist der Koch, Konditor und Mäzen

Ragueneau, bevor Cyrano auf der Bühne erscheint, nur demonstrativ

               

           1.  Edmond Rostand: Cyrano de Bergerac (1897), Paris: Flammarion 1989, S. 59.
 

162

2003-09-12 12-45-01 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 145-201) T03_01 kap 3.p 31591342050

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIETMAR SCHMIDT: CYRANOS NASE. EINE ÜBERTREIBUNG

unbestimmt auf dessen Nase hin: »Il promène, en sa fraise à la Pulci-
2nella,/ Un nez! … Ah! messeigneurs, quel nez que ce nez-là!« – »Er

führt spazieren, in seinem Pulcinella-Gesicht/ Eine Nase! Oh! Meine

Herren, was für eine Nase – diese Nase!« Kein Zweifel: Diese Nase Cy-
3ranos – diese da – ist ein Schauspiel: »Sensation à sa vu« – »Aufsehen

bei ihrem Anblick«, so schreibt die Regieanweisung vor. Und Rague-

neau fährt in seinen Ausführungen, die das Publikum auf die Erschei-

nung Cyranos vorbereiten, in genau diesem Sinne sehr zweideutig fort:

»On ne peut voir passer un pareil nasigère/ Sans s’écrier: ›Oh! non,

vraiment, il exagère!‹« – »Man kann ein solches Nasentier nicht vorbei-

gehen sehen/ ohne auszurufen: ›Oh! Nein, wirklich, er übertreibt!‹«

Das kann einmal heißen: Er, dieser Zinken, übertreibt – und zwar sich;

er bringt sich unnötig selbst ins Gerede. Er – das heißt sie, die Nase –

ist eine Übertreibung. Darüber hinaus kann »il exagère« – »er über-

treibt« aber auch heißen: Er, Cyrano übertreibt. Dies mag zwar zu-

nächst einfach nur witzig scheinen, weil niemand für seine von Geburt

an mitgegebene Nase verantwortlich ist; es ist jedoch zugleich mehr als

witzig, nämlich ›wirklich‹ (»vraiment«) oder sogar wahr, sofern der

Dichter Cyrano als der Autor seiner eigenen Nase gelten kann. Dann

handelt es sich tatsächlich um seine Übertreibung: Die Größe der Nase

verdankt sich dann einzig dem Aufheben, das – oder genauer: den

Worten, die – Cyrano darum macht. So groß, muss man dann sagen, ist

diese Nase ›eigentlich‹ nicht.

           Und in der Tat lässt sich zeigen, dass Cyrano der Autor seiner

Nase ist. Dies wird im ersten Akt des Stückes deutlich. Darin gibt es ei-

ne zentrale Szene, die eine bezeichnende und zugleich die einzige

Ausnahme von der Regel bildet, dass Cyranos Nase unbeschreiblich ist.

In dieser Szene hat Cyrano mit dem Vicomte de Valvert eine entschei-

dende Begegnung. Valvert, so muss man sich hier erinnern, ist derjeni-

ge, dem die von Cyrano heimlich begehrte Roxane angetraut werden

soll. Er tritt Cyrano provozierend entgegen, indem er sich abfällig über

dessen Nase zu äußern versucht. »Vous … vous avez un nez … heu …
4un nez … très grand.« – »Sie … Sie haben eine Nase, die … hm! …

eine Nase, die … sehr groß ist.« Valvert gerät ins Stottern, sobald er das

in Frage stehende Objekt näher zu beschreiben versucht. Man kann

aus seinen Worten einen gewissen Respekt heraushören wollen, den er

Cyrano entgegenbringt und der ihn letztlich zögern und ihn die Provo-

kation abschwächen lässt. Aber zugleich lässt sich im Stottern Valverts

die Suche nach einer grandiosen Übertreibung erkennen, mit der er

Cyrano zur Weißglut zu bringen sucht, und die dem Objekt, auf das sie

               

           2.  Ebd., S. 49.
           3.  Ebd., S. 59.
           4.  Ebd., S. 72.
 

163

2003-09-12 12-45-01 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 145-201) T03_01 kap 3.p 31591342050

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER KOMISCHE KÖRPER

sich bezieht, ausdrücklich nicht gerecht werden will. (›Eigentlich‹, so

muss man dann sagen, ist diese Nase nicht groß.) Umso bezeichnender

ist es, wie Cyrano nun das Stottern Valverts zum Anlass nimmt, in ei-

nem langen Monolog dessen Beschreibung seiner Nase zu überbieten

und also die Übertreibung zu übertreiben: »Ah! non! C’est un peu
5court, jeune homme!« – »Oh! Nein! Das greift zu kurz, junger Mann!«

Es folgt eine lange Reihe von Vorschlägen, wie sich das Attribut ›sehr

groß‹ pointierter, anschaulicher und geistreicher formulieren lässt. Cy-

rano erdichtet und antizipiert hier in einem der längsten Monologe des

Stückes all die Redeweisen, die sich hinsichtlich seiner Nase denken

lassen – ausgerechnet Cyrano, der einzige, der sie nur im Spiegel ganz

zu sehen vermag.

           Indem gerade derjenige, dem die Nase in ›unmittelbarer‹ Wahr-

nehmung nicht zugänglich ist, sondern dem sie etwa nur als »l’ombre
6de mon profil sur le mur du jardin« – »der Schatten meines Profils

auf der Gartenmauer« erscheint – nach Art eines Schattenrisses also,
7wie Lavater ihn in seiner Physiognomik verwendet hat und der nicht

etwa die Vorlage von Deutungen, sondern bereits der Bestandteil redu-

zierender, herausstellender und übertreibender Auslegungen ist –,

wird die imaginäre Beschaffenheit dieses Körperteiles deutlich. Cyra-

nos Stoßseufzer: »Oh! je ne me fais pas d’illusion!« – »Oh! Ich mache
8mir keine Illusionen!«, der sich auf die Nase, »cette protubérance« –

»diesen Vorsprung«, bezieht, besagt somit das Gegenteil dessen, was

der Fall ist: Seine Nase ist nicht an und für sich, sondern zunächst für

Cyrano grotesk.

           Insofern sie aber (für ihn) grotesk erscheint, steht die Nase Cy-

ranos – das ist offenkundig – zugleich in der Tat allem Gelingen einer

positiven Illusion, einer narzisstischen Selbstbespiegelung entgegen.

Der Fall Cyranos bildet gewissermaßen das Pendant zu jenem Fall ei-

nes kaukasischen Kollegienassessors, den Nikolaj Gogol in seiner be-

rühmten Erzählung Die Nase geschildert hat. Dort werden die Über-

treibungen eines grotesken Leibes, dessen Theorie Michail Bachtin

entworfen hat, ironisch zu einem glücklichen Ende geführt. »Deshalb

spielen jene seiner Teile [des grotesken Leibes, D.S.]«, »in denen er über
sich selbst, über die eigenen Grenzen hinauswächst«, so schreibt Bachtin,

               

           5.  Ebd.
           6.  Ebd., S. 86.
           7.  Zum Thema ›Nase‹ findet sich übrigens bei Lavater unter anderem folgen-
de Bemerkung: »[D]ie großen Franzosen haben, meines Ermessens, den Charakter ihrer
Größe am meisten in den Nasen.« Johann Caspar Lavater: Physiognomische Fragmente,
zur Beförderung der Menschenkenntniß und Menschenliebe, Zürich: Orell Füssli 1969 (Fak-
similedruck der Originalausgabe Leipzig, Winterthur 1778), S. 258.
           8.  E. Rostand: Cyrano, S. 72.
 

164

2003-09-12 12-45-01 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 145-201) T03_01 kap 3.p 31591342050

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIETMAR SCHMIDT: CYRANOS NASE. EINE ÜBERTREIBUNG

»eine besondere Rolle […]. Sie bilden das Zentrum des grotesken Kör-

pers, und genau sie werden auch zum Gegenstand positiver Übertrei-
bung. Sie können sich sogar vom Körper trennen, ein selbständiges Le-

9ben führen […] (besonders leicht löst sich die Nase vom Körper).«

Gerade eine solche Ablösung stößt dem Kollegienassessor Kowalew bei

Gogol zu: Eines Morgens ist, aus unerfindlichen Gründen, seine Nase

verschwunden. Nach verschiedenen vergeblichen Bemühungen, dem

Missstand abzuhelfen, der seinen gesellschaftlichen Status gefährdet,

begegnet er seiner Nase, die plötzlich als Staatsrat gekleidet ist, auf der

Straße; er nimmt die Verfolgung auf, doch die Nase kann entwischen.

Die Geschichte endet, als die Nase auf ebenso unerklärliche Weise, wie

sie verschwand, wieder an ihren angestammten Platz zurückgekehrt

ist. Kowalew kann sein Glück kaum fassen; er blickt bei jeder Gelegen-

heit in den Spiegel, um sich an ihrem Anblick zu erfreuen, nimmt stolz

Schnupftabak vor den Augen der Leute und verhält sich auch sonst
10preziös und übertrieben ostentativ. Kowalew ist unter die Menschen

zurückgekehrt; »er ging ins Theater und zeigte sich, wo es ihm paßte.

Und auch die Nase saß wieder in seinem Gesicht, als ob nichts gesche-
11hen wäre«.

           Gogols Geschichte macht deutlich, dass die Logik des Grotesken

dem Leib in seinen einzelnen Teilen einen theatralen Status verleiht.

Die groteske leibliche Extremität – so formuliert Bachtin ausdrücklich –

spielt eine Rolle. Sie löst sich ab und führt sich auf. Kowalews Nase geht

sogar so weit, sich »eine goldbestickte Uniform mit einem hohen Steh-

kragen« zuzulegen; »dazu Beinkleider aus Sämischleder; an der Seite
12einen Degen«. Am Ende, als die Nase, mit Bachtin zu sprechen, ihren

Karneval beendet hat und sozusagen wieder ins Glied zurückgetreten

ist, wird ein anderes, nämlich das normale gesellschaftliche Theater

erkennbar, in dem man sich zeigt und in dem man gesehen wird und so

seine soziale Geltung gewinnt. Das gewöhnliche Theater spielt vor dem

Spiegel, in dem man sich seiner selbst vergewissert und in dem Kowa-

lew seine eigene Nase wie eine gelungene, schöne und teure Prothese

               

             9.  Michail Bachtin: Rabelais und seine Welt. Zur Romantheorie und Lachkultur,
Frankfurt/Main: Suhrkamp 1995, S. 358.
           10.  Dies lässt sich natürlich sehr genau mit Jacques Lacans Bestimmung des
Spiegelstadiums in Zusammenhang bringen, in dem das Subjekt, »ausgehend von einem
zerstückelten Bild des Körpers«, im Spiegel die ›Form einer orthopädischen Ganzheit‹
gewinnt, der es »in einer Art jubilatorischer Geschäftigkeit« Ausdruck verleiht. Vgl.
Jacques Lacan: »Das Spiegelstadium als Bildner der Ichfunktion«, in: Ders.: Schriften I,
Weinheim, Berlin: Quadriga 1991 (3. Auflage), S. 67 und 63.
           11.  Nikolaj Gogol: »Die Nase«, in: Ders.: Petersburger Novellen, München:
Deutscher Taschenbuchverlag 1984, S. 114f.
           12.  Ebd., S. 89.
 

165

2003-09-12 12-45-01 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 145-201) T03_01 kap 3.p 31591342050

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER KOMISCHE KÖRPER

bewundert, die es vorzuzeigen gilt. Das gewöhnliche Theater spielt

auch im Schauspielhaus, in das sich Kowalew nicht zufällig als erstes

begibt, aber es spielt dort nicht auf der Bühne, sondern im Zuschauer-

raum, im Parkett, auf den Rängen und in den Logen. Dort stellen sich

die Leute wie ihre eigenen wild gewordenen Nasen aus.

           Dieses doppelte Theater, das bei Gogol durch den hyperbolisier-

ten Körperteil und das heißt durch die Übertreibung des gewöhnlichen

Theaters zum Vorschein gelangt, und das insofern komisch, das heißt

eine zweifache Komödie ist, scheint es auch in Rostands Cyrano de
Bergerac zu geben. Der erste Akt zeigt ein Theater im Theater; es zeigt

einen Zuschauerraum, in dem man sich allmählich versammelt, sich

bespricht und gegenseitig kommentiert und nebenbei darauf wartet,

dass auf der Bühne etwas geschieht. Aber diese sich ankündigende

doppelte Komödie wird durch Cyrano de Bergerac empfindlich gestört.

Cyrano erscheint im Theater, um die Vorstellung zu unterbrechen; er

hat dem Hauptdarsteller Montfleury aus Gründen, über die man nichts

Näheres erfährt, jeden Auftritt untersagt. Cyrano, so könnte man sa-

gen, stürmt und erobert die Bühne. Er überschreitet die Abgrenzung

zwischen der (dargestellten) Wirklichkeit und dem (dargestellten) The-

ater, indem er sich selbst einen alles durcheinander wirbelnden und

beherrschenden Auftritt verschafft. Aber dieser Aufhebung des Thea-

ters durch einen wirklichen Aktionismus (die sich bereits gegenläufig

zum Gogolschen Theater des Außergewöhnlichen verhält, in dem sich

ein gewöhnliches Theater spiegelt) liegt eine grundsätzlichere Irrita-

tion zugrunde. Für Cyrano nämlich versagt das gewöhnliche Theater

seinen Dienst. Er kann sich in nichts spiegeln, ohne seine Existenz

durch eine riesenhafte Nase überschattet zu sehen. Allein deshalb

drängt er auf die Bühne, auf das Theater im Theater, um dort nicht nur

darzustellen, was die ursprüngliche Selbstdarstellung ihm verweigert,

sondern um das Theater als solches zu durchkreuzen. Um eine ur-

sprüngliche Übertreibung wettzumachen – diese Nase, die ihm grotesk

erscheint –, übertreibt er das Theater. Demnach gibt es hier eine Hy-

perbolisierung, die nicht, wie bei Gogol, der Ausstellung des Wirkli-

chen gilt – der Entlarvung des Gegebenen durch exzessive Maskierung

–, sondern die dazu dient, zu übertönen, was ist. Cyrano spielt Theater,

um ein erstes Theater ungeschehen und ungesehen zu machen.

           Dies aber bedeutet für Rostands Comédie héroïque nichts ande-

res als den übertrieben heroischen Aufstand der dramatischen Haupt-

person gegen ihre eigene Aufführung. Cyrano beharrt darauf, nichts

als Text zu sein – Text, den er spricht. Dies wird mehr als deutlich,

wenn er sich seiner über alles geliebten Roxane nicht selbst zu nähern

wagt, sondern statt dessen den schönen, aber tumben Bauernsohn

Christian vorschickt, dem er die Worte souffliert und für den er die

Liebesbriefe verfasst. Indem Cyrano einerseits auf die Bühne vor-

prescht, nimmt er sich andererseits in den Text zurück. Er spricht und

 

166

2003-09-12 12-45-01 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 145-201) T03_01 kap 3.p 31591342050

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIETMAR SCHMIDT: CYRANOS NASE. EINE ÜBERTREIBUNG

fechtet öffentlich, um seine Taten mit seinen Worten zur absoluten De-
13ckung zu bringen, und so intim nicht anders denn als Text präsent zu

sein. Cyrano übertreibt gewissermaßen die performative Dimension

seiner eigenen Rede. So sieht sich selbst sein Widersacher Valvert, der

ihm eben noch seine ›sehr große Nase‹ vorgehalten hat, nach Cyranos

langem Monolog über die Beschreibungsmöglichkeiten seiner Nase ge-

nötigt, ihm ein ›arrogantes Großtun‹ vorzuhalten (»Ces grands airs ar-
14rogants!« ) und so sein Verfahren der Übertreibung, mit dem er sich

gleichsam selbst eine Nase macht, ausdrücklich zu bestätigen. Die Nase

ist das Objekt, das nur Cyrano – er allein – mit Worten öffentlich zu be-

schreiben vermag und das all seine Worte zugleich überdecken.

           Und in der Tat bleibt Rostands Komödie ihrem Protagonisten

insofern treu, als sie weder sich selbst (in den Regieanweisungen) noch

irgendeiner anderen dramatischen Person außer Cyrano die Beschrei-

bung von dessen Nase gewährt. Im Umkehrschluss aber bedeutet dies,

dass jede Aufführung der Komödie Cyrano notwendig verrät, insofern

sie seine Nase tatsächlich zeigen muss. Jede Aufführung des Stückes

wird die Nase selbst zu einer Übertreibung machen, und zwar gerade

dort (gerade an jener Leerstelle), wo es ›die Nase selbst‹ im Text nicht

gibt (wo sie nicht ersichtlich wird). Im Text ist die Übertreibung kein

Aspekt des Objekts, sondern eine Funktion der Rede. Sie ist eine Frage

der Rhetorik. Im Text hat man es nicht mit einer Nase zu tun, sondern

mit Tropen, genauer: mit Hyperbeln. Daraus – aus der hyperbolischen

Rede des Cyrano – ergibt sich zwar für die Lektüre eine Vorstellung

von dessen Nase – jedoch ohne dass diese Vorstellung jemals aus ihrer

Abhängigkeit von dem Perspektivismus der rhetorisch verfertigten Re-
15de entlassen würde.

               

           13.  Vgl. dazu die Duellszene mit Valvert im 1. Akt, in der Cyrano in einer aus
dem Stegreif gedichteten Ballade ein Duell ausführt und dies, wie die Regieanweisung
versichert, mit den entsprechenden Handlungen begleitet (»Il fait ce qu’il dit, à mesure«,
S. 77 – »Er macht jeweils das, was er sagt«). Die Worte entsprechen also nicht den
Taten, sondern umgekehrt. – In der Polysemie des Wortes ›mesure‹, das zugleich ›Vers-
maß‹ und ›Mensur‹ bedeuten kann, wird diese Äquivalenz als eine, die zuerst (noch vor
den Taten) in der Sprache gegeben ist, betont. Bei der Lektüre des Stückes wird dies auf
eigentümliche Weise dadurch unterstrichen und zugespitzt, dass nur die Worte gegeben
sind. Bei einer Aufführung des Stückes hingegen wird das Verhältnis zwischen Worten
und Handlungen dazu tendieren, sich zu verkehren, so dass die Worte die Handlungen
begleiten. Dies verdeutlicht exemplarisch, was es bedeutet, dass Cyrano sich seiner Auf-
führung widersetzt.
           14.  E. Rostand: Cyrano, S. 74.
           15.  Von Cyranos hyperbolischer Rede aus erhält zugleich die Äußerung Rague-
neaus (»Il promène […]/ Un nez! … Ah! messeigneurs, quel nez […]!«) eine spezifisch
 

167

2003-09-12 12-45-01 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 145-201) T03_01 kap 3.p 31591342050

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER KOMISCHE KÖRPER

           Cyranos Nase tritt im Text der Komödie jenseits der rhetori-

schen Wendungen nicht in Erscheinung. In Erscheinung treten kann

sie erst durch einen Medienwechsel, durch einen Wechsel vom Lesen

zum Sehen, vom Text zur Bühne oder auch von der Schrift zum Film.

Erst in der visuellen Umsetzung – sei es auf der Bühne oder im Film –

kann sich die Nase, dieser unbeschreibliche und unbeschrieben blei-

bende Körperteil, materialisieren. Die visuelle Umsetzung in anderen

Medien übernimmt gewissermaßen jene Funktion, die als Sinnfigur

evidentia traditionell Teil des Rhetorischen, nämlich des Bereichs der

descriptio gewesen, im Text der Comédie heroïque jedoch (was Cyranos

Nase betrifft) systematisch ausgeschlossen ist. Es ist, als ob sich – im

Text – die Übertreibungen Cyranos vor den Blick des Lesers schieben,

um jeden Augenschein zu verhindern. Und deshalb haben die visuellen

Umsetzungen diesen Text im Nachhinein verändert. In der Erinnerung

an die Bilder der Bühne und des Films wird die Nase nachträglich zu

einem Objekt, das als immer schon theatrales in den Dramentext hin-

einragt und das als solches alle beschreibenden Worte, alle descriptio
erübrigt. Die Nase Cyranos ist jene ›Protuberanz‹ des Körpers, die

sich erst in der intermedialen Relation ergibt.

           Die Überblendbarkeit des Textes mit ›fremdmedialen‹ Bildern,

die sich in der Rezeptionsgeschichte des Stückes sehr früh herausge-
16stellt hat , deutet darauf hin, dass diese intermediale Relation bereits

in den Text selbst eingeschrieben ist. Übertrieben gesprochen wehrt

sich Cyrano – der sich gewissermaßen beständig zu reliterarisieren ver-

sucht – nicht nur gegen seine Aufführung, sondern auch gegen seine

Verfilmung. Dieses Moment des Widerstandes definiert geradezu Ros-

tands Comédie heroïque und macht sie zeitlos komisch. Aus diesem

Grunde wäre es zu kurz gegriffen, Cyranos Nase ›symbolisch‹ zu lesen.

Natürlich gibt es eine ›Symbolik‹ der Nase, und es gibt auch eine Ge-
17schichte dieser Symbolik (ebenso wie es eine Kulturgeschichte der

18funktionalen Bedeutung der Nase gibt ). Die Symbolik der Nase be-

               

rhetorische Fassung: Sie wird als Tropus der Emphase lesbar, die, als untertreibende Wen-
dung, sich zur Hyperbel gegenläufig verhält und gleichwohl in dieselbe Richtung zielt.
           16.  Das Stück wurde bereits im Jahr seines Erscheinens (1897) uraufgeführt
und war sogleich ein großer Publikumserfolg.
           17.  Kay Himberg: »Phantasmen der Nase. Literarische Anthropologie eines
hervorstechenden Organs«, in: Claudia Benthien/Christoph Wulf (Hg.): Körperteile. Eine
kulturelle Anatomie, Reinbek: Rowohlt 2001, S. 84-103.
           18.  Vgl. etwa Georg Simmel: »Soziologie der Sinne«, in: Ders., Aufsätze und
Abhandlungen 1901-1908, 2. Bd., Frankfurt/Main: Suhrkamp 1993, S. 276-292; Alain
Corbain: Pesthauch und Blütenduft. Eine Geschichte des Geruchs, Frankfurt/Main: Fischer
1992. Zur Engführung der Geschichte des Symbolischen und des Funktionalen vgl. Gert
 

168

2003-09-12 12-45-02 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 145-201) T03_01 kap 3.p 31591342050

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIETMAR SCHMIDT: CYRANOS NASE. EINE ÜBERTREIBUNG

steht darin, dass sie den Phallus vertritt. Und die Geschichte dieser

Symbolik wiederum besteht darin, dass diese Phallussymbolik der Na-
19se zunehmend in Vergessenheit gerät; sie wird zunehmend latent.

Beides – die Symbolik und deren Geschichte – ist in Rostands Komödie

manifest. Die phallische Dimension der ›Nasenproblematik‹ wird dort

als Männlichkeitskrise verhandelt, indem Cyrano seiner geliebten Ro-

xane nicht als Liebender unter die Augen zu treten vermag. Und die

geschichtliche Dimension wird schon dadurch indiziert, dass Rostand

sich eng an die historische Figur des Cyrano de Bergerac angelehnt

und also die Handlung seines Stückes in die erste Hälfte des 17. Jahr-

hunderts zurückverlegt hat. Doch die phallische Symbolik der Nase, die

Rostand aufruft und die er zugleich historisiert (indem er sie in Erinne-

rung bringt), bietet der Lektüre nur einen allzu vordergründigen An-

haltspunkt, mit dem sie die Modernität des Stückes verfehlt. Denn tat-

sächlich geht es um eine Historisierung der Dichtung und des Theaters

selbst. Sie werden historisiert, indem einerseits Cyrano als ein in Ver-

gessenheit geratener historischer Dichter vorgestellt und indem ande-

rerseits das Stück im ersten Akt mit einer historischen Szene des Thea-

ters im Theater begonnen wird. Auf diese Weise spricht das Stück als

Text von sich als einem vergangenen. Andere (zum Beispiel visuelle)

Weisen der Darstellung, so die eingeschriebene Prophezeiung, werden

an ihm zerren; auf den Wegen seiner Verbreitung wird der Text not-

wendig in andere Kontexte überführt, wird verändert und entstellt. Als

Cyrano am Ende des Stückes sterbend in den Armen seiner geliebten

Roxane liegt, die nun endlich die Wahrheit erfahren hat, berichten ihm

seine Freunde Ragueneau und Le Bret, dass Molière, der große Moli-

ère, eine Szene von ihm gestohlen hat. Cyrano findet dies in Ordnung

(»Il a bien fait!« – »Recht so!«): »[M]a vie/ Ce fut d’être celui qui souffle,
20– et qu’on oublie!« - »Mein Leben/ war es, der zu sein, der zuflüstert –

und den man vergisst!« Dass der gleichsam mit Herzblut geschriebene

Text in fremde Zusammenhänge gerät und darin ungeahnte Wirkun-

gen entfaltet, ist eine Lehre, die Cyrano aus dem Schicksal der Liebes-

briefe zieht, die er für einen anderen an Roxane adressiert hat und die

unabsehbare Folgen nach sich gezogen haben. Die entstellende Streu-

ung und Proliferation seiner Texte also wird von Cyrano letztlich be-

jaht; und dies gilt auch für den Text von Rostands Komödie selbst. Die-

ser Text, so lautet die Botschaft, soll und muss aufgeführt und in sei-

nen Aufführungen entstellt und entfremdet werden. Man kann darin

eine Art Schicksalsgemeinschaft des Autors mit seiner Figur erkennen.

               

Mattenklott: »Nase«, in: Christoph Wulf (Hg.): Vom Menschen. Handbuch Historische An-
thropologie, Weinheim, Basel: Beltz 1997, S. 464-470.
           19.  So die These bei K. Himberg: »Phantasmen der Nase«.
           20.  E. Rostand: Cyrano, S. 297.
 

169

2003-09-12 12-45-02 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 145-201) T03_01 kap 3.p 31591342050

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER KOMISCHE KÖRPER

Aber zugleich ist in die Comédie heroïque eine List eingebaut, die die

Komödie für ewig (oder beinahe ewig, um nicht zu übertreiben) hero-

isch werden lässt. Denn alle medialen Umsetzungen des Textes werden

letztlich dem (im Text dargestellten) Dichter die Treue beweisen, in-

dem sie dessen Exaggerationen befolgen: Sie werden seine Nase zeigen
und damit seinen Übertreibungen – so sehr diese ihn auch geradezu

physiognomisch entstellen mögen – auf den Leim gegangen sein. Cyra-

no hat nämlich seine Entstellung gleich selbst besorgt. Er ist der Autor

seiner Nase: »Il exagère« – »Er übertreibt«. Die Poesie ist somit auf iro-

nische Weise die Mutter (und der Dichter damit der Vater) aller aus

den intermedialen Übertragungen entspringenden, missgeborenen –

weil grotesken – Körper. Die (intermediale) Rezeptionsgeschichte des

Textes wird selber grotesk.

           Rostands Cyrano de Bergerac ist daher nicht nur literarisch, son-

dern auch kulturwissenschaftlich interessant. Das Stück reflektiert,

heute gelesen, den historischen Ort der Literatur; und es problemati-

siert überdies, wie die geschlechtlichen und devianten und womöglich

sogar grotesken Körper nicht an sich gegeben sind, sondern nicht auf-

hören, der (immer schnelleren) Abfolge der Medien zu entspringen. Es

ruft dazu auf, diese Medien zu bejahen; aber es ruft auch dazu auf, sie

zu untersuchen – nämlich im Hinblick auf die Weise, wie sie Erbe des

Tropus der Übertreibung und der alten Sinnfigur der evidentia sind.

Dietmar Schmidt

Oralität, Bewusstsein, Schreiben.

Rose Cellis Comme l’eau (1930)

In impliziter Abgrenzung von Descartes’ cogito wird in dem 1930 er-
1schienenen Roman Comme l’eau von Rose Celli (1895-1982 ) die Ora-

lität als ein konstituierendes Element von Seinsbewusstsein vorge-

stellt:

Avant de continuer ce livre, je me suis cherchée, et voici: entre mes deux mâchoires, je
me suis trouvée. Là se tient, en éveil, ma conscience d’être: ni dans le cerveau, ni dans
les membres, ni dans le ventre, ni dans la poitrine, mais dans la bouche. […] Dans ma

               

           1.  Die Ermittlung der Lebensdaten verdankt sich der persönlichen Auskunft
des Neffen der Autorin, Jean Brua.
 

170

2003-09-12 12-45-02 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 145-201) T03_01 kap 3.p 31591342050

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ALEXANDRA KÖNIG: ORALITÄT, BEWUSSTSEIN, SCHREIBEN

2bouche, […] [la vie] est forcée de me révéler son goût. – Bevor ich an diesem Buch
weiter geschrieben habe, habe ich mich gesucht und da: zwischen meinen beiden Kiefern
habe ich mich gefunden. Dort befindet sich, wach, mein Bewusstsein zu sein: weder im
Gehirn, noch in den Gliedern, noch im Bauch, noch in der Brust, sondern im Mund. […]
In meinem Mund ist […] [das Leben] gezwungen, mir seinen Geschmack zu offenbaren.

Im Mund findet das Erzähl-Ich das Zentrum seines Bewusstseins. Die-

ses Bild stellt die rationalistische Perspektive auf den Kopf und erzeugt

durch diesen, an einen anderen Ort gerrückten (einen ›verrückten‹),

Sinn von Bewusstsein zu Beginn einen latent komischen Effekt auf die

Leser. Das Wasser, von dem im Titel die Rede ist, ist zunächst ›das
3Wasser des Mundes‹, der Speichel, nach Julia Kristeva das »Abjekt« ,

bei Celli ist er jedoch keineswegs mit der Empfindung des Abscheus
4verbunden. Die eigenartige Zwischenstellung als »ni sujet ni objet« ,

5»weder Teil des Körpers, noch davon getrennt« nimmt der Speichel

aber auch in Cellis Text ein. Vom Mund als dem Ort, an dem Innen und

Außen sich berühren, geht die Diskussion des Verhältnisses von Ich

und Welt, Subjekt und Objekt aus. Zudem ist der Mund der Ort, an dem
6»les paroles se forment avant d’être écrites« – »die Worte entstehen,

bevor sie geschrieben werden«, wodurch die Materialität der Sprache

herausgestellt wird. Die Frage, wie bzw. ob menschliches Bewusstsein

in einem literarischen Text darstellbar ist und worüber es sich über-

haupt konstituiert, bildet den Kern des handlungsarmen, sprachlich

sehr lyrischen Romans. Ein Erzähl-Ich unternimmt darin den Versuch,

das Bewusstsein einer Figur, Odile, zu erkunden. Bemerkenswert an

der Erzählsituation ist, dass diese Figur aus dem erzählenden Ich he-
7raustritt, daher das Ich selbst sein müsste, was jedoch verneint wird.

Diskutiert wird somit auch die Frage der Identität des (schreibenden)

Subjekts.

           Der heute nur noch in der Bibliothèque Nationale zugängliche
8Text, über dessen Autorin wenig bekannt ist, ragt aufgrund seiner

               
           2.  Rose Celli: Comme l’eau, Paris: Edition du Tambourin 1930, S. 36. Über-
setzung hier und im Folgenden A.K.
           3.  Vgl. Inge Suchsland: Julia Kristeva, Hamburg: Junius 1992, S. 122-125.
           4.  Vgl. Julia Kristeva: Pouvoirs de l’horreur, Paris: Seuil 1980, S. 9.
           5.  Vgl. Doris Feldmann/Sabine Schülting: »Julia Kristeva«, in: Ansgar Nün-
ning (Hg.): Lexikon Literatur- und Kulturtheorie, Stuttgart: Metzler 1998, S. 286f., hier
S. 287.
           6.  R. Celli: Comme l’eau, S. 76.
           7.  »Mais je parle ici d’Odile, non de moi.« – »Ich spreche hier jedoch von
Odile, nicht von mir.« R. Celli: Comme l’eau, S. 60.
           8.  Rose Celli (geb. Brua) wuchs in Algerien auf, kam 1914 nach Frankreich,
um die Ausbildung an der Ecole de Sèvres zu absolvieren, entschied sich nach dem Ab-
 

171

2003-09-12 12-45-02 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 145-201) T03_01 kap 3.p 31591342050

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER KOMISCHE KÖRPER

Auseinandersetzung mit dem Verhältnis von Wahrnehmung und

Schreiben und seiner die Fiktion bloßlegenden Erzählweisen aus der

eher traditionellen Romanproduktion der französischen 1930er Jahre
9heraus. Mit dem Bild der »phrase comme un soleil« – des »Satzes wie

10eine Sonne« entwirft Celli ein Konzept »radialen« Schreibens, das sie

gleichzeitig metafiktional zu explizieren und praktisch umzusetzen ver-

sucht. Das entstehende Buch soll sich in seiner Form einem imaginä-

ren anderen Schreibheft der fiktiven Autorin annähern und »sans

commencement ni fin, avec un point central et des rayons, et un mouve-
11ment circulaire« – »ohne Anfang und Ende, mit einem zentralen

Punkt und Strahlen, und einer kreisrunden Bewegung« sein. Diese ›ra-

diale‹ Struktur, die quer läuft zur konventionellen, linearen Satzstruk-

tur, kann in einem Prosatext nicht umgesetzt werden, ohne diesen in

Konkrete Poesie zu verwandeln, was nicht geschieht. Celli nähert sich

dem Konzept dennoch an, indem, anstatt einer kausallogisch entwi-
12ckelten Geschichte, die »histoire de la conscience d’Odile« – »die Ge-

schichte von Odiles Bewusstsein« in Teilstücken ohne Beachtung einer

Chronologie erzählt oder ›gezeigt‹ wird. Da diese Textfragmente wie-

derholt assoziativ vom gleichen Punkt – der Metapher des Mundes –

ausgehen, wird in einem weiter gefassten Sinn der ›von einem Punkt

strahlende Satz‹ durchaus realisiert. Nicht zuletzt wird damit eine lite-

rarische Entsprechung für die Funktionsweise des menschlichen Be-

wusstseins, in dem von einem Eindruck mehrere Assoziationen ausge-

hen können, gefunden, der die lineare Satzstruktur gerade nicht ent-

spricht.

           Durch die metafiktionalen Kommentare des Erzähl-Ichs, das

sich zugleich als fiktive Autorin des Romans präsentiert, macht der

Text unablässig auf seine sprachliche Verfasstheit aufmerksam. Ähn-
13lich der Technik der mise en abyme , besteht Comme l’eau aus zwei

               

schluss aber gegen den Lehrberuf, um Schriftstellerin zu werden. Weitere Texte von R.
C.: Le châle indien (1931), Isola (1933), Ombre (1936), A l’envers du tapis (1936). Da-
nach lassen sich nur noch Märchenadaptionen und Übersetzungen aus dem Englischen
(Herman Melville, John Steinbeck, Charles Dickens, Virginia Woolf u.a.) nachweisen.
             9.  Eliane Tonnet-Lacroix spricht von einem »retour du réalisme qui marque
les années trente«, dies.: La littérature française de l’entre-deux-guerres, Paris: Nathan
1993, S. 170.
           10.  R. Celli: Comme l’eau, S. 14.
           11.  Ebd., S. 25.
           12.  Ebd., S. 191.
           13.  Die Technik der mise en abyme setzt Gide in seinem Roman Les faux mon-
nayeurs (1925), in dem »sich […] die Narration selbst thematisch« wird, um. Vgl. Wil-
fried Engler: Französische Literatur im 20. Jahrhundert, Tübingen/Basel: UTB 1994, hier
S. 226.
 

172

2003-09-12 12-45-02 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 145-201) T03_01 kap 3.p 31591342050

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ALEXANDRA KÖNIG: ORALITÄT, BEWUSSTSEIN, SCHREIBEN

miteinander verflochtenen Erzählebenen: die Ebene der Szenen aus

Odiles Erleben und die der Reflexion des Schreibens, auf der die fiktive

Autorin alternative Möglichkeiten, den Roman zu gestalten, vorstellt

und verwirft, sich dadurch von bestimmten Erzählweisen distanzie-

rend, etwa der des traditionellen allwissenden Erzählers, der alle Fä-

den des Geschehens in der Hand hält und die imaginären Raum-Zeit-

gerüste der Fiktion als Abbild der Wirklichkeit präsentiert. Das Ich in

Comme l’eau ist eine Erzählinstanz, die verunsichern möchte. Es antizi-

piert die Erwartungen des Lesepublikums und spielt mit ihnen. Nicht

eine »aventure d’amour« – ein »Liebesabenteuer« werde erzählt, son-
14dern »la plus étrange aventure, l’aventure d’être« – »das eigenartigs-

te Abenteuer überhaupt, das Abenteuer zu sein«. Der Begriff der aven-
ture verweist ironisch auf den höfischen Roman des Mittelalters. Ist

dort die aventure ausdrücklich mit einem Auszug in die Welt verbun-

den, geht es bei Celli jedoch um eine Reise ins Innere: »Je marche en
15moi-même.« – »Ich gehe in mir selbst.« Nicht das äußere Ereignis ist

von Interesse, sondern die Weise, wie es sich im Bewusstsein manifes-

tiert: »Aussi ne partirai-je pas, pour ce voyage, d’un événement, mais

de ce goût de l’eau dans ma bouche et de ce creux entre les deux

mâchoires où gît, tandis que je vous parle, toute la conscience de mon
16être.« – »So werde ich diese Reise nicht von einem Ereignis begin-

nen, sondern vom Geschmack des Wassers in meinem Mund und von

dieser Höhle zwischen meinen beiden Kiefern, wo, während ich zu Ih-

nen spreche, das ganze Bewusstsein meines Seins ruht.«

           Allerdings ist in diesem Bild vom körperlich konstituierten Be-

wusstsein auch der Verweis auf die Sprache enthalten. Nicht nur ist

der Mund auch der Ort der Sprachartikulation, das Seins-Bewusstsein

ist zudem präsent, während das Ich spricht. Einerseits wird der Körper

zwar explizit als »instrument de conscience« – »Instrument des Be-
17wusstseins« bezeichnet und der Geschmack des eigenen Speichels

als Zentrum des Seins-Bewusstseins entdeckt, von dem aus ›das Buch
18strahlen‹ soll. Andererseits wird die Vorstellung des rein körperli-

chen Bewusstseins zugleich unterlaufen. So ist zwar von Gerüchen und

Geschmack die Rede, die zu der körperlichen Reaktion der Speichel-

produktion führen, doch sind es ausdrücklich die Wörter, die die Reak-

tion auslösen: »Odeurs et saveurs. Voilà les mots qui ont fait monter à
19ma bouche le sel et l’eau de la découverte.« Die bewusstseinskonsti-

               

           14.  R. Celli: Comme l’eau, S. 31.
           15.  Ebd., S. 93.
           16.  Ebd., S. 33.
           17.  Ebd., S. 92.
           18.  Vgl. ebd., S. 31.
           19.  Ebd.
 

173

2003-09-12 12-45-02 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 145-201) T03_01 kap 3.p 31591342050

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER KOMISCHE KÖRPER

tuierende Qualität von Sprache ist hier mitformuliert und es bleibt un-

eindeutig, welcher Funktion, die im Bild des Mundes gefasst ist, der

Vorzug gegeben wird.

           In einem Denken, das im Schädel ›eingeschlossen‹ ist, kann sich

für Odile kein ›Bewusst-Sein‹ einstellen, weil der Bezug zum Außen
20fehlt. Der Mund dagegen ist eine »porte lumineuse« – »eine leuch-

tende Tür«. Die Kritik an der Dominanz der Ratio und damit an der

selbstbezüglichen Setzung des Subjekts, wird in diesem Bild besonders

deutlich. Der Mund ist der Ort, an dem Grenze und Verbindung zwi-

schen dem Selbst und der äußeren Welt körperlich erfahrbar werden,

»la frontière qui sépare Odile du monde« und »la conjonction aiguë du
21goûteur et de la chose goûtée« – »die enge Verbindung des Schme-

ckenden und des geschmeckten Dings«. Celli entwirft eine Vorstellung

von Subjektivität, die sich nicht über den Ausschluss von, sondern den

(körperlichen) Bezug zur Welt herstellt. Nicht in einer reinen Inner-

lichkeit (wie bei Descartes), sondern ›durch die Welt‹ kommt Odile zu

sich: »Odile, quand elle veut se trouver, s’arrache d’elle et se jette au

plus loin d’elle. Puis elle marche vers son lointain. Elle voit que, d’elle à
22elle, il y a la profondeur du monde.« – »Wenn Odile sich finden

möchte, reißt sie sich von sich los und wirft sich so weit wie möglich

von sich. Dann läuft sie ihrem Entfernten entgegen. Sie sieht, dass von

ihr bis zu ihr die Tiefe der Welt liegt.« Diese Vorstellung ist allerdings

erneut ambivalent, denn sie lässt sich ebenso lesen als die Unmöglich-

keit, je ›bei sich selbst‹ zu sein, weil zwischen elle und elle immer die

Welt (die Sprache) liegt.

           Was die Vorstellung der Subjektkonstitution betrifft, ist in Cellis

Entwurf neben der Selbstversicherung über die ›zur Welt offenen‹ Ora-

lität – ich schmecke und spreche, also bin ich – auch der persönliche Be-
23zug zum anderen von Bedeutung. Odile und ihr Freund François ver-

schmelzen gerade nicht in der Liebe, sondern werden durch den Blick
24des anderen zum ›selbständigen‹ Subjekt. Den anderen in seiner

Einzigartigkeit zu ›sehen‹, ist jedoch nur in kurzen Momenten von ho-

her Intensität möglich. Odile nimmt François’ »présence réelle« in ei-

nem jener ›existentiellen Erlebnisaugenblicke‹ wahr, die als moments of

               

           20.  Ebd., S. 76.
           21.  Ebd., S. 222.
           22.  Ebd., S. 192.
           23.  In der französischen Philosophie gewann die Frage der Leiblichkeit und
des Verhältnisses zum anderen erst mit der »Wende zum Konkreten« im Laufe der 1930er
Jahre an Bedeutung, sodass sich Cellis Text diesbezüglich als avantgardistisch im Wort-
sinn präsentiert. Vgl. Friedrich Hogemann: »Maurice Merleau-Ponty«, in: Bernd Lutz
(Hg.): Philosophen Lexikon, Stuttgart: Metzler 1995, S. 596-598, hier S. 596.
           24.  R. Celli: Comme l’eau, S. 109.
 

174

2003-09-12 12-45-02 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 145-201) T03_01 kap 3.p 31591342050

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ALEXANDRA KÖNIG: ORALITÄT, BEWUSSTSEIN, SCHREIBEN

being oder moments of vision im Schreiben von Virginia Woolf zentral
25sind. Auch die Lichtmetaphern, die bei Woolf häufig im Zusammen-

26hang mit den moments of vision auftreten, lassen sich bei Celli fin-

den:

Cependant, cette perception de la présence réelle de François lui est permise parfois, en
éclairs. […] Présence réelle, soudain perçue, je ne peux pas mieux dire: »Il est autre-
que-moi. […] Il est aussi absolu, aussi divin que moi.« […] Elle lui dit: Toi. […] [D]ans

27ces instants lumineux, elle le voit dans sa conscience à lui, dans son pouvoir. – Doch
ist ihr diese Wahrnehmung von François’ wirklicher Gegenwart manchmal, in einem Auf-
blitzen, erlaubt. […] Plötzlich wahrgenommene, wirkliche Gegenwart, ich kann es nicht
besser sagen: »Er ist anders-als-ich. Er ist genauso absolut, genauso göttlich wie ich.«
[…] Sie sagt zu ihm: Du. […] In diesen lichten Momenten sieht sie ihn in seinem eige-
nen Bewusstsein, in seiner Macht.

Die Bedingung der Momenthaftigkeit, an die das ›Sehen‹ des anderen

in seiner Einzigartigkeit gebunden ist, wird im Text explizit benannt.

Es sind im Wortsinn ›visionäre Momente‹, die aus der »demi-cécité« –
28»Halbblindheit« oder gar dem »aveuglement total« – der »völligen

Blindheit«, die den alltäglichen Umgang der (modernen) Menschen

miteinander bestimmen, herausragen. Die Priorität der sinnlichen

Wahrnehmung beschränkt sich in Cellis Text demnach nicht auf den

Geschmackssinn. Intensive Erlebnisaugenblicke sind häufig mit der

Wahrnehmung von Lichtverhältnissen verbunden. In einer Szene ist

die Wahrnehmung von Gerüchen und Licht mit Odiles Empfinden ›zu

sich selbst zu kommen‹ gekoppelt. Das Licht, das »den Raum bis zum
29Rand anfüllt« assoziiert die Qualität von Wasser. Wenn Odile in die-

sem Raum ›in sich selbst eintaucht‹, dann, weil das Licht hier »comme
30l’eau« beschaffen ist und weil Odile selbst ›wie Wasser‹ ist. Darauf

verweist nicht zuletzt ihr Name, in dem eau [o] klanglich enthalten ist.

Es zeigt sich, dass dass Odiles Eigenschaft »comme l’eau« zu sein, ein

Bild dafür ist, dass es dem Ich unmöglich ist, sich im Schreiben selbst

zu erfassen. In dem Moment, in dem Odile ›in die Sprache eintritt‹, er-

hält sie eine Eigendynamik. Je länger sie sich ›im Schreibheft aufhält‹,

desto mehr entgleitet sie dem schreibenden Ich: »A moi-même, Odile

échappe. A mesure que le cahier s’emplit, les faibles liens qui attachai-

ent à moi cette femme se dénouent.« – »Mir selbst entgleitet Odile. In

               

           25.  Vgl. Willi Erzgräber: Virginia Woolf, Tübingen, Basel: UTB 1993, S. 24.
           26.  Vgl. ebd., S. 23.
           27.  R. Celli: Comme l’eau, S. 183f.
           28.  Ebd., S. 185.
           29.  Ebd., S. 98.
           30.  Ebd., S. 221.
 

175

2003-09-12 12-45-02 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 145-201) T03_01 kap 3.p 31591342050

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER KOMISCHE KÖRPER

dem Maße, in dem sich das Heft füllt, lösen sich die schwachen Fäden
31auf, die mich mit dieser Frau verbanden.«

           Das negative Gegenkonzept zur »présence réelle« stellen in Cel-

lis Text die choses – Dinge dar. Steht die présence für den Subjektcha-

rakter, so ist das Ding bildlicher Ausdruck der ›Objektwerdung‹ und

Entfremdung vom Anderen und von sich selbst:

La tête sur l’épaule de François rassasié, Odile, silencieusement, pleure. Le compagnon
de son plaisir est là. Elle peut le toucher, comme une chose. Elle effleure du doigt sa
joue, vraiment comme une chose, et il lui en vient un malaise singulier. […] Ce soir, Odi-
le a perdu la grâce. Pourquoi se sent-elle si loin de cet homme? Où est sa joie? […] Ce

32soir, elle est une chose, elle aussi, qu’on peut examiner. – Den Kopf an der Schulter
des gesättigten François, weint Odile lautlos. Da ist der Begleiter ihrer Lust. Sie kann ihn
berühren, wie ein Ding. Sie streicht mit dem Finger über seine Wange, wirklich wie über
ein Ding, und sie spürt ein eigenartiges Unbehagen. […] Heute Abend hat Odile ihre
Anmut verloren. Warum fühlt sie sich so fern von diesem Mann? Wo ist ihre Lust? […]
Heute Abend ist auch sie ein Ding, das man untersuchen kann.

33So stellen schließlich die Dinge selbst für Odile ein »danger mortel« –

eine »tödliche Gefahr« dar, weil ihr Objektcharakter Odiles Sein zu in-
34fizieren droht. Wenn Odile die Dinge »freilässt«, d.h. sie von ihrer

Objekthaftigkeit befreit, bannt sie damit auch die Gefahr des eigenen

Selbstverlusts, weil im Entwurf dieser Utopie allen Wesen und Dingen

Subjektcharakter zugestanden wird. Odile tritt Objekten wie lebendi-

gen Wesen gegenüber, sie streichelt ein Möbelstück, das sie angesto-

ßen hat und beweint einen zerbrochenen Gegenstand wie einen ver-
35storbenen Menschen. Denn nähert man sich den Dingen auf behut-

same Weise, erscheinen sie, »wenn man Glück hat, in einem anderen
36Licht und lösen sich auf«. Sie verlieren ihre feste, abweisende Ober-

               

           31.  Ebd., S. 137.
           32.  Ebd., S. 155-157
           33.  »A mesure que j’avance dans ce livre, je vois bien que c’est des choses
qu’elle [Odile] a horreur. Elle y sent un danger mortel.« – »Je weiter ich in diesem Buch
vorankomme, desto mehr sehe ich, dass es [Odile] vor den Dingen graut. Sie spürt dort
eine tödliche Gefahr.« Ebd., S. 166.
           34.  »Odile marche à travers la campagne de France, et, petit à petit, avec
précaution, elle délivre les choses.« – »Odile zieht über das Land, durch Frankreich, und,
nach und nach, mit Vorsicht, befreit sie die Dinge.« Ebd., S. 219.
           35.  »Quand elle a heurté un meuble, elle le caresse de la main et, il n’y a pas
encore longtemps qu’elle pleurait au bris d’un objet.« – »Wenn sie an ein Möbel stieß,
streichelt sie es mit der Hand und es war noch nicht lange her, da weinte sie, wenn ein
Gegenstand zerbrach.« Vgl. ebd., S. 175.
           36.  »[A] une certaine incidence de la lumière, par bonheur, les choses se
 

176

2003-09-12 12-45-03 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 145-201) T03_01 kap 3.p 31591342050

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LEIF SØNDERGAARD: DER HEILIGE MAGEN: SANCHO PANZA

fläche und damit ihre fremde, feindliche Wirkung. Die Metaphorik des

Flüssigen, die den gesamten Text durchzieht, ist hier lesbar als ein Bild

für die Auflösung der starren Grenze zwischen Subjekt und Objekt.

Denn Odiles Bewusstsein erreicht nur »ce qui est soluble, ce qui, per-

dant sa densité, […] se mélange à Odile aussi aisément que le sel à la
37salive« – »was löslich ist, was sich, seine Dichte verlierend, […] ge-

nauso leicht mit Odile vermischt wie das Salz mit dem Speichel«. Wenn

Margot Brink erklärt, es gebe in der Literatur der Moderne »Versuche,

eine wenn auch alles andere als ungebrochene Gegenmagie zu diesem
38Erfahrungs- und Selbstverlust zu entwerfen« , dann lässt sich die

39Idee der ›Befreiung‹ der Dinge sicher als ein solcher verstehen. Da-

neben steht jedoch die aktive Selbstversicherung in der Oralität. Über

den Geschmackssinn und die Sprache, die in der ›Höhle zwischen den

Kiefern‹ verortet sind, setzt sich bei Celli das schreibende Ich als Sub-

jekt. Und dass dieses Subjekt kein fest umrissenes, selbstidentisches

sein kann, ist im Bild der ›Zweiheit‹ des Mundes, seinen beiden Kie-

fern, ebenfalls treffend gefasst.

Alexandra König

Der heilige Magen: Sancho Panza

Das Herz ist traditionellerweise der Ort, von dem vermutet wird, dass

sich dort die menschlichen Gefühle befinden. Eine mittelalterliche Le-

gende erzählt, wie ein Ritter, der sich in die Frau seines Nachbarn ver-

liebte und, da er mit ihr schlief, gegen den ritterlichen Verhaltenskodex

verstieß. Die Folge davon war, dass er von ihrem Mann getötet wurde,

der des Herz des Liebhabers herausschneiden ließ und ein Mahl für die

Frau zubereitete, die – ohne es zu wissen – das Herz ihres Geliebten

               

défont« – »Bei einem bestimmten Lichteinfall, lösen sich, zum Glück, die Dinge auf«.
Vgl. ebd., S. 173.
           37.  Ebd., S. 79.
           38.  Vgl. Margot Brink: »Unzeitgemäßes im literarischen Feld der dreißiger
Jahre: Nathalie Sarrautes Tropismes«, in: Helga Bories-Sawala (Hg.): Ansichten vom
Frankreich der dreißiger Jahre, Bremen: Universität Bremen 2000, S. 100-111, hier
S. 109.
           39.  Margot Brink zeigt auf, dass in Sarrautes Tropismes (1939) das Heil eines
solches Gegenzaubers dagegen gerade verweigert wird. Dort sind die Dinge »so glatt und
unzugänglich wie die Menschen« und stehen dem Protagonisten »fremd gegenüber«.
Vgl. ebd., S. 108f.
 

177

2003-09-12 12-45-03 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 145-201) T03_01 kap 3.p 31591342050

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER KOMISCHE KÖRPER

verschlang. Sie geriet – ganz buchstäblich – in Besitz des Herzens, das

sie so sehr gewollt hatte. In der Geschichte, die von Boccaccio in seiner

Novellensammlung Il Decamerone am vierten Tag in der neunten No-

velle nacherzählt wird, wurde das Herz vom Magen aufgenommen.

           Ein Sprichwort – vermutlich spanischer Herkunft – aber überall

in Europa bekannt sagt: »El corazón del hombre se llega por el estóma-
1go.« – »Das Herz des Menschen führt durch den Magen.« Hier ver-

läuft die Bewegung in entgegen gesetzter Richtung: vom Magen zum

Herzen. Die grundlegende Bedeutung des Magens und Bauchs wird in

dem spanischen Sprichwort: »De la panza sale la danza« – »vom Wanst

kommt der Tanz« ähnlich hervorgehoben. Zuerst werden die elementa-

ren Bedürfnisse (des Magens) befriedigt, und danach ist Zeit für Ver-

gnügungen und Genüsse. Dieses Sprichwort hat seine Herkunft in der
2mittelalterlichen Festkultur.

           Zu den lebenswichtigen Organen Herz und Magen können wir

das Gehirn (den Kopf) hinzufügen, das normalerweise als Ort des Den-

kens und Intellekts, der Vernunft wie auch der Anschauung angesehen

werden. Aber normalerweise fällt einem zuerst der Magen ein und wie

er befriedigt werden kann. Es gibt ein französisches Sprichwort, in wel-

chem das Hirn dem Herzen untergeordnet scheint: »Le cœur a ses rai-

sons que la raison ne connaît pas.« – »Das Herz hat seine Gründe, wel-

che die Vernunft nicht kennt.«

           Rabelais verknüpft in Gargantua (1534) Mund und Magen mit-

einander und schon der Name des Riesen bezieht sich auf seinen riesi-

gen Mund (que grand tu as). Das übermäßige Essen und Trinken, das

sich durch das ganze Buch hindurch zieht, drückt Rabelais’ karneva-

leske und groteske Auseinandersetzung mit der Normalität der zeitge-
3nössischen Gesellschaft aus. Im Don Quixote (1605/15) verbindet

Cervantes die Gefühle des Herzens mit den Gedanken des Gehirns. Die

Phantasie, und vielleicht sogar eine spezifische Form von Vernunft,

spiegeln sich in seinem ursprünglichen Namen Quexana wieder, was

»gesunder Verstand« bedeutet und im Kontrast zu Quixotes »verrück-

tem Verstand« steht. Sancho Panza seinerseits verkörpert buchstäblich

den Magen mit seinen Bedürfnissen.

           Sancho ist im Spanien des 17. Jahrhunderts ein gewöhnlicher

               

           1.  T. Vogel Jørgensen: Bevingede ord, Kopenhagen: Gad 1990.
           2.  Vgl. Thesaurus Proverbiorum Medii Aevi. Lexikon der Sprichwörter des roma-
nisch-germanischen Mittelalters, Kuratorium Singer der Schweizerischen Akademie der
Geistes- und Sozialwissenschaften (Hg.), Bd. 1, Berlin, New York: de Gruyter 1995, Bd.
1, S. 351, 354.
           3.  Vgl. Michail Bachtin: Rabelais and his World, Bloomington: Indiana Uni-
versity Press 1984.
 

178

2003-09-12 12-45-03 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 145-201) T03_01 kap 3.p 31591342050

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LEIF SØNDERGAARD: DER HEILIGE MAGEN: SANCHO PANZA

Name, aber er klingt sehr nach »Santo« und es besteht kein Zweifel,

dass diese Ähnlichkeit beabsichtig ist. Andererseits war der Gebrauch

von »sancho« im Dialekt der Region Mancha zu dieser Zeit als Be-
4zeichnung für Schwein gebräuchlich. Sanchos Name ist typisch für

Cervantes’ fiktives Universum. Er beinhaltet zugleich eine realistische

Dimension und eine symbolische Bedeutung und bezieht sich so

gleichzeitig auf die hohe heilige Sphäre als auch auf die niedere anima-

lische Ebene. Darüber hinaus trägt seine Tochter die Verkleinerungs-

form seines Namens Sanchica (II/50).

           Im spätmittelalterlichen Frankreich wurden heilige Namen wie

Spottnamen häufig in den sermons joyeux verwendet, in denen ernste

Predigten auf verschiedene Weisen parodiert wurden. Einige Titel

können einen Eindruck davon geben, wie das gemeint war: Sermon de
Saint Raisin (ca. 1450) – Predigt über die Heilige Traube, Sermon joyeux
de saint Jambon et de sainte Andouille (ca. 1480) – Spottpredigt über den
heiligen Schinken und die heilige Wurst, Sermon joyeux de Saint Hareng
(ca. 1480) – Spottpredigt über den Heiligen Hering und Sermon joyeux de
saint Oignon (ca. 1510) – Spottpredigt über die heilige Zwiebel. Es ist be-

merkenswert, dass sich die Namen dieser Heiligen sowohl auf Nahrung

aus der Karnevals- wie aus der Fastenzeit beziehen. Die Einleitung zu

dem letzten der erwähnten Stücke deutet auf die Handlungsstruktur

hin: »Sermon joyeulx de la vie Saint Ongnon, comment Nabuzarden, le

maistre cuisinier le first martirer, avec des miracles qu’il fait chasqun
5jour« – »Spottpredigt über das Leben des Heiligen Zwiebel, wie Na-

buzarden, der erste Koch, ihn mit Wundern quälte, die er jeden Tag

vollbringt«. Das Stück beinhaltet folglich die drei Hauptthemen, die ty-

pisch für die vita eines Heiligen sind: das vorbildliche Leben, den Mär-

tyrertod (durch Abziehen der Haut und Zerstückelung in 30 Teile) und

die Wunder (als er in eine Pastete gemischt wird), häufig gefolgt von

einer scheinheiligen Ermahnung, ein reines Leben zu führen.

           Cervantes bezieht sich stark auf die mittelalterliche Tradition.

Die erste bekannte Verwendung von Saint Pansard weist zurück auf

das einzige bekannte französische Karnevalsstück aus dem Mittelalter

mit dem Titel La dure et cruelle Bataille et paix du glorieux sainct Pen-
sard à l’encontre de Caresme, composé par le Prince de la Basoche d’Is-
souldun – Die harte und grausame Schlacht und der Friede des siegrei-
chen heiligen Pensard gegen Caresme, geschrieben von dem Prinzen der
Basoche von Issouldun. Aus kirchlichen Aufzeichnungen wissen wir,

dass das Stück 1485 in Tours aufgeführt wurde und in einem Manu-

               

           4.  Vgl. Martin Alonso: Enciclopedia del idioma, Madrid: Aguilar 1958; Juan
Corominas: Diccionario crítico etimológico de la lengua castellana, Bern: Francke 1954.
           5.  Recueil de sermons joyeux, Jelle Koopmans (Hg.), Genf: Droz 1988.
 

179

2003-09-12 12-45-03 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 145-201) T03_01 kap 3.p 31591342050

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER KOMISCHE KÖRPER

6skript von 1490 überliefert ist. In diesem Karnevalsstück wird er-

zählt, dass der Magen geheiligt worden ist, ganz in der Tradition der

sermons joyeux. Sogar Saint Pansard wird in der Einleitung des Stückes

erwähnt, auch wenn er nicht an der Scheinschlacht teilnimmt, die im

Text selbst im Detail beschrieben wird. Charnau (Fleisch) ruft seine

Anhänger und Ratgeber mit Spottnamen an, die von Nahrungsmitteln

und Personen aus dem Nahrungsmittelgewerbe usw. abgeleitet sind

und die in der Schlacht gegen Caresme und seine Anhänger kämpfen.

           Dieses Stück steht in einer langen Tradition von Theaterstü-

cken, Gedichten, Schwänken und Gemälden seit dem 13. Jahrhundert,

die den Streit zwischen dem Karneval auf der einen und der Fastenzeit

auf der anderen Seite aufführen, erzählen und darstellen. In Juan Ruiz’

Libro de Buen Amor (ca. 1330) ist Karneval durch Don Carnal ersetzt,

der mit seinen food soldiers – »Fuß- und Futtersoldaten« (angefangen

bei Hennen und Rebhühnern über Hammelrippchen und Schweine-

beinen, bis hin zu ganzen Schinken und gebratenen Käsen) gegen San-

ta (oder Doña) Quaresma und ihre Fastentruppen kämpft. Schließlich

wird er mit allen seinen Männern in der Nacht nach Faschingsdienstag

geschlagen, während sie stockbetrunken, vollgefressen und hundemü-
7de sind. Zwanzig Texte, die sich mit dem Streit, dem Kampf oder der

Schlacht zwischen den beiden Seiten befassen, sind aus dem Mittelal-
8ter überliefert. In den meisten Texten führt Karneval die Truppen

an, aber er kann auch durch Yule (Weihnacht), Don Carnal, den grie-

chischen Gott Bacchus, Mardi-Gras oder schließlich Saint Pansard un-

terstützt oder ersetzt werden.

           Die verschiedenen allegorischen Personen üben in den ver-

schiedenen Texten, in denen der Streit zwischen Karneval und Fasten-

zeit in unterschiedlichen Weisen thematisiert wird, dieselbe typologi-

sche Funktion aus. Die Texte können den Streit als Übergangsritual in-

szenieren, in dem auf die Karnevalszeit die Fastenzeit folgt, die wiede-

rum von einer Art Kompromissperiode ab Ostern ersetzt wird. Oder das

Thema kann als Kampf zwischen zwei Wertesystemen und Lebens-

prinzipien betrachtet werden, in dem Karneval – buchstäblich – die

materiellen körperlichen Bedürfnisse (Karl Marx), das Lustprinzip

(Sigmund Freud) und das Groteske (Michail Bachtin) verkörpert, wo-

hingegen die Fastenzeit für geistig-religiöse Werte, eine asketische Le-

bensform und Normalität steht. Manchmal setzt sich Karneval durch

               

           6.  Vgl. Jean-Claude Aubailly: Deux jeux de carnaval de la fin du Moyen Age,
Paris, Genf: 1978.
           7.  Vgl. Juan Ruiz de l’Archipreste: Libro de buen amor, Raymond J. Willis
(Hg.), Princeton: University Press 1972, S. 294-331.
           8.  Vgl. Martine Grinberg/Sam Kinser: »Les combats de Carnaval et de Ca-
rême«, in: Annales ESC, 38 (1983), S. 65-98.
 

180

2003-09-12 12-45-03 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 145-201) T03_01 kap 3.p 31591342050

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LEIF SØNDERGAARD: DER HEILIGE MAGEN: SANCHO PANZA

(z.B. De Caresme et de charnage, Frankreich, 13. Jahrhundert) und

manchmal trägt die Fastenzeit den Sieg davon (z.B. Juan Encina: Se-
gunda égloga de Antrueja, Carnal o Carnestolendas, 1496), was kontext-

abhängig ist, je nachdem, ob dieser religiös oder säkular ist, moralis-

tisch oder folkloristisch.

           Es scheint offensichtlich, dass die Figur des Karnevals mit einem

Wanst ausgestattet sein muss, aber seine explizite Erwähnung taucht

vor dem Ende des 15. Jahrhunderts nicht auf. In dem französischen

Karnevalsstück sitzt Charnau auf einem Fass und trägt »une grasse

ceinture« – »einen fetten Gürtel«. Von einem moralistischen Stand-

punkt aus müssen die Kirchenvertreter alles verurteilen, was Karneval

und alle seine Anhänger vertreten. In Pantagruel (1532), dessen Titel

»grausamer Magen« bedeutet, spricht Rabelais vom ventrem omnipoten-
tem, dem allmächtigen Bauch von Figuren wie Saint Pansard und Mar-

di-Gras. Hieronymus Bosch stellt gula (Völlerei) als dickbäuchigen

Mann dar, der rittlings auf einem Fass sitzt, aus dem ein Strahl Wein

oder Bier schießt (Allegory of Gluttony and Luxury, ca. 1490).

           In Pieter Bruegels Gemälde Der Kampf zwischen Karneval und
Fasten (1559) ist Karneval ähnlich dargestellt: Er sitzt auf einem Fass,

hat eine Pastete auf dem Kopf und einen Spieß mit Fleischstücken von

Hähnchen, Lamm, usw. vor sich in der Hand. Ihm gegenüber sitzt eine

lange, dünne Figur mit bläulichen Fastenkleidern und einem hohen

Korb auf dem Kopf, sie sitzt auf einem Stuhl, der auf einem niederen

Wagen steht, auf dem Brot und Brezeln verstreut herumliegen. In der

Hand hält sie einen Ofenschieber mit drei kleinen Heringen.

           Diese beiden Figuren bilden ein untrennbares Paar im Ensem-

ble der Typen der commedia dell’arte, die im 16. Jahrhundert in Spa-

nien sehr populär war. Ganassa ist die hoch gewachsene magere Figur

während Bottarga breit und dick ist. Der Tragicomedia de Lisandro y
Roselia (1542) von Sancho de Muñon zufolge, wurde die karnevaleske

Figur des Heiligen Panza am Faschingsdienstag von Studenten in Sa-

lamanca gefeiert, was »la fiesta de la panza« – »das Wanst-Fest« ge-
9nannt wurde.

           Cervantes Roman ist tief verwurzelt in der Volkstradition des

Mittelalters und Cervantes macht sich ihre Merkmale zu Nutze. Von

der ersten Seite an wird Don Quixote als eine hochgewachsene, schma-

le und ausgezehrte Gestalt beschrieben – genau wie die Fastenfigur.

Kurz nach der Einführung von Sancho Panza erhält der Leser auch ge-

naue Informationen über sein Äußeres. In dem metafiktionalen Kapitel

neun des ersten Buches liefert der fiktive Erzähler detaillierte Informa-

tionen über die vermeintliche Titelseite von Cide Hamete Benengelis

               

           9.  Vgl. Augustin Redondo: Otra manera de leer El Quijote. Historia, tradiciones
culturales y literatura, Madrid: Castalia 1998, S. 191-203.
 

181

2003-09-12 12-45-03 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 145-201) T03_01 kap 3.p 31591342050

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER KOMISCHE KÖRPER

arabischem Manuskript. Neben dem kämpfenden Don Quixote und

seinem Pferd Rosinante (das mit seiner knochigen und ausgemergelten

Gestalt ein genaues Abbild seines Herrn ist) sehen wir Sancho Panza,

der einen Esel am Halfter hält. Unter dem Bild wird auf seinen Namen

»Sancho Zancas« hingewiesen, aber man erfährt, dass er auch »Panza«

gerufen wird. Die Erklärungen seiner Namen werden aus dem Bild

deutlich, das einen stämmigen Bauern mit einem riesigen Bauch und

dünnen Beinen zeigt. Anders ausgedrückt: Sancho wird komplett von

seinem Bauch beherrscht – ein wahrhaftiger Nachkomme Karnevals,

Don Carnals, Saint Pansards usw.

           Don Quixote stellt das edle ritterliche Verhalten in den Mittel-

punkt, die Kämpfe gegen feindliche Ritter und die Verteidigung von

Frauen und Kindern. Die Ehre, während eines ganzen Monats nichts

zu essen, ist dabei Teil des ritterlichen Lebens (I/10). Sancho Panza

hingegen ist in erster Linie mit den Bedürfnissen seines Magens be-

schäftigt. Anstatt der Geschichte des Schäfers zuzuhören – wie es Don

Quixote tut – nimmt Sancho seine Pastete und wandert zur anderen Sei-

te des Flusses, da er beabsichtigt, wie er erklärt, in den nächsten Tagen

übermäßig viel zu essen. Er rechtfertigt dies damit, dass Don Quixote

ihm aufgetragen habe, zu essen, bis seine Augen herausspringen (I/50).

           Cervantes übernimmt und wiederholt nicht nur die traditionelle

Dichotomie von Karneval und Fasten. Er reinterpretiert und überarbei-

tet das traditionelle Paar, damit es in seine viel komplexere, moderne

und realistische Weltanschauung passt.

           Redondo sieht in Don Quixote eine Parallele zur Fastenfigur,

aber obwohl es einen unbestrittenen Einfluss der Schlachten zwischen

Karneval und Fasten gibt, ist Don Quixote in wesentlichen Aspekten

verschieden. Vergleicht man ihn etwa mit Juan Ruiz’ Donna Quaresma

oder Bruegels Fastenfigur, die sich in einem religiösen, moralistischen

Kontext bewegen, ist Don Quixote völlig säkularisiert. Er repräsentiert

Abstinenz und Askese, aber in keinem religiösen Sinn. Ganz im Gegen-

teil parodiert seine Lebensweise den ritterlichen Wertekodex aus den

überlieferten mittelalterlichen Romanzen, was in zahlreichen Interpre-

tationen gezeigt wurde.

           Weder Don Quixote noch Sancho Panza werden als allegorische

Figuren der mittelalterlichen Tradition dargestellt. Es stimmt zwar,

dass Don Quixote einen äußerst kleinen und zurückentwickelten Ma-

gen hat, aber nichtsdestotrotz muss er essen, und er isst keine ausge-

sprochene Fastennahrung. Es stimmt, dass Sanchos oberstes Anliegen

vor allem anderen im Essen, Trinken und Schlafen liegt, aber er kann

nicht einfach auf seine körperlichen Bedürfnisse reduziert werden

(und im Gegensatz zur Tradition des Karnevals erfährt man nichts über

sein Sexualleben). Sancho ist ein gewöhnlicher Bauer aus dem wirkli-

chen Leben, arm aber gerecht, nicht zu klug, aber auf seine eigene

Weise schlau, vernünftig und pragmatisch, aber auch unvernünftig und

 

182

2003-09-12 12-45-03 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 145-201) T03_01 kap 3.p 31591342050

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LEIF SØNDERGAARD: DER HEILIGE MAGEN: SANCHO PANZA

folgsam, mit gesundem Menschenverstand im Gegensatz zu Don Qui-

xotes phantastischen Ideen, auch wenn er selbst ebenso manchmal da-

von träumt, ein wenig Glück zu haben.

           Von Anfang an besteht Sanchos Motivation, dem Ritter Don

Quixote als dessen Schildknappe zu folgen, in dem Versprechen seines

Herrn, ihn eines Tages zum Gouverneur einer Insel zu ernennen. Dies

erfüllt sich schließlich auf Grund von Don Quichxotes Bittgesuchen

und der Inszenierung des Herzogs und der Herzogin. Wie Redondo
10zeigt, ist dies im Wesentlichen eine karnevaleske Geschichte.

           Sancho wird auf dieselbe Weise gekrönt wie die Karnevalsköni-

ge zur Fastnacht im Spätmittelalter oder wie die Kinderbischöfe, die

zur Weihnachtszeit auserwählt wurden. Diese Zeiträume bildeten eine

durchgehende Phase säkularer Aktivitäten und Feste, die am 2. Weih-

nachtsfeiertag begannen und bis zum Aschermittwoch dauerten. An

Weihnachten und Karneval wurden die Obrigkeiten herausgefordert,

die Hierarchie wurde umgekehrt und soziale und moralische Normen

außer Kraft gesetzt. Aus Sicht der säkularen wie der religiösen herr-

schenden Schichten heißt das, dass die Welt zum mundus inversus auf

den Kopf gestellt wurde. Aus der Perspektive des Volkes kann dies je-

doch als eine Möglichkeit gesehen werden, den Traum einer gerechte-

ren Gesellschaft zu verwirklichen – zumindest für eine kurze Zeit.

           Sanchos Insel trägt den Namen Barataria, abgeleitet von »bara-

tar« – tauschen, aber es gibt noch eine weitere Konnotation, die in die-
11sem Namen steckt, nämlich »barato«, was »billig« bedeutet. Es gibt

im Roman einen indirekten Bezug zur Karnevalswoche, als man er-

fährt, dass Sanchos Herrschaft sieben Tage dauert (II/53): Sanchos

Herrschaft ist eine Parodie der karnevalesken Herrschaft. Sancho

selbst wird als Statthalter herausgeputzt und das ganze Geschehen ist

der Karnevalstradition des Verkleidens und Aufführens entsprechend

inszeniert.

           Während seiner Herrschaft muss Sancho seine Pflichten erfül-

len. Den Karnevalsbräuchen entsprechend muss er in verschiedenen

Spottprozessen urteilen (II/45) in denen er einfach seinen gesunden

Menschenverstand benutzt. Seine Entscheidungen in den drei Fällen

bewirken, dass die Leute ihn mit dem weisen Salomon vergleichen. Im

Spätmittelalter wurde in ganz Europa eine Legende von Salomon und

dem Bauern Morolf erzählt, in der es Morolf gelang, den weisen König

dem Gelächter der Leute auszuliefern und sich in einer Spottdebatte

durchzusetzen. Das Thema wurde von Hans Folz in dem deutschen

Karnevalsstück Das Spiel von dem König Salomon und dem Bauern Mar-

               

           10.  Vgl. ders.: »La tradition carnivalesque. Cervantes, Don Quixotte ou l’in-
vention du roman moderne«, in: Magazine litteraire 358 (1997), S. 48-50.
           11.  Vgl. ders.: Otra manera de leer El Quijote, S. 453-73.
 

183

2003-09-12 12-45-03 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 145-201) T03_01 kap 3.p 31591342050

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER KOMISCHE KÖRPER

12kolf (1490) aufgeführt. Sanchos bäuerliche Weisheit und sein gesun-

der Menschenverstand versetzen ihn in diese Tradition und überbieten

das traditionelle Bild des dummen, törichten und einfältigen Bauern.

Diese Episode fügt der Darstellung der Figur Sanchos wichtige Fein-

heiten hinzu. Zur gleichen Zeit gibt Cervantes den zeitgenössischen

Hof dem Gelächter preis.

           Sancho verspricht sich von der Insel ein Schlaraffenland, in dem

er Essen und Trinken in Hülle und Fülle genießen kann und Erholung

findet, wann immer er will, doch er wird schwer enttäuscht. Nach sei-

nen Urteilssprüchen wird er in seinem Palast an das Ende des Tisches

gesetzt, wo eine Menge Gerichte zum Verzehr bereitstehen. Doch jedes

Mal, wenn er mit dem Essen beginnen will, werden die Gerichte auf

Befehl seines Arztes weggetragen, der ihm verbietet, einen Gang nach

dem anderen zu verspeisen. Der Arzt bezieht sich auf Hippokrates und

die vier Temperamente, während Sancho immer verzweifelter wird.

Dieser Widerspruch von einem Land des Überflusses, in dem er beina-

he nichts essen darf, veranlasst ihn, von seinem Amt zurückzutreten.

Der Arzt übernimmt den Standpunkt des Fastens, weswegen Sancho

sich nicht zu Hause fühlt. In der siebten Nacht liegt er schlaflos auf

seinem Bett, ermüdet vom Richten und Herrschen, hungrig und durs-

tig, und so beschließt er, die Insel zu verlassen. Diese abermalige Um-

kehrung des Karnevalsgedankens dient auf der einen Seite dazu, die

Ärzte und ihre Diäten lächerlich zu machen und auf der anderen Seite

dazu, den Bauern zu sagen, sie sollen da bleiben, wo sie sind.

           Rabelais bietet eine Parallele dazu in seinem Quart livre (1548),

in dem Pantagruel auf der Insel Tapinois landet, auf der Caresmepre-
nant regiert. Sein Name bedeutete ursprünglich »der Beginn der Fas-

tenzeit«, änderte jedoch im 16. Jahrhundert seine Bedeutung in »Fast-

nacht«. Er wird einerseits als Fischesser beschrieben (gemäß des Fas-

tens) und andererseits als Protagonist des Karneval mit einem Bauch

so dick wie ein Fass (31. Kapitel). Rabelais spielt ein Spiel, in dem er

die gewöhnliche Art, Karneval und Fasten gegenüberzustellen, durch-
13einander bringt.

           In ähnlicher Weise hält sich auch Cervantes nicht an die be-

kannten Muster. Er formuliert die Vorstellungen des Volkes auf neue

Weise, und passt sie seinem eigenen fiktionalen Universum an. Er

weicht von der Tradition ab, um einen neuen realistischen Roman zu

entwickeln, in dem die phantastischen Elemente ihren Platz nicht in

einer metaphysischen Welt, sondern in den Köpfen der Figuren haben.

               

           12.  Vgl. Fastnachtspiele des 15. und 16. Jahrhunderts, Dieter Wuttke (Hg.),
Stuttgart: Reclam 1978.
           13.  Vgl. Samuel Kinser: Rabelais’s Carnival. Text, Context, Metatext, Berkeley,
Los Angeles, Oxford: University of California Press 1990.
 

184

2003-09-12 12-45-03 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 145-201) T03_01 kap 3.p 31591342050

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LEIF SØNDERGAARD: DER HEILIGE MAGEN: SANCHO PANZA

Die komplexe Handlungsstruktur und die vielschichtiger strukturierten

Figuren deuten auf eine höher entwickelte und kompliziertere Gesell-

schaft hin. Gewöhnlicherweise schildern die Interpretationen den Ro-

man als Geschichte des Wahnsinns eines Mannes, der durch einen

Konflikt mit der Realität und der Gesellschaft zahlreiche Probleme für

sich selbst und für seinen treuen Diener schafft. Aber dies ist weniger

als die Hälfte dessen, was der Roman vermittelt. Tatsächlich ist Don

Quixote in der Lage, seine Umwelt zu beeinflussen, um sie seinen

Ideen und Vorstellungen anzupassen. Sancho Panza ist in verschiede-

ner Hinsicht sein bodenständiges Gegenstück, aber er ist dennoch ge-

willt, seine Rolle in Don Quixotes theatrum mundi zu spielen. Als er von

Don Quixotes Ideen angesteckt wird, ist es seine Frau, die ihm als Ge-

genstück mit gesundem Menschenverstand dient. Aber als Sancho zum

Gouverneur ernannt wird, gibt selbst sie sich ihren Träumen vom so-

zialen Aufstieg hin. Der Friseur, der Pastor und der Student treten an

verschiedenen Stellen auf, um Don Quixote von seinem Wahnsinn zu

überzeugen, doch eigentlich sind sie in seine Spielzüge verwickelt. Der

Herzog und die Herzogin spielen seinen Vorstellungen entsprechend

mit. Der Wirt des Gasthauses beugt sich seinen Einfällen.

           Don Quixote gelingt es weitgehend, die Welt seinem Geist anzu-

passen. Seine allerletzte Wandlung direkt vor seinem Tod (und wenige

Seiten vor dem Ende des Romans), in der er seinen alten Namen Que-
xana wieder annimmt, stellt ein bekanntes Verfahren dar, eine amora-

lische Geschichte mit einer Art Pseudoentschuldigung zu beenden, in

der alle Ereignisse als eine negative Didaxe verstanden werden. Wir

sollen von all den falschen Vorstellungen lernen. Meines Erachtens

muss dieses Ende in einem parodistischen Licht interpretiert werden,

wie auch der übrige Roman.

           Sancho Panza wird zwar von Don Quixote überzeugt, ihm und

seinen Ideen zu folgen und Gouverneur zu werden, doch in Sanchos

Konflikt zwischen den Vorstellungen seines Herrn und den Forderun-

gen seines eigenen Magens siegt der Magen!

Leif Søndergaard
Aus dem Englischen von Martin Moll

 

185

2003-09-12 12-45-03 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 145-201) T03_01 kap 3.p 31591342050

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER KOMISCHE KÖRPER

Becketts Fußzeug

»Allons-y. Ils ne bougent pas.« – »Gehen wir! Sie gehen nicht von der
1Stelle.« Die Gehbehinderung scheint das zentrale Motiv zu sein in

Becketts En attendant Godot. Gleich zweimal an entscheidender Stelle –

jeweils am Ende des ersten und des zweiten Aktes – findet sich die klar

geäußerte Intention, sich fortzubewegen, die von einer offensichtlichen

Immobilität konterkariert wird. Was immer die Gründe für dieses

Problem sein mögen, es liegt auch an den Füßen. Estragon hat von An-

fang an einen schmerzenden Fuß. Ironisch und bitter antwortet er auf

Vladimirs mitfühlende Nachfrage: »Il me demande si j’ai eu mal!« –
2»Weh! Er fragt mich, ob mir was weh tat!« Diese Schmerzen ergeben

den Sinn bzw. die Erläuterung für das Eingangsbild des Dramas, den

auf der Erde sitzenden Estragon, der sich mit großer Anstrengung und

zunächst vergeblich bemüht, seinen Schuh auszuziehen. Über diese

rein physische Aktion entwickelt sich der Anfang des Gesprächs mit

dem dazukommenden Vladimir. Eines der ersten Ergebnisse aus die-

sem Gespräch ist die Feststellung, dass die Schmerzen im Fuß nicht

durch den Schuh verursacht werden, sondern durch den Fuß selber. Es

findet sich trotz intensiven Schüttelns kein Stein oder anderer Gegen-

stand im Schuh, der die Beschwerden verursacht haben könnte. Aus

diesem Befund zieht Vladimir eine Erkenntnis, die er als moralische

Weisheit formuliert: »Voilà l’homme tout entier, s’en prenant à sa

chaussure alors que c’est son pied le coupable.« – »So ist der Mensch
3nun mal: er schimpft auf seinen Schuh, und dabei hat sein Fuß schuld.«

Der Mensch ist wesentlich durch den Irrtum bestimmt, wenn er den

Begleitumstand mit der wahren Ursache verwechselt. Entsprechend

beginnt jetzt aber auch der vom Schuh befreite Fuß anzuschwellen: »Il

enfle.«

           Vladimir hat weniger gravierende Fortbewegungsprobleme,

aber er hat sie offenbar auch. Wahrscheinlich ist er von der Nachtruhe

noch etwas steif und erscheint daher unbeholfen staksend bei seinem

ersten Auftritt: »VLADIMIR s’approchant à petits pas raides, les jambes
écartées: […].« Diese »kurzen, steifen Schritte« – wie Elmar Tophoven

übersetzt – bei leicht gespreizten Beinen ergeben nicht nur das realisti-

sche Bild eines Mannes, der sich gerade von einem vielleicht etwas

kühlen Nachtlager erhoben hat, sondern stellen auch eine Anspielung

               

           1.  Samuel Beckett: Warten auf Godot/En attendant Godot/Waiting for Godot,
Frankfurt/Main: Suhrkamp 1979, Übertragung von Elmar Tophoven, (11. Auflage) (En
attendant Godot 1952), S. 138-139, 232-233.
           2.  Ebd., S. 30-31.
           3.  Ebd., S. 32-33.
 

186

2003-09-12 12-45-04 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 145-201) T03_01 kap 3.p 31591342050

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


MARTIN BRUNKHORST: BECKETTS FUSSZEUG

auf die manierierte Gehweise der Filmfigur des Tramp dar, wie Charles

Chaplin sie 1924 in Gold Rush oder 1936 in Modern Times kreiert hat.

Dieses zitierende Vorgehen in Becketts Werken ist von der Forschung

immer wieder festgestellt worden. Auch für En attendant Godot schreibt

Joachim Kaiser schon im Vorwort zur Ausgabe von 1971: »Natürlich:

das Stück schleppt Anspielungen, Ortsnamen, Theologica, Bildungsres-

te mit.« Am Anfang von En attendant Godot ergibt dieses Zitat des

Tramps einen komischen Effekt, der durch weitere Slapstick-Elemente

wie das Spielen mit dem Hut oder den schnellen Schlagabtausch des

Dialogs ergänzt wird.

           Estragon gelingt es schließlich, sich vom Schuh zu befreien. Das

zentrale Bild in Gold Rush ist der gekochte Schuh, den die Hauptfigur

mangels anderweitiger Alimentationsmöglichkeiten zu verzehren hat,

und zwar zur Steigerung der Komik in der korrekten Manier bürgerli-

cher Tischsitten mit Messer und Gabel. Die skurrile Mahlzeit, die ge-

nießerisch vom hungernden Charlie verspeist wird, gibt dem schäbigen

Fußzeug makabre Prominenz. Das ebenso nachhaltige Schlussbild von

Modern Times ist die Landstraße, auf der die Hauptfigur mit ihrer Be-

gleiterin symbolträchtig in die Ferne marschiert, wobei der watscheln-

de Gang von der Komik in die Sentimentalität umschlägt, wenn das un-

gleiche Paar in der Distanz immer kleiner wird. In dieser sozial- und

gesellschaftskritischen Tragikomödie droht der Mensch im Räderwerk

der modernen Technik verloren zu gehen. Sowohl das Bild der Land-

straße und Elemente der Kleidung – Hut, abgetragener Anzug und

schäbige Schuhe oder Stiefel – wie eben auch die markante Fortbewe-

gungsweise Chaplins, die zwar keine direkte körperliche Behinderung,

aber auch keine besondere Agilität erkennen lässt, stellen eine starke

visuelle Bindung von Chaplins Filmen zu Becketts Bühnenbild, Figu-

renzeichnung und Requisiten her. Eine naive Unbeholfenheit, die ko-

misch und rührend zugleich wirkt, gehört zum Wirkpotential von Film

und Drama gleichermaßen. Von visuellen und körperlichen Elementen

ausgehend wird aber auch die metaphysische Dimension einer weiter-

führenden Bedeutungsebene affiziert. Der komische Körper ist ein ent-

scheidender Aspekt in dieser Motivverkettung über die Gattungsgren-

zen von Drama und Film hinweg.

           Über den vom Schuh befreiten Fuß bemerkt Estragon: »Il enfle.«

Wörtlich übersetzt ins Altgriechische ist das Wort für ›geschwollenen

Fuß‹ oder ›Schwellfuß‹ Oidipus. Mit diesem Hinweis auf das klassische

Vorbild scheint sich eine tragische Dimension für die beiden Landstrei-

cher Becketts zu eröffnen. Doch die Gehbehinderung basiert bei Estra-

gon natürlich nicht auf einer durchtrennten Achillessehne. Solche

Grausamkeiten einer antiken Familienplanung werden in En attendant
Godot nicht entfaltet, obwohl die Erörterung des Kreuzigungstodes der

beiden Schächer durchaus in diesem Kontext zu verstehen ist.

           Klumpfuß und Humpelbein sind auch aus der Komödientradi-

 

187

2003-09-12 12-45-04 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 145-201) T03_01 kap 3.p 31591342050

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER KOMISCHE KÖRPER

tion durchaus als Wirkpotential für die Publikumserheiterung tradiert.

Doch nicht diese komische Seite körperlicher Gebrechen soll hier wei-

ter ausgeführt werden. Vielmehr soll zunächst noch auf einen anderen

Bedeutungszusammenhang der europäischen Literatur hingewiesen

werden: Durch eine angeborene Fußdeformation war es Lord Byron als

romantischer Versatzfigur von Melancholie und Weltschmerz nicht

möglich, sich an der soeben in Mode kommenden Tanzbelustigung des

Wiener Walzers zu beteiligen. Gerade wo das leichte, elegante und

schwerelose Dahinschweben für dieses neue Tanzvergnügen konstitu-

tiv wird, gerät eine Gehbehinderung zum komischen Effekt. Bei derbe-

ren Tänzen mag die Körperdeformation überspielbar sein, beim Walzer

nicht. Somit basiert ein entscheidender Aspekt der romantisch-me-

lancholischen Verzichthaltung auf dem Bestreben nach Eleganz des

Ausdrucks: Der komische Körper wird negiert, die Körperkomik aus

dem romantischen Weltbild ausgeklammert. Wo Don Juan in die Nähe

des ›komischen Helden‹ gelangt, ist es die Eile seiner Reise, die be-

schleunigte Fortbewegung, die erheiternd wirkt:

»But Juan posted on through Mannheim, Bonn,
Which Drachenfels frowns over like a spectre
Of the good feudal times for ever gone,

4On which I have not time just now to lecture.

Im Galopp reist er als Gesandter der Zarin durch Europa, so dass dem

Erzähler keine Zeit zur Landschaftsbeschreibung bleibt. Das ist das

Gegenteil von der Gehbehinderung. In den frühen Kommentaren wird

dieses Gedicht u.a. als »the principal comic production of Lord Byron« –

»die wichtigste komische Produktion von Lord Byron« und als »gay and

lively and a little loose« – »fröhlich, lebendig und ein wenig ungebun-

den« bezeichnet.

           Im Kontrast dazu stellen Vladimir und Estragon Derbheit und

Komik in den Vordergrund ihres Auftretens. »Geste vers ses haillons« –

»auf seine Lumpen deutend« beschreibt das schäbige Erscheinungsbild

der beiden Gestalten. Der offene Hosenschlitz, der Harndrang und das

»Auslüften« – wie Elmar Tophoven übersetzt – der vom Schuh befrei-

ten Zehen belegen die kreatürliche Derbheit bis hin zur Unappetitlich-

keit – eher noch als zu Erotik und Obszönität. Die Facetten einer Kör-

perlichkeit sind in ihrem angestrebten Realismus mit den Kategorien

von Komik und Tragik schwer beschreibbar, weisen aber dennoch ge-

rade auf das Widerspiel dieser Koordinaten einer Dramenklassifizie-

rung hin.

               
           4.  George Gordon Lord Byron: Don Juan, in: V. de Sola Pinto (Hg.): Byron’s
Poems, 3 Bde., London, New York: Dent & Dutton 1963, Bd. 3, 10. Gesang LXII.
 

188

2003-09-12 12-45-04 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 145-201) T03_01 kap 3.p 31591342050

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


MARTIN BRUNKHORST: BECKETTS FUSSZEUG

           Gehbehinderung als gewöhnliche Alltagsbeschwernis oder als

Altersgebrechen, aber auch verursacht durch angeborene oder grau-

sam zugefügte Fußdeformation erscheint in vielen Varianten in der

Literatur und auf der Bühne. Ein sehr spezieller Aspekt ist die Gehbe-

hinderung als Folge von Folterung. Dieses Motiv, unmittelbar inner-

halb der komischen Tradition, findet sich in Marc Normans und Tom

Stoppards Drehbuch von Shakespeare in Love. Die ganze Grausamkeit

der Shakespeare-Zeit spiegelt sich in der Folterszene des Anfangs:

»HENSLOWE’S boots are an fire. He ist pinioned in a chair, with his feet
5stuck out over the hot coals of a fire burning in a brazier.« – »Henslows

Stiefel brennen. Er wird auf einem Stuhl festgehalten, und seine Füße
hängen über den heißen Kohlen eines brennenden Feuers auf einem Grill-
rost.« Henslowes gellende Schreie sind die ersten Lautäußerungen in

der Eingangsbeschreibung des Drehbuchs. Die Folterung erweist sich

als zeittypisches Gebaren elisabethanischer Schuldeneintreibung. Da

Henslowe jedoch gezwungenermaßen seinem Peiniger Hugh Fenny-

man ein für diesen lukratives Theatergeschäft vorschlägt, geht die Fol-

terung letztlich glimpflicher aus, als es zunächst den Anschein hat. Um

dieses Geschäft in Gang zu bringen, sucht Henslowe Shakespeare auf,

der jedoch unter einer Schreibblockade leidet und daher, verfolgt von

Henslowe, einen Psychiater aufsucht. Auf dem Weg dorthin durchquert

Shakespeare das pulsierende Leben der elisabethanischen Metropole,

und die Kamera erhält Gelegenheit, Genrebilder des Londoner Trei-

bens und einer ubiquitären Geschäftigkeit von Handel und Wandel

einzufangen.

           Der verwundete und daher gehbehinderte Theaterbesitzer kann

den absichtlich schnell ausschreitenden Dichter nicht im gleichen

Tempo begleiten, sondern bleibt immer wieder mit schmerzenden Fü-

ßen zurück. Die existenzielle Not des Geschäftsmannes äußert sich in

seinem behinderten Gang. Das Geschäft hinkt dem Genie hinterher.

Der gequälte Henslowe ist unfreiwillig komisch, seine Marter lässt in

ihrer Drastik den Ernst der Verletzung in den Augen des Publikums

zurücktreten. Folter wird zum Komödienmotiv, das Humpeln ist allen-

falls grotesk. Während Shakespeare beim Psychiater Dr. Moth auf der

Couch liegt, kühlt Henslowe seine wunden Füße in einer Pferdetränke.

Dieser geschundene Körper entbehrt jeder Tragik.

           Jeweils unterschiedliche Grade der Gehbehinderung kennzeich-

nen auch die Figuren in anderen Beckett-Dramen. Hamm in Fin de
partie kann gar nicht gehen: Er sitzt im Rollstuhl. Clov dagegen ist ähn-

lich steifbeinig wie Vladimir am Anfang von En attendant Godot: »Dé-
marche raide et vacillante.« In Becketts eigener englischer Übersetzung:

               
           5.  Marc Norman/Tom Stoppard: Shakespeare in Love, London: Faber 1999.
 

189

2003-09-12 12-45-04 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 145-201) T03_01 kap 3.p 31591342050

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER KOMISCHE KÖRPER

6»Stiff, staggering walk.« Diese offensichtliche Behinderung oder eher

Unbeholfenheit eines schwankenden Ganges hat zu der Feststellung

geführt, dass Clov sich »automatenhaft bewegt.« Selbst der Mann in

Hamms eingeschobener Erzählung kann nicht gehen, sondern bewegt

sich aus Unterwürfigkeit und/oder Erschöpfung bäuchlings fort:

»L’homme s’approcha lentement, en se traînant sur le ventre.« – »Der
7Mann näherte sich langsam auf dem Bauche kriechend.« Winnie in Oh

les beaux jours wird durch äußere Umstände am Gehen gehindert, weil

sie im Hügel feststeckt. Ihr Partner Willie ist da beweglicher: Er kann

zumindest noch krabbeln oder kriechen, wenn er am Dramenende voll-
8ständig sichtbar wird und »à quatre pattes« – »auf Händen und Knien«

in die Bühnenmitte kommt. Die Reduktion der Fortbewegung ist eines

der Themen dieser Stücke. Und doch endet dieses Stück mit Winnies

»musical-box tune« – »Spieldosenmusik« in der Reminiszenz an be-

schwingte Walzermelodien und in einer Operettenseligkeit als dem In-

begriff eines leichten und eleganten Dahingleitens ohne physische Be-

schwernis. Solche Walzerträume sind gerade in ihrer Situation ver-

ständlich. Völlige Immobilität bis zum Hals generiert die Sehnsucht

nach vergangenen Tanzvergnügen umso nachhaltiger.

           Im ersten Akt hatte die »bis über die Taille« eingegrabene Win-

nie zu dieser Spieldosenmelodie aus der Lustigen Witwe von Franz Le-

hár sich noch im Walzertakt gewiegt: »Elle se balance au rythme.« – »Sie
9wiegt sich im Takt.« Am Ende ist sie unbeweglich, der Operettentitel

wird für ihren Optimismus auch noch angesichts ihres gehunfähigen

Begleiters umso anspielungsvoller. Katharine Worth bezieht die Endsi-

tuation der glücklichen Winnie noch detaillierter auf die Operetten-

handlung:

[…] in the teeth of her handicaps, she continues to create her other world around her,
her musical comedy world of perpetual romance where she is the merry widow and Willie
a phlegmatic Count Danilo, hardly likely to be converted at the end of the play, as his
prototype was, to the Merry Widow vision of sex as a thing of passion, faithful love, un-

10dying flames. – […] angesichts ihrer Behinderungen fährt sie damit fort, sich ihre
eigene Welt um sich zu schaffen, ihre Welt der Musik-Komödie der immerwährenden Ro-

               

             6.  Samuel Beckett: Endspiel/Fin de partie/Endgame, Frankfurt/Main: Suhr-
kamp 1974, Übertragung von Elmar Tophoven, (3. Auflage) (Fin de partie 1957), S. 8-9.
             7.  Ebd., S. 72-73.
             8.  Samuel Beckett: Glückliche Tage/Happy days/Oh les beaux jours, Frankfurt/
Main: Suhrkamp 1975, Übertragung von Erika und Elmar Tophoven, (Happy Days 1961),
S. 100-101.
             9.  Ebd., S. 60-61.
           10.  Katherine Worth: Beckett the shape changer, London: Routledge 1975, S.
197.
 

190

2003-09-12 12-45-04 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 145-201) T03_01 kap 3.p 31591342050

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


MARTIN BRUNKHORST: BECKETTS FUSSZEUG

manze, in der sie die lustige Witwe spielt und Willie einen phlegmatischen Count Danilo,
und es ist kaum wahrscheinlich, dass sie am Ende des Stückes wie ihr Vorbild von der
Vorstellung in der Lustigen Witwe von Sex als einem Gegenstand der Leidenschaft, der
treuen Liebe und unsterblichen Glut überzeugt wird.

Am Ende verharren die Beckett-Figuren – Vladimir und Estragon,

Hamm und Clov, Winnie und Willie, Krapp – alle bewegungslos, geh-

unfähig. Jedes Mal ist es eine andere Variante derselben Situation.

Über Fin de partie schreibt Christoph Menke: »Dass das Spiel zwischen

Hamm und Clov kein Ende findet, liegt daher daran, dass keiner von
11beiden zu gewinnen vermag.« In Oh les beaux jours schauen Winnie

und Willie sich an und lassen den sentimentalen Liedtext nachklingen:

»Tout dit, Gardez-moi/ Puisque je suis à vous./ It’s true, it’s true/ You

love me so!« – »Er sagt klar:/ ’s ist wahr, ’s ist wahr,/ Du hast mich
12lieb!« Gerade das Ende dieses Dramas hat Beckett immer wieder

überarbeitet: »[…] altering in particular the scene of Willie’s only
13front-of-mound appearance at the end of the play.« – »[…] insbeson-

dere die Szene mit Willies Auftritt vor dem Hügel am Ende des Stü-

ckes.« Die Wirkung des Walzers als antidote gegen alle Tücken und

Wirrnisse des Lebens bleibt jedoch bestehen. Das musikalisch gestalte-

te Dramenende unterstreicht die sentimentale Verbindung von Tanz

und Liebe, indem es gleichzeitig ihren Illusionscharakter demonstriert.

           Über diese Brücke erscheint auch wieder Byrons Klumpfuß als

Gehbehinderung bzw. Tanzverhinderung in der Funktion eines literar-

historischen Motivechos ex contrario. Im Kontrast zur versöhnlichen

Sentimentalität am Ende von Oh les beaux jours erscheint in Byrons

Gedicht The Waltz die ganze Bitterkeit des vom sozialen Vergnügen

Ausgeschlossenen. In der invocatio wird die korrekt apostrophierte

Terpsichore als »Muse of the many-twinkling feet« bezeichnet. Die

ausgedehnte Klimax reicht von »Imperial Waltz« über »Endearing

Waltz« und »Seductive Waltz« bis zu »Voluptuous Waltz«:

Waltz – Waltz alone – both legs and arms demands,
Liberal of feet, and lavish of her hands;
Hands which may freely range in public sight

14Where ne’er before – but – pray ›put out the light‹.

               

           11.  Christoph Menke: »Der Stand des Streits. Literatur und Gesellschaft in Sa-
muel Becketts Endspiel«, in: Hans-Dieter König (Hg.): Neue Versuche, Becketts Endspiel
zu verstehen, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1996, S. 63-92; hier S. 69.
           12.  S. Beckett: Glückliche Tage/Happy days/Oh les beaux jours, S. 100-101.
           13.  James Knowlson (Hg.): Happy Days. Samuel Beckett’s Production Notebook,
London: Faber 1985, S. 13.
           14.  G.G. Lord Byron: The Waltz, in: Byron’s Poems, Bd. 1, S. 295-302.
 

191

2003-09-12 12-45-04 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 145-201) T03_01 kap 3.p 31591342050

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER KOMISCHE KÖRPER

Das 1813 anonym publizierte Gedicht wird in der Byron-Biographik als

»Satire« bezeichnet, »the fruit of long and acrimonious vigils in London

ballrooms where he had observed the ›whirling propensities‹ of more
15agile friends« – als »Frucht eines langen und erbitterten nächtlichen

Wachens in Londoner Ballsälen, in denen er die ›wirbelnden Drehun-

gen‹ seiner beweglicheren Freunde beobachtet hatte.« Beckett belegt in

Oh les beaux jours, dass die Beweglichkeit, agility, nicht unbedingt er-

forderlich ist für einen Walzergenuss. Dieser Tanz bietet über das

sportliche Vergnügen hinaus auch musikalische Werte – und natürlich

die Erinnerung an sehr viel Bewegung.

           Auch Lucky in En attendant Godot war früher ein gewandter

Tänzer, Pozzo erinnert sich: »Autrefois, il dansait la farandole, l’almée,

le branle, la gigue, le fandango et même le hornpipe. Il bondissait.« –

»Früher tanzte er die Farandole, die Almée, den Branle, die Gigue, den
16Fandango und sogar den Hornpipe. Er sprang dabei.« In Becketts

englischer Übersetzung steht diese Springfertigkeit für reine Lebens-

freude. Der Walzer ist allerdings in Pozzos Aufzählung nicht dabei.

Insgesamt handelt es sich um Volkstänze, die eine Mehrzahl von Ak-

teuren verlangen und nicht für Solodarbietungen – wie Lucky sie dann

vorführt – geeignet sind. Wie der Walzer stellen sie allerdings auch als

Vergnügen und Zeitvertreib vor allem den sozialen Aspekt in den Vor-

dergrund. Jetzt beherrscht Lucky lediglich noch den »Netztanz«, einen

letzten, müden Rest früherer Beweglichkeit, der von Vladimir und

Estragon in unbeholfener Imitation verspottet wird. Doch gerade in der

Rückbezüglichkeit auf Luckys »Netztanz« liegt die für das Drama zen-

trale Bedeutung dieser Darbietung: »So the replications go on, just as

everything in Godot goes on, making Lucky’s dance central, visually

and gesturally, to the play’s structure and meaning.« – »Also gehen die

Wiederholungen weiter, wie alles in Godot weiter geht, und stellen Lu-

ckys Tanz ins Zentrum der Struktur und der Bedeutung des Stückes,

visuell wie gestisch.« Wie in Oh les beaux jours ist es die Erinnerung an

vergangene Tänze, die die jetzt beschränkte Beweglichkeit aller Figu-

ren noch zusätzlich unterstreicht.

           Im Tanz scheint der Mensch sich in ästhetisch-zweckfreier Be-

wegung über sich selbst hinaus in den Zustand der Schwerelosigkeit zu

erheben. In Luckys Tanz wird das Gegenteil erreicht. In der Bewegung

des Tanzes misslingt nicht nur die Befreiung von der Schwerfälligkeit

des Körpers. Die Bewegung pervertiert vielmehr, weil sich im Verlauf

des Tanzes das Netz des Gefangenseins und der Ausweglosigkeit im-

               

           15.  Peter Quennell: Byron. The Years of Fame/Byron in Italy, London: Collins
1974, S. 119.
           16.  S. Beckett: Warten auf Godot/En attendant Godot/Waiting for Godot,
S. 104-105.
 

192

2003-09-12 12-45-04 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 145-201) T03_01 kap 3.p 31591342050

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


MARTIN BRUNKHORST: BECKETTS FUSSZEUG

mer enger zieht. Statt das Moment der spielerischen Befreiung zum

Ausdruck zu bringen, wird dieser Tanz zum Topos einer aporetischen

Situation. Auffällig ist die Abstufung eines behinderten bzw. verhinder-

ten Ganges in gleich mehreren dramatischen Hauptwerken Becketts.

Wie Winnie im Hügel stecken viele weitere Beckett-Figuren weitge-

hend bewegungsunfähig wie Nagg und Nell in Eimern und Gefäßen

oder schleppen sich in der Mühsamkeit ihrer Fortbewegung bis in die

Hörspiele. Der »Sound of her dragging feet« wird zum Charakteristikum

der alten Mrs. Rooney in All That Fall. Und Martin Esslin macht aus

diesem schleppenden Gang in seiner Paraphrase der Handlung dieses

radio play »hardly abel to move« – »nur schwer fähig zu gehen«.

           In Fin de partie werden neben dem Gehen andere Möglichkeiten

der Fortbewegung sowie alternative Beförderungsmittel erörtert.

Hamm im Rollstuhl verlangt nach Fahrradrädern und erinnert sich,

dass er früher unbedingt ein Fahrrad haben wollte: »Quand il y avait

encore des bicyclettes j’ai pleuré pour en avoir une.« – »Als es noch
17Fahrräder gab, habe ich geweint, um eins zu bekommen.« Clov be-

wegt sich mühsam auf seinen Füßen fort, früher aber auch schon mal

zu Pferde, Nagg und Nell schließlich verloren ihre Beine bei einem

Fahrradunfall in den Ardennen auf dem Weg nach Sedan: »L’accident

de tandem où nous laissâmes nos guibolles. Ils rient. – When we crash-

ed on our tandem and lost our shanks. They laugh heartily.« – »An den
18Tandemunfall, bei dem wir unsere Haxen verloren. Sie lachen.« Der

Unfall, der Verlust der Beine als Belustigung? Hier geht es darum, wie

das Lachen der beiden Alten zu interpretieren ist. Wenn es kein Ko-

mödienelement sein soll, wäre es als Sarkasmus immerhin auch im sa-

tirischen oder ironischen Kontext zu verstehen. Als komische Requisite

tut das Tandem als Fortbewegungshilfe einer beschleunigten Bewe-

gung allemal seinen Dienst. In der Imagination erzeugt das erinnerte

›Strampeln‹ von Nagg und Nell als potenzierte Fortbewegung gegen-

über Willies tatsächlich auf der Bühne sichtbarem ›Krabbeln‹ durchaus

vergleichbare Erheiterung in einem traurigen Kontext. Beide Fortbe-

wegungsarten sind Kontorsionen eines normalen Bewegungsablaufes

beim Gehen, Schreiten oder Laufen. So gesehen ist aber letztlich auch

das Dahingleiten im Walzertakt – von Winnie auch nur imaginiert –

keine normale Fortbewegungsart, sondern eine artifizielle Bewegung.

           Zusätzlich ist der literaturgeschichtliche Zusammenhang von

Fin de partie auch noch als Reminiszenz an Becketts eigene Jugendzeit

im Auge zu behalten. E.M. Forster und Virginia Woolf gestehen dem

Fahrrad einen prominenten Platz in ihren Romanen und ihrem Leben

               

           17.  Ders.: Endspiel/Fin de partie/Endgame, S. 18-19.
           18.  Ebd., S. 28-29.
 

193

2003-09-12 12-45-04 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 145-201) T03_01 kap 3.p 31591342050

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER KOMISCHE KÖRPER

19zu: »The bicycle represented the freshness and clarity of youth.« –

»Das Fahrrad stellt die jugendliche Frische und Klarheit dar.« Das

Fahrrad ist zum »Fetisch« der Bloomsbury-Gruppe erklärt worden: »It

also meant boldness and adventure.« – »Es bedeutet auch Mut und

Abenteuer.« Vor diesem Hintergrund wirkt die Satire in Becketts Dra-

ma umso pointierter. Dass dieser Aspekt mitbedacht sein will, erhärtet

sich auch aus den Kenntnissen über Becketts Biographie, in der dem

Radfahren überaus positive Konnotationen zugemessen werden. James

Knowlson berichtet über Becketts sportliche Freizeitbetätigung im

Frankreich der 50er Jahre: »Most days he went for a lengthy walk before
20supper or cycled into La Ferté to buy food and drink.« – »An den

meisten Tagen ging er vor dem Abendessen lange spazieren oder fuhr

mit dem Fahrrad nach La Ferté, um Lebensmittel und Getränke zu

kaufen.« Das Wissen um Becketts eigene Sportlichkeit verleiht der im

Drama kolportierten fiktiven Geschichte vom Tandemunfall in den Ar-

dennen kalkulierte Plausibilität und macht sensibel für die implizite

Komik dieses tragischen Ereignisses. Es entsteht eine sarkastisch-

bittere Heiterkeit bei den Bühnenfiguren wie beim Publikum.

           Sehr wohl gehen kann dagegen die Titelfigur in Krapp’s Last
Tape. Allerdings wirkt auch Krapp dabei fußkrank, denn seine Schuhe

sind viel zu eng und lang: »Surprising pair of dirty white boots, size ten
at least, verry narrow and pointed.« – »Auffallendes Paar schmutzig-

21weißer Schnürstiefel, mindestens Größe 48, sehr eng und spitz.« Sol-

cherart in seiner Fortbewegung behindert ergibt sich der »Laborious
walk« des alten Mannes. Damit reiht er sich ein in die Serie von Vladi-

mirs und Clovs staksigem Schreiten bzw. von Mrs. Rooneys mühsamem

Schlurfen. Die Last des Schicksals, die Bürde des Lebens mag in diesen

behinderten Gehbemühungen zum Ausdruck kommen. Gerade Krapps

bemerkenswertes Fußzeug weist aber auch auf die Clownstradition und

den Zirkuskontext der Beckett-Dramen hin. Krapp ist in seinem gan-

zen Auftreten mit so berühmten Vorbildern wie Charlie Rivel oder

auch Charles Chaplin verglichen worden. Die manierierte Gangart un-

terstreicht die Autothematik der Aufführung: »On se croirait au spec-

tacle./Au cirque./Au music-hall./Au cirque.« – »Man kommt sich vor

wie im Theater./ Im Zirkus./ In der Musikhall./ Im Zirkus.« Diese

schnelle Aufzählung ist Teil des schlagfertigen Dialogs in En attendant

               

           19.  Robert Poole: »Bloomsbury and Bicycles«, in: English Literary History 56
(1989), S. 951-966; hier S. 952.
           20.  James Knowslon: Damned to Fame. The Life of Samuel Beckett, London:
Bloomsbury 1996, S. 390.
           21.  S. Beckett: Das letzte Band/La dernière bande/Krapp’s Last Tape, Frank-
furt/Main: Suhrkamp 1974, Übertragung von Erika und Elmar Tophoven, (Krapp’s Last
Tape 1959), S. 51, 9.
 

194

2003-09-12 12-45-04 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 145-201) T03_01 kap 3.p 31591342050

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PETER BROCKMEIER: DER KÖRPER IM DRECK

Godot. Sie beschreibt aber auch den Gesamtkontext, in dem Beckett

seine Dramen sieht.

Martin Brunkhorst

Der Körper im Dreck

Se tailler un royaume, au milieu de la merde universelle, puis chier dessus,
ça c’était bien de moi. – Sich ein Königreich schaffen inmitten der allge-

1meinen Scheiße und dann darauf scheißen, das passte so recht zu mir.

Samuel Beckett hat der Vorstellung, dass ein menschlicher Körper im

Dreck sitzt oder liegt, einen satirischen und einen tieferen philosophi-
2schen Sinn gegeben. Er konnte für seine Gestaltung nicht allein an

eine besondere literarische Tradition, sondern auch an die umgangs-

sprachliche französische Redewendung »être dans la merde« – »im

Dreck stecken«, anknüpfen, die bedeutet: »in Not und Bedrängnis sein,

wie das Fuhrwerk, das im Kot versunken ist und sich ohne fremde Hil-
3fe nicht befreien kann« . Der Fuhrmann selbst – er wäre denn ein

Weiser – wird eine solche Situation als ärgerlich empfinden; ein Pas-

sant kann sie ironisch kommentieren. Ein Dichter versetzte sich kraft

seiner allmächtigen Phantasie in die Rolle eines Gottes, versenkte eine

bestimmte Gruppe seiner Mitmenschen in den Dreck, gab diesem den
4ebenso ehrwürdigen wie furchterregenden Namen Styx , und be-

               
           1.  Samuel Beckett: »La Fin«; in: Nouvelles et textes pour rien, Paris: Minuit
1958, S. 71-112, hier S. 109. – Dt.: »Das Ende«, in: Ders.: Werke, Bd. 4: Erzählungen,
Frankfurt/Main: Suhrkamp 1976, S. 93-119, hier S. 117.
           2.  Zur Theorie der Kreativität vgl. Arthur Koestler: The Act of Creation, Lon-
don, New York u.a.: Arkana 1989; ders.: Der Mensch – Irrläufer der Evolution, aus dem
Englischen von Jürgen Abel, Frankfurt/Main: Fischer 1989, S. 129-192.
           3.  Lutz Röhrich: Lexikon der sprichwörtlichen Redensarten, Freiburg, Basel,
Wien: Herder 1994, Bd. 1, S. 333.
           4.  »Anchisa generate, deum certissima proles,/ Cocyti stagna alta vides Sty-
giamque paludem,/ di cuius iurare timent et fallere numen.« – »Sohn des Anchises, ech-
tester Sproß der Götter, du siehst des/ Klagestromes schleichende Flut und den stygi-
schen Pfuhl, bei/ dessen Gottheit falsch zu schwören Götter sich fürchten.« So beginnt
die Sibylle von Cumae, eine »hochbejahrte Prophetin«, ihre Beschreibung des Flusses in
der Unterwelt. Vergil: Aeneis. Lateinisch/Deutsch, in Zusammenarbeit mit Maria Götte
hg. u. übers. v. Johannes Götte. Mit einem Nachwort von Bernhard Kytzler, München,
Zürich: Artemis 1983, VI, v. 322ff.
 

195

2003-09-12 12-45-04 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 145-201) T03_01 kap 3.p 31591342050

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER KOMISCHE KÖRPER

gründete die Bestrafung damit, dass sie einen schlechten Charakter be-

sessen, sich nämlich während ihres Lebens jähzornig oder träge ver-

halten hätten:

E io, che di mirare stava inteso,
vidi genti fangose in quel pantano,
ignude tutte, con sembiante offeso.
Queste si percotean non pur con mano,
ma con la testa e col petto e coi piedi,
troncandosi co’ denti a brano a brano.
Lo buon maestro [d.i. Vergil] disse: »Figlio, or vedi
l’anime di color cui vinse l’ira;
e anche vo’ che tu per certo credi
che sotto l’acqua è gente che sospira,
e fanno pullular quest’ acqua al summo,
come l’occhio ti dice, u’ che s’aggira.
Fitti nel limo, dicon: ›Tristi fummo
Ne l’aere dolce che dal sol s’allegra,
Portando dentro accidioso fummo:
Or ci attristiam ne la belletta negra‹.
Quest’inno si gorgoglian ne la strozza,
ché dir nol posson con parola integra«.
– Und ich, der darauf bedacht war zu schauen,
sah schlammige Gestalten in dem Morast,
alle nackend, mit verzerrtem Gesicht.
Sie schlugen sich nicht nur mit den Händen,
sondern mit dem Kopf, der Brust und den Füßen,
zerrissen sich mit den Zähnen Fetzen um Fetzen.
Der edle Meister [d.i. Vergil] sagte: »Mein Sohn, jetzt siehst du
die Seelen derer, die der Zorn überwältigte,
und du sollst auch für gewiß halten,
dass unter dem Wasser noch Menschen sind, die stöhnen;
sie bringen das Wasser an der Oberfläche zum Brodeln,
wie dein Auge dir sagt, wohin es sich auch dreht.
Eingebettet im Lehm sprechen sie: ›Traurig waren
wir in der holden Luft, die sich an der Sonne freut,
denn innen trugen wir trägen Qualm;
jetzt trauern wir in dem schwarzen Kot.‹
Diese Hymne gurgeln sie in der Kehle,

5denn sagen können sie es nicht mit heilem Wort.«

               
           5.  Dante Alighieri: Commedia, Mailand: Mondadori 1991, Bd. 1: Inferno, VII,
v. 109-126. – Dt.: Die göttliche Komödie. Übers. von Walter Naumann, kommentiert von
Ferdinand Barth, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 2003; Die Hölle, VII.
 

196

2003-09-12 12-45-05 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 145-201) T03_01 kap 3.p 31591342050

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PETER BROCKMEIER: DER KÖRPER IM DRECK

6Wenn der Dichter einen Erzähler sprechen, urteilen oder bestrafen

lässt, als wäre dieser der allwissende und allmächtige Weltenschöpfer,
7so stoßen zwei miteinander »unvereinbare Verhaltenskodizes« zu-

sammen; dieses Paradox hat Dante Alighieri sowohl auf ernsthaft mo-

ralisierende als auch auf komische, in diesem Fall verächtliche Weise

untersucht: Die menschlichen Gestalten werden mit unmenschlich ver-

zerrten Zügen, nackt und verschmutzt vorgeführt, sie verhalten sich

wie Tiere, ihre Ausdrucksweise ist weder fromm noch schön.

           Seit dem Zeitalter der Aufklärung ist es für die Dichter schwieri-

ger geworden, ihre allmächtige Phantasie und damit die uneinge-

schränkt autoritäre Verfügung über ihre Erzählfiguren mit einer über-

menschlichen, prästabilierten sittlichen Ordnung zu legitimieren. Denn

Pierre Bayle und Voltaire haben den Schöpfergott als einen bösen Ty-
8rannen erscheinen lassen; Spinoza hat erkannt, »dass es im Naturzu-

stande nichts gibt, was nach allgemeiner Übereinstimmung gut oder
9schlecht ist«. Nach Voltaire sind Gut und Böse nicht gemäß individu-

ellen Gesinnungen, sondern gemäß ihrem Nutzen oder Schaden für die

Gesellschaft zu beurteilen: »La vertu entre les hommes est un commer-

ce de bienfaits« – »Die Tugend unter den Menschen ist ein Austausch

von Wohltaten«; allerdings sei anzunehmen, dass ein übel veranlagter

Mensch, »un très vilain homme«, auch Schlimmes anstellt, »car dans la
10société les défauts augmentent, et les bonnes qualités diminuent« –

»denn in der Gesellschaft vermehren sich die Fehler und die guten Ei-

genschaften nehmen ab.«

           Diese Desillusionierung der Menschen und die Entzauberung

der Welt einerseits und der Fortschritt von Vernunft und Wissenschaft

andererseits sind unwiderruflich und haben unser Wissen beträchtlich
11erweitert, sie haben aber auch – so folgerte Giacomo Leopardi – das

               

             6.  Zur Theorie des literarischen Schreibens vgl. Klaus Weimar: Enzyklopädie
der Literaturwissenschaft, München: Francke 1980.
             7.  A. Koestler: Der Mensch – Irrläufer der Evolution, S. 154, 155.
             8.  Vgl. Pierre Bayle: Dictionnaire historique et critique, Rotterdam 1720, Art.
»Pauliciens«, »Manichéens«, »Sociniens«. Voltaire: Epître à Uranie, Ira O. Wade (Hg.),
Publications of the Modern Language Association of America, XLVII, 1932.
             9.  Ethica, 37. Lehrsatz, Anm.; in: Spinoza: Opera/Werke. Lateinisch/Deutsch,
Konrad Blumenstock (Hg.), Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1967, Bd. 2,
S. 439.
           10.  Voltaire: Dictionnaire philosophique, Julien Benda/Raymond Naves (Hg.),
Paris: Garnier Frères 1954, Art. »Vertu«, S. 414.
           11.  Vgl. Peter Brockmeier: »Giacomo Leopardi: critique de la civilisation et
autonomie esthétique«, in: Jean Bessière/Stéphane Michaud (Hg.): La main hâtive des
révolutions. Esthétique et désenchantement en Europe de Leopardi à Heiner Müller, Paris:
Presses de La Sorbonne Nouvelle 2001, S. 15-33.
 

197

2003-09-12 12-45-05 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 145-201) T03_01 kap 3.p 31591342050

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER KOMISCHE KÖRPER

Prinzip des Lebens selbst zerstört; zu leben bedeutet für den Menschen

wie für alle Lebewesen glücklich zu sein, nämlich das eigene Leben zu
12lieben und zu erhalten. Der Mensch empfindet diesen Drang nach

13dem Glück – Eros oder Libido – als ein räumlich und zeitlich unbe-

grenztes Gefühl, das nicht befriedigt werden kann: Kein Genuss (»pia-

cere«) währt ewig oder ist grenzenlos, »ma la natura delle cose porta
14che tutto esista limitatamente e tutto abbia confini, e sia circoscritto«

– »sondern die Natur der Dinge bringt es mit sich, dass alles einge-

schränkt existiert, alles Begrenzungen hat und abgemessen ist.« Die

Erfüllung des Glücks bleibt also eine Illusion; der Mensch kann sie al-
15lein mit Hilfe der Phantasie, der »facoltà immaginativa« , suchen. In

dem berühmten Gedicht A se stesso (1835) vertrat Leopardi das »Ge-

fühl der Nichtigkeit aller Dinge« gegen die Illusionsgläubigkeit der

zeitgenössischen romantischen Dichter und »unser Verlangen nach ei-

ner Unendlichkeit, die wir nicht begreifen«, gegen die ebenso intole-

rante wie unbedachte Zerstörung der Illusionen oder der Phantasie

durch die Philosophen der Aufklärung, die wegen mangelnder Lebens-

erfahrung der reinen Wahrheit, nämlich »der Unmöglichkeit, in dieser
16Welt glücklich zu sein« , nicht ins Auge blicken. Aus dem Gedicht

Leopardis hat Beckett zwei Verse in seinem Essay Proust (1931) zitiert,

und die Aussage des Halbverses »e fango è il mondo« – »und Dreck ist

die Welt« später allegorisch entfaltet.

Or poserai per sempre,
Stanco mio cor. Perì l’inganno estremo,
Ch’eterno io mi credei. Perì. Ben sento,
In noi di cari inganni,
Non che la speme, il desiderio è spento.
Posa per sempre. Assai
Palpitasti. Non val cosa nessuna
I moti tuoi, nè di sospiri è degna
La terra. Amaro e noia
La vita, altro mai nulla; e fango è il mondo.
T’acqueta omai. Dispera

               

           12.  Vgl. Giacomo Leopardi: Zibaldone di pensieri, Francesco Flora (Hg.), 2 Bde.,
Mailand: Mondadori 1973, 3813f.; Bd. 2, S. 674f.
           13.  Vgl. G. Leopardi: Zibaldone, 2496; Bd. 1, S. 1497: »l’amor della felicità
non è altro che il desiderio del piacere, e l’amor della felicità non è altro che l’amor prop-
rio«. Vgl. Jean Laplanche/Jean-Baptiste Pontalis: Das Vokabular der Psychoanalyse, aus
dem Französischen von Emma Moersch, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1973.
           14.  G. Leopardi: Zibaldone, 165; Bd. 1, S. 182.
           15.  Ebd., 167, vgl. ff.; Bd. 1, 183/196.
           16.  Ebd., 140, 325/6, vgl. 216, 165; Bd. 1, S. 159, 292, 223, 181f.
 

198

2003-09-12 12-45-05 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 145-201) T03_01 kap 3.p 31591342050

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PETER BROCKMEIER: DER KÖRPER IM DRECK

L’ultima volta. Al gener nostro il fato
Non donò che il morire. Omai disprezza
Te, la natura, il brutto
Poter che, ascoso, a comun danno impera,
E l’infinita vanità del tutto.
– Nun wirst du für immer Ruhe finden,
mein müdes Herz. Der letzte Wahn zerging,
den ich ewig glaubte. Er zerging. Ich fühle wohl,
dass nicht nur die Hoffnung auf unsere süßen Täuschungen
[sondern sogar] das Begehren erloschen ist.
Ruhe für immer. Genug
hast du geschlagen. Kein Ding ist
deine Unruhe wert, noch ist die Erde
der Seufzer würdig. Bitterkeit und Überdruß
das Leben, nichts weiter; und Dreck ist die Welt.
Gib dich zufrieden. Verzweifle
ein letztes Mal. Unserem Geschlecht gab das Schicksal
nur das Sterben. Nun verachte
dich, die Natur, die gemeine
Gewalt, die verborgen zu aller Verderben herrscht,

17und die unendliche Flüchtigkeit des Ganzen.

Kraft der Vernunft hat das Ich alle Illusionen verloren und die Grenzen

seiner selbst, seines Lebens und seines unendlichen Begehrens er-

kannt; damit sind auch die Objekte seiner Begierde, das Leben und die

Welt wertlos, schmutzig geworden; das Ich, Ausdruck oder Bewusstsein

der Natur, erkennt, dass es dem Tod, als furchtbarem, allmächtigen

Geschick ausgeliefert ist. Ruhe und Vergessen des Ganzen (»Dispera/

L’ultima volta«) geben allein das Dichten oder Schreiben, wie es der
18erste Vers verspricht und der letzte besiegelt.

           Samuel Beckett hat den Versuch unternommen, die Erzählfigur

und später auch den Ich-Erzähler in Dreck aufzulösen, das heißt: in das

»Gefühl der Nichtigkeit aller Dinge« einzubeziehen. Der Titelheld des

Romans Murphy (1938) wird Pfleger im »Magdalen Mental Mercyseat«

und kommt in seinem Zimmer durch eine Gasexplosion ums Leben; er

hat verfügt, dass man seinen »Körper, meinen Geist und meine Seele«

verbrennt, »in einen Papiersack« steckt und in der Toilette des Abbey

               
           17.  Giacomo Leopardi: Canti e frammenti/Gesänge und Fragmente. Italienisch/
Deutsch, Helmut Endrulat/Gero Alfred Schwab (Hg.), Stuttgart: Philipp Reclam jun. 1990,
S. 192, Deutsch von P.B.
           18.  Vgl. G. Leopardi: Zibaldone, 4074; Bd. 2, S. 903: »Qualunque poesia o
scrittura […] esprime […] un abbandono una noncuranza una negligenza una specie di
dimenticanza d’ogni cosa.«
 

199

2003-09-12 12-45-05 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 145-201) T03_01 kap 3.p 31591342050

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER KOMISCHE KÖRPER

Theatre in Dublin hinunterspült; Cooper, ein Alkoholiker, wird mit der

Entsorgung beauftragt, gerät in eine Kneipe, wo er »das Paket Asche«

»zornig nach einem Mann [wirft], der ihn schwer beleidigt hatte«; die

Staub gewordene Erzählfigur, eine Projektion des Erzähler-Ichs, wird

von einem gemeinen Geschick missbraucht und schließlich mit dem

übrigen Schmutz ausgefegt:

[The packet of ash] bounced, burst, off the wall on to the floor, where at once it became
the object of much dribbling, passing, trapping, shooting, punching, heading and even
some recognition from the gentleman’s code. By closing time the body, mind and soul of
Murphy were freely distributed over the floor of the saloon; and before another day-
spring greyened the earth had been swept away with the sand, the beer, the butts, the
glass, the matches, the spits, the vomit. – [Das Paket Asche] flog an die Wand, platzte
auf und prallte zurück auf den Fußboden, wo es dann der Gegenstand aller möglichen
Fußtritte wurde. Es wurde gedribbelt, gestoppt, geschossen, geboxt, geköpft, und es
wurde sogar als Rugby-Ball gehandhabt. Als die Polizeistunde schlug, waren Körper,
Geist und Seele Murphys weit über den Fußboden der Kneipe verstreut; und ehe ein neuer
Morgen über der Erde graute, wurden sie mit dem Sand, dem Bier, den Kippen, den

19Scherben, den Streichhölzern, der Spucke und dem Erbrochenen weggefegt.

In dem Roman Comment c’est (1961) liegt der Ich-Erzähler keuchend

»dans la boue« – »im Dreck«, und hört eine innere Stimme, die ihm sein
20Leben »vor Pim mit Pim nach Pim« erzählt. Die Beschreibung kör-

perlicher Bewegungen, die Benennung von »Gewissheiten« wie

»Dreck«, »Dunkel«, »Sack«, »Büchsen«, »Stille«, »Einsamkeit«, Hinwei-

se auf Appetit und Durst suggerieren eine ironisch provozierende, rea-

listische Motivierung der Situation; aber in der ersten Zeile verweist

die metatextuelle Reflexion: »ich zitiere« auf eine prinzipielle ästheti-

sche Motivierung des Beschriebenen und seine übertragenen Bedeu-

tungen. Über den »Dreck« ist zu lesen: »tiédeur de boue originelle noir
21impénétrable« – »Lauwärme des Erbdrecks undurchdringlich«. Das

Erzähler-Ich wird im Dasein situiert und indem es versucht, sein Leben

nachzuerzählen (»souvenirs je les dis comme je les entends les murmu-

               
           19.  Samuel Beckett: »Murphy«, in: Ders., The collected Works, New York: Grove
Press 1970, S. 275. – Dt.: Murphy, aus dem Englischen von Elmar Tophoven, Frankfurt/
Main: Suhrkamp 1995, S. 202; vgl. S. 198. Zur Anspielung auf den Atomismus eines De-
mokrit siehe Chris J. Ackerley: Demented Particulars: The Annotated ›Murphy‹, Tallahas-
see, Florida: Journal of Beckett Studies Books 1998, S. 211.
           20.  Zum Folgenden vgl. Peter Brockmeier: Samuel Beckett, Stuttgart, Weimar:
Metzler 2001, S. 123-137.
           21.  Samuel Beckett: Comment c’est, Paris: Editions de Minuit 1961, S. 14;
ders.: Wie es ist, aus dem Französischen von Elmar Tophoven, Frankfurt/Main: Suhrkamp
1995, S. 11.
 

200

2003-09-12 12-45-05 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 145-201) T03_01 kap 3.p 31591342050

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PETER BROCKMEIER: DER KÖRPER IM DRECK

22res dans la boue« – »Erinnerungen, ich spreche sie wie ich sie höre,

das Gemurmel im Dreck«) exemplifiziert es seine Idee über den »Zu-

stand des Menschen«: »auch der erwachsene, wache Mensch [kann]

nicht rein als bewußtes Selbst leben«, und es bleibt zumeist verborgen,

»wie tief und wie weit die Physis des leibhaftigen Menschen in seine
23bewußte Existenz hineinreicht«.

24
           Dante, Leopardi und Beckett haben das »bisoziative Muster«

menschlicher Körper im Dreck literarisch so gestaltet, dass ihre Texte

sowohl aggressive, »selbstbehauptende Emotionen« – eine »Haha-

Reaktion« – als auch »selbsttranszendierende Emotionen« – eine »Ah-
25Reaktion« – auslösen können; sie erregen empörtes oder verächtli-

ches Lachen und sie versuchen, die Grenzen des Ich vergessen zu las-

sen.

Peter Brockmeier

               

           22.   S. Beckett: Comment c’est, S. 9.
           23.  Karl Löwith: »Zu Heideggers Seinsfrage: Die Natur des Menschen und die
Welt der Natur« (1969); in: Ders.: Sämtliche Schriften, Bd. 8, Klaus Stichweh (Hg.),
Stuttgart: Metzler 1984, S. 285f.
           24.   A. Koestler: Der Mensch – Irrläufer der Evolution, S. 154.
           25.   Ebd., S. 139, 165.
 

201

2003-09-12 12-45-05 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 145-201) T03_01 kap 3.p 31591342050

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2003-09-12 12-45-05 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 202    ) vakat 202.p 31591342082

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

 

 

 

 

 

Die Sprachen des  Komischen

2003-09-12 12-45-06 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 203    ) T04_00 resp 4.p 31591342122

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2003-09-12 12-45-07 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 204    ) vakat 204.p 31591342154

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYLVIA TSCHÖRNER: DIE KÖRPERSPRACHE DER COMMEDIA DELL’ARTE

 

 

 

 

 

 

Die Körpersprache der commedia dell’arte

Der Begriff commedia dell’arte (auch commedia italiana oder commedia
all’improvviso) bezeichnet einen Aufführungsstil, der in der ersten

1Hälfte des 16. Jahrhunderts in Italien aufkam, in kürzester Zeit in

ganz Europa bekannt wurde und erst im 18. Jahrhundert im Zuge der

Theaterreformen von Aufklärern wie Carlo Goldoni, Denis Diderot und

Gotthold E. Lessing von den Bühnen verschwand. Eine ununterbro-

chene Tradition hielt sich nur in Neapel, wo in den Theatern San Carli-
no, Fenice u.a. auch während des 19. Jahrhunderts pulcinellate aufge-

2führt wurden. Im 20. Jahrhundert gab es verschiedene Wiederbele-

bungsversuche, hinter denen entweder Reformabsichten standen, wie

bei Karl Theodor Meyerhold, Gordon Craig, Jacques Copeau, Charles

Dullin, Ariane Mnouchkine u.w., oder der Wunsch, den Stil einer be-

stimmten Epoche der commedia historisch getreu zu rekonstruieren.

Dies gilt für Giorgio Strehlers Servitore di due padroni-Team (1947),
3dem Jacques Lecoq, Dario Fo und Marisa Flach angehörten, und für

die Experimente des Theaterwissenschaftlers und Avogaria-Gründers

Giovanni Poli in Venedig.

           Zur Rekonstruktion der Körpersprache benutzt man histori-

sches Bildmaterial – Stiche, Gemälde, Fresken, Porzellanfiguren usw. –,

das Theaterpraktikern oft Dinge verrät, die Kunsthistoriker oder Philo-

logen nicht wahrnehmen oder anders interpretieren. Natürlich werden

solche Zeitdokumente nicht wie Aufführungs-Photos ausgewertet, weil

sie wohl meistens erst nach der Aufführung entstanden sind und die

               

           1.  Das älteste bekannte Dokument zur commedia dell’arte (vom 25. Februar
1545) ist der Gründungs-Vertrag einer Schauspieler-Truppe unter der Leitung eines »ser
Maphio ditto Zanini da Padova«. Vgl. Ferruccio Marotti/Giovanna Romei: La commedia
dell’arte e la società barocca. La professione del teatro, Rom: Bulzoni 1991, S. XXXI.
           2.  Vgl. Laura Richards: »Un Pulcinella antico e moderno. Antonio Petito and
the traditions of the Commedia dell’arte in Nineteenth Century Naples«, in: Christopher
Cairns (Hg.): The Commedia dell’Arte from the Renaissance to Dario Fo, Lewiston, Queens-
ton, Lampeter: Edwin Mellen 1989, S. 277-291.
           3.  Vgl. John Rudlin: Commedia dell’Arte. An Actor’s Handbook, London, New
York: Routledge 1994, S. 192.
 

205

2003-09-12 12-45-07 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 205-251) T04_01 kap 4.p 31591342162

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SPRACHEN DES KOMISCHEN

Handschrift des Künstlers und den Stempel des Zeitgeschmacks tra-

gen. So ist die Körpersprache der Figuren des Recueil Fossard, der be-

rühmtesten Stichsammlung, durch die Brille eines Manieristen gese-

hen, jene der Typen in den Balli di Sfessania von Jacques Callot durch

die eines barocken Karikaturisten. Das meiste, was der Zuschauer als

typisch für die Körpersprache der commedia dell’arte wahrnimmt,

hängt jedoch mit dem Gebrauch der Maske, der Ausbildung und dem

Training der Schauspieler sowie der Methode der Rollenerarbeitung

zusammen.
4

           Wir wissen nicht, wer wo wann und warum zum ersten Mal

Masken einsetzte. Wahrscheinlich geschah es im Zuge der Bestrebun-

gen, das antike Theater zu rekonstruieren bzw. daran anzuknüpfen.

Vielleicht wollte man die Aufführungspraxis der alten Griechen und

Römer wiederbeleben, um den commedie erudite von Ariost, Bibbiena,

Machiavelli, Alessandro Piccolomini und den »modernen« klassizisti-

schen Tragödien eines Trissino oder Giraldi Cinzio den entsprechen-
5den Rahmen zu geben, vielleicht wollte man in bewusstem Gegen-

satz zum Gelehrten-Theater ein volkstümliches Theater mit Masken

und Improvisation in der Art der oskischen Atellanae (3.-1. Jahrhundert
6v.Chr.) schaffen. Das Ergebnis der Bemühungen war jedenfalls ein

Schauspielstil, der sich sowohl für improvisierte als auch zur Auffüh-

rung klassischer und moderner Stücke eignete.

           Die Maske lässt den Kopf des Maskierten größer und seinen

Körper unproportioniert erscheinen. Das muss durch Kothurne wie in

der antiken Tragödie und weit ausladende Gestik ausgeglichen werden.

Da die Maske die Mimik schluckt, muss jede Bewegung überdeutlich

               

           4.  In Frage kommen Leute aus dem universitären Milieu, dilettierende, junge
Adelige (compagnie della calza) und gente del mestiere, zwischen denen es manchmal
eine Zusammenarbeit und wohl auch einen Transfer von Wissen und Know-how gab. Vgl.
F. Marotti/G.Romei: Commedia, S. XXXIV.
           5.  Die maßgebliche Referenz könnte das 4. Buch des Onomastikon von Julius
Pollux gewesen sein, in dem von antiker Aufführungspraxis – Typen, Masken und ihrer
Funktion – die Rede ist. Dieses griechische Lexikon aus dem 2. Jahrhundert n. Chr. wur-
de um die Mitte des 16. Jahrhunderts ins Lateinische übersetzt und von Perrucci in sei-
nem Traktat Dell’arte rappresentativa premeditata ed all’ improvviso ausgiebig zitiert. An-
drea Perrucci: Dell’arte rappresentativa premeditata ed all’ improvviso, [1699], Anton Giu-
lio Bragaglia (Hg.), Florenz: Sansoni 1961.
           6.  Vgl. die Seite: »I modelli latini«, unter: Progetto Plauto: L’Aulularia, Insti-
tuo Leone XIII, <www.leonexiii.it/lavori/aulularia/originicommedia.html>, eingesehen
am 23. April 2003; die Seite »La nascita e i primi generi« unter Teatro romano, <www.
biblio-net.com/lett_cla/latina/teatro_romano.htm>, eingesehen am 23. April 2003; die
Seite »Associazione culturale Compagnia Teatrale l’Atellana«, unter <members.xoom.
virgilio.it/_XOOM/atellana/index.html>, eingesehen am 23. April 2003.
 

206

2003-09-12 12-45-07 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 205-251) T04_01 kap 4.p 31591342162

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYLVIA TSCHÖRNER: DIE KÖRPERSPRACHE DER COMMEDIA DELL’ARTE

sein. Wegen der daraus resultierenden Präzision aller Gesten, Stel-

lungs- und Richtungswechsel fiel im Zusammenhang mit Strehlers

Servitore des Öfteren das Wort »Uhrwerk«. Die nicht maskierten, aber

stark geschminkten Typen, d.h. die Innamorati, der Cavaliere, die Cor-
teggiana und die Servetta, gleichen ihre Körpersprache jener der Kolle-

gen an. Diese Art, sich zu bewegen, wurde auch dadurch gefördert,

dass die comici dell’arte horizontale und vertikale Sprachbarrieren zu

überwinden hatten: Jede Figur spricht einen anderen Dialekt, man

spielte häufig im fremdsprachigen Ausland oder vor einem sozial ge-

mischten Publikum.

           Die Wirkung der Maske entfaltet sich nur in Verbindung mit der

entsprechenden Körpersprache. Ein einfaches Wenden des Blicks, das

im Film oder in naturalistischem Theater bereits signalisiert, dass der

Schauspieler etwas wahrnimmt, wird in der commedia dell’arte durch

eine Sequenz ruckartiger Bewegungen ersetzt: Wendung des Kopfes

zur Reizquelle hin – Rückführung – neuerliche Wendung, bei der ein

Halbkreis mit dem Kinn beschrieben wird. Wenn das Gesehene große

Aufmerksamkeit verlangt, kann u.U. eine weitere Rückführung des

Kopfes mit anschließendem Halbkreis des Kinns in Reizrichtung statt-

finden, während die Arme in Gegenrichtung bewegt werden. Erst wenn

dieses Ritual durchgespielt worden ist, dreht sich der Körper in Blick-

richtung. Ebenfalls durch die Maske bedingt wird der riporto, eine

tick-haft wiederholte Kontaktaufnahme mit dem Publikum nach jeder
7Bewegung und jedesmal, wenn ein neuer Gedanke gefasst wurde.

           Manche Bewegungsregeln hängen mit dem Aussehen der jewei-

ligen Maske zusammen. Masken mit geringem Relief (maschere frontali,
z.B. Arlecchino) werden von vorn, Dreiviertel-Masken (maschere latera-
li, z.B. Dottore, Pulcinella) aus einem schrägen Blickwinkel, Masken mit

großer Nase (maschere molto prominenti, z.B. Zanni, Capitano) am bes-

ten von der Seite präsentiert. Berücksichtigt wird auch, dass die Maske
8Kanten und unterschiedlich geneigte glatte Flächen hat, die beim

9Spiel in geschlossenen Räumen das Licht wie Facetten reflektieren.

Diese Effekte werden durch Stakkatobewegungen von Kopf und Hals –

               

           7.  Vgl. Claudia Contin: »Viaggio d’un attore nella Commedia dell’Arte«, in:
Prove di drammaturgia I, 1-2 (1995), S. 45.
           8.  Vgl. C. Contin: »Viaggio«, S. 43-44.
           9.  Aufführungen fanden nicht nur auf öffentlichen Plätzen, sondern auch in
gemieteten Theaterräumen statt, die Unabhängigkeit von Witterung und Jahreszeit ga-
rantierten. Im Lauf des 16. und 17. Jahrhunderts wurden zahlreiche Theater, nicht nur
für die Fürsten, sondern auch für das Volk errichtet. Vgl. Ferdinando Taviani/Mirella
Schino: Il segreto della commedia dell’arte. La memoria delle compagnie italiane del XVI,
XVII e XVIII secolo, Florenz: La casa Usher 1982, S. 193-203, 359-360.
 

207

2003-09-12 12-45-07 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 205-251) T04_01 kap 4.p 31591342162

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SPRACHEN DES KOMISCHEN

10colpi di maschera – zur Geltung gebracht. Viele Masken sind zoo-

morph, etwa die berühmte Katzenmaske von Amleto Sartori, die Mar-

cello Moretti als Arlecchino in der Strehler-Inszenierung des Servitore
trug. Der Schauspieler sollte damit, wenn er z.B. Smeraldina den Hof

macht, schmeicheln wie ein verliebter Kater. Der weibliche Harlekin

Claudia Contin hingegen teilt mit dem als Rudiment ursprünglich vor-
11handener Bocks- bzw. Teufelshörner gedeutetem Stirnbuckel ihrer

Maske Übersprungs-Stöße aus. Ebenso stolziert der Capitano wie ein

Hahn oder benimmt sich wie ein Bluthund, wenn die animalischen Zü-
12ge der Maske dies nahelegen.

           Zu den von der Maske diktierten Marionettenbewegungen

kommen verschiedene nicht mimetische Techniken aus der Pantomime

wie deskriptives Verhalten (z.B. Zannis Simultan-Übersetzung der ver-

balen Prahlereien des Capitano ins Körperliche), konventionelle (oft

obszöne) Gebärden, normiert-zeichenhafte Gestik (um Weinen zu si-

gnalisieren, gleiten z.B. beide Hände gegenläufig, Handrücken nach

außen, vom Maskenrand bis in Nabelhöhe auf und ab, während die
13Daumen über Zeige- und Mittelfinger auf und abstreichen). Manche

Bewegungen sind sogar antithetisch: So bewegt sich beim Seilziehen

der Körper zum imaginären Seil, beim Klettern wandert der vorgestell-

te Baum nach unten. Je nach den Fähigkeiten der Schauspieler werden

lazzi (komische Einlagen sprachlicher oder auch körperlicher Natur,

wie Stolpern, Hinfallen, die pantomimische Jagd nach und der an-

schließende Verzehr einer Fliege usw.) und Akrobatik eingebaut (Rad-

schlagen, Salti, auf Händen oder auf Stelzen Gehen, Balancieren, Jong-

lieren usw.). Das führte wohl dazu, dass man die schweren, antiken

Vollmasken (z.B. Atellanae-Masken), die Sicht und Hörvermögen ein-
14schränken, durch leichte, lederne Halbmasken ersetzte, die bei akro-

               

           10.  Vgl. C. Contin: »Viaggio«, S. 45.
           11.  Bereits Anfang des 12. Jahrhunderts gab es einen Anführer der »Wilden
Jagd« namens Hellequin oder Herlequin. Vgl. Karl Riha: Commedia dell’arte. Mit den Fi-
gurinen Maurice Sands, Frankfurt/Main: Insel 1980, S. 29. In Dantes Inferno XXI, 118 gibt
es ein Teufelchen namens Alichino.
           12.  Dario Fo: Manuale minimo dell’attore, Turin: Einaudi 1987, S. 27f. Ohne
Verweis auf die Maske, im Zusammenhang mit Pastoralen und Sayrspielen. A. Perrucci:
Dell’arte, S. 149.
           13.  Pierre Louis Duchartre: The Italian Comedy, New York: Dover 1966, S. 35.
Wie missverständlich normierte Gestik sein kann, sieht man daran, dass David Esrig
(Hg.): Commedia dell’arte. Eine Bildgeschichte des Spektakels. Nördlingen: Delphi 1985,
S. 96f. »Arlequin soupirant« mit »Arlecchino sich kratzend« übersetzt.
           14.  Die von Dario Fo behauptete Megaphon-Wirkung antiker Masken und einer
Zanni-Maske (D. Fo: Manuale, S. 34) habe ich nicht feststellen können. (Ich habe an der
Avogaria die gleiche Sartori-Maske aus dem Fundus von Adriano Iurissevic benützt.) Auch
 

208

2003-09-12 12-45-07 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 205-251) T04_01 kap 4.p 31591342162

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYLVIA TSCHÖRNER: DIE KÖRPERSPRACHE DER COMMEDIA DELL’ARTE

batischen Einlagen weniger behindern und Mund und Kinn als Zuge-

ständnis an die neuzeitliche Sprechsituation (in Sälen und auf Markt-

plätzen ohne Amphitheater-Akustik) frei lassen.

           Ungeachtet des Umstands, dass die commedia dell’arte heute er-

staunlich gut erforscht ist, insistieren fast alle Publikationen zu dem
15Thema auf ungelösten Rätseln. Dabei liegt dem Mythos der italieni-

schen Komödianten etwas höchst Prosaisches zugrunde: Professionali-

tät – und dieser wiederum hartes Training in Techniken, die auch heu-

te noch das Handwerkzeug des Schauspielers darstellen: Sprechen,

Stimmbildung, Singen, Gedächtnistraining, Benehmensregeln, richti-
16ges Gehen, Stehen, Sitzen und Fallen, Tanzen, Fechten usw. Das

Publikum des Seicento reagierte wohl nicht zuletzt deshalb so begeis-

tert, weil man Laienaufführungen gewöhnt war, die manchmal dem

Theaterspiel der Handwerker in A Midsummer Night’s Dream sehr na-
17he kamen. Die arte war sicher keine esoterische Kunst und wenn es

so etwas wie ein »Geheimnis« gab, war das die dem System bzw. der

Methode (um die Terminologie von Konstantin Stanislawskij und Lee

Strasberg zu strapazieren) der comici zugrundeliegende Erkenntnis,

dass der lebende Körper und die Psyche eine untrennbare Einheit bil-

den und dass Haltung, Gestik und Rhythmus ebenso auf Gefühle und
18Emotionen Einfluss haben wie umgekehrt. Daraus ergibt sich, dass

der Schauspieler eine Rolle von der Emotion her angehen kann, die

sich (bei Logozentrikern) auf Grund der Lektüre einstellt oder (als Sta-

nislawskij- und Strasberg-Schüler) die Emotion durch die Beschwö-

               

der Fo-Schüler und Maskenmacher Antonio Fava leugnet die Megaphon-Wirkung. Bei
Fava habe ich vier Wochen mit Atellanae-Masken gearbeitet.
           15.  Man denke nur an F. Taviani/M. Schino: Il segreto oder Roberto Tessari:
Commedia dell’arte. La maschera e l’ombra. Problemi di storia dello spettacolo. Mailand:
Mursia 1981-1989.
           16.  Siehe A. Perrucci: Dell’arte.
           17.  Die Ratschläge, die der Jurist, Dramatiker und Librettist, Regisseur und
Schauspieler A. Perrucci in Dell’arte für nötig erachtet, spiegeln, wenn nicht die, so doch
eine Realität der italienischen Komödie wider. Z.B. grundsätzlich von der Seite auftreten
und nach hinten abgehen, um Auftretende nicht zu behindern (S. 140), immer vor Spiel-
beginn kontrollieren, ob die Requisiten an Ort und Stelle sind (S. 144), klarstellen, dass
der Regisseur nichts zweimal sagt (S. 266), die Bühne so einrichten, dass niemand hin-
unterfällt (S. 143), sich den Ort der Handlung und die Namen merken, vor allem den
eigenen (S. 265).
           18.  Vgl. Samy Molcho: Körpersprache, München: Mosaik 1983, S. 12, 63. Ders.:
Körpersprache als Dialog. Ganzheitliche Kommunikation in Beruf und Alltag, München: Mo-
saik 1988, S. 24-26. Die Vorstellung von einer Leib-Seele-Einheit ist heute naturwissen-
schaftliches Gemeingut, und die Bioenergetik, eine psychotherapeutische Richtung, die
seelische Störungen mittels Körperarbeit zu beheben versucht, basiert darauf.
 

209

2003-09-12 12-45-07 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 205-251) T04_01 kap 4.p 31591342162

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SPRACHEN DES KOMISCHEN

rung einer physischen Situation, die einem als Metapher für die psy-
19chische Situation einfällt, zu erzeugen vermag. Der Körper sollte sich

dann emotionskonform verhalten, was viele Körper nicht tun oder aber

sie verhalten sich, wie sich eben der Körper des Schauspielers in der

gegebenen Situation verhalten würde, nicht jedoch der des personag-
gio. Die commedia dell’arte entwickelt die Rolle vom vorgestellten kör-

perlichen Erscheinungsbild der Figur her. Der Schauspieler nimmt ihre

Haltung an, tut Dinge, wie sie sie täte, wird so im fremden Körper hei-

misch und stellt irgendwann fest, dass er fühlt, denkt und spricht wie
20die darzustellende Figur. Verstärkend wirkt, dass das Personal der

commedia ein System von Gegensatzpaaren darstellt, zwischen denen

stereotype Spiele ablaufen – Spiele, wie sie die Systemtherapie kennt

und die die libri generici (Anleitungsbücher) der Komödianten beschrei-

ben. Verstärkend wirkt weiter, dass das Zusammenspiel improvisa-

tionsbedingt sehr reaktiv verläuft und schließlich, dass die Mitspieler

auf die Körpersprache reagieren, so dass ein Rückkoppelungseffekt

eintritt. Für illiterate, körperlich gehemmte oder solche Schauspieler,

die eine Rolle spielen müssen, die nicht ihrem Typ entspricht, ist diese

Form des Einstiegs die wahrscheinlich effektivste Methode. Die viel ge-

rühmte Wandelbarkeit der comici, die bei Bedarf problemlos auch in
21anderen Rollenfächern einsetzbar waren, hängt zweifellos mit dieser

Art des Rollenzugangs zusammen. Ein besonderes Bravourstück von

Isabella Andreini war z.B. eine Wahnsinnsszene, in der sie, der Reihe
22nach, die anderen Masken imitierte.

           Was war und ist komisch am Bewegungs-Repertoire der comme-
dia dell’arte? Der Zeitgenosse Perrucci erwähnt »lächerliche Gestik«

(z.B. Hut Aufsetzen, Gehen, Laufen usw., erklärt aber nicht, wie man

das komisch macht), »azzioni« (Handlungen wie mit dem eigenen

Schatten oder gegen die Winde kämpfen), lazzi (z.B. Nachtszenen, in
23denen alle umhertappen) und Prügelszenen.

[…] per la allegrezza il Zanne pigliò in spalla lo suo patrone e, voltizzanno a guisa di rota
di molino, quanto più ebbe cielo di durare girò, e similmente il Pantalone al Zanne fece lo

               

           19.  Z.B. die Schauspielerin, die sich zerrissen zwischen zwei Männern fühlen
soll, stellt sich vor, wie ihr Körper in Stücke gerissen wird.
           20.  Der Gehirnforscher Damasio kann sogar die unterschiedlichen Prozesse
erklären, die im Gehirn von Schauspielern des einen oder des anderen Typs ablaufen.
Antonio Damasio: Descartes’ Irrtum. Fühlen, Denken und das menschliche Gehirn, Mün-
chen: Deutscher Taschenbuchverlag 1997, S. 195-197.
           21.  Diese Fähigkeit rühmt z.B. Luigi Riccoboni in F. Taviani: Il segreto, S. 305.
           22.  Vgl. Rudolf Münz: Theatralität und Theater, Berlin: Schwarzkopf und
Schwarzkopf 1998, S. 144.
           23.  A. Perrucci: Dell’arte, S. 249-251.
 

210

2003-09-12 12-45-08 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 205-251) T04_01 kap 4.p 31591342162

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYLVIA TSCHÖRNER: DIE KÖRPERSPRACHE DER COMMEDIA DELL’ARTE

medesimo. Alla fine, tutti e due andarono per terra. [… Pantalone] gli dà nuova che [che
sua moglie] era morta, e lì come a lupi si misero ad urlare. […] Polidoro […] pigliò un
bastone e tante nelli diedi (al suono delle grassone rise che gli ascoltanti facevano), che

24lui più che me, credo, ricordar si deve. – […] zur Freude [des Publikums] nahm der
Zanni seinen Herrn auf die Schulter und sie drehten sich wie ein Mühlrad, bis es jenem
schwarz vor den Augen wurde, und dann tat Pantalone das gleiche mit Zanni. Schließlich
fielen sie alle beide auf den Boden. [… Pantalone] teilt ihm mit, dass sie [seine Frau] tot
sei, und daraufhin fingen sie an, wie die Wölfe zu heulen. […] Polidoro […] nahm einen
Stock und gab [ihnen] eine solche Tracht Prügel (begleitet vom lautem Gelächter der Zu-
hörer), dass er sich besser, glaube ich, als ich erinnern dürfte.

Die geschilderte Prügelszene stammt aus einem Bericht von 1568 über

eine commedia, die anlässlich der Hochzeit des Wittelsbacher-Erb-

prinzen Wilhelm V. aufgeführt wurde. Am Szenario wirkte der Kom-

ponist Orlando di Lasso mit, der auch den Pantalone spielte und das

amüsierte Publikum war die beste Gesellschaft – ein Beweis dafür, dass

der Sinn für Komik bis zu einem gewissen Grad epochenabhängig ist.

Auch Torquato Tasso, der seinen Aminta 1573 von der Truppe der Ge-
losi uraufführen ließ und der göttlichen Isabella Andreini Sonette wid-

mete – wie auch Chiabrera und Marino –, hatte in diesen Fällen keine

moralischen Bedenken, obwohl die Schauspielerin in der Wahnsinns-
25szene von La pazzia d’Isabella einen Striptease hinzulegen pflegte

und es bereits im goldenen Zeitalter der commedia heftige Angriffe

gegen die Komödianten gab, meist wegen der Körperlichkeit ihres
26Spiels. Guarini, der Autor von Il pastor fido etwa, beschuldigt in Il

compendio della poesia tragicomica von 1583 die Berufsschauspieler
27pauschal, Dichterwerke in den Schmutz zu ziehen. Insofern sollte

man vielleicht auch Kritik von Aufklärern wie Luigi Riccoboni oder

Carlo Goldoni als Ausdruck ihrer persönlichen Ablehnung der comme-
dia an sich sehen und den sich daran knüpfenden Gemeinplatz vom

Niedergang der Kunst im Settecento mit Vorsicht genießen.

           Der heutige Betrachter lacht über lazzi und Situationskomik, die

               
           24.  M. Troiano: »Da Napoli« in: Tessari: Commedia, S. 115f.
           25.  F. Marotti: Commedia, S. XLVI. Siehe auch das nackte Mädchen im (zer-
störten) Freskenzyklus der Narrentreppe des Schlosses Trausnitz.
           26.  R. Tessari: Commedia, S. 15-30.
           27.  »D’altro canto la commedia è venuta in tanta noia e disprezzo, che s’ella
non s’accompagna con le meraviglie degli ›intramezzi‹, non è più alcuno che sofferire
oggi la possa. E questo per ragione di gente sordida e mercenaria, che l’ha contaminata
e ridotta a vilissimo stato, portando qua e là per infamissimo prezzo quell’eccellente
poema, che soleva già coronare di gloria i suoi facitori.« Giovanni Battista Guarini: Il
pastor fido e il compendio della poesia tragicomica, Gioachino Brognoligo (Hg.), Bari:
Laterza 1914, S. 245f.
 

211

2003-09-12 12-45-08 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 205-251) T04_01 kap 4.p 31591342162

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SPRACHEN DES KOMISCHEN

natürlich unserem Zeitgeschmack entsprechend ausgesucht sind, wenn

nicht überhaupt Anleihen in comedy shows gemacht werden; u.U. ge-

schieht das über das Marionettenhafte, also vermutlich aus den Grün-

den, die Bergson in Le rire angibt; und beim riporto, wenn die Maske

ihn anstarrt, dann allerdings vor Schreck und aus Unbehagen und

nicht, weil daran irgend etwas komisch wäre.

           Es ist also eher das archaische, sakrale und furchterregend-gro-

teske Moment, das das moderne Publikum an der commedia dell’arte
anspricht, das Apotropäische, das, indem es in den Dienst einer nicht

mehr zeitgemäßen Komik tritt, die commedia dell’arte ungeachtet ihres

Personals von lebenden Karikaturen, der häufig banal-komischen Si-

tuationen und konventionellen Handlungen zu einer hoch-künstle-

rischen Theaterform macht.

Sylvia Tschörner

Improvisation in der commedia dell’arte

Nichts an der commedia dell’arte fasziniert das große Publikum so sehr

wie ihre Methode der Textproduktion. Das war schon in ihrer Blütezeit

so, obwohl die Improvisation literarischer Texte damals ein beliebtes

Gesellschaftsspiel war und mitunter wettkampfmäßig betrieben wur-
1de. Zur Mythologisierung der improvisatorischen Bravour italieni-

scher Komödianten trugen Schauspiel-Handbücher wie Dell’arte rap-
presentativa premeditata ed all’ improvviso (1699) von Andrea Perrucci

bei, der die Neuheit und Schwierigkeit des Unterfangens betont: »Es

dürfen sich nur fähige Leute daran wagen, die etwas von der Sache
2verstehen […]«. – »Poeti, Dottori, e Letterati si sono di maniera con-

fusi, e turbati, che non hanno accertato a dir parola e pure sono stati

abili, e con la lingua, e con la penna ne i rostri, e su le carte, e su le

ringhiere.« – »Dichter, Doktoren und Literaten [die aufs Geratewohl zu

improvisieren versucht hatten, S.T.] gerieten derart in Konfusion und

Verwirrung, dass sie kein Wort herausbringen konnten, und dabei wa-

ren sie doch fähig, auf der Rednerbühne, auf dem Papier und vor Ge-
3richt ihre Zunge und ihre Feder zu gebrauchen.«

               

           1.  Beispiele dafür gibt Andrea Perrucci: Dell’arte rappresentativa premeditata
ed all’ improvviso, [1699], Anton Giulio Bragaglia (Hg.), Florenz: Sansoni 1961, S. 160.
           2.  »Bellissima quanto difficile, e pericolosa è l’impresa, nè vi si devono por-
re, se non persone idonee, ed intendenti […]«, ebd., S. 159.
           3.  Ebd., S. 161.
 

212

2003-09-12 12-45-08 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 205-251) T04_01 kap 4.p 31591342162

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYLVIA TSCHÖRNER: IMPROVISATION IN DER COMMEDIA DELL’ARTE

           Solche Beispiele waren dem Ruf von Perruccis Kollegen aus der

Theaterszene förderlich, sollten aber wohl auch die Nachfrage nach

seinem Handbuch und seinen Theaterstücken ankurbeln. Zeitgenossen

kritisieren, dass die Improvisation dazu verleite, in die Rede Obszönitä-
4ten einzubauen. Die moralische Indignation beherrscht drei Jahr-

hunderte lang so sehr den Diskurs, dass darüber völlig übersehen wird,

wie sehr eine Methode, mit der man »lediglich dank einer Absprache

zwischen ein paar Leuten ein Stück machen und es in weniger als einer
5Stunde in Szene setzen kann« neo-platonische Vorstellungen von

Künstler und Kunstwerk verletzt, wie sie etwa in Giordano Brunos Ge-

nie-Theorie (De gli eroici furori, 1585) dargelegt werden. Spätestens

seit Antonin Artaud wagt niemand mehr zu bezweifeln, dass Theater

ephemer und das Ergebnis von Teamarbeit sein kann. Dennoch lebt

das Skandalon unterschwellig in der französischen Unterscheidung

création – animation weiter, und sogar der Vorwurf, die commedie seien
6nicht »wirklich« improvisiert worden, der doch einen Mangel an

créativité anprangert, vermittelt paradoxerweise den Eindruck, dass

nur nicht die richtige Kreativität am Werk war.

           Der Begriff Improvisation, das muss fairerweise gesagt werden,

bezeichnet Vorgänge, deren Impulsgeber kaum zu erfassen, nicht
7quantifizierbar, vielfach verschränkt und rückgekoppelt sind: Erar-

beitung eines Texts bzw. einer Szene im Team (z.B. Ariane Mnouch-

kines créations collectives 1789, 1793 und L’âge d’or, bei denen auch

Zeitungstheater-Methoden verwendet wurden, Augusto Boals Zeitungs-
theater und Invisible Theatre), Playback-Theater (eine moderne Varian-

te des Mimus) oder interaktive Theaterformen (wie Augusto Boals The-
atre of the Oppressed, in dem Leute aus dem Publikum Schauspieler er-

setzen und helfen, Problemsituationen zu lösen, und Keith Johnstones

Theatersport, in dem das Publikum Aufgaben stellt, z.B. in drei Wörter-

               

           4.  »[Al comico scostumato] l’uso di recitare a l’improvviso gli serve di facilità
per studiar solamente come inserire ne’i suoi discorsi qualche oscenità.« Riccoboni in
Ferdinando Taviani/Mirella Schino: Il segreto della Commedia dell’Arte. La memoria delle
compagnie italiane del XVI, XVII e XVIII secolo, Firenze: La casa Usher 1982, S. 313. Wei-
tere Beispiele in: Roberto Tessari: Commedia dell’arte. La maschera e l’ombra. Problemi di
storia dello spettacolo. Milano: Mursia 1981-1989, S. 15-30.
           5.  […] non potea capire come si potesse fare una Comedia col solo concerto
di diversi personaggi, e diponerla in men d’un’ora. A. Perrucci: Dell’arte, S. 159.
           6.  Vgl. Wolfram Krömer: Die italienische commedia dell’arte, Darmstadt: Wis-
senschaftliche Buchgesellschaft 1976, S. 43-44. F. Taviani: Il segreto, S. 309-321.
           7.  Taviani versucht das Phänomen Improvisation zu kategorisieren, legt sich
allerdings nicht fest, wie viele Wörter mehr oder weniger »Rekonstruktion«, »Personali-
sation des Textes«, »persönliche Dramaturgie des Schauspielers« usw. bedeuten. Ebd., S.
309-321.
 

213

2003-09-12 12-45-08 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 205-251) T04_01 kap 4.p 31591342162

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SPRACHEN DES KOMISCHEN

Sätzen antworten, bestimmte Wörter vermeiden, singen, den Boden

nicht berühren).

           Die Fähigkeit, über den gegenwärtigen Moment hinauszuschau-

en, die sich z.B. darin äußert, dass man ein Projekt planen und effektiv

realisieren kann, scheint auf Kosten der für das Improvisieren nötigen

Spontaneität zu gehen und vice versa. Die Kunsthistorikerin Claudia

Contin, Leiterin einer commedia-Schule in Pordenone und m.E. der

größte Arlecchino der Gegenwart, sagt z.B., sie hätte das Improvisieren
8mühsam erlernen müssen. Mit Intelligenz oder Bildung hängt die

Improvisations-Fähigkeit nicht zusammen. Weder mangelnde Gelehr-
9samkeit, wie Perrucci meinte, noch Wissen, wie heutige Theaterleute

vielfach glauben, sind Improvisations-Hindernisse, sondern charakter-

liche Dispositionen bzw. handicaps wie Angst vor Auftritten, Unfähig-

keit, sich auf andere Menschen, Dinge und Situationen einzulassen,

mangelnde Flexibilität und Phantasie, Perfektionismus usw. Es gibt

beim Improvisieren zwar die Regel, dem ersten Impuls zu folgen, aber

die nützt nur jenen, die linear denken. Weiterhin ist es leichter, eine

Figur zu gestalten, deren soziales Umfeld und Gedankengänge einem

vertraut sind. Ein Intellektueller hat naturgemäß größere Schwierigkei-

ten, sich in die Psyche Arlecchinos oder Pulcinellas zu versetzen, deren

Gedanken um Essbares, Schäkern mit der Servetta, Hickhack mit Don-
na Zezza und Arbeitsvermeidung kreisen, als in jene der innamorati,
deren amouröse und heroische Fisimatenten er irgendwann an sich

selbst oder im Freundeskreis beobachtet hat und deren petrarkisieren-

des Geplänkel (seinen) Internet-Flirts ähnelt. Ebenso wird ihm der Ty-

pus des Dottore aus seinem beruflichen, z.B. universitären, Umfeld

bestens vertraut sein, wenn er sich nicht selbst darin wieder erkennt.

           Hinsichtlich der Gründe, die irgendwelche Menschen in Ober-

italien um die Mitte des 16. Jahrhunderts dazu bewogen zu improvisie-

ren, können wir nur mutmaßen. Wir wissen auch nicht, ob in diesem

Fall das historisch-philologische Interesse im Vordergrund stand oder

der politisch motivierte Wunsch, eine Alternative zum Gelehrten-

Theater zu schaffen, ein Theater, das nicht nur eine Elite an Fürsten-
10höfen ansprechen sollte. Letzteres wäre eine bemerkenswerte Paral-

lele zu modernen Formen des Improvisationstheaters. Sowohl Augusto

Boals engagiertes Theatre of the Oppressed als auch Keith Johnstones

Theatersport, der vorrangig unterhalten will, möchten inhaltlich Thea-

ter für das ganze Volk sein, das mehrheitlich mit den zunehmend intel-

lektualistischen Stücken und Regiearbeiten des subventionierten

               

             8.  Persönliche Mitteilung, Levico Terme, August 1999.
             9.  Vgl. A. Perrucci: Dell’arte, S. 160.
           10.  Die commedia-Truppen spielten dann natürlich sowohl ausgeschriebene
Tragödien und commedie erudite als auch improvisierte Stücke.
 

214

2003-09-12 12-45-08 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 205-251) T04_01 kap 4.p 31591342162

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYLVIA TSCHÖRNER: IMPROVISATION IN DER COMMEDIA DELL’ARTE

Theaters kaum etwas anfangen kann, und zugleich auch die »undemo-
11kratische« Barriere zwischen Bühne und Publikum aufheben, was

die commedia nur durch Anspielen des Publikums versucht.

           Wir kennen allerdings pragmatische Gründe für die Beibehal-

tung und den Einsatz der wieder erlernten Technik. Laien sind oft sehr

begabt und machen gutes Theater. Es fehlt ihnen nur meistens an der

Beherrschung der Bühnensprache und der Fähigkeit, einen Text situa-

tiv zu erfassen und in das eigene Empfinden zu übertragen. Lässt man

sie Dialekt sprechen (wie es die Masken tun) und eigene Worte für eine

Situation finden, verschwindet normalerweise alles Gespreizte und

Unnatürliche. Die Lebhaftigkeit der Dialoge wird durch ein psychologi-

sches Moment gefördert: Jeder personaggio bildet mit jedem anderen

ein Oppositionspaar, innerhalb dessen sich gewisse »archetypische«

Konflikte und Rituale ergeben. Diese werden von den Schauspielern

als »echt« empfunden und das unterstützt die Produktion und Präsen-
12tation des Textes.

           Der Umstand, dass man mit Improvisation relativ schnell zu

überzeugenden Ergebnissen kommen kann, war wichtig, weil die

Truppen häufig neue Mitglieder rekrutieren und ausbilden muss-

ten, denn das Verhältnis vieler comici zur Arbeit und ihre Loyalität ge-

genüber dem capocomico dürfte jenem in der heutigen »freien Szene«

vergleichbar gewesen sein. Das verraten Bemerkungen von Perrucci
13über Ersatzleute, stabilitätsfördernde Klauseln in Arbeitsverträgen

(Gehaltsentzüge, Pönalen im Fall vorzeitigen Verlassens der Truppe
14 15usw.)  und die häufigen Ensemble-Wechsel.

               

           11.  Augusto Boal: Theatre of the Oppressed, New York: Theatre Communica-
tions Group 1985, S. 142. Keith Johnstone: Improvisation und Theater, Berlin: Alexander
Verlag 1993. Vgl. unter improvisationen.de/info_improtheater_woher.htm, eingesehen
am 24. April 2003.
           12.  Die Möglichkeit des Verschmelzens von Darsteller und personaggio in der
Improvisation wird in Pirandellos Heute abend wird improvisiert behandelt und letztlich
negiert. Luigi Pirandello: Questa sera si recita a soggetto, in: Maschere nude: Tutto il teat-
ro del piú grande dramaturgo italiano del novecento, Italo Borzi, Maria Argenziano (Hg.),
Rom: Newton 1993, S. 107-152, hier S. 142, 151-152.
           13.  Vgl. A. Perrucci: Dell’arte, S. 144.
           14.  Vgl. Ferruccio Marotti/Giovanna Romei: La commedia dell’arte e la società
barocca. La professione del teatro, Roma: Bulzoni 1991, S. XXXVII-XXXIX.
           15.  Vito Pandolfi: La commedia dell’arte. Storia e testo, Bd. II, Firenze: Sanso-
ni Antiquariato 1957-1966, S. 250 ff. Pierre Louis Duchartre: The Italian Comedy, New
York: Dover 1966.
 

215

2003-09-12 12-45-08 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 205-251) T04_01 kap 4.p 31591342162

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SPRACHEN DES KOMISCHEN

Grundlage der commedia dell’arte-Aufführungen: Szenarien (canovacci)

Das Szenario ist nichts anderes als ein Geflecht von Szenen, die auf ei-

ner Inhaltsangabe basieren, welche eine Handlung skizziert, deren

Text und szenische Aktion der Schauspieler improvisieren muss. Sie ist

in Akte und Szenen unterteilt. Die Szenenunterteilung sieht man am

Rand, wo der Name jener Figur angegeben wird, die auftreten muss,

und man markiert mit einer unterbrochenen Linie, wo sie fertig ist, und
16gibt an ab (Abkürzung von geht ab oder gehen ab).

           Der capocomico oder corago (Regisseur) erzählte der Truppe die

Handlung, nahm die Besetzung vor, informierte über den Spielort und

die Zeitstruktur des Stückes, denn wegen der damaligen Beleuch-

tungsmöglichkeiten mussten die Schauspieler das Publikum informie-

ren, ob gerade Tag oder Nacht war. Er bestimmte, welche Einfälle der

Mitwirkenden zu übernehmen und was für lazzi, Lieder und Tänze ein-
17zubauen wären. Dann gab es, wenn die Zeit reichte, einen Durchlauf,

oder zumindest eine Stellprobe. Diese Methode erlaubte, in wenigen

Stunden ein neues Stück auf die Bühne zu bringen, so dass man wie

die Schauspieler in Hamlet (die natürlich keine comici dell’arte sind)

den Wünschen eines Auftraggebers entsprechen bzw. bei großer Nach-

frage zusätzliche Stücke geben und den Aufenthalt in einer Stadt ver-
18längern konnte.

           Sehen wir uns nun einen Auszug aus dem soggetto La Trapoleria
19von Giovanni Battista Della Porta (1535-1615) an , um die Vorge-

               

           16.  »Il Soggetto non è altro, che una tessitura delle Scene sopra un Argomento
formato, dove in compendio si accenna un’azzione, che deve dirsi, e farsi dal Recitante
all’improviso, distinguendosi per atti, e per scene, scorgendosi le Scene nella margine,
dove si nota quel personaggio, che ha da uscire, e si co[n]trasegna co[n] una linea rotta
dove termina, dicendo via, accorciato da và via, o vanno via.« A. Perrucci: Dell’arte, S. 256.
           17.  Ebd., S. 263-267.
           18.  Zum Vergleich: An der Avogaria-Schauspielschule in Venedig haben wir in
drei Gruppen von sechs bis zehn Leuten binnen vier Tagen jeweils in freier Improvisation
ein Szenario erstellt, eine einstündige commedia erarbeitet und aufgeführt (mit Fecht-
szene, Choreographie von Renaissancetänzen für die Intermedien, Kostümbeschaffung,
Verschiffung (auf dem Kanal) und Aufbau der Bühne) Das Zeitraubendste waren dabei
die Diskussionen über das Szenario und der Umstand, dass mehrere Schauspieler ei-
gentlich eine andere als die ihnen zugewiesene Rolle spielen wollten, weshalb Verklei-
dungen und ein Fall von Gedächtnisschwund in den canovaccio eingebaut werden muss-
ten. Am Teatro del Vicolo (Reggio Emilia), wo Antonio Fava Besetzung und Story vorgab,
so dass die Darsteller sich nur über die Szenenfolge und den Inhalt der einzelnen Szenen
einig werden mussten und improvisierte Kostüme aus eigenem Bestand und dem Fundus
verwendeten, schafften wir dasselbe innerhalb eines Tages.
           19.  Giovanni Battista Della Porta (1535-1615) war Magier und Chiromant. Seine
 

216

2003-09-12 12-45-08 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 205-251) T04_01 kap 4.p 31591342162

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYLVIA TSCHÖRNER: IMPROVISATION IN DER COMMEDIA DELL’ARTE

hensweise zu demonstrieren: »Capitano sopra il passato per buscar de-

nari per la Schiava, Isabella lo priega, Capitano la disprezza, e via, ella

sua disperazione d’amante disprezzata, e via.« – »Capitano über das

Vorgefallene, auf der Suche nach Geld für die Sklavin, Isabella be-

schwört ihn, Capitano zeigt seine Verachtung, ab, sie: Verzweiflung,
20weil sie abgewiesen wurde, ab.« Der Capitano ist eine Karikatur des

(Kriegs-)Helden und irgendwo zwischen dem Miles gloriosus und Don

Quijote angesiedelt. In La Trapoleria handelt es sich nicht um die feige

Variante der Maske, sondern um den heldenhaften Verlierer-Typ, der

sich durch Frauengeschichten, Duelle und Spielschulden auszeichnet;

er erfüllt zusammen mit der komisch-heroischen, sexuell eher freizügi-

gen Isabella (hier eine corteggiana) die Funktion der secondi innamora-
ti. Der Capitano muss dem (grölenden, zechenden, spuckenden, Es-

sensreste auf die Bühne werfenden und mit Huren scharmutzieren-
21den) Publikum mitteilen, wer er ist und was er hier tut, weil er acht

22Szenen lang nicht mehr auf der Bühne war. Er wird also von der

schönen Sklavin erzählen: wie sie aussieht, welche Gefühle sie in ihm

geweckt, wie er sie kennen und lieben gelernt hat, wie sie bewacht

wird. Er wird böse Worte über ihren Peiniger verlieren, mitteilen, dass

er sie zu kaufen gedenke, aber kein Geld habe. Daran könnte er Ent-

führungs-Phantasien oder eine bravura-Variante anschließen, z.B. ei-

nen Bericht über die aventiure, bei der er sein Geld verloren hat. Isabel-
las Auftritt sorgt für beiderseitiges Erschrecken und apartes. Isabella:

»Non fuggire idolo mio!« Er gibt vor, sie nicht zu kennen. Sie zwingt

ihn, sie zur Kenntnis zu nehmen. Es folgt etwas Ähnliches wie die erste

Begegnung (das Rezitativ) Donna Elvira – Don Giovanni: Vorwürfe der

verlassenen Isabella, Grobheiten von ihm. »Traditore!« »Traditrice!«

Sie beschwört die Vergangenheit, klammert sich an ihn. Er stößt sie

von sich. Ab. Verzweiflungsmonolog der Isabella: »Barbaro! Scelerato!

Infedele! Demone con maschera d’amore!« bis »Oimé! misera me!« Das

Gerüst des Szenarios füllt sich, wie man sieht, wie von selbst mit Ein-

fällen.

           Eine wichtige Rolle spielen die libri generici, Handbücher für

Schauspieler, wie das schon erwähnte Werk Perruccis Dell’arte rappre-

               

Bücher Magia naturalis sive de miraculis rerum naturalium (1558) und Physiognomonia
(1588) wurden von Goethe gelobt und von Kant zitiert. Außerdem inspirierte er Dalì zu
seinen Camembert-Uhren. Vgl. Gustav René Hocke: Die Welt als Labyrinth. Manierismus in
der europäischen Kunst und Literatur, Reinbek bei Hamburg: Rowohlt 1987, S. 59, 104.
           20.  A. Perrucci: Dell’arte, S. 258.
           21.  Vgl. Luigi Riccobonis Bericht über europäische Theater in: F. Taviani: Il
segreto, S. 307-308.
           22.  Ariost und die anderen Dichter der commedia erudita nehmen m.E. in ähn-
licher Weise Rücksicht auf die Vergesslichkeit und Zerstreutheit des Publikums.
 

217

2003-09-12 12-45-09 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 205-251) T04_01 kap 4.p 31591342162

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SPRACHEN DES KOMISCHEN

sentativa. Dort erfährt man z.B. im Kapitel über die innamorati, wie die

Rollen anzulegen sind, wie concetti (zum Thema Verachtung, Eifer-

sucht, Freundschaft usw.) aufgebaut sind, wie Monologe für abgewie-

sene, empörte, wiedergeliebte und schüchterne Liebhaber und Tiraden

über die Liebe, das Glück, Desinteresse usw. aussehen können. Auch

die in Monologen verwendeten rhetorischen Figuren werden analy-

siert. Es gibt Liebesdialoge für alle möglichen Konstellationen (A liebt

B, A liebt B nicht, beide sind schüchtern, beide geben vor, den anderen

zu verachten, Versöhnungsvarianten usw.) und eine Sammlung von
23Zweizeilern, wie sie jeder Schauspieler parat haben sollte. Das Kapi-

tel zum Capitano enthält eine maccheroni-spanische und eine neapoli-

tanische bravura, weitere Komplimente und leere Versprechungen zur

Eroberung einer Angebeteten, z.B. für sie die Schürze der Juno oder
24den Schild der Athene erobern zu wollen.

           Die Modell-Szenen waren natürlich nicht zum Auswendiglernen

bestimmt. Selbst wenn man mit einer Aufführungsdauer von vier oder

fünf Stunden und einem mythologisch bewanderten Publikum rechnet,

sind sie viel zu lang und kompliziert. Sie müssten außerdem jeweils
25adaptiert werden, und das ist mühseliger als zu improvisieren. Die

Schauspieler suchten sich in den meisten Fällen wohl nur eine Hand-

voll griffiger Phrasen zusammen, die sie verwendeten, wo es gerade

passte. Leute, die es zu dieser Art von Theater zieht, sind im Allgemei-

nen zwanghaft kreativ und legen sich nicht oder nur sehr widerwillig
26fest. Sie gestehen allenfalls zu, dass man lazzi und Choreographien

27einstudieren muss. Das Auswendiglernen von Texten ist verpönt.

»Auch wenn man denselben canovaccio mehrmals sieht, kann man an
28jedem Abend eine andere Aufführung erleben«, berichtet Riccoboni.

               

           23.  A. Perrucci: Dell’arte, S. 162-193.
           24.  Ebd., S. 210-213.
           25.  »Esse non quadrano con ciò che l’interlocutore ha appena detto e sono
del tutto fuori tema.« Riccoboni in: F. Taviani: Il segreto, S. 312.
           26.  Ich kann das nicht statistisch erhärten, habe aber die Erfahrung gemacht,
dass nicht nur Schauspielschüler sondern auch die Großen so sind. Ferruccio Soleri, der
zweite Strehler-Arlecchino, zerstritt sich z.B. anlässlich eines Auftritts in Innsbruck, den
ich moderierte, mit den Beleuchtern, von denen er ebenfalls Improvisation erwartete,
und konnte auch mir vorher nicht sagen, wann er akrobatische Übungen einbauen wür-
de. Das Sich-Nicht-Festlegen-Wollen ist auch der Grund dafür, dass es keine Video-Mit-
schnitte von modernen commedia dell’arte-Aufführungen gibt.
           27.  Mein Lehrer Antonio Fava behauptet z.B., er sei unfähig, eine Rolle zu
lernen und auch Dario Fo (mit dem Fava Pupi e pupazzi machte) arbeite auf Improvisa-
tionsbasis und lege die Texte seiner Stücke immer erst nach der jeweiligen Tournee fest.
           28.  »Anche se si vede più volte lo stesso Canovaccio, si può vedere ogni sera
una diversa rappresentazione.« Riccoboni in: F. Taviani: Il segreto, S. 312.
 

218

2003-09-12 12-45-09 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 205-251) T04_01 kap 4.p 31591342162

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYLVIA TSCHÖRNER: IMPROVISATION IN DER COMMEDIA DELL’ARTE

Zur Vorbereitung auf die abendliche Vorstellung suchten sich die Dar-

steller wohl eher in eine allgemeine Stimmung zu versetzen, wie der

Monolog einer servetta verrät, die der Innamorata Boccaccios Fiammet-
ta, dem Capitano die Bravure del capitano Spavento von Francesco An-

dreini, der Kupplerin die Celestina und dem Innamorato die platoni-
29schen Dialoge beibringen muss.

           Man hat der improvvisa häufig den Kunst-Charakter abgespro-

chen. »Es fehl[t]en ihr wenigstens einige Merkmale, die man vom lite-

rarischen Kunstwerk zu erwarten pflegt: Tiefe, Gefühlsausdruck, Aus-
30sage über Wirklichkeit oder Wesen der Wirklichkeit.« Solche Aussa-

gen sind problematisch, erstens, weil der Text innerhalb des Gesamt-

kunstwerks Aufführung nur ein Faktor von mehreren ist. Zweitens, weil

sie sich, da es meines Wissens keine Mitschriften gibt, nur auf einige

wenige ausgeschriebene Stücke (von Flaminio Scala, Francesco An-

dreini, Silvio Fiorilli u.w.) stützen, die eben gerade nicht improvisiert

sind und zudem von drittklassigen Dramatikern stammen. Nach meiner

Erfahrung ist die Qualität von Texten, die in Gemeinschaftsarbeit ent-

stehen, erstaunlich gut. Auch Keith Johnstone, der als Chefdramaturg

am Londoner Royal Court Theatre mit Autoren wie Arnold Wesker,

John Arden, Edward Bond und Ann Jellicoe improvisierte, sagt: »Wir

lernten, dass Sachen, die einer plötzlichen Eingebung entstammen, ge-

nauso gut oder besser sein können als die Texte, mit denen man sich
31abgeplagt hatte.« Jede Maske (um auf die improvvisa zurückzukom-

men) kann sich voll auf ihren personaggio konzentrieren, füllt ihr Ty-

pen-Korsett mit Sprachmaterial, das dem Denken der Figur entspricht

(das ihr in den meisten Fällen näher liegt als dem Dichter), und benutzt

ihr eigenes, unverwechselbares Idiom. Die so entstehende Vielfalt

würde möglicherweise in einer konventionellen Inszenierung stören; in

einer commedia-Aufführung sorgen jedoch Körpersprache und Masken

für stilistische Geschlossenheit. Ob das neurotische Potential der Figu-

ren (etwa Pantalones Fixierung auf avere-potere und die Tochter/junge

Heiratskandidatinnen) umgesetzt wird, hängt vom Genie des Schau-

spielers ab. Isabella Andreini scheint z.B. in ihren Wahnsinnsszenen
32(Spiel mit Paradoxien und Metamorphosen) Annäherungen an wirk-

lich vorkommende Psychosen wie Schizophrenie oder Identitätsstö-

rungen versucht zu haben. Weniger abhängig von individuellen Bega-

bungen ist hingegen der Einfluss der Gruppendynamik auf die Dialoge.

Sie bewirkt, dass die Psychologie der commedia vorwiegend systemisch,

               

           29.  Vgl. Domenico Bruni in: F. Marotti: La commedia, S. 388.
           30.  W. Krömer: Commedia, S. 28.
           31.  K. Johnstone: Improvisation, S. 37.
           32.  Flaminio Scala in: R. Tessari: Commedia, S. 167. Rudolf Münz: Theatralität
und Theater, Berlin: Schwarzkopf & Schwarzkopf 1998, S. 144.
 

219

2003-09-12 12-45-09 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 205-251) T04_01 kap 4.p 31591342162

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SPRACHEN DES KOMISCHEN

d.h. eine Psychologie der wechselseitigen Beziehungen ist, jene Art von

Psychologie, die Theater spannend macht. Edward Bond kommt zu ei-

nem ähnlichen Schluss, wenn er über seine Impro-Erfahrungen sagt:

»In der Autorengruppe habe ich gelernt, dass es in einem Drama nicht
33um Charaktere, sondern um Beziehungen geht.« Man kann also da-

von ausgehen, dass die »Texte« der improvvisa, verglichen mit der Pro-

duktion zweit- und drittklassiger Dramatiker, zu der sie die Alternative

darstellte, gar nicht so schlecht waren.

Sylvia Tschörner

Zur symbolischen Verfasstheit komischer Körper.

Thomas Corneille: Le geolier de soy-mesme (1656)

Die symbolische Verfasstheit komischer Körper beschreibt sich einlei-

tend am bündigsten, wenn man sie vom anderen Extrem, und das

heißt: vom Stummfilm her definiert. Mit diesem Genre verbindet sich

das Thema von Körper und Komik in nahe liegender Weise. Da der

Stummfilm keine Sprache besitzt, kann sich bei ihm Komik nur als eine

Komik des Körpers artikulieren. Diese hat der Stummfilm in einer

nachgerade virtuosen Choreographie und in vermutlich unüberbietba-

rer Weise herausgearbeitet. Mit dem Aufbau einer komischen Hand-

lung tut er sich demgegenüber schwer. Die Komik des Stummfilms lebt

von bildhaften Miniaturszenen, in denen der Körper in seiner Eigen-

motorik dargestellt wird. Die Dramaturgie des komischen Stummfilms

besteht darin, bei flacher Handlungsführung episodisch ein Feuerwerk

körperlicher Missgeschicke zu entfachen: Der Held stolpert über seine

eigenen Füße oder Charlie Chaplin zieht als Industriearbeiter, nach-

dem er die Fabrik verlassen hat, weiter mechanisch Schrauben an.

           Ich will nicht die radikale These aufstellen, es gebe eine Komik

des Körpers erst mit dem Stummfilm. Doch stellt dieser einen geeigne-

ten Orientierungspunkt dar, gerade weil er einen Extrempunkt bildet.

Im Stummfilm ist die Komik des Körpers essentiell, im Schauspiel ist

sie ein Moment, und es ist nicht einmal immer gesichert, ob das und

inwiefern das, was man vergleichsweise spontan einer Komik des Kör-

perlichen und des Materiellen zuschlagen mag, als Komik des Körpers

im strengen Sinne zu bezeichnen ist. Genauso wenig ist gesichert, ob

eine Komik des Körpers sich – wie häufig im Stummfilm – als eine an-

               

           33.  Ebd., S. 37.
 

220

2003-09-12 12-45-09 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 205-251) T04_01 kap 4.p 31591342162

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FRANZISKA SICK: ZUR SYMBOLISCHEN VERFASSTHEIT KOMISCHER KÖRPER

dere Form von Turnübung darstellen muss. Schließlich ist zu beden-

ken, dass eine Komik des Körpers, wie sie in extremer Weise der

Stummfilm ausarbeitet, im Grunde eine Frage der Inszenierung ist.

Dem Schauspiel steht, insofern es als Text von der Aufführung zu un-
1terscheiden ist, eine solche Komik nicht zur Verfügung. Ein Dramen-

text bietet – eben weil er Text und nicht Aufführung ist – keine komi-

schen Körper dar. Er kann diese allenfalls auf symbolischer Ebene be-

zeichnen. Wieso und in welcher Hinsicht ist also bei einem Stück wie
2Thomas Corneilles Le geolier de soy-mesme (1656) von einem komi-

schen Körper zu reden?

           Le geolier de soy-mesme ist eine Verwechslungskomödie im spa-
3nischen Stil. Verwechslungskomödien bedienen sich häufig der Ver-

kleidung. Nun ist das Kleid zwar etwas Körperliches, aber es ist nicht

der Körper. Ebenso wenig ist das, was der Verkleidung widerspricht,

im 17. Jahrhundert rein körperlich zu sehen. Es bezeichnet zwar eine

Identität, aber diese ist in hohem Maße habitueller Natur, sie betrifft

den Umstand, dass hier jemand in ein Kleid oder in eine Rolle schlüpft,

die ihm nicht gemäß ist, und in der er sich deshalb komisch verrät. Der

Held wird seiner Verkleidung nicht dadurch überführt, dass man ihn

buchstäblich entkleidet. Der Körper, wenn wir an dieser Stelle unter

Körper das Gegenteil von Verkleidung verstehen, ist kein nackter Kör-

per. Der Körper – als das Andere der Verkleidung – ist Habitus.

           Wie dominant Corneilles Stück von Verkleidungen bestimmt ist,

zeigt bereits eine grobe Zusammenfassung der Handlung. Federic, der

Prinz von Sizilien, liebt Laure, die Tochter des neapolitanischen Kö-

               

           1.  Dies gilt selbstredend nicht für Sonderformen wie die Stegreifkomödie
oder die Farce. Zur Farce vgl. Charles Mazouer: »Introduction«, in: Farces du Grand Siècle.
De Tabarin à Molière. Farces et petites comédies du XVIIe siècle, Paris: Le livre de poche
1992, S. 7-26, hier S. 19: »Les farceurs imposent […] la primauté du jeu […]. L’atten-
tion du spectateur est concentrée sur les comédiens, sur leurs apparences extérieures et
sur leur expression corporelle.« Erst mit Molière und unter dem Einfluss der commedia
dell’arte findet das szenische Spiel der Farce in Frankreich auch in die Komödie Eingang,
vgl. Konrad Schoell: Die französische Komödie, Wiesbaden: Akademische Verlagsanstalt
Athenaion 1983, S. 87-94.
           2.  Der Text wird nach folgender Ausgabe zitiert: Paul Scarron: Le gardien de
soy-mesme (1655)/Thomas Corneille: Le geolier de soy-mesme (1656). Eingeleitet und
kommentiert von Elisabeth Montet, Vorwort von Georges Forestier, Toulouse: Société de
Littératures Classiques 1995.
           3.  Zur im Wesentlichen auf spanischen Stoffen basierenden »comédie à
l’espagnole«, die von ca. 1640 bis 1660 in Frankreich das dominante Modell der Komödie
darstellt, vgl. Gabriel Conesa: La comédie de l’âge classique (1630-1715), Paris: Seuil
1995, S. 82-92 und Michel Gilot/Jean Serroy: La comédie à l’âge classique, Paris: Belin
1997, S. 108-126.
 

221

2003-09-12 12-45-09 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 205-251) T04_01 kap 4.p 31591342162

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SPRACHEN DES KOMISCHEN

nigs, und wird von ihr wiedergeliebt. Neapel und Sizilien aber sind po-

litisch verfeindet. Federic und Laure können deshalb nur über den

Umweg der Verkleidung zueinander finden.

           Die erste Verkleidung findet bereits im Vorfeld des Stückes

statt. Federic reist verkleidet als Maler nach Neapel und überreicht

Laure unter dem Vorwand, dass der Prinz ihr wegen der politischen

Spannungen das Portrait zurückgeben wolle, das sie ihm einst überlas-

sen habe, das seine. Laure entdeckt diesen Umstand, als der vermeint-

liche Maler im Hinausgehen seufzt und erkennt in ihm den Prinzen.

Sie weiß damit zugleich auch, dass Federic sie liebt – und erwidert fort-

an seine Liebe.

           Als Rodolphe – der beste Krieger des Königs – um die Hand

Laures anhält und alle Mitbewerber zum Turnier herausfordert, reist

Federic erneut – dieses Mal als namenloser Ritter – an den Hof von Ne-

apel, stellt sich Rodolphe im Turnier und tötet ihn. Er flieht, entkommt

unerkannt und entledigt sich seiner Rüstung in einem nahe gelegenen

Wald. Die Rüstung findet ein Narr, Jodelet, der, geblendet von ihrem

Glanz, sich diese anzieht. Er wird als vermeintlicher Mörder Rodolphes

gefasst und vor den König gebracht. Auch Octave, der Diener Federics,

wird gefasst. Durch ihn erfährt der König, dass der unbekannte Ritter

kein Geringerer als der Prinz von Sizilien ist. Octave bestärkt den Kö-

nig in dem Glauben, der Träger der Rüstung – also der Narr – sei Fede-

ric, und bewegt schließlich auch Jodelet mit einigem Geschick dazu,

diese falsche Identität als die seine anzunehmen.

           Unterdessen findet Federic im Schloss Isabelles, einer Schwes-

ter Laures, Unterschlupf. Er hatte sich ihr als ein Händler aus Florenz

vorgestellt, der wegen der guten Geschäfte zum Turnier gekommen

und auf dem Rückweg im nahen Wald überfallen und ausgeraubt wor-

den war. Isabelle nimmt ihn in ihre Dienste. Der König beschließt, Jo-

delet (alias Federic) und Octave in Isabelles Schloss gefangen zu hal-

ten. Isabelle überträgt ihrem neuen Diener das Amt des Kerkermeis-

ters. So – aufgrund einer doppelten Verwechslung und Verkleidung –

wird Federic, wie der Titel des Stückes es programmatisch als unerhör-

ten Kasus annonciert, sein eigener Kerkermeister.

Madame, permettez qu’on asseure le Roy
[…]
Que garder Federic, c’est me garder moy-mesme,
Que bien loin qu’il se puisse échaper de mes mains,
Jusqu’au fonds de son cœur je liray ses desseins,
Et que de sa personne enfin, quoy qu’il advienne,
Je m’engage à répondre ainsi que de la mienne. (III/2, V. 835-842)
– Madame, man möge dem König versichern,
[…]
Dass Federic zu bewachen für mich heißt, mich selbst zu bewachen.

 

222

2003-09-12 12-45-09 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 205-251) T04_01 kap 4.p 31591342162

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FRANZISKA SICK: ZUR SYMBOLISCHEN VERFASSTHEIT KOMISCHER KÖRPER

Unmöglich wird er mir entkommen können, im Gegenteil:
Noch sein geheimsten Absichten werde ich kennen.
Für seine Person verbürge ich mich, was auch immer geschieht,
Wie für mich selbst.

Octave rät Federic, sich den Umstand, dass man Jodelet mit ihm ver-

wechselt, zunutze zu machen und unter dem Deckmantel des Narren

beim König um die Hand Laures anzuhalten. Verlieren könne er hier-

bei nichts, da er sich selbst nicht zu erkennen geben müsse. Federic

redet daraufhin dem Narren ein, er könne sein Leben nur retten, wenn

er das Herz Laures erobere, und erklärt ihm zugleich, dass es sich für

einen Prinzen nicht zieme, selbst mit der Geliebten zu sprechen und

um ihre Hand anzuhalten. Er dient sich ihm als Liebesbote an und

kann so im Beisein des Narren Laure ungeniert seine Liebe erklären.

Federic ist damit nicht nur sein eigener Kerkermeister, er ist auch sein

eigener Konkurrent in Liebesdingen. Mehr noch: Federic setzt seinem

– wenn auch nur vorgeblichen – Konkurrenten vor dessen Augen Hör-

ner auf. Der Öffentlichkeit gegenüber bedient er sich einer doppelten

Verkleidung: Während er unter der Tarnkappe des Dienertums seinen

Körper der Rache des Königs entzieht, meldet er unter der Narrenkap-

pe des vermeintlichen Federic seine Ansprüche an.

           Federics Kalkül geht auf. Als der Infant von Sizilien mit Trup-

pen vor Neapel steht, willigt der König in die Heirat Laures mit Federic

ein, um den Krieg zu vermeiden, wiewohl er sich an dem unstandes-

gemäßen Auftreten des Narren stößt. Das Missverständnis klärt sich

auf, und die Komödie kann mit einem Ausgang, der alle zufrieden

stellt, schließen.

Federic oder die Komödie der List und der Intrige.
Zur Komik symbolischer Körper

Die Handlung des Stückes zeigt – bis auf Widerruf –, dass das Komi-

sche des Stückes in seiner Intrige, in den von Federic und seinem Die-

ner Octave vielfältig und listig herbeigeführten Verwechslungen be-

steht. Indessen wird man angesichts dieses Plots vielleicht an der einen

oder anderen Stelle schmunzeln, man wird jedoch nicht – wie bei einer

wohl platzierten szenischen Pointe – lauthals lachen. Es ist deshalb

dienlich, zwischen einer Komik der Intrige und einer szenischen Ko-

mik zu unterscheiden. Nur szenische Komik erntet Lacher, nicht aber

die Komik der Intrige.

           Die Komödie der Intrige ist am prägnantesten von der Typik des

komischen Helden aus und im Kontrast zum tragischen Helden zu be-

stimmen. Während der tragische Held durch ein Ethos bestimmt ist

und an diesem – auch wenn er es ohne Schuld verletzt – zerbricht, ist

der komische Held durch die List geprägt und dadurch, dass er es stets

 

223

2003-09-12 12-45-09 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 205-251) T04_01 kap 4.p 31591342162

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SPRACHEN DES KOMISCHEN

4versteht, seinen Kopf aus der Schlinge zu ziehen . Die Komödie er-

weist sich hierin als die exakte (subversive) Spiegelung der Tragödie.

Das zeigt sich gerade in dem hier in Rede stehenden Thema: Jede Ver-

kleidung ist im Grunde ein Betrug. Anders als die Tragödie straft die

Komödie den Betrug nicht ab, sondern honoriert ihn mit glücklichem

Ausgang.

           Wenn ich der Komödie die List als einen ihr essentiellen Be-

standteil zuordne, ist damit nicht gesagt, dass die List das im eigentli-

chen Sinne Komische der Komödie ausmacht. Die List charakterisiert

das Ethos des komischen Helden: als nicht-ethisches Ethos des Durch-

kommens. So wenig man die Verzweiflung des tragischen Helden mit

der Katharsis des Zuschauers wird verwechseln wollen, so wenig ist

darauf zu setzen, dass die List des komischen Helden das Lachen des

Zuschauers provoziert.

           Die komische Intrige beruht nicht auf einer Komik des Körpers.

Wenn Federic sich bei Laure unter falschem Namen einschleicht, wenn

er unter dem Vorwand, Laure ihr Bild zurück zu geben, ihr sein eige-

nes übergibt, so ist diese Szene komisch, weil sie in einer mehrfachen

Verstellung und Verschiebung von Identität diese dann doch dort plat-

ziert, wo sie sie haben will. Komisch ist diese Szene aufgrund ihrer lis-

tigen Verschiebung von Identität oder aber auch deshalb, weil sie vom

Körper abstrahiert. Bereits der Akt der Verkleidung ist Abstraktion und

Distanznahme vom eigenen Körper. Dennoch kommt auch die komi-

sche List nicht ohne jegliche Körperlichkeit aus. Dinglich und zugleich

hoch symbolisch übergibt Federic Laure sein Bild, er übergibt sich ihr

in Form eines dinglichen Platzhalters. Auch eine Komödie der List

muss Körperliches – wenn auch nicht unbedingt den Körper selbst – an

den rechten Ort bringen. Die List besteht dabei darin, dass sie den

Körper in einem Spiel der Verkleidung in eine reale und eine symboli-

sche Präsenz zerteilt: Der real anwesende, aber verkleidete Maler

übergibt sich als Bild – in einem Ding, das so körperlich wie zugleich

auch symbolisch ist.

           Verwandtes, wenn auch nicht unbedingt Gleiches, zeigt sich,

               

           4.  Dieses Argument stellt freilich eine etwas grobe Typisierung dar. Es trifft
nicht auf Komödien zu, in denen die Intrige keine oder nur eine nachgeordnete Rolle
spielt, wie etwa in der »comédie à l’espagnole«, in der eine komische Figur im Zentrum
steht, die sich nach Art des spanischen gracioso dadurch auszeichnet, dass sie großmäu-
lig, feige, verfressen und schwerfällig ist (vgl. Roger Guichemerre: La comédie avant Mo-
lière (1640-1660), Paris: A. Colin 1962, S. 182). Die über die commedia dell’arte bis auf
die lateinische Komödie zurück reichende »comédie à l’italienne« hingegen führt in An-
lehnung an die italienischen zanni Dienerfiguren in die Komödie ein, die sich durch ih-
ren Einfallsreichtum, ihre List und ihre Skrupellosigkeit auszeichnen (vgl. ebd.). Thomas
Corneilles Komödie vereinigt beide Traditionsstränge.
 

224

2003-09-12 12-45-09 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 205-251) T04_01 kap 4.p 31591342162

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FRANZISKA SICK: ZUR SYMBOLISCHEN VERFASSTHEIT KOMISCHER KÖRPER

wenn Federic sich als Liebender in einer mehrfachen Verschränkung

der Rollen durch den Narren vertreten lässt. Federic vertritt den Nar-

ren zwar gegenüber Laure und kann so unmittelbar mit ihr sprechen,

in der Öffentlichkeit aber lässt er sich durch den Narren vertreten. Un-

ter der Kappe des Narren gibt er öffentlich kund, dass er Laure liebt.

Federic: Souffrez que je vous [à Jodelet] parle en serviteur fidelle.
Un Prince tel que vous, sans trahir sa grandeur,
Ne peut traiter l’amour que par Ambassadeur.
Jodelet: Est-ce que je m’abaisse en contant des fleurettes?
Federic: Sans doute, & c’est à vous à montrer qui vous estes,
Vous tirer du commun, toûjours grave …
Jodelet: En ce cas,
Faites pour moy l’amour, je n’y resiste pas;
S’entend pour le parler, car pour fuir tout conteste,
Dés lors ma gravité fait arrest sur le reste.
Mais plus de Federic, car je hay le détour.
Federic: Je vous [à Laure] puis donc enfin parler de mon amour,
Princesse […]. (IV/4, V. 1378-1389)
– Federic (zu Jodelet): Gestattet, dass als treuer Diener ich Euch rate.
Ein Prinz wie Ihr kann, will er seine Würde nicht verlieren,
Von Liebesdingen nur vermittelt über einen Boten sprechen.
Jodelet: Erniedrige ich mich, wenn ich selbst mit galanten Worten werbe?
Federic: Ganz ohne Zweifel. Ihr habt zu zeigen, wer Ihr seid,
Müsst vom Gemeinen Euch unterscheiden, immer ernst sein …
Jodelet: Wenn dem so ist –
Macht Ihr für mich die Liebe, ich widersetz’ mich nicht.
Was das Verbale anbelangt, versteht sich. Damit kein Missverständnis aufkommt:
Mein Ernst verbietet alles Weitere.
Verzichtet aber auf die Nennung Federics, ich hass’ den Umweg.
Federic (zu Laure): Nun endlich kann ich also meine Liebe Euch gestehen,
Prinzessin […].

Ernst Kantorowicz hat in seiner Theorie von den zwei Körpern des Kö-

nigs für das Mittelalter gezeigt, dass der öffentliche Körper und der
5private Körper zwei Körper sind. Wie bei Kantorowicz – und zugleich

in einem sehr viel materielleren, konkreteren Sinne – besitzt Federic

zwei Körper. Den eigenen und den des Narren. Die komisch-listige

Verdrehung der Lehre von den zwei Körpern ist hierbei nicht zu über-

sehen. Während sonst der öffentliche Körper sakrosankt ist, gibt Fe-

               

           5.  Vgl. Ernst H. Kantorowicz: Die zwei Körper des Königs. Eine Studie zur poli-
tischen Theologie des Mittelalters, München: Deutscher Taschenbuchverlag 1990 (1. Auf-
lage New York 1957).
 

225

2003-09-12 12-45-10 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 205-251) T04_01 kap 4.p 31591342162

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SPRACHEN DES KOMISCHEN

deric just den öffentlichen Körper preis. Dadurch, dass er sich durch

den Narren vertreten lässt, macht er sich buchstäblich selbst zum Nar-

ren. Sein öffentlicher oder sein zweiter Körper ist der Narr.

           Auch wenn man einräumt, dass die Gesellschaft des 17. Jahr-

hunderts wie die des Mittelalters eine Adelsgesellschaft ist, mag der

Verweis auf Kantorowicz weit hergeholt erscheinen. Indessen gilt die-

ses Bezugssystem, wenn auch in abgewandelter und weniger strenger

Form, mindestens bis ins 18. Jahrhundert. Als Herder Goethes Namen

in einem Spottvers in den Schmutz zieht – »Der von Göttern du

stammst, von Goten oder vom Kote,/ Goethe […]« –, antwortet Goethe

in Dichtung und Wahrheit, man dürfe den Namen nicht anrühren, denn

der Name hänge der Person nicht lose um wie ein Mantel, sondern sei
6fest mit ihr verbunden wie eine Haut. Womit mit anderen Worten

gesagt ist: Namen sind (symbolische, öffentliche und eben deshalb sa-

krosankte) Körper. Diese darf man nicht dem Spott oder der Komödie

aussetzen. Fast entsteht der Anschein, als sei der Bürger Goethe adels-

stolzer auf seinen Namen als der sizilianische Prinz in Corneilles Ko-

mödie.

           Zum (wenn auch unausgesprochenen) Austrag kommt das Prob-

lem der Preisgabe des Namens am Ende des Stückes. Der König von

Neapel äußert hier gegenüber dem Infanten von Sizilien die Vermu-

tung, dass sein (des Infanten) Bruder, Federic, sich als Narr gebärde,

um seine Haut zu retten. Der Infant weist diese Interpretation strikt zu-

rück. Sein Bruder sei ein Ehrenmann, nie würde er seinen Ruf schädi-

gen, um sein Leben zu retten. Und trotzdem tut Federic eben dies. Er

tut es freilich in einer eigentümlichen Verschiebung, in der sich der

symbolische oder der zweite Körper nochmals zweiteilt. Für eine kurze

Zeit gibt Federic seinen symbolischen Körper preis, überantwortet ihn

an den Narren, um nach der Aufhebung der Verkleidung seinen sym-

bolischen Körper umso unversehrter zurück zu erhalten. Er macht sich

zwar zum Narren, aber der Narr ist dann doch ein anderer Körper.

Ein Narr, der nur Narr ist oder Kostüm pur.
Zur Komödie des Habituellen

Ganz anders als Federic verhält sich der Narr. Die Komplementarität

beider Figuren lässt sich bereits an der komischen Inversion ihrer Ver-

kleidung ablesen. Dem namenlosen Sieger im Turnier, der eine Rüs-

tung ablegt, mit der er sich Ruhm erworben hat, steht ein Narr gegen-

über, der sich diese Rüstung anzieht, ohne sie substantiell ausfüllen zu

               

           6.  Vgl. Johann Wolfgang von Goethe: Aus meinem Leben. Dichtung und Wahr-
heit [= Werke. Hamburger Ausgabe, Bd. 9], München: Deutscher Taschenbuchverlag
1982, S. 407.
 

226

2003-09-12 12-45-10 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 205-251) T04_01 kap 4.p 31591342162

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FRANZISKA SICK: ZUR SYMBOLISCHEN VERFASSTHEIT KOMISCHER KÖRPER

können. Das, was der Stärkere ablegt, weil er es nicht länger tragen

kann, zieht sich partout der Schwächere an.

           Einen Zweck verbindet Jodelet mit dieser Verkleidung nicht. Er

will nicht mit dem Kleid Federics dessen Rolle übernehmen. Jodelet ist

ein Narr, der nur Narr ist, weil er sich ins rein Äußerliche verkleidet.

Die Verkleidung Jodelets ist Kostümierung pur. Sie ist ihm Selbst-

zweck. Jodelet zieht die Rüstung nur an, weil sie ihm gefällt. Zugunsten

dieses Scheins übersieht er die sozialen Konsequenzen.

           Unübersehbar ist die Verkürzung, die die Figur des Narren da-

mit in diesem Stück erfährt. Das Motiv des Schelmen, des Hanswurst,

des Narren, des Dieners räumt diesem – wenn auch mit unterschiedli-

chem Gewicht in den Gattungen und in unterschiedlicher Ausprägung
7in den einzelnen »Nationalliteraturen« – zumeist ein gewisses sozia-

les Geschick ein. Auch wenn diese Figuren die sozialen Regeln des hö-

heren Standes, insbesondere aber gute Sitte und Ehre stets verletzen,

verstehen sie es doch einigermaßen geschickt, sich ihren Vorteil zu

verschaffen. Corneilles Stück nimmt dieses Motiv extrem zurück. Jode-

let, der Narr, der sich ins Äußerliche verkleidet, ohne mit der Verklei-
8dung auf eine Intrige zu zielen, ist eben deshalb für die Handlung

weitgehend funktionslos. Der einzige Vorteil, den Jodelet sucht, wenn
9er denn einen sucht, besteht im körperlichen Genuss. Er sucht ihn so

kurzfristig und so spontan, wie dieser ist. Dass Jodelet damit der Tradi-
10tion des gracioso zuzuschlagen ist, ist anzumerken. Wichtiger in un-

               

             7.  Verwiesen sei hier noch einmal auf die oben ausgeführten Differenzen zwi-
schen der italienischen und der spanischen Komödie.
             8.  Anzumerken ist, dass »intrigue« im Französischen für beides steht: für die
Intrige und für die Handlung. Das – insbesondere im Kontext der Komödie – verbreitete
Spiel mit der doppelten Bedeutung des Wortes lässt sich im Deutschen nicht wiederge-
ben.
             9.  Vgl. Th. Corneille: Le geolier de soy-mesme III/3, V. 897-906: »(Jodelet)
Gouverneur, je vous prie,/ Le vin est-il fort bon dans cette hostellerie?/ Tout bien consi-
deré, nous ne serions point mal/ D’en humecter un peu l’humide radical./ (Federic) Il
faut faire servir, Seigneur./ (Jodelet) Bonne parole./ Ce lict que j’apperçois a-t’il la plu-
me molle?/ (Federic) C’est vostre appartement./ (Jodelet) Il est donc à propos/ Qu’at-
tendant le repas j’y repose mes os,/ Car comme l’on m’a fait tantost courir grande erre,/
Je suis las de porter ces instrumens de guerre.« – »(Jodelet) Sagt, Gouverneur,/ Ist der
Wein gut in dieser Herberge?/ Wir wären, alles wohl bedacht, nicht schlecht beraten,/
Ein wenig an dem Rebensaft zu nippen./ (Federic) Sie müssen servieren lassen, Seigneur./
(Jodelet) Guter Rat./ Ist das Bett weich, das ich dort erspähe?/ (Federic) Das ist Euer
Gemach./ (Jodelet) So ist es angezeigt,/ Dass ich die Knochen dort zur Ruhe lege, bis
das Mahl bereitet ist./ Da man mich auf dem Weg hierher zu großer Eile angetrieben
hat,/ Bin ich es leid, die Kriegsausrüstung hier zu tragen.«
           10.  Vgl. M. Gilot/J. Serroy: La comédie à l’âge classique, S. 112-118.
 

227

2003-09-12 12-45-10 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 205-251) T04_01 kap 4.p 31591342162

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SPRACHEN DES KOMISCHEN

serem Zusammenhang jedoch ist die Feststellung, dass der Körper das

Andere der komischen Intrige ist. Wer wie der gracioso dem Körper

verhaftet ist, entwickelt weder eine Strategie des Handelns noch situa-

tionsgerechte Schlagfertigkeit.

           Dennoch ist die Rolle des Narren in Corneilles Komödie nicht zu

unterschätzen. Weil er stets aus der Rolle fällt, ist er es, der die Lacher

einbringt. Vom funktionalen Stellenwert her betrachtet, besitzt der

Narr damit eine gewisse Verwandtschaft mit dem komischen Helden

des Stummfilms. Er trägt die episodische und die im eigentlichen Sinne

körpergebundene Komik. Different sind freilich Ursache und Umfang

solcher Episodenhaftigkeit und Körperlichkeit. Während sie im

Stummfilm medial gegründet und deshalb umfassend sind, sind sie in

der Komödie des 17. Jahrhunderts sozial gegründet. Sie sind deshalb

nicht universal, sondern betreffen nur eine Figur. Die szenische Komik

fällt dem Narren zu, während es der Figur von Stand zukommt, die In-

trige zu führen.

           Different ist ferner die Körperlichkeit hier und dort zu bewer-

ten. Auch wenn Jodelets Komik von Körperlichem bestimmt ist, führt

er Körperliches nicht auf der Bühne vor. Die komischen Momente wer-

den in der Komödie des 17. Jahrhunderts, nicht zuletzt aus Gründen

der bienséance, nicht in ihrer Drastik, sondern lediglich als falsche Vor-

stellungswelt dargestellt. Jodelet etwa schlägt Laure vor, künftig einen
11gemeinsamen Zahnstocher zu benutzen. Eine szenische Umsetzung

ist unter den Bedingungen der bienséance kaum denkbar.

           Soziale Bedingungen wie der Benimm, kulturelle Bedingungen

wie die bienséance und mediale Bedingungen wie die Sprachform des

Dramas überlagern sich und bilden, zusammen genommen, die Bedin-

gung dafür, dass eine Komik des Körpers nur gebrochen oder in der

Form eines besprochenen Körpers darstellbar ist.

           Als nächstliegenden Grund mag man die Bedingungen des So-

zialen ansehen. In einer Gesellschaft, die Verhalten in hohem Maße

kodifiziert, ist das Komische nicht länger der Körper, sondern der Ver-

stoß gegen soziale Regeln. Die hoch kodifizierte Adelsgesellschaft des

17. Jahrhunderts hat den Körper gleichsam hinter sich gelassen. Sie

definiert sich durch die Ausgrenzung des Körpers. Nicht der Körper

gilt ihr als das Komische, als komisch erachtet sie es bereits, dass man

von Körperlichem spricht. Die Sorge, ob es auch gut und reichlich zu

essen gebe, muss denen als komisch erscheinen, die sich aufgrund ih-

rer sozialen Position um gutes Essen nicht sorgen müssen. Deshalb er-

scheint ihnen die Sorge um körperliches Wohlbefinden als lächerliche

Nebensächlichkeit und als gesellschaftlicher Tabubruch. Habitualisier-

tes Verhalten ist auch ein Effekt von Wohlstand. Es zeichnet diejenigen

               

           11.  Th. Corneille: Le geolier de soy-mesme, IV/4, V. 1309-1313.
 

228

2003-09-12 12-45-10 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 205-251) T04_01 kap 4.p 31591342162

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FRANZISKA SICK: ZUR SYMBOLISCHEN VERFASSTHEIT KOMISCHER KÖRPER

aus, die die Mühsal des Körpers hinter sich gelassen haben, und es

dient ihnen dazu, sich von denjenigen abzugrenzen, die diesen Wohl-

stand nicht haben.

           Andererseits zwingen auch die medialen und kulturellen Bedin-

gungen des Aufführbaren dazu, den Körper zu habitualisieren. In dem

Maße, wie Körper aus Gründen der bienséance und aufgrund der

Sprachform des Dramas keinen Ort auf der Bühne haben, sind sie nur

als Verletzung einer Diskursordnung darstellbar. Der Körper ist des-

halb nicht nur habituell, weil die sozialen Bedingungen habitualisiert

sind, er ist es auch, weil die Darstellungsbedingungen ästhetisch und

medial auf Sprachlichkeit festgelegt sind. Die Komödie des 17. Jahr-

hunderts muss körperliche Komik in Sprache und das heißt: in eine

Regelverletzung, in ein Besprechen dessen, was man nicht oder nur

komischerweise tut, oder in eine Verletzung des Habituellen überset-

zen.

Das Andere der Verkleidung. Rollenidentität und Ich-Identität

Noch diese Habitualität ist indessen weiter zu differenzieren. Wenn

jemand sich verkleidet, kann die Verkleidung durchsichtig werden,

weil der Verkleidete aus der (sozialen) Rolle fällt, sie kann es aber auch

deshalb, weil der Verkleidete in seiner (personalen) Identität kenntlich

wird. Im einen Fall kann der Gegenüber nur vermuten, dass er es mit

einer Person von anderem Stand zu tun hat, im anderen Fall, mit wel-

cher Person er es wirklich zu tun hat.

           Corneilles Stück bedient sich des ersten Modells. Es steht zu

vermuten, dass Corneille das Spannungsfeld von Verkleidung und Rol-

lenidentität nutzt, weil seine Liebeskomödie im Grunde nichts anderes

als eine invertierte Tragödie ist. Zwei Liebende, die sich wechselseitig

lieben und deren Liebe sie in Konflikt mit staatspolitischen Interessen

bringt, das ist – zumal in Frankreich und zu einer Zeit, da Pierre Cor-

neille das Theater beherrscht – auch gängiger Stoff der Tragödie. Dass

ein solcher Stoff auch komisch gestaltet werden kann, zeigt das Stück

von Thomas Corneille. Obwohl die Behandlungsart – komisch oder tra-

gisch – offen ist, ist durch den Plot das Spannungsfeld von Verkleidung

und Entkleidung festgelegt. Die Verkleidung findet nicht zwischen den

Liebenden statt – diese sind sich ihrer Liebe ja sicher und müssen sich

deshalb voreinander nicht verstellen –, sondern gegenüber der Gesell-

schaft. Wohl auch aus diesem Grund entfaltet das Stück die Motive der

komischen Entkleidung als ein Aus-der-Rolle-Fallen. Die Gesellschaft

fragt nicht nach Identitäten, sondern nach Rollen und Funktionen. Ob

man sie betrügt, kann sie nur in diesem Bezugssystem fassen. Dem

entspricht, dass sowohl Jodelet als auch Federic sich dadurch verraten,

dass sie aus der Rolle fallen. Während der eine zu tumb auftritt, tritt

 

229

2003-09-12 12-45-10 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 205-251) T04_01 kap 4.p 31591342162

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SPRACHEN DES KOMISCHEN

der andere zu geschliffen auf. Nahezu die gesamten komischen Effekte

des Stückes setzen auf dieser Divergenz auf.

           Ganz anders verhält es sich in Juan Ruiz de Alarcóns Komödie
12El semejante a sí mismo (1628) . Hier versucht Don Juan, seine Gelieb-

te dadurch auf die Probe zu stellen, dass er sich – als derselbe, aber un-

ter anderem Namen – noch einmal um sie bewirbt. Als Beweis ihrer

Treue gälte es ihm, wenn sie seinen Werbungen unter falschem Namen

widerstände. Sie tut es nicht und rechtfertigt sich, als er sie zur Rede

stellt, damit, dass er ja auch unter falschem Namen derselbe sei. Eifer-

süchtig sei er deshalb nur auf sich selbst.

           Entfernt erinnert diese Handlungskonstellation an die Szene, in

der Federic den Narren in dessen Beisein als Konkurrent seiner selbst

betrügt. Jedoch ist der Narr nicht er (Federic) selbst, sondern nur seine

leere Maske, während der Liebende bei Alarcón er selbst ist und eben

aufgrund dieser Selbigkeit verwechselt werden kann. Anders als in

Corneilles Geolier de soy-mesme ist in Alarcóns El semejante a sí mismo
das Andere der Verkleidung nicht die Rolle oder der Habitus, sondern

die Identität. Das hat damit zu tun, dass hier die Liebe ohne jeden Be-

zug zur Gesellschaft auf die Probe gestellt wird.

           Ob diese Identität ein Körper in vollem Umfang ist, sei dahinge-

stellt. Sie steht dem Körper jedoch näher als der Körper in der Ver-

wechslungskomödie, dessen Entkleidung eine Rolle und damit nichts

weiter als ein weiteres Kleid ist. Dass auch der »Körper« des Liebenden

in Alarcóns Komödie nicht aufgrund seiner Körperlichkeit, sondern in

einem Spiel der Verwechslung komisch wird, braucht nicht eigens be-

tont zu werden. Auch er ist ein symbolischer Körper.

Franziska Sick

Komik des Sprachkörpers.

Corneilles Le menteur und die Komik des Verses

Formen des Lachens und Formen der Komik

Das Lachen der Überlegenheit, das nach Charles Baudelaire vom »co-
1mique significatif« ausgelöst wird, und das mit Sigmund Freuds

               

           12.  In: Obras completas, 2 Bde., Bd. 1, Alva V. Ebersole (Hg.), Madrid: Alba-
tros Hispanofila, 1990, S. 107-138.
             1.  Charles Baudelaire: »De l’essence du rire et généralement du comique
 

230

2003-09-12 12-45-10 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 205-251) T04_01 kap 4.p 31591342162

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HELGA FINTER: KOMIK DES SPRACHKÖRPERS

2Witzanalyse wie auch Henri Bergsons »plaqué du mécanique sur du
3vivant« sich als eine Form der Rückkehr des Verdrängten an der Re-

präsentation von mechanischen, nicht beherrschten bzw. beherrschba-

ren Triebmechanismen entzündet, scheint mit der ältesten Form der

Komik verbunden: Schon Aristoteles weist der Komödie das Nachah-

men von schlechteren Menschen »als sie in der Wirklichkeit vorkom-

men« im zweiten Kapitel seiner Poetik zu und impliziert damit zugleich

eine Überlegenheit des Rezipienten. Das für die Gesellschaft schädli-

che Übermaß an Triebverhalten wird durch ein gemeinschaftliches La-

chen geächtet, was Figaro in der letzten Komödie von Beaumarchais’

Trilogie in folgende Worte fasst: »On gagne assez dans les familles,
4quand on expulse un méchant.« – »In der Familie ist viel damit ge-

wonnen, wenn man einen Böswilligen vor die Tür weist.« Die Komödie

ist somit seit ihren Anfängen als eine säkulare Variante des von René
5Girard analysierten Sündenbockritus zu werten: Das gemeinschaftli-

che Lachen stellt über den Ausschluss des verlachten Objektes die er-

schütterte Werteordnung wieder her.

           Die Moderne hatte mit Charles Baudelaire, Sigmund Freud und
6vor allem Georges Bataille nicht nur die psychische Ökonomie des

lachenden Rezipienten als gespaltenes Subjekt ins Zentrum gerückt,

sondern auch die Theorie des Komischen in weitere Typen des La-

chens aufgefächert: Das Lachen der Überlegenheit ist nicht das einzige

Lachen, andere, singuläre Formen des Lachens wurden mit Baudelaire

und Bataille für unsere Moderne entdeckt, von denen jedoch vereinzelt

schon in den vorausgehenden Jahrhunderten Zeugnisse zu finden sind:

So ist das Lachen, das Baudelaire als Wirkung des »comique absolu« –

»absolut Komischen« einer missratenen Schöpfung feststellt und das

               

dans les arts plastiques« (1855) in: Curiosités esthétiques. L’art romantique et autres
œuvres critiques, Paris 1962, S. 241-263.
           2.  Sigmund Freud: Der Witz und seine Beziehung zum Unbewußten (1905), in:
Gesammelte Werke, Band VI, Frankfurt/Main 1999.
           3.  Henri Bergson: Le rire. Essai sur la signification du comique, Paris: PUF,
1940.
           4.  Vgl. La mère coupable, V/8, in: Théâtre de Beaumarchais, Maurice Rat
(Hg.), Paris: Garnier 1956, S. 442.
           5.  Vgl. René Girard: La violence et le sacré, Paris: 1973.
           6.  Vgl. Giulio Ferroni: Il comico nelle teorie contemporanee, Rom: Bulzoni
1974, S. 117-143; Helga Finter: »Das Lachen Don Giovannis. Zu Georges Batailles Rezep-
tion des ›dissoluto punito‹«, in: Peter Csobádi u.a. (Hg.), Das Phänomen Mozart im 20.
Jahrhundert, Salzburg 1991, S. 639-660 und »Heterologie und Repräsentation. Strate-
gien des Lachens. Zu Georges Batailles Le bleu du ciel«, in: Helga Finter/Georg Maag
(Hg.), Bataille lesen. Die Schrift und das Unmögliche, München: Fink 1992, S. 13-31.
 

231

2003-09-12 12-45-10 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 205-251) T04_01 kap 4.p 31591342162

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SPRACHEN DES KOMISCHEN

7Bataille im Anschluss an Nietzsche theoretisieren wird, in Spuren an

der Figur des Democritus ridens festzustellen, der von jeher als die Un-

geheuerlichkeit eines über die Schöpfung lachenden Philosophen die
8Geister beschäftigte. Dessen Geste findet in der mit dem Messer ein-

gekerbten Lachfratze von Lautréamonts Maldoror sein modernes Pen-
9dant.

           Auch das singuläre Lachen, das Bataille genuin zu sein scheint,

und das er zuerst in einem Vortrag von 1938 theoretisiert hatte und zur

Entwicklung seines Verständnisses eines heiligen Lachens führen
10wird, hat berühmte Vorläufer. Das Einverständnis mit der Schöp-

fung, das dieses ekstatische Lachen kennzeichnet und das er in Ver-

bindung mit dem ersten seligen Lachen des Kindes bringt, vor jedem
11Bewusstsein eines Sündenfalls, scheint das »riso dell’universo« – »La-

12chen des Universums« des danteschen Paradieses schon anzuzeigen.

           Doch gibt es Formen solchen Lachens schon vor der Moderne in

der Komödie, gibt es sie in der Komödie des 17. Jahrhunderts? Wir wis-

sen, wie schwierig es ist, der Wirkung des Komischen früherer Jahr-

hunderte gerecht zu werden, zumal gerade der epistemische Hinter-

grund der Komödie des 17. Jahrhunderts es als Wirkung eines Bruchs

mit den geltenden gesellschaftlichen Normen bestimmt. Zudem zeigen

sich selbst innerhalb der romanischen Kulturen zivilisatorische Unter-

schiede, wie zum Beispiel ein Brief des Cavaliere Marino über seine
13Ankunft in Paris 1615 aufs Beste zeigt. Der Fall der zeitgenössischen

Rezeption von Molières Misanthrope ist hier ebenso paradigmatisch

wie das Missverständnis des 18. Jahrhunderts oder das der heutigen

Rezeption. Dennoch zeigen vereinzelte Beispiele, dass andere Formen

               

             7.  Vgl. Georges Bataille: L’expérience intérieure (1943), in: Œuvres complè-
tes, Band V, Paris: Gallimard 1973; Helga Finter: »Poesie, Komödie, Tragödie oder die
Masken des Unmöglichen: Georges Bataille und das Theater des Buches«, in: Andreas
Hetzel/Peter Wiechens (Hg.): Georges Bataille. Vorreden zur Überschreitung, Würzburg:
Königshausen & Neumann, 1999, S. 259-273.
             8.  Vgl. August Buck: »Democritus ridens et Heraclitus flens« in: Hans Meier
(Hg.): Wort und Text. Festschrift für Fritz Schalk, Frankfurt/Main 1963, S. 167-186.
             9.  Isidor Ducasse/Comte de Lautréamont: Les chants de Maldoror, Erster Ge-
sang, in: Œuvres complètes, Hubert Juin (Hg.), Paris 1973, S. 21.
           10.  Vgl. Georges Bataille: »Attraction et répulsion: I. Tropismes, sexualité,
rire et larmes, 22 janvier 1938, Collège de Sociologie« in: Denis Hollier (Hg.): Le Collège
de Sociologie 1937-1939, Paris 1995, S. 120-168.
           11.  H. Finter: »Poesie, Komödie, Tragödie oder die Masken des Unmöglichen«,
S. 259-273, hier S. 263.
           12.  Vgl. Dante Alighieri: Paradiso, canto XXVII, V. 4-5.
           13.  Vgl. Fernand Braudel: Le modèle italien, Paris: Arthaud 1994, S. 140ff.
 

232

2003-09-12 12-45-10 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 205-251) T04_01 kap 4.p 31591342162

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HELGA FINTER: KOMIK DES SPRACHKÖRPERS

der Komik und damit auch ein anderes Lachen durchaus möglich wa-

ren, wenngleich sie nicht theoretisiert wurden.

Komik des Verses, Komik des Sprachkörpers:
14Pierre Corneilles Le menteur (1643)

Eine Komödie Corneilles ist hier von besonderem Interesse, da ihre

Publikumsfortüne trotz der Tatsache groß war, dass sie eine Kritik der

gesellschaftlichen Selbstinszenierung mit ihrer Diskrepanz von Sein

und Schein ins Zentrum stellt und damit auf andere Weise eine Fort-

setzung seiner Illusion comique darzustellen scheint. Pierre Corneille

erklärt selbst in seiner Epître zu La suite du menteur den Erfolg von Le
menteur damit, dass diese Komödie allein das »plaire« – »Vergnügen«

als Ziel gehabt habe und so keineswegs den gesellschaftlich morali-

schen Nutzen besitze, die »noble mélange d’utilité«, die er nun mit we-
15niger Erfolg in der Suite verfolgte. Denn das schlechte Handeln – das

Lügen – werde dort nicht bestraft und der Lügner wird gar, im Gegen-
16satz zur spanischen Vorlage, letztlich mit dem Objekt seines Begeh-

rens vermählt. Le menteur gilt so als erste Charakterkomödie, doch

wird die inkriminierte Leidenschaft weder psychologisch begründet

noch führt sie zu inneren Konflikten. Ja, das vice wird keineswegs ge-

ächtet, vielmehr ist es Gegenstand gewisser Bewunderung für eine

grandeur d’âme, welche Corneille den menteur Dorante im Jahre 1660

gar mit der Cléopâtre der Rodogune vergleichen lässt:

Il est hors doute que c’est une habitude vicieuse que de mentir; mais il débite ses men-
teries avec une telle présence d’esprit et tant de vivacité, que cette imperfection a
bonne grâce en sa personne, et fait confesser aux spectateurs que le talent de mentir

17ainsi est un vice dont les sots ne sont point capables. – Es steht außer Frage, dass das
Lügen eine lasterhafte Gewohnheit isst; er verbreitet seine Lügnereien jedoch mit einer
derartigen Geistesgegenwart und mit so viel Lebendigkeit, dass dieser Makel seine Ge-
stalt begünstigt und den Zuschauern bekennt, dass das Talent zu lügen demnach ein
Laster ist, zu dem die Dummen keineswegs fähig sind.

Le menteur hat in der Tat den höfisch-aristrokratischen Nachfahren

des miles gloriosus der spanischen Vorlage nicht nur im Hinblick auf

die Handlung einer Transformation unterzogen: Die Komödie in fünf

               
           14.  Vgl. Pierre Corneille: Œuvres, Bd. IV, M.Ch. Marty-Larceaux (Hg.), Paris:
Hachette 1910, S. 117-239.
           15.  Ebd., S. 280.
           16.  Die Komödie La verdad sospechosa von Juan Ruiz D’Alarcón von 1634.
           17.  Pierre Corneille: »Discours de l’utilité et des parties du poème drama-
tique«, in: Théâtre complet, Bd. 1, Georges Couton (Hg.), Paris: Garnier 1971, S. 22-23.
 

233

2003-09-12 12-45-11 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 205-251) T04_01 kap 4.p 31591342162

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SPRACHEN DES KOMISCHEN

Akten, die locker die Einheit von Ort, Zeit und Handlung einhält,

schöpft im Gegensatz zu Corneilles Illusion comique ihr Feuerwerk der

Täuschungen allein aus dem Wort. Damit macht sie erfahrbar, dass die

effizienteste Theatermaschine letztlich das Wort ist. So sagt der Freund

des düpierten Alcippe:

Quatre concerts entiers, tant de plats, tant de feux,
Tout cela cependant prêt dans une heure ou deux,
Comme si l’appareil d’une telle cuisine

18Fût descendu du ciel dedans quelque machine.

Was macht das Wort zur Bühnenmaschine? Im Gegensatz zur spani-

schen Komödie, die das Versmaß jeweils den Personen und Situatio-

nen anpasst, ist Le menteur in Alexandrinern geschrieben. Corneille

selbst unterstreicht diese Tatsache, wenn er in seiner Präsentation Au
lecteur 1648 darauf hinweist, dass er nicht nur die pensées der Vorlage,

sondern auch les termes dem französischen Kontext angepasst habe.

Und seine außerordentliche Wertschätzung des Stücks – »l’estime ex-

traordinaire que j’ai pour ce poème« – lässt aufhorchen, wenn er dabei

zugleich dessen Innovation betont, die seinesgleichen weder bei den
19anciens noch den modernes habe. Obwohl Corneille in seiner Epître

allein das agrément du sujet, dénué de la force du vers im Gegensatz zu

der gleichzeitigen Mort de Pompée in den Vordergrund stellt, findet

hier das Sujet gerade durch den Mechanismus des französischen Büh-

nenverses, des Alexandriners, eine besondere Form der Komik.

           Der Alexandriner als prose du théâtre ist das sprachliche Ge-

setz, welches das Reich der Bühne regiert und in das Dorante, der Lüg-

ner, eintritt, der sein Studium der Jurisprudenz in Poitiers aufgegeben

hat und – nach Paris zurückgekehrt vom royaume du code (I/1, V. 9) –

sich in der Sprache der galanten Selbstrepräsentation auf der Pariser

Gesellschaftsbühne erprobt. Er setzt damit die Logik des Erscheinens –

apparence (V. 73) – um, die sein Diener Cliton als neues Gesetz präsen-

tiert. Dorantes erstes Lügengespinst, mit dem Ziel, Clarice seine Zunei-

gung zu erklären (I/3, V. 153ff.), kommt unvermittelt, folgt dann aber

einer Logik des Signifikanten nach Ähnlichkeit, Angrenzung und Wie-

derholung: Auf le malheur qui m’accompagne, folgen les guerres d’Alle-
magne, generiert durch die lautliche Ähnlichkeit von compagne und

campagne sowie durch den Gleichklang der Endsilben von accompagne
und Allemagne. Die weiteren Expansionen des Lügengeflechtes gehen

so nach Gleichklang und Angrenzung vor: Auf die erstaunte Frage von

Clarice »Quoi vous avez donc vu l’Allemagne en guerre?« folgt eine

               
           18.  III/2, V. 823-826.
           19.  Vgl. Corneille: Œuvres, Bd. IV, S. 132ff.
 

234

2003-09-12 12-45-11 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 205-251) T04_01 kap 4.p 31591342162

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HELGA FINTER: KOMIK DES SPRACHKÖRPERS

Antwort, die sowohl semantisch als auch lautlich folgerichtig auf guerre
reimt: »Je m’y suis fait longtemps craindre comme un tonnerre.« Victoire
zieht gloire nach sich, combats impliziert sièges, auf armée folgt gemäß

der Logik des Echos renommée.
           Das zweite Lügengespinst, nun gegenüber seinem Studien-

freund aus Poitiers und späteren Rivalen Alcippe macht deutlich, dass

diese Logik, die noch das Reimschema der Komödie respektierte, näm-

lich die Folge von jeweils zwei weiblichen auf zwei männliche Endrei-

me, zu einem, dem bewussten Willen des Sprechenden äußeren Me-

chanismus wird: Der récit Alcippes von einer nächtlichen Galanterie,

bei der einer Schönen eine Serenade gegeben wurde, entfacht die Lü-

gen Dorantes bei der Evokation einer »collation fort ordonnée« (I/V, V.

249). Das letzte Wort generiert wie ein Echo drei weitere Verse die je-

weils homophon auf donnée und sodann auf é-tonné und donné enden.

Die Insistenz des Gleichklangs markiert wie ein basso continuo das In-

sistieren eines Anderen, der in dem Protagonisten spricht. Der récit der

Festivität auf dem Wasser entwickelt sodann das gesamte Paradigma

einer fête de l’île enchantée, als die in der Tat Paris dem Protagonisten

erscheinen wird (II/5 V. 553): fünf Schiffe, vier Chöre sowie Musik mit

einer Aufzählung von Instrumenten – violons, luths et voix, flutes et haut-
bois, harmonies infinies –, Blumengebinde aus Jasmin, Granatapfel-

und Orangenblüten, zwölf Speisen, sechs Gedecke, die Angebetete be-

gleitet von fünf Gespielinnen, Feuerwerk. Der Dekor des nächtlichen

Konzerts entwickelt den Topos einer erotischen Pastoralidylle, die,

wenn nicht Ergebnis der Lektüre eines Ariosts oder Tasso, so doch mit

den Namen Urgende und Mélusine einen Topos der zeitgenössischen

Romanliteratur des Merveilleux zitiert, der den Prunk der höfischen

Feste der ersten Hälfte des Jahrhunderts vor das imaginäre Auge des

Zuhörers abruft. Dorante spricht einige Szenen später zu seinem Vater:

»Paris semble à mes yeux un pays de roman.«(V. 552) – »Paris scheint

in meinen Augen eine Roman-Landschaft zu sein.«

           Welche Logik ist hier am Werk? Der Freund Alcippes, Philiste,

stellt eine gewisse Inkohärenz fest: »Les signes ne s’accorde pas bien.«

(V. 307) – »Die Zeichen stimmen nicht zusammen.«, wenngleich Ort

und Stunde zu passen scheinen. Der Diener Cliton bringt diese Logik

auf den Nenner: »Votre ordinaire est-il de rêver en parlant?« (V. 312).

Die Logik des Lügens – mensonge – ist die Logik des Traumes – songe.

Mit dem Stichwort Traum wird ein der sprachlich rationalen Logik

konträrer Sprach- und Denkprozess angesprochen: Sigmund Freud de-

chiffriert ihn als Logik des Unbewussten, die nach Ähnlich- und Un-

ähnlichkeit assoziiert sowie nach dem Kriterium der Angrenzung ver-

bindet und indifferent für die Unterscheidung von wahr und falsch ist.

Jacques Lacan hat diese Logik des Unbewussten als primär sprachliche

analysiert und die logischen Operationen der Assoziation mit der Ver-

dichtung der Metapher, die der Angrenzung und Wiederholung mit der

 

235

2003-09-12 12-45-11 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 205-251) T04_01 kap 4.p 31591342162

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SPRACHEN DES KOMISCHEN

20Metonymie in Verbindung gebracht. Macht sich hier die Sprache

selbstständig, bildet Corneille mit dem Stück Le menteur die Macht des

durch Sprache sich manifestierenden Unbewussten nach? Lässt dies

uns über den Lügner lachen?

           Corneille hat in seinem Vorwort an den Leser wie auch in seiner

Epître hervorgehoben, dass er in diesem Stück à la française verfuhr

und nicht wie im Cid den spanischen und in der Mort de Pompée den

lateinischen Vers nachahmte. Doch das sprachliche Gesetz, dem Le
menteur unterliegt, hat eine eigene Logik, die in Spannung mit der Lo-

gik des gesprochenen Wortes steht: Die poetische Logik des Verses –

hier der Alexandriner – geht ebenfalls nach dem Prinzip der Ähnlich-

keit, der Angrenzung und der Wiederholung vor. Traumlogik und poe-

tische Logik gehorchen denselben Mechanismen: Das Gesetz des Ver-

ses, identisch mit dem des Traumes – songe – generiert für den, der

sich dieses Gesetz zueigen macht, die Lüge – mensonge. Aus dem zu ei-

ner machine verselbstständigten Vers resultiert die Komik des Lügners,

sie determiniert ihn und beherrscht ihn. Wir lachen zuerst über einen

Sprachkörper, der sich verselbständigt hat. Wir lachen aber auch über

den künstlichen Anderen, der als poetisches Gesetz das Handeln des

Protagonisten determiniert.

           Beim dritten Lügengespinst (I/5, V. 592ff.) wird dies besonders

deutlich, wenn Dorante seinen angebliche Eheschluss seinem Vater

mit dem Ziel mitteilt, einer arrangierten Heirat zu entgehen: Um dem

väterlichen Gesetz zu entkommen, unterwirft sich Dorante einem an-

deren Codex, dem poetischen Gesetz des Verses: Auf die väterliche

Aufforderung »Parle donc, et te lève« – »Also sprich, und stehe auf«,

antwortet Dorante: »Je suis donc marié, puisqu’il faut que j’achève« –

»Ich bin also verheiratet, da ich zum Ende kommen muss« – und auf

die Frage – »sans mon consentement?« – »ohne meine Einwilligung?«

folgen eine Reihe von Versen mit identischen Endreimen, die das Ge-

fangensein im Reimmechanismus unterstreichen:

»On m’a violenté:
Vous ferez tout casser par votre autorité,
Mais nous fûmes tous deux forcés à l’hyménée
Par la fatalité la plus inopinée…
Ah! Si vous saviez!…« (V. 595-99)

Die erfundenen Namen der vermeintlichen Braut und des Schwieger-

vaters werden vielsagend: Orphise gleichlautend mit hors physe unter-

streicht das Außer-sich-Sein eines sprechenden Subjekts, Armédon

               

           20.  Vgl. Jacques Lacan: »L’instance de la lettre dans l’inconscient ou la raison
depuis Freud«, in: Ecrits, Paris: Seuil 1966, S. 493-528.
 

236

2003-09-12 12-45-11 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 205-251) T04_01 kap 4.p 31591342162

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HELGA FINTER: KOMIK DES SPRACHKÖRPERS

deutet den Signifikanten als Waffe und Geschenk des Zufalls – arme et
don. Der folgende récit einer erfundenen Zwangsheirat erscheint wie-

der als Ergebnis einer Logik von Gleichklang und angrenzenden Wie-

derholung: auf nuit – Nacht folgt bruit – Lärm, chambre – Zimmer zieht

septembre – September nach sich, und die Akkumulation sich verselbst-

ständigender Gegenstände – die läutende Uhr, der sich zum Schuss

lösende Revolver, das zerbrechende Schwert – versammelt zugleich das

Paradigma von Peripetien auslösenden Situationen.

           Der Lügner Dorante spricht nicht nur zehn Sprachen (IV/3, V.

1200), er spricht in Zungen, die ihm der Alexandriner wie eine poudre
de sympathie wachsen lässt gemäß dem Prinzip der Ähnlichkeit, selbst

wenn er sich beim Lügen verheddert: Der zweite Namen des Schwie-

gervaters Pyrandre ist ein Echo auf attendre – warten, in ihm klingen

Phyrrussieg und pire rendre mit, lassen so zugleich die Wahrheit im

Prozess des Lügens aufscheinen.

           Dorante, der Lügner, ist zum Sprachkörper geworden: Die poeti-

sche Logik bestimmt sein Tun und Handeln. Dieser Sprachkörper lässt

uns lachen, doch es ist kein Lachen der Überlegenheit: Wir lachen über

den rasanten Rhythmus der Wiederholung, über den Witz der produ-

zierten Ähnlichkeiten, über das Glück des jeweils gefundenen gelun-

genen Reimes. Wir lachen so über die Utopie eines anderen Körpers,

der zum lustvollen Sprachkörper geworden, mit der Sprache des Ver-

ses verschmilzt, »une invention […] toute spirituelle depuis le com-

mencement jusquà la fin« – »eine Erfindung, rein aus dem Geist von
21Anbeginn bis zum Ende«, wie Corneille selbst schreibt. Es ist ein La-

chen, das die körperliche Lust am Primärprozess wiedergewinnt, ein

Lachen über die Allmächtigkeit des Sprachschöpfers, mit dem sich der

Zuhörer identifiziert. Ist es ein Lachen der Glückseligkeit? Vor jedem

Sündenfall? »Tandem est poeta« schreibt in einer Widmung, die Cor-

neille in der Ausgabe von 1648 zitiert, Constantin Huyghens.

           Doch zu diesem Lachen, das im glückseligen 17. und 18. Jahr-

hundert überwogen zu haben scheint, gesellt sich ein zweites Lachen,

das die Sprachkonzeption des Cartesianismus subvertiert: Nicht cogito
ergo sum, sondern je suis parlé, donc je suis. Was ich spreche, bestimmt

ein Anderer, ein Gesetz, das Gesetz des Alexandriners. Der Vers hat

hier eine eigenständige semiotische Funktion: Seine Form weist auf die

Nichtbeherrschbarkeit der Sprache, auf das Gesprochenwerden durch

die Sprache hin.

           Das Lachen über den menteur ist ein doppeltes Lachen: Über

seinen Charme und seine Grazie, über den glücklichen Zufall, der ihm

den jeweils richtigen rettenden Reim schenkt. Es ist aber auch ein La-

               

           21.  P. Corneille: Œuvres, Bd. V, S. 133.
 

237

2003-09-12 12-45-11 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 205-251) T04_01 kap 4.p 31591342162

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SPRACHEN DES KOMISCHEN

chen, das in dem schwindelnden Sog des Lügengespinsts die luzide

Wahrheit einer Nichtbeherrschbarkeit der Zeichen anerkennt.

           Auf der Bühne hängt die Produktion eines solchen doppelten

Lachens von der Weise der Deklamation des Alexandriners ab. In Jean

Marie Villégiers Inszenierung am Théâtre de l’Athénée im Winter 1995

in Paris ermöglichte die Akzentuierung der musikalischen Qualität des

Alexandriners insbesondere beim Protagonisten, gespielt von Frédéric

Laurent, dass die Fernlenkung des Lügners unheimlich hörbar wurde:

Ein comique absolu wurde erfahrbar, das das vice nicht nur als beson-

dere Fertigkeit, qualité d’âme, sondern auch als fremdbestimmte passio
erfahren lässt, passio, die Lügner wie Träumer oder Dichter der Logik

eines anderen Gesetzes unterwirft.

Helga Finter

Witz

Der Witz verhält sich zum Thema des komischen Körpers eigentümlich

schräg. Denn Witz, wit oder esprit bezeichnen auf verschiedene Weise

kognitives Vermögen, Verstand, Geist oder das Wissen, das dessen Ge-
1genstand ist, sowie weiterhin, was als ein sprachliches Geschehen

und dessen ›Einfälle‹ gegeben ist.

           Von Kleist stammt nun eine witzige »Anekdote aus dem letzten

Kriege«, in der vom Körper und mit ihm gehandelt wird. Sie stellt den

»ungeheuersten Witz, der vielleicht, so lange die Erde steht, über Men-

schenlippen gekommen ist«, vor, den ein preußischer »Tambour ge-

macht«, der den Krieg gegen die napoleonische Armee nach der Nie-

derlage bei Jena »auf seine eigene Hand« fortsetzte und daraufhin »von

einem Haufen französischer Gendarmen, die ihn aufspürten, ergriffen,

nach der Stadt verschleppt, und, wie es ihm zukam, verurteilt wird, er-

schossen zu werden.« Als »Mensch, zu dem […] weder die griechische

noch die römische Geschichte ein Gegenstück liefert«, zeigte sich die-

ser mit seiner letzten Bitte. Auf die Frage, »was er wolle? zog er sich

die Hosen ab, und sprach: Sie möchten ihn in den … schießen, damit
2das F… kein L… bekäme.« Wenn nun bei der ersten Auslassung de-

               

           1.  Vgl. etwa Deutsches Wörterbuch von Jacob und Wilhelm Grimm (Leipzig:
Hirzel 1854-1984), repr. München: Deutscher Taschenbuchverlag 1984., Bd. 14.2, Sp.
861-88; Webster’s New World Dictionary of the American Language, 1953ff. u.a.
           2.  Heinrich von Kleist: Sämtliche Werke und Briefe, 2 Bde., Helmut Sembdner
(Hg.), München: Hanser 1965, II, S. 268.
 

238

2003-09-12 12-45-11 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 205-251) T04_01 kap 4.p 31591342162

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


BETTINE MENKE: WITZ

ren Grund nur allzu offensichtlich in der Wohlanständigkeit nicht des

Tambours, sondern des Erzählers der »Anekdote« zu liegen scheint, so

stellt sich aber um so mehr die Frage, warum die beiden anderen Wör-

ter durch Auslassungspunkte so sehr verschwiegen wie markiert sind.

Diese Auslassungen funktionieren auf verschiedene Weise, denn in

den letzten Fällen ersetzen typographische Zeichen jeweils eine Letter,

während im ersten Falle die drei Punkte bezeugen, ›dass‹ etwas ausge-

lassen wurde. Diese druckgraphische Repräsentation aber ist falsch. Im

Erstabdruck in Berliner Abendblätter (18. Blatt) vom 20. Oktober 1810
3war zu lesen »sie mögten ihn in den …. schießen«. Die vier Punkte

4zeigen die ›vier Buchstaben‹ an, die an ihrer Stelle fehlen, und die

Buchstäblichkeit des Wortes selbst – an der Schwelle, bevor es Wort

geworden ist, und nach ihm als dessen Zerfällung.

           Es handelt sich um einen Körper, der sich ausstellt: der agiert

als der nicht-schöne und nicht-geschlossene, groteske. Die Entblößung

als solche schon, als »Bloßstellung« des Körpers, exponiert diesen,

stellt seine Nacktheit als »Gegenteil eines abgeschlossenen Zustandes«

aus. ›Kern‹ des neuzeitlichen offiziellen Körperkanons ist »die Verbor-

genheit des Körperinneren«, im »fertigen, streng begrenzten, nach au-

ßen verschlossenen, von außen gezeigten, unvermischten und indivi-

duellen ausdrucksvollen Körper« (Michail Bachtin), »dessen Auswüch-

se, Wölbungen verleugnet, dessen in das Körperinnere führende Öff-
5nungen verdeckt werden«. Durch den »privatisierten und psycholo-

gisierten Körper« wird die groteske Ambivalenz verleugnet, die jene

Grenze zwischen Körper und Außenwelt wiederholend irritierte, ja die-
6se Grenze bedrohte, die ›gestalthaft‹ das Verhältnis von Innerem und

               

           3.  Gezeichnet »x.« geht dieser Artikel in die Kleist-Werkausgaben ein; Ber-
lin-Brandenburger Ausgabe II/87: Berliner Abendblätter I, S. 96. Vergleichbar nicht nur
editorische Fragen ergaben sich zu der entsprechenden Verkürzung auf drei Punkte für
die »Die Marquise von O….«.
           4.  Die aufgewiesene Vorlage der »Anekdote« ließ ihren Protagonisten sagen:
»›Nun so bitt ich, […] mich im Hintern schießen zu lassen, damit der Balg ganz bleibe.‹«
H. von Kleist: Werke und Briefe II, S. 913.
           5.  Renate Lachmann: »Vorwort« zu: Michail Bachtin: Rabelais und seine Welt,
Frankfurt/Main: Suhrkamp 1987, hier und das folgende S. 38, sowie M. Bachtin, ebd.,
S. 357-59, 361, 363.
           6.  »Der groteske Körper besteht aus ›Einbrüchen und Erhebungen‹, ›die schon
den Keim eines anderen Körpers darstellen‹« und damit dessen Ambiguität als Zweilei-
bigkeit (R. Lachmann: »Vorwort«, S. 37). Er »ist nie als fertiger zu denken, sondern im-
mer als werdender, vergehender, offener. Durch die besondere Betonung aller Körper-
partien und -teile, die sozusagen über die glatten Grenzen eines geschlossenen Korpus
hinausgehen (Nase, Phallus, Bauch Hintern) wird im Körper selbst die Grenze zwischen
zwei Körpern abgebildet« (S. 38). Zu vergleichen wären die französischen Wörter für den
 

239

2003-09-12 12-45-11 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 205-251) T04_01 kap 4.p 31591342162

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SPRACHEN DES KOMISCHEN

Äußerlichem regulieren soll und damit den »individuellen Körper der

Neuzeit« als »fertigen Körper«, als in sich geschlossene Körperganzheit

sichern muss. Körperhandlungen wie »Hinausstülpen – Eindringen –

Ausstoßen – Zerstückeln – Entleeren – Verschlingen« lassen »das Inne-

re exzentrisch nach außen treten«, wie dies auch »in der Wendung
7›Sich-Ausschütten-vor-Lachen‹ gesagt ist«. Die eigentümliche Ironie

der körperlichen Geste des Tambours ist, dass der Körper, indem er

agierend für sein Ganz-Bleiben plädiert, die jedem Eingriff oder hier:

Einschuss, vorgängige Nicht-Ganzheit des Körpers ausstellt. Er tut dies

durch die Exposition jener Körperöffnung, die keineswegs den geregel-

ten Einschluss des Äußeren ins Innere, das einschließend totalisierend

sich abschlösse, ermöglicht und organisiert, sondern aus der heraus

sich das Innere nach außen stülpte und der groteske Körper in seiner

Zweileibigkeit geboren würde. Verschwiegen ist diese Öffnung auch

hier: »…«, aber nicht die abgeschlossene Ganzheit des Körpers durch

dessen vorgeblich geschlossene Oberfläche behauptet, sondern das

Verschwiegensein selbst angezeigt und markiert. Und zwar so, dass die

Nichtgeschlossenheit sich über das Gemeinte hinaus manifestiert: Die

typographischen Zeichen durchlöchern den Text; sie durchschießen

den Text und lassen das Gemeinte verschwiegen mit den Durchschüs-

sen auftreten. Wenn das Loch, das durch die Schüsse dort entstehen

sollte, wo das eine Loch gleichsam auf das kommende gewaltsame an-
8dere gewartet hat, durch die Löcher im Text ›gesagt‹ wird, dann wi-

derspricht aber die Textualität, viellöcherig, auch dem, was gemeint

und erbeten war. In der typographischen Materialität des Textes ist ge-

rade das vollzogen, was der Handlungsträger im Erzählten doch ver-

mieden wissen wollte: Dass das bereits gegebene Loch sich in Durch-
9schüssen multipliziere. Typographisch wird der Witz als ›Stichelei‹ –

noch gegen seinen Sprecher – realisiert. Wo das vorgewiesene Loch die

ideale Körperganzheit je schon dementierte, wird es keine Grenze ge-

gen den Exzess multipler Durchlöcherungen geben. »….« sagt die Per-

               

witzigen Einfall saillie: Vorsprung, Überhang, Tiefenwirkung, Höcker sowie blague: Ta-
baksbeutel.
           7.  R. Lachmann: »Vorwort«, S. 39.
           8.  Zu vergleichen wäre dagegen »die Selbsttötung durch einen Schuss in den
Mund« als »Technik, eine natürliche Öffnung zu nutzen, um den Körper trotz einer To-
deswunde nicht zu entstellen,« die gerade im Falle Kleists zu berücksichtigen nahe liegt
(vgl. Irmela Marei Krüger-Fürhoff: »Den verwundeten Körper lesen. Zur Hermeneutik
physischer und ästhetischer Grenzverletzungen im Kontext von Kleists Zweikampf«, in:
Kleist Jahrbuch 1998, S. 21-36, hier S. 33).
           9.  Diese übersetzt raillerie ins Deutsche zurück, eines jener Wörter, die im
Französischen wie im Englischen substituiert werden müssen, wenn Witz nicht das Ver-
mögen, sondern dessen sprachliches Produkt meint.
 

240

2003-09-12 12-45-11 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 205-251) T04_01 kap 4.p 31591342162

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


BETTINE MENKE: WITZ

foration der Ganzheit, sei diese die des Wortes und Satzes oder die des

Körpers. Daher tritt das »F…« – das als tierisches auch die Haut jenes

»Menschen« bezeichnet, »zu dem […] weder die griechische noch die

römische Geschichte ein Gegenstück liefert«, – nur als typographisch

perforiertes auf: als das Gegenstück zur glatten Oberfläche des

menschlichen Körpers, der sich in dieser als der ideale schöne Körper

geriert, den das 18. Jahrhundert sich in der Marmorstatue realisiert

vorstellte.

           In einer neuen Konstellation der ästhetischen Diskussion, deren
10Paradigma die Darstellung als beseelte Verkörperung in Stein wurde,

wird der Witz entweder verworfen oder aber darstellend an den Körper

gebunden, der »witzig beseelt« werde, wie im »bildlichen Witz«, von

dem Jean Pauls Vorschule der Ästhetik spricht, um ihn der Metapher zu

nähern. Darum muss er den »bildlichen Witz« vom ›unbildlichen‹,

›geistigen‹ oder ingeniösen Witz unterscheiden; die Form dieser Unter-

scheidung, die Züge einer abwehrenden Verhandlung des französi-
11schen esprit trägt,  impliziert schon beider Asymmetrie.

           Jean Pauls ›witzigen Ausdruck‹ für jenen »Gedanken«, der die

Witz-Definition wäre, hat die ästhetisch-psychologische Wissenschaft

vom Witz über das 19. Jahrhundert hinaus noch Freud zugetragen, der

ihn 1905 für die seit dem 18. Jahrhundert »Witz« genannte »Fertigkeit«,

»Ähnlichkeiten zwischen Unähnlichem« zu erkennen, noch einmal zi-
12tiert: »›Der Witz ist der verkleidete Priester, der jedes Paar traut‹«.

Jean Pauls »verkleideter Priester« des ästhetischen Witzes »kopuliert«
13ein »jedes Paar«, und er »tut es mit verschiedenen Trauformeln«. Mit

der Hinzufügung: »›Er traut die Paare am liebsten, deren Verbindung

die Verwandten nicht dulden wollen‹«, unterstrich Friedrich Theodor

Vischer (den Freud zitiert) die Divergenz der beiden Ordnungen, de-

nen die im Witz Verkuppelten zugehören, die die Verbindung zum

Skandal machte. Wenn jemand, der keiner ist, sich als ein »Priester«

»verkleidet« hat, um in der angemaßten Rolle Paare zu verkuppeln, so

weil die mésalliance, die der Witz stiftet, des Priesters, der Verkleidung

und der Anmaßung bedarf. Ihm stellt Jean Paul den »Zufall« als »wilde

               

           10.  Vgl. Johann Gottfried Herder: Plastik. Einige Wahrnehmungen über Form
und Gestalt aus Pygmalions bildendem Traume, Riga: Hartknoch 1778.
           11.  Vgl. Jean Paul: »Vorschule der Ästhetik«, in: Ders., Sämtliche Werke, Nor-
bert Miller (Hg.), München: Hanser 1963, I.5, S. 188, 200 u.ö., zum »bildlichen Witz«,
S. 182-191; Vgl. Otto F. Best, Der Witz als Erkenntniskraft und Formprinzip, Darmstadt:
Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1989.
           12.  Sigmund Freud: »Der Witz und seine Beziehung zum Unbewussten«
(1905), in: Ders.: Studienausgabe, Alexander Mitscherlich (Hg.), Frankfurt/Main: Fischer
1970, Bd. IV: Psychologische Schriften, S. 9-219, hier S. 15.
           13.  J. Paul: »Vorschule der Ästhetik«, S. 173.
 

241

2003-09-12 12-45-12 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 205-251) T04_01 kap 4.p 31591342162

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SPRACHEN DES KOMISCHEN

14Paarung ohne Priester« gegenüber. Es kommt auf den »verkleideten

Priester« an und es kommt auf den Priester noch dort an, wo er aus-

fällt, in den »wilden Paarungen«. Er weist die Performativität des Wit-

zes aus: Seine »Trauformeln« tun etwas; sie müssen erzeugen, was

nicht bloß entdeckt werden kann. Derart ist die Witzleistung und der

witzige Effekt in jenes Feld verschoben, das nach John Austin als das

der performatives analysierbar ist, der Äußerungen, die »überhaupt

nichts […] behaupten«, »nicht wahr oder falsch sind«, sondern »das
15Vollziehen einer Handlung«. Dadurch wird die langwierig diskutierte

Unterscheidung, ob es sich beim concetto oder Witz um die Entdeckung
von Ähnlichkeiten oder die bloße, kunstfertige Erfindung von Verbin-

dungen ohne Substanz handle, verschoben. Der »verkleidete Priester«

zitiert die »passenden Umstände«, unter denen Austin zufolge eine

Äußerung »etwas Bestimmtes tue«, z.B. eine Trauung ist. Er stellt sie

dar, insofern er »verkleidet« ist, stellt sie aus als Szenario einer Auffüh-
16rung und stellt die Instanz und Deckung jener »Kraft« vor, die der

kuppelnde Witz agiert. Diese Kraft führt Jean Paul zurück auf »die ta-

schen- und wortspielerische Geschwindigkeit der Sprache, welche hal-

be, Drittel-, Viertel-Ähnlichkeiten zu Gleichheiten macht, weil für bei-

de ein Zeichen des Prädikats gefunden wird. […] z.B. ›Ich spitze Ohr
17und Feder‹, – und stellt die Gleichheit vor als ›Trug‹«. Im »verkleide-

ten Priester« tritt eine substantielle Erfülltheit der Kopulierung auf.

Und sie tritt auf als der bloße Anschein, die die unterstellte Erfülltheit

bleibt, wie sich die Kraft des performatives in die konstative Tatsachen-

feststellung »kostümiert« (und mit »Feststellungen über Tatsachen
18verwechselt« »Unsinn« produziert). Die Maskerade lässt zugleich ei-

ne zweite Szene der Entlarvung des bloß »verkleideten« als falscher

»Priester«, der gestifteten als illegitime Verbindung ohne Gültigkeit

jenseits der Szene der Stiftung oder jenseits des trügerischen Auftritts

erwarten. Das Auffliegen der Anmaßung gehört zu jedem Witz. Der

               

           14.  Ebd, S. 193.
           15.  Eheschließungen gehören zu deren paradigmatischen Fällen, vgl. John
Austin, How to do Things with Words, Cambridge, Mass.: Harvard University Press 1976
(2. Auflage), S. 5, 3ff.; ders.: Zur Theorie der Sprechakte, Stuttgart: Reclam (2. Auflage)
1979, S. 28; zum Funktionieren dieses Beispiels vgl. Shoshana Felman: Le scandale du
corps parlant. Don Juan avec Austin ou La séduction en deux langues, Paris: Seuil 1980,
S. 152ff., insbesondere der Austinsche Hang zu den »failures«, »infelicties« S. 154ff.,
167f.
           16.  J. Paul: »Vorschule der Ästhetik«, S. 169.
           17.  Ebd., S. 173f., 182; vgl. Theodor Lipps: Komik und Humor. Eine Psycholo-
gisch-Ästhetische Untersuchung, Hamburg: Voss 1898 (2. Auflage Leipzig: Voss 1922),
S. 92.
           18.  Vgl. J. Austin: How to do Things with Words, S. 4; siehe Sprechakte, S. 28.
 

242

2003-09-12 12-45-12 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 205-251) T04_01 kap 4.p 31591342162

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


BETTINE MENKE: WITZ

»verkleidete Priester« personifiziert eine Investition und Investitur, ein

»Leihen«, so Theodor Lipps, ein Aus- und Verleihen von Sinn, wobei

wir »wissen«, dass er der Aussage »nicht zukommen kann«, und der

daher – wenn der Witz ›verstanden‹ wird – in jene »Nichtigkeit« verge-
19he, die seine Hervorbringung sei. Diese aber ist »excess of utte-

rance«, Überschuss des Äußerungsereignisses über die Äußerungsbe-
20deutung.

           Im Witz sei »die dritte Vorstellung«, »als der Exponent ihres

Verhältnisses«, »nicht ein Schluss-Kind aus beiden Vorstellungen«,

sondern »Sprung« und »Funken« und »Sprung« zwischen »Funken«:
21»von den Funken des Katzenfells zu den Funken der Wetterwolke«.

Als »Blitz« ist die witzige »Kraft zu wissen« eine leer resultierende Pro-

duktivität. Demgegenüber rückte Jean Paul den »bildlichen Witz« in ein

anderes Licht, das der Sonne, in dem sich – metaphorisch und meta-

phorologisch – die Erkenntnis phänomenal erfüllte:

Dieselbe unbekannte Gewalt, welche mit Flammen zwei so spröde Wesen, wie Leib und
Geist, in ein Leben verschmelzt, wiederholt in und außer uns dieses Veredeln und Vermi-
schen; indem sie uns nötigt, ohne Schluss und Übergang aus der schweren Materie das
leichte Feuer des Geistes zu entbinden, aus dem Laut den Gedanken, aus Teilen und Zü-
gen des Gesichts Kräfte und Bewegungen eines Geistes und so überall aus äußerer Be-

22wegung innere […], so spiegelt das körperliche Äußere das geistige.

Das bildet die Metaphern aus und mache zwanglos den bildlichen Witz,

der »die Ähnlichkeit zwischen Körper- und Geisterwelt (z.B. Sonne
23und Wahrheit)« finde und dieses ›anzuschauen‹ gibt. Aber wenn

»daher« »die bildliche Phantasie strenge an Einheit ihrer Bilder gebun-

den [ist] – weil sie leben sollen, ein Wesen aber aus kämpfenden Glie-

               

           19.  So Th. Lipps: Komik und Humor, S. 85 im Anschluss an Jean Paul.
           20.  S. Felman: Le scandale du corps parlant, S. 160: »la ›force d’énonciation‹
[…] est constament en excès sur le sens de l’énoncé théorique« – »die ›Aussagekraft‹
[…] hat ständig einen Überschuss hinsichtlich des Sinns der theoretischen Aussage.«
Der ›Skandal‹ ist schließlich die Nicht-Unterscheidbarkeit des Positiven und des Negati-
ven, des Normalen und des Abnormalen, des Ernsten und des Unernsten usw. (»scandale
de leur non-opposition« – »Skandal ihres Nicht-Gegensatzes«, S. 206, vgl. 213). Vgl. die
»Liebe zum leersten Ausgang« des Witzes nach Jean Paul, als der »er verschwendet« (J.
Paul: »Vorschule der Ästhetik«, S. 131, 198) und zu der Ambivalenz, Marianne Schuller:
»Der Witz oder die ›Liebe zum leersten Ausgange‹«, in: Fragmente 46 (1994): Heilloses
Lachen. Fragmente zum Witz, S. 16.
           21.  J. Paul: »Vorschule der Ästhetik«, S. 171, 173f.
           22.  Ebd., S. 182-84.
           23.  Ebd., S. 172; »der bildliche Witz kann entweder den Körper beseelen oder
den Geist verkörpern.« (S. 184).
 

243

2003-09-12 12-45-12 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 205-251) T04_01 kap 4.p 31591342162

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SPRACHEN DES KOMISCHEN

dern es nicht vermag« – so kann der Witz, »da er nur eine leblose Mo-
24saik geben will, in jedem Komma den Leser zu springen nötigen«. Im

Witz vollzieht sich ein Sprung oder Bruch, dessen Metapher der ›zer-

gliederte Körper‹ abgeben muss; es ist sein performativer Exzess, der

sich im explosiven Lachen zeigt, das einen Überschuss abführt, der
25keinem anderen Gebrauch zugeführt wurde.

           Die »wilde Paarung ohne Priester«, die der »Zufall« ist, führte

Jean Paul an als das prinzipienlose Prinzip des stets wieder Misstrauen
26erregenden Wortspiels, des »Sprach- oder Kling-Witz[es]«. »[J]eder

Zufall« gefällt »uns vielleicht«, »weil darin der Satz der Ursachlichkeit

selber, wie der Witz, Unähnliches zu gatten scheinend, sich halb ver-

steckt und halb bekennt« – also nicht als reiner Zufall: Der ›reine Zu-

fall‹ »– ohne alle Möglichkeit eingemischter Ursachlichkeit –« wäre uns,

so Jean Paul, »nicht einmal« »Zufall«. Es gibt ihn nur als Bruch der

Kausalität und deren Suggestion, als ein Zusammentreffen, das so

»wild« es sei, so sehr es einer »Ursachlichkeit« als Verknüpfung wider-

streitet, doch als deren »Widerspiel« Ansprüche auf eine Motiviertheit

macht und diese durch ein zeitliches oder räumliches Zusammenfallen

suggeriert. Zufall regiert die sprachlichen Elemente, Buchstaben und

Laute; er macht das Wortspiel und er macht es so erstaunlich, effektiv,

wie es als zufälliges nichtig wäre. Das Wortspiel heißt ein »optischer

und akustischer Betrug«, insofern der »Zufall« einer (bloß) sprachlich

gegebenen Gleichheit oder Ähnlichkeit zugleich »von der Sprache« ei-

nen »Schein« substantieller(er) »Gleichheit erhielt«: Der Zufall des An-

klangs der Worte erhält eine Sinn-Investition/itur. Im Zufall des Wort-

spiels hat sich je eine »Ursachlichkeit«, eine Motiviertheit und ein Sinn

der Verkettung »halb bekannt und halb versteckt«, wie etwa im wort-

spielerischen Vexierbild Leh/ere. Die trügerische Vorgabe einer subs-

tantiellen Verbindung dessen, was nur Signifikanten gemeinsam hat,

die das Spiel der Worte zum Wortspiel macht, nähert den »Zufall«

               

           24.  Ebd., S. 187f.: So »beseelet lieber die Phantasie das Tote, wenn der Witz
lieber das Leben entkörpert. […] er kann unter dem Vorwande einer Selbstvergleichung
ohne Bedenken seine Leuchtkugeln, Glockenspiele, Schönheitswasser, Schnitzwerke,
Putztische nach Belieben wechseln in einer Periode«.
           25.  Vgl. S. Felman: Le scandale du corps parlant, S. 198. Der Exzess, der kei-
nem anderen Gebrauch zugeführt werde, wird im Lachen abgeführt (so S. Freud: »Der
Witz«, S. 42*, 137), das »zwar den Körper explosiv erschüttert, aber nichts bedeutet«
(Sam Weber: »Die Zeit des Lachens«, in: Fragmente 46, S. 81). »›Nous ne savons, dit de
même Freud, […] ce qui nous fait rire‹« – »›Wir wissen nicht – sagt sogar Freud – was
uns zum Lachen bringt‹« (S. Felman: Le scandale du corps parlant, S. 171; 174): »l’acte
de faire éclater – de rire – devient une performance explosive« – »Der Akt des Platzens –
vor Lachen – wird zu einer explosiven Performanz.«
           26.  J. Paul: Vorschule der »Ästhetik«, hier und im Folgenden S. 193f.
 

244

2003-09-12 12-45-13 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 205-251) T04_01 kap 4.p 31591342162

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


BETTINE MENKE: WITZ

klanglicher Nähe, als »Paarung ohne Priester«, doch dem Fall des äs-

thetischen Witzes, für den ein »verkleideter Priester« als persona des

»Trugs« einer gegebenen Verbindung antritt: »jeder Zufall« der Spra-

che trägt in einer haltlosen Verkuppelung eine »illegitime Verbindung

zweier Begriffe« zu, die »moralischen und logischen Skandal« zu ma-
27chen vermag, insofern sie deren ›substantiellen‹ Bezug impliziert und

drangibt. Im Effekt eines Sinns ist dieser als »Trug« (oder Investition)

merklich, den die Gewaltsamkeit der Sprachoperation merklich macht.

           Der Zufall der Sprache ermöglicht die Einsicht in die sinnfrem-

de Produktivität der Sprache oder die »Geistes-Freiheit, welche im-

stande ist, den Blick von der Sache zu wenden gegen ihr Zeichen hin«,

wie Jean Paul sagt. Denn im Witz der Worte haben sich signifikante

Verknüpfungen und Zergliederungen als die unhintergehbare, aber
28höchst unzuverlässige Begründung für das ›Verhältnis der Ideen‹

erwiesen. Was immer an Sinn der klanglichen Nähe des einander be-

grifflich-logisch Widerstreitendenden oder Sich Ausschließenden ab-

gewonnen werden kann, ist ein nachträglicher Effekt, ein Zufall der

Sprache, d.i. der vom Sinn nicht kontrollierten Produktivität, Zufälle

der Sprache und ihrer Elemente. Sinn ist suspendiert an die auszuhal-

tende Zweideutigkeit, ob es sich überhaupt um (etwas) meinende Rede
29oder ›bloße‹ leere »Spielmarke des Wortspiels«  handelt.

           Hier aber – spätestens – suchte Jean Paul Grenzen zu ziehen.

Die Rück-Wendung auf die Zeichen, die er als Gewinn dem Wortspiel

zugestand, stellt sich ihm als Gefahr vor, wenn »[d]as Wortspiel … das

Auge zu leicht von dem Großen und Weiten zu sehr auf die Teilchen der
Teilchen hin[dreht], zum Beispiel von jenen feurigen Engel-Rädern des

30Propheten auf die Rädertierchen der Silben«. Eine letzte sichernde

Grenze sucht Jean Paul zu ziehen gegen das Räder-spiel-werk der

»Teilchen« der Worte, die einer signifikanten Zerlegung und Verket-

tung unterliegen, und zwar zum einen durch hierarchisierende Unter-

stellungen des sinn-losen Signifikanten-Spiels unter den Sinn als blo-
31ßes Beiwerk zum Werk oder »Putzkleid, nicht […] Amtskleid«. Zum

anderen zieht er diese Grenze in sich wiederholenden Verwerfungen

               

           27.  So argumentiert Sarah Kofman zum (von S. Freud: »Der Witz«, S. 35 zitier-
ten) Wortspiel Traduttore – Traditore (Die lachenden Dritten. Freud und der Witz, München,
Wien: Internationale Psychoanalyse 1990, S. 48f.). Von den »monstrous marriages« (von
Austins’ Sprechakttheorie) spricht S. Felman: Le scandale du corps parlant, S. 167.
           28.  Dennoch sitzen Witz-Interpreten dem Fehlschluss immer wieder auf, »so
steht einige Ähnlichkeit der Sachen bei der Gleichheit ihres Widerhalles zu erwarten« (J.
Paul: »Vorschule der Ästhetik«, S. 193; S. Freud: »Der Witz«, S. 131).
           29.  J. Paul: »Vorschule der Ästhetik«, S. 192.
           30.  Ebd., S. 195.
           31.  Ebd., S. 196f.
 

245

2003-09-12 12-45-13 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 205-251) T04_01 kap 4.p 31591342162

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SPRACHEN DES KOMISCHEN

aller Buchstaben-Spiele, der »noch erbärmlicher[en]« »anagrammati-

sche[n] Charade, de[m] Logogryph« und »endlich« dem »elenden hö-
32ckerigen Chronogramma«, das Worte zerlegend (Groß-)Buchstaben

einer Lesbarkeit als Zahlen zuführt. In deren Abwehr und um der Ab-

wehr willen spricht Jean Paul von der Sprache als Maschine, deren

Produktivität eine der leeren Elemente oder Buchstaben ist. Sie unter-

steht undurchdringlicher Determination und völliger Arbitrarität zu-

gleich.

           Kleists Witz-Tambour stellte einen Körper, der (und insofern

er) der metaphorischen Ineinsbildung von Geist und seiner Verkörpe-

rung inkompatibel ist, vor als den durch die Entblößung ausgewiesenen

Exzess der Verkörperung über das im Äußerungs-Akt Gemeinte. Die-

ser manifestiert sich letteral im Text, wo er und wie er nicht mehr

»über Menschenlippen« kommt, in der rhythmisierenden Zerlegung in
 33leere Zeichen. Gegen das Zusammenlesen zu sinnvollen Worten

dürfen die Lettern sprechen von einer Zerlegbarkeit jener semanti-

schen Einheit, die aus diesen erst (je) gebildet werden müssen, weil

diese Zerlegbarkeit von typographischen Zeichen an Stelle isolierter

Lettern abgebildet und ausgeführt wird. (Diese Zeichen, die nicht et-

was sagen, sondern als ›Satz‹zeichen die Buchstaben zu sinntragenden
34Einheiten sich fügen lassen, dürfen hier die Einheiten skandieren.)

Zum buchstäblichen Witz – wie ein Reim und eine Paronomasie – wird

»L…«/ »F…« durch die Auslassung, die die ›Worte‹ teilen: »–…« ist ihr

tertium comparationis und das ist leer, leer wiederholend, rhythmisie-
35rend. Kleists Text macht die Schrift zum »Letterntheater«, gegen des-

sen Höckerigkeit als dem Schriftbild der Zerlegung Jean Paul den Witz

abzuschirmen suchte, um ihn als »bildlichen« der metaphorischen

               

           32.  Ebd., S. 195.
           33.  Der »Griffel Gottes« schreibt Buchstaben löschend in Erz, und ›etwas‹ al-
lein, insofern diese über Lücken hinweg zusammengelesen werden (H. von Kleist: Werke
und Briefe II, S. 263, Berliner Abendblätter 5. Oktober 1810); das wird erinnert, wenn
Kleist Tambour und Anekdote gegen Angriffe verteidigt: »das Unschickliche, was in sei-
ner Tat liegt, verschwinde ganz und gar, und die Geschichte könnte, so wie ich sie aufge-
schrieben, in Erz gegraben werden« (ebd., S. 840 und zit. 913).
           34.  »von Komma zu Komma« (J. Paul: »Vorschule der Ästhetik«, S. 176); vgl.
(wie bereits zitiert) S. 188 und: er »will nichts als sich und spielt ums Spiel […] – seine
Systeme gehen in Kommata hinein – er ist atomistisch, ohne wahre Verbindung –.«
S. 201; vgl. M. Schuller, »Der Witz oder die ›Liebe zum leersten Ausgange‹«, S. 16f., 19.
           35.  Thomas Schestag: »Bär«, in: Ders. (Hg.): »geteilte Aufmerksamkeit«. Zur
Frage des Lesens, Frankfurt/Main, Bern: Peter Lang 1997, S. 179. Dagegen musste der in
Berliner Abendblätter unmittelbar voranstehende Artikel »Theater. Über Darstellbarkeit
auf der Bühne« die Darstellung einer »förmlichen militairischen Execution, d[as] belieb-
te[] Füsiliren« als »gewissermaßen ekelhaft« ausschließen (S. 93).
 

246

2003-09-12 12-45-13 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 205-251) T04_01 kap 4.p 31591342162

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


INGO UHLIG: WIEDERHOLUNG

Verkörperung zu nähern. Die typographischen Zeichen sind Streuun-
36gen, Perkussionen des Wortes, vor allem dann, wenn im Fell, auch

das der Trommel mitzulesen ist – und damit noch jenes ›Trommelfell‹,

das, so tierisch die ›Felle‹ sind, Teil des inneren Ohrs auch der Men-

schen ist und wie ersteres widerhallend vibriert. Darauf weist Kleists

Zu-Satz hin, mit dem die Anekdote schließt: »– Wobei man noch die

Shakespearesche Eigenschaft bemerken muss, dass der Tambour mit

seinem Witz, aus seiner Sphäre als Trommelschläger nicht heraus-
37ging.« Dem Rhythmus des Trommelschlags, der im Ohr widerhallt,

entspricht die Perforation der Worte, in leeren Wiederholungen »….«.

Das Kleistsche Supplement zum tambourischen »Witz« und dessen

nicht-menschenähnlicher Ungeheuerlichkeit schließt diesen in einem

Nachtrag und Zusatz, der – das ist der Witz der »Anekdote« – die

Schließung je aufhält. Denn mitzulesen ist jener Rhythmus, der den

Text bewegt und streut, die Durchschüsse des Textes und der Seite (die

auch früher einmal ein ›Fell‹ war), auf der der Text typographisch or-

ganisiert ist und als streuendes und zerstreutes Schriftbild sichtbar
38wird: als Exzess über alles Gemeinte.

Bettine Menke

Wiederholung

1843 konstatierte Søren Kierkegaard: »Die Wiederholung ist die neue
1Kategorie, welche entdeckt werden soll« . Der Text, in dem der däni-

sche Philosoph diese Entdeckung vorbereitet, trägt den Titel Die Wie-
derholung. Ein Versuch in der experimentierenden Psychologie von Con-
stantin Constantius. Der Autor hat ihn unter Pseudonym veröffentlicht

und bekennt unter diesem zweifelhaften Status, dass auch der Text al-

les andere als frei von Verkleidungen und Maskeraden, d.h. verwirren-

               

           36.  Vgl. für diese Metaphorik die Worte »lancés […] des explosions, vibra-
tions, des machineries« (Roland Barthes: Leçon, Paris: Seuil 1978, S. 20; zitiert nach
S. Felman: Le scandale du corps parlant, S. 141).
           37.  Vgl. den entsprechenden Shakespearebezug zum Wortspiel von J. Paul:
»Vorschule der Ästhetik«, S. 192.
           38.  Der »Witz, der ohnehin nichts darstellen will als sich selber«, ist daran
gebunden, dass »er verschwendet« (J. Paul: »Vorschule der Ästhetik«, S. 198).
             1.  Søren Kierkegaard: Die Wiederholung. Ein Versuch in der experimentieren-
den Psychologie von Constantin Constantius, Hamburg: Europäische Verlagsanstalt 1991,
S. 22.
 

247

2003-09-12 12-45-13 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 205-251) T04_01 kap 4.p 31591342162

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SPRACHEN DES KOMISCHEN

den und trügerischen Wiederholungen ist: »da ich […] mit mancherlei

Zungen mich ausdrücke und die Sprache der Sophisten, der Wortspie-
2le, der Kreter und Araber, Weißen und Mohren und Kreolen rede« .

Die Entdeckung der Wiederholung deutet sich bei Kierkegaard im

Bruch mit auktorialen und textuellen Identitäten an, zugleich kommt

dem Wiederholen damit eine wichtige theatralische Funktion zu: Es

persifliert, karikiert und gibt damit eine Situation der Lächerlichkeit

preis oder es problematisiert, dramatisiert, spitzt zu. Es zeichnet sich

hier bereits ab, dass eine Philosophie, die auf dem Begriff der Wieder-

holung aufbaut, absieht von ursprünglichen und ersten Elementen und

stattdessen die Spielarten des Sekundären – Masken, Verkleidungen,

Trugbilder – beschreibt. Das Theorem der Wiederholung bildet so den

Reflexionskern einer Philosophie der Sekundarität, die durch Autoren

wie Kierkegaard, Friedrich Nietzsche und im 20. Jahrhundert Gilles

Deleuze etabliert wird, und sich neuer Ausdrucksmittel, insbesondere

theatralischer Verfahren bedient, die weit in die Konstruktion philoso-
3phischer Aussagezusammenhänge hineinreichen. Zum anderen er-

kennt diese Philosophie theatralische Prozesse und damit die Wieder-

holungsfolge als konstitutiv für den kulturellen Prozess. Das Theorem

der Wiederholung dient ab dem 19. Jahrhundert zur Beschreibung kul-

tureller, psychischer und historischer Phänomene und Ereignisse.

Wiederholbarkeit und Wiederholung verleihen unter mediengeschicht-

lichen Bedingungen der Moderne den Ereignisreihen unterschiedliche

theatralische Dynamiken. Das wohl berühmteste Zeugnis dieses Den-

kens stammt aus dem gleichen Jahrzehnt wie Kierkegaards »Die Wie-

derholung« und ist von Karl Marx. Die berühmt gewordene Passage

aus der Schrift Der Achtzehnte Brumaire des Louis Bonaparte lautet:

Hegel bemerkt irgendwo, daß alle großen weltgeschichtlichen Tatsachen und Personen
sich sozusagen zweimal ereignen. Er hat vergessen hinzuzufügen: das eine Mal als Tra-
gödie, das andere Mal als Farce. Caussidière für Danton, Louis Blanc für Robespierre, die
Montagne von 1848-1851 für die Montagne von 1793-1795, der Neffe für den Onkel.
Und dieselbe Karikatur in den Umständen, unter denen die zweite Auflage des achtzehn-

4ten Brumaire herausgegeben wird!

Das Komische der Wiederholung liegt zunächst in ihrem Scheitern: Die

Beobachtung von Marx bezieht sich auf die Verwendung antiker Ver-

kleidungen, Parolen und Gesten bei den Revolutionären von 1789 und

               

           2.  Ebd., S. 23.
           3.  Vgl. (im besonderen Bezug auf Kierkegaard und Nietzsche) Gilles Deleuze:
Differenz und Wiederholung, München: Fink Verlag 1997, S. 20ff.
           4.  Karl Marx: Der achtzehnte Brumaire des Louis Bonaparte, Berlin: Dietz Ver-
lag 1953, S. 11.
 

248

2003-09-12 12-45-14 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 205-251) T04_01 kap 4.p 31591342162

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


INGO UHLIG: WIEDERHOLUNG

jenen von 1848. Bei den Ersteren bereitete die Verkleidung einen revo-

lutionären Akt vor, hier glückte die Wiederholung und die revolutionä-

re Ausnahme unterbrach die historische Kontinuität in der Schöpfung
5von etwas »noch nicht Dagewesene[m]« – der bürgerlichen Gesell-

schaft. Die Wiederholungsgesten des Achtzehnten Brumaire erschei-

nen dagegen als lächerliche Nachahmungen, als Karikatur oder Farce

und das vor allem, weil sie in einem deutlichen historischen und d.h.

zeitlichen Missverhältnis stehen. Die komischen Figuren und Gesten

sind nicht auf der Höhe der Ereignisse: »1848-1851 ging nur das Ge-
6spenst der alten Revolution um«.

           Diese Koinzidenz eines zeitlich begründeten Scheiterns und des

Komischen – des Wiederholens von etwas eigentlich immer schon Ver-

gangenem –, die von Marx zur Beschreibung eines historischen Ereig-

nisses bzw. seiner geschichtsphilosophischen Deutung herangezogen

wird, erfährt im Wiederholungsdenken des zwanzigsten Jahrhunderts

eine Verallgemeinerung. Henri Bergson entdeckt das Komische in der

repetitiven Struktur einer »mechanischen Starrheit«, die im Verhältnis

zur Geschmeidigkeit und der Varianz des Lebens immer verzögert er-
7scheint. »Das wahrhaft lebendige Leben soll sich eben nie wiederho-

len. Da, wo Wiederholung und völlige Gleichheit ist, argwöhnen wir

immer einen hinter dem Lebendigen arbeitenden Mechanismus. […]

Diese Beeinflussung des Lebens in mechanischem Sinne ist hier die
8wahre Ursache des Lachens.« Komisch ist deshalb der Zerstreute,

derjenige mit dem Tick, der immer wieder denselben Fehler macht,

dieselbe lächerliche Geste wiederholt. Die komische Wiederholung er-

scheint so als ein Zeitphänomen, als Verspätung im Verhältnis zu ei-

nem aktuellen Wissen. Bergson drückt dieses zeitliche Verhältnis be-

vorzugt in physikalischen Begriffen aus: Eine »Trägheit« oder »mecha-

nische Starrheit« verursacht eine Verzögerung gegenüber einem élan
vital, der »Spannung und Geschmeidigkeit des Lebens« – »wie eine Be-

9gleitung, die immer hinter der Melodie zurückbleibt« . Dabei bildet Le
rire diese zeitliche Komponente soziologisch ab, denn der Maßstab der

Aktualität – und deshalb zugleich die Lachende – ist die dauerbewegte

               

           5.  Ebd.
           6.  Ebd., S. 13.
           7.  Vgl. Henri Bergson: Das Lachen, Jena: Eugen Diederichs 1914, S. 11ff.
           8.  Ebd., S. 27. Als wesentliche Voraussetzung einer komischen Wirkung be-
nennt Bergson die Gefühllosigkeit eines reinen Intellekts: »Das Komische scheint seine
durchschlagende Wirkung nur äußern zu können, wenn es eine völlig unbewegte, ausge-
glichene Seelenoberfläche vorfindet. Seelische Kälte ist sein wahres Element. […] Kurz,
das Komische setzt, soll es voll wirken, etwas wie eine zeitweilige Anästhesie des Her-
zens voraus, es wendet sich an den reinen Intellekt.« Ebd., S. 7f.
           9.  Ebd., S. 11.
 

249

2003-09-12 12-45-14 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 205-251) T04_01 kap 4.p 31591342162

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SPRACHEN DES KOMISCHEN

Gesellschaft: »[I]hr aber genügt ein fertiges, festes System ihrer Glie-
10der nicht, sie verlangt ununterbrochene gegenseitige Anpassung«. In

diesem Sinne findet Bergson die drei bekannten Beispiele: den Stolpe-

rer, dessen Muskeln »nach dem Gesetz der Trägheit ihre frühere Be-

wegungstätigkeit fortgesetzt« haben, den Genarrten – »er handelt sinn-

los, wie eine Maschine, die leer läuft, immer gemäß dem Prinzipe der

Trägheit« und den heillos Zerstreuten oder den Nachtwandler, der

»sich nach einer vergangenen und bloß noch eingebildeten Situation
11richtet«. Auch diese Beispiele enthalten den zeitlichen Index, der

den grundlegenden Gedanken Bergsons ausdrückt, dass das Lachen

von Wiederholungen ausgelöst wird, die mechanisch und träge der Va-

riabilität des Aktuellen nicht folgen. In dieser Form einer gescheiterten

Aktualisierung erscheint die Wiederholung als der zeitliche Modus der

Komik. Komisch sind Handlungen und Ideen auf Grund eines in erster

Linie zeitlichen Missverhältnisses, das zugleich den blinden Fleck der

Figur – den Ausgangspunkt und Grund der Wiederholung – markiert.

Die komische Figur ist von einem allgemeinen Wissen ausgeschlos-
12sen. Das Lachen scheint hier ausgelöst von etwas Sicht- bzw. Lesba-

rem, das allein die komische Figur nicht wahrnehmen kann, das sie

aber zeigt und expliziert. Dabei ist der Körper bzw. das Körperliche die

für Bergson wichtige Manifestation bzw. Explikation dieser Zeichen.

In bestimmten Situationen ist der Körper selbst komisch, insofern er Aufmerksamkeit auf
sich zieht: Warum lacht man über einen Redner, der im pathetischsten Augenblick seiner
Rede niest? Woher kommt das Komische jener Stelle aus einer Leichenpredigt, die ein
deutscher Philosoph zitiert: »Er war tugendhaft und wohlbeleibt«? Immer daher, daß

13unsere Aufmerksamkeit von der Seele auf den Körper gelenkt wird.

Von dieser performativen Seite aus betrachtet, sind die Wiederholun-

gen der komischen Figur von einer besonders sinnfälligen, stofflichen,

bildhaften Präsenz. Das Komische an ihnen ist explizit. Es drückt sich

aus in den wiederholten Worten, Gesten, Fetischen, in den Imaginatio-

nen, Gewohnheiten und Eigenschaften. Komische Helden wiederholen,

indem sie festhalten und vergegenwärtigen und drücken in unmittelba-

rer Form aus, was ihnen Gedächtnis oder Gewohnheit vorgeben. Daher

die Ambivalenz des Zeremoniellen und seiner Zeichen zwischen

Ernsthaftigkeit und Farce, Singulärem und Abklatsch, Wort und Tat –

zwischen Gelingen und Scheitern. Die komische Wiederholung er-

scheint so als diejenige, die sich stets in der Gegenwart verkörpert und

               

           10.  Ebd., S. 16f.
           11.  Ebd., S. 10f.
           12.  Vgl. G. Deleuze: Differenz und Wiederholung, S. 32.
           13.  Ebd., S. 37.
 

250

2003-09-12 12-45-14 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 205-251) T04_01 kap 4.p 31591342162

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


INGO UHLIG: WIEDERHOLUNG

14die sich eher durch ein Zuviel als ein Zuwenig ausweist. Denn selbst

das Zuwenig wird in der komischen Überzeichnung – in der Wiederho-

lung – zu einem auffälligen Zuviel. Stets ist die Stelle dieser Materiali-

sierung komisch und erscheint fast zwangsläufig als Karikatur, Parodie

oder Kitsch. Das körperlich Anwesende, nicht das sich Entziehende,

löst das Lachen aus.

Und ich glaube, hier liegt auch der Grund dafür, daß Schüchternheit gelegentlich ein
wenig lächerlich sein kann. Der Schüchterne kann den Eindruck eines Menschen machen,
den sein Körper geniert und der sich nach einem Platze umsieht, wo er ihn ablegen
kann. – Daher müht sich der tragische Dichter, alles zu vermeiden, was unsere Aufmerk-
samkeit auf die Materialität seines Helden lenken könnte. Sobald die Sorge um den Kör-

15per dazukommt, ist das Einsickern des Komischen zu befürchten.

»Das Komische ist immer buchstäblich«, schrieb in diesem Sinne Gilles
16Deleuze über Hermann Melvilles Novellenfigur Bartleby. Bartleby ist

sicher ein Grenzfall des Komischen: Komisch ist er zunächst in der

Wiederholung seiner Verweigerungsformel »I would prefer not to«, die

mit einer immer stärker werdenden körperlichen Präsenz Bartlebys im

räumlichen Setting der Novelle einher geht. Allerdings verbindet sich

mit der Wiederholung der Formel ein Prozess der Entgrenzung der

Figur, die sie aus sämtlichen äquivalenten Ordnungen herauslöst und

so ein singuläres Leben entstehen lässt, das – scheinbar paradox – nur

in der Wiederholung erscheinen kann. Die Wiederholung erscheint so

bei Melville, wie auch bei Marx und Kierkegaard (bei Letzterem in der

Farce der Berlinreise und der tragischen Entwicklung des jungen Men-

schen) einmal als komische Unangemessenheit und einmal als Akt ei-

ner gelingenden Freisetzung.

Ingo Uhlig

               

           14.  Zur Komik des Übermäßigen bzw. Unzweckmäßigen vgl. Sigmund Freud:
»Der Witz und seine Beziehung zum Unbewussten«, in: Ders.: Gesammelte Werke, 6. Bd.,
Frankfurt/Main: Fischer 1999, S. 216. »Die Antwort, warum wir über die Bewegungen der
Clowns lachen, würde lauten, weil sie uns übermäßig und unzweckmäßig erscheinen. Wir
lachen über einen allzu großen Aufwand.«
           15.  H. Bergson: Das Lachen, S. 38.
           16.  Gilles Deleuze: »Bartleby oder die Formel«, in: Ders.: Kritik und Klinik,
Frankfurt/Main: Suhrkamp 2000, S. 94-122, hier S. 94; Hermann Melville: Bartleby der
Schreibgehilfe. Eine Geschichte aus der Wallstreet, Zürich: Manesse 2002.
 

251

2003-09-12 12-45-14 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 205-251) T04_01 kap 4.p 31591342162

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2003-09-12 12-45-14 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 252    ) vakat 252.p 31591342194

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

 

 

 

 

 

 

Epochen und die  St i le  der  Komik

2003-09-12 12-45-15 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 253    ) T05_00 resp 5.p 31591342234

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2003-09-12 12-45-15 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 254    ) vakat 254.p 31591342274

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


URSULA JUNG: FELICIANA ENRÍQUEZ DE GUZMÁNS ENTREACTOS

 

 

 

 

 

 

Feliciana Enríquez de Guzmáns entreactos.

Groteske Körperkomik im spanischen Barock

Feliciana Enríquez’ zweiteilige Tragicomedia Los jardines y campos sa-
beos (Tragikommödie Die Gärten und Felder von Saba) stellt ein um-

1fangreiches ›Gesamtkunstwerk‹ dar. Jedes der beiden Stücke um-
2fasst, neben textuellem Beiwerk, fünf Akte in Versen, und jeweils

zwischen dem zweiten und dritten sowie zwischen dem dritten und

vierten Akt ist ein burlesker entreacto eingeschaltet. Die in den Akten

erzählte Geschichte stellt eine Mixtur aus Ritterwelt und Mythologie

dar. Es wird von der Hofierung der arabischen Prinzessin Belidiana

durch den griechischen Prinzen Clarisel berichtet, die wegen des un-

günstigen Einflusses der Venus jedoch erfolglos bleibt. Im zweiten Teil

wird dank der Intervention der Schutzgöttinnen Juno und Venus, letz-

tere zur Protektorin Clarisels gewandelt, die glückliche Heirat der spa-

nischen Prinzessin Maya mit dem griechischen Prinzen gefeiert.
3

           Die in Prosa verfassten entreactos des ersten Teils stellen zum

einen ein komisches burleskes Pendant zur heroischen Welt der Ritter-

               

           1.  Den ersten Teil der Tragicomedia verfasste Enríquez, die um 1580 in Sevil-
la geboren wurde und nach 1640 starb, zwischen 1599 und 1602, während der zweite
1619 entstand. Erhalten sind zwei Ausgaben von 1624 und 1627. Vgl. Louis C. Pérez:
»The Poet and her Circumstances«, in: Ders.: The Dramatic Works of Feliciana Enríquez de
Guzmán, Valencia: Albatros 1988, S. 1-38. Pérez legt die Ausgabe von 1627 zugrunde.
           2.  Zu Enríquez’ Carta executoria, vgl. Ursula Jung: »Weibliche Autorschaft im
spanischen Barock: Selbstinszenierung als das Andere bei María de Zayas und Feliciana
Enríquez de Guzmán«, in: Michaela Boenke/Ina Schabert (Hg.): Imaginationen des Ande-
ren im 16. und 17. Jahrhundert, Wiesbaden: Harrassowitz 2002, S. 237-261.
           3.  Die genannten entreactos haben sich für die heutige Theaterpraxis und -lek-
türe als die interessantesten Teile der Tragicomedia erwiesen. So wurden sie im Rah-
men des Festival de Teatro Clásico in Almagro 1997 unter dem Titel »Las Gracias mohosas«
vom Centro Andaluz de Teatro aufgeführt (Regie: Juan Dolores Caballero). Vgl. El País
vom 19. Juli 1997, S. 4 (für den Hinweis danke ich Karin Hopfe). Auch in dem von Felici-
dad González Santamera und Fernando Doménech herausgegebenen Band Teatro de muje-
res del Barroco. María de Zayas/Feliciana Enríquez de Guzmán/Leonor de la Cueva, Madrid:
Publicaciones de la ADE 1994, sind die beiden entreactos der Primera parte abgedruckt.
 

255

2003-09-12 12-45-15 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 255-319) T05_01 kap 5.p 31591342306

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EPOCHEN UND STILE DER KOMIK

turniere sowie zur stilgerechten Umwerbung der Prinzessinnen seitens

der Ritter dar, denn es treten verunstaltete arabische caballeros, halb

Mensch, halb Tier, als Prätendenten auf. Zum anderen erscheinen de-

formierte, aus Arabien stammende mythologische Gestalten: »schim-

melige« Versionen der drei Grazien, ein fauler und essigsaurer Wein-

gott Bacchus sowie verkrüppelte »Vettern« des Orpheus und des Am-

phion. Die grotesken körperlichen Deformationen der Figuren veran-

schaulichen den décalage im Hinblick auf die Protagonisten des

Hauptstückes oder der Episoden der griechisch-römischen Mythologie.

Sie rufen einen grotesk-komischen Gegensatz zur heroischen Redewei-

se der Figuren hervor, welche allerdings oft in sprichwortreiche All-

tagssprache überwechselt, oder aber der deformierte Körper wird in

burlesker Weise und unter Rekurs auf Wortspiele thematisiert und

kommentiert.

           So treffen in Arabien, vor dem Haus, in dem Bacchus mit seinen

schon sehr alten, an Krücken gehenden Töchtern, den drei schimmeli-

gen Grazien, nämlich der einäugigen Aglaya sowie der blinden Talía

und der ebenfalls blinden Eufrosina, wohnt, nachts nach und nach

sechs invalide Bewerber ein, die alle Aglaya als Ehefrau beanspruchen

und sie sich streitig machen. Es handelt sich um den einäugigen Saba,

den blinden Pancaya, den buckligen Nisa, den verkrüppelten Anga,

den blinden Sänger Orpheus und den einäugigen Sänger Amphion, die

– mit Ausnahme Angas – gleichfalls an Krücken gehen. Über das »vier-

füssige Reptil«, den invaliden Anga, »las rodillas en vna espuerta, las
4manos por el suelo en vnos chapines« – »die Knie in einem Korb, die

Hände auf dem Boden in Frauenüberschuhen mit dicken Plateausoh-

len«, der auch Anspruch auf »die Gattin« Aglaya erhebt, macht Nisa

sich lustig, indem er verdor nicht als ›Jugendkraft‹, sondern als ›Grün-

futter‹ interpretiert:

Anga: Ninguno de los tres intente contrastarme la consumación que si por accidente soy
animal reptil, mi primero natural me restituyrá en mi verdor, y disposición de defender a
todo el mundo mi capa.
Nisa: Tiene razón, que como es animal reptil quadrupedante, el verde le restituyrá las
fuerzas, enflaquecida [sic!] por la falta de la paja, y cevada, que los tolanos de las enzías

5no le dexan comer. – Anga: Keiner der drei möge mir den Vollzug streitig machen,
denn wenn ich zufällig ein Reptil bin, so wird mich meine erste Natur in meine Jugend-
kraft und Verfassung wieder einsetzen, um gegen alle meine Ehre zu verteidigen. – Nisa:
Er hat Recht, denn da er ein vierfüßiges Reptil ist, wird das Grüne ihm die Kräfte zurück-
erstatten, die aufgrund des Strohs und der Gerste geschwächt sind, denn Zahnfleischfäu-
le hält ihn vom Essen ab.

               

           4.  L. Pérez: The Dramatic Works, S. 293.
           5.  Ebd., S. 346 (Version von 1624).
 

256

2003-09-12 12-45-15 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 255-319) T05_01 kap 5.p 31591342306

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


URSULA JUNG: FELICIANA ENRÍQUEZ DE GUZMÁNS ENTREACTOS

Die heruntergekommenen Prätendenten rühmen ihre »Heldentaten«,

wodurch in ihrer Rede eine groteske Um-Erzählung berühmter Ge-

schichten der Mythologie erfolgt, die das Zustandekommen ihrer kör-

perlichen Entstellungen erklären soll. Letztere sind demnach durch

Selbstverstümmelung verursacht worden. So erzählt der beinlose Anga,

er sei es gewesen, der die Zentauren bei der Hochzeit des Pirithous an

der Entführung der Frauen gehindert und sie besiegt habe: »Prestadme

orejas beníuolas, y oyréys la mayor hazaña, que mortal alguno hizo.

Entrambas espinillas con mi propia espada me quebranté, por no tenell-
6es ventaja de piernas humanas [a los Centauros] […].« – »Leiht mir

eure wohlwollenden Ohren und hört von der größten Heldentat, die je

ein Sterblicher ausführte. Ich brach mir beide Schienbeine mit meinem

eigenen Schwert, um ihnen [den Zentauren] gegenüber nicht im Vor-

teil zu sein mit menschlichen Beinen […].« Zur Belohnung habe er drei

Monate mit der Braut verbringen dürfen. Der blinde Pancaya berichtet,

dass er sich beide Augen ausgerissen habe, um nicht von Medusas

Blick versteinert zu werden, bevor er mit den drei Gorgonen Hochzeit

gefeiert habe.

           Schließlich erscheint der lächerliche Alte Bacchus und weist da-

rauf hin, dass seine Tochter Aglaya noch zwei Schwestern habe. Die
7Gracias mohosas, hässliche Gegenbilder der schönen Grazien der

Venus, von denen nur Aglaya über ein Auge verfügt, weisen Gemein-

samkeiten mit den Schwestern der Gorgonen, den grayas (Graien) auf,

jenen weiblichen Ungeheuern, die beschrieben werden als »terribles
8ancianas, que vivían en las montañas del Atlas« – »furchterregende

Alte, die im Atlasgebirge lebten«, »obligadas a compartir entre las tres
9su único ojo y su único diente« – »gezwungen, sich unter den dreien

ihr einziges Auge und ihren einzigen Zahn zu teilen«. Aus einem Tur-

nier sollen als Sieger die drei Ehemänner für die Schwestern hervorge-

hen. So versammelt sich der Vater mit seinen in Lumpen gekleideten

schimmeligen Grazien auf dem Balkon, um den Kampf zu verfolgen.

Bacchus nimmt Bezug auf die körperliche Deformation der Töchter, die

eine bedauerliche Einschränkung für deren »königliches« Gebaren

darstelle: »[…] o hembras valerosas, dignas de sojuzgar Reyes […] y

dalles de chapinazos, si tuuiérades aptitud de poder calzar chapines,

con que se los diérades; mas essa ha sido mi desgracia, y la vuestra, que

               

           6.  Ebd., S. 296.
           7.  Gracia mohosa bedeutet ›schimmelige Grazie‹, aber auch ›abgestandener
Witz‹: »Se llama familiarmente el dicho frío y sin substancia.« (Real Academia Española
[Hg.]: Diccionario de Autoridades, 2. Bd., Madrid: Gredos 1964, Bd. IV, S. 67.)
           8.  René Martin (Hg.): Diccionario de la mitología griega y romana, Madrid:
Espasa Calpe 1996, S. 352.
           9.  R. Martin (Hg.): Diccionario de la mitología, S. 299.
 

257

2003-09-12 12-45-15 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 255-319) T05_01 kap 5.p 31591342306

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EPOCHEN UND STILE DER KOMIK

10vuestros pies de grullas no los admiten.« – »[…] oh, tapfere Frauen,

würdig, Könige […] zu unterjochen und […] ihnen Tritte mit dem

Überschuh zu geben, wenn ihr geeignet wäret, Schuhe zu tragen, mit

denen ihr sie ihnen geben könntet; aber dies ist mein und euer Un-

glück, dass nämlich eure Kranichbeine keine Schuhe zulassen.« Im Zu-

sammenhang mit einem Wortspiel zu tornear (drechseln; im Turnier

kämpfen)/tornero (Drechsler)/torneo (Turnier) verweist Bacchus auf

die Möglichkeiten, die sich für die körperliche Verschönerung der

schimmeligen Grazien mit einem Drechsler als Ehemann eröffnen

würden: »Y no era malo vn tornero, que te hiziera, y torneara vna pier-

na de haya, que te supliera essa muleta, y hiziera otras dos para tus
11hermanas.« – »Ein Drechsler wäre nicht schlecht, der dir ein Bu-

chenholzbein machen und drechseln könnte, das dir diese Krücke er-

setzen könnte. Und er könnte zwei weitere für deine Schwestern ma-

chen.«

           In dem burlesken Turnier kämpft die eine Dreiergruppe gegen

die andere, beide gleichermaßen lächerlich ausgestattet: »Salen los

seys […] con broqueles de corchos, y espada de palo, y lanças de cañas

verdes, armados a lo ridículo. Tres con sus padrinos por vna parte; y

tres con los suyos por otra. Y hazen sus galanterías, coxeando y dando
12caydas.« – »Die sechs […] erscheinen mit Korkschildern und hölzer-

nen Schwertern und Lanzen aus grünem Schilfrohr, auf lächerliche

Weise bewaffnet. Drei mit ihren Sekundanten/Paten auf der einen Sei-

te, und drei mit den ihrigen auf der anderen. Sie vollführen ihre Gesten

der Höflichkeit, hinkend und hinstürzend.« Das Erscheinen der zum

Turnier bereiten Krüppel kommentiert Bacchus folgendermaßen: »O

qué vistosos an entrado los vnos, y los otros! No ay más que dessear en

todo el mundo. Dichosas hijas mías vosotras, que nacistes para tan sin-

gulares empleos. O que verdadero refrán! Quando nace la escoba, nace
13el asno que la roa.« – »Oh wie prächtig sind die einen und die ande-

ren eingetreten! Auf der ganzen Welt bleibt nichts zu wünschen übrig.

Ihr meine glücklichen Töchter, die ihr für solch einzigartige Verwen-

dungen geboren wurdet. Oh welch wahres Sprichwort! Sobald der

Ginster sprießt, kommt auch der Esel, der ihn abknabbert.« Während

des Kampfes werden die umgefallenen Kombattanten von den Sekun-

danten wie Kegel wieder aufgestellt: »Corren sus cañas, y quiébranlas,

y sacan sus espadas, y danse sus cinco golpes, cayendo todos en el sue-
14lo. Y los padrinos los leuantan.« – »Sie halten ihr Lanzenstechen und

               

           10.  L. Pérez: The Dramatic Works, S. 350 (Version von 1624).
           11.  Ebd., S. 302.
           12.  Ebd.
           13.  Ebd.
           14.  Ebd., S. 303.
 

258

2003-09-12 12-45-16 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 255-319) T05_01 kap 5.p 31591342306

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


URSULA JUNG: FELICIANA ENRÍQUEZ DE GUZMÁNS ENTREACTOS

zerbrechen die Lanzen, ziehen ihre Schwerter, versetzen sich eine An-

zahl Schläge und fallen alle zu Boden. Die Sekundanten heben sie wie-

der auf.« Aglaya, wie ihre Schwestern sehr an den sexuellen Aspekten

ihrer Verheiratung interessiert, meint, dass alle sechs Bewerber gleich

gut gekämpft haben, und will sie daher alle sechs wochenweise zulas-

sen: »Digo, señores, que todos seys auéys andado valerosos Caualleros;

y todos seys soys dignos […] desta vuestra Caualla […]: en igual grado

os quiero a todos […]. A todos seys os admito por míos por semanas,
15porque ninguno pueda quedar quexoso.« – »Ich sage, meine Herren,

dass ihr euch alle sechs als tapfere Reiter [caualleros] erwiesen habt;

alle sechs seid ihr dieses euren weiblichen Reittieres [Caualla; Neolo-

gismus zu cavallo: ›Pferd‹] würdig […]: in gleichem Grade liebe ich

euch alle […]. Alle sechs lasse ich wochenweise als die meinigen zu,

damit sich niemand beschweren kann.« Vater Bacchus protestiert unter

Verwendung eines Wortspieles zu bigamía (Doppelehe)/bígamo (Biga-

mist) und gamo (Damhirsch)/gama (Damhirschkuh):

Baco: Ay hija mía, bígama queréys ser? dos, tres vezes queréys ser gama?
Aglaya: No padre, sino que con seys gamos quiero correr como gama.
Baco: […] no es razón, que vos introduzgáys en el mundo la bigamía en las mugeres,
que seréys peor que la reyna Semíramis, que aunque tuuo muchos hombres, no fueron

16muchos matrimonios.
– Bacchus: Oh, meine Tochter, zweifach wollt ihr als Hirschkuh geritten werden? [Freie
Übersetzung für wörtlich: ser bígama: ›Bigamistin sein‹, was Bacchus als bi (›doppel‹)
und gama (›Hirschkuh‹) versteht.] Zwei, drei Mal wollt ihr geritten werden?
Aglaya: Nein Vater, sondern ich will als Hirschkuh von sechs Hirschen geritten werden.
Bacchus: […] es ist nicht vernünftig, dass ihr die Bigamie unter den Frauen in die Welt
einführt, ihr wäret schlimmer als die Königin Semiramis, die, obwohl sie viele Männer
hatte, nicht mit ihnen verheiratet war.

Auch die Schwestern protestieren und wollen ebenfalls mit allen sechs

Bewerbern verheiratet werden. Die wie ihre Schwestern hässliche, be-

reits alte und längst nicht mehr jungfräuliche Eufrosina beschwert sich,

indem sie das bekannte Gedicht Luis de Góngoras für ihre Belange ab-

wandelt: »Mal año, hermana Aglaya; vos os los queríays a todos seys; y

que nosotras enuiudássemos antes de casar; y se dixesse por nosotras,

las más bellas niñas de aqueste lugar, oy viudas, y solas, y ayer por ca-
17sar, dexadnos llorar a orillas de la mar.« – »Verdammt, Schwester

               

           15.  Ebd.
           16.  Ebd.
           17.  Ebd., S. 303f. Das Original lautet: La más bella niña/ de nuestro lugar/
hoy viuda y sola/ y ayer por casar,/ viendo que sus ojos/ a la guerra van,/ a su madre
dice,/ que escucha su mal:/ Dejadme llorar/ orillas del mar.
 

259

2003-09-12 12-45-16 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 255-319) T05_01 kap 5.p 31591342306

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EPOCHEN UND STILE DER KOMIK

Aglaya; ihr wollt alle sechs für euch; und ihr wollt, dass wir Witwen

werden, noch bevor wir heiraten, und dass man von uns sagt: Die

schönsten Mädchen aus diesem Ort, heute Witwen und allein, und ges-

tern noch zum Verheiraten, lasst uns weinen am Meeresstrand.« Man

einigt sich darauf, den Kampf fortzuführen, doch auch Eufrosina bean-

sprucht zum Schluss alle sechs Kandidaten. Aus dem von Talía eröff-

neten poetischen Wettstreit gehen gleichfalls alle sechs Prätendenten

als ebenbürtig hervor. Orpheus schlägt daraufhin vor, dass die drei

schimmeligen Grazien alle sechs Bewerber heiraten sollen, »renuncia-
18das todas las leyes de la diuisión« – »unter Verzicht auf alle Gesetze

der Teilung«. Der Vater akzeptiert die vorgeschlagene multiple Ver-
19bindung der »diez y ocho bigamias« – »achtzehn Bigamien« und er-

läutert den Brautleuten, wie glücklich sie sich schätzen könnten, dass

sie sich bei ihrer Wahl ausschließlich von dem Wert der Seele, nicht

aber von der Schönheit der Körper haben leiten lassen:

El valor del hombre en el cuerpo, y en el ánimo assienta. El ánimo deue mandar, y el
cuerpo obedecer. El vno tenemos común con los dioses, el otro con las bestias. Tontería
y locura es, ante poner [sic!] la hermosura, y dotes del cuerpo a los dotes y hermosura
del ánimo. O hijos, y hijas mías, que prudentes auéys sido en […] preferir el valor de los
ánimos, y no dárseos nada de la hermosura, y gentilexa de los cuerpos […]. Auéys mere-
cido, hijas, por vuestra discreción el vaor [sic!] de los ánimos generosos de estos mendi-
gos caualleros. Y vosotros, o dignos yernos míos Poltrónicos, auéys merecido por vuestra

20sabiduría, la hermosura, y belleza interior de las almas de estas polémicas sin hiel. –
Der Wert des Menschen ist im Körper und in der Seele angesiedelt. Die Seele muss befeh-
len, und der Körper gehorchen. Die eine haben wir mit den Göttern gemein, den anderen
mit den Tieren. Es ist Dummheit und Verrücktheit, der Schönheit und den Gaben des
Körpers den Vorrang zu geben vor den Gaben und der Schönheit der Seele. Oh, Söhne,
und meine Töchter, wie klug seid ihr gewesen, den Wert der Seelen […] vorzuziehen und
euch nichts aus der Schönheit und der Anmut der Körper zu machen […]. Ihr habt, Töch-
ter, durch eure Urteilskraft den Wert der generösen Seelen dieser Bettel-Ritter verdient.
Und ihr, meine würdig-faulen Schwiegersöhne [Wortspiel mit poltrón (›faul‹)/político
(›Schwieger…‹)], habt durch eure Weisheit die Schönheit und die innere Anmut der See-
len dieser friedliebenden Tauben [Wortspiel mit paloma (›Taube‹)/polémica (›Kriegs-
kunst‹)] verdient.

Während Bacchus in seiner ›philosophischen‹ Abschlussrede nochmals

einen grotesk-komischen Kontrast kreiert, indem er die Bedeutung der

körperlichen »Schönheit« angesichts der Entstellungen der Brautleute

minimiert, stellen letztere gerade die Grundlage der komischen Effekte

               

           18.  Ebd., S. 307.
           19.  Ebd.
           20.  Ebd., S. 307f.
 

260

2003-09-12 12-45-16 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 255-319) T05_01 kap 5.p 31591342306

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GÜNTER BERGER: RUZANTE

für die Leserschaft dar. Die Invaliden haben nicht etwa zwischen inne-

rer und äußerer Schönheit gewählt, sondern das Wahlprinzip zuguns-

ten der Gruppenheirat abgeschafft. Durch die komische Multiplikation

der Brautleute innerhalb einer einzigen ›Multi‹-Ehe wird die sonst ex-

klusive sexuelle Zuordnung zweier Körper durch das ›optimierte‹ Mo-

dell multipler Relationen ersetzt. Mit der Aussicht auf »drei mal sechs

Bigamien« wünscht sich Bacchus achtzehn Enkelkinder, und der en-
treacto klingt mit fröhlichem Gesang aus: »Gózense desposados, y des-

21posadas,/Gócense los seys Ninfos con sus tres Gracias.« – »Es mögen

sich die Bräutigame und Bräute aneinander erfreuen,/ es mögen sich

die Nymphenmänner mit ihren drei Grazien erfreuen.«

Ursula Jung

Ruzante

Unter dem Künstlernamen Ruzante tritt Angelo Beolco (ca. 1496-1542)

in seiner Rolle als Paduaner Bauer zum ersten Mal – soweit wir seine

noch immer eher umrisshaft erkennbare Karriere verfolgen können –

mit seiner Pastoral im venezianischen Karneval des Jahres 1520 auf,

und das mit großem Erfolg vor 350 Zuschauern auf Einladung der Im-
mortali, einer der Compagnie della Calza, wie uns der Chronist Sanudo

berichtet. Aus dessen Aufzeichnungen wissen wir von neun oder zehn

weiteren Aufführungen in Venedig zwischen 1520 und 1530 und zwei

Auftritten in Padua selbst aus dem Jahr 1533, ohne dass, von einer

Ausnahme abgesehen, die Zuordnung zu einzelnen Stücken möglich

wäre. Dass Ruzante in der Lagunenstadt rasch hohes Ansehen und

große Popularität genießt, beweisen seine Auftritte zu hoch offiziellen

Anlässen, wie der Hochzeit des Dogenenkels Antonio Grimani 1523

oder der Friedensfeier von 1530 im Beisein hochrangiger ausländischer

Würdenträger und Diplomaten. Und von dem Ausgreifen dieses Ruhms

über die venezianischen Herrschaftsgrenzen hinaus zeugt eine Einla-

dung seitens der Este an den Hof von Ferrara, wo er anlässlich der

Hochzeit von Ercole d’Este im Jahr 1529 La Moscheta auf die Bühne des
1Palazzo Ducale bringt.

           Dem außergewöhnlichen Erfolg dieser kurzen, noch nicht ein-

mal 20 Jahre dauernden, Bühnenkarriere steht ein rasch verblassender

               

           21.  Ebd., S. 310.
             1.  Zur Karriere Ruzantes vgl. insbesondere Giorgio Padoan: La commedia ri-
nascimentale veneta, Vicenza: Neri Pozza 1982, S. 63-139.
 

261

2003-09-12 12-45-16 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 255-319) T05_01 kap 5.p 31591342306

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EPOCHEN UND STILE DER KOMIK

Nachruhm gegenüber, der zu Beginn des 17. Jahrhunderts in ein 250

Jahre anhaltendes Vergessen mündet. Zum einen ist dieses Vergessen

mit der Verdrängung dialektsprachiger bzw. plurilingualer komischer

Bühnenstücke durch die in der toskanischen Literatursprache abge-

fasste commedia erudita zu erklären. Neben diesem generell seit Mitte

des 16. Jahrhunderts zu beobachtenden Phänomen spielt für Ruzante

gewiss eine Rolle, dass sein Interesse eher auf »performance« als auf
2»permanence« abzielt. Von allen Funktionen, die Angelo Beolco aus-

übt, als Schauspieler, als Leiter einer Theatergruppe, als Regisseur und

als Autor misst er der letzten die geringste Bedeutung bei, wie sich an

der mäßigen Aufmerksamkeit ablesen lässt, die er der Publikation sei-
3ner Stücke schenkt.

           Damit trifft sich Ruzantes Fokus auf die Bühneninszenierung

und -aufführung seiner Stücke mit den aktuellen Tendenzen der Thea-

terwissenschaften, der performativen Funktion des Theaters den Pri-
4mat einzuräumen. Im Rahmen dieser performativen Funktion kommt

dem Körper des Akteurs auf der Bühne in seinem sprachlichen, mimi-

schen und gestischen Handeln entscheidende Bedeutung zu. Ganz im

Gegensatz zu der seit dem 18. Jahrhundert geforderten und weitgehend

praktizierten »Entkörperlichung« des Schauspielers und Reduktion auf
5seine Semiotik spielen Ruzante und seine Komödiantentruppe mit

einer unmittelbaren körperlichen Präsenz, die nicht nur im Venedig

des frühen Cinquecento ihresgleichen sucht.

           Zunächst einmal ist es die Sprache selbst, ist es der Dialekt der

               

           2.  So die prägnante Formulierung bei Ronnie Ferguson: The Theatre of Angelo
Beolco (Ruzante). Text, Context and Performance, Ravenna: Longo 2000, S. 173.
           3.  So erwirbt er zwar ein Druckprivileg für die Piovana und die Vaccària,
macht dann aber keinen Gebrauch davon. Dagegen werden aus seinem Brief an Ercole
d’Este vom 23.1.1532 ganz präzise Vorstellungen über die Aufgabenverteilung zwischen
Ariost und ihm selbst bei der Vorbereitung einer Aufführung eines – namentlich nicht
genannten – Stückes am dortigen Hof erkennbar; vgl. Ruzante: Teatro, hg. von Ludovico
Zorzi, Turin: Einaudi 1967, S. 1253. Im Folgenden werden die Werke Ruzantes nach die-
ser Ausgabe zitiert, mit Ausnahme der Pastoral und der Dialoge, für die ich die Editionen
von Giorgio Padoan benutze: Angelo Beolco il Ruzante, I: La Pastoral. La Prima Oratione.
Una lettera giocosa, Padua: Antenore 1978; III: I Dialoghi. La Seconda Oratione. I Prolo-
ghi alla Moschetta, Padua: Antenore 1981.
           4.  Hierzu programmatisch Erika Fischer-Lichte: »Auf dem Wege zu einer per-
formativen Kultur«, in: Dies. (Hg.): Kulturen des Performativen, Berlin: Akademie-Verlag
1998, S. 13-29.
           5.  Vgl. hierzu Erika Fischer-Lichte: »Verkörperung/Embodiment. Zum Wandel
einer alten theaterwissenschaftlichen in eine neue kulturwissenschaftliche Kategorie«,
in: Dies./Christian Horn/Matthias Warstat: Verkörperung, Tübingen, Basel: Francke 2001,
S. 11-25.
 

262

2003-09-12 12-45-16 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 255-319) T05_01 kap 5.p 31591342306

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GÜNTER BERGER: RUZANTE

Paduaner Bauern, der den Körper in all seinen Funktionen zu Gehör

bringt. Unter Berufung auf das Konzept des »naturale«, der Natürlich-
6keit im Sinne von Echtheit und Authentizität, spielt Ruzante souve-

rän mit allen Tabugrenzen des Obszönen, der Sexualität, der Skatolo-

gie. Geschlechtsteile, zumal in Flüchen, markieren geradezu stereotyp
7die Redeeröffnungen der Paduaner Bauern. In diametralem Gegen-

satz zu ihrer spirituellen Dimension reduziert sich in ihrer Sprache
8ganz offen oder in Anspielungen die Liebe auf den Geschlechtsakt.

Daneben konzentriert sich ihre Sprache insbesondere auf die unteren
9Körperöffnungen und ihre Ausscheidungen.

           Oftmals bleibt es nicht bei Sprachhandlungen, sondern die Rede
10vertextet Handlungen des Körpers selbst und ersetzt derart die in

den Drucken eher sparsamen und wenig aussagekräftigen didaskali-
11schen Nebentexte. Auch in diesen Fällen steht der entgrenzte Kör-

per mit seinen Ausscheidungen, Exkrementen im Mittelpunkt: So hält

es Ruzante für ganz natürlich, als Soldat auf der Flucht aus der
12Schlacht in die Hose geschissen zu haben. Nachdem er von seinem

Rivalen Marchioro Prügel bezogen hat, jammert er in der Fiorina – und

hier handelt es sich nicht mehr um Erinnerung an Vergangenes, son-

               

             6.  Ruzante entwickelt dieses Konzept mit einem umfassenden Anspruch,
der weit über den sprachlichen Bereich hinaus menschliches Verhalten ganz allgemein
betrifft, im Prolog zur Moscheta. Hierzu Marisa Milani: »Snaturalité e deformazione nella
lingua teatrale del Ruzzante«, in: Lingua e strutture del teatro italiano del Rinascimento,
Padua: Liviana 1970, S. 109-202.
             7.  Mit »Potta!« – »Fotze!« eröffnet Bilora die 6. Szene des Dialogo Secondo;
vgl. z.B. nur Parlamento, Sz. III, § 107 (Ruzante), § 108 (Gnua), § 109 (Ruzante).
             8.  »Orbéntena, on’ no va uno inamorò, e on’ no ’l se fica!« – »Verdammt,
wohin einer, der verliebt ist, nicht alles geht und wo er nicht überall seine Nase rein
steckt!« (Bilora, Dialogo Secondo, Sz. I, § 1); in der Betía bedroht Barba Scatti den Baz-
zarello mit paedicatio (1. Akt, v. 401f.) und Taçío rühmt sich seiner Homosexualität und
autoerotischen Fähigkeiten (5. Akt, v. 501-512).
             9.  Z.B. La Moscheta, II 3: »che la sa ben ch’a’ n’he paura de me compare,
ch’a’ ’l fago cagar stropiegi!« – »die weiß genau, dass ich vor meinem Gevatter eine
Angst habe, dass der vor mir in die Hosen scheißt!« (Menato)
           10.  Vgl. hierzu mit Blick auf das Lachen bei Shakespeare und einigen seiner
Zeitgenossen Manfred Pfister: »Inszenierungen des Lachens im Theater der Frühen und
Späten Neuzeit«, in: Werner Röcke/Helga Neumann (Hg.): Komische Gegenwelten. Lachen
und Literatur in Mittelalter und Früher Neuzeit, Paderborn: Schöningh 1999, S. 215-235,
hier S. 220-227.
           11.  Ähnliche Beobachtungen zu den »indications scéniques indirectes« in
französischen Farcen des 15. Jahrhunderts bei Konrad Schoell: La farce du quinzième
siècle, Tübingen: Narr 1992, S. 38-64.
           12.  Parlamento, Sz. II, § 57.
 

263

2003-09-12 12-45-16 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 255-319) T05_01 kap 5.p 31591342306

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EPOCHEN UND STILE DER KOMIK

dern um eine akute Ankündigung –, er werde gleich die Hosen voll ha-
13ben. Eine der seltenen Didaskalien bestätigt, dass Nale in der Betía

14eine gleich lautende Ankündigung auch in die Tat umgesetzt hat. An

einer anderen Stelle will der Wirt Taçío die in Ohnmacht geratene Pro-

tagonistin vermittels seines Urins wieder ins Leben zurückrufen und

bricht angesichts dieser glänzenden Idee derart in Lachen aus, »che le
15me farà sconchigare/ da riso chialò« – »die schaffen es noch, dass ich

hier gleich vor Lachen scheißen muss«. Nicht nur an dieser Stelle zeigt

sich das Lachen als ein maßloses, entgrenztes, das den ganzen Körper

erfasst, ihn erschüttert, ihn über seine Ausscheidungen in seine Umge-
16bung hineinfließen lässt. Die Vorstellung von der Körperlichkeit des

Lachens kulminiert in seinem Übergreifen auf die in der Hölle braten-

den Seelen, die der jüngst verstorbene buffone Domenego Taiacalza
17»fasea cagare […] da riso« – »vor Lachen zum Scheißen brachte«.

Was für das Lachen gilt, das gilt ebenfalls für die Gewalt: Auch sie
18bringt den Körper zur Entgrenzung. Ganz besonders drastisch

kommt dies zum Ausdruck im sarkastischen Kommentar Biloras, des

Protagonisten des Dialogo Secondo, angesichts des soeben von ihm in

einem explosiven Ausbruch von Gewalt ermordeten Rivalen: »Poh, oh,
19l’ha tirò i lachiti ello. Miedio, bondí! L’ha cagò le graspe, ello.« –

»Pah, he, der hat den Löffel abgegeben. Los, los, na prima! Ausgeschis-

sen hat er, der da«.

               

           13.  La Fiorina, II,2.
           14.  La Betía, II, v. 28. In einer Handschrift heißt es zu Zilios Frage »Hetu ben
cagò?« (II, v. 27) – »Hast Du schon geschissen?«: »Nale che era stato a far el suo bixog-
nio torna e zilio dice.« – »Nale, der sein Bedürfnis erledigen gegangen war, kehrt zurück
und Zilio sagt«.
           15.  La Betía, IV, v. 655f. Denselben Vorschlag zur Auferweckung Fiorinettas
macht Vezzo in der Vaccària, III,4. Zorzi verweist in seinem Kommentar zu La Betía, V, v.
1206 darauf, dass dies ein Gag der commedia dell’arte werden wird.
           16.  Truffo befürchtet vor Lachen zu platzen: La Vaccària, II,4; Ruzante packt
ein solch konvulsivisches Lachen, »ch’ a’ cago da per tuto, ah, ah, ah!« (L’Anconitana,
II,4) – »dass ich überall hinscheiße, ha, ha, ha!«.
           17.  La Betía, V, v. 968f. Ähnliches gilt für das ebenfalls vertextete Niesen, in
das Ruzante ausplatzt, als er seine parfümierte Hand beschnüffelt: »Uh, uh, cancaro, a’
uolo tuto, inchina le scarpe me uole! […] Ehí, ehí!« (L’Anconitana, IV,3) – »Ho, ho, ver-
dammt, ich dufte überall, sogar meine Schuhe duften, hatschi, hatschi«.
           18.  Nachdem er Prügel bezogen hat, ist sich Menego im Zweifel, was aus sei-
nem Körper herausdringt: »E questo sangue, o è la merda?« (Dialogo facetissimo, Sz. 3,
§ 38) – »Ist das hier Blut oder ist das Scheiße?«.
           19.  Dialogo Secondo, Sz. 12, § 165; hierzu mein Aufsatz »Wo Worte versagen,
sprechen die Waffen. Komödie und Gewalt in Ruzantes Bilora«, in Eva Kimminich/Claudia
Krülls-Hepermann (Hg.): Wort und Waffe, Frankfurt/Main, Bern: Peter Lang 2001, S. 15-34.
 

264

2003-09-12 12-45-16 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 255-319) T05_01 kap 5.p 31591342306

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


JÜRGEN VON STACKELBERG: LE TIERS LIVRE  UND LE MARIAGE

           Allein der Körper garantiert die Identität einer Person. Somit

gerät diese Identität, wenn sich Erfahrungen als Veränderungen ins

Gesicht einschreiben, in unmittelbare Gefahr: So hat der aus dem

Krieg heimgekehrte Ruzante als »signale« seiner Kriegsteilnahme eben

keine Schmarren vorzuweisen, sondern allenfalls eine eher auf einen

Krankenhausaufenthalt verweisende Gesichtsfarbe (»mala çiera«), die

seine Frau Gnua beim ersten Wiedersehen an seiner Identität zweifeln
20lässt. Umgekehrt tritt der Körper ein als Garant für die Existenz der

Person: Ruzante kann bei seiner Ankunft in Venedig letzte Zweifel an

seinem Überleben nur dadurch ausräumen, dass er die Selbstgewiss-

heit seines Existierens durch Essen gewinnt, denn: »Spiriti no mag-
21na.« – »Geister essen nicht«. Und der scheintote Nale will sich seine

22Auferstehung durch Essen und … Scheißen beweisen.

           Der unübersehbaren und unüberhörbaren Bühnenpräsenz des

Körpers, dem unmäßigen Lachen des Komödianten entspricht die Re-

aktion des Publikums, die dadurch provoziert werden soll: der cachin-
23nus, das unbändige, zügellose Gelächter. Diese Form des Gelächters

bildet damit exakt den Gegenpol zu dem etwa zur gleichen Zeit von

Castiglione im Cortegiano entwickelten höfischen Ideal des kontrollier-

ten, zivilisierten, den Körper stets bändigenden Lachens. Mit seiner

lustvollen Vorführung des grotesken Leibes (Bachtin), mit seinem alle

Grenzen sprengenden Lachen, seiner »Lust an der ›Weltenumstül-
24pung‹« erreicht in Ruzantes komödiantischem Spiel die Lachkultur

mittelalterlicher Provenienz einen späten Höhepunkt.

Günter Berger

Le tiers livre und Le mariage forcé

Die folgenden Überlegungen laufen auf einen Textvergleich zwischen

Rabelais und Molière hinaus, aber sie zehren von der Erinnerung an

               

           20.  Parlamento, Sz. 3, § 120 und 84.
           21.  Ebd., Sz. 1, § 7.
           22.  La Betía, V, v. 1244-1249.
           23.  Als Ziel von Ruzantes Komödien definiert von dem Humanisten Pierio Va-
leriano in seinem Preisgedicht von 1550 als Nachruf auf den kurz zuvor Verstorbenen,
zitiert bei R. Ferguson: The Theatre of Angelo Beolco, S. 80.
           24.  Vgl. Werner Röcke/Helga Neumann: »Vorwort«, in: Dies. (Hg.): Komische
Gegenwelten, S. 7-11, hier S. 9. Auf die der »Weltenumstülpung« ähnelnde Konzeption
des »roesso mondo« – »verkehrte Welt« bei Ruzante kann ich hier nicht näher eingehen.
 

265

2003-09-12 12-45-17 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 255-319) T05_01 kap 5.p 31591342306

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EPOCHEN UND STILE DER KOMIK

eine Bühnenerfahrung, die lange zurückliegt und noch heute so viel

Anschaulichkeit besitzt, dass ich darauf stützen kann, was ich – über

die Textverwandlung hinaus – zur Körpersprache sagen möchte. Die

Erfahrung, das muss ich voranschicken, bezieht sich auf meine Teil-

nahme an einer Tournee mit dem »Théâtre de la petite ourse«, einer ad
hoc zusammengestellten, internationalen Truppe unter der Leitung von

Jean-Marie Serreau. Serreau, mit dem ich bis zu seinem Tode freund-

schaftlich verbunden war, war 1947 an den Bodensee gekommen, um

Kontakte zwischen jungen französischen Schauspielern und deutschen

Studenten aufzunehmen, die sich fürs Theater interessierten. Ich stieß

zu den in einer verwaisten Kaserne in Konstanz Versammelten, und

Jean-Marie heuerte mich für die für den Herbst des Jahres vorgesehe-

ne Tournee durch die »französische Zone« an. Ursprünglich sollte ich

als Cellist bei der Ballettmusik von Lulli mitwirken, in welche die Auf-

führung von Molières Mariage forcé eingebettet werden sollte. Bis ich

zu den erforderlichen Proben nach Paris kam, hatte sich jedoch ein an-

derer Musiker gefunden – und ich übernahm eine Rolle in Bert Brechts

Die Ausnahme und die Regel, dem Stück, das auf Deutsch im Anschluss

an die Ballettkomödie Molières aufgeführt werden sollte und wurde. Da

ich nun bei Molière nicht mitwirkte, konnte ich von der Kulisse aus zu-

schauen, wie dieser gespielt wurde. Ich bin es nicht müde geworden,

Jean-Marie den Philosophen Pancrace agieren zu sehen, 29 mal insge-

samt, denn so oft traten wir in den Städten der »französischen Zone«

von Donaueschingen bis Saarbrücken, von Freiburg bis Lahr, auf.

           Pancrace, den schwadronierenden, aristotelischen Philosophen,

spielte Serreau von Kopf bis Fuß schwarz gekleidet, mit fliegenden

Rockschößen und, ich glaube: einem Schlapphut, dem des Dottore der

commedia dell’arte. Da er in einen Disput verwickelt ist mit seinem Kol-

legen, der die Frechheit hat zu behaupten, es heiße »la forme d’un cha-

peau« – »die Form eines Hutes« und nicht »la figure d’un chapeau« –

»die Gestalt eines Hutes«, das ließe sich der Kategorienlehre des Aris-

toteles entnehmen, während Pancrace selbst davon überzeugt ist, dass

es »la figure d’un chapeau« heißen müsse, hört unser Philosoph leider

gar nicht hin, wenn Sganarelle ihm die Frage vorlegt, um die das Stück

kreist – nämlich ob er »cocu« – »gehörnt« sein werde, wenn er, wie er

es vorhat, heirate. Nur mit großer Mühe, und nur vorübergehend, ge-

lingt es Sganarelle, den erzürnten Pancrace, der dauernd »zum Fenster

hinausredet«, dazu zu bringen, ihm sein Ohr zu leihen … Unfähig zur

Kommunikation wie der Philosoph ist, gipfelt das Aneinander-

Vorbeireden absurderweise in eine Grundsatzerklärung über die Spra-

che als Mittel zur gegenseitigen Verständigung: »La parole a été

donnée à l’homme pour expliquer sa pensée; et tout ainsi que les

pensées sont les portraits des choses, de même nos paroles sont-elles

 

266

2003-09-12 12-45-17 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 255-319) T05_01 kap 5.p 31591342306

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


JÜRGEN VON STACKELBERG: LE TIERS LIVRE  UND LE MARIAGE

les portraits de nos pensées […] d’où vient que ceux qui pensent bien
1sont aussi ceux qui parlent le mieux.« – »Die Sprache wurde dem

Menschen gegeben, um sein Denken darzustellen; und ebenso wie die

Gedanken die Abbilder der Dinge sind, so sind unsere Wörter die Ab-

bilder unserer Gedanken … daher kommt es, dass diejenigen, die gut

denken auch am besten sprechen.« Das rattert Pancrace/Serreau mit

gesteigerter Geschwindigkeit herunter, während Sganarelle gleichzeitig

sein Anliegen vorzubringen versucht. Da sie beide zugleich reden, ver-

steht keiner den anderen. Pancrace zieht sich zurück mit fortwähren-

den Ermahnungen an die Adresse Sganarelles (der immer nur kurze

Fragen vorgebracht hat), er müsse sich kurz fassen, jede Weitschwei-

figkeit vermeiden usw. Da greift Sganarelle zu ein paar Steinen, die da

herumliegen, und wirft damit nach dem »Doktor«. Der erste Teil der

Konsultation zweier Philosophen, die den komischen Kern des Einak-

ters ausmacht, ist damit schon referiert. Es handelt sich um eine klassi-

sche Pedantensatire, die die wirklichkeitsfremde Buchgelehrsamkeit

des Aristotelikers bloßlegen und zeigen soll, wie konträr das, was er

sagt, und das, was er tut, zueinander stehen. Das Sagen ist wichtig,

aber das Agieren, das es unterstreicht, nicht minder. Jean-Marie konn-

te unglaublich schnell sprechen; er gab die Suada des Pancrace mit

atemberaubender Geschwindigkeit von sich, wirkte aber mit seinen

ruckartigen Bewegungen und seinen fahrigen Gesten auch körperlich

wie eine Illustration zu Bergsons Komikdefinition »du mécanique pla-
2qué sur du vivant«.

           Dies war die erste Hälfte der Konsultation. Man hört jedoch die

Stimme des aristotelischen Philosophen sich in den Kulissen noch ver-

lieren, da steht der skeptische Philosoph schon vor Sganarelle. Bei Ra-

belais heißt er Trouillogan, bei Molière wird er Marphurius heißen.

Nachdem Panurge den Arzt Rondibilis gefragt hatte, wie es um sein

Schicksal als Ehemann stehen würde und dieser ihm betätigt hatte,

dass seine Frau ihm Hörner aufsetzen werde, will er es doch auch noch

von einem Philosophen wissen. Trouillogan gehört der Sekte der

»Pyrrhoniens« an und lässt alles offen. Er zweifelt an allem, antwortet

mit einem »vielleicht ja, vielleicht nein«, entzieht sich jeder Entschei-

dung, wäscht seine Hände in Unschuld usw. Das bringt Panurge in Ra-

ge, er schimpft und flucht und kommt zu dem Schluss, dass man (ty-

pisch Rabelais!) eher einem toten Esel einen Furz entlocke, als einem

skeptischen Philosophen eine dezidierte Meinung. Aber handgreiflich

               

           1.  Molière: »Le Mariage forcé«, in: Ders.: Œuvres complètes, Georges Couton
(Hg.), Bd. 1, Paris: Pléiade 1971, S. 699-735, hier: S. 726.
           2.  Herni Bergson: Le rire. Essai sur la signification du comique, Paris: Alcan
1932 (39. Auflage), S. 38, 50.
 

267

2003-09-12 12-45-17 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 255-319) T05_01 kap 5.p 31591342306

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EPOCHEN UND STILE DER KOMIK

wird Panurge nicht. Trouillogan verschwindet einfach von der Szene
3bzw. aus der Erzählung.

           Das wird Molière ändern, wie wir gleich sehen werden. Doch

zunächst muss gesagt werden, dass Marphurius in Sprache und Gestik

das Gegenteil des Pancrace darstellt. Der Schauspieler, der in Serreaus

Truppe den skeptischen Philosophen spielte, stand weiß gekleidet und

unbewegt da, er sprach gedehnt, zögernd, mit einer indoktrinierenden

Hochnäsigkeit. Dachte Sganarelle anfangs, dieser Philosoph höre, im

Gegensatz zu Pancrace, wenigstens zu, so bringen ihn die ausweichen-

den Antworten des Skeptikers, die teilweise wörtlich an diejenigen in

der Version von Rabelais anklingen, allmählich erst recht in Wut.

Kaum hatte er gesagt, er sei gekommen, um diesen nach etwas zu be-

fragen, korrigiert er ihn schon: »Notre philosophie ordonne de ne point

énoncer de propositions décisives, de parler de tout avec incertitude, de

suspendre toujours son jugement; et par cette raison, vous ne devez par
4dire ›Je suis venu‹, mais: ›il me semble que je suis venu‹«. – »Unsere

Philosophie fordert, niemals endgültige Aussagen zu tun, von allem mit

Ungewissheit zu sprechen, stets sein Urteil auszusetzen; aus diesem

Grund sollten Sie nicht sagen ›Ich bin gekommen‹, sondern: ›mir

scheint, ich sei gekommen‹«. Das leuchtet Sganarelle natürlich nicht

ein. Doch es hilft nichts, auch von diesem Philosophen muss er sich be-

lehren lassen. Die fortgesetzten Unentschiedenheitsbekundungen, das

»vielleicht ja, vielleicht nein«, das »es ist nicht unmöglich« und ähnli-

che Wendungen führen dazu, dass ihm schließlich der Geduldsfaden

reißt. Und das beschränkt sich nun nicht mehr aufs Verbale: Sganarelle

greift nach einem Prügel und schlägt damit auf den philosophischen

Leisetreter ein. Doch da, oh Wunder, fährt dieser mit einmal aus der

Haut. Er schreit laut und erklärt: »Comment? Quelle insolence! M’out-

rager de la sorte! Avoir eu l’audace de battre un philosophe comme
5moi!« – »Wie? Welche Unverschämtheit! Mich so zu behandeln! Die

Frechheit zu haben, einen Philosophen wie mich zu schlagen!« Damit

beweist Marphurius, dass auch bei ihm die Theorie mit der Lebenspra-

xis nicht übereinstimmt. Hatte er für Zurückhaltung in allen Dingen

plädiert, so reagiert er nun hemmungslos, rasch und empfindlich. Doch

Sganarelle ist nicht auf den Mund gefallen. Er hat sich gut gemerkt,

was Marphurius gesagt hatte, und dreht den Spieß um: »Corrigez, s’il

vous plaît, cette manière de parler. Il faut douter de toutes choses, et

vous ne devez pas dire que je vous ai battu, mais qu’il vous semble que

je vous ai battu.« – »Korrigieren Sie bitte Ihre Redeweise. An allen Din-

               

           3.  Vgl. Rabelais: »Tiers livre«, in: Ders.: Œuvres complètes, Mireille Huchon
(Hg.), Paris: Pleiade 1994, S. 339-513, hier Kapitel XXXVf., S. 461-467.
           4.  Molière: »Le Mariage forcé«, S. 727.
           5.  Ebd., S. 728.
 

268

2003-09-12 12-45-17 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 255-319) T05_01 kap 5.p 31591342306

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


JÜRGEN VON STACKELBERG: LE TIERS LIVRE  UND LE MARIAGE

gen muss man zweifeln, und sie sollten nicht sagen, dass ich Sie ge-

schlagen habe, sondern, dass Ihnen schien, ich habe Sie geschlagen.«

Auch im Tonfall imitiert Sganarelle hier natürlich den »Pyrrhonien«.

Der erklärt, er werde sich bei der Polizei beschweren, was Sganarelle

(wie man sich denken kann) mit der Bemerkung quittiert: »[J]e m’en

lave les mains« – »ich wasche meine Hände in Unschuld«. Auch wenn

Marphurius sagt, man sehe ja die Spuren seiner Misshandlung auf dem

Rücken, hilft ihm das nichts. Ungerührt kontert Sganarelle: »Il se peut
6faire […]. Il n’y a pas d’impossibilité.« – »Es kann schon sein …

Nichts ist unmöglich«. Dazu also war Sganarelle zur Tätlichkeit über-

gegangen; um diese Pointe anzubringen, hatte Molière die von Rabelais

stammende Szene übernommen. Der Molière-Spezialist Gutwirth
7nennt dies eine »komische Inversion«. Für uns ist entscheidend, wie

Molière damit die Sphäre der Sprache verlässt und, um eine bühnen-

adäquate Körperkomik ins Spiel zu bringen, in die der Tat, des Agie-

rens eintritt. Der Interpret muss das berücksichtigen, sonst bleibt er

hinter seinem Gegenstand zurück.

           Das waren die Szenen vier und fünf von Molières Mariage forcé.

Ich habe sie in Erinnerung gerufen, um zu unterstreichen, wie hier der

Erzähltext Rabelais’ in Szene gesetzt worden ist. In der Molière-Litera-

tur wird vor allem herausgestellt, wie die beiden Philosophen karikiert

werden, die, vom Standpunkt der Hofgesellschaft aus gesehen, lächer-

lich erscheinen, denn nichts war dieser Gesellschaft mehr verpönt als

»Fachsimpelei«. Und dann wird erklärt, inwiefern die groteske Be-

hauptung des Pancrace, es müsse »la figure d’un chapeau« heißen und

nicht »la forme«, tatsächlich mit den Kategorien des Aristoteles über-

einstimmt: »Figure« heiße es da, sei die Form, in die sich ein unbeleb-

ter Gegenstand kleidet, und da der Hut unbelebt ist, sei dies der richti-

ge Ausdruck. Mir kam es mehr darauf an zu zeigen, wie in beiden Fäl-

len, bei Pancrace wie bei Marphurius, die von ihnen verfochtene Theo-

rie von der Lebenspraxis widerlegt wird. Das ist ein typisch Molière-

sches Thema. Es passt zu seiner moralistischen Menschenkenntnis –

aber es ist zugleich auch ein Thema, das mit Worten allein nicht ver-

deutlicht werden kann, es bedarf dazu der Körperkomik. Hier arbeitet

Molière in mehrfacher Hinsicht kontrastiv: Die Figuren kontrastieren

ebenso miteinander wie deren Rede zum Verhalten kontrastiert. Sga-

narelle, das müsste noch nachgetragen werden, wurde bei Serreau als

ein behäbiger Pykniker dargestellt, der auch seinerseits zu den beiden

dünnen Philosophen im Gegensatz stand. Und dann hat Molière die

beiden Szenen wie ein Musikstück komponiert, das mit einem Presto

               

           6.  Ebd.
           7.  Vgl. Marcel Gutwirth: Molière ou l’invention comique. La métamorphose des
thèmes et la création des types, Paris: Minard 1966.
 

269

2003-09-12 12-45-17 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 255-319) T05_01 kap 5.p 31591342306

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EPOCHEN UND STILE DER KOMIK

beginnt, von einem Adagio gefolgt wird und erneut in ein Presto (oder

Prestissimo) mündet. Nicht nur die Einlagen zwischen den Akten sind

ballettartig, auch die Sprechszenen sind ähnlich komponiert. So muss

man, wenn man irgend kann, Molière vorgestellt sehen, wenn man ihn

liest. Die variierte, parallel und kontrastiv eingesetzte, körperliche Be-

wegung der Schauspieler gehört ebenso dazu wie die (nicht zu ver-

nachlässigende) ideelle Thematik.

           Sganarelle hätte nichts lieber getan, als auf seine Heirat zu ver-

zichten. Doch da gibt es den Bruder der Dorimène (gespielt von Benno

Besson), der ein Haudegen ist und ihn mit gezogenem Säbel dazu

zwingt, sein Versprechen einzulösen. So muss Sganarelle denn die ko-

kette Dorimène heiraten, die ihm zweifellos in Bälde die Hörner aufset-

zen wird, vor denen er sich so fürchtet.

Jürgen von Stackelberg

Mirandolinas lazzi

In einer Herberge sind drei Herren der besseren Gesellschaft abgestie-

gen und kommen über die Wirtin ins Gespräch; zwei von ihnen geben

zu erkennen, dass sie sich um die Gunst der schönen Mirandolina be-

werben, während der dritte, ein barscher Frauenfeind mit dem spre-

chenden Namen Ripafratta – Uferbruch, sich vernehmen lässt: Viermal
1höher schätze er einen tüchtigen Jagdhund (I/4) . Als Mirandolina

hinzukommt, wird sie von Ripafratta in ruppigem Ton angewiesen, ihn

mit besserem Weißzeug zu versorgen, und hört von den beiden ande-

ren Herren, sie müsse verstehen, dass sie es mit einem »nemico delle

donne« – »Frauenverächter« zu tun habe (I/5). In ihrem Selbstgefühl

gekränkt, nimmt Mirandolina sich vor, diesem Ripafratta zu zeigen,

was er Frauen schuldig ist; wohlgemerkt: nicht nur ihr schuldig ist,

sondern dem weiblichen Geschlecht insgesamt, denn die Frauen sind,

so sagt sie mit stolzem Selbstbewusstsein am Ende ihres Monologs:

»[L]a miglior cosa che abbia prodotto al mondo la madre natura« (I/9) –

»das Beste […], was die Mutter Natur in der Welt hervorgebracht hat«.

           Statt den Cameriere zu schicken, klopft Mirandolina, mit dem

geforderten feineren Weißzeug auf dem Arm, selbst an Ripafrattas Tür.

Damit beginnt sie ein Verführungswerk, das ihr dank einer Doppelstra-

tegie gelingt. Sie hat durchschaut, dass dieser Weiberfeind im Grunde

               

           1.  Zitierte Ausgabe: Carlo Goldoni: La Locandiera, introduzione di Luigi Luna-
ri, cronologia, bibliografia e note di Carlo Pedretti, Mailand 1976 (BUR).
 

270

2003-09-12 12-45-17 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 255-319) T05_01 kap 5.p 31591342306

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIETER STELAND: MIRANDOLINAS LAZZI

seines Herzens Angst vor Frauen hat und dass er diese Angst über-

kompensiert durch herrische Männlichkeit. Also spielt sie die unter-

würfig dienstbereite Frau und tut noch ein Übriges, indem sie sich

gleichsam entsexualisiert; sie macht ihm weis, dass sie ihrerseits mit

Liebe nichts zu schaffen haben wolle und all die Männer und Frauen,

die füreinander schmachten, gründlich verachte, während ein Liebes-

feind wie er ganz nach ihrem Herzen sei und ihr größte Hochachtung

einflöße. Baut sie mit solcher Rhetorik die Schutzwehr ab, mit der Ri-

pafratta sich gepanzert hat, geht sie mit einer zweiten Strategie zum

Angriff über: Sie zieht Ripafratta in den Bann ihrer Fraulichkeit durch

eine wohldosierte Abfolge körpersprachlicher Mittel, die in einer ge-

spielten Ohnmacht gipfeln, und bringt zuwege, dass der Cavaliere

schließlich »wie ein Hündchen« (III/6) an ihren Fersen hängt.

           Die Komik des Vorgangs liegt offenkundig darin, dass beobacht-

bar wird, wie die beiden Gegenspieler – Mirandolina nur scheinbar, Ri-

pafratta hingegen tatsächlich – von bewusstseinsfernen Impulsen

überwältigt und buchstäblich um den Verstand gebracht werden. Als

sinnfälligster Ausdruck dieser Reduzierung auf den Körper darf gelten,

dass Ripafratta sich in ein »cagnolino« – »Hündchen« verwandelt, und

Mirandolina in einen hingestreckten Leib.

           Nun ist aber das Hervorkehren und Ausspielen der Körperlich-

keit, das seit je die Domäne der Dienerfiguren in der Komödie war, in

der commedia dell’arte das angestammte Métier der Harlekinfigur ge-

worden. Pointiert gesagt, ist der Harlekin komischer Körper par excel-
lence. Ihn beherrschen Kräfte, die zur Erheiterung des Zuschauers vom

Verstand, wenn überhaupt, nur höchst unzureichend kontrolliert wer-

den. Das bezeugen in vielen Varianten die gestisch-mimischen lazzi,
die – mehr noch als die rhetorischen lazzi – das Herzstück dieses Rol-

lenfachs darstellen. Sie werden zumeist als Solonummern ausgeführt,

beziehen oft jedoch auch einen Partner ein, in Art eines clownesken

pas de deux. Das legt den Gedanken nahe, dass man die Verführungs-

szenen in der Locandiera in einigen ihrer Facetten besser versteht,

wenn man sich zuvor den Blick für die Bauart und den Gehalt von lazzi
2geschärft hat. Diesen Gedanken wollen wir im Folgenden erproben.

           Es bietet sich an, für ein solches Unternehmen erst ein Szenario

der commedia dell’arte und dann Goldonis Servitore de due padroni zu

Rate zu ziehen. Einzugehen ist jedoch auch auf Goldonis Don Giovanni

               

           2.  Der Begriff des lazzo taucht in der Locandiera in den Szenen mit Ortensia
und Dejanira gleich zweimal auf (I/17 und I/21); beide Male verwenden ihn die Schau-
spielerinnen in einem sehr weit gefassten Wortverstand. Abgelöst von der Harlekinfigur
wird der Begriff jedoch unscharf. Wir haben ihn im Titel dieses Beitrags in distanzieren-
der Rede nur anspielend verwendet und lassen ihn bei der Analyse von Stücken ohne
Harlekinfigur ganz weg.
 

271

2003-09-12 12-45-17 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 255-319) T05_01 kap 5.p 31591342306

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EPOCHEN UND STILE DER KOMIK

Tenorio, begegnet uns doch bereits in diesem frühen Stück aus dem

Jahre 1736 die Figur der Verführerin, die sich einer gespielten Ohn-

macht bedient. Aber es enthält an unerwarteter Stelle noch ein weite-

res, bisher übersehenes Motiv, das in der 1752 uraufgeführten Locan-
diera wiederkehrt und auf einen sehr weit greifenden Zusammenhang

aufmerksam macht.

           Von einer Szene aus dem 1668 aufgeführten Festin de Pierre (es

ist die Szene vor dem Besuch des Steinernen Gastes; in Molières Dom
Juan IV/7) gibt Domenico Biancolelli in seinem Rollenbuch folgenden

Bericht:

Apres tous les lazzis pour mettre le couvert, […] je desrobe un morceau de dessus la
table, un des vallets me l’arrache, je donne un soufflet à un autre que je crois estre mon
escroc; j’essuie une assiette à mon derrière, puis je la presente à Dom Jouan; ensuitte je
luy parle d’une jeune veuve tres jolie qui m’a tenu des discours tres flatteurs sur son
compte, alors il m’ordonne de me mettre à table avec luy; j’obeïs de grand cœur: »Al-
lons canaille, – dis-je – que l’on m’apporte un couvert!«, je dis à mon maistre de ne pas
aller si vite; je me lave les mains, je les essuye à la nappe; embarrassé de mon chapeau,
je le luy mets sur la teste, je retourne la salade avec ma batte, […] je me mouche avec la

3nappe, etc. L’on heurte à la porte.

Nicht von ungefähr erwacht Harlekins quirlige Lebendigkeit im selben

Augenblick, in dem die Mahlzeit aufgetischt wird. Er ist der ewig Hun-

grige. Von harlekinischer Essgier getrieben, stiehlt er einen Brocken,

schlägt zu, als ihm jemand die Beute nehmen will, fürchtet, dass sein

Herr ihm etwas wegessen könnte, ist so hingegeben mit dem Stillen

seines Hungers befasst, dass er den lästig werdenden Hut kurzerhand

seinem Herrn aufsetzt, zum Schnäuzen das Tischtuch nimmt und in die

Salatschüssel mit seiner Pritsche fährt.

           Unverkennbar haben die drei letztgenannten lazzi eine gemein-

same Struktur: Jeweils greift Harlekin, einer Not des Augenblicks ge-

horchend, zum Nächstbesten, das in seinem triebbegrenzten Gesichts-

feld auftaucht, und gerät dabei ans Falsche. Aber das Falsche erweist

sich unversehens als das Zweckdienliche, vom Druck der Lage Befrei-

ende – der Missgriff ist zugleich ein gelungener Coup.

           Verblüffend und erheiternd ist jedoch nicht nur das sozusagen

Lebenskünstlerische des Akteurs, sondern auch die Verwandlung der

Wirklichkeit, die sein Agieren zuwege bringt. Ein Mensch, ein Tisch-

               
           3.  Delia Gambelli: Arlecchino a Parigi. Lo scenario di Domenico Biancolelli,
Parte Prima, edizione critica, introduzione e note, Rom 1997, S. 305-306; vgl. Gustave
Attinger: L’Esprit de la Commedia dell’arte dans le Théâtre Français, Paris 1950, S. 51;
eine systematische Untersuchung von lazzi als Minitexten, die über das von Attinger
Gesagte hinausführen würde, gibt es meines Wissens nicht.
 

272

2003-09-12 12-45-17 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 255-319) T05_01 kap 5.p 31591342306

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIETER STELAND: MIRANDOLINAS LAZZI

tuch und eine Harlekinpritsche gewinnen ein neues Gesicht, indem sie

ungeahnte Seiten hervorkehren; Harlekins Handeln beweist: Sie tau-

gen als Kleiderständer, Schnupftuch und Löffel. Statt Metaphern aus-

zusprechen, spielt er sie.

           Bei alledem ist nicht zu übersehen, dass fast alle seine lazzi
normverletzende Übergriffe sind. Stehlend, zuschlagend, respektlos

und unflätig lässt er außer Acht, was Sitte und Anstand gebieten. Er

benimmt sich, mit einem Wort gesagt, höchst unzivilisiert. Freilich

steckt selbst darin ein Moment, das man mit zustimmendem Lachen

quittieren kann, wird doch hier eine karnevaleske Freiheit von hem-

menden Normen und – mit der Degradierung einer Standesperson zum

Möbelstück – die triumphierende Aufhebung sozialer Unterschiede

vorgelebt. So kann dieser ungehobelte Naturbursche mit einem Hang

zu Gewalttätigkeit wohl als eine urbildhafte Verkörperung des Harle-

kins gelten.

           In den Servitore di due padroni hat Goldoni eine Harlekinfigur
4von geradezu entgegen gesetztem Zuschnitt eingeführt. Von seinem

Herrn beauftragt, ein Essen zu bestellen und einen Wechselbrief weg-

zuschließen, richtet Truffaldino all seine Gedanken unverzüglich auf

die Mahlzeit; aber nicht etwa deswegen, weil ihm schon jetzt der Ge-

schmack geahnter Genüsse auf der Zunge läge, sondern weil er seinem

Herrn beweisen möchte, dass er guten Geschmack im vornehmsten

Sinn des Wortes hat: »vôi farghe veder se son de bon gusto« (II/12) –

»Er soll sehen, dass ich ein Mann von Geschmack bin«. Wichtiger als

der Inhalt der Schüsseln ist ihm deren »bella disposizion«; und von

diesem Schönheitssinn beflügelt, kniet er sich auf den Boden und reißt

den Wechsel in kleine Stücke, um mit den Fetzen die harmonische Fi-

gur festzulegen, an die sich der Wirt halten soll.

           Auch dieser Griff zum Nächstbesten ist ein Griff zum Falschen,

und dazu ein zerstörender Eingriff in die Sphäre zivilisatorischer Er-

rungenschaften. Doch während die humanisierende Wirkung von Ma-

nierlichkeit und Höflichkeit außer Zweifel steht, lässt sich die Einfüh-

rung des Geldverkehrs mit plausiblen Argumenten als Vertreibung aus

dem Paradies, philosophisch geredet als Selbstentfremdung beschrei-

ben. Geld, diese gefrorene Lebensenergie, die der geizige Pantalone

hortet, nimmt dieses Naturkind achtlos in Empfang und gibt es achtlos

weiter (I/8; I/16; I/17); mehr noch: Das bedenkenlose Zerreißen des

Wechsels gibt zu der Vermutung Anlass, dass es vielleicht keine natür-

lichere und schönere Weise des Umgangs mit Geld gibt als die, es ver-

schwenderisch in Lebendigkeit umzusetzen. So lebt Truffaldino die

               

           4.  Das Stück ist 1745 als Szenario entstanden und in ausgeschriebener Form
1753 im Druck erschienen. Wir zitieren nach der kritischen Ausgabe in: Tutte le opere,
Giuseppe Ortolani (Hg.), Mailand, Bd. II (1936).
 

273

2003-09-12 12-45-17 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 255-319) T05_01 kap 5.p 31591342306

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EPOCHEN UND STILE DER KOMIK

utopische Möglichkeit einer Rückkehr in den Stand zivilisatorischer
5Unschuld vor, als eine dem ›edlen Wilden‹ artverwandte Kunstfigur.

           Wie sehr diese naturkindhafte Zivilisationsferne mit Herzens-

takt gepaart sein kann, kommt aufs schönste heraus, wenn Truffaldino

Smeraldina seine Liebe erklärt. Man kann sich unschwer ausmalen,

wie ein Harlekin vom Schlage des von Biancolelli gespielten seinem

Liebesdrang nachgeben würde, nämlich mit bocksgeiler Zudringlich-

keit, als Variante des Archetyps aller komischen Dienerfiguren, der

Verkörperung von Wanst und Phallus, und als Abbild seines mythi-

schen Urbildes, des Satyr. Truffaldino ist da von anderer Art; irgendet-

was hemmt ihn, geradeheraus seine Liebe kundzutun. Das ist umso

bemerkenswerter, als man auch im Falle Truffaldinos einen durchaus

verräterischen Zusammenhang zwischen Essen und sich Verlieben

entdeckt. Smeraldina hat ihn im Auftrag ihrer Herrin aus der Locanda,

in der er speist, herausrufen lassen. So tritt er aus der Tür mit einer

Flasche und einem Glas in den Händen, eine Serviette vor dem Wanst,

und erklärt der sich entschuldigenden Smeraldina: »ho la panza piena,

e quei bei occhietti i è giusto a proposito per farme digerir« (II/17) –

»Ich hab’ den Bauch voll und diese hübschen Äuglein kommen fürs

Verdauen gerade recht.«

           Doch mit seinem stark gewordenen Liebesverlangen auf das be-

gehrte Wesen einfach loszugehen, ist nicht Truffaldinos Art; seine Ver-

liebtheit ist mehr als bloße Sinnlichkeit, sie kommt vom Herzen, und

das ist ein verletzliches Ding. So möchte er vorweg ein Liebeszeichen

geben, das eine verschleierte Frage ist, ob er auf Gegenliebe rechnen

kann. Truffaldino löst das Problem mit dem harlekinisch ingeniösen

Einfall, einen Brautwerber vorzuschicken und diese Person – was läge

näher! – selbst zu spielen. Er habe, sagt er Smeraldina, seinerseits eine

Botschaft an sie auszurichten, von einem Herrn namens Truffaldino

Battochio; ob sie den kenne? Der sei in sie verliebt, und wenn er auf

»un tantin de corrispondenza« – »ein klein wenig Gegenliebe« hoffen

dürfe, würde er sich zu erkennen geben; wolle sie ihn sehen? Gern,

sagt Smeraldina, woraufhin Truffaldino in die Locanda geht, wieder

aus der Tür kommt, mit vielen (natürlich harlekinisch zu denkenden)

Verbeugungen an sie herantritt und mit einem Seufzer erneut in der

Locanda verschwindet. Auf die Straße zurückgekehrt, muss Truffaldino

der verwirrten Smeraldina dann noch ein wenig Rede und Antwort ste-

hen, ehe die Identitäten geklärt sind und auf Smeraldinas Frage, wa-

rum er ihr nicht gleich gesagt habe, dass er sie liebe, herauskommt:

»Perché sono un poco vergognosetto«. – »Weil ich etwas verschämt bin.«

               

           5.  Vgl. hierzu das Kapitel »Harlekin als ›edler Wilder‹ (Delisle de la Dre-
vetière)«, in: Jürgen von Stackelberg: Metamorphosen des Harlekin. Zur Geschichte einer
Bühnenfigur, München 1996, S. 67-85.
 

274

2003-09-12 12-45-17 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 255-319) T05_01 kap 5.p 31591342306

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIETER STELAND: MIRANDOLINAS LAZZI

»Farebbe innamorare i sassi« – »Er würde Steine in sich verliebt ma-

chen«, ist da Smeraldinas beiseite gesprochener Kommentar. In der

Tat ist das von Truffaldinos lazzo zuwege gebrachte Ineinander von

Verstellung und Unverstelltheit von herzerwärmender Komik. Vor al-

lem aber ist es der schönste Beweis, dass unbelehrte Natürlichkeit und,

wie man damals sagte, Artigkeit vom gleichen Holz sein können.

           Wie ist zu verstehen, dass der flegelhafte Arlequin und der arti-

ge Truffaldino trotz aller Gegensätzlichkeit doch unverkennbar Ausge-

staltungen ein und desselben Figurentyps sind? Die Antwort muss

wohl lauten: So sehr Biancolellis Arlequin über die Stränge schlägt, ist

er doch nicht einfach ein Flegel. Würde ein purer Flegel seinen Hut

Don Juan aufstülpen, wäre das nicht mehr harmlos, und die Sache

würde ernst. Die Geste bleibt komisch, weil sie in einer Reihe mit an-

deren unterläuft, die offenkundig einem unwillkürlichen Impuls ent-

stammen. (Und die Schnelligkeit des Handelns ist die sichtbare Seite

der Unwillkürlichkeit.) Dieser szenische Kontext ist jedoch in einen

noch weiter greifenden eingebettet. Kostüm, Maske und Pritsche wei-

sen die Figur von vornherein als eine Person mit beschränkter Verant-

wortlichkeit aus, mit der das Publikum bereits vertraut ist. Dieses We-

sen, so weiß man, gehört der Kunstsphäre an und hat in unserer Wirk-

lichkeit nicht seinesgleichen. Es sind also letztlich die Konventionen

der Gattung, die soziale Aufmüpfigkeit ausschließen. Und hinzuzufü-

gen ist, dass ebendiese Konventionen dazu anhalten, elementare eroti-

sche Triebhaftigkeit nur in der Lebenssphäre der niederen Alltäglich-

keit, der des Volkes, auf die Bühne zu bringen.

           Unter den Motiven, mit denen Goldoni im Don Giovanni Tenorio
o sia Il Dissoluto den überkommenen Stoff bereichert hat, ist eine

6Mahlzeit, die den Titelhelden mit Donna Anna zusammenführt. Der

Komtur hat Don Giovanni zu Tisch geladen, wird abgerufen und lässt

den Gast mit seiner Tochter allein. Sofort beginnt dieser, mit seinen

Liebeswünschen auf Donna Anna einzudringen, und als er die Wider-

strebende mit dem Dolch in der Hand gefügig machen will, kann der

hinzukommende Komtur zwar das Schlimmste, den Tod oder die

Schändung seiner Tochter, verhindern, muss dies jedoch mit seinem

Leben bezahlen (IV/1-4). Wenig später hören wir, wie der gefangen ge-

               

           6.  Zitierte Ausgabe: Tutte le opere, Giuseppe Ortolani (Hg.), Mailand, Bd. IX
(1950). Interessante Aufschlüsse über den autobiographischen Hintergrund der Elisa-
Carlino-Episode im Don Giovanni gibt Goldoni in seinen Mémoires (Tutte le opere, Bd I,
1935, S. 172-176). In den mir bekannt gewordenen Aufsätzen zum Don Giovanni wird die
für die Locandiera folgenreich gewordene Episode und ihre Vorgeschichte jeweils nur
knapp erwähnt; zuletzt in: Thérèse Malachy, »›Don Giovanni Tenorio o sia Il Dissoluto‹,
une tragi-comédie oubliée de Carlo Goldoni«, in: Revue de littérature comparée 67
(1993), S. 361-369.
 

275

2003-09-12 12-45-18 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 255-319) T05_01 kap 5.p 31591342306

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EPOCHEN UND STILE DER KOMIK

setzte Don Giovanni vor Don Alfonso sich bemüht, die versuchte Ver-

gewaltigung zu erklären: Schuld an seiner Enthemmung sei die ero-

tisch befeuernde Mahlzeit gewesen!

           Wie andere Bearbeiter des Stoffes vor ihm, hat auch Goldoni in

die zwischen den Standespersonen spielende Liebeshandlung eine

zweite auf der Ebene von Landbewohnern eingelagert (II/1-III/14).

Und während dabei der Hauptheld seines Stücks (vor allem im Ver-

gleich mit dem zu mythischer Größe emporgewachsenen Dom Juan

Molières) zu einem haltlosen Tunichtgut herabstilisiert wird, geschieht

mit der Schäferin der Nebenhandlung das Gegenteil: Sie wird zu einer

Art weiblichem Don Giovanni emporstilisiert. Elisa, die notorisch lie-

besunbeständige, hat endlich dem in sie verliebten Carlino die Ehe zu-

gesagt (II/1). Kaum ist das geschehen, taucht Don Giovanni auf, betört

sie und verlässt sie mit so unverbindlichen Versprechungen, dass sie

sich erneut Carlino zuwendet. Der jedoch hat ihren Dialog mit Don

Giovanni belauscht, sagt sich von der Ungetreuen los, die sich zu ent-

schuldigen versucht, bleibt unerbittlich, als Elisa den Dolch auf ihren

Busen richtet – und schmilzt dahin, als Elisa in gespieltem Schmerz in

Ohnmacht sinkt (finge svenire). Während Carlino zu einer Quelle läuft,

um Wasser zu holen, triumphiert Elisa: »Il credulo è caduto. Oh quanto

giova/ Saper fingere a tempo! È l’arme questa/ Più felice del sesso« (II/
78). – »Er ist zu Fall gebracht, der gutgläubige Tor. Wie hilfreich ist

Verstellungskunst zur rechten Zeit! Der Frauen schärfste Waffe!«

Fast wörtlich wird Mirandolina im entsprechenden Augenblick dassel-

be sagen.

           Sichtlich hat es Goldoni darauf abgesehen, in Elisa nicht so sehr

einen bestimmten Charakter als vielmehr einen Frauentyp, den Typ

der treulosen Verführerin, in geradezu abstrakter Reinheit auf die

Bühne zu bringen und darüber hinaus den Gedanken nahezulegen,

dass sich in dieser Gestalt ein Wesenszug des weiblichen Geschlechts

überhaupt entlarve. Das belegt der weitere Verlauf der Elisa-Carlino-

Handlung mit seinen repetitiven Elementen und seinem vielsagenden

offenen Schluss. Bei einer nochmaligen Begegnung mit Don Giovanni

versucht Elisa vergeblich, ein bindendes Heiratsversprechen zu erhal-

ten, nochmals hat Carlino das Gespräch belauscht und fährt dazwi-

schen, und Elisa muss nun hören, dass Don Giovanni seinen Verzicht

auf sie zugunsten des Rivalen erklärt und Carlino sich mit feierlichen

Schwüren für immer von ihr trennt. Allein gelassen, zeigt sich Elisa je-

doch wenig beeindruckt. Sie weiß: Die Natur gab dem Tiger die Kralle,

dem Löwen die Stärke, »ed alla donna/ I molli vezzi, i dolci sguardi, il

               

           7.  Elisa belebt sich allmählich, während Carlino sie mit Wasser besprengt (la
bagna); eine motivische Zutat, deren sexualsymbolische Deutbarkeit am Rande notiert
sei.
 

276

2003-09-12 12-45-18 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 255-319) T05_01 kap 5.p 31591342306

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIETER STELAND: MIRANDOLINAS LAZZI

pianto« (III/14) – »und der Frau das sanfte Schmeicheln, die zarten Bli-

cke, das Weinen«.

           Wie unschwer zu sehen ist, hat Goldoni den Kerngedanken des

Monologs der Elisa in den Schluss des eingangs erwähnten Monologs

Mirandolinas einfließen lassen. In beiden Fällen geht es um die An-

kündigung eines Verführungswerks im weiblichen Vertrauen auf die

Macht der Natur. Gründlich anders ist jedoch die Konstruktion der

Handlung, die nun nichts Repetitives mehr hat, und die Figurenzeich-

nung, die aus realitätsfernen Typen wirklichkeitsnahe Charaktere

macht. Vorsichtiger gesagt: mehr oder weniger wirklichkeitsnahe Cha-

raktere, denn auch dem Personal der Locandiera fehlt ein Zug ins Ty-

penhafte nicht ganz. Mehr noch als dem heutigen Betrachter dürfte

dies dem damaligen Publikum aufgefallen sein, zumal dem der Erstauf-

führung, denn da sprach der Darsteller des Fabrizio, und er allein, ve-

nezianischen Dialekt. Unterstellt man diesem Publikum ein an der

commedia dell’arte geschultes Gattungsbewusstsein, muss man vermu-

ten, dass es in Fabrizio einen verkappten Zanni erahnte und in Ripa-

fratta, dem Maulhelden auf den Kampfplatz der Geschlechter, einen

Capitano – den fernen Nachfahren des miles gloriosus – während es

sich angesichts der Hauptheldin (die von einer Soubrette gespielt wur-

de) etwas ratlos gefragt haben dürfte, ob es sich bei dieser jungen Per-

son eher um eine wohlbehütete Tochter aus bürgerlicher Familie han-

delte – der Vater hatte ihr auf dem Totenbett gesagt, welchen Mann sie

nach seinem Wunsch heiraten solle – oder eher um eine sozial aufge-

stiegene Colombina – sie heiratet am Ende einen Cameriere.

           Den Entschluss zur Heirat mit Fabrizio fasst Mirandolina nicht

aus freien Stücken, sondern weil sie sich aus einer Notlage befreien

muss, in die sie sich durch die Verführung Ripafrattas selbst gebracht
8hat. Ihre Attacke auf den Frauenfeind, so mag man sagen, hat in ih-

rem Widerpart Kräfte entbunden, mit denen sie nicht rechnen konnte.

Aber das ist nur ein Teil der Wahrheit. Hinzuzufügen ist, dass auch in

der Verführerin selbst, deren Luzidität man herauszustreichen und zu

bewundern pflegt, im Duell mit Ripafratta Kräfte wirksam wurden, die

in bewusstseinsfernen Zonen beheimatet sind und in Situationen ar-

               

           8.  Diesen Sachverhalt macht Gerhard Regn zum Ansatzpunkt einer überzeu-
genden Gesamtinterpretation der Locandiera in seinem Aufsatz: »Jenseits der ›commedia
borghese‹. Komödienspiel, Karnevalisierung und moralische Lizenz in Goldonis ›Locan-
diera‹«, in: Germanisch-Romanische Monatsschrift 44 (1994), S. 324-344. Die Figur des
›Störenfrieds‹, der auch Ripafratta zuzurechnen ist, behandelt Konrad Schoell am Bei-
spiel des Don Marzio in La bottega del caffè in seinem Aufsatz: »Störenfried und Frie-
densstifter. Zwei typische Figuren in Goldonis Komödien«, in: Romanistische Zeitschrift
für Literaturgeschichte 14 (1990), S. 190-208.
 

277

2003-09-12 12-45-18 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 255-319) T05_01 kap 5.p 31591342306

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EPOCHEN UND STILE DER KOMIK

chetypischen Charakters wachgerufen werden, Situationen, in denen

elementare Natürlichkeit sich Bahn bricht.

           Man wird dessen gewahr, wenn man sich klarmacht: Nicht viel

anders als Mirandolina würde sich eine verliebte junge Frau verhalten,

die, ohne sich darüber Rechenschaft zu geben, die körperliche Nähe

des geliebten, aber ihrer nicht achtenden Mannes sucht, und sich un-

bewusst von dem Verlangen leiten lässt, mit diesem Mann Tisch und

Bett zu teilen. Natürlich ist Mirandolina von einer Frau dieser arglosen

Art gründlich verschieden, aber sie weiß sie mit traumwandlerischer

Sicherheit zu spielen – und das Traumwandlerische verdient einen ei-

genen Akzent. Schon der Umstand, dass sie mit dem verlangten Weiß-

zeug auf dem Arm zu Ripafratta kommt und sich nun zeigt: Es ist

Weißzeug für Tisch und Bett (I/15), ist nicht Mirandolinas Kalkül zuzu-

schreiben. Den Grundriss ihres Handelns hat (nach dem Willen des

Autors) der Zufall entworfen, der den Cavaliere feinere Tücher fordern
9ließ.

           Allerdings weiß sie die gegebene Situation auszubeuten: Mit

vorsichtigen Schritten rückt sie dem Cavaliere auf den Leib, (s’avanza

un poco; s’avanza ancor più), indem sie dessen Aufforderung, die Wä-

sche »da hinzulegen« (Mettetelà lì) überhört, und seine Aufmerksam-

keit auf die Wäsche und sich selbst lenkt. (Man wird sich hinzudenken

dürfen, dass sie über das feine Tuch mit einer streichelnden Geste hin-

fährt.) Das bleibt nicht ohne die gewünschte Wirkung; sichtlich wird

dem Cavaliere unbehaglich zumute, denn um dem Gespräch ein Ende

zu machen, weist er die Wirtin an, sie möge die Sachen dem Cameriere

geben oder irgendwo ablegen. So kommt der Verführerin nochmals ein

Zufall zur Hilfe, der ihr Handlungsspielraum verschafft. Da ihr die

Wahl freigestellt wird, wo sie sich ihrer Bürde entledigt, wählt sie rasch

– das Nächstliegende: »La metterò nell’arcova«. – »Ich werde sie in den

Alkoven legen.« Unverkennbar ist das ein Liebeszeichen, wie es unver-

fänglicher und ausdrucksvoller kaum gedacht werden kann, spricht

sich doch für den gewitzten Zuschauer in diesem Agieren unversehens

eine Metapher aus; das nüchtern sachbezogene Handeln – die Wirtin

versorgt das Gästebett – gewinnt die übertragene Bedeutung: Sie rich-

tet das Liebeslager.

               

           9.  Handlungsrelevante Objekte sind in der Goldoni-Forschung des Öfteren
behandelt worden. Unsere vorangegangenen und die jetzt folgenden Bemerkungen zu
diesem Thema reihen sich in diese Untersuchungen ein, geben jedoch teils ergänzende
und teils anders geartete Interpretationen. Vgl. Fritz Peter Kirsch: »Zur Funktion der
Objekte in Goldonis Komödien«, in: Italienische Studien 5 (1982), S. 53-66; Georges
Güntert: »Mirandolina o l’arte di persuadere«, in: Studi Goldoniani 7 (1985), S. 73-89;
Rainer Stillers: »Objekt-Sprache. Zum Doppelsinn szenischer Objekte in Komödien Carlo
Goldonis«, in: Romanische Forschungen 103 (1991), S. 1-20.
 

278

2003-09-12 12-45-18 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 255-319) T05_01 kap 5.p 31591342306

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIETER STELAND: MIRANDOLINAS LAZZI

           Vom Alkoven zurückkehrend (ritornando senza la biancheria),

fädelt Mirandolina ihren nächsten Vorstoß auf nonverbaler Ebene mit

der Frage ein: »A pranzo, che cosa commanda«? – »was wünschen Sie

zum Mittagessen?« Aber bevor sie den Frauenfeind verlässt, hat sie ihn

dazu gebracht, die Übereinstimmung zwischen ihm und ihr in Sachen

Liebesfeindschaft mit einem Händedruck zu bekräftigen, der ihm sicht-

lich in die Glieder fährt. Das Hauptgericht lässt sie dem Cavaliere

durch dessen Diener bringen, aber sie hat durch entsprechende Bot-

schaften dafür gesorgt, dass Ripafratta zugleich mit dem ersten Bissen,

den er in den Mund nimmt, ihre Hände vor Augen hat: »Dice la padro-

na […] che l’ha fatta [questa salsa] ella colle sue mani« (II/2). – »Die

Herrin sagt, […] ob Euer Gnaden diese Soße schmeckt, denn sie hat sie

eigenhändig angerührt.« – »Ora sta faccendo colle sue mani un altro pi-

atto« (II/3). »Nun ist sie dabei, ein weiteres Gericht zuzubereiten«. Ri-

pafratta beginnt, so deutet sich an, »ihr aus der Hand zu fressen«.

Wenn sie dann den angekündigten Leckerbissen selbst auftischt, bringt

sie ihre Hände zweimal mit der Wendung »colle mie mani« ins Spiel

und ein drittes Mal mit den vielsagenden Worten: »ho de’ secreti par-

ticolari. Queste mani sanno far delle belle cose!« (II/4) – »ich habe so

meine Geheimrezepte. Diese Hände hier können wunderbare Dinge

anrichten!«, wobei man sich wohl vorzustellen hat, dass Mirandolinas

gestisches Spiel mit den vorgewiesenen Händen einiges dazu beiträgt,

die Phantasie des Cavaliere zu beflügeln.

           Kein Zweifel, dass Mirandolina diese körpersprachlichen Mittel

bewusst einsetzt. Die Wiederholungen bezeugen es. Und offenbar be-

wusst legt sie es darauf an, dass der Cavaliere sie einlädt, mit ihm zu

trinken. Mit den Worten: »Il Borgogna è la mia passione« – »Der Bur-

gunder ist meine Leidenschaft« gibt sie einen Wink, den er erwar-

tungsgemäß auffängt. Doch dann ist es wieder ein unvorhersehbarer

Zufall, der sie begünstigt. Ripafratta weist seinen Diener an, ein Glas

für die Wirtin zu bringen, und das öffnet Mirandolina einen schmalen

Zeitspalt für die rasche Geste, mit der sie zum nächstbesten, »falschen«

Glas greift: »prende il bicchiere del Cavaliere«. Das kann man ein kal-

kuliertes, aber ebenso gut ein intuitiv unwillkürliches Handeln nennen.

Jedenfalls ist es ein gelungener Coup, der das Glas metaphorisch auf-

lädt und aus dem An-den-Mund-Setzen etwas wie einen symbolischen

Kuss werden lässt.

           Nachdem Mirandolina dem Cavaliere durch ein gestisches Spiel

bedeutet hat, dass sie mit dem Weinglas in der einen Hand und dem

Brot in der anderen nicht im Stehen zurecht kommen kann, hat Ripa-

fratta sie zu Tisch gebeten (II/4); und wenn sich Mirandolina am Ende

der Mahlzeit wieder erhebt, verschafft sie der erotischen Bewandtnis

des gemeinsamen Tafelns sinnfälligen Ausdruck, indem sie vor ihrem

Abgang eine Art lebendes Bild arrangiert (II/8). Mit dem Glas in der

Hand am gedeckten Tisch stehend, singt sie: »Viva Bacco, e viva Amore

 

279

2003-09-12 12-45-18 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 255-319) T05_01 kap 5.p 31591342306

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EPOCHEN UND STILE DER KOMIK

…«. Nochmals also flicht Goldoni – wie zuvor schon im Don Giovanni
und im Servitore di due padroni – eine zur Liebe beflügelnde Mahlzeit

in die Handlung ein; und spätestens hier, angesichts dieses Tableaus,

wird unverkennbar, dass er damit eine zum Topos gewordene antike

Spruchweisheit in Szene setzt, die auch das Sujet zahlreicher Werke

der bildenden Kunst geworden ist: »Sine Cerere et Baccho friget Ve-
10nus«.

           Den zur Abreise entschlossenen Cavaliere bringt Mirandolina

schließlich endgültig zu Fall, indem sie die körperlichen Symptome von

Abschiedsschmerz simuliert: Tränen, dann, als ihre stärkste Waffe, ei-

ne Ohnmacht (II/17-18). Keine der vorangegangenen Verführungsges-

ten hatte Mirandolina a parte kommentiert; hier tut sie es ausgiebig.

Goldoni hat es so eingerichtet (wie schon im Fall der Ohnmacht Elisas),

dass der Verführte davonstürzt, um ein belebendes Mittel herbeizuho-

len, und die Verführerin unterdessen Zeit hat für einen Monolog: »Ora

poi è caduto affatto […].« – »Nun aber ist er endgültig gefallen […].«

Hat Goldoni die Komik eines Vorgangs herausstreichen wollen, der für

sich genommen an heikle Dinge rührt? Was sich den Augen des Man-

nes darbietet, ist verfänglich genug: Handelt es sich doch um einen Au-

genblick, in dem Ohnmacht und Hingabe einander zum Verwechseln
11ähnlich sehen. – Auch dieses Tableau ist nicht ohne Entsprechung in

               

           10.  Vgl. Dirk Kocks: »Sine Cerere et Libero friget Venus. Zu einem manieristi-
schen Bildthema, seiner erfolgreichsten kompositionellen Fassung und deren Rezeption
bis in das 18. Jahrhundert«, in: Jahrbuch der Hamburger Kunstsammlungen 24 (1979),
S. 113-132. Kocks behandelt mythologische Allegorien, macht jedoch (in Anm. 69) da-
rauf aufmerksam, dass oft auch ein als Genreszene dargestelltes Mahl, das auf Liebes-
freuden verweist, als bildnerische Umsetzung des Topos verstanden werden will. Übri-
gens dürfte zur Verbreitung der aus Terenz stammenden Sentenz (Eunuchus, V. 735)
nicht wenig beigetragen haben, dass Erasmus sie in den Adagia (II/3,97) zitiert und
kommentiert hat.
           11.  Hat Goldoni das Motiv der in verführerischer Absicht gespielten Ohnmacht
erfunden? Die ernste Variante des Motivs: eine echte Ohnmacht, auf die eine Liebesver-
einigung folgt, begegnet in der Erzählliteratur recht häufig. Es findet sich in: Cervantes’
La fuerza de la sangue; Richardsons Pamela und Clarissa; Cazottes Le Diable amoureux;
Choderlos de Laclos’ Les Liaisons dangereuses; Kleists Die Marquise von O…; Fontanes
Graf Petöfy und Effi Briest (abgeschwächte zu: »Es war ihr, als wandle sie eine Ohnmacht
an«; Kap.19); Joseph Conrads The Rover; Ignazio Silones Fontamara. Aber auch diese
Beispiele, ja vielleicht gerade sie, dürften den gewissermaßen archetypischen Charakter
der Situation belegen. Wilhelm Graeber macht mich darauf aufmerksam, dass in Henry
Fieldings Pamela-Parodie, Apology for the Life of Mrs. Shamela Andrews (1741), die echte
Ohnmacht der Romanheldin Richardsons in ein erotisches Täuschungsmanöver verwan-
delt wird. Goldonis Don Giovanni entstand jedoch mehrere Jahre vor der Pamela und de-
ren Ironisierung.
 

280

2003-09-12 12-45-18 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 255-319) T05_01 kap 5.p 31591342306

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SABINE SCHRADER: TARCHETTIS GEDICHT MEMENTO!

der bildenden Kunst, erinnert es doch an den oft gemalten Augenblick,

in dem eine Schlafende zur Augenweide eines Satyrs wird. Der Fort-

gang der Handlung, mit der nun einsetzenden Verwandlung des Cava-

liere, rechtfertigt diese Assoziation.

           Mirandolina kann triumphieren: »Il di lui cuore è in fuoco« –

»Sein Herz steht in Flammen«; aber eines steht noch aus: »che si renda

pubblico il mio trionfo« – »dass mein Triumph bekannt werde« (II/19).

Hat sie nicht Recht? Schließlich hatte Ripafratta sie vor Zeugen ge-

kränkt! So entzieht sie sich, damit er sich vor Zeugen zu seiner Liebe

bekenne, dem immer stürmischer sie bedrängenden Cavaliere, bis sie

sich schließlich hinter eine verschlossene Türe retten muss, den dro-

henden Skandal, der ihren guten Ruf ruinieren würde, vor Augen,

denn: »[I]l satyro è sulle furie« (III/13) – »der Satyr ist außer sich«. Um

die Dinge wieder ins Lot zu bringen, bleibt ihr nur übrig, ihr Spiel mit

der Liebe, das ein Spiel mit dem Feuer war, ein für allemal zu beenden,

dem Cameriere Fabrizio, wie der Vater auf dem Sterbebett ihr das ans

Herz gelegt hatte, die Hand zu reichen und die Herren, die ihr den Hof

gemacht hatten, zu verabschieden.

           Mirandolina, so zeigt sich, hatte mit ihren körpersprachlichen

Verführungskünsten Kräfte triebhafter Natürlichkeit entbunden, über
12die zu lachen sich am Ende verbietet. In der Welt der commedia

dell’arte wurden sie durch die ordnende Kraft der Typisierung im

Zaum gehalten. In der Welt der Goldonischen Charakterkomödie muss

Einsicht und entschlossenes Handeln der Natur Grenzen setzen: die

Grenzen eines Zwischenspiels.

Dieter Steland

Tarchettis Gedicht Memento! als Groteske.

»Labbro profumato« und »bianco teschio«

Igino Ugo Tarchetti steht heute mit Emilio Praga und Camillo Boito für

La Scapigliatura, der ersten italienischen Avantgarde, die in den 1860er

Jahren in Mailand entstand und seit Beginn des Ottocento zu einem Ort

               
           12.  Ein Befund, der Joachim Ritters Analyse der Grundstruktur des Komischen
in Erinnerung ruft. Ein bestimmter Lebensstoff, heißt es dort, wird dann komisch, »wenn
an ihm die geheime Zugehörigkeit zu der ihn ausgrenzenden Welt sichtbar und greifbar
wird«. Joachim Ritter: »Über das Lachen«, in: Ders.: Subjektivität. Sechs Aufsätze, Frank-
furt/Main: Suhrkamp 1974, S. 62-92 und 167f., hier S. 77.
 

281

2003-09-12 12-45-18 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 255-319) T05_01 kap 5.p 31591342306

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EPOCHEN UND STILE DER KOMIK

des Kulturkontaktes mit der europäischen Moderne avancierte. Die

Texte der Scapigliatura werden grundsätzlich als Reaktion auf eine Zeit

der Krise und des Wertewandels, des intellektuellen Unbehagens, der

politischen Desillusionierung im post-risorgimentalen autoritären Ita-

lien verstanden, die nur im Bruch mit der italienischen Tradition eine
1Weiterentwicklung sahen. Tarchetti repräsentierte wie die anderen

Mitglieder der Scapigliatura einen Exzentriker, einen Bohémien, der

mit einer weißen Maus auf der Schulter durch die Stadt spazierte und

1869 dreißigjährig völlig verarmt und krank starb. Ein Großteil seines

Werks ist posthum zusammengestellt worden, so z.B. seine Lyrikbände

Canti del cuore und Disjecta (beide 1879 veröffentlicht). Seine zahlrei-

chen Erzählungen und Gedichte sind zwischen Romantik und Deka-

denz angesiedelt; Schlüssel zu seiner Wahrnehmung sind das Phantas-
2tische, das Pathetisch-Soziale und das Ironische.

           Der menschliche Körper wird in der Literatur von La Scapiglia-
tura auf außerordentliche Art und Weise inszeniert und seine Schwä-

chen hyperrealistisch seziert. Tarchettis Roman Fosca, der zunächst in

der Zeitschrift Il Pungolo von Februar bis April 1869 als Fortsetzungs-
3roman erschien, legt Zeugnis davon ab: Die Protagonistin Fosca wird

zum Inbegriff des häßlichen Körpers und gleichzeitig zum Paradebei-

spiel eines der Persönlichkeitsdispositive des 19. Jahrhunderts: der

Hysterie. Gleichzeitig sind sowohl Foscas Körper als auch der ihres Ge-

liebten Giorgio aufgrund ihrer Hypersensibilität kranke, fiebrige Kör-

per, in die sich Lebensangst und Todessehnsucht eingeschrieben ha-

ben. Krankheit wird zum Ausdruck der erschöpften und desillusionier-

ten Seelen und zum Ort des Wahnsinns. Der Roman Fosca verweist

auch auf eine andere zentrale Facette des Leibs, die der Erotik bzw.

Sexualität, die in der Regel durch die Frau symbolisiert wird. Der von

der Scapigliatura dargestellte Körper ist immer ein verzweifelt lieben-

der und ein vergänglicher zugleich: So durchzieht das Morbide nicht

nur Tarchettis Prosaschaffen von Fosca und Paolina über die Racconti
fantastici, sondern auch seine Lyrik. Neben Memento!, das hier im Mit-

telpunkt steht, sei auf M’aveva dato convegno verwiesen, in dem das ly-

rische Ich ein Rendezvous mit der toten Geliebten am Friedhof be-
4schreibt, oder auf das Gedicht Spunta il mattino, in dem eine lieblich

               

           1.  Vgl. Gaetano Mariani: Storia della Scapigliatura, Palermo: Salvatore Scias-
cia 1967. Alessandro Ferrini: Invito a conoscere La Scapigliatura, Mailand: Mursia 1988.
           2.  Vgl. G. Mariani: Storia, S. 383.
           3.  Der Roman wurde nach dem Tod Tarchettis von seinem Freund Salvatore
Farina beendet und unmittelbar nach seinem Tod 1869 veröffentlicht.
           4.  Igino Ugo Tarchetti: Tutte le opere (2 Bde.), Bologna: Cappelli Editore
1967, S. 453, 463.
 

282

2003-09-12 12-45-18 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 255-319) T05_01 kap 5.p 31591342306

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SABINE SCHRADER: TARCHETTIS GEDICHT MEMENTO!

anmutende Naturbeschreibung von dem Ort der Handlung, einem
5Grab, konterkariert wird.

Memento!
Quando bacio il tuo labbro profumato
Cara fanciulla, non posso obliare
Che un bianco teschio vi è sotto celato.
Quando a me stringo il tuo corpo vezzoso,
Obliar non poss’io, cara fanciulla,
Che vi è sotto uno scheletro nascoso.
E nell’orrenda visione assorto,
Dovunque o tocchi, o baci, o la man posi …

6Sento sporger le fredde ossa di un morto.
– Immer wenn ich Deinen duftenden Mund küsse
liebes Mädchen, kann ich nicht vergessen,
dass sich ein weißer Totenschädel dahinter verbirgt.
Immer wenn ich Deinen anmutigen Körper halte,
kann ich nicht vergessen, liebes Mädchen,
dass sich dahinter ein Skelett versteckt.
Und in dieser schrecklichen Vision versunken
überall, wo ich berühre oder küsse oder streichle,
spüre ich wie die kalten Knochen einer Toten hervorstehen.

Was der Körper ist, wird in der Regel nach den Wissens- und Diskurs-
7geschichten der einzelnen Epochen bestimmt. Auf den ersten Blick

jedoch scheinen in Memento! die »fundamentalen Schwächen des Kör-

               

           5.  Am Rande sei vermerkt, dass der Körper insbesondere in den Racconti fan-
tastici auch in seine Grenzen verwiesen wird, da sich hier der Weg in übersinnliche Wel-
ten anbahnt.
           6.  I. U. Tarchetti: Tutte le Opere (Bd. 2), S. 459. Das Gedicht ist erstmals in Il
Gazzettino 30. November 1867 erschienen. Ein paralleles Motiv hat Tarchetti auch im
»album giornalistico« von 1867 formuliert: »Vorrei essere un’iena, addentrarmi nei se-
polcri e pascermi delle ossa dei morti. A questo mondo io non vedo che teschi e stinchi.
Se una donna mi bacia, io non sento che freddo; se mi sorride, vedo i suoi denti muover-
si senza gengive, minacciando di uscirle di bocca; se mi abbraccia, non ho che le sensa-
zione di un corpo stringente e pesante come la creta. All’oscuro una fanciulla amante mi
sembrerebbe un cadavere che sorge per effetto magnetico come la rana di Galvani, des-
tinato a cadere subito dopo l’esanime peso.« Zitiert nach Enrico Ghidetti: »Introduzio-
ne«, ebd. (Bd. 1), S. 5-61, hier S. 34f.
           7.  Vgl. u.a. die einschlägigen Texte von Michel Foucault: Histoire de la sexua-
lité. La volonté de savoir, Paris: Gallimard 1976 und Thomas Laqueur: Auf den Leib ge-
schrieben. Die Inszenierung der Geschlechter der Antike bis Freud (1990), Frankfurt/Main,
New York: Campus 1992.
 

283

2003-09-12 12-45-19 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 255-319) T05_01 kap 5.p 31591342306

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EPOCHEN UND STILE DER KOMIK

8pers« vorgestellt: Sexualität und Tod, von denen auch der Mythos

von Eros und Thanatos berichtet. Sexualität und Tod sind hier weniger

als anthropologische Konstanten gestaltet, sondern es stoßen zwei Wis-

sensdispositive aufeinander, die im Text grotesk verzerrt werden und

einen schockähnlichen Effekt erzeugen. Der Leser könnte in seiner Re-

zeption bestenfalls in das Hohngelächter des lyrischen Ichs einstim-

men, falls ihm nicht das Lachen im Halse stecken bleibt.

           Der Anfangsvers suggeriert den literarischen Diskurs der Erotik

– zum einen evoziert durch die Frische und Vitalität assoziierende An-

sprache »cara fanciulla«, zum anderen auch durch »labbro profumato«

und »corpo vezzoso«. Der Körper wird im traditionellen italienischen

Versmaß des endecasillabo weniger besungen als vielmehr narrativiert.

Der dreistrophige Aufbau und die Wiederholungen von »cara fanciul-

la«, die Anaphern »quando« und »che« lassen einen eingängigen

Rhythmus entstehen, der den Text von erhabener Liebeslyrik weg zur

Volksliednähe (oder vielleicht sogar Erzählung) rückt. Unterstützt wird

dies durch die schlichte Sprache, in die mündliche Sprachregister auf-

genommen werden (z.B. »posso«, »stringo«, »tocchi«) und die auf Viel-

deutigkeit verzichtet. Damit trägt Tarchetti zum Paradigmenwechsel

der Lyrik im Ottocento bei, der die klassische literarische Sprache zu-
9gunsten einer Sprache des quotidiano bzw. des parlato abgelöst hat.

           Doch die Harmonie wird durch den Gedanken an den Tod

durchbrochen, der mit »bianco teschio«, »uno scheletro« und »le fredde

ossa di un morto« jeweils am Ende der Strophen thematisiert wird. Der

Kuss und die Umarmung der Geliebten lassen den Tod nicht verges-

sen, im Gegenteil, sie machen ihn sogar physisch spürbar (»sento spor-

ger le fredde ossa di un morto«).

           Während Eros in einer literarischen Sprache Gestalt erhält, er-

scheint Thanatos nicht im Gewande der literarischen vanitas mundi des
10barocken Topos memento mori!, an den der Titel erinnert, sondern

das lyrische Ich gibt ihm durch die hyperrealistische Beschreibung eine

medizinisch-pathologische Dimension, die paradigmatisch für die

Scapigliatura ist. Der wissenschaftliche, sezierende Blick, den Tarchetti

auch in seinem Roman Fosca auf den Körper geworfen hat, findet sich

u.a. in Arrigo Boitos Lezione d’anatomia, aber vor allem in der Erzäh-

               

             8.  Vgl. Dietmar Kamper: »Körper«, in: Karlheinz Barck u.a. (Hg.): Ästhetische
Grundbegriffe, Bd. 3, Stuttgart, Weimar: Metzler 2001, S. 426-450, hier S. 427.
             9.  Vgl. Antonio Girardi: »La lingua poetica tra Scapigliatura e Versimo«, in:
Giornale storico della letteratura italiana CLVIII (1981), S. 573-599.
           10.  Man denke hier an die Zeilen Tassos »Delle pallide labra i freddi baci,/ che
più caldi sperai, vuo’ pur rapire;/ Parte torrò di sue ragioni a morte,/ Baciando queste
labra esangui e smorte«, zitiert nach Mario Praz: Liebe, Tod und Teufel (1930), München:
Deutscher Taschenbuchverlag 1994, S. 53.
 

284

2003-09-12 12-45-19 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 255-319) T05_01 kap 5.p 31591342306

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SABINE SCHRADER: TARCHETTIS GEDICHT MEMENTO!

lung Un corpo, in der Camillo Boito das gleiche kontrastive Prinzip
11wählt. In dieser eher phantastischen Erzählung trifft die romantische

Kunst auf die Verwissenschaftlichung des Körpers: Ein Künstler und

ein Pathologe kreisen um die schöne Carlotta, wobei sie am Ende bei

Letzterem landet.

           Die Beziehung von Liebe und Tod erhalten somit einen anderen

Stellenwert als bei Tarchettis Zeitgenossen Baudelaire, aus dessen Nä-
12he Tarchetti von der Forschung zu Recht gerückt wird, denn anders

als in der deutschen und französischen Romantik ist das Hässliche,
13Morbide, der Abgrund im italienischen romanticismo kaum präsent.

Auch bewegt sich die Scapigliatura in ihrer Suche nach neuen Aus-

drucksformen bewusst auf die englischen und deutschen, aber vor al-
14lem auf andere französische Literaturen zu. In Baudelaires Fleurs du

Mal erhält der Tod eine erotische Konnotation, da die Totenblässe und

das Morbide zum Vehikel des Erotischen avancieren, sodass eine logi-

sche, kausale Einheit zwischen dem Tod und der Schönheit und Erotik

entsteht. In Tarchettis Körperbild dominiert vielmehr der wissenschaft-

lich vermessene Körper des Ottocento. Die von Dietmar Kamper be-

schriebene Auseinanderentwicklung von Körper und Leib im Prozess

der Zivilisation, in der der Körper zur Außenseite des Leibes und damit
15beschreibbar wird, erhält im Zuge der Verwissenschaftlichung im 19.

16Jahrhundert eine paradigmatische bürgerliche Ausprägung. Der Auf-

stieg der Physiologie als Leitdisziplin mit einer eigenen Sprache hat
17entschieden zur Konstruktion des modernen Körpers beigetragen.

               

           11.  Vgl. Arrigo Boito: »Lezione d’anatomia«, in: Gilberto Finzi (Hg.): Lirici
della Scapigliatura, Mailand: Mondadori 1997, S. 147ff. und Camillo Boito: »Un Corpo«,
in: Gilberto Finzi (Hg.): Racconti neri della Scapigliatura, Mailand: Mondadori 1995,
S. 36-69.
           12.  Vgl. Angelo Mangini: La voluttà crudele. Fantastico e malinconia nell’opera
di Igino Ugo Tarchetti, Rom: Carocci 2000, S. 171f.
           13.  Binni spricht sogar von einer völligen Abwesenheit des ironischen Spiels,
des Mystizismus und der Sensualität: Walter Binni: La poetica del Decadentismo (1936),
Florenz: Sansoni 1968, S. 50f.
           14.  Vgl. G. Mariani: Storia, siehe auch die Einzelstudie von Maria Luisa Scelfo:
Théophile Gautier. Una presenza francese nella Scapigliatura, Catania: c.u.e.c.m. 1989.
           15.  Vgl. D. Kamper: »Körper«, S. 429, argumentiert hier mit den Ergebnissen
von Norbert Elias und Michel Foucault.
           16.  Vgl. Philipp Sarasin: Reizbare Maschinen. Eine Geschichte des Körpers
1765-1914, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2001, S. 22. Darauf hat natürlich schon Foucault
aufmerksam gemacht. Bei Sarasin findet man einen Forschungsüberblick und eine histo-
rische Konkretisierung am Beispiel des Hygienediskurses.
           17.  Vgl. Philipp Sarasin/Jakob Tanner: »Physiologie und industrielle Gesell-
schaft«, in: Dies. (Hg.): Physiologie und industrielle Gesellschaft. Studien zur Verwissen-
 

285

2003-09-12 12-45-19 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 255-319) T05_01 kap 5.p 31591342306

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EPOCHEN UND STILE DER KOMIK

           Es sind demnach nicht die Phänomene Erotik und Tod an sich,

die den Schock erzeugen, sondern ihre jeweilige Semantisierung, die

an einen raschen Perspektivenwechsel gekoppelt ist. Damit schwankt

das Gedicht zwischen Schaudern und Lachen. Diese Inkongruenz wird

auch auf formal-struktureller Ebene fortgeführt. »Bianco teschio«, »uno

scheletro nascoso« und »le fredde ossa di un morto« scheinen nicht in

den eingängigen erzählerischen Rhythmus zu passen. Mit anderen

Worten: Ein fremder Diskurs dringt plötzlich in die althergebrachte

Liebessemantik ein, deren Verlässlichkeit dadurch in Frage gestellt

wird. Thanatos mit seinem medizinisch, naturwissenschaftlichen Ge-

sicht wird von Eros getrennt und der Mythos selbst ins Groteske ver-

zerrt.

           Als Merkmal der Groteske können somit »narrative[s] Operieren

mit Symmetrien, Überkreuzungen, Inversionen und Korresponden-
18zen« gelten, die Zugehörigkeit in das Reich der Nacht und der Träu-

me (»visione«), das Umschlagen einer heiteren Grundstimmung in et-

was Schaurig-Satanisches, die Inszenierung von scheinbar Unverein-
19barem. Der Begriff des Grotesken wird demnach nicht in seiner ur-

sprünglichen ornamentalen Bedeutung verstanden und der entworfene

Körper steht ebensowenig für die von Bachtin proklamierte Lebens-
20freude und Maßlosigkeit. Vielmehr kommt hier Wolfgang Kaysers

Begriff der Groteske zum Tragen, der Victor Hugos Definition des »gro-
21tesque buffon« und »grotesque terrible« aufgreift und als eine Ver-

22schränkung von Lächerlichem und Grauenhaftem begreift. Indem

der geliebte Körper in Memento! durch eine neue (grauenhafte) Per-

spektive anders wahrgenommen wird, gibt das lyrische Ich die Liebe

               

schaftlichung des Körpers im 19. und 20. Jahrhundert, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1998,
S. 12-43.
           18.  Wolfgang Preisendanz: Poetischer Realismus als Spielraum des Grotesken in
Gottfried Kellers Der Schmied seines Glückes, Konstanz: Konstanzer Universitätsreden
1989, S. 13.
           19.  Grundkonstituenten des Grotesken laut Elisheva Rosen: »Grotesk«, in:
Karlheinz Barck u.a. (Hg.): Ästhetische Grundbegriffe, Bd. 2, Stuttgart, Weimar: Metzler
2001, S. 876-900.
           20.  Vgl. Michail Bachtin: Rabelais und seine Welt. Volkskultur als Gegenkultur,
Frankfurt/Main: Suhrkamp 1987.
           21.  Vgl. Victor Hugo: Préface de Cromwell (1827), Paris: Larousse 1971, S. 45.
           22.  Vgl. Wolfgang Kayser: Das Groteske. Seine Gestaltung in Malerei und Dich-
tung, Oldenbourg: Gerhard Stalling 1957. Auch wenn Kaysers Groteskenbegriff aufgrund
seines Absolutheitsanspruchs und der fehlenden gesellschaftlichen Kontextualisierung
kritikwürdig ist, hat er wesentliche Züge des Grotesken herausgearbeitet. Vgl. zur Rezep-
tion Kaysers: Christian W. Thomsen: Das Groteske und die englische Literatur, Darmstadt:
Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1977, S. 142-161.
 

286

2003-09-12 12-45-19 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 255-319) T05_01 kap 5.p 31591342306

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RICHARD SCHWADERER: TOTÒ

der Lächerlichkeit preis. »Die groteske Ausdruckswelt setzt die gesell-

schaftlich als rational definierte Verkettung von Wissen und Tätigkeit
23außer Kraft.« Geht man davon aus, dass die öffentlichen Bilder des

Körpers schließlich nichts anderes sind als »Modell und Versprechen«
24dessen, was man ist oder was man sein kann, sind im Ottocento die

verschiedenen Bilder in den Wettstreit miteinander getreten. Die Über-

lagerung macht ein eindeutiges Bild des Körpers unmöglich und ver-

zerrt ihn im Text zur Groteske. Das deutet weniger auf den Tod des

Körpers hin oder auf die Strategien der Zivilisation, den vergänglichen

Körper in ein ewiges Bild zu bannen, wie es immer wieder apokalyp-
25tisch von Kamper beschrieben wird, sondern auf ein Bild des Kör-

pers, dessen der Beobachter aufgrund der Vervielfachung der Diskurse

um ihn selbst nicht mehr habhaft wird. Die Unversöhnlichkeit der Dis-

kurse – symptomatisch für die Groteske – führt wiederum zur Ironisie-

rung des romantischen Liebesideals. Dem lyrischen Ich bleibt ein
26Hohngelächter: »riant affreusement d’un rire sans gencive« – »mit

einem schrecklichen Hohngelächter aus vollem Halse lachend«.

Sabine Schrader

Totò

Eine vielschichtige Genealogie (1).
Vom »scugnizzo« – »Gassenjungen« zum »principe« – »Fürst«

Keine Gleichsetzung scheint in der italienischen Komikerwelt so

selbstverständlich wie die von Antonio de Curtis (1898-1967), in arte

»Totò«, mit Neapel, wo er am 15. Februar 1898 im rione Sanità, in der

               

           23.  Erich Kleinschmidt: »Differenzen und Affekte. Kulturelle Energien grotes-
ker Rede«, in: Gerhard Neumann/Sigrid Weigel (Hg.): Die Lesbarkeit der Kultur. Literatur-
wissenschaft zwischen Kulturtechnik und Ethnographie, München: Fink 2000, S. 185-199,
hier S. 189.
           24.  Philipp Sarasin: »Der öffentliche sichtbare Körper. Vom Spektakel der Ana-
tomie zu den ›curiosités physiologiques‹«, in: Ders./Tanner (Hg.): Physiologie und indus-
trielle Gesellschaft, S. 419-452, hier S. 421.
           25.  vgl. D. Kamper: »Körper«, der letztlich ein Resümee seiner bisherigen The-
sen ist.
           26.  Théophile Gautier: »La comédie de la mort«, in: Poésies complètes de
Théophile Gautier, Bd. 2, Paris: Nizet 1970, S. 12f., zitiert nach M. Scelfo: Théophile Gau-
tier, S. 120.
 

287

2003-09-12 12-45-19 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 255-319) T05_01 kap 5.p 31591342306

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EPOCHEN UND STILE DER KOMIK

Nähe des Hauptbahnhofs, als Kind der ledigen Anna Clemente, einem

Mädchen aus einfachen Verhältnissen, geboren wurde. Antonio wuchs

bei der Großmutter mütterlicherseits auf. Der Versuch, ihm auf dem

Collegio Cimino eine höhere Bildung angedeihen zu lassen, schlug fehl.

Antonio erreichte kaum ein Klassenziel und musste die Schule vier-

zehnjährig verlassen. Die einzige bleibende Erinnerung an die Zeit im

Collegio war, so ließ Totò, vielleicht in bewusster Legendenbildung,

später verlauten, ein durch einen Faustschlag gebrochener Kiefer, der

seinem Gesicht zeitlebens jene berühmte asymmetrische Form verlie-

hen habe, die er später als einen komischen Effekt zu benutzen wusste,

der zur Grundlage seines Ruhms gehörte: dem Kontrast zwischen ei-

nem von Ernst und Strenge geprägten Auftreten und einer im konkre-

ten Wortsinn »schrägen« Visage. Gipfel der Ironie des Schicksals sei

gewesen, so Totò, dass der unbeabsichtigte und unglückliche Faust-

schlag, der ihn zu Boden und zugleich lebenslang auf die Bahn des

Komikers schickte, von einem der wenigen ihm geneigten und sympa-

thischen Lehrer des Collegio gestammt habe. Eine Ironie des Schick-

sals, wie sie einem gebührt, der so vollkommen die komische Rolle des

von allen Getretenen, aber doch in seiner Würde Unverletzbaren spiel-
1te? Wie dem auch immer gewesen sei : Seine weitere Jugend verlebte

Antonio de Curtis als Kellner- und Malerlehrling in den Gassen des

Centro Storico von Neapel, als neapolitanischer Straßenjunge, als ein

»scugnizzo« unter vielen. 1917 meldete er sich, der wohl eher noch

schmächtiger war als seine Altersgenossen, zum Kriegsdienst. Es

scheint, als hätten ihm die ersten Erfahrungen in der königlich italieni-

schen Infanterie schnell die Augen über das Leben in der Armee ge-

öffnet. Als sein Regiment noch im gleichen Jahr an die französische

Front verlegt werden soll, setzt Antonio seinen Körper in einer beson-

deren Art von komischem Auftritt lebensrettend (jedenfalls für sich)

ein: Er simuliert im Güterwaggon des Militärzuges einen epileptischen

Anfall, der ihm den Abtransport ins Lazarett von Alessandria einbringt,

wo er »zur Beobachtung« verbleibt und mit ersten erfundenen komi-

schen Sketchen seine Kameraden erheitern darf. Mag sein, dass er dort

sein dichotomisches Weltbild entwickelte, in dem, wie in seinem viel-

leicht berühmtesten Film Siamo uomini o caporali? (1955), die »uomini«

– »Menschen« immer wieder von den »caporali« – »Feldwebeln«, den

Mächtigen aller Systeme, geschunden werden. Mag auch sein, dass

               

           1.  Diese und alle weiteren Einzelheiten zur Biographie Totòs entnehme ich
mit dem gebührenden Respekt, aber auch mit der allfälligen Vorsicht, was ihre letztliche
Glaubwürdigkeit betrifft, dem biographischen Bericht seiner langjährigen Lebensgefähr-
tin Franca Faldini in dem von ihr zusammen mit Goffredo Fofi herausgegebenen Band
Totò. L’uomo e la maschera, Neapel: L’ancora del mediterraneo 2000.
 

288

2003-09-12 12-45-19 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 255-319) T05_01 kap 5.p 31591342306

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RICHARD SCHWADERER: TOTÒ

seine Rolle als »buffone serissimo« – »todernster Spassmacher« in die-

sen frühen, zweifellos traumatischen Lebenserfahrungen begründet ist.

           Nach dieser dunklen Episode scheint ihm freilich das Glück zu

lächeln. Er kehrt nach Neapel zurück, zu seiner Familie. Sein Vater

hatte sich, nachdem das alte Familienoberhaupt gestorben war, endlich

dazu durchgerungen, seine Mutter zu heiraten und Antonio als seinen

Sohn anzuerkennen. Familienoberhaupt? Nun, wie oben angekündigt –

Totò besaß eine doppelte Genealogie: Er war über seine Mutter ein

Kind der populären Viertel Neapels, über seinen Vater aber, Giuseppe

de Curtis, war er Spross der uradeligen Familie der Marchesi e Principi

de Curtis, die ihre Ursprünge bis auf die Zeit der byzantinischen Herr-

schaft über Süditalien zurückführen konnte. Der alte Marchese de Cur-

tis musste also erst das Zeitliche segnen, bevor jener Giuseppe de Cur-

tis Anna Clemente ehelichen konnte. Nun aber war Antonio de Curtis,

vom Kriegsdienst heimgekehrter Infanterist ohne Beruf, zukünftiger

Erbe all jener Titel, mit denen sich die de Curtis schmücken konnten.

Mit Fug und Recht hätte er sich folgendermaßen anreden lassen dür-

fen: »Sua altezza Imperiale Antonio Porfirogenito della stirpe Costan-

tiniana dei Focas Algelo Flavio Ducas Comneno di Bisanzio, principe di

Cilicia, di Macedonia, di Dardania, di Tessaglia, del Ponto, di Moldava,

di Illiria, del Peloponneso, duca di Cipro e Epiro, conte e duca di Dri-

vasto e Durazzo eccetera«. Er zog es freilich vor, Totò zu bleiben oder

besser, er wurde nun erst nach und nach zu jener Gestalt, die in den

späten 1920er und 1930er Jahren auf den Varieté-Bühnen Neapels und

später ganz Italiens vom »burattino di gomma« – »Gummimännchen«,

also vom komischen Artisten zum berühmten Komiker aufstieg, dessen

neapolitanische Dialektsketche die traditionelle Komik des neapolitani-
2schen Theaters auf eine neue, zeitgemäße und satirische Ebene hoben.

Zweifellos kam Totò die Tatsache zugute, dass er unmittelbar an die

große Tradition des neapolitanischen komischen Dialekttheaters, etwa

an Edoardo Scarpetta, anknüpfen konnte. Und mit dem bedeutendsten

zeitgenössischen Autor, Regisseur und Interpreten von neapolitani-

schen Dialektstücken, Edoardo De Filippo, verband ihn neben der

künstlerischen Zusammenarbeit – beide spielten zusammen in mehre-

ren Filmen – eine lebenslange Freundschaft. Sein Ruhm als komische

Figur bot dem faschistischen Regime wenig Angriffsflächen. Allerdings

griff die Zensur, vor allem während der Kriegsjahre, nicht selten in die

Texte seiner Sketche ein, die nicht zuletzt alltägliche Unzulänglichkei-

ten (etwa den Versuch, die Versorgungsprobleme zu kaschieren) zum

Ausgangspunkt hatten, zuweilen aber auch gefährlichere Themen (et-

wa die Privilegien für die »gerarchi« – »Bonzen«) ins grelle Licht der

               

           2.  Ausgewählte Texte dieser Sketche sind in dem genannten Band von F. Fal-
dini/G. Fofi (Hg.): Totò, S. 141-233, veröffentlicht.
 

289

2003-09-12 12-45-19 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 255-319) T05_01 kap 5.p 31591342306

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EPOCHEN UND STILE DER KOMIK

3Komik rückten. Mit dem Aufblühen der italienischen Filmindustrie

in den 1950er Jahren stieg Totò, der in mehr als 50 Filmen von äußerst

unterschiedlicher, oft jämmerlicher Qualität mitwirkte, zum Höhepunkt

seines nationalen Ruhms auf. Er kam in diesen Jahren fast notwendi-

gerweise auch in Kontakt mit bedeutenden Vertretern der filmkünstle-

risch ambitionierten Strömung des neorealismo.

Eine vielschichtige Genealogie (2).
Pulcinella redivivus

Asymmetrisch wie Totòs Gesicht ist indessen auch Totòs Genealogie:

Die Seite des »principe« äußerte sich allenfalls in dem fast liebenswer-

ten Dandytum des erfolgreichen Künstlers Antonio de Curtis der späte-

ren Jahre, mit seiner Liebe zu maßgeschneiderten Hemden und Anzü-

gen. Die konkrete Gestalt des erwachsen gewordenen »scugnizzo« war

neben der des »burattino di gomma« vor allem die des »pazzariello«,

des volkstümlichen neapolitanischen Spaßmachers. Und doch steckt

immer etwas von dem aristokratischen Erbe im Wesen dieser Figur,

deren Auftreten trotz mancher grober Spaßmachereien von Eleganz

und Würde (wenn auch immer mit einem selbstironischen Augenzwin-
4kern) geprägt ist, gerade wenn Totò, wie in der Überzahl der mir zu-

gänglichen dramatischen und filmischen Textzeugnisse, den armen

Teufel zu geben hat.

           Ein anderer Vorfahr, der nicht biologisch-genetisch, sondern

nur kulturell belegbar ist, drängt sich hier freilich unvermeidlich in den

Vordergrund: Es ist die commedia dell’arte-Figur des Pulcinella, jene

wohl eindrucksvollste Verkörperung des neapolitanischen Volkscha-

rakters. Stets hungrig, ja gierig nach der großen Schüssel, die überquillt

von Maccheroni, dem Gericht, dem er alles opfern würde – selbst die

Köstlichkeiten der Tafel der »galantommene« (neapolitanisch für »ga-

lantuomini«) –, der »feinen Herrschaften«; unterwürfig gegenüber dem

»padrone«, feige und opportunistisch wohl auch, aber dann doch wie-

der tapfer, wenn es um seine Existenz oder die seiner Familie geht;

gewitzt und zuweilen hinterhältig; bucklig und doch gelenkig in seinem

weißen Gewand, mit der von einer mächtigen Hakennase gezierten

schwarzen, wulstigen Halbmaske und dem hohen weißen Röhrenhut.

               

           3.  Vgl. etwa Totòs Pinocchio-Sketch Il paese dei balocchi von 1942, in dem er
zusammen mit der jungen Anna Magnani auf der Bühne stand, in F. Faldini/G. Fofi (Hg.):
Totò, S. 196-203.
           4.  Zum kontrastiven Verhältnis zwischen dem Menschen und »signore« Anto-
nio De Curtis und seiner Kunstfigur, dem »villano« Totò, existiert eine schöne Selbstana-
lyse des hier Vorzustellenden, formuliert durch den Gewährsmann Maurizio Chierici, in F.
Faldini/G. Fofi (Hg.): Totò, S. 134.
 

290

2003-09-12 12-45-20 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 255-319) T05_01 kap 5.p 31591342306

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RICHARD SCHWADERER: TOTÒ

Welcher Freund der Komödie erinnert sich nicht an die vielleicht

schönsten Darstellungen dieser seit dem 16. Jahrhundert bekannten,

aber wohl viel älteren, wichtigsten Komödienfigur Neapels in den

Fresken des Giandomenico Tiepolo aus der Villa in Zianigo, die heute

im Museo del Settecento Veneziano in der Ca’Rezzonico in Venedig auf-

bewahrt werden? Hoch auf einem zur improvisierten Schaukel um-

funktionierten Seil schwingt da artistisch eines dieser grotesken Wesen

über einem felsigen Grund; das Seil wird in Schwung gehalten (oder

vielleicht bösartigerweise noch mehr in Schwung gebracht) durch ei-

nen zweiten weißen Buckligen; zwei weitere betrachten von unten, ge-

duckt, die Szene. So oder ähnlich existiert Pulcinella seit jeher auch im

kulturellen Gedächtnis Neapels und der Neapolitaner.

Totòs komischer Körper. Triumph der Asymmetrie

Totò ist Pulcinellas Nachfahre, auch wenn er dessen Gewand und

Maske abgelegt hat. Hunger ist auch bei ihm ein Grundmovens. Er ist
5beherrscht von seinen elementaren Lebensbedürfnissen. Bewahrt

hat er neben der gewaltigen, gebogenen Nase auch die oft maskenhafte

Starre des Gesichtsausdrucks, die komisch-groteske Asymmetrie der

Erscheinung: Er ist gezeichnet, nicht mehr vom Buckel, aber dafür von

seinem deformierten Unterkiefer. Ebenso ist ihm eigen die atemberau-

bende artistische Fähigkeit zur komisch-grotesken Deformation seines

Körpers, aber auch das Unheimliche, Diabolische, das einer solchen

deformierten, dezentrierten Erscheinung anhaftet. Eine explosive Ko-

mik, die – man denkt unwillkürlich an Totòs rollende, weit aus den

Höhlen tretende Augen während seiner Wutausbrüche – jederzeit ins
6Aggressive umschlagen kann.

           Eigen ist dieser Grundfigur Totòs nicht nur das Artistisch-Dy-

namische der Körpersprache, sondern, im Wechsel damit, auch das im
7weitesten Sinne Marionettenhafte; dann spult dieser fragile Körper,

scheinbar von einer fremden Kraft in mechanische Bewegung gesetzt,

wie eine von außen gesteuerte Maschine eine vorprogrammierte Rolle

ab. Psychische Pulsionen werden so in eine ›maschinelle‹ Körperspra-

che übersetzt, nach außen getragen, zur Expression, ja oft zur Explosi-

on gebracht. Weit über die Variabilität der Register hinausgehend, die

               

           5.  Vgl. G. Fofi in: F. Faldini/Ders., (Hg.): Totò. L’uomo e la maschera, S. 89-90.
           6.  G. Fofi spricht in diesem Zusammenhang von »latente, eccentrica follia« –
»latentem, exzentrischem Wahnsinn«, ebd., S. 90.
           7.  Nicht von ungefähr erscheint Totò schon in einem Sketch von 1942 in der
Rolle des Pinocchio. Der Text dieses Sketches aus der Revue Volumineide von Galdieri ist
jetzt wieder zugänglich in F. Faldini/G. Fofi (Hg.): Totò. L’uomo e la maschera, S. 196 ff.
Als Pinocchio trat Totò nochmals in dem Film von Steno Totò a colori (1952) auf.
 

291

2003-09-12 12-45-20 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 255-319) T05_01 kap 5.p 31591342306

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EPOCHEN UND STILE DER KOMIK

jedem großen Komiker zu eigen sein muss, steckt darin auch eine fun-

damentale Dialektik zwischen Selbstbestimmung und Fremdbedingt-

heit, eine Dialektik, wie sie auch den sozialen Kontext, in der sich viele

Rollenfiguren Totòs, vor allem in den Filmen der 1950er Jahre, zu be-

wegen haben, kennzeichnet: Seine Figuren stoßen in ihrem Streben

nach Erfüllung ihrer natürlichen Bedürfnisse (etwa das des Hungers,

der Liebe) immer wieder auf Antagonisten (die Mächtigen, das Gesetz,

etwa in Gestalt der »caporali«), die sie daran hindern wollen. Ein Bei-

spiel unter vielen wäre etwa die Szene der während des Kriegs um Brot

anstehenden Menschenschlange in dem Film Siamo uomini o caporali?,

in der Totò zunächst, als professioneller Warteschlangenüberspringer,

mit einer spielerischen Raffinesse mehrmals die Wartenden und den

Wache stehenden Milizionär übertölpelt und bis ans Ziel aller Ausge-

hungerten, den bewachten Lebensmittelladen, gelangt, schließlich aber

doch von seinem faschistischen Gegenspieler wiedererkannt wird und

Hals über Kopf flüchten muss. Als falscher Blinder mit Stock und

schwarzer Brille versucht er darauf, in die Enge getrieben, sich mit ma-

rionettenhaften Bewegungen der Verhaftung durch die herbeieilende

deutsche Patrouille zu entziehen, wird aber von den von allen Seiten

anmarschierenden Uniformierten entlarvt und überwältigt. Körperko-

mik ist bei Totò also nie Selbstzweck, nie reiner lazzo; sie ist vielmehr

Zeichensprache des um sein Überleben kämpfenden, geschundenen

Menschen.

Verletzte Würde und Aggression

Die verletzte Menschenwürde gehört in der Tat zu den häufigsten und

leidvollsten Erfahrungen der Figur Totò. Der aristokratische Zug, der

in dieser Figur im Hintergrund präsent ist, reagiert gegen die zugefüg-

ten Verletzungen besonders heftig. In der Eingangsszene von Siamo
uomini o caporali? wird Totò, der als täppischer Komparse einen shot
im Filmstudio hat platzen lassen, von dem wutschäumenden Regisseur

(Paolo Stoppa) brüllend zur Rede gestellt. Als er seine Schauspielereh-

re zu verteidigen sucht, wird der Regisseur handgreiflich. »Un po’ di

rispetto!« – »Ein wenig Respekt!«, entgegnet protestierend der vor

Angst und Zorn Bebende, wird aber brutal aus dem Studio geworfen.

Wenige Bildsequenzen später wiederholt sich in einem anderen Studio

von Cinecittà die Kernhandlung der genannten Sequenz, leicht abge-

wandelt und in der komischen Wirkung noch gesteigert durch eine

Folge von Slapstick-Szenen mit abschließendem Sturz der Kamera in

den Pool. Der Regisseur dringt prügelnd auf Totò ein, doch nun zieht

der Bedrängte sein Theaterschwert und stürzt sich wie in einem Wahn-

sinnsanfall auf seinen Peiniger, um sich und seine Würde zu verteidi-

gen. Die Szene endet im allgemeinen Tohuwabohu, bis Totò schließlich

überwältigt und ins Irrenhaus abtransportiert wird, wo ihm der ver-

 

292

2003-09-12 12-45-20 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 255-319) T05_01 kap 5.p 31591342306

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RICHARD SCHWADERER: TOTÒ

ständnisvolle Arzt freilich einen völlig klaren Verstand bescheinigt. Ein

schönes Beispiel dafür, wie bei Totò die Verletzung seiner Würde den

erniedrigten, beleidigten Menschen aus der komischen Figur heraus-

treten lässt.

Totò und der neorealismo

Den Erniedrigten und Beleidigten, denen, die in den dunklen Zonen

der italienischen Gesellschaft leben, widmete sich bekanntlich in den

Jahren nach der Befreiung vom Faschismus die in der Filmgeschichte

inzwischen fest verankerte Strömung des neorealismo. Antonio de Cur-

tis war freundschaftlich mit dem bedeutendsten theoretischen Kopf

dieser Strömung, Cesare Zavattini, verbunden, der Totò so sehr be-

wunderte, dass er seinen Bühnennamen auch dem des Protagonisten

seines Romans Totò il buono (1940) verlieh, der bekanntlich zur Vorla-

ge von Zavattinis Drehbuch für Miracolo a Milano, einem der epocha-
8len Werke des filmischen neorealismo (1951), wurde. Freilich war es

zu dessen eigenem Leidwesen nicht Zavattini, der als Regisseur Totò in

einem künstlerisch ernst zu nehmenden Film einsetzte, sondern Mario

Monicelli (zusammen mit Steno) in Guardie e ladri (1951). Die Darstel-

lung des kleinen neapolitanischen Diebes, der voller menschlicher

Würde ist – komplementär zu der Figur des ebenso menschlich fühlen-

den Polizisten (Aldo Fabrizi) –, gehört zu den eindrucksvollsten schau-

spielerischen Leistungen von Antonio de Curtis, dessen vis comica hier

von Monicelli nur sehr fein dosiert eingesetzt wird, um die Sympathie-

lenkung zugunsten dieses underdog beim Publikum nicht zu gefährden.

           Der Verdacht auf Schönfärbung der gesellschaftlichen Verhält-

nisse durch diesen Film, der natürlich auch als gefühlsbetonte Hymne

auf die menschlichen Empfindungen, die sich über die Klassenschran-

ken hinwegsetzen, gelesen werden kann, und manche Äußerungen von

Antonio de Curtis, die ihn als Vertreter eines unpolitischen Humanis-
9mus mit eindeutig konservativen Zügen erscheinen lassen, brachten

der Totò-Figur auch kritische Wertungen von Seiten der marxistisch

orientierten Kritik ein. Auch seine definitive Aufnahme in den Olymp

               

           8.  So Zavattinis eigene Aussage in seinem Zeugnis über seine Beziehung zu
Totò, in: F. Faldini/G. Fofi (Hg.): Totò, S. 239.
           9.  Goffredo Fofi stellte für seinen Band zu Totò eine Reihe von Aussagen von
Gewährsleuten über Antonio de Curtis’ ideologische Einstellung zusammen, die er unter
dem Titel »autoritratto del perfetto conservatore« – »Selbstportrait des perfekten Kon-
servativen« (S. 133-139) publiziert. Es muss aber betont werden, dass diese Heranzie-
hung von (von Dritten überlieferten) Selbsteinschätzungen des Menschen de Curtis mit
dem ideologischen Kern (falls davon überhaupt gesprochen werden kann) seiner Kunst-
figur Totò aus heutiger Sicht sehr problematisch erscheint.
 

293

2003-09-12 12-45-20 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 255-319) T05_01 kap 5.p 31591342306

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EPOCHEN UND STILE DER KOMIK

der Filmkunst durch Pier Paolo Pasolini, der Totò in seinem Film

Uccellacci e uccellini (1966) in der Rolle des frate francescano ein einzi-

ges Mal aus den Rollenzwängen des Komischen befreite, änderte daran

nichts. Im aufgeheizten ideologischen Klima der späten 1970er Jahre

kann Goffredo Fofi nicht umhin, in seinem sonst so klugen Essay da-

rauf hinzuweisen, dass Totò einerseits eine unübersehbare Neigung

zum »familismo piccolo borghese« – »kleinbürgerlichen Familiarismus«

aufweise und dass selbst seine »comicità sottoproletaria« – »subprole-

tarische Komik« drohe, im »qualunquismo« – »für jedermann«, einem

ganz besonders übel beleumundeten Ideologem in den Augen der mar-
10xistischen italienischen Literatur- und Filmkritik, zu versanden. Totò

sei also, so ließe sich Fofi resümieren, doch noch um einiges vom rech-

ten Klassenstandpunkt entfernt. Zum Glück für Totò hat Fofi für die

Figur soviel echte Sympathie übrig, dass er sie – etwas bemüht – doch

noch rettet: »[…] in questa convivenza ideologica [von ›comicità sotto-

proletaria‹ und ›comicità piccolo-borghese‹, R.S.] possono ritrovarsi an-
11che strati proletari veri e propri […]« – »in diesem ideologischen Zu-

sammenspiel kann man jedoch auch wahre und wirkliche proletarische

Schichten entdecken […]«. Damit klettert Totò wieder ein Stück auf der

Leiter zur political correctness empor.

           Solche subtilen ideologischen Sophismen erscheinen aus heuti-

ger Sicht wenig erhellend. Die Figur Totò hat sich jedenfalls über sie

hinweggesetzt. Ich denke, sie wird weiterleben als ein Teil des italieni-

schen Selbstverständnisses, als Figur, die sich als Pulcinella redivivus

ebenso wie als vom Schicksal getretener »povero diavolo« – »armer

Teufel« zum Ziel setzt: »cercare e saper riconoscere chi e cosa, in mez-
12zo all’inferno, non è inferno, e farlo durare, e dargli spazio« – »su-

chen und erkennen können, wer und was, inmitten des Infernos, kein

Inferno ist, es andauern lassen, ihm Raum geben«, wie Italo Calvino

einmal gesagt hat.

Richard Schwaderer

Monty Python’s Flying Circus

Als die BBC am 5. Oktober 1969 eine neue Comedy-Serie startete, war

weder damit zu rechnen, dass die Sketche von Monty Python’s Flying

               

           10.  Vgl. F. Faldini/G. Fofi (Hg.): Totò, S. 86.
           11.  Ebd., S. 86f.
           12.  Italo Calvino: Le città invisibili, Turin: Einaudi 1972, S. 170.
 

294

2003-09-12 12-45-20 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 255-319) T05_01 kap 5.p 31591342306

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WERNER HUBER: MONTY PYTHON’s FLYING CIRCUS

Circus Kult-Status erreichen und Mediengeschichte schreiben würden,

noch dass das Adjektiv »pythonesque« (pythonic; dtsch. ›pythonesk‹)

als Bezeichnung für eine spezielle Art von Humor Eingang in die Wör-

terbücher finden würde. So ist »pythonesque« zunächst als eine Form

absurden und surrealistischen Humors definiert, der ferner die Quali-

täten des Unvorhersagbaren und Überdreht-Hanswurstigen beigemes-

sen werden. In einem weiteren Sinne definiert sich das Pythoneske als

distinktiver komischer Stil durch die Vermengung von Satire und Pa-

rodie, durch Anachronismen und die harten Schnitte, mit denen Intel-

lektualismus und Slapstick, Hochkultur und Trivialkultur, Wortwitz
1und Körperwitz zusammengebracht werden ; gemäß dem in diesem

Bezug programmatischen Motto – »… and now for something complete-

ly different« – werden in surrealistischer Manier zufällige Begegnungen

und Verbindungen zwischen disparaten Elementen hergestellt. Dass

dieses Motto nicht nur zu einem Schibboleth der Monty-Python-Fan-

gemeinde wurde, sondern als geflügeltes Wort Eingang in die englische

Gegenwartssprache fand, ist auch ein Beweis für die Nachhaltigkeit des

Monty-Python-Phänomens.

           Zu verstehen sind die Anfänge von Monty Python’s Flying Cir-

cus eigentlich nur aus dem Zeitgeist, der Kultur der 1960er Jahre. Da-
2mit ist zunächst die Subkultur der »Swinging Sixties«, die Beatles-Ära,

gemeint, dann auch das Klima des Kalten Krieges (ikonographisch und

thematisch angedeutet durch die Motive von Zerstörung, Explosionen,

Liquidationen). Unter medien- und einflussgeschichtlichem Aspekt

setzt Monty Python die Innovationen von gleichermaßen ›kultigen‹ ra-
dio comedies (z.B. Goon Show oder Spike Milligans Q5) im Fernsehen

fort. Zusammen mit Beyond the Fringe, einem zwischen 1961 und 1966

höchst erfolgreichen Sketch- und Nonsensprogramm für die Bühne (in

der Besetzung: Alan Bennett, Peter Cook, Dudley Moore, Jonathan Mil-

ler), ist Monty Python oft als Oxbridge Revolution, als Erneuerung der

komischen Tradition aus überdrehtem akademischen Humor (over-
3graduate humour), bezeichnet worden. Mit Ausnahme des Amerika-

ners Terry Gilliam (*1940), der für die Cartoons, Zeichentrickelemente,

Animationen und sonstigen graphischen Einsprengsel verantwortlich

zeichnete, sind die Pythons Absolventen der beiden Elite-Universitäten

               

           1.  Vgl. Greg. M Smith: »›To Waste More Time, Please click Here Again!‹: Mon-
ty Python and the Quest for Film/CD-ROM Adaptation«, in: Greg M. Smith (Hg.): On a
Silver Platter: CD-ROMs and the Promises of a New Technology, New York, London: New
York University Press, 1999, S. 58-86, hier S. 60.
           2.  Vgl. Reinhard Gratzke: »Nachwort«, in: Reinhard Gratzke (Hg.): Monty Py-
thon’s Flying Circus. Selected Sketches, Stuttgart: Reclam 1995, S. 205-211, hier S. 207.
           3.  Vgl. Anthony Davis: TV Laughtermakers, London: Boxtree 1989, S. 104-
109.
 

295

2003-09-12 12-45-20 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 255-319) T05_01 kap 5.p 31591342306

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EPOCHEN UND STILE DER KOMIK

von Cambridge – Graham Chapman (1941-1989), John Cleese (*1939),

Eric Idle (*1943) – und Oxford – Terry Jones (*1942) und Michael Palin
4(*1943). Bevor sie bei verschiedenen Arbeiten für die BBC zusam-

menfanden, hatten die Pythons schon Bühnenerfahrung in studenti-

schen und semi-professionellen Theatergruppen wie den legendären

Cambridge Footlights sammeln können. Vor diesem Hintergrund ist der

akademische ›Ballast‹ zu sehen, aus dem sich große Teile der Sketche

speisen bzw. gegen den die Körper-Geist-Dichotomien in den Späßen

ausgespielt werden.

           Zwischen dem 5. Oktober 1969 und dem 5. Dezember 1974

strahlte die BBC 45 (jeweils 30-minütige) Folgen von Monty Python’s
5Flying Circus in vier Staffeln aus. Drei selbständige Kinofilme fassen

verschiedene Sketche zusammen und können quasi als Anthologien

betrachtet werden: And Now For Something Completely Different/Monty
Pythons wunderbare Welt der Schwerkraft (GB 1971), Monty Python Live
at the Hollywood Bowl (USA/GB 1982) und Monty Python’s The Meaning

6of Life/Der Sinn des Lebens (GB 1983). Als Monty-Python-Produktio-

nen im engeren Sinne müssen auch die Spielfilme Monty Python and
the Holy Grail/Die Ritter der Kokosnuss (GB 1974), eine parodistische

Behandlung des Artus-Stoffes, und Monty Python’s Life of Brian/Das
Leben des Brian (GB 1979), eine Art heroisch-komisches Epos über ei-

7nen Zeitgenossen Jesu, erwähnt werden.

               

           4.  Zu biographischem und bibliographischem Material (d.h. auch zur gesam-
ten Mediendokumentation) siehe insbesondere Kim ›Howard‹ Johnson: The First 200
Years of Monty Python, New York: St. Martin’s Press 1989; Douglas L. McCall: Monty Py-
thon. A Chronological Listing of the Troupe’s Creative Output, and Articles and Reviews
about Them, 1969-1989, Jefferson, NC, London: MacFarland 1991; George Perry: Life of
Python, Boston, Toronto, London: Little, Brown and Company 1983 (erweiterte Ausga-
be: London: Pavilion Books 1999); Robert Ross: Monty Python Encyclopedia, London:
Batsford 2001.
           5.  Als Texte sind die Sketche dokumentiert in Colin Chapman u.a. (Hg.):
Monty Python’s Flying Circus. Just the Words, 2 Bde., London: Methuen 1989; Heiko Arntz
(Hg.): Monty Python’s Flying Circus. Sämtliche Worte, Zürich: Haffmans 2000. Vgl. auch R.
Gratzke (Hg.): Monty Python’s Flying Circus. Selected Sketches sowie die Zusammenfas-
sungen bei Andreas Pittler: Monty Python. Über den Sinn des Lebens, München: Heyne
1997. Die z.Zt. umfangreichste und informativste Website ist »Monty Python’s Flying Cir-
cus in Australia« unter <http://www.stone-dead.asn.au/main.html>, eingesehen am 16.
Juni 2003.
           6.  Weniger bekannt sind die deutschen Filmproduktionen: Monty Python in
Deutschland (1972); Monty Python Bloeden [sic] für Deutschland (1973); vgl. A. Pittler:
Monty Python, S. 102-103.
           7.  Zu den Aktivitäten der einzelnen Gruppenmitglieder nach ›Python‹ siehe
Kim ›Howard‹ Johnson: Life Before and After Monty Python. The Solo Flights of the Flying
 

296

2003-09-12 12-45-20 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 255-319) T05_01 kap 5.p 31591342306

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WERNER HUBER: MONTY PYTHON’s FLYING CIRCUS

           Die komische Wirkung der Monty-Python-Sketche ist immer

vielfältig und mehrdimensional. In formal-rhetorischer Hinsicht lassen
8sich fünf Haupttypen isolieren: Umkehrsketch (reversal sketch; eine

Grundannahme wird umgedreht und ad absurdum geführt), Format-

sketch (Parodie und Travestie, bezogen vor allem auf Quizsendungen,

Talkshows und Nachrichtenformate der BBC), Eskalationssketch (Wie-

derholung mit Variation, Listen, Reihung von Absurditäten), lateral-
thinking-Sketch (eine Art Bewusstseinsstromtechnik, die vor allem in

den Cartoon-Sequenzen als Bricolage Disparates zusammenstellt), Me-

ta-Sketch (eine Form von Metadrama bzw. Metafiktion: Die Bewusst-

machung der jeweiligen Techniken als foregrounding/ostranenie beglei-

tet den Ablauf des Sketches bzw. es wird ganz anti-aristotelisch ein

vorzeitiges Ende – vor Erreichen der Pointe – herbeigeführt durch ab-

ruptes Einblenden von Zwischentiteln, ein 16-Tonnen Gewicht oder

durch den Eingriff von Figuren, die den Sketch als zu albern empfin-

den).

           Die Komik der Monty-Python-Sketche wäre aber unzureichend

erfasst, wollte man sie lediglich auf Rhetorik und die Strategien der

Texte reduzieren. Betrachtet man Monty-Python-Sketche an ihren ur-

sprünglichen Medienorten als Fernseh- bzw. Theatersketche, drängen

sich Ikonographie und mise en scène als komische Potenziale auf, und

der komische Körper tritt in den Vordergrund.

           Samuel Beckett sprach einmal anlässlich einer Rezension über

Sean O’Casey von dehiscence, der Dissoziation von Geist und Welt, als
9dem Kennzeichen von ›Farce‹. Solche Dehiszenz ist als Struktur-

muster auch auf Monty-Python-Sketche anwendbar, denkt man nur an

die Explosionen, Implosionen, die Techniken des dismemberment, die

Verselbständigung von Körperteilen. Um mit Michail Bachtin zu reden,

es werden bei Monty Python »Akte des Körper-Dramas«, besonders

»Tod, Zerfetzung, Zerteilung, Verschlingung durch einen anderen
10 11Leib« , inszeniert und es wird uns der »groteske«  Leib vorgeführt.

               

Circus, London: Plexus 1993; R. Ross: Monty Python Encyclopedia; A. Pittler: Monty Py-
thon, S. 172ff.
             8.  Vgl. die Typologie bei Roger Wilmut: From Fringe to Flying Circus. Celebrat-
ing a Unique Generation of Comedy, 1960-1980, London: Methuen 1982, S. 198-205; zur
Ergänzung siehe auch Steve Neale/Frank Krutnik: Popular Film and Television Comedy,
London: Routledge 1990, S. 196-208.
             9.  Vgl. Samuel Beckett: Disjecta, Ruby Cohn (Hg.), London: John Calder
1983, S. 82-83; lat. dehiscere: ›sich klaffend auftun‹, ›aufbrechen‹.
           10.  Michail M. Bachtin: Literatur und Karneval. Zur Romantheorie und Lachkul-
tur, Frankfurt am Main: Fischer 1990, S. 17.
           11.  Damit ist eine Spezifizierung des Monty-Python-Humors gegeben, die al-
lerdings auch andere Theorien des Grotesken anspricht, die über Bachtins am Mittelalter
 

297

2003-09-12 12-45-21 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 255-319) T05_01 kap 5.p 31591342306

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EPOCHEN UND STILE DER KOMIK

           Der komische Körper wird vordergründig am auffälligsten in

den Intermezzi der Cartoons und Zeichentricksequenzen verhandelt.

Hier findet die Demontage des grotesken Leibes statt, der in der Tradi-

tion von Hieronymus Bosch und Pieter Bruegel d.Ä. fantastisch-alb-

traumhaft und karikaturistisch-überzogen gestaltet ist. Das konkrete

Material für seine Körperwelten, mit dem auch wesentlich der atmos-

phärisch-ikonographische Eindruck der gesamten graphischen Se-

quenzen von Monty Python’s Flying Circus geprägt wird, fand T. Gilliam

hauptsächlich in amerikanischen Warenhauskatalogen der 1920er Jah-

re (Sears and Roebuck).

           Zu einer Art Markenzeichen oder Logo der Serie wurde ein im

Sinne der grotesken Tradition verselbständigter Körperteil, ein Fuß,

den Gilliam einem Gemälde Agnolo Bronzinos (1503-1572) mit dem Ti-

tel Allegorie der Liebe/Venus and Cupid (National Gallery, London)

entnahm – quasi als seziertes Zitat.

           In den szenischen Darstellungen fungiert das Körperliche struk-

turell als Bathos, als humoristische Wende und Auflösung einer im

Geistig-Intellektuellen verorteten Erwartung (so wird der erste Preis im

Finale des nationalen Proust-Zusammenfassungswettbewerbs einer

beliebigen Kandidatin allein aufgrund ihrer Oberweite zugesprochen).

In thematischer Funktion ist das Körperliche in seiner extremen Form

grotesk und mit einem Grauen (an der Grenze des guten Geschmacks)

verbunden, das unter anderen Vorzeichen, d.h. ohne die intertextuel-

len und selbstreferentiellen Bezüge, sich zum Horror gestalten könnte.

Als Beispiel wäre der Sketch »Salad Days« – »Salat-Tage« (Staffel III,

Folge 7, 30. November 1972) zu nennen, eine Satire auf die Blutorgien

in den Western von Sam Peckinpah. »Salad Days« wird als Peckinpahs

neuester Film vorgestellt: Eine Gartenparty und Tennisgesellschaft der

Oberschicht ergeht sich in Smalltalk, bis es zu einer Eskalation von

Gewalt kommt und das Sprudeln von (Theater-)Blut aus Stümpfen

und Eingeweiden kein Ende nehmen will. Der Sketch endet auf der

Meta-Ebene mit einer im Abspann eingeblendeten Entschuldigung der

BBC, gefolgt von einem Dementi zu eben dieser Erklärung. Er zeigt auf

modellhafte Weise die Verflechtung verschiedener komischer Strate-

gien, die ebenso charakteristisch ist für Monty Python wie die Lust am

Körper-Drama der Zergliederung, an der (natürlich ironisch gemein-
12ten) Darstellung körperlicher Gewalt.

               

und an François Rabelais geschulten Definitionen hinausgehen; vgl. das Dossier theore-
tischer Texte bei John O. Thompson (Hg.): Monty Python. Complete and Utter Theory of
the Grotesque, London: British Film Institute 1982.
           12.  Die Geschichte von Mr. Creosote, dem dicksten Mann der Welt, der ein
Minzplätzchen zuviel zu sich nimmt und daraufhin explodiert, ist eine Parallele aus dem
Spielfilm Monty Python’s The Meaning of Life (vgl. A. Pittler: Monty Python, S. 168-169)
 

298

2003-09-12 12-45-21 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 255-319) T05_01 kap 5.p 31591342306

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WERNER HUBER: MONTY PYTHON’s FLYING CIRCUS

           In Ergänzung zur Körper-Komik als Manifestation des Grotes-

ken wird eine zweite Traditionslinie von Theorien des Komischen be-

sonders an einem Sketch deutlich, der vielleicht zum bekanntesten der

ganzen Serie avancierte, zumindest aber so fest mit der Person von

John Cleese assoziiert wurde, dass er diesem buchstäblich zum Fluch

wurde: Gemeint ist »The Ministry of Silly Walks/Das Ministerium für

alberne Gangarten« (Staffel II, Folge 1, 15. September 1970). Der Mi-

nister (John Cleese) bewegt sich mit einem übertriebenen militärischen

Stechschritt und mit akrobatischen Verrenkungen fort, die extrem un-

natürlich und mechanistisch wirken. Damit ist das Stichwort gegeben,

und es scheint, als sei der Sketch wie eine Illustration zur Bergson-

schen Theorie des Lachens geplant: »Stellungen, Gebärden und Bewe-
gungen des menschlichen Körpers sind in dem Maß komisch, als uns die-

13ser Körper dabei an einen bloßen Mechanismus erinnert.« Das »Me-
14chanische als Kruste über Lebendigem« hat eindeutig Verweischa-

rakter, und die Karikatur dieser militärischen Gangart ist zugleich ein

Lächerlichmachen jeglicher Autoritätsfiguren. John Cleese war sich
15dieses besonderen Ausdeutungspotenzials immer bewusst , und hier-

in liegt auch – mehr als in der grotesken Komik des Leibes – eine sozi-

alkritische, wenn nicht gar aggressiv-anarchische Einstellung gegen-
16über dem Establishment , signalhaft repräsentiert durch die BBC und

die verschiedenen Oberschicht-Typen, die der satirischen Behandlung

unterzogen werden, wie z.B. in »Upperclass Twit of the Year«/»127.

Meisterschaft zur Ermittlung des Obertrottels der feinen Gesellschaft«

(Staffel I, Folge 12, 4. Januar 1970).

           Der komische Körper wird selbstironisch inszeniert in einem

(Meta-)Sketch, der unter verschiedenen Titeln bekannt ist: »Lecture on
17Humour/Slapstick/Hey Vance/Custard Pie Sketch«. Ein Dozent gibt

               

und thematisiert ebenfalls diesen infantilen bzw. zivilisationsgeschichtlich tabuisierten
Destruktionstrieb.
           13.  Henri Bergson: Das Lachen, Meisenheim am Glan: Westkulturverlag Anton
Hain 1948, S. 21.
           14.  Vgl. ebd., S. 26.
           15.  Vgl. David Nathan: The Laughtermakers, London: Peter Owen 1971, S. 186.
»Calling Henri Bergson« heißt interessanterweise das Monty-Python-Kapitel in Jonathan
Margolis’ Cleese-Biografie: Cleese Encounters, London: Chapmans 1992, vgl. besonders
S. 125-127.
           16.  Robert Hewison: Monty Python. The Case Against, London: Eyre Methuen
1981 dokumentiert die Schwierigkeiten der Pythons mit jeglicher Form von Zensur und
mit dem Medien-Establishment.
           17.  Der Sketch wurde lediglich in die Bühnenprogramme aufgenommen (z.B.
Monty Python Live at the Hollywood Bowl); vgl. K. H. Johnson: The First 200 Years, S. 190;
 

299

2003-09-12 12-45-21 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 255-319) T05_01 kap 5.p 31591342306

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EPOCHEN UND STILE DER KOMIK

einen pseudo-wissenschaftlichen Überblick über diverse Formen von

körperbetonter Komik – von einfachen ›Präzipitations‹-Scherzen (Sturz

über eine Bananenschale oder einen weggezogenen Stuhl) zu Slap-

stick-Späßen mit Variationen über Techniken des Sahnetorte-Werfens

in Laurel-and-Hardy-Manier. Diese Parodie von Gelehrsamkeit stellt

quasi eine Summa typischer Monty-Python-Motive dar, die vornehm-

lich auf dem Kontrast zwischen intellektuellem Pathos, hier der hoch-

gestochenen Diktion, und elementaren, ›primitiven‹ Formen von Kör-

perkomik beruhen.

Werner Huber

Die Comics von Claire Bretécher

Für eine bestimmte Art von Bildgeschichten hat sich im Deutschen die

Bezeichnung des Comics eingebürgert, was – entgegen der ursprüngli-

chen Bedeutung – heute nicht immer heißen muss, dass diese Ge-
1schichten komisch sind. Während der Comic in Amerika unter popu-

elar culture figuriert, preisen die Franzosen die bande dessinée als 9 art,
als neunte Kunst. Selbst als Genre der Kunst ist der Comic jedoch

schwer einzuordnen, denn er enthält durch die Zeichnung Bestandteile

der Malerei und durch den Text Bestandteile der Literatur. Trotz aller

Vorbehalte und Widerstände findet die Gattung seit den 1970er zuneh-

mend das Interesse der Forschung, nicht zuletzt durch den Erfolg bei

einem breiten Publikum.

           Wegbereiter und Vorläufer der Comics sind vor allem im Europa

des 18. und 19. Jahrhunderts zunächst Karikaturisten wie William Ho-

garth, Honoré Daumier, Gustave Doré, später auch Zeichner von Bild-

geschichten wie der Schweizer Rodolphe Töpfer, der ab 1830 sieben

Alben (Histoires en estampes) veröffentlichte, in denen er bereits ein-

zelne mit einem Untertext versehene Bilder aneinander reihte. Da er

als erster die entsprechende Technik anwandte, um Bild und Text ge-

               

ders.: Life Before and After Monty Python, S. 8, 12; G. Perry: Life of Python, S. 50; A. Pitt-
ler: Monty Python, S. 164.
           1.  Der Begriff wird seit etwa 1900 in den USA und Großbritannien verwen-
det. In Frankreich war zunächst der Begriff illustrés üblich, seit etwa Mitte der 50er Jahre
des 20. Jahrhunderts hat sich der Begriff bande dessinée – »gezeichneter Streifen«
durchgesetzt. Das »Komische« ist möglicherweise deshalb lexikalisch nicht Bestandteil
des französischen Begriffes, weil es zu dieser Zeit schon eine Vielzahl von auch ernsthaf-
ten Comicgattungen gab.
 

300

2003-09-12 12-45-21 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 255-319) T05_01 kap 5.p 31591342306

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VINCENT BRIGNOU UND RENATE KRÜGER: DIE COMICS VON CLAIRE BRETÉCHER

meinsam zu drucken, gilt Töpfer auch als Erfinder des Comicalbums,

eine Publikationsform, die vor allem in Frankreich verbreitet ist. Auch

Wilhelm Busch und mit ihm seine satirischen Bildgeschichten für Kin-

der gehören in die Ahnengalerie des Comic wie ebenso der Franzose

Christophe (Georges Colomb), dessen Bildgeschichten ab 1887 in Fort-

setzungen in Kinderzeitschriften erschienen.

           Die Gattung des »Massen«-Comic entstand im ausgehenden 19.

Jahrhundert in den USA, als in den Sonntagsbeilagen der großen Ta-

geszeitungen auf einigen Seiten – sie wurden »comics« genannt –, hu-

moristische Zeichnungen erschienen, zunächst Einzelbilder, später

Folgen von mehreren Bildern: Der »comic strip« war geboren. Erste

Vertreter dieser neuen Gattung waren Richard Felton Outcault, der die

Figur des Yellow Kid (ab 1895 in der New York World) schuf und Rudolf

Dirks mit der Serie The Katzenjammer Kids (ab 1897 im Morning Jour-
nal). Im Comic wird eine »Erzählung […] durch eine Bildfolge dargebo-

ten, ein und dieselbe Person tritt in mehreren Folgen einer solchen

Zeitungs- oder Zeitschriftenserie auf und Bildinnenbeschriftungen
2oder Bildunterschriften bilden die Rede der Personen ab.« Die

Sprechblase ist kein Bestandteil dieser Definition, in vielen Comics ist

der Text unter dem Bild angeordnet (z.B. in der französischen Serie

Bécassine) oder ist, wie bei Claire Bretécher, ohne jede Rahmung in

dem oberen Teil des Bildes abgebildet.

           Der Comic erlebte dank des Wettbewerbs der Eigentümer von

New York World und Morning Journal, die sich gegenseitig die besten

Zeichner abwarben, einen schnellen Aufschwung. Die strips hatten

großen Erfolg bei der Leserschaft und trugen dazu bei, die Auflagen zu

steigern. Der Comic galt bereits in seinen Entstehungszeiten als »die

demokratischste aller Kunstformen, weil jeder ihn lesen und verstehen
3kann. Seine Zielgruppe war immer die Masse.« Auch Einwanderer,

die die englische Sprache noch nicht beherrschten, konnten die Comics

»lesen«. Im Unterschied zu der amerikanischen Verbreitung über das

Massenmedium der Tagespresse erreichte der europäische Comic ein

weniger großes Publikum durch seine Veröffentlichung in Alben und

Zeitschriften.

           Die französische Satirikerin Claire Bretécher hat unter diesem

Aspekt ihren Erfolg auf dem amerikanischen Weg erreicht: Seit 1973

arbeitet Bretécher für die Presse; über einen langen Zeitraum erschei-

nen ihre Serien wöchentlich im Nouvel Observateur. Ihre Comics sind

in der ursprünglichen Bedeutung des Begriffs komisch: »Elle est l’une

des rares femmes de l’univers BD et humour. Depuis les années 70, elle

porte un œil inquisiteur et teinté de dérision sur nos contempo-

               

           2.  Roman Gubern: Comics, Reinbeck: Rowohlt 1978, S. 12.
           3.  Andreas Platthaus: Im Comic vereint, Berlin: Alexander Fest 1998, S. 11.
 

301

2003-09-12 12-45-21 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 255-319) T05_01 kap 5.p 31591342306

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EPOCHEN UND STILE DER KOMIK

4rain(ne)s« – »Sie ist eine der seltenen Frauen im Universum des Co-

mics und des Humors. Seit den 1970er Jahren wirft sie einen inquisito-

rischen und spöttisch gefärbten Blick auf unsere Zeitgenossen und

Zeitgenossinnen«, schrieb Laure Garcia im Nouvel Observateur anläss-

lich des Erscheinens von Claire Bretéchers Album Agrippine et l’ancêtre
im November 1998.

           Seit Beginn der 1960er Jahre arbeitete Bretécher zunächst als Il-

lustratorin, dann als Comiczeichnerin für französische Jugendzeit-

schriften wie Spirou, Tintin und Pilote, bevor sie 1972 mit zwei anderen

Zeichnern, Gotlib und Mandryka, die eigene Zeitschrift L’Echo des Sa-
vanes gründet. Nach dem Mai 1968 wird der Comic »rebellischer«, eine

Entwicklung, die sich zuvor schon durch neue Serien in der Zeitschrift
5Pilote angekündigt hatte , und zunehmend wendet er sich an Erwach-

sene. Alle Autoren der in L’Echo des Savanes veröffentlichten Comics

äußern sich kritisch und hemmungslos über die Zustände in der bür-

gerlichen Gesellschaft. Die Leserschaft honoriert das durch zuneh-

mendes Interesse, schon nach einigen Monaten erreicht die Zeitschrift

eine Auflage von 100 000 Exemplaren. Claire Bretécher verlässt jedoch

L’Echo des Savanes bereits 1973, um für den Nouvel Observateur die Se-

rie der Frustrés zu zeichnen, in der sie dem Lebensgefühl einer Gene-

ration von Franzosen ihren Ausdruck gibt, die zwischen materiellem

Wohlstand und existenziellen Zweifeln hin und her gerissenen ist. »Der

Erfolg ist so groß, dass dem Hörensagen nach die Auflagen steigen oder

fallen, je nachdem ob die Frustrierten sich in der jeweiligen Nummer
6befinden oder nicht.« Zur gleichen Zeit erscheinen die ersten Alben

von Claire Bretécher bei Dargaud und sie beginnt, ihre Serien im Ei-

genverlag herauszubringen. Anders als das arbeitsteilige Team von

Zeichner und Szenarist Goscinny und Uderzo der Asterix-Serie ist

Claire Bretécher sowohl Szenaristin als auch Zeichnerin aller ihrer

Comics. Nach fünf aufeinander folgenden Alben der Frustrés erscheint

1982 das Album Les mères und schließlich 1988 der erste Band von

Agrippine, die mit dem spröden Charme einer Halbwüchsigen bis heute

das Publikum in und außerhalb Frankreichs für sich einnimmt. Auf

dem Zehnten Festival des Comics in Angoulême erhielt Claire Breté-

               

           4.  Laure Garcia: »Les écrivains de l’obs: Claire Bretécher«, in: Nouvel Obser-
vateur, Nr. 1777 vom 26. November 1998.
           5.  Claire Bretécher veröffentlichte ab 1969 in Pilote die Serie Cellulite, die für
ein erwachsenes Publikum gedacht war. Die Heldin ist eine Prinzessin, unabhängig, sehr
energisch, unternehmungslustig und auf der Suche nach ihrem Traumprinzen. Mit dieser
Serie löste sich Claire Bretécher von den Einflüssen amerikanischer Zeichner und fand zu
ihrem eigenen Stil.
           6.  Dominique Paillarse (Hg): Der französische Comic, Berlin: Elefanten Press
1988, S. 12.
 

302

2003-09-12 12-45-21 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 255-319) T05_01 kap 5.p 31591342306

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VINCENT BRIGNOU UND RENATE KRÜGER: DIE COMICS VON CLAIRE BRETÉCHER

cher 1982 als erste Frau den großen Preis der Stadt Angoulême, für das

Album Agrippine et l’ancêtre erhielt sie 1999, ebenfalls in Angoulême,

den Preis für das beste Album d’humour.

           Wie erklärt sich der Erfolg der Serien Bretéchers in Frankreich

und in Europa? Warum wirkt die Serie der Frustrés, die von den Ent-

täuschungen und Widersprüchen der Intellektuellen des linken Seine-

ufers in Paris nach 1968 handelt, noch heute so anziehend auf ein

internationales Publikum, obwohl sich seither so viel verändert hat?

Die Comics von Bretécher spiegeln sowohl bestimmte zeitliche Perio-

den wieder wie auch alle Lebensalter angesprochen werden: Kinder

(Les Gnans-gnans, 1967), Halbwüchsige (Agrippine, 1988), werdende

Mütter (Les mères, 1982), die Vierzigjährigen (Les frustrés, 1973) und

die noch Älteren in einer der Episoden von Agrippine (Agrippine et
l’ancêtre, 1999). Die dargestellten Schrullen zeigen ein stereotypes Ver-

halten von Personen, die erkennbar sind, jede der beschriebenen Per-

sonengruppen gehört einer bestimmten Zeit an: unmittelbar nach 1968,

den 1970er Jahren, schließlich den 80er und 90er Jahren usw. Jeder Ty-

pus repräsentiert damit eine eigene Lebensform mit ihren Träumen,

ihrem Vokabular, ihren Erkennungszeichen und Erkennungsmerkma-

len, ihrer Art sich zu kleiden und zu verhalten.

           Claire Bretécher wurde oft vorgeworfen, allein die »Pariser« Ge-

sellschaft, ein rein städtisches und zu sehr auf sich selbst konzentrier-

tes Milieu zu beschreiben. Dennoch beschränkte sich der Erfolg ihrer

Serien nicht auf in Paris lebende linke Intellektuelle. Bretécher ist es

nicht nur gelungen, das Publikum außerhalb der französischen Haupt-

stadt, in der »Provinz« zu erreichen, sondern auch jenseits der Grenzen

von Frankreich, indem sie ›universelle‹ Personen und Themen dar-

stellt, für die sich ein großes Publikum unabhängig von Alter, Herkunft

oder Nationalität interessiert. Die oft grotesken Zwischenfälle im tägli-

chen Leben, die »Probleme« der sich emanzipierenden Frauen, die

Ängste und Enttäuschungen einer gesamten, alternativen Generation,

die Schwierigkeiten von Eltern – voller pädagogischer Ideale – ihre

Kinder zu erziehen, die »existenziellen« Probleme einer Halbwüchsi-

gen von heute – ihr Aussehen, ihr Erscheinungsbild, ihre Schulzeit, ih-

re erste Liebe, ihre Familie, ihre Freunde … – sind Inhalte, die durch

ihre Alltäglichkeit nicht nur ein frankophones Publikum ansprechen.

           Die Nähe zur Karikatur, und damit zum Genre der Satire (frz.

humour oder album d’humour), wird in Bretéchers Art zu zeichnen

deutlich. Die Ausstattung ist oft minimal und gibt kaum Details wieder,

das gilt vor allem für Les frustrés und Les mères. Das erste Bild gibt

meist die Umgebung vor, die in den folgenden verschwindet, um dem

Gesichtsausdruck und der Körpersprache der Figuren Platz zu ma-

chen. Die Beschränkung auf das Wesentliche wird unterstrichen durch

die Ausführung der Zeichnungen in schwarz-weiß – der Strich ist das

wichtigste Ausdrucksmittel Bretéchers. In der Serie Agrippine kommt

 

303

2003-09-12 12-45-21 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 255-319) T05_01 kap 5.p 31591342306

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EPOCHEN UND STILE DER KOMIK

schließlich die Farbe ins Spiel. Aber Bretécher koloriert nicht einfach

ihre Zeichnungen, sondern nutzt die Farbe auch als Stilmittel; so

nimmt Agrippine je nach Stimmung verschiedene Farben an, oder die

Hauptpersonen einer Episode sind von Kopf bis Fuß in Rot dargestellt

und werden so im Bild hervorgehoben.

           Bretéchers Helden betreiben gern Nabelschau, lieben es über

sich selbst zu reden, sich anzuschauen, sich zu bewundern und Selbst-

kritik zu betreiben. Bretécher zeichnet bevorzugt Frauen, weil diese
7»veränderbar« seien und weil sie meint, »Männer nicht rüberbringen«

zu können. In der Serie Les frustrés und auch im Album Les mères sieht

man oft entblößte Körper, Männer und Frauen, die sich im Spiegel an-

schauen oder die Sport treiben, um die Figur zu erhalten. Was Agrip-

pine anbetrifft, so ist sie in ihren Körper zwar verliebt – sie möchte

Mannequin werden – und liebt es, sich in allem anzuschauen, was ihr

Bild widerspiegelt, hat aber andererseits Komplexe, wie alle Jugendli-

chen ihres Alters und wie die Frustrierten vor ihr.

           Bei näherer Betrachtung der von Bretécher geschaffenen Per-

sonen ist eine Entwicklung hin zur Bewegung in der Haltung und in

der Art sich zu geben deutlich zu erkennen. Während die Frustrierten

hauptsächlich eine statisch unbewegte Haltung zeigen, oftmals auf ei-

nem Sofa oder an einen Tisch sitzend, und meist in der gleichen Posi-

tion dargestellt sind (mit übereinander geschlagenen Beinen), ist

Agrippine eine Person, die sich viel bewegt, sich von einem Ort zum

anderen begibt, mit Armen und Beinen »schlenkert« und gestikuliert,

um ihren Gefühlen freien Lauf zu lassen. Natürlich spielt der Gesichts-

ausdruck immer eine wichtige Rolle in Bretéchers Zeichnungen. Sie

konzentriert sich dabei auf das Wesentliche, auf die treffenden Ge-

sichtszüge, um die von ihren Helden empfundenen Gefühle auszudrü-

cken.

           Die Einzelbilder sind in einen von Hand gezeichneten Rahmen

eingeordnet und ohne Zwischenräume aneinandergereiht, häufig mit

der gleichen Anzahl Zeichnungen pro Streifen, meist erzählt ein Blatt

eine vollständige Geschichte (frz. gag). Dabei kann der Rhythmus der

Erzählung sehr langsam sein. Es gibt Geschichten, in denen die einzel-

nen Zeichnungen sich nur geringfügig voneinander unterscheiden, der

Betrachter muss genau hinschauen, um in der leicht veränderten Kör-

perhaltung der Figuren oder in zunehmenden Bewegungslinien den

Fortschritt der Handlung festzustellen. Hintereinander betrachtet wir-

ken Bretéchers Streifen wie bewegte Bilder.

           Aber die Wirkung von Bretéchers Comics beruht nicht nur auf

dem Zeichenstil, sondern auch auf dem Wortwitz der Dialoge und der

               

           7.  Interview mit Claire Bretécher unter <www.etudiant.lefigaro.fr>, eingese-
hen am 20. Juli 2003.
 

304

2003-09-12 12-45-21 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 255-319) T05_01 kap 5.p 31591342306

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIDIER PLASSARD: ÜBER KOMIK UND KÖRPERLICHKEIT BEI VALÈRE NOVARINA

Komik der dargestellten Situationen. Während sie in den Frustrés das

Milieu der Alt-Achtundsechziger beschreibt, die in ihrer bekannten

Rhetorik der Betroffenheit und des Engagements sowohl im Selbstge-

spräch wie im Gespräch untereinander die Welt neu erschaffen, ver-

fügt Agrippine über eine völlig neu erfundene Sprache, die, im Unter-

schied zu den vorangegangenen Serien, in einer angedeuteten Sprech-

blase zu finden ist. Diese Sprache neuen Stils ist die Sprache einer

flüchtigen und kurzlebig gewordenen Zeit, in der Wörter, die gerade

erst entstanden sind und verwendet werden, bereits wieder unmittel-

bar ihre Aktualität verlieren und altmodisch werden. Diese Sprache

wird allerdings von den Erwachsenen nicht verstanden. Und das ist so

gewollt: Jugendliche scheinen solche Wesen zu sein, die von Erwach-

senen nicht verstanden werden.

           Bretécher hat viele dieser Wörter selbst erfunden; auch für den

Leser sind die Texte von Agrippine nicht immer verständlich. Diese

Kreativität beim Erfinden neuer Wörter hat keine Grenzen und man

findet sie insbesondere bei den Personennamen (zum Beispiel der

Freunde Agrippines), aber auch in einer Fülle von Stilmitteln, die ty-

pisch sind für die Ausdrucksweise Agrippines. Um nur zwei Beispiele

anzuführen, Agrippine verwendet, wie alle Jugendlichen, sehr gern

Abkürzungen – »ein Max« für »ein Maximum« und sie bevorzugt Präfi-

xe wie »hyper«, »giga« oder »mega«. Die Sprache Agrippines ist außer-

ordentlich bildhaft und voller Metaphern. Diese erfundene und »litera-

rische« Sprache wird von den französischen Jugendlichen inzwischen

gern benutzt, um mit Gleichaltrigen zu kommunizieren.

           Der große Erfolg Bretéchers beruht sicherlich darauf, gerade

diejenigen begeistert zu haben, über die sie sich lustig macht. Da Bre-

técher das Milieu, das sie beschreibt, sehr genau kennt, trifft auch ihre

Kritik sehr präzise. Das Zusammenspiel zwischen ihren oft nur skiz-

zenhaft, und dadurch umso ausdruckstärker erscheinenden Zeichnun-

gen und ihren sehr authentisch wirkenden, weil völlig »alltäglichen«

Dialogen machen aus Claire Bretéchers Comics die perfekte Satire.

Vincent Brignou und Renate Krüger

Der Akrobat und der Clown.

Über Komik und Körperlichkeit bei Valère Novarina

Toute prière qui s’élève demande son ombre comique, sa contrefaçon. –
Jedes Gebet, das sich erhebt, verlangt seinen komischen Schatten, seine
Fälschung. (V. Novarina)

 

305

2003-09-12 12-45-21 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 255-319) T05_01 kap 5.p 31591342306

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EPOCHEN UND STILE DER KOMIK

Als an der Schwelle der 1970er Jahre das französische Theater zwi-

schen der Generation von Jean Vilar und der, die das Living Theatre
faszinierte, zerrissen war, zwischen den Partisanen eines breiteren Zu-

gangs zu den kulturellen Institutionen und denen, die von kollektiven

Kreationen als Vorläufer einer kommenden Revolution träumten, ver-

öffentlichte die Zeitschrift Travail théâtral in einer praktisch allgemei-
1nen Indifferenz L’atelier volant von Valère Novarina . Dieses erste

Stück, das auf burleske Art die Beziehungen zwischen einem Unter-

nehmer und seinen Angestellten in Szene setzt, trägt unverkennbar die

Zeichen seiner Zeit, aber es zeigt bereits eine besondere und ungemein

komische Behandlung des Körpers, die genauso weit von der Abstrak-

tion Becketts entfernt ist, wie von den post-brechtianischen Montagen

oder den neuen realistischen Dramaturgien, die sich mit dem théâtre du
quotidien einen Platz schaffen sollten. Den gleichen Weg wie die

Avantgarde der 1920er Jahre durchlaufend, macht Novarina Anleihen

bei der Komik des Zirkus und der Gaukler: Er lässt groteske Personen

auftreten und vervielfältigt so die Gags, die mechanischen Gesten und

die Verkleidungen, um die Arbeitswelt in Form eines gleichzeitig kriti-

schen und fröhlichen Fastnachtsuniversums darzustellen. Die durch

die Produktionsberichte erzeugte Entfremdung zeigt sich nicht nur im

clownesken Spiel der Angestellten und des Unternehmerehepaars,

Herr Boucot und Frau Bouche (die unwiderstehlich an Vater und Mut-

ter Ubu von Alfred Jarry erinnern), sondern betrifft auch die Darstel-

lung des Körpers durch und in der Sprache, wie man es z.B. in der

Szene feststellen kann, in der einer der Angestellten eine »Krise von

Muttergefühlen« durchlebt:

Le Père: Je suis assis au centre de mes meubles et tous mes objets viennent boire. Assis-
te, chère épouse, à la formation de mon deuxième corps … […] Je nourris une nombreuse
famille : femme, enfants et objets de ménage. Je donne. Je suis couvert d’une abondan-
ce de seins …
La Mère: Mais tu n’as pas de lait, René!
Le Père: Je fabrique de la monnaie et mes petits viennent me la manger. C’est pourquoi
j’aimerais que l’on se souvienne de moi sous la forme d’une mère cochon.
La Mère: René, tu délires! Tu n’as pas honte de dire ça?
Le Père: Non. J’ai des seins, Marie, je te jure. Je suis couvert de seins.
La Mère: D’où vient ton lait?
Le Père: Il vient de là-bas où je travaille: je gagne soixante-quinze mille sur la croix … je
ne sais trop comment. J’ai porté ma patience: toute ma vie, pour vous, je me suis sac-
rifié …!

               

           1.  Valère Novarina: »L’atelier volant«, in: Travail théâtral V (1971), Lau-
sanne: La Cité 1971, S. 46-87.
 

306

2003-09-12 12-45-22 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 255-319) T05_01 kap 5.p 31591342306

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIDIER PLASSARD: ÜBER KOMIK UND KÖRPERLICHKEIT BEI VALÈRE NOVARINA

La Mère: Vous êtes fou, je vais vous battre, vous êtes une vraie femelle! Je ne veux plus
de vous, jamais!

2Le Père: Ne frappez pas la vache à lait! (Elle lui saute au cou.)
– Der Vater: Ich sitze mitten unter meinen Möbeln und alle meine Sachen kommen trin-
ken. Wohne, liebe Gattin, der Bildung meines zweiten Körpers bei … […]. Ich nähre eine
vielköpfige Familie: Frau, Kinder und Haushaltsgegenstände. Ich gebe. Ich bin von einer
Fülle von Brüsten bedeckt …
Die Mutter: Aber René, du hast doch keine Milch!
Der Vater: Ich stelle Münzen her und meine Kleinen kommen und essen sie mir weg. Das
ist der Grund, warum ich gerne hätte, dass man sich meiner in Form einer Schweinemut-
ter erinnert.
Die Mutter: René, du bist verrückt! Schämst du dich nicht, so was zu sagen?
Der Vater: Nein. Ich habe Brüste, Marie, ich schwöre es dir. Ich bin bedeckt von Brüsten.
Die Mutter: Woher kommt deine Milch?
Der Vater: Sie kommt von dort unten, wo ich arbeite: ich verdiene fünfundsiebzigtausend
am Kreuz … ich weiß nicht genau wie. Ich habe meine Geduld getragen: Mein ganzes
Leben habe ich mich für euch aufgeopfert …!
Die Mutter: Sie sind verrückt, ich werde Sie schlagen, Sie sind ein echtes Weib! Ich will
Sie nie wieder sehen, niemals!
Der Vater: Schlagen Sie nicht die Milchkuh! (Sie fällt ihm um den Hals.)

Das darauf folgende theatralische Werk kann man grob in drei Perio-

den aufteilen: Bis ungefähr Mitte der 1980er Jahre sucht Novarina eine

immer gequältere Sprache, überarbeitet durch Deformationen, Pere-

grinismen und Neologismen, während er gleichzeitig die größten

Schwierigkeiten hat, seine Texte aufführen und sogar publizieren zu
3lassen: Le babil des classes dangereuses (1972, veröffentlicht 1978 )

oder La lutte des morts (1974, veröffentlicht 1979). Ab dem Drame de la
vie (1984) und dem Discours aux animaux (1987) führen die Unterstüt-

zung eines Verlags (P.O.L.), das Zusammentreffen mit Schauspielern

wie André Marcon und die Entscheidung, seine Werke selbst zu insze-

nieren (unter anderem beim Festival d’automne und beim Festival
d’Avignon), den Schriftsteller dazu, mit Bernard-Marie Koltès eine der

emblematischen Figuren der Rückkehr von Autoren in der französi-

schen Theaterlandschaft zu werden. Selbst wenn seine Sprache leich-

ter und seine dramaturgischen Strukturen klarer werden, bleibt Nova-

rina der gleichen Linie beim Schreiben treu, wie sie in Vous qui habitez
le temps (1989), Je suis (1991) oder La chair de l’homme (1995) erkenn-

bar ist. Eine dritte Periode beginnt schließlich mit dem Zusammentref-

fen mit Claude Buchvald; Novarina bringt nacheinander Vous qui habi-

               
           2.  Ebd., S. 50.
           3.  Da alle theatralischen Werke von Valère Novarina beim Verlag P.O.L. in
Paris erschienen sind, werde ich jeweils nur das Erscheinungsdatum angeben.
 

307

2003-09-12 12-45-22 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 255-319) T05_01 kap 5.p 31591342306

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EPOCHEN UND STILE DER KOMIK

tez le temps (1995), Le repas (1996), L’avant-dernier des hommes (1997)

und L’opérette imaginaire (1998) auf die Bühne, womit den Werken des

Autors der Weg zu einem sehr großen Publikums- und einem uneinge-

schränkten Kritikererfolg geöffnet wird. Le jardin de reconnaissance
(1997), L’origine rouge (2000) oder La scène (2003), Stücke, die Novari-

na selbst inszeniert, verfolgen die gleiche Bewegung der Öffnung und

Variation um das, was die zentrale Fragestellung seines Werks dar-

stellt: die zugleich komische und erschreckende Seltsamkeit der Ver-

bindung zwischen Körper und Sprache. »Je ne sais pas pourquoi la pa-

role était faite mais certainement pas pour être un jour descendue dans

les corps. Tout le scandale, toute la catastrophe vient de là: de la mise

en chair de la parole. Elle nous est tombée par fatal accident. La Viande
4et le Verbe auraient dû vivre dans deux mondes séparés.« – »Ich

weiß nicht, warum das Wort gemacht wurde, aber sicher nicht, um ei-

nes Tages in den Körper hinuntergeschickt zu werden. Der ganze

Skandal, die ganze Katastrophe rührt daher: von der Fleischwerdung

des Wortes. Sie ist uns als ein fataler Unfall zugefallen. Das Fleisch und

das Wort hätten in zwei getrennten Welten leben sollen.«

           Die Idee eines komischen Körpers ist in der Tat bei Novarina

eher Definition der Menschlichkeit selbst als Repertoire von einigen

Figuren und Gesten unter anderen. Sie ist hin und her gerissen zwi-

schen den Kalamitäten des Fleisches und dem Hauch eines Worts von

anderem Ursprung. Wie er es in seinen Essais oder in seinen Gesprä-

chen erklärt, ist für ihn gerade die Arbeit des Schauspielers, der einen

Körper einem fremden Text assoziiert, die genaue Allegorie unserer

Menschlichkeit. Im Sinne der Inszenierungen von Claude Buchvald be-

züglich dieses Punktes, verleihen seine eigenen diesem Konflikt zwi-

schen Wort und Materie eine erste Sichtbarkeit: Interpreten von deut-

lich unterschiedener Statur und Silhouette, Kostüme mit clowneskem

Schnitt und Proportionen, Immobilisation der Körper in Haltungen und

Rahmen, die sie in Marionetten ihrer selbst verwandeln. Die Mensch-

heit, die sich auf der Bühne der Stücke von Valère Novarina produziert,

ist immer stark typisiert, in einer Reihe von Kontrasten, die der Autor

und Regisseur, selbst Maler, gerne der Art großer Meister annähert:

Dans Le Jardin de reconnaissance, Jean-Quentin Châtelain travaillait comme Soutine,
Roséliane Goldstein comme Füssli et Wu Zhen, Agnès Sourdillon comme Miró. Laurence
Mayor, je la compare à Chardin et à William Blake, Pascal Omhovère à Arnulf Rainer, Znyk
à Picasso. Michel Baudinat joue comme Wölfli, André Marcon comme Masaccio, Cézanne.
Paroles et gestes sont jetés, dépensés, matériels, livrés, spectaculaires, en face. L’acteur

               

           4.  Valère Novarina: »Pour Louis de Funès«, in: Le théâtre des paroles, Paris:
P.O.L. 1989, S. 130.
 

308

2003-09-12 12-45-22 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 255-319) T05_01 kap 5.p 31591342306

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIDIER PLASSARD: ÜBER KOMIK UND KÖRPERLICHKEIT BEI VALÈRE NOVARINA

5parle dans une lutte de couleurs. – Im Jardin de reconnaissance arbeitete Jean-
Quentin Châtelain wie Soutine, Roséliane Goldstein wie Füssli und Wu Zhen, Agnès Sour-
dillon wie Miró. Ich vergleiche Laurence Mayor mit Chardin und William Blake, Pascal
Omhovère mit Arnulf Rainer, Znyk mit Picasso. Michel Baudinat spielt wie Wölfli, André
Marcon wie Masaccio, Cézanne. Wort und Gesten werden hingeworfen, ausgegeben,
stofflich, geliefert, spektakulär, ins Gesicht. Der Schauspieler spricht in einem Kampf der
Farben.

Mehr noch, ihm zufolge sind es die Clowns, die Variété-Künstler und

die Komiker der Bühne oder des Bildschirms, die nicht nur die wahren

Modelle für die Interpretation darstellen, sondern vor allem auch die

genauesten Repräsentanten des Menschlichen. Als Bewunderer von

Félix Mayol und Grock – seine Werke mit Liedern spickend, die ebenso

viele Winke zum Repertoire der caf’conc’ und der volkstümlichen Sän-

ger sind – widmet Novarina seine enthusiastischsten Seiten Louis de

Funès und geht sogar so weit, sein Spiel mit dem Helene Weigels zu

vergleichen:

Je n’ai vu ces deux grands artistes sur scène qu’une fois: Funès dans Oscar et Weigel
dans La Mère. […] Weigel excellait dans le »parlé-chanté«: Sprechgesang. Louis de Funès
dans le »marché-dansé«: Schrittgetanz. Sa silhouette était celle d’un danseur exultant ou
soudainement d’un dépressif pétrifié. »Arrêté-bondi«. Le grand maître des mimiques,
des verbigérations muettes et des hurlements tus. Le cinéma ne conserve trop souvent
qu’une image partielle de son art en n’en filmant que les crises aiguës : l’accès grima-
cier, les mille colères, le bondissement n’étaient au théâtre qu’un moment de son jeu,
une intensité suprême, qu’il fallait savoir attendre, comme la danse du shité dans le nô,

6qu’après un long calme tendu et comme un couronnement de l’émotion. – Ich habe
diese beiden großen Künstler nur einmal auf der Bühne gesehen: Funès in Oscar und
Weigel in der Mutter. […] Weigel war ausgezeichnet im Sprechgesang. Louis de Funès im
Schrittgetanz. Seine Silhouette war die eines frohlockenden Tänzers oder plötzlich die
eines versteinerten Depressiven. »Stopgesprung«. Der große Meister der Mimiken, der
stummen Verbigerationen und des verschwiegenen Gebrülls. Das Kino bewahrt zu oft nur
einen Ausschnitt des Bildes seiner Kunst, indem es nur die akuten Krisen filmt: Der Gri-
massenanfall, die tausend Wutanfälle, die Sprünge waren im Theater nur Momente seines
Spiels, von höchster Intensität, auf die man nach einer langen angespannten Ruhe war-
ten können musste wie auf den Tanz des Shité im Nô und wie auf eine Krönung der Emo-
tion.

Der emblematische Schauspieler des komischen französischen Kinos

der 1960er und 1970er Jahre wird so zur Inkarnation, zu einer Quintes-

senz der Schauspielkunst und der Menschlichkeit in einem, in einer

               
           5.  Ders.: Devant la parole, Paris: P.O.L. 1999, S. 64f.
           6.  V. Novarina: »Pour Louis de Funès«, S. 115.
 

309

2003-09-12 12-45-22 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 255-319) T05_01 kap 5.p 31591342306

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EPOCHEN UND STILE DER KOMIK

doppelten Bewegung des Zerreißens des Scheins und der unaufhörli-

chen Metamorphosen.

Le visage de Louis de Funès, quand il jouait, m’a toujours semblé, dans sa lumineuse
maniaquerie, sans aucune ombre et très exacte, comme la figure même de la transfigura-
tion comique, qui fait la face humaine apparaître de plein feu dans une sorte de gloire
déchirée. Car le visage de l’homme n’est pas un pot à tendre bêtement aux projecteurs
et objectifs des photographes, mais une surface qui doit se déchirer, une face transfigu-
rée et saisie par-dedans qui doit trembler en deux par une force qui le prend et le pousse

7hors d’ici. – Das Gesicht von Louis de Funès, in seiner leuchtenden Schrulligkeit,
schien mir, wenn er spielte, immer ohne jeglichen Schatten und ganz exakt wie das Ant-
litz der komischen Transfiguration selbst, welches das menschliche Gesicht im vollen
Licht in einer Art zerrissenen Ruhms erscheinen lässt. Denn das menschliche Gesicht ist
kein Topf, den man einfach den Scheinwerfern und den Objektiven der Photographen
hinhalten kann, sondern eine Oberfläche, die aufreißen muss, ein verwandeltes und von
innen ergriffenes Gesicht, das zweiteilig zittern muss durch eine Kraft, die es nimmt und
hinausstößt.

Acteur Nul et Parfait, toujours Louis de Funès entrait en néant, en niant et en tourbil-
lonnant. Il savait qu’il avait la tête ouverte par la parole. […] Que la parole n’est rien
d’autre que la musique de la lumière qui se prononce en nous malgré nous et qu’elle
vient de plus loin que nous. Louis de Funès disait: »Ce sont dans les corps comiques que

8les paroles ont chuté.« – Als armseliger und perfekter Schauspieler trat Louis de Fu-
nès immer als Nichts, verneinend und wirbelnd auf. Er wusste, dass sein Kopf durch das
Wort geöffnet war. […] Dass das Wort nichts anderes als die Musik des Lichts ist, das ge-
gen unseren Willen in uns ausgesprochen wird und dass es von weiter herkommt als wir.
Louis de Funès sagte: »Es sind die Worte in die komischen Körper gefallen.«

Indem er den Interpreten der Abenteuer des Rabbi Jakob zur Größe ei-
9nes modernen Zarathustra erhebt , macht Valère Novarina aus ihm

einen idealisierten Doppelgänger von sich selbst, einen geistigen Füh-

rer, dem er vollkommen fiktive Situationen und Aussagen zuschreibt:

gleichzeitig Prophet, Museumswächter, Schauspieler und Philosoph,

jemand, der die gleichen Fragen stellt und der die gleichen Überzeu-

gungen teilt wie der Autor. Wenn sein Wissen auch hauptsächlich eine

Kenntnis des Körpers darstellt, so kann Novarinas Louis de Funès doch

auch Kunstkritiker und Theologe werden: »Dans le rôle du suisse de la

cathédrale de Strasbourg, devant le portail sud, Louis de Funès disait:

›Superposez ici mentalement ces deux statues jumelles où le sculpteur

anonyme a représenté: un, la Synagogue aveugle – deux, l’Église sour-

               
           7.  Ebd., S. 135-136.
           8.  Ebd., S. 129.
           9.  V. Novarina: Devant la parole, S. 121.
 

310

2003-09-12 12-45-22 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 255-319) T05_01 kap 5.p 31591342306

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIDIER PLASSARD: ÜBER KOMIK UND KÖRPERLICHKEIT BEI VALÈRE NOVARINA

de.‹« – »In der Rolle des Schweizers des Strasburger Münsters sagte

Louis de Funès vor dem Südportal: ›Legen Sie hier geistig diese beiden

Zwillingsstatuen übereinander, mit denen der anonyme Bildhauer eins
die blinde Synagoge – zwei die taube Kirche dargestellt hat.‹« »Louis de

Funès, quand il gardait Cristo morto de Mantegna, portait toujours dans

sa casquette cette phrase de Tertullien, recopiée à la main: ›Le fils de

Dieu a été crucifié, je le crois car c’est absurde; le fils de Dieu est mort,

je n’en doute pas car c’est inepte; enseveli, il est ressuscité, c’est certain
10parce que c’est impossible.‹« – »Als Louis de Funès Cristo morto von

Mantegna bewachte, hatte er immer in seiner Mütze diesen handschrift-

lich kopierten Satz von Tertullian: »Gottes Sohn wurde gekreuzigt, ich

glaube es, denn es ist absurd; Gottes Sohn ist tot, ich bezweifle es nicht,

denn es ist albern; begraben ist er, auferstanden, das ist sicher, weil es

unmöglich ist.«

           Auf der Bühne dieses Theaters, das wie ein liturgisches Drama

des Mittelalters oder ein auto sacramental des siglo de oro von Anfang

an eine allegorische Bedeutung übernimmt – die einer übertragenen

Darstellung unseres Erdendaseins –, scheinen die Personen, die Nova-

rina schafft zu existieren, als unzählige Abwandlungen der Verwunde-

rung, der Ratlosigkeit, einen Körper zu bewohnen, der stolpernden Su-

che nach der Macht der Sprache. Selbst ihre Namen zeugen von dieser

symbolischen Dimension: die Stimme des Schattens, das Männchen

Nihil, die Leere Person, der Andere Fliehende Schauspieler, die Person

des Körpers, die Antipersonen 1 und 2 … Einen unaufhörlichen Pro-

zess des Keimens begleitend, der im Drame de la vie 2587 Personen

und 3171 in La chair de l’homme erscheinen lässt, lädt der immer deut-

lichere Rückgriff auf die Komik der volkstümlichen Formen diesen fast

abstrakten Figuren eine mit zahllosen grausamen und burlesken Zwi-

schenfällen behaftete Körperlichkeit auf. In zwei Teile zersägte Körper,

Leichen, die auferstehen, um zu singen, das Duo des Blutmanns und

des Anderen, die sich gegenseitig zur Ader lassen, während sie kund-
11tun: »[D]er Mensch ist schlecht« , dieses Spiel von unabgestimmten

Puppen ahmt fröhlich die Niederlagen und Siege des Geistes nach, das

Zusammenstoßen von Licht und Dunkelheit, in deren Mitte wir uns he-

rumschlagen.

           Die zentrale Figur dieser komischen Körperlichkeit ist der Sturz,

der brutal die Grenzen deutlich macht, die der Körper dem Geist auf-

zwingt: reeller Sturz eines Angestellten, der auf einen Mast geklettert

               

           10.  Vgl. ebd., S. 122.
           11.  Valère Novarina: L’opérette imaginaire, Paris: P.O.L. 1998, S. 87. – Ders.:
Die eingebildete Operette, aus dem Französischen von Leopold von Verschuer, Berlin:
Alexander Verlag 2001, S. 91.
 

311

2003-09-12 12-45-22 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 255-319) T05_01 kap 5.p 31591342306

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EPOCHEN UND STILE DER KOMIK

12war, am Ende von La fuite de bouche , vor allem metaphorischer

Sturz, mehr in Worten erwähnt als auf der Bühne realisiert, im Rest

des Werks – oder auch verwandelt in eine Liste von 88 Figuren, die die
13Trapezkünstler des Zirkus in La chair de l’homme durchführen, da

der Sturz nur die Konsequenz des Entfliegens ist, sein »komischer

Schatten«. Akrobat und Clown, oder eher Akrobat und dann Clown, das

ist die doppelte Definition des Körpers nach Valère Novarina: Nicht in

der Perspektive einer Verhöhnung des Erhabenen, eines x-ten Fuß-

tritts gegen das geistige Leben, sondern mit der festen Überzeugung,

dass die Bewegung der Erhebung und der Zwischenfall, der zum Sturz

zwingt, die beiden untrennbaren Seiten unserer Fleischwerdung sind.

»Le théâtre est un lieu où l’homme va pour monter et tombe. Sa chute

est une prière. Il y a, dans le rire accompagnant le don du corps qui

s’effondre, un dépouillement de soi; il y a une vraie sainteté du clown.

L’acrobate qui chute, exécute la preuve comique de l’offrande de notre
14corps à l’espace.« – »Das Theater ist ein Ort, an den der Mensch geht,

um aufzusteigen, und fällt. Sein Sturz ist ein Gebet. Es liegt eine Selbst-

hingabe in dem Lachen, das die Aufopferung des in sich zusammen-

fallenden Körpers begleitet; es gibt eine wahre Heiligkeit des Clowns.

Der fallende Akrobat führt den komischen Beweis für das Opfer unse-

res Körpers an den Raum durch.«

Didier Plassard
Aus dem Französischen von Gisella Hauer

Karneval und Favelas: Groteske Körperlichkeit in

Sergio Kokis’ Le pavillon des miroirs

Sergio Kokis, der inzwischen zu den prominentesten Vertretern der
1 2littérature néo-québecoise gehört, womit die seit den 1980er Jahren

               

           12.  Siehe V. Novarina: La Fuite de Bouche, Marseille: Jeanne Laffitte, 1978,
S. 117. La Fuite de Bouche ist eine Neubearbeitung von L’atelier volant für eine Inszenie-
rung von Marcel Maréchal.
           13.  Valère Novarina: La Chair de l’homme, Paris: P.O.L. 1995, S. 439-443.
           14.  V. Novarina: Devant la parole, S. 83.
             1.  »Le Canada et le Québec ayant favorisé depuis deux décennies, une poli-
tique d’immigration multiculturelle attentive aux singularités ethniques, il en résulte sur
le plan littéraire, une production des textes particulièrement riches qui coexistent avec
ceux qui constituent la littérature nationale et contribuent à enrichir – et peut-être à
 

312

2003-09-12 12-45-22 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 255-319) T05_01 kap 5.p 31591342306

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


CLAUDIA ORNTER-BUCHBERGER: SERGIO KOKIS’ LE PAVILLON DES MIROIRS

sich in Québec etablierende Migrantenliteratur bezeichnet wird, erzählt

in seinem ersten Roman Le pavillon des miroirs (1994) die Geschichte

eines von Brasilien nach Québec emigrierten Ich-Erzählers, der sich,

ausgehend von den Bildern, die er malt, an Szenen seiner Kindheit und

Jugend erinnert. Im Roman wechseln die Kapitel, in denen die Ge-

schichte des Kindes und dann des Jugendlichen in Brasilien erzählt

wird, in denen der erwachsene Ich-Erzähler seine Situation als »étran-

ger« in Québec reflektiert und sie mit seiner Arbeit als freischaffender

Künstler in Zusammenhang bringt und kommentiert. Das Springen

zwischen einem brasilianischen und einem kanadischen Ich sowie die

Interferenzen, die sich daraus ergeben, bilden den Rahmen, in den sich

die autobiographisch gefärbte Geschichte, die in Le pavillon des miroirs
erzählt wird, einfügt. Die Rolle des Fremden bedeutet für den Ich-Er-

zähler zunächst die Möglichkeit der Eröffnung eines Raumes, von dem

aus Distanz wie ebenso Beobachtung und Introspektion möglich wird,

und in dem die Integration der verdrängten Bilder aus der brasiliani-

schen Kindheit ins Bewusstsein wieder möglich wird.

           Das jeweils andere Land wird zum Spiegel für die jeweils andere

Identität, wobei aus dieser Brechung ein Kaleidoskop multipler Identi-

täten entsteht. Kokis prägt für diesen Zustand, der zum Teil ein »Nir-

gendwo«, zum Teil ein »sowohl hier als auch dort« impliziert, den Be-

griff der »identité fuyante« – »flüchtenden Identität«: »Cette habitude

de me trouver sans cesse en dehors de ma situation est trop ancrée,

trop ancienne. Je reconnais dans tous mes souvenirs ce donjuanisme

existentiel. C’est peut-être là l’aspect primordial de cette identité fu-

yante que j’essaie de retracer en révisant le passé.« – »Diese Gewohn-

heit, mich ständig außerhalb meiner Umstände zu befinden, ist zu sehr

verankert, zu alt. Ich erkenne in allen meinen Erinnerungen diesen
3existentiellen Donjuanismus wieder.«

4
           Identität wird unter diesem Aspekt im Anschluss an Deleuze

nicht mehr als statisches, als »territoriales« Phänomen denkbar, son-

dern als »nomadisches«. Peter Fuß appliziert in seiner Studie zum Gro-

               

redéfinir – ce que l’on entend par littérature québécoise. Ces textes sont d’autant plus
intéressants qu’ils expriment, au sein du français pris comme langue d’écriture, les ten-
sions provoquées par la rencontre de la culture d’origine et la culture du pays d’accueil.«
(Jannick Gasquy-Resch, Littérature du Québec, Vanves, EDICEF 1994).
           2.  Sein literarisches Œuvre umfasst bislang folgende Romane: Le Pavillon des
miroirs (1994), Negao et Doralice (1995), Errances (1996), L’art du maquillage (1997), Un
Sourire blindé (1998), Le Maître des jeux (1999), Les Saltimbanques (2000), alle in Mont-
real bei XYZ erschienen.
           3.  S. 151.
           4.  Vgl. Gilles Deleuze/Félix Guattari: Mille plateaux. Capitalisme et schizo-
phrénie, Bd. 2, Paris: Minuit 1976.
 

313

2003-09-12 12-45-22 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 255-319) T05_01 kap 5.p 31591342306

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EPOCHEN UND STILE DER KOMIK

tesken die Konsequenzen aus den Untersuchungen von Deleuze und
5Guattari zum Identitätskonzept auf das Phänomen des Grotesken,

wenn er es als ein »nomadisches Phänomen der Deterritorialisierung
6und Decodierung«  bezeichnet.

           Aus dieser Perspektive lässt sich die Präsenz des Grotesken in

Kokis’ Roman auf zwei Ebenen ausmachen: Zunächst kann unter dem

oben genannten weit gefassten Begriff der Groteske die Situation des

Ich-Erzählers insofern als eine groteske bezeichnet werden, als die

stabilen Identitäten wie die der Zugehörigkeit zu einer Nation oder zu

einem Kulturraum aufgebrochen werden in eine Vielzahl von räumli-

chen Bezügen. Auf einer nächsten Ebene können in den brasiliani-

schen Erinnerungen des Ich-Erzählers Bilder grotesker Körperlichkeit

ausgemacht werden, einerseits in den erzählten Karnevalsszenen, an-

dererseits in den Bildern der deformierten, degradierten Menschen in

den Favelas, die bisweilen als vom Müll ununterscheidbar dargestellt

werden.

           Kokis führt Formen des Monströsen vor, die affektiv unter-

schiedlich besetzt sind: Aus der Perspektive des erwachsenen, in Ka-

nada lebenden Ich-Erzählers werden die Bilder des Karnevals mit ei-

ner nostalgischen Geste aufgegriffen, in der eine Körperlichkeit erin-

nert wird, die neben der ostentativ gepflegten Sinnlichkeit zugleich die

Geborgenheit eines großen mütterlichen Leibes und die Bedrohung

durch ein gefährliches Monstrum evoziert. Bei den Erinnerungen an

die Karnevalsumzüge dominieren die Masken, die den Tod und mons-

tröse, vampirähnliche Wesen darstellen, als intensivste Eindrücke des

Ich-Erzählers: »L’aspect graphique était accentué par le découpage

précis de masques de toute sorte, particulièrement les noirs des têtes

de mort et des démons. Des masques parfois très impressionnants,

comme le pirusao, entouré d’ailes de vampire, entièrement rouge, et
7dont la bouche s’ouvrait sur une langue énorme.« – »Die graphische

Seite wurde durch die genauen Konturen der Masken aller Art her-

vorgehoben, besonders der schwarzen der Totenköpfe und Dämonen.

Masken, die manchmal sehr beeindruckend waren, wie der pirusao,

               

           5.  »Während das Territoriale die Statik des Seins feiert, aktiviert das Noma-
dische die Dynamik des Werdens. Das Groteske aber gehört ins Register des Werdens,
nicht in das des Seins. Die grotesken Gestalten sind imaginäre Gestalten des (Anders-)
Werdens, nicht des (identisch-)Seins, nomadische Gestalten des Übergangs und der
Innovation an den Grenzen einer Kultur. Das Groteske ist ein ›Zwischengefüge‹ kulturel-
ler Formationen und als solches ein Medium des Kulturwandels.« Peter Fuß: Das Grotes-
ke. Ein Medium des kulturellen Wandels, Köln, Böhlau 2001, S. 20.
           6.  Ebd., S. 20.
           7.  S. Kokis: Le pavillon des miroirs, S. 98.
 

314

2003-09-12 12-45-23 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 255-319) T05_01 kap 5.p 31591342306

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


CLAUDIA ORNTER-BUCHBERGER: SERGIO KOKIS’ LE PAVILLON DES MIROIRS

umrahmt von ganz roten Vampirsflügeln und dessen Maul beim Öffnen

eine riesige Zunge zeigte.«

           Die im Karneval inszenierten Masken illustrieren die Aspekte

grotesker Körperlichkeit, wie sie Bachtin in seiner Typologie des gro-
8tesken Körpers festhält: Die Betonung der Körperöffnungen, der

damit verbundenen Funktionen des Essens, der Ausscheidung und der

Sexualität und die Erzeugung disproportionaler Verhältnisse in der

Darstellung des Körpers, wenn aus gigantischen Schlünden riesige

Zungen hervortreten und überdimensionierte Phalli von den Körpern

abstehen. Als weiteres dominierendes Motiv in den Karnevalsumzügen

fällt die Präsenz der Darstellungen des Todes, nämlich zahlreiche To-

tenköpfe, auf.

Plusieurs se déplaçaient en groupes, déguisés en squelettes et masqués d’une tête de
mort, en agitant leurs draps telles des marionnettes affolées. Ils tenaient à la main des
petits cercueils dans lesquels se trouvait soit une bouteille de cachaça, soit une poupée
dont le gros pénis bougeait comme le bras d’un métronome. […] Suivaient les groupes
des vampires, tout aussi lubriques avec leurs capes noires, ou les démons rouges, dont la

9queue pointue sortait par devant. – Mehrere bewegten sich gruppenweise fort, als
Skelette verkleidet, mit einem Totenkopf maskiert, und bewegten ihre Tücher wie aufge-
regte Marionetten. Sie hielten kleine Särge in der Hand, in denen entweder eine Fla-
sche Cachacha war, oder eine Puppe, deren riesiger Penis sich wie der Pendelstab eines
Metronoms bewegte.

Die Teilnahme am Karneval in der Masse der Tanzenden und Feiern-

den wird aus der Perspektive des Kindes geschildert, das die Obszöni-

tät der Gesten registriert, ihre sexuelle Konnotation zwar wahrnimmt,

sie jedoch nicht einzuordnen vermag: »Entraînée par le rythme, la mas-

se poussait dans toutes les directions, sautant sur place ou courant pour

former des cotillons sauvages. Les femmes, parfois à peine voilée de

gazes, faisaient onduler leur ventre, le nombril à l’air et la langue
10gourmande.« – »Vom Rythmus fortgetragen, drängte die Masse in

alle Richtungen, sprang auf der Stelle oder rannte, um wilde Tanzrei-

gen zu bilden. Die Frauen, bisweilen nahezu unverhüllt, ließen ihren

Bauch kreisen, den Nabel zeigend und mit gierigen Zungen leckend.«

Besonders die olfaktorischen und taktilen Erfahrungen, die zu denjeni-

gen Sinneseindrücken gehören, bei denen die Körperwahrnehmung

am unmittelbarsten ist, vermögen die Erinnerung an die Karnevalsze-

nen beim erwachsenen Ich-Erzähler zu reaktivieren: »Seules les

odeurs et les vibrations me viennent encore clairement à l’esprit, sur-

               

             8.  Vgl. MichailBachtin:RabelaisundseineWelt, Frankfurt/Main:Suhrkamp1995.
             9.  S. Kokis: Le pavillon des miroirs, S. 100.
           10.  Ebd., S. 100.
 

315

2003-09-12 12-45-23 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 255-319) T05_01 kap 5.p 31591342306

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EPOCHEN UND STILE DER KOMIK

tout lorsque mes verres vides s’alignent tard dans la nuit. Le silence

boréal du dehors laisse émerger quelque part le battement des tam-
11bours, la foule qui saute, très loin dans le fond de ma mémoire.« –

»Allein die Gerüche und Schwankungen kommen mir deutlich in den

Sinn, vor allem wenn nachts meine leeren Gläser sich aneinander rei-

hen. Draußen bringt die Stille des Nordens irgendwo das Schlagen der

Trommler hervor, der springenden Menge, weit hinten im Gedächtnis.«

           Die Präsenz des Grotesken in den synkretistischen religiösen

Praktiken, bei denen die Körper der Tiere, der Menschen und der

Pflanzen gleichermaßen involviert sind, erscheint dem Ich-Erzähler als

positiv konnotierter Bezugspunkt und glückliche Erinnerung in seiner

brasilianischen Vergangenheit:

Je visite avec une curiosité de connaisseur les boutiques d’articles pour le macumba, qui
sont toutes plus riches que celles de mon enfance, plus parfumées et exotiques, comme
si l’Afrique s’était déplacée ici pour continuer ses rites. Elles sont encombrées d’images
peintes, primitives et criards, représentant des démons, de vieux esprits barbus, des
animaux aux corps humanoïdes, des sorcières démodées aux allures de Vierge Marie. Les
bottes d’herbes odorantes sont présentées pêle-mêle avec les rosaires et les crucifix, les

12carcasses d’animaux séchés, les peaux et les plumages de toutes sortes. – Mit der
Neugierde eines Kenners besuche ich die Läden mit Artikeln für den macumba, die alle
viel reicher sind als die meiner Kindheit, duftender und exotischer, als habe sich Afrika
hierher verlagert, um seine Riten fortzusetzen. Sie sind mit primitiven und schreienden
Zeichnungen vollgestopft, die Dämonen darstellen, alte Geister mit Bart, Tiere mit men-
schenähnlichen Körpern, altmodische Hexen mit dem Ausdruck der Heiligen Jungfrau.
Duftende Bündel von Kräutern werden hier und da mit Rosenkränzen und Kruzifixen an-
geboten, getrocknete Tiergerippe, Häute und Federn aller Art.

Chimärische Wesen bevölkern den Pantheon der synkretistischen Ri-

tuale, Tiere mit Menschenkörpern, Zauberinnen, die wie die Jungfrau

Maria aussehen, Göttinnen, die die Attribute einer Sirene und der

Jungfrau Maria in sich vereinen, wie die Wassergötin Yemanja, der zu

Ehren am Ende jedes Jahres ein Ritual an der Copacabana zelebriert

wird:

D’autres présentaient leurs offrandes sur de petits bateaux ou des radeaux destinés à
affronter les vagues de la plage. Pour qu’ils aillent loin, au large, pour se perdre dans la
mer et rejoindre Yemanja dans son royaume liquide. Déesse des mers, vierge de l’amour,
sirène et Vierge Marie à la fois, goulue et tendre, insatiable et généreuse. Femme sensu-
elle aux cheveux noirs qui engouffrent, amoureuse jalouse à qui il faut rendre hommage

               

           11.  Ebd., S. 102.
           12.  Ebd., S. 261.
 

316

2003-09-12 12-45-23 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 255-319) T05_01 kap 5.p 31591342306

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


CLAUDIA ORNTER-BUCHBERGER: SERGIO KOKIS’ LE PAVILLON DES MIROIRS

13et demander protection. Femelle d’Ogum et mère éternelle. – Andere boten ihre Wa-
ren auf kleinen Booten oder Flößen, die die Strandwellen abhalten sollten, an. Um weit
zu kommen, weit fort, um im Meer zu verschwinden und Yemanja in ihrem flüssigen Kö-
nigreich zu treffen. Göttin der Meere, Jungfrau der Liebe, Sirene und Jungfrau Maria
zugleich, gierig und zart, unersättlich und großzügig. Sinnliche Frau mit schwarzen Haa-
ren, eifersüchtige Geliebte, der Ehre zu erweisen und Schutz zu erbitten ist. Weib von
Ogum und ewige Mutter.

Neben dieser durch Verkleidung und in der Ordnung des Rituellen er-

zeugten grotesken Körperkomik kennt Le pavillon des miroirs auch gro-

teske Körper, die als Ergebnis der sozialen Situation in Bildern des Ab-

falls dargestellt werden. Diese Figuren, hervorgebracht durch eine An-

archie, die nur noch eine zer- und verstörende Wirkung hat, wird von

Kokis ambivalent kommentiert, wobei der Übergang von den Abfällen

zu den Menschen, die als Obdachlose in den Hinterhöfen vegetieren,

als ein fließender dargestellt wird: »Ils sont comme des grosses boules

de tissu et de papier dans chaque recoin, qui s’animent seulement pour
14écarter les rats autour de leurs sacs«. – »Sie gleichen großen Stoff-

oder Papierknäulen, die in den Ecken liegen und nur lebendig werden,

um die Ratten um ihre Tüten zu verscheuchen.«

           Die Konfrontation mit den Bildern der Vergangenheit wird beim

Ich-Erzähler zunächst durch das Malen ausgelöst. Sie führt zum Auf-

decken einer traumatischen Spur, die in der bildnerischen und narrati-

ven Bearbeitung des erwachsenen Ich-Erzählers eine therapeutische

und eine ästhetische Erfahrung hervorruft, die ihren Niederschlag

in den beschriebenen Bildern findet. Mit den Worten »Parfois c’est
15le carnaval, parfois le carême« – »manchmal ist es der Karneval,

manchmal das Fasten« steckt der Ich-Erzähler den Themenbereich der

Erinnerungsbilder ab. Er bezeichnet die sich windenden und verkramp-

fenden Körper, die auf der Leinwand entstehen, als Resultat eines

höllischen Tanzes vor seinem inneren Auge, eines »fandango infer-
16nal« .

           Durch die Neuaneignung der brasilianischen Vergangenheit im

künstlerischen Prozess erhält das Exilland eine andere Konnotation. In

der sich formierenden inneren Geographie wird Kanada zum Gegenpol

von Brasilien. Dem Gegensatz eines imaginaire tropical und eines ima-
ginaire septentrional entspricht der von Anwesenheit bzw. Abwesenheit

einer sinnlichen Dimension der Lebenswirklichkeit, eines »esprit sau-

vage«, der die Dimension des Mythischen kennt. Kanada wird als ein

               
           13.  Ebd., S. 316.
           14.  Ebd., S. 142.
           15.  Ebd., S. 16.
           16.  Ebd., S. 17.
 

317

2003-09-12 12-45-23 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 255-319) T05_01 kap 5.p 31591342306

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EPOCHEN UND STILE DER KOMIK

Anti-Ort dargestellt, der unter dem Signum des Blutleeren, Erschlaff-

ten steht:

Tout pue l’échec, l’insatisfaction, la déprime, et ce, malgré tout le temps libre dont ils
disposent. […] Conseillés par les nouveaux curés, en civil, ils efforcent, pudibonds, de
cacher leurs érections et leurs éclats de rire. Leurs tavernes elles-mêmes n’existent plus,

17ces lieux de beuveries et de libertinage. – Alles stinkt nach Misserfolg, Unzufrieden-
heit, Frust, und das, trotz der ganzen freien Zeit, die sie haben. […] Von den neuen
Priestern, in Zivil, beraten, strengen sie sich, ganz prüde, an, ihre Erektionen und ihr
Gelächter zu verbergen. Ihre eigenen Kneipen gibt es nicht mehr, jene Orte des Trinkens
und der Freizügigkeit.

Brasilien dagegen wird zu einer Chiffre der entkommenen Hölle und

zugleich zu einem Ort des wieder zu erlangenden Paradieses. Ange-

sichts der von blutleerer Vernunft geprägten kanadischen Gesellschaft

wird Brasilien als Ort der Unvernunft, der Krankheit und der Sinnlich-

keit zu einem Antidot für das von den Prozessen der Modernisierung

gezähmte, fahle Kanada.

           Der Ich-Erzähler beschreibt sich in zunehmendem Maße als ein
18schimärenhaftes Wesen, das als »homme de nulle part« – »Mensch

von nirgendwo« jegliche eindeutige Zuordnung verloren hat und des-

sen Blick von der Wahrnehmung grotesker Körperlichkeit geprägt ist:

»J’ignorais alors que je verrais tous les nouveaux paysages à travers le kaléidoscope du
Mangue, du carnaval et des murs suintants, vert-de-gris et saumâtre de la cour à

19déchets. Sans intention de revenir, je devenais donc un homme de nulle part«. – »Ich
verstand deshalb nicht, dass ich all diese neuen Landschaften durch das Kaleidoskop des
Mangue sehen würde, des Karnevals und der durchlässigen Mauern – unangenehm und
mit dem Grünspan der Abfallhöfe überzogen. Ohne zurückkehren zu wollen, wurde ich zu
einem Menschen von nirgendwo.«

In der Terminologie einer barocken Ästhetik, die vom Spiel der Ver-

kleidungen und Täuschungen geprägt ist, beschreibt der Ich-Erzähler

seine Kunstwerke als Produkt eines mentalen Übersetzungsprozesses,

der Bilder von bizarrer Schönheit entstehen lässt: »La peinture n’est

d’ailleurs que déguisement, tromperie et artifice. Tant pis, c’est là le lot

de l’immigré; il n’a de langage que celui qu’il emprunte, pour montrer
20des choses qui ne sont pas montrables.« – »Die Malerei ist im Übri-

gen nur Verkleidung, Täuschung und Künstlichkeit. Aber egal, darin

               
           17.  Ebd., S. 275.
           18.  Ebd., S. 178.
           19.  Ebd.
           20.  Ebd., S. 63.
 

318

2003-09-12 12-45-23 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 255-319) T05_01 kap 5.p 31591342306

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


CLAUDIA ORNTER-BUCHBERGER: SERGIO KOKIS’ LE PAVILLON DES MIROIRS

liegt das Los des Immigranten; er hat nur die Sprache, die er sich leiht,

um Dinge zu zeigen, die nicht gezeigt werden können.«

Claudia Ortner-Buchberger

 

319

2003-09-12 12-45-23 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 255-319) T05_01 kap 5.p 31591342306

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2003-09-12 12-45-23 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 320    ) vakat 320.p 31591342330

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


AUTORINNEN UNDN AUTOREN

 

 

 

 

 

 

Autorinnen und Autoren

Günter Berger: Professor am Lehrstuhl für Romanistische Literaturwis-

senschaft und Komparatistik an der Universität Bayreuth

Vincent Brignou: Lektor für Französisch am Sprachenzentrum der Uni-

versität Erfurt

Peter Brockmeier: Professor emeritus für französische und italienische

Literatur sowie für Allgemeine und Vergleichende Literaturwissen-

schaft der Humboldt-Universität Berlin

Martin Brunkhorst: Professor für Englische Literatur am Institut für An-

glistik und Amerikanistik der Universität Potsdam

Anna Dal Negro: Lektorin für Italienisch am Sprachenzentrum der Uni-

versität Erfurt

Cora Dietl: Wissenschaftliche Angestellte am Deutschen Seminar der

Universität Tübingen

Ottmar Ette: Professor für französisch- und spanischsprachige Literatu-

ren an der Universität Potsdam

Helga Finter: Professorin für Theaterwissenschaft an der Universität

Gießen

Wilhelm Graeber: Apl. Professor für Französische und Italienische Litera-

tur an der Universität Göttingen

Ralf Haekel: Literaturwissenschaftler in Berlin, Promotion über Engli-

sche Komödianten in Deutschland im 16. und 17. Jahrhundert

Werner Helmich: Professor für Romanistik an der Universität Graz

Ludwig Hochgeschwender: Studiendirektor a.D. in Hofgeismar

Werner Huber: Professor der Anglistischen Literaturwissenschaft an der

Universität Chemnitz

Wim Hüsken: Senior Lecturer für European Studies an der Universität

Auckland, Neuseeland

Ursula Jung: war Wissenschaftliche Assistentin am Institut für Romanis-

tik der Pädagogischen Hochschule Erfurt und arbeitet an einer Ha-

bilitation über Autorinnen des spanischen Barock

Alan E. Knight: Professor emeritus für Französisch der Pennsylvania

State University, USA

Alexandra König: Promovendin an der Universität Erfurt mit einer Arbeit

über französische Romanschriftstellerinnen 1930-39

 

321

2003-09-12 12-45-24 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 321-323) T06_00 autoren.p 31591342378

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER KOMISCHE KÖRPER

Jelle Koopmans: Professor für französische Literatur an der Universität

Amsterdam

Wolfram Krömer: Professor für Romanistik an der Universität Innsbruck

Renate Krüger: Wissenschaftliche Mitarbeiterin der Sprachlehr- und

Sprachlernforschung an der Universität Erfurt

Marion Linhardt: Theaterwissenschaftlerin und Lehrbeauftragte der Uni-

versität Bayreuth

Francesc Massip: Professor für katalanische Philologie an der Universität

Tarragona, Spanien

Charles Mazouer: Professor für französische Literatur an der Universität

Bordeaux, Frankreich

Bettine Menke: Professorin für Allgemeine und Vergleichende Literatur-

wissenschaft an der Universität Erfurt

Fritz-Wilhelm Neumann: Professor für Anglistische Literaturwissenschaft

an der Universität Erfurt

Claudia Ortner-Buchberger: Privatdozentin und Oberassistentin der Roma-

nistischen Literaturwissenschaft und Komparatistik an der Univer-

sität Bayreuth

Didier Plassard: Professor für Allgemeine und Vergleichende Literatur-

wissenschaft sowie Theaterwissenschaft an der Universität Rennes,

Frankreich

Gerd Rohmann: Professor für Anglistische Literaturwissenschaft an der

Universität Kassel

Cornelia Ropers: Studentin im Studiengang M.A.-Literaturwissenschaft

mit dem Schwerpunkt Französisch an der Universität Erfurt

Dietmar Schmidt: Wissenschaftlicher Assistent der Allgemeinen und Ver-

gleichenden Literaturwissenschaft an der Universität Erfurt

Sabine Schrader: Wissenschaftliche Assistentin am Institut für Romanistik

an der Universität Leipzig

Joachim Schultz: Wissenschaftlicher Angestellter der Literaturwissen-

schaft: berufsbezogen an der Universität Bayreuth

Katrin Schumacher: Stipendiatin der Friedrich-Ebert-Stiftung, arbeitet an

einer Promotion über die femme fântome und die Wiedergängerin in

der Literatur an der Universität Hamburg

Richard Schwaderer: Professor für Italianistik an der Universität Kassel

Franziska Sick: Professorin für Romanistik an der Universität Kassel

Leif Søndergaard: Mitarbeiter am Zentrum für Literaturwissenschaft an

der Universität Odense, Dänemark

Jürgen von Stackelberg: Professor emeritus der Romanischen Philologie

und Komparatistik der Universität Göttingen

Dieter Steland: Professor emeritus für romanische Philologie der Univer-

sität Göttingen

John E. Tailby: Mitarbeiter am Institut für Deutsch an der Universität

Leeds, England

 

322

2003-09-12 12-45-24 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 321-323) T06_00 autoren.p 31591342378

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


AUTORINNEN UNDN AUTOREN

Wolfgang Theile: Professor für Romanische Literaturwissenschaft an der

Universität Bamberg

Sylvia Tschörner: Literaturwissenschaftlerin, Dramaturgin und Schau-

spielerin; Bühnen-Ausbildung in Innsbruck und Venedig am Teatro
all’Avogaria

Ingo Uhlig: Stipendiat der Friedrich-Ebert-Stiftung, arbeitet an einer

Promotion über Perspektiven des Ereignisses bei Gilles Deleuze an

der Universität Weimar

Hans Rudolf Velten: Wissenschaftlicher Mitarbeiter am Sonderforschungs-

bereich »Kulturen des Performativen« an der Humboldt-Universi-

tät Berlin

 

323

2003-09-12 12-45-24 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 321-323) T06_00 autoren.p 31591342378

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER KOMISCHE KÖRPER

 

 

 

 

 

 

Abbildungsnachweise

S. 9 »Les Farceurs de l’Hôtel de Bourgogne: Turlupin, Gaultier et

 Gros-Guillaume en action«, Stich von Abraham Bosse (1735),

 Bibliothèque Nationale, Paris. 

S. 71 Prinz Karneval, Detail aus Der Kampf zwischen Fasching und
 Fasten (1559), Kunsthistorisches Museum, Wien. 

S. 143 Rugendas: El Palacio de Torre Tagle en Lima. 1843-01 (Das

 Haus von Torre Tagle), Öl auf Leinwand, Banco Itaú, Sao Pau-

 lo. 

S. 203 Monty Python’s silly walk, in: Andreas Pittler: Monty Python.
 Über den Sinn des Lebens, München: Heyne 1997, S. 72f. 

S. 253 Antonio de Curtis in arte Totò, in: »Siamo uomini o caporali?«,

 auf der Seite Omaggio a Antonio Curtis unter <www.antoniode

 curtis.com>, eingesehen am 22. August 2003. 

 

324

2003-09-12 12-45-24 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 324    ) T06_01 abbildungsverzeichnis.p 31591342402

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


transcript: Kultur- und Medientheorie
 

 

Annette Keck, Torsten Meyer

Nicolas Pethes (Hg.) Interfaces, Medien, Bildung

Mediale Anatomien Paradigmen einer

Menschenbilder als pädagogischen Medientheorie

Medienprojektionen 2002, 266 Seiten,

kart., zahlr. SW-Abb., inkl.2001, 456 Seiten,

Begleit-CD-ROM, 26,80 €,kart., 25,80 €,

ISBN: 3-89942-110-8ISBN: 3-933127-76-9

Christian BielefeldtGeorg Christoph Tholen,

Hans Werner Henze undGerhard Schmitz,

Ingeborg Bachmann: DieManfred Riepe (Hg.)

gemeinsamen WerkeÜbertragung – Übersetzung –
Beobachtungen zurÜberlieferung
Intermedialität von Musik undEpisteme und Sprache in der

DichtungPsychoanalyse Lacans

April 2003, 308 Seiten,2001, 442 Seiten,

kart., 25,80 €,kart., 25,80 €,

ISBN: 3-89942-136-1ISBN: 3-933127-74-2

Georg JongmannsSusanne Gottlob

BildkommunikationStimme und Blick
Ansichten der SystemtheorieZwischen Aufschub des Todes

August 2003, 268 Seiten,und Zeichen der Hingabe:

kart., 26,80 €,Hölderlin – Carpaccio – Heiner
ISBN: 3-89942-162-0Müller – Fra Angelico

2002, 252 Seiten,
Tanja Nusser,

kart., 25,80 €,

Elisabeth Strowick (Hg.)ISBN: 3-933127-97-1

Rasterfahndungen

Darstellungstechniken –

Normierungsverfahren –

Wahrnehmungskonstitution

September 2003, 322 Seiten,

kart., zahlr. Abb., 26,80 €,

ISBN: 3-89942-154-X

Leseproben und weitere Informationen finden Sie unter:

www.transcript-verlag.de

2003-09-12 12-45-25 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 325-326) anzeige - 164-7 - erdmann.p 31591342418

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


transcript: Kultur- und Medientheorie
 

 

Marianne Schuller, Gunnar Nikolaus Müller-Schöll,

Schmidt Marianne Schuller (Hg.)

Mikrologien Kleist lesen

Literarische und Oktober 2003, 271 Seiten,

kart., 25,80 €,philosophische Figuren des

ISBN: 3-89942-105-1Kleinen

September 2003, 182 Seiten,

Christoph Ernst,kart., 24,80 €,

Petra Gropp,ISBN: 3-89942-168-X

Karl Anton Sprengard (Hg.)

Jörn Rüsen (Hg.) Perspektiven interdisziplinä-

Zeit deuten rer Medienphilosophie

Perspektiven – Epochen – Oktober 2003, 334 Seiten,

kart., 25,80 €,Paradigmen

ISBN: 3-89942-159-0September 2003, 402 Seiten,

kart., 27,80 €,

Nikolaus Müller-Schöll (Hg.)ISBN: 3-89942-149-3

Ereignis

Timo Skrandies Eine fundamentale Kategorie

Echtzeit – Text – Archiv – der Zeiterfahrung

Simulation Anspruch und Aporien

Die Matrix der Medien und ihre Oktober 2003, 336 Seiten,

kart., 26,00 €,philosophische Herkunft

ISBN: 3-89942-169-8September 2003, 416 Seiten,

kart., 27,80 €,

Saskia ReitherISBN: 3-89942-151-5

Computerpoesie

Meike Wagner Studien zur Modifikation

Nähte am Puppenkörper poetischer Texte durch den

Der mediale Blick und die Computer

Körperentwürfe des Theaters September 2003, 302 Seiten,

kart., zahlr. Abb., 26,80 €,Oktober 2003, 254 Seiten,

ISBN: 3-89942-160-4kart., zahlr. Abb., 25,80 €,

ISBN: 3-89942-158-2

Leseproben und weitere Informationen finden Sie unter:

www.transcript-verlag.de

2003-09-12 12-45-25 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 325-326) anzeige - 164-7 - erdmann.p 31591342418

https://doi.org/10.14361/9783839401644 - am 14.02.2026, 08:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	Cover Der komische Körper
	Inhalt
	Vorwort
	Theater und Prosa der Komik
	Schwank
	Bucklige und Possenreißer. Narrenfeste im frühen katalanischen Theater
	Wanderbühne
	Text und Körperwelt 1610-1625
	Spanischer Schelmenroman
	Ragotin oder: Was ein komischer Körper im Roman comique alles aushalten muss
	Die Lustige Person oder Das Komische als Rollenfach
	Dario Fo: Mit Wörtern, Lauten und Gesten die Welt umkehren
	Das Quebecer Theater der Gegenwart

	Szenen und Rollen des komischen Körpers
	Der moderne Körper der französischen Farce
	Teufel im französischen Theater des Spätmittelalters
	Der badin der Farce
	Die Kochszene im Luzerner Wilhelmspiel (1596)
	Comico dell’arte – Stegreifschauspieler
	Hanswurstiade
	Bauern
	Capitano
	Frauen als komische Erziehungsobjekte in Shakespeares The Taming of the Shrew und Shaws Pygmalion
	Gespenster
	»One Fat Englishman«: Humor als Grenze des Komischen
	Grotesktänzer, Excentrics und andere burleske Gestalten auf der Bühne

	Der komische Körper
	Grotesker und komischer Körper. Für ein performatives Körperkonzept
	Fuß – Taille – Auge. Europäische Körper/Geschichte(n) der schönen Frauen von Lima
	Cyranos Nase. Eine Übertreibung
	Oralität, Bewusstsein, Schreiben. Rose Cellis Comme l’eau (1930)
	Der heilige Magen: Sancho Panza
	Becketts Fußzeug
	Der Körper im Dreck

	Die Sprachen des Komischen
	Die Körpersprache der commedia dell’arte
	Improvisation in der commedia dell’arte
	Zur symbolischen Verfasstheit komischer Körper. Thomas Corneille: Le geolier de soy-mesme (1656)
	Komik des Sprachkörpers. Corneilles Le menteur und die Komik des Verses
	Witz
	Wiederholung

	Epochen und die Stile der Komik
	Feliciana Enríquez de Guzmáns entreactos. Groteske Körperkomik im spanischen Barock
	Ruzante
	Le tiers livre und Le mariage forcé
	Mirandolinas lazzi
	Tarchettis Gedicht Memento! als Groteske. »Labbro profumato« und »bianco teschio«
	Totò
	Monty Python’s Flying Circus
	Die Comics von Claire Bretécher
	Der Akrobat und der Clown. Über Komik und Körperlichkeit bei Valère Novarina
	Karneval und Favelas: Groteske Körperlichkeit in Sergio Kokis’ Le pavillon des miroirs

	Autorinnen und Autoren
	Abbildungsnachweise

