Weise Wilde
Schrift und Politik bei den Hanunoo-Mangyan
auf Mindoro

Ridiger Haude

Die philippinischen Schriften

Als die spanischen Welt-Eroberer Anfang des 17. Jahrhunderts das philippi-
nische Archipel erreichten, fanden sie eine blithende Schriftkultur vor. Pedro
Chirino, ein Jesuitenpriester, der 1604 eine grofe Abhandlung iiber die Phil-
ippinen verdffentlichte, stellte fest: »Die Einwohner dieser Inseln sind so mit
Lesen und Schreiben vertraut, dass es kaum einen Mann und noch viel weni-
ger eine Frau gibt, die nicht in den Schriftzeichen [letras] schreiben und lesen
kann, welche der Insel von Manila eigen sind.«! (Der in diesem Zitat zuta-
ge tretende Aspekt der Geschlechterverhiltnisse sollte beachtet, kann aber an
dieser Stelle nicht vertieft werden.)

Anhand der Darstellungen der philippinischen Schriften durch die spa-
nischen Autoren des 17. und 18. Jahrhunderts wird deutlich, dass es sich um
Abkémmlinge indischer Schriftsysteme handelt, die spatestens einige Jahr-
hunderte vor den Spaniern die Philippinen erreicht hatten, wahrscheinlich
im Zuge der Ausbreitung des Buddhismus nach Siidostasien. Die Details sind
hochgradig umstritten®, miissen uns hier aber nicht weiter beschiftigen. Die-

1 Z. n. Postma, Antoon: »Contemporary Mangyan Scripts, in: Philippine Journal of Lin-
guistics 2,1 June 1971), S.1-12, hier S.1. — Alle Ubersetzungen ins Deutsche von R. H.
Fir Hilfe bei spanischsprachigen Zitaten danke ich Sophia Haude und Carmen Cloria
Roa Pérez.

2 Vgl. Meyer, Adolf Bernhard/Schadenberg, Alexander/Foy, Willy: »Die Mangianenschrift
von Mindorog, in: Abhandlungen und Berichte des Zoologischen und Anthropologisch-
Ethnographischen Museums zu Dresden, Bd. 15, Berlin 1895, S. 21-29; Blumentritt, Fer-
dinand: »Die Mangianenschrift von Mindoro«, in: Globus, Illustrierte Zeitschrift fir

- am 12.02.2026, 14:08:4


https://doi.org/10.14361/9783839456262-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

206

Ridiger Haude

se Schrift hielt, auch aus Griinden inhirenter Defizite, auf die spiter zuriick-
zukommen ist, der Konkurrenz des von den Spaniern eingefithrten lateini-
schen Alphabets im Allgemeinen nicht lange stand; im 19. Jahrhundert galt
sie als ausgestorben. Die Uberraschung war nicht gering, als sich am Ende
des 19. Jahrhunderts herausstellte, dass sie hdchst lebendig war, nimlich in
einigen marginalen Arealen, die von der kulturellen Uberlagerung durch die
Europier weitgehend verschont geblieben waren. Bei den Tagbanua auf Pa-
lawan sowie bei den Buhid und den Hanunoo-Mangyan auf Mindoro blithte
eine Literatur in Schriften, die den von Chirino und anderen dreihundert Jah-
re zuvor beschriebenen Systemen weitgehend entsprachen. Diese drei Ethni-
en galten aber, nach Standards ihrer sozialen und politischen Struktur sowie
ihrer Wirtschaftsweise, eindeutig als »primitiv«. Literale »Wilde« — das wire
ein harter Schlag fiir die seinerzeit in ihrer hichsten Bliite stehenden evolu-
tionistischen Gesellschaftstheorien gewesen, wenn sie denn Notiz davon ge-
nommen hitten.

Aber die meisten Schriftsystematiken haben dieses Phinomen ignoriert.
In den relativ zeitgendssischen schrifthistorischen Monographien von Haar-
mann und Robinson z.B. kommen die philippinischen Schriften tiberhaupt
nicht vor, geschweige denn ihre bei herrschaftsfreien Ethnien itberlebenden
Varianten.? Jensen erwihnt sie in einer kurzen Fufinote und erklirt sie da-

Lander- und Volkerkunde LX1X, 11 (Madrz1896), S. 165-166, hier S. 166; Gardner, Fletcher:
Philippine Indic Studies (= Indic Bulletin, No.1), San Antonio (Texas) 1943, S. 78-96; Ban-
tug, ]. P: »Reviving the Ancient Filipino Alphabet, in: Philippine Review I, 11 (Januar
1944), S.30-34, hier S. 32; Francisco, Juan R.: »Script Writing in the Philippines, in: The
U.P. Research Digest 111, 3 July 1964), S. 6-8, hier S. 6; Diringer, David: The Alphabet. A
Key to the History of Mankind, London: Hutchinson 1968, Vol. 1, S. 350-351; A. Postma:
Contemporary Mangyan Scripts, S. 1f.; Di Benedetto, John P: Pre-Spanish Script in the
Philippines. Typoskript (Seminararbeit?) 1971; Espallargas, J. G.: »The Sumatran Ori-
gins of the Philippine Script, in: Philippine Journal of Linguistics 4/5, 1/2 (1973/74),
S.121-136; Francisco, Juan R.: »Two Views on the Origin of Philippine Script. The San-
skrit Factor, in: Filipino Heritage 3 (1977), S. 598-601; Postma, Antoon: The Function of
Folklore in Mangyan Literacy. Manuskript eines Vortrags beim »Fourth National Folk-
lore Congress« des Institute of Small Scale Industries, University of the Philippines,
Quezon City, Juli 1980, S.1f.; Scott, James C.: The Art of Not Being Governed. An Anar-
chist History of Upland Southeast Asia, New Haven/London: Yale University 2011, S. 61.

3 Haarmann, Harald: Universalgeschichte der Schrift, Frankfurt a.M./New York: Cam-
pus 1991; Ders.: Geschichte der Schrift. Von den Hieroglyphen bis heute, Miinchen:
Beck 2009; Robinson, Andrew: Die Geschichte der Schrift. Diisseldorf: Patmos/Albatros
2004.

- am 12.02.2026, 14:08:4



https://doi.org/10.14361/9783839456262-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Weise Wilde

bei zu »wenig wichtige[n] Schriften«.* Diringer hat sie einer ausfithrlicheren
Wiirdigung unterzogen, wobei er aber wiederum wenig Aufmerksamkeit auf
Fragen des politischen Kontextes verwandte.> Dasselbe gilt fiir die kenntnis-
reiche Darstellung durch Kuipers und McDermott in dem opulenten Sammel-
werk »The World’s Writing Systemsx.°

Im Folgenden wird es darum gehen, zunichst den Charakter der verwen-
deten Schrift zu bestimmen; sodann die schriftverwendende Ethnie zu be-
schreiben, insbesondere im Hinblick auf ihre politische Struktur; schliefllich
die Anwendungsfelder und Funktionen der Schrift in der Ethnie zu unter-
suchen, vor allem hinsichtlich méglicher Wechselwirkungen mit politischen
Aspekten. Bei diesem Vorgehen werden aus Griinden der Stringenz die Tag-
banua von Palawan ausgeklammert bleiben, und die Buhid werden nur hilfs-
weise herangezogen, soweit die weitreichenden Ahnlichkeiten zwischen die-
ser Ethnie und den Hanunoo-Mangyan Analogieschliisse erlauben. Der ei-
gentliche Gegenstand der Untersuchung ist die Schriftkultur der Hanunoo-
Mangyan.”

4 Jensen, Hans: Die Schrift in Vergangenheit und Gegenwart. Reprint der 3. Auflage, Ber-
lin: VEB Deutscher Verlag der Wissenschaften 1969, S. 387.

5 D. Diringer: The Alphabet, S. 347-350.

6 Kuipers, Joel C./McDermott, Ray: »Insular Southeast Asian Scripts, in: Peter T. Daniels/
William Bright (Hg.), The World’s Writing Systems, New York: Oxford University Press
2007, S. 474-484.

7 Als eine Ironie der Rezeptionsgeschichte ist zu vermerken, dass Claude Lévi-Strauss
(Das wilde Denken. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1973, S.179f.) die Hanunoo-Mangyan zu
einer seiner Bezugsethnien macht, anhand derer er die »konkreten« bzw. »totemis-
tischen« Klassifikationslogiken verdeutlicht. Das »botanische Lexikon« der Hanunoo-
Mangyan, das er verschiedenen Arbeiten Harold Conklins entnimmt, dient ihm als Be-
leg dafiir, dass die Unterscheidung von ca. 2000 verschiedenen Typen eine Schwelle
bezeichne, »in deren Nihe die Fahigkeit des Cedéchtnisses und die Definitionskraft
der Ethno-Zoologien oder Ethno-Botaniken liegen, die auf mindlicher Tradition beru-
hen«. Dass zwar die botanischen Taxonomien der Hanunoo-Mangyan auf mindlicher
Tradition beruhen, nicht aber ihre Kultur als ganze, wurde von Lévi-Strauss nicht zur
Kenntnis genommen. Es hitte ein spannender Test fiir seine Systematik des »wilden
Denkens« werden konnen.

- am 12.02.2026, 14:08:4

207


https://doi.org/10.14361/9783839456262-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

208

Ridiger Haude

Zur Schrift der Hanunoo-Mangyan

Wie alle seit dem 17. Jahrhundert beschriebenen philippinischen Schriften ist
die Schrift der Hanunoo-Mangyan, die sie selbst »surat mangyan« nennen, im
Prinzip eine semi-syllabische Schrift. Sie weist drei Zeichen fiir die Vokale A,
E/I sowie O/U auf. Dariiber hinaus verfugt sie iiber 15 Silbenzeichen fur Sil-
ben der Form Konsonant-Vokal: BA, KA, DA, GA, HA, LA, MA, NA, NgA, PA,
RA, SA, TA, WA und YA. Der inhirierende Vokal »A« in diesen Silben kann
durch »E/I« ersetzt werden, indem ein diakritisches Zeichen oben an dem
Silbenzeichen angebracht wird; durch »O/Us, indem ein solches Zeichen un-
ten oder rechts hinzugefiigt wird.® Dieses Prinzip, das deutlich seine indische
Herkunft zeigt, fithrt dazu, dass es sich um eine duf3erst einfach zu erlernen-
de Schrift handelt. Obwohl eine Silbenschrift, reicht ihr ein Bestand von 18
grundlegenden Zeichen aus. Hinzu kommt, dass jedenfalls die auf Mindoro
verwendeten Schriften stark linearisierte, einfache Zeichenformen verwen-
den.

Wie wir sehen werden, ist daher der individuelle Erwerb der Schreibkunst
bei den Hanunoo-Mangyan mit keinen grofien Schwierigkeiten verbunden.

Dennoch ist die surat mangyan mit einer betrichtlichen Defizienz behaf-
tet, die auch dafiir mitverantwortlich gemacht wird, dass die philippinischen
Schriften im Groflen und Ganzen nach dem Kulturkontakt mit den Euro-
pdern so schnell verschwanden. Wie die meisten philippinischen Sprachen
weist auch die Sprache der Hanunoo-Mangyan eine Silbenstruktur auf, die
viele geschlossene Silben enthilt. Solche Silben, die auf einem Konsonanten
enden, sind von der Schrift nicht adiquat darstellbar; die Schlusskonsonan-
ten werden in der Schreibung weggelassen. Dies fithrt dazu, um das klas-
sische Beispiel von Francisco Lopez aus dem frithen 17. Jahrhundert aufzu-
greifen, dass die Zeichenfolge ba ta in einem in Ilocano geschriebenen Text
bantay, baltdo, basta, bantang, bantac, batac, bangtal, bartay, batay, batac oder ba-
tad gelesen werden kann, alles sinnvolle Worter in jener Sprache.” Die in

8 Vgl. Postma, Antoon: »Contemporary Philippine Syllabaries in Mindoro, in: San Carlos
Publications (The University of San Carlos, Cebu City, Philippines), Series E: Miscella-
neous Contributions in the Humanities, No.1, Cebu City 1968, S. 71-77.

9 ]. G. Espallargas: The Sumatran Origins, S.131; vgl. F. Blumentritt: Die Mangianen-
schrift, S.166; D. Diringer: The Alphabet, S. 346, A. Postma: The Function of Folklore,
S. 4.

- am 12.02.2026, 14:08:4



https://doi.org/10.14361/9783839456262-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Weise Wilde

Abbildung 1: Schriftproben auf Bambus-Internodien, die 1895 kurz nach der Entde-
ckung der Mangyan-Schriften veriffentlicht wurden. Quelle: A.B. Meyer/A. Schaden-
berg/W. Foy: Die Mangianenschrift von Mindoro, Bildtafel 1.

0. 3 tnschrifien in masgisniseben Alphatete, 8 Gr. w0, Yy 1O 3 Myseisnteles Alphabet {anvlitiedig), ¢ Yy 1 Gr
Von Mipdum, anf Bambusintesuodien. (8140 — 8142),

der schriftlichen Wiedergabe fehlenden phonetischen Informationen miis-
sen daher durch die Kenntnis des Kontextes erginzt werden. Wir werden
spiter sehen, dass die charakteristischen Anwendungsfelder der Schrift bei
den Hanunoo-Mangyan diese kontextuelle »Heilung« der Schriftdefizienz be-
giinstigen. Im Ubrigen zeigt sich in diesem Aspekt der fiir das Schriftver-
stindnis notwendigen Kontextualisierung eine Parallele zu den vokallosen
semitischen Alphabeten, und ich habe bereits in einem fritheren Aufsatz'®
darauf hingewiesen, dass dies, wenn auch in unterschiedlichem Ausmafs, ein
grundlegender Aspekt aller Schriftlichkeit ist.

10 Vgl. Haude, Ridiger: »Alphabet und Demokratie, in: Saeculum. Jahrbuch fiir Univer-
salgeschichte 50,1 (1999), S.1-28, hier S. 9.

- 8mM12,02.2028, 14:08

209


https://doi.org/10.14361/9783839456262-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ridiger Haude

Die politische Struktur der Hanunoo-Mangyan

Mindoro ist die siebtgroflte Insel des philippinischen Archipels mit einer
Gesamtfliche von knapp 10000 Quadratkilometern. Die Kiiste wird heute
hauptsichlich von zugewanderten, christianisierten Filipinos (Tagalog, Bi-
sayan usw.) bewohnt. Die urspriingliche Bevolkerung, die oft summarisch
mit dem Terminus »Mangyan« bezeichnet wird, hat sich mehr und mehr in
die gebirgigen inneren Regionen der Insel zuriickgezogen. Sie setzt sich aus
ca. sieben ethnolinguistischen Gruppen zusammen, welche gegenseitig nicht
verstindliche Sprachen sprechen. Aufgrund ihrer gemeinsamen Geschichte
teilen diese Ethnien aber eine Reihe wichtiger kultureller Merkmale.

Der wichtigste Aspekt dieser gemeinsamen Geschichte ist die jahr-
hundertelange Erfahrung aggressiver Kulturkontakte. Angefangen von den
Sklavenjagden islamischer »Moros« und der Eroberungstitigkeit spani-
scher Konquistadoren, iitber den US-amerikanischen Kolonialismus und
die japanische Besatzung im Zweiten Weltkrieg, bis hin zum Landraub
einwandernder christlicher Filipinos™, hat sich die Erfahrung der Konfron-
tation mit iiberlegenen, aggressiven Eindringlingen tief im Habitus dieser
Menschen verankert. Alle Mangyan-Ethnien werden als scheu und voller
Verachtung fiir jede Gewaltsamkeit, ja, jeden Konflikt geschildert. Kontakte
mit Fremden wurden lange, so gut es ging, durch Riickzug vermieden.*

11 Vgl. Dichoso, Fermin: »Some Notes on the Hanunoo-Mangyan Culturex, in: Philip-
pine Sociological Review XVI, 3-4 (July-October 1968), S.193-195, hier S.193; Faylona,
Marie Grace Pamela G.: Hanunoo-Mangyans< Bamboo Scripts (An Ethnoarchaeology).
Typoskript 2001, S. 21-25; F. Gardner: Philippine Indic Studies, S. 31; Gardner, Fletcher/
Maliwanag, Ildefonso: Indic Writing of the Mindoro-Palawan Axis. Bulletin No.1, Vol.1,
San Antonio (Texas) 1939, S. 7-8; Gibson, Thomas: Symbolic Representations of Tran-
quility and Aggression Among the Buhid. Paper submitted for publication in a volume
on Peaceful societies, Typoskript 0.]., S. 8f.

12 Vgl. A. B. Meyer/A. Schadenberg/W. Foy: Die Mangianenschrift von Mindoro, S.1f;; F.
Gardner/l. Maliwanag: Indic Writing 1, S.11; Conklin, Harold C.: »Bamboo Literacy on
Mindoro, in: Pacific Discovery 11, 4 (1949), S. 4-11, hier S. 7; Paz, Emeterio de la: »A
Survey of the Hanunoo Mangyan Culture and Barriers to Change, in: Unitas (Manila)
41, 1 (March 1968), S. 3-63, hier S. 8; Postma, Antoon: Facets of a Philippine Cultural
Heritage. As Reflected in a Cultural Minority Group. The Mangyans of Southern Min-
doro, Philippines. Vortragsmanuskript, November 1978, S. 6; Lauser, Andrea: »Die Ge-
schwisterschaft als soziales Netz. Zur Tayarian (Geschwisterbande<) bei den Mangyan
Malulas (Mindoro/Philippinen)«, in: kea, Zeitschrift fir Kulturwissenschaften 6 (1994),
S.71-96, hier S. 80.

- am 12.02.2026, 14:08:4



https://doi.org/10.14361/9783839456262-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Weise Wilde

Bei den Hanunoo-Mangyan scheint dieser Zug vergleichsweise geringer
ausgeprigt zu sein, wohl weil sie ein dem Kulturkontakt eher exponiertes
Areal besiedeln. Zur Abgrenzung von ihren nérdlichen Nachbarn, den Buhid,
wird fiir die Hanunoo-Mangyan gelegentlich auch der Name »mangyan patag«
(Tiefland-Mangyan) als Eigen- und Fremdbezeichnung verwendet."

Gleichwohl passen alle Mangyan in das Muster der von James C. Scott vor-
gelegten »anarchistischen Geschichte des siidostasiatischen Hochlands«.™*
Scott hat jedoch fir die von ihm untersuchten Gesellschaften behauptet,
dass die bewusste Ablehnung von Schriftlichkeit zu ihren Wesensmerkmalen
gehore™ — eine These, die von den Hanunoo-Mangyan in ihrer Allgemeinheit
widerlegt wird.

Zu den Gemeinsamkeiten aller unter dem Namen »Mangyan« zusam-
mengefassten Ethnien zihlt auch ihre Wirtschaftsweise, der sogenannte
Schwendbau, eine Brandfeldwirtschaft, die ohne Rodung auskommt und
keine Benutzung des Pfluges impliziert. Schwendbauflichen liefern nur
kurze Zeit zufriedenstellende Ertrige, und die dadurch nétige hiufige
Anlage neuer Felder trigt zur individuellen und kollektiven Mobilitit der
Menschen bei. Durch die demographische Entwicklung auf Mindoro kommt
diese Wirtschaftsform heute an ihre Grenzen; der Primirwald ist bis auf
kleine Restbestinde verschwunden, und auch Sekundirwald kann sich in
den kleiner werdenden Siedlungsgebieten der Mangyan nicht in dem Tempo
entwickeln, wie landwirtschaftliche Anbauflichen benétigt werden.

Eine weitere fundamentale Gemeinsambkeit ist die bilaterale Verwandt-
schaftsrechnung aller Mangyan-Ethnien. Es gibt keine unilinearen Deszen-
denzgruppen, sondern individuelle Kindreds, wodurch der genealogische
Horizont relativ begrenzt ist.

SchlieRlich, und das ist im Zusammenhang dieses Beitrags entscheidend,
lisst sich fiir die verschiedenen Mangyan-Ethnien (soweit ethnographisches

13 Vgl. Bacalzo, Doris Lorna C.: »Experiencing Gender and Sexuality. The Way of the
Mangyan Patags, in: Anthrowatch 1996, S. 62-76, hier S. 65; Luquin, Elisabeth: »The
Continuity of Past and Present. The House as Crossroads of Mangyan Patag Societyx,
in: Archiv fiir Volkskunde 57-58 (2007-2008), S. 65-79.

14 ). C.Scott: The Art of Not Being Governed; vgl. auch Erni, Christian: »Non-Violence in a
Frontier. The Strategy of Avoidance and the Struggle for Indigenous Control over Land
and Resources on Mindoro Island, in: Danilo Geiger (Hg.), Frontier Encounters. Indige-
nous communities and settlers in Asia and Latin America. Kopenhagen 2008, S. 289-
345, hier S. 289f.

15 J. C. Scott: The Art of Not Being Governed, Kapitel 6%2.

- am 12.02.2026, 14:08:4


https://doi.org/10.14361/9783839456262-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ridiger Haude

Material iiber sie vorliegt) zeigen, dass es sich um herrschaftsfreie bzw. egali-
tire Gesellschaften handelt. Die Egalitit erstreckt sich teilweise auch auf die
Geschlechterverhiltnisse und sogar auf die Verhiltnisse zwischen Erwach-
senen und Kindern, wie bei den im Norden der Insel wohnenden Alangan-
Mangyan.'

Viele kulturelle Ziige unterscheiden die Mangyan-Ethnien; einer der wich-
tigsten ist die Schriftkultur, die nur von den beiden siidlichen Ethnien, den
Buhid und den Hanunoo-Mangyan gepflegt wird. Diese Eigenschaft fiihrt
aber nicht zu grundsitzlichen Unterschieden in der politischen Struktur. Von
den Buhid ist das Selbstzeugnis iiberliefert:

»Stets lieben die Buhil [sic!] ihre Freiheit. Er mag keinen Herrn, und auch
keine Regierungsbeamten. Sie arbeiten selbst fiir ihren eigenen Lebensun-
terhalt, und wiinschen keinen anderen Mann iiber sich als Hauptling.«7

Thr Ethnograph Thomas Gibson hat — anders als es sonst in seiner Zunft iib-
lich zu sein scheint - ein >politologisches< Argument an seine Erwihnung der
Buhid-Schriftkultur gekniipft, nimlich hinsichtlich des egalisierenden Ein-
flusses, den sie auf die Geschlechterverhiltnisse ausiibt:

»Der Hauptzweck dieser Schrift ist es, Poesie aufzuzeichnen und zu memo-
rieren. Die Art von Prestige, die man mit seiner Kenntnis der Poesie erwer-
ben kann, und die Art von >Eroberungens, die man machen kann, sind das
genaue Gegenteil von jenen, die man durch >Tapferkeit<und Gewalt erwirbt.
Verfilhrung ist bei den Buhid nicht mit Aggression assoziiert, wie in anderen

16 Vgl A. Lauser: Die Geschwisterschaft; Lauser, Andrea: »Wir sind alle gleich«. Ge-
schlechtersymmetrie am Beispiel einer philippinischen Ethniec, in: Gisela Volger (Hg.),
Sie und Er. Frauenmacht und Mannerherrschaft im Kulturvergleich, Kéln 1997, Bd. 1,
S. 245-254.

17 F Gardner: Philippine Indic Studies, S. 71 (Nr. XLI). Der etwas nachléssig redigierten
Arbeit Gardners ist leider nicht zu entnehmen, aus welchem Zusammenhang dieses
und die anderen den Buhid (= Buhil) zugeschriebenen Zitate stammen. Da das Haupt-
anliegen des Buches aber die Analyse der liberlebenden philippinischen Schriften ist,
erscheint es wahrscheinlich, dass die Zitate Schriftproben entstammen, die Gardner
bzw. seine Mitarbeiter, lldefonso und Eusebio Maliwanag von Buhid-Kontaktpersonen
auf Bambuszylindern anfertigen liefRen. Vgl. daraus in unserem Zusammenhang noch
Nr. VIII (»| think that all men are equal.«) und XXI (Unverstindnis eines »Hauptlings«,
warum er ins »Amt« kam).

- am 12.02.2026, 14:08:4



https://doi.org/10.14361/9783839456262-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Weise Wilde

Kulturen, welche Aggressivitit bei Mannern schitzen. Die Gedichte selbst
sind voll sanfter Bildhaftigkeit.«'®

Schon Gibson bezieht in dieses Statement implizit auch die literalen Nach-
barn der Buhid ein, die Hanunoo-Mangyan. Der politischen Struktur dieser
Ethnie wollen wir uns nun etwas ausfithrlicher widmen.

Als locus classicus fur die Bestimmung des politischen Charakters der
Hanunoo-Mangyan kann ein Zitat gelten, das ihr erster systematischer
Ethnograph, Harold Conklin, in den soer Jahren des 20. Jahrhunderts
formulierte:

»Die Hanundo-Gesellschaft ist bilateral strukturiert, locker stratifiziert und
Uberwiegend egalitar. [...] Ein gewisses Maf an Autoritdt und Einfluss haftet
am Status der dltesten nahen Verwandten in jeder Gruppe, und ein erfahre-
nes religiéses Medium, ein Schmied oder eine Weberin erwerben als solche
Prestige; aber es gibt keine formal anerkannten oder mit Titeln versehenen
Fiihrer, nicht einmal juristischer [jural]l Art, keine Hauptlinge, keine Ober-

hiupter, und keine Diener.«'?

Demnach scheint es sich bei der zu untersuchenden Gesellschaft um eine sol-
che zu handeln, in der Machtdifferentiale hauptsichlich den Modus der Au-
toritit annehmen, wie Thomas Wagner und ich ihn als herrschaftsfreien Modus
definiert haben.?® Schauen wir uns die Struktur dieser Gesellschaft etwas
niher an.

Die Hanunoo-Mangyan teilen mit den anderen Mangyan-Ethnien die
Charakteristika a) der Schwendbau-Subsistenz, welche mit einer gewissen
geographischen Mobilitit verbunden ist; b) der bilateralen Verwandt-
schaftsstruktur; c¢) der langen Geschichte von Kulturkontakten mit den
als rauberisch wahrgenommenen Tieflinder-Kulturen. Daneben existiert
aber auch eine Reihe von wichtigen kulturellen Unterschieden. So sind die
Hanunoo-Mangyan die einzige der alteingesessenen Ethnien auf Mindo-
ro, die traditionell das Schmiedehandwerk pflegten. Sie schmiedeten aus

18  Gibson, Thomas: Raiding, Trading and Tribal Autonomy in Insular Southeast Asia. Pa-
per presented at the conference on »The Anthropology of War«, 1986. Typoskript, S. 8.

19 Conklin, Harold C.: Hanunoo Agriculture (= FAO Series on Shifting Cultivation, Band
1), Rom 1957, S. 11.

20 Vgl. Haude, Ridiger/Wagner, Thomas: Herrschaftsfreie Institutionen. Texte zur Sta-
bilisierung staatsloser, egalitirer Gesellschaften, Heidelberg: Graswurzelrevolution
22019, S. 76-78.

- am 12.02.2026, 14:08:4



https://doi.org/10.14361/9783839456262-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Riidiger Haude

Eisen Haushaltsgerite und Messer, welche hauptsichlich in der Landwirt-
schaft verwendet wurden, aber auch als Schreibgerite genutzt wurden.
Schmiedewaren der Hanunoo-Mangyan wurden den nérdlich benachbarten
Buhid ibermittelt, von denen man dafiir Produkte der dort gepflegten
Topferei eintauschte.?! Die Kombination »eisenzeitlicher« Technik sowie der
Schriftkultur mit der vermeintlich »primitiven« Landwirtschaftstechnik der
»Urwechselwirtschaft« zeigt deutlich die Unzulinglichkeit evolutionistischer
Klassifikationen.

In einem Aufsatz von 1949 hat Conklin den Wertekanon der Hanunoo-
Mangyan charakterisiert. Das auffillige Fehlen michtiger Fithrer-Gestalten,
so schreibt er dort, demonstriere ihre »Leidenschaft fiir Selbstversorgung und
nicht-aggressives Leben«. Und er fihrt fort:

»Sie neigen dazu, Kontrollen aller Art zu fiirchten, aufler jener, die mit der
Einhaltung des Gewohnheitsrechts und der Tradition verbunden sind. Sie
fiirchten ebenfalls Konflikte und sind hochst unkriegerisch, und sie ziehen
sich lieber weiter in die Berge zuriick als irgendeine Stérung der 6rtlichen
friedlichen Zustinde zu verursachen.«*?

Danach entsprechen die Hanunoo-Mangyan genau dem, was auch von an-
deren Mangyan-Ethnien berichtet wird. Ist also der »friedliebende Charak-
ter« ein »hervorspringender Zug des Hanunoo-Mangyan«*?, so wird er, wie
schon das Conklin-Zitat andeutete, erginzt durch einen ausgeprigten, in-
dividualistisch eingefirbten Egalitarismus. Antoon Postma etwa, einer der
wichtigsten Kenner dieser Ethnie, stellte 1978 ihrem »furchtsamem Charak-
ter«, der auch die kulturelle Assimilation an die Tiefland-Kultur blockiere,
ihre »Liebe zur Freiheit und Unabhingigkeit« an die Seite.>* Die kulturel-
len Selbstzeugnisse, die Fletcher Gardner in der ersten Hilfte des 20. Jahr-
hunderts in Form von Bambus-Manuskripten in der surat mangyan sammelte
bzw. in Auftrag gab, sprechen mehrfach diese Werte-Sphire an: Eine dieser
Schriftproben trigt die Uberschrift »Wir wiinschen keinen Herren« (»We wish

21 Vgl. Erni, Christian: Dali Dalis Dilemma. Kultur, Natur und Adaptation bei den Buhid
Mindoros (Philippinen), Berlin: Reimer1996, S. 57; LeBar, Frank M. (Hg.): Ethnic Groups
of Insular Southeast Asia. Vol. 2: Philippines and Formosa, New Haven: Human Rela-
tions Area Files Press 1975, S. 75.

22 H.C. Conklin: Bamboo Literacy on Mindoro, S.7; vgl. E. de la Paz: A Survey of the Ha-
nunoo Mangyan Culture, S. 8.

23 E.delaPaz: A Survey of the Hanunoo Mangyan Culture, S. 37.

24 A. Postma: Facets of a Philippine Cultural Heritage, S. 6, 11.

- am 12.02.2026, 14:08:4



https://doi.org/10.14361/9783839456262-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Weise Wilde

no master«/»Dayo sa dayangan«), und in dem weiteren Text heifit es, gleich-
sam zur Begriindung: »[...] wir witnschen nicht, einem Herren zu gehorchen
und durch diese Spaltung (»partition«) gekrankt zu werden«.?* Obwohl dies im
Hinblick auf das Verhiltnis zu den Tieflindern gesagt wird, driickt es doch
eine allgemeine, auch >innenpolitische« Haltung aus. Im Konflikt zwischen
Friedensliebe und Freiheitsliebe scheint die Option auf Widerstand bei den
Hanunoo-Mangyan nicht ganz so unwahrscheinlich zu sein wie bei den an-
deren Mangyan-Ethnien.®

Auch binnengesellschaftlich ist es so, dass Aggressivitit und Konfliktbe-
reitschaft, so sehr sie im Allgemeinen abgewertet werden, durchaus ihre Re-
fugien besitzen. Dass diese zumindest teilweise der Verbiirgung von Egalitit
dienen, zeigt ein weiteres von Gardner und Maliwanag tibermitteltes Zitat:

»Ein Mangyan istselten zankisch, aufler gegeniiber einem Prahler [braggart].
Schnell verangstigt, wissen wir nicht, wie wir uns richen kénnen. Gleichwohl
schatzt er sein eigenes Urteil hoch ein. Er weif}, wie man >Nein< sagt, und
auch, wie man>Jacsagt.«*’

Ein »Prahler« ist also der Typus, der die affektive MafRigung der Hanunoo-
Mangyan aufler Kraft setzen kann; er trifft auf Neid-Reaktionen bis hin zur
Verhexung. Prahlerei ist aber die gesteigerte Behauptung von Ungleichheit.
Dementsprechend werden die Reichtumsunterschiede bei den Hanunoo-
Mangyan als »minimal« beschrieben.?® Thre Werte und Normen stiitzen
diesen Sachverhalt.

Die Eigentumsordnung sieht, entsprechend der Schwendbau-Wirtschalft,
kein Privateigentum am Boden vor.?? Auch dieses Prinzip ist heute auf dem
Rickzug, denn eine der wenigen effektiven Optionen gegen den fortwihren-
den Landraub durch die Tieflinder besteht im Erwerb eines individuellen

25  F Gardner/l. Maliwanag: Indic Writing I, S. 75.

26  Vgl. Meliton, Gregorio Martinez de Santa Cruz: Rebelion de los de Bulalacao en Min-
doro. Brief des Erzbischofs von Manila an den Alcalde Mayor von Mindoro, Francisco
de Triarte, 6.2.1863, Abschrift; Gardner, Fletcher/Maliwanag, lldefonso: Indic Writing
of the Mindoro-Palawan Axis. Bulletin No.1, Vol. 2. San Antonio (Texas) 1940, S.14; D.
L. C. Bacalzo: Experiencing Gender and Sexuality, S. 65.

27  F Gardner/l. Maliwanag: Indic Writing 11, S. 29.

28  F M. LeBar: Ethnic Groups of Insular Southeast Asia, S. 76.

29  Vgl. F. Gardner/l. Maliwanag: Indic Writing 11, S. 24.

- am 12.02.2026, 14:08:4



https://doi.org/10.14361/9783839456262-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ridiger Haude

Landtitels bei den staatlichen Behrden.?® Im traditionellen System kann im
Prinzip jeder Mensch ein bislang ungenutztes Stiick Wald roden und in Be-
nutzung nehmen; fir die Dauer der Bewirtschaftung wird er bzw. sie dann
Eigentiimer der Ernte. Privateigentum sind ferner die Haustiere, vor allem
Hithner und Schweine. Allerdings ist die Nutzung dieser hochgeschitzten
Nahrung eine streng kollektive, denn nur bei rituellen oder politischen An-
lissen werden Schweine oder Hithner geschlachtet und stets von allen Betei-
ligten verzehrt, wobei hochste Sorgfalt darauf verwendet wird, dass alle Por-
tionen genau gleich groft sind.>! Gerade das Privateigentum an den héchst-
geschitzten Nahrungsmitteln (dies gilt auch fiir Reis) wird also eingespannt
fiir kollektive Zwecke, und seine Akkumulation kann nie privat verwertet wer-
den.?*

Obwohl der Haushalt die Einheit landwirtschaftlicher Titigkeit ist, wer-
den gréfRere Vorhaben durch ad hoc gebildete grofRere Arbeitskollektive um-
gesetzt. Dies betrifft das Pflanzen und die Ernte, aber auch den Hiuserbau
und Zhnliche Aktivititen. Die freiwillig gewahrten Hilfeleistungen werden
nicht entlohnt, sondern beruhen auf dem Prinzip gegenseitiger Hilfe; aber fiir
alle Beteiligten wird vom Nutznief3er des Unternehmens eine Reis-Fleisch-
Mahlzeit ausgerichtet.??

30 Vgl E. de la Paz: A Survey of the Hanunoo Mangyan Culture, S. 61f.; Kasberg, Robert
H.: Are Acephalous Societies Really Headless? The Form of Authority and Leader-
ship Among Swidden Cultivators in the Philippines. Typoskript, 0.]., S. 9; Kikuchi, Ya-
sushi: »Political Leadership and Corporate Group in Cognatic Society. Mindoro Swid-
den Agriculturalists«, in: Filipino Tradition and Acculturation. Reports on Changing
Societies, Research Report I, Philippine Studies Program, The Institute of Social Sci-
ences, Waseda University 1979, S. 135-167, hier S. 147. Miyamoto, Masaru: The Hanunoo-
Mangyan. Society, Religion and Law among a Mountain People of Mindoro Island, Phil-
ippines (= Senri Ethnological Studies, Band 22), Osaka: National Museum of Ethnolo-
gy 1988, S.192, berichtet, wie die Hanunoo-Mangyan in der jliingeren Zeit gelernt ha-
ben, den SpiefS umzudrehen und ihrerseits Tieflinder durch Prasentieren von selbst
aufgesetzten Schrift-»Dokumenten«einzuschiichtern. Hier zeigt sich die Schriftin der
Tat als Ressource des Machtungleichgewichts, aber es ist nicht die eigene Schrift der
Hanunoo-Mangyan, sondern eine (offensichtlich lateinische) Maschinenschrift, und
die Sprache ist Tagalog.

31 Vgl. F Gardner: Philippine Indic Studies, S. 42; Tichy, Herbert: Honig vom Binunga-
baum. Ein Jahr bei primitiven Stimmen, Wien: Ueberreuter 1971, S. 49f.

32 Vgl. M. Miyamoto: The Hanunoo-Mangyan, S. 169.

33 Vgl. E. de la Paz: A Survey of the Hanunoo Mangyan Culture, S. 29f., 52; Inagawa, Hi-
rofumi: »Hanunoo’s Way of Life. I: Swidden Agriculture, in: A Quarterly Record of So-

- am 12.02.2026, 14:08:4



https://doi.org/10.14361/9783839456262-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Weise Wilde

Wie es bei einer bilateralen Gesellschaft der siidostasiatischen Inselwelt
erwartet werden kann3*, existiert zwar eine geschlechtsspezifische Arbeits-
teilung, die aber nicht besonders akzentuiert wird und die im priméiren éko-
nomischen Bereich der Landwirtschaft wenig ausgeprigt ist. Die Position
der Frauen wird dadurch gestarke, dass sie iiber eigene Schwendfelder verfii-
gen.? Es wird jedoch von vielen Autoren beschrieben, dass sich Frauen und
Kinder mehr in der Siedlung aufhalten, wihrend Minner mehr Zeit aufier-
halb derselben verbringen.3®

Fir den Status der Frauen erweist sich die postmaritale Wohnsitzregel als
wichtig. Bei den Hanunoo-Mangyan wohnt ein junges Ehepaar typischerwei-
se zunichst in der Siedlung der Braut. Dieser uxorilokale Wohnsitz wird nach
einigen Jahren aufgegeben zugunsten eines hiufigen Wechsels zwischen Viri-
und Uxorilokalitit, bis schlieRlich eine dauerhaftere Niederlassung gewihlt
wird, die meistens entweder uxorilokal oder neolokal ist.” Diese tendenzielle
Bevorzugung der Herkunftssiedlung der Ehefrau bedeutet, dass die Frauen

cial Anthropology VI, 1 (April 1973), S. 26-33, hier S.29; M. Miyamoto: The Hanunoo-
Mangyan, S. 56.

34 Vgl Errington, Shelly: »Recasting Sex, Gender, and Power. A Theoretical and Regional
Overviews, in: Jane Monnig Atkinson/Shelly Errington (Hg.), Power and Difference.
Gender in Island Southeast Asia, Stanford (California): Stanford University Press 1990,
S.1-58.

35 Vgl D. L. C. Bacalzo: Experiencing Gender and Sexuality, S. 68.

36  Vgl. Postma, Antoon (Hg.): Treasure of a Minority. The Ambahan: A Poetic Expression
of the Mangyans of Southern Mindoro, Philippines, Manila: Arnoldus Press 1981, S. 95;
Panganiban, Wilma: Courting Custom Among the Hanunoo Mangyans of Southern
Mindoro. Seminararbeit, 1978. Typoskript, S.10; H. Tichy: Honig vom Binungabaum,
S. 44; Watari, Yunkichi: »Preliminary Report of Everyday Life at a Hanunoo-Mangyan
Settlement on Mindorox, in: Filipino Tradition and Acculturation. Reports on Changing
Societies. Research Report II, Philippine Studies Program, The Institute of Social Sci-
ences, Waseda University 1983, S. 87-122, hier S. 92; Ingayan, Pacing Among: The Role
of the Hanunoo-Mangyan Woman at Home and in the Community. A Baby Thesis, Pre-
sented to the Faculty of the Education Department, Divine Word College of Calapan,
Oriental Mindoro, 1989. Typoskript; H. C. Conklin: Bamboo Literacy on Mindoro, S. 6f.;
Ders.: Hanunoo Agriculture, S. 11; Ders.: Maling, A Hanunéo Girl from the Philippines.
New Haven (Connectic.): Yale University 1964 (faksimiliert aus: Joseph B. Casagrande
(Hg.), In the Company of Man. Twenty Portraits by Anthropologists, New York 1960,
S.101-125).

37 Vgl. H. C. Conklin: Hanunoo Agriculture, S.13f; D. L. C. Bacalzo: Experiencing Gender
and Sexuality, S. 74.

- am 12.02.2026, 14:08:4

27


https://doi.org/10.14361/9783839456262-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Riidiger Haude

zumeist von konsanguinalen Verwandten umgeben sind, die Midnner hinge-
gen von angeheirateten Verwandten.3® Die Frauen haben dadurch tendenziell
einen Vorteil, was die Intensitit der Solidarititsbeziehungen betrifft.

Ewald Dinter, der langjihrige Direktor der Mangyan Mission der katho-
lischen »Societas verbi divini« (SVD), schreibt noch 2017: »The equality between
man and woman is admirable.«3® Und Doris Bacalzo, die sich mit den Ge-
schlechterverhiltnissen der Hanunoo-Mangyan beschiftigt hat, kommt zu
dem Schluss: »Ja, eine anndhernde Gleichheit der Geschlechter [a near gender
and sexual equality] existiert in diesem Teil der Welt.«*® Das eigene Gender-
Konzept dieser Menschen ist, Bacalzo folgend, durch die Idee der Gleichar-
tigkeit [sameness] geprigt. Es existiert gleicher Zugang zu allen Ressourcen,
insbesondere besitzen Minner und Frauen je eigene Schwendfelder. Die frii-
her hiufig geiibte Praxis der Tétung unerwiinschter Neugeborener infolge
autonomer Entscheidung ihrer Mutter zeigte keine Prioritit hinsichtlich ei-
nes Geschlechts. Es gibt fiir beide Geschlechter keine Initiationsrituale, und
auch die Hochzeit vollzieht sich ohne Zeremonie, allerdings geht einer ers-
ten Ehe ein einjahriger Brautdienst des Briutigams bei den Schwiegereltern
voraus.

Zum giinstigen Status der Frauen trigt auch die im Wertesystem promi-
nente Abneigung gegen Aggressivitit und Gewalt bei.** Auch auf der symbo-
lischen Ebene - z.B. in der Nutzung des Raums im Haus, oder in der Beklei-
dung - gibt es keine ausgepragte Unterscheidung zwischen den Geschlech-
tern.*>

38 Vgl. M. Miyamoto: The Hanunoo-Mangyan, S. 63.

39  Dinter, Ewald: »Introduction, in: Lolita Delgado Fansler et al. (Hg.) Bamboo Whispers.
Poetry of the Mangyan, O. 0. 2017, S.14-15, hier S.15.

40 D. L. C. Bacalzo: Experiencing Gender and Sexuality, S. 66.

41 Vgl. D. L. C. Bacalzo: Experiencing Cender and Sexuality, S.67-74. In diesem Sinne
sagt auch T. Gibson: Symbolic Representations of Tranquility and Aggression, S. 6,
im Hinblick auf die Buhid: »[...] die Entwertung der Gewalt gibt Buhid-Frauen einen
Vorteil gegeniiber Frauen in kriegerischen Gesellschaften. Angesichts der geringeren
Oberkérper-Kraft der Frauen, verglichen mit jener der Midnner, hilft eine positive Be-
wertung von Gewalt, mannliche Herrschaft zu legitimieren.« Meines Erachtens soll-
te kein Determinismus in dieser Frage angenommen werden — auch kriegerische Ge-
sellschaften wie die Irokesen kénnen eine Geschlechtersymmetrie ausbilden; aber als
Argument einer sWahlverwandtschaft« ist der postulierte Zusammenhang durchaus
plausibel.

42 Vgl. Kurimoto, Makiya: »Hanunoo’s Way of Life. I1l: Dwelling, in: A Quarterly Record of
Social Anthropology V1,1 (April1973), S. 44-52, hier S. 48f.; M. Miyamoto: The Hanunoo-

- am 12.02.2026, 14:08:4



https://doi.org/10.14361/9783839456262-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Weise Wilde

Jedoch sind Frauen von den >Amtern« ritueller, und noch stirker: schieds-
richterlicher, Spezialisten, zwar nicht ausgeschlossen, tiben sie aber viel selte-
ner aus als Mdnner. So gibt Miyamoto eine Liste von 71 Rechtsexperten wieder,
unter denen sich nur eine einzige Frau findet.*> Auch wenn das vorliegende
Material reprasentative Aussagen in dieser Hinsicht nicht erlaubt (geschwei-
ge denn zur diachronen Entwicklung dieses Aspekts), erscheint Bacalzos An-
sicht, der Zugang zu solchen Positionen sei genderneutral*, zu optimistisch.

Was das Verhiltnis zwischen den Generationen betrifft, so wird in der
Literatur zwar von »Gehorsam« der Kinder gegeniiber ihren Eltern gespro-
chen*, zugleich aber auch von einer strikt gewaltfreien und zwanglosen Er-
ziehung seitens der Erwachsenen.*® Der »Gehorsam« der Kinder scheint da-
her als bereits verinnerlichter Wertekanon der Konfliktvermeidung zu lesen
zu sein, ebenso wie die erzieherische Praxis. Antoon Postma schreibt zu die-
ser Frage, dem Alter wiirden in der Gesellschaft der Hanunoo-Mangyan kein
besonderer Status und keine besonderen Privilegien verliehen.#” Unstrittig ist
iberdies, dass es kaum symbolische Unterscheidungen von Altersstufen gibt.
Das Fehlen von Initiations-, Hochzeits- und sonstigen Ubergangsritualen ist
hier ein wichtiger Indikator, ebenso wie fehlende »Altersdifferenzierungen
bei der Bekleidung«.*8

Mangyan, S. 14; vgl. aber Kikuchi, Yasushi: »Cosmology in Hanunoo Society«, in: A Quar-
terly Record of Social Anthropology VI, 1 (April 1973), S. 1-25.

43 Vgl. M. Miyamoto: The Hanunoo-Mangyan, S.152-154 — Nicole Hofmann (Die macht-
freie Cesellschaft. Geschlecht und Verwandtschaft in einer philippinischen Hochland-
gesellschaft, Hamburg: Lit1997, S. 159-202) schildert fiir die Buhid, dass die Positionen
der Schamanen sowie der Vermittler bei 6ffentlichen Konfliktschlichtungen deutlich
ofter von Mdnnern als von Frauen wahrgenommen wiirden. Jiirg Helbling (Verwandt-
schaft, Macht und Produktion. Die Alangan-Mangyan im Nordosten von Mindoro, Phil-
ippinen, Berlin: Reimer 1996, S. 247) schreibt (iber die Alangan, die Schamanen sei-
en dort »fast immer dltere Manner, selbst wenn auch ab und zu jingere Mdnner und
vereinzelte Frauen iber entsprechende Fahigkeiten verfiigen«. Fiir das von ihm unter-
suchte Dorf Sangilen zihlt er hingegen sechs schamanisch titige Personen auf, von
denen drei Frauen sind.

44  Vgl. D. L. C. Bacalzo: Experiencing Gender and Sexuality, S. 68.

45  F Gardner/l. Maliwanag: Indic Writing |, S.29, 34; M. Miyamoto: The Hanunoo-
Mangyan, S. 23.

46  F Gardner/l. Maliwanag: Indic Writing 1, S. 30.

47  Vgl. A. Postma: Treasure of a Minority, S.125.

48  H.C. Conklin: Hanunoo Agriculture, S.11; vgl. auch Ono, Nobutoshi: »Hanunoo’s Way
of Life. II: Clothing (RUTAI)«, in: A Quarterly Record of Social Anthropology VI, 1 (April
1973), S.34-43.

- am 12.02.2026, 14:08:4

219


https://doi.org/10.14361/9783839456262-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

220

Ridiger Haude

Die schriftgestiitzte Poesie ist vielleicht die wichtigste symbolische Ab-
sicherung dieser egalitiren und gewaltablehnenden Normen. Gardner und
Maliwanag iberliefern ein Gedicht, in dem der kollektive Spott als Sanktion
gegen Normabweicher formuliert ist: »Man schreibe es auf: >Zinkische Fa-
milie,/alle voll Gier«.«* Man beachte hier, wie in der Negation die zentralen
Werte, Harmoniestreben und Egalititsstreben, als aufeinander bezogen auf-
gefasst werden. In einem weiteren Gedicht heifst es: »Wenn du duflerst zornig
bist,/Beeil dich, es zu unterdriicken;/Das klirt das Denken/Weit iiber die Ur-
sache des Zorns hinaus.« Erziehung zielt hier also auf die Zuriickhaltung von
Affekten, und sie verwirklicht sich in der »Innenlegung« von gesellschaftli-
chen Zwingen, die somit, wie Wagner und ich dies formuliert haben, ein
»produktives Moment« im Sinne der Egalititssicherung annehmen, sofern
es nur inhaltlich egalitire Zwinge sind.”® Das ist bei den Hanunoo-Mangyan
offensichtlich der Fall. Diese Ethnie ist ein besonders frappierendes Beispiel
dafiir, dass »Zivilisation«, wie Norbert Elias sie als Prozess in der abendlin-
dischen Neuzeit so trefflich analysiert hat®!, zeitlich und riumlich nicht so
exklusiv gesehen werden kann, wie Elias dies tat, und dass ihr zentrales Mo-
ment — eben die Affektmodulation und die Innenlegung von Zwingen — kei-
neswegs immer, wie in Europa, mit staatlicher Zentralisation einher gehen
muss. Nicht Monopolisierung legitimer Gewaltsamkeit folgt aus diesem Prozess
der Zivilisation, sondern Delegitimierung aller Gewaltsamkeit.

Kommen wir nun zur Frage politischer »Instanzen«, wie Sigrist jene Per-
sonen nennt, an denen sich Macht kristallisiert, auch wenn sie keinen herr-

t.5% Die Literatur seit dem frithen 20. Jahrhun-

schaftlichen Modus annimm
dert spricht von »Hiuptlingen« bei den Hanunoo-Mangyan, wobei zweier-
lei auffillt: Die durchgingig mit Lehnwortern (Spanisch, Tagalog) bezeichne-
ten Amter erscheinen vor allem in solchen Siedlungen, die dem Kontakt mit
den Kiistenbewohnern stirker ausgesetzt waren, bzw. ihre Funktion bestand

in der Regelung solcher Kontakte; und diese Instanzen verfiigten iiber keine

49  F Gardner/l. Maliwanag: Indic Writing 11, S. 48.

50 R.Haude/T. Wagner: Herrschaftsfreie Institutionen, S. 67.

51 Vgl. Elias, Norbert: Uber den Prozess der Zivilisation. Soziogenetische und psychoge-
netische Untersuchungen. 2 Bande, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1987.

52 Vgl. Sigrist, Christian: Regulierte Anarchie. Untersuchungen zum Fehlen und zur Ent-
stehung politischer Herrschaft in segmentéren Gesellschaften Afrikas, Hamburg: EVA
31994, S.127-157.

- am 12.02.2026, 14:08:4



https://doi.org/10.14361/9783839456262-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Weise Wilde

Herrschaftsbefugnisse, keine Erzwingungsstibe usw. Sie konnten qua Auto-
ritit iiberzeugen, aber nicht qua Herrschaft befehlen.>?

Ahnlich liegt der Fall auch bei den Spezialisten des Rechts, die bei St6-
rungen des gesellschaftlichen Gleichgewichts schiedsrichterlich ausloten, wie
das Gleichgewicht wiederherzustellen sein kénnte. Weil es weder eine Polizei,
noch Gefingnisse gibt, kann jeder Schiedsspruch nur funktionieren, wenn er
einen Konsens der Gruppe (inklusive beider streitenden Parteien) ausdriickt.
Typischer Bestandteil solcher Schiedsspriiche sind kollektive Festessen, die
umso iippiger ausfallen, je wohlhabender die dazu verpflichtete Seite ist. So
lassen sich gleichzeitig temporire Inegalititen ausgleichen und die Gemein-
schaft fester zusammenbinden.>*

Im Unterschied zum Potlatch ist solche Wohlstandsvernichtung bei den
Hanunoo-Mangyan noch nicht einmal mit Prestigegewinn verkniipft, weil
die ausrichtende Seite mit der Verursachung von Konflikten bzw. Gleichge-
wichtsverletzung konnotiert ist. — Oder mit Missgeschick, wie im Falle ei-
ner Krankheit. Hier kommen als weitere Instanzen die religidsen Experten
der Hanunoo-Mangyan ins Spiel, die mittels magischer Hilfsmittel einen be-
vorzugten Kontakt zur Welt der Geister haben und fiir die Krankenheilung
zustindig sind, insbesondere wenn die Erkrankung aus Hexerei resultierte.
Hexerei ist von Neid, jenem genuin auf Egalitit zielenden Gefiihl, motiviert.>>
Deswegen ist einleuchtend, dass die Ausrichtung eines Festessens seitens der
verhexten Person zur Heilung beitrigt, weil sie die Ursache des Neides ab-
baut. Indessen sind die Machtressourcen der schamanischen Heiler_innen zu
sehr anlassbezogen und auch zu sehr sozial gestreut, als dass hieraus Herr-

schaft erwachsen kénnte.®

53  Vgl. A. B. Meyer/A. Schadenberg/W. Foy: Die Mangianenschrift von Mindoro, S.3; F.
Gardner/l. Maliwanag: Indic Writing I, S. 66; F. Gardner: Philippine Indic Studies, S. 43;
H. C. Conklin: Bamboo Literacy on Mindoro, S.7; R. H. Kasberg: Are Acephalous So-
cieties Really Headless?, S.11-15; Y. Kikuchi: Cosmology in Hanunoo Society, S.2; M.
Miyamoto: The Hanunoo-Mangyan, S. 58-64.

54  Vgl. M. Miyamoto: The Hanunoo-Mangyan; F. Gardner/l. Maliwanag: Indic Writing |,
S.11f., 38f,; F. Gardner/l. Maliwanag: Indic Writing Il, S.13, 22, 32, 34; H. C. Conklin: Ha-
nunoo Agriculture, S.12; E. de la Paz: A Survey of the Hanunoo Mangyan Culture, S. 37;
F. M. LeBar: Ethnic Groups of Insular Southeast Asia, S. 75; D. L. C. Bacalzo: Experiencing
Genderand Sexuality, S. 74f; R. H. Kasberg: Are Acephalous Societies Really Headless?,
S.14.

55  Vgl. C. Sigrist: Regulierte Anarchie, S.190.

56  Vgl. M. Miyamoto: The Hanunoo-Mangyan, S. 64-66; F. Gardner/l. Maliwanag: Indic
Writing Il, S. 8-12, 35; H. C. Conklin: Bamboo Literacy on Mindoro, S. 7; F. Dichoso: Some

- am 12.02.2026, 14:08:4

221


https://doi.org/10.14361/9783839456262-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

222

Riidiger Haude

Zwei Aspekte der Religiositit der Hanunoo-Mangyan seien in diesem
Zusammenhang erwihnt, die als institutionelle Mechanismen der Herr-
schaftsverhinderung wirken. Die transzendente Welt der Hanunoo-Mangyan
ist nicht nur von einer Vielzahl von Geistern bevélkert, sondern es gibt auch
das Konzept eines Hochgottes, welcher den Namen »mahal na makaako« tragt.
Indem er auf die Mangyan schaut, erhilt er sie am Leben. Neben diesem
gibt es eine weitere, offenbar vor langer Zeit von christlichem Gedankengut
beeinflusste Wesenheit, den »diyos anak« (»Gott das Kind«), der »mahal na
maayo« genannt wird, und der der Sohn des vorgenannten Schopfergottes
ist.” Wihrend mahal na makaako den Tagalog-Titel »Panginoon« (oberster
Herrscher der Welt) tragt, gilt sein Kind als presidente iiber die gesamte
Welt (bzw., in Tagalog, »Pangulo«sg), dessen Pflichten darin bestehen, die
Ausfithrung der Befehle seines Vaters zu iiberwachen.”® Fermin Dichoso
hat dieses Konzept mit vollem Recht als »theokratisch« bezeichnet. Bei der

© sollte man hier, wie im israeliti-

Ambivalenz des Konzepts »Theokratie«®
schen Falle, genauer von »unmittelbarer Theokratie« sprechen, wenn hier
nicht gerade mit dem diyos anak eine Vermittlungsinstanz vorlige. Da diese
Vermittlungsinstanz indessen ihrerseits kein menschlicher Herrscher ist,
sondern ein jenseitiges Wesen, kann dieses Konzept ebenfalls der Delegiti-
mation menschlicher Herrschaft dienen. In diesem Sinne mutmafit denn

auch Dichoso:

»Fiir alle praktischen Zwecke wird Gott (Panginoon) als Fithrer der Hanunoo
angesehen. Dies konnte die Tatsache erklaren, dass sie unter sich keine an-
erkannten sichtbaren Fithrer haben.«®’

Notes on the Hanunoo-Mangyan Culture, S.194; A. Postma: Treasure of a Minority,
S.134-142; D. L. C. Bacalzo: Experiencing Gender and Sexuality, S. 66.

57 M. G. P.G. Faylona: Hanunoo-Mangyans< Bamboo Scripts, S.16; E. de la Paz: A Survey
of the Hanunoo Mangyan Culture, S. 41.

58 InTagalogbedeutet Panginoon»Herr«(Lord [Sir]), und Pangulo»Fihrer«oder»Anfithrer«
(Leader, Head [of a body of people]). Fiir klarende Auskinfte in diesem Zusammenhang
danke ich Antoon Postma (personliche Korrespondenz).

59  Vgl. F. Dichoso: Some Notes on the Hanunoo-Mangyan Culture, S.193; E. de la Paz: A
Survey of the Hanunoo Mangyan Culture, S. 41; M. G. P.G. Faylona: Hanunoo-Mangyans<
Bamboo Scripts, S. 16f.

60 Vgl. R. Haude: Alphabet und Demokratie, S.11; R. Haude/T. Wagner: Herrschaftsfreie
Institutionen, S. 201-203.

61 F Dichoso: Some Notes on the Hanunoo-Mangyan Culture, S.194.

- am 12.02.2026, 14:08:4



https://doi.org/10.14361/9783839456262-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Weise Wilde

Die Hiufung fremdsprachlicher (Spanisch, Tagalog) Bezeichnungen in die-
sem theokratischen Konzept lisst vermuten, dass das Konzept selbst eine
Folge des kulturellen Kontakts mit der christlichen Religion ist, von der be-
stimmte theologische Aussagen gemifd den Bediirfnissen einer herrschafts-
freien Gesellschaft uminterpretiert und so in die eigene Kultur integriert wur-
den. Dass daraus eine Theologie entstand, die der herrschaftskritischen Tra-
dition der Bibel (vgl. etwa Ri 8,23; 1Sam 8) genau entspricht, ist ein verbliif-
fender Sachverhalt, der dazu zwingt, die kulturelle Spannweite des Konzepts
unmittelbarer Theokratie neu zu itberdenken.

Der zweite egalisierende Aspekt der Religiositit der Hanunoo-Mangyan
besteht in der rituellen Praxis. Alle wichtigen religiosen Ereignisse, sowohl je-
ne, die mit dem landwirtschaftlichen Zyklus zusammenhingen, als auch jene,
die zur Krankenheilung gehoren, stehen im Zusammenhang mit grofRen Fest-
mahlen, bei denen Reis und Haustiere an alle Betroffenen gleichmifiig aus-
geteilt werden. Die Zusammengehorigkeit der jeweiligen Gemeinschaft wird
so als egalitare Konsumgemeinschaft gestiftet; dies ist ein zentrales Moment in
der Bewiltigung von Krisen aller Art.

Paradigmatisch zeigt sich der eminent sozial-integrative Charakter bei
dem »grofiten sozio-religiosen Ereignis des Jahres«, der Feier der Zweitbe-
stattung der Toten (»panlidan«). Dieser kulturelle Zug, die zweifache Bestat-
tung der Toten, gehort zu den Besonderheiten der Hanunoo-Mangyan, er
18st z.B. bei den benachbarten Buhid eher Befremden aus. Zitieren wir die
Charakterisierung von Conklin etwas ausfithrlicher, weil sie uns, wie Conklin
selbst betont, ganz in die Nihe der kulturellen Funktion der Literalitit bei
den Hanunoo-Mangyan fithrt:

»Zu dieser Zeit, gewohnlich im Anschluss an die Reisernte, werden die
Knochen jener Verwandten, die seit mindestens einem Jahr tot und begra-
ben sind, exhumiert, in die elegantesten Hanundo-Kleider gewandet, in
spezielle Hiuser gesetzt, und man bietet ihnen tiglich besonderes Essen
an. Nach einer Woche solcher Prédliminarien versammeln sich hunderte
zuvor unterrichteter Hanundo-Stammesangehdoriger in dem riesigen Tanz-
pavillon, der extra fiir diesen Anlass errichtet wurde, und der Ausrichter
[sponsor] muss eine fir zwei oder drei Tage ausreichende Zahl Rinder und
zahlreiche Schweine schlachten und Reis stampfen, und kochen, um die
hungrige Menge zu sattigen, bis er schliellich seine komplette eigene
Nahrungsgrundlage erschopft hat. Obwohl der Hauptzweck, das panlidan
abzuhalten, in der Zufriedenstellung der Geister der Verstorbenen besteht

- am 12.02.2026, 14:08:4

223


https://doi.org/10.14361/9783839456262-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

224

Ridiger Haude

(deren Knochenbiindel am Ende der Zeremonie sorgfiltig gewogen werden,
um festzustellen, ob sie befriedigt sind —falls ja, so glaubt man, werden die
Knochen spiirbar leichter sein und kénnen dann mit anderen Biindeln in der
Familien-Begrabnishohle placiert werden), erfordert der Anlass ein grofies
Feiern, Tanzen, Liebeswerben, Singen und Vergnigen aller Besucher. Das
endlose Darbringen von Stindchen [serenading] dauert von Sonnenunter-
gang bis Sonnenaufgang, wobei die Madchen mit Liedern und Fl6tenmusik,
oder mit Bambus-Maultrommeln antworten. Allen Festschmuck, den die
jungen Dandies und Jungfern besitzen — grofitenteils extra fiir diesen
Anlass vorbereitet — tragen sie, und Liebende tauschen Andenken aus, z.B.
phantasievolle Messerscheiden und fein gewobene Korbe aus Palmbléttern
und Rattan.«®?

Jene poetischen »Stindchen« aber sind das zentrale Genre der Schriftnutzung
bei den Hanunoo-Mangyan.

Schriftverwendung bei den Hanunoo-Mangyan

Wie in allen literalen Gesellschaften, ist die Schrift auch bei den Hanunoo-
Mangyan ein Medium der, wie Jan Assmann das ausgedriickt hat, »Zirkula-
tion kulturellen Sinns«.®® Was da zirkuliert, erhilt seinen Rahmen von den
kulturellen Charakteristika der Gesellschaft, wie sie teilweise im vorigen Ab-
schnitt erdértert wurden. Das Medium ist auch hier nicht die Botschaft, und
die Gesellschaftsstruktur hat einen weit stirkeren Einfluss auf alle Aspekte
der Schriftverwendung als umgekehrt die Schrift auf die Logik der Kultur.
Dies soll im Folgenden verdeutlicht werden.

Die Schrift ist im Alltag der Hanunoo-Mangyan omniprisent. Man findet
sie, gemifd einer Schilderung von Antoon Postma, auf den Bambus-Behiltern,
in denen die Leute Tabak oder die Zutaten fiir den Konsum von Betelniissen
aufbewahren, ferner auf geflochtenen Palmblatt-Korben, auf ihren selbstge-
webten Kleidern, auf ihren Saiteninstrumenten, auf Pfeil-und-Bogen-Sets,

62  H.C.Conklin: Bamboo Literacy on Mindoro, S. 8. Vgl. zur Zweitbestattung u.a. auch F.
Gardner/l. Maliwanag: Indic Writing |, S. 58; F. Gardner/I. Maliwanag: Indic Writing Il
S.14; F. Gardner: Philippine Indic Studies, S. 46-50.

63  Assmann, Jan: Das kulturelle Gedachtnis. Schrift, Erinnerung und politische Identitat
in frithen Hochkulturen, Minchen: Beck 1997, S. 22.

- am 12.02.2026, 14:08:4



https://doi.org/10.14361/9783839456262-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Weise Wilde

die sie fiir die Jagd benutzen.®* Man sieht sie auf Hauspfosten, Hauswinden,
auf jungen Bambusschdsslingen am Wege oder, grob mit dem bolo (Messer)
in>Grofibuchstaben<auf einen umgefallenen Baumstamm gehauen. Und man
solle nicht iiberrascht sein, so fiigt Postma hinzu, wenn das Papiergeld, das
man in einem Laden Siidmindoros als Wechselgeld bekommt, mit Mangyan-
Schrift bedeckt sei.®> Abgesehen von dieser modernen Adaption, ist festzu-
halten, dass alle Schrifttriger pflanzliche Materialien sind, die infolge der
klimatischen und 6kologischen Verhiltnisse iiber eine begrenzte Haltbarkeit
verfiigen. Es gibt keinerlei Inschriften in Stein und keine beschriftete Ke-
ramik, und deshalb auch keine archiologischen Funde dieser Schrift; das
gilt cum grano salis® fiir die philippinischen Schriften insgesamt.®” Im Fal-
le der Hanunoo-Mangyan ist dieser Befund in jeder Hinsicht funktional fiir
die herrschaftsfreie politische Struktur: Erstens ist das Schreibmaterial fiir
jedes Gesellschaftsmitglied ohne gréferen Aufwand frei verfigbar und des-
halb egalitits-kompatibel. Zweitens wird die Tradierung des kulturellen Ge-
dichtnisses, soweit dieses iiberhaupt dem Schriftmedium anvertraut wird,
weiterhin homdostasefihig gehalten: Im Prozess des stindigen Kopierens der
Texte kénnen sich Anderungen, die durch den Wandel der sozialen oder na-
tiirlichen Realitit >notwendig« geworden sind, relativ geschmeidig einstellen
— obsolete Texte verschwinden, andere kénnen variiert werden, neue kommen
hinzu usw. Die Gefahr etwa, dass ein einmal zwischen Gleichen formulierter
Rechtsstatus spiter, etwa infolge demographischen Wandels, die Verhiltnisse
von Ungleichen festschreibt, ist schon dadurch gebannt.

Recht unterschiedlich sind die in der Literatur gegebenen Aussagen zur
Literalititsrate der Hanunoo-Mangyan. Glicorio Ordofiez schrieb im Jahre
1906, »vielleicht drei Prozent« verstiinden es, ihr eigenes »Alphabet« zu lesen
und zu schreiben.®® Es ist dabei nicht klar, auf welche Gesamtheit diese Zahl
sich beziehen soll; denn obwohl Ordofiez dies in Bulalacao, also im Hanunoo-
Mangyan-Gebiet verdffentlichte, bezog er sich im Titel auf »die Mindoro-
Mangyan, also moglicherweise auf die indigenen Bewohner der gesamten

64  A. Postma:Contemporary Mangyan Scripts, S.3; vgl. auch D. Diringer: The Alphabet,
S.348; und zur Beschriftung der selbst verfertigten Gitarren F. Gardner: Philippine Indic
Studies, S. 55.

65  A. Postma: Contemporary Mangyan Scripts, S. 9.

66  Vgl.]. G. Espallargas: The Sumatran Origins of the Philippine Script, S.124.

67  Vgl. F. Gardner: Philippine Indic Studies, S. 3.

68  Z.n.F Gardner/l. Maliwanag: Indic Writing |, S. 59.

- am 12.02.2026, 14:08:4

225


https://doi.org/10.14361/9783839456262-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

226

Ridiger Haude

Insel. Gardner und Maliwanag erwihnen 1939 insbesondere, dass viele Frauen
die »Hampangan-Hanono-o-Sprache« sowohl lesen als auch schreiben kénn-
ten.®® Im zweiten Band ihrer Kompilation lassen sie jedoch ihre Gewihrsfrau
Luyon (in surat mangyan!) dulern: »Nicht zahlreich sind jene, die zu schreiben
verstehen.«’° In den 70er Jahren vertrat Martin Shivnan noch einmal die An-
sicht, nur wenige Mangyan seien, »selbst in ihrer eigenen Sprache, literal.”*
Hier ist aber nicht nur fraglich, ob er die Gesamtheit der indigenen Bevol-
kerung Mindoros oder die Hanunoo-Mangyan im Besonderen meint; seine
Argumentation muss auch im Lichte seines Hauptanliegens gesehen werden,
die Mangyan als eine Ethnie zu zeichnen, die in »absoluter Armut« existiert.

Die tibrigen, und darunter die am besten informierten, Autoren gehen
von einer hohen Literalititsrate aus. So schreibt Conklin Ende der 40er Jahre,
in einigen Siedlungen »im zentralen Areal« der Hanunoo-Mangyan (d.h. mit
wenig Kontakt zu den Tieflindern) betrage diese Rate iiber 60 Prozent.”* Von
»bis zu 60 Prozent« Literalitit spricht 1975 das Handbuch »Ethnische Grup-
pen im Insularen Siidostasien«.” Auch Postma rechnet in den 60er Jahren mit
»ungefihr 60 %«’#, setzt diese Ziffer aber in den 70er Jahren auf »fast 70 Pro-
zent« hinauf.”® Erst in den 8oer Jahren beklagt er eine Vernachlissigung der
Schrifttradition, und in den 9oer Jahren eine direkte Ablehnung der Schrift
als »altmodisch und unpraktisch« bei der Jugend.76 Die Verfallsrate der ei-
genstindigen Schriftkultur diirfte proportional zur Intensitit der Kontakte
mit den damuong sein und daher in den Bergen geringer ausfallen; allerdings
bemiihen sich die Missionare der SVD, in den von ihnen initiierten Schulen

neben der lateinischen Schrift auch die surat mangyan lehren zu lassen.””

69  F Gardner/l. Maliwanag: Indic Writing I, S. 28.

70  F Gardner/l. Maliwanag: Indic Writing 11, S. 26.

71 Shivnan, Martin: The Voice of Absolute Poverty. Typoskript, Februar 1977, S. 3.

72 H.C. Conklin: Bamboo Literacy on Mindoro, S. 9.

73 F M. LeBar: Ethnic Groups of Insular Southeast Asia, S. 74.

74 Postma, Antoon: »The Ambahan: A Mangyan-Hanunoo Poetic Form, in: Asian Studies
11,1 (April 1965), S. 71-85, hier S. 79.

75  A.Postma: Contemporary Mangyan Scripts, S. 7; A. Postma: Treasure of a Minority, S. 13.

76  Postma, Antoon: The Mangyan Ambahan. Past, Present, Future. Manuskript eines Vor-
trags, Januar 1985, S.13; Ders.: »The Ambahan. A Mangyan Poem of Mindorox, in:
Philippine Quarterly of Culture & Society 23 (1995), S. 44-61, hier S. 59; vgl. auch Ders.:
The Ambahan. Mangyan Verbal Art. Vortragsmanuskript, Oktober 1980, S. 7.

77 Vgl.E. dela Paz: A Survey of the Hanunoo Mangyan Culture, S. 58.

- am 12.02.2026, 14:08:4


https://doi.org/10.14361/9783839456262-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Weise Wilde

Eine Literalititsrate der Hanunoo-Mangyan von 60 bis 70 Prozent kann
fiir das dritte Viertel des 20. Jahrhunderts somit als gesichert gelten, und es
sind keine Griinde dafiir erkennbar, diesen Befund nicht um etliche Jahrzehn-
te in die weitere Vergangenheit zu extrapolieren. Das Erstaunliche an einer
so hohen Rate der Schriftkundigkeit liegt nun darin, dass es traditionell kei-
ne organisierte Form des Lehrens und Lernens der Schrift gibt. Der Erwerb
dieser Kulturtechnik geschieht auf rein freiwilliger Basis. So schreibt Postma:

»Die Schrift wird von der Mehrheit der Mangyan-Bevélkerung, Mannern wie
Frauen, beherrscht und praktiziert, obwohl es keine strikte und formalisierte
Methode gibt, sie den Kindern beizubringen. Die Eltern zwingen sie ihnen
nicht auf, sondern fiir gewohnlich entwickelt ein Junge oder ein Mddchen
Interesse an dieser Kommunikationsform und lernt sie geduldig, ein Zeichen

nach dem anderen.«”®

Auch Luyon hatte geschrieben, da es keine Lehrer in der Kultur der Hanunoo-
Mangyan gebe, werde das Schreiben wie jede andere Fertigkeit durch Nach-
ahmung gelernt.”

Es ist eine Ungenauigkeit, wenn Emeterio de la Paz schreibt, die Technik
des Schreibens und Lesens werde erst im Erwachsenenalter erlernt.®° Viel-
mehr sind es die Heranwachsenden, die die Motivation entwickeln, sich diese
Technik anzueignen. Am eindrucksvollsten hat dies Harold Conklin beschrie-
ben. In seinem Aufsatz von 1949 gab er, nachdem er ebenfalls das »iiberra-
schende Fehlen formaler Unterweisung im Gebrauch dieser Schrift« konsta-

tiert hatte, folgendes Beispiel:

»Ein junger Bursche hat begonnen, ein ernsthaftes Interesse an den Mad-
chen verschiedener Nachbarsiedlungen zu entwickeln. Daher verbringt er
auch, dem Brauch folgend, nennenswerte Zeit mit denjenigen seiner ilte-
ren mannlichen Verwandten, die gute Singer sind, und versucht stets, zu-
satzliche Verse aufzuschnappen, die fiir das Darbringen eines Stindchens
[serenading] brauchbar sind. Wenn er seinen Onkel ein langes und beson-
ders gefilliges Lied singen hort, bittet er ihn, die Worter auf einen Kalkbe-
hilter aus Bambus zu schreiben. Sein Onkel holt bereitwillig sein kleines
Messer aus der Scheide und ritzt mit der scharfen Spitze das gesamte Lied,

78  A.Postma: Facets of a Philippine Cultural Heritage, S. 7.
79  Vgl. F. Gardner/l. Maliwanag: Indic Writing I, S. 31.
80 Vgl. E. dela Paz: A Survey of the Hanunoo Mangyan Culture, S. 23.

- am 12.02.2026, 14:08:4

221


https://doi.org/10.14361/9783839456262-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

228

Riidiger Haude

Silbe fiir Silbe, in die harte, glanzende Oberfliche des Bambus [..]. Wah-
rend der Onkel des Jungen die Inschrift fertig stellt, erklart er, dass jedes
Zeichen fiir nur eine Silbe steht. Dann, wihrend sie das Lied laut wieder-
holen, verfolgen sie sorgfaltig die Schrift, indem sie mit dem Finger jedem
der eingeritzten Zeichen folgen. Daraufhin tut der Junge dies fiir sich allein,
wird mehr und mehr mit den verschiedenen Zeichenformen vertraut und
klart Zweifelsfille mit seinem Onkel. Da ein Kalkbehélter ein unentbehrli-
cher personlicher Besitz ist und immer im Schulterbeutel mitgefiihrt wird,
kann derJunge die Zeichen dieses Liedes jedes Mal betrachten, wenn er ein
Betel-Kauen zubereitet. Nach ein paar Tagen hat er sie perfekt gelernt und
beginnt mit Schreibiibungen, indem er dieselbe Inschrift auf die Riickseite
seines Bambus-Bogens [selfbow] kopiert und dabei allméhlich die passende
Technik entwickelt, jedes der Zeichen mit seinem eigenen Messer einzurit-
zen. Bald kehrt er zu den Alteren zuriick, um das Ergebnis begutachten zu
lassen, und um weitere Lieder und die Kenntnis zusatzlicher Zeichen zu er-

langen.<&

Es ist also die Brautwerbung, welche die Jugendlichen veranlasst, die Schrift
zu erlernen (wir kommen darauf zuriick). Dies gilt fiir beide Geschlech-
ter. Conklin hat in einer anderen Arbeit das Leben eines heranwachsenden
Hanunoo-Mangyan-Midchens mit dem Namen Maling beschrieben. 1957 traf
er die Elfjahrige dabei an, wie sie die Fulbodenleisten in ihrem Wohnhaus
mit einem Messer bearbeitete. Auf seine Frage nach dem Zweck antwortete
Maling nur, sie »kritzele«; spater entdeckte Conklin aber »ein halbes Dutzend
klar eingeritzte Silbenzeichen« zwischen anderen, misslungenen Zeichen.
Maling erklirte spiter, sie kenne die Bedeutung der Zeichen nicht; sie habe
sie einfach vom Tabakbehilter ihrer Mutter kopiert. Aber sie zeigte sich recht
interessiert am Erlernen der Ambahan-Gedichte, die u.a. bei der Brautwer-
bung verwendet werden. Wenige Wochen spiter stellte Conklin fest, dass
Maling bereits 18 hiufig vorkommende Zeichen (von den 48 diakritischen
Varianten) beherrschte.

»Im Abstand von sechs bis acht Wochen fiihrte ich danach weitere Uberprii-
fungen durch, um Malings Fortschritte festzustellen. Jedes Mal hatte sie sie-
ben oder acht neue Zeichen hinzugelernt, bis sie alle beherrschte aufer je-
nen, die die fiinf oder sechs seltensten Silben in der Sprache reprasentieren.
Zu dieser Zeit war sie recht geiibt in schneller Transkription, und sie konnte

81  H.C. Conklin: Bamboo Literacy on Mindoro, S. 9-10.

- am 12.02.2026, 14:08:4



https://doi.org/10.14361/9783839456262-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Weise Wilde

fastjeden Vers lesen, den sie fand, und tat das auch. Im Laufe von sechs Mo-
naten hatte sie, ohne irgendeine ihrer Haushaltspflichten aufzugeben, das
technische Training nahezu vollendet, das sie benétigte, um fiir den Rest ih-
res Lebens unzihlige Lieder und Briefe aufzuzeichnen und zu lesen. Keine
einzelne Person hatte sie mit mehr als einem Bruchteil des Lesematerials
versorgt, das sie studiert hatte«.5?

Die hier zutage tretende Art des Lernens einer so avancierten Kommunikati-
onstechnik wie des Lesens und Schreibens zeigt eindrucksvoll, dass und wie
dies in einem herrschaftsfreien Kontext méglich ist. Es gibt keine spezialisier-
ten Lehrpersonen, und gerade in diesem Lernfeld auch keinerlei Lernzwang,
die Initiative geht immer von den Lernenden aus. Einmal unterstellt, dem
Kommunikationsmedium Schrift »inhiriere« eine gewisse Anfilligkeit fiir die
Indienstnahme durch Herrschaft und Ausbeutung, liegt in diesen Umstin-
den des Lernens bereits ein institutionalisiertes Gegenmittel: Die Vielzahl der
Lehrpersonen und die Initiative von unten konnotieren die Schrift von Anfang
an mit Egalitit. Die Inhalte der Schriftverwendung, ihre Genres, denen wir
uns nun zuwenden, verstirken diesen Effekt.

Das Interesse von Jugendlichen am Erlernen der Schrift erwichst also,
wie Conklin gezeigt hat, aus deren Wunsch, ein moglichst grofies Repertoire
traditioneller, schriftlich tradierter Liebeslieder zu beherrschen, die fiir das
hochgradig sublimierte und ritualisierte Liebeswerben benétigt werden. Die-
ses ist hier kurz zu skizzieren.

Wenn ein Junge beschlossen hat, einem Mddchen in einer anderen Sied-
lung >den Hof zu machens, zieht er nachts in Begleitung seiner Freunde tiber
die Berge zum Haus des Middchens. Schon der Weg ist angefiillt mit dem Rezi-
tieren von ambahan-Versen. Am Ziel der Reise verbirgt der jugendliche Freier
sich unter einer Decke und beginnt mit verstellter Stimme (nidmlich einat-
mend sprechend) den poetischen Dialog mit der Angebeteten, wihrend seine
Freunde ihn auf ihren Gitarren begleiten. Das Midchen antwortet auf die in
ambahan vorgetragenen Avancen in derselben Gedichtform, und auf diesem

82  H.C.Conklin: Maling, S.117-119. Eine Lernzeit von sechs Monaten gab auch Luyon an;
vgl. F. Gardner/l. Maliwanag: Indic Writing 11, S. 21. Conklin hatte in dem zuerst zitierten
Fallbeispiel von »der Freizeit von nur ein paar Wochen« gesprochen, die zum Erlernen
der gesamten Silbenschrift notig seien; dies erscheint denn doch etwas zu optimis-
tisch. Vgl. fiireine dhnliche Charakterisierung des individuellen Schrifterwerbs bei den
Hanunoo-Mangyan noch W. Panganiban: Courting Custom, S. 14.

- am 12.02.2026, 14:08:4

229


https://doi.org/10.14361/9783839456262-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

230

Ridiger Haude

Wege wird im Wechselvortrag ausgehandelt, ob das Werben des Jungen er-
folgreich ist. In diesem Fall darf er das Haus des Midchens betreten und im
gleichen Raum wie sie schlafen, ohne dass sie einander aber berithren.®? Ei-
ne Reihe solcher erfolgreicher Besuche kann schliefflich zur EheschlieRung
fihren, die in der Errichtung eines gemeinsamen Hauses mit einem eige-
nen Herd besteht.®* Da die einzelnen ambahan in der Regel traditionelles Er-
be sind, ist klar, dass beide Dialogpartner fiir alle Eventualititen des >Ge-
sprichs«Verlaufs passende Exemplare in ihrem Repertoire haben miissen.

Die ambahan sind eine Gedichtform, bei der jede Zeile sieben Silben auf-
weist, wobeli alle Endsilben eines Gedichts sich aufeinander reimen. Sie sind
von sehr unterschiedlicher Linge. Eine ausgepragte Metaphorik prigt die am-
bahan, wobei die Pflanzen- und Tierwelt Mindoros eine herausragende Rolle
spielt. Obwohl bis in die Gegenwart ambahan geschaffen werden, gibt es kei-
ne individualisierte Autorschaft einzelner Stiicke.35 Es handelt sich um eine
in besonderer Weise interaktive Art der Poesie, wie sich im Hinblick auf das
Erlernen und Anwenden der Liebeswerbungs-ambahan ja schon gezeigt hat.
Jeder ambahan stellt im Grunde genommen eine Frage dar, die eine (poetische)
Antwort erheischt.®®

Und die ritualisierte Brautwerbung ist nicht das einzige Anwendungsge-
biet der ambahan-Poesie. Postma hat gezeigt, dass sie in einer Vielzahl sozialer
Interaktions-Situationen Verwendung findet: Eltern gebrauchen sie bei der

83  Lediglich D.L.C. Bacalzo: Experiencing Genderand Sexuality, S. 71, spricht ausdriicklich
von der Moglichkeit vorehelichen Geschlechtsverkehrs auf Initiative des Madchens.
Die Voraussetzung dafiir, ndmlich dassjugendliche Madchen (daraga) ihr eigenes Haus
(balay daraga), das an jenes ihrer Eltern angrenzt, bauen und bewohnen (wie auch die
gleichaltrigenJungen), wird von der Literatur fiir die traditionellen Hanunoo-Mangyan
durchgehend bestatigt.

84 Vgl. A. Postma: Treasure of a Minority, S.40-69; E. de la Paz: A Survey of the Ha-
nunoo Mangyan Culture, S. 25; W. Panganiban: Courting Custom Among the Hanunoo
Mangyans, S.10-20; M. Miyamoto: The Hanunoo-Mangyan, S. 54; D. L. C. Bacalzo: Expe-
riencing Gender and Sexuality, S. 71, 73; F. Gardner/l. Maliwanag: Indic Writing I, S. 35f.

85  Vgl. A. Postma: The Ambahan. A Mangyan Poem of Mindoro; Ders.: Treasure of a Mi-
nority, S.12.

86  Vgl. A. Postma: Facets of a Philippine Cultural Heritage, S. 10; Ders.: The Mangyan Am-
bahan. Past, Present, Future, S. 9; Ders.: The Ambahan. A Mangyan Poem of Mindoro,
S. 53f; Pitogo, Resti Reyes: »Poetics of the Ambahan. The Mangyan Syllabic Art: Forms
and Expressionsg, in: Lolita Delgado Fansler u.a. (Hg.), Bamboo Whispers. Poetry of
the Mangyan, 0. 0. 2017, S.17-19.

- am 12.02.2026, 14:08:4


https://doi.org/10.14361/9783839456262-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Weise Wilde

Erziehung ihrer Kinder; Besucher, um nach Nahrung zu fragen; Verwand-
te aus Anlass eines Abschieds, kurz: in Situationen gesteigerter interakti-
ver Emotionalitit, handele es sich dabei um Peinlichkeit oder Zuneigung.%7
Das Genre des ambahan ist das zentrale Medium der »zivilisierten« (Elias)
Affektmodulation, oder, mit den Worten Postmas, »die richtige Losung fur
den scheuen Mangyan, der zu verlegen [embarrassed] ist, um seinen Mund
zu 6ffnen und sein Anliegen vorzutragen«. Es ermdglicht zugleich einen ge-
schmeidigeren Umgang mit den vorhandenen Innenzwingen: »[...] der Am-
bahan tbermittelt, bewahrt und stirkt nicht nur die Normen akzeptablen
Sozialverhaltens, sondern bietet auch ein ehrbares und sozial anerkanntes
Ventil, um diesen Normen zu entkommen«.3® Das Delikate, das Unange-
nehme, auch das Kostbare, was in der Alltagssprache nicht thematisierbar
ist, kann so in sublimierter Form angesprochen und kommuniziert werden.
Auch die Schrift selbst als Kommunikationsmedium kann eine solche subli-
mierende Funktion annehmen in einer Gesellschaft, die praktisch ohne face-
to-face-Kommunikation im buchstiblichen Sinne auskommt: Wenn von den
Buhid gesagt worden ist, dass sie bei ihren Konversationen jeden Blickkon-
takt meiden und insbesondere im Falle zu erhebender Vorwiirfe stets nur
die Allgemeinheit adressieren, ohne die Namen der Beschuldigten auszuspre-
chen®, so zeigen sich darin Standards der Mittelbarkeit, die durch schrift-
liche Kommunikation ebenso bedient, eingeiibt und betont werden kénnen
wie durch die poetische Form. Aber auch von den nicht-literalen Alangan-
Mangyan wird berichtet, dass sie bei Unterhaltungen in grofieren Gruppen
Blickkontakte mieden und stattdessen alle in dieselbe Richtung schauten,
bzw. bei Streitgesprachen geradezu einander den Riicken zukehrten und in

87  Vgl. A. Postma: The Ambahan. A Mangyan-Hanunoo Poetic Form, S. 80; Ders.: The Am-
bahan. A Mangyan Poem of Mindoro, S. 55-57; E. de la Paz: A Survey of the Hanunoo
Mangyan Culture, S. 33.

88  A.Postma: The Ambahan. A Mangyan Poem of Mindoro, S. 57.

89  Vgl.Hofmann, Nicole:»Harmonie-ldeologie und Strategien der Konfliktlésung bei den
Buhid, in: Jurg Helbling (Hg.), Die Mangyan auf Mindoro. Gesellschaft, Kultur und
Geschichte einer philippinischen Bergbevolkerung, Zirich: Argonaut 1993, S. 93-114,
hier S. 96.

- am 12.02.2026, 14:08:4

231


https://doi.org/10.14361/9783839456262-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

232

Ridiger Haude

die dem Adressaten entgegengesetzte Richtung blickten.?® Die Schrift ist also
fiir eine solche Disposition funktional, aber nicht ihre Bedingung.

Und nicht nur der Form, sondern auch den Inhalten nach bleibt die
Kunst der ambahan zugleich Ausdruck und Stiitze des Gewalt verabscheu-
enden Wertekanons der Hanunoo-Mangyan. Hierzu kam weiter oben schon
Thomas Gibson zu Wort, der im Umfeld des dort wiedergegebenen Zitats
auch schreibt: »Anstatt in Akten der Tapferkeit miteinander zu wetteifern,
ziehen Buhid-Jugendliche« — und er dehnt diese Einschitzung spiter auf die
Hanunoo-Mangyan aus — »es vor, ihre Zeit mit dem Erlernen von Liebesge-
dichten zu verbringen, mit denen man um junge Midchen werben kann.«’*
Die Sexualitit hat keine aggressiven Konnotationen, und Aggressivitit bleibt
insgesamt eine entwertete Kategorie.

Dennoch scheitert das Konzept vom Menschen als einem »Homo ludens«
(Huizinga), einem wetteifernden Wesen, nicht an den Hanunoo-Mangyan.
Der Wettbewerbs-Aspekt ihrer Kultur verwirklicht sich just im Medium der
ambahan. Wann immer viele Mangyan zusammen sind, kommt es zu form-
lichen poetischen Zweikimpfen, oft zwischen ilteren Minnern, obwohl das

t.92 Die wichtigste solche Gelegenheit,

Gender kein AusschliefRungsfaktor is
das »grofite sozio-religiose Ereignis des Jahres« ist das sogenannte panlidan,
das Ritual der Zweitbestattung.”® Wir haben Conklins Beschreibung dieses
Rituals, zu dem Giste aus weitem Umbkreis eintreffen, bereits oben unter dem
Aspekt der 6konomischen Egalisierung zitiert. Conklin erwihnt in diesem
Zusammenhang weiter, die Popularitit sowohl von Frauen als auch von Min-
nern werde bei diesen Treffen vor allem durch die Zahl der »traditionellen
Liebeslieder«, die sie rezitieren konnten, und durch ihre Fihigkeit, in jeder
Situation den passenden Vers parat zu haben, bestimmt. Ambahan spielen
demnach insgesamt eine zentrale Rolle bei diesem und bei anderen Festen.
Was nun im Speziellen die formalisierten ambahan-Wettbewerbe betrifft, hat

Postma folgende Beschreibung gegeben:

90 Lauser, Andrea: »Wir Mangyan haben Angstc. Friedfertigkeit und Angst als Modell ei-
ner friedvollen Gesellschaftc, in: Peter ). Braunlein/Andrea Lauser (Hg.), Krieg & Frie-
den. Ethnologische Perspektiven (= Kea, Sonderband 2), Bremen: Kea-Edition 1995,
S. 237-266, hier S. 252, Anm. 20.

91 T.Gibson: Raiding, Trading and Tribal Autonomy, S. 7.

92 Vgl. A. Postma: The Ambahan. A Mangyan-Hanunoo Poetic Form, S. 80; Ders.: Treasure
of a Minority, S. 15; Ders.: The Ambahan. A Mangyan Poem of Mindoro, S. 54.

93 Vgl.H.C.Conklin: Bamboo Literacy on Mindoro, S. 8; vgl. F. Gardner/l. Maliwanag: Indic
Writing 11, S.14-18; E. de la Paz: A Survey of the Hanunoo Mangyan Culture, S. 38.

- am 12.02.2026, 14:08:4



https://doi.org/10.14361/9783839456262-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Weise Wilde

»Es ist in der Tat ein Vergnligen, die Leute zu sehen, wie sie die Wettkdmp-
fer umringen (ohne Verabredung, ohne Regeln, ohne Wetten) und aufmerk-
sam einem ambahan nach dem anderen lauschen. Nach dem Singen eines
ambahan, mit einem Ausdruck des >versuch doch, diesen hier zu iiberbie-
ten¢, kommtdie andere Partei, nachdem sie iber eine angemessene Antwort
nachgedacht hat, mitihrer Entgegnung heraus, unterstiitzt vom Lachen und
den aufmunternden Rufen der Anderen. In den meisten Féllen ist derjenige,
welcher als letzter antwortet, der unausgesprochene Cewinner. Aber bis da-
hin kann es tief in der Nacht sein. Der Wettstreit ist nicht das Wichtigste. Es
ist die Freude der Unterhaltung.<®*

Postma folgend, sind die ambahan-Wettbewerbe sogar ein wesentlicher Grund
fiir die Leute, aus weitem Umbkreis zu den Festen zu kommen.?® Dies ist
ein weiterer Aspekt der Einsicht: Ambahan stiften Kommunikation unter den
Hanunoo-Mangyan. Fiir diese fundamentale sozialintegrative Funktion der
Poesie ist nun die Schrift an sich keine unverzichtbare Voraussetzung. Aber
dennoch sind bei den Hanunoo-Mangyan die surat mangyan und die amba-
han eine Symbiose eingegangen, bei der sie fiireinander die Bedingung ihres
Fortbestehens sind. Auch wenn es moglich ist, sich als Illiteraler an der am-
bahan-Kultur zu beteiligen, férdert die Schriftlichkeit doch die Breite des Re-
pertoires. Deswegen ist die iibliche Weise der Tradierung einzelner Gedichte,
sie auf Bambus zu schreiben. »Wenn also ein Mangyan einen hiibschen amba-
han entdeckt, den er behalten méchte, wird er ihn kopieren, indem er ihn mit
seinem Messer auf Bambus einritzt«.”® Umgekehrt ist die ambahan-Kultur
offenbar der Hauptgrund fiir das Uberleben der Schrift bei den Hanunoo-
Mangyan. Postma schitzt, dass etwa 80 Prozent alles dessen, was die Leute in
ihrer traditionellen Schrift niederschreiben, im Zusammenhang mit den am-
bahan steht. Dies hingt auch damit zusammen, dass die erwahnten Defizite
der Schrift in der poetischen Form nicht so sehr ins Gewicht fallen: Rhythmus
und die stets sich reimenden Endsilben halten einige der Informationen be-
reit, die durch die Schrift selbst nicht darstellbar sind.?” Mehrfach hat Postma
seine Uberzeugung betont, dass es einerseits der Existenz der Schrift zu ver-
danken sei, »dass diese Form der Literatur auch heute noch sehr lebendig ist
und von etwa 80 Prozent der Mangyan, Alten wie Jungen, beherrscht wird«;

94  A.Postma: The Ambahan. A Mangyan-Hanunoo Poetic Form, S. 81.
95  Vgl. A. Postma: The Ambahan. A Mangyan Poem of Mindoro, S. 54.
96  A.Postma: The Ambahan. A Mangyan-Hanunoo Poetic Form, S. 77.
97  Vgl. A. Postma: Facets of a Philippine Cultural Heritage, S. 9.

- am 12.02.2026, 14:08:4

233


https://doi.org/10.14361/9783839456262-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

234

Ridiger Haude

und dass andererseits das ambahan-Brauchtum »ganz sicher zur Literalitit
von fast 70 Prozent der Mangyan-Bevélkerung Siid-Mindoros beitrigt«.”®

Die ambahan sind egalitire Poesie; dies zeigt sich schon an der Struktur
ihrer Produktion und Reproduktion, insbesondere durch die Leugnung indi-
vidueller Autorschaft und durch den zentralen Stellenwert des Teilens (durch
Kopieren).”® Thre Anwendung stiftet Liebesbeziehungen und Ehen, und kol-
lektive Freude im Fest. Und selbstverstindlich haben auch die thematischen
Inhalte der einzelnen Poeme einen sozialintegrativen Charakter. Wenn man
die von Postma publizierte Sammlung von 261 Gedichten'® betrachtet, so fin-
det man simtliche wichtigen Themen und Ereignisse im Leben der Hanunoo-
Mangyan durch entsprechende ambahan behandelt - von der Geburt bis zum
Tod, von der Schwendbau-Landwirtschaft bis zur Gastfreundschaft. Neben
hochst vielfiltigen emotionalen Verfasstheiten und individuellen Handlungs-
entscheidungen werden darin auch die traditionalistischen Werte der Ge-
sellschaft ausgedriickt. Bei den Liebesgedichten fillt z.B. auf, dass die Mad-
chen fragen, ob der Freier nicht etwa von der Kiiste (dem Land der damuong)
stammt, worauf die angemessene Antwort der Verweis auf den traditionellen,
nur von den Berglandbewohnern getragenen Lendenschurz ist.*!

Die Ethik des Teilens wird schon in speziellen Kinder-ambahan didaktisch
vermittelt.®* Aus dem oben bereits zitierten, von Gardner und Maliwanag

98 A. Postma: Contemporary Mangyan Scripts, S.7; vgl. Ders.: sMangyan Folklore, in:
Philippine Quarterly of Culture & Society 5 (1977), S. 38-53, hier S.38; Ders.: Treasure
of a Minority, S.13.

99  Hier geraten wir ganz in die Nihe aktueller Debatten iiber Chancen von politischer
und 6konomischer Egalitit, etwa im Hinblick auf »Open-source« Projekte und Musik-
tauschbérsen im Internet, die in der Tat ein Jenseits kapitalistischer Tauschlogik auf-
zeigen. Dass die 6konomische Logik, jenes zu behalten oder gar zu vermehren, was
man mit anderen teilt, ihre angestammte Heimat in der Sphare der zwischenmensch-
lichen Liebe hat, erfasst die Kultur der Hanunoo-Mangyan, indem sie sie gerade in
einem Medium verwirklicht, welches vor allem der Liebeslyrik dient. Um ein Beispiel
dieser Logik aus der modernen westlichen Lyrik anzufiihren, verweise ich auf das Lied
»Comes a Time«von Neil Young, in dem es heifst: »We were right, we were giving/That’s
how we kept what we gave away«.

100 A. Postma: Treasure of a Minority.

101 A. Postma: Treasure of a Minority, S. 52, 63-64.

102 Vgl. A. Postma: Treasure of a Minority, S. 29. GemafS Postma gibt es nicht nur fiir Kinder
ein eigenes Korpus von ambahan, sondern auch die von Ledigen und von Verheirate-
ten benutzten Poeme gehoren diskreten Kategorien an; vgl. Ders.: The Ambahan. A
Mangyan-Hanunoo Poetic Form, S. 79f; Ders.: Treasure of a Minority, S. 14.

- am 12.02.2026, 14:08:4



https://doi.org/10.14361/9783839456262-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Weise Wilde

iiberlieferten ambahan'? scheint sich auch folgern zu lassen, dass Gedichte
als soziales Sanktionsmittel im Sinne einer Art charivari (also eines typischen
egalitiren Sanktionsinstruments) verwendet werden konnen, und zwar, um
individuelles Besitzstreben zu geifSeln; gemiR Gardners Ubersetzung hief es
da: »Man schreibe es auf:/Zinkische Familie,/Alle voll Gier«.!°* Eine imma-
nente Verkniipfung von schriftlicher Poesie und der Ethik des Teilens ergibt
sich ferner daraus, dass der Austausch von ambahan typischerweise mit dem
kulturell wichtigen, als BegriiBungsritual praktizierten Austausch der Ingre-
dienzien des Betel-Konsums verkniipft ist, auf deren Behiltnissen die Texte
ja eingraviert sind.

Die itberragende Rolle, welche die Dichtkunst bei der Schriftverwendung
der Hanunoo-Mangyan spielt, bedeutet aber nicht, dass es keine anderen
Textgattungen gibe. Als wichtige prosaische Gattung ist die Briefkorrespon-
denz zu erwihnen. Conklin unterscheidet zwei Typen von Briefen: Erstens
»gewdhnliche Bittschreiben, Ankiindigungen von Zeremonien« und #hnli-
ches, die auf Bruchstiicke von Bambus geschrieben werden; und zweitens
Liebesbriefe, die sorgfiltig auf sauber zugeschnittene Bambus-Internodien
graviert und oft mit Randornamenten verziert werden.'®®

Auch sonstige Kommunikation mit Abwesenden ist weit verbreitet. Post-
ma berichtet:

»lch habe Notizen auf einem Bambus-Wasserbehilter gesehen, der an der
Seite eines Hauses stand. Der Besitzer war nicht zuhause, daher hatte ein
Vorbeigehender seine Nachricht hinterlassen wie auf einem Anschlagbrett:
»Schade, du warst fort. Ich bin hungrig und wollte um etwas zu Essen bitten.

Bitte komm nichste Woche und hilf uns beim Reispflanzen«.«'®7

Die Schrift, die in diesem Beispiel nur die Zeit iberbriickt, dient bei der
Mangyan-Korrespondenz selbstverstindlich hiufig auch zur Uberbriickung

103 F Gardner/l. Maliwanag: Indic Writing 11, S. 48.

104 Dass die Schriftkultur hier beilaufiger Gegenstand der Poesie ist, hat auch in der
Sammlung Postmas viele Parallelen.

105 Vgl. A. Postma: The Function of Folklore in Mangyan Literacy, S. 3; Ders.: Treasure of a
Minority, S.103-104; E. de la Paz: A Survey of the Hanunoo Mangyan Culture, S. 34-35.

106 Vgl. H.C.Conklin: Bamboo Literacy on Mindoro, S. 1. Die Bedeutung von Liebesbriefen
wird auch von W. Panganiban: Courting Custom Among the Hanunoo Mangyans, S. 14,
betont.

107 A. Postma: Facets of a Philippine Cultural Heritage, S. 8.

- am 12.02.2026, 14:08:4

235


https://doi.org/10.14361/9783839456262-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

236

Ridiger Haude

von Raum.’®® In dieser Hinsicht ist nun die organisatorische Losung der
Hanunoo-Mangyan besonders faszinierend, und sie wirft wie kaum ein ande-
res kulturelles Merkmal Licht auf die politische Logik dieser Gesellschaft. Es
handelt sich um die oft beschriebene Postzustellung der Hanunoo-Mangyan.
Der Absender platziert dabei seinen Bambusbrief, der Name und Siedlung
des Empfingers enthilt, auffillig an einem Baum oder auf einem gespaltenen
Stock an dem Wege, in dessen Richtung der Wohnort des Empfingers liegt.
Jeder Mangyan, der vorbeikommt und den Brief sieht, wird ihn nehmen,
die Botschaft lesen und ihn in seiner Schultertasche zum Empfinger oder,
falls er nicht dorthin geht, bis zu dem Punkt auf seinem Weg mitnehmen,
der dem Bestimmungsort am nichsten ist. Er wird ihn dort wieder auffillig
platzieren, so dass eine weitere Person den Brief weiterbeférdern kann.
Bis zu sechs Stationen kann eine solche Briefbeférderung typischerweise
umfassen, und der Brief erreicht hiufig noch am gleichen Tag, sonst aber
nach ein bis drei Tagen, sein Bestimmungsziel.'®®

Hier haben wir das politische Prinzip der Selbstorganisation (als Alterna-
tive zur Regierung) in reinster Form. Da im Hinblick auf das Funktionieren
dieses Systems keine Interessendivergenzen entstehen kénnen, ist keine —
und sei es auch: herrschaftsfreie — Instanz notig, um es aufrecht zu erhalten.
Die Institution der Mangyan-Post ist ein klarer Ausdruck der Wirksamkeit
des Prinzips egalitirer gegenseitiger Hilfe in dieser Kultur.'®

108 Vgl. zu einem bemerkenswerten Fall iiberseeischer Mangyan-Briefkorrespondenz un-
ter den Bedingungen des US-Imperialismus: F. Gardner/l. Maliwanag: Indic Writing I,
S.30-31; Postma, Antoon: »The First Mangyans in America. A Tale of Bamboo Mailx, in:
Bulawan, Journal of Philippine Arts & Culture 17 (2005), S. 8-37; Haude, Riidiger: »Wis-
senschaftliche Menschenfresser. Wie der Imperialismus sich die Fremden einverleibt,
um sie auszuschliefien«, in: Dominik Gro (Hg.), Die dienstbare Leiche. Der tote Kor-
per als medizinische, soziokulturelle und 6konomische Ressource. Proceedings zum
Kick-off Workshop des Aachener Kompetenzzentrums fiir Wissenschaftsgeschichte
der RWTH Aachen (15.-16. Januar 2009), Kassel: Kassel University Press 2009, S. 79-84,
hier S. 81-83.

109 Vgl. F Gardner/l. Maliwanag: Indic Writing 11, S. 6; Gardner: Philippine Indic Studies,
S. 43; D. Diringer: The Alphabet, S. 349; E. de la Paz: A Survey of the Hanunoo Mangyan
Culture, S.23-24; A. Postma: Contemporary Mangyan Scripts, S. 6; Ders.: Facets of a
Philippine Cultural Heritage, S. 8; H. Tichy: Honig vom Binungabaum, S. 40-41.

110 Bekanntlich haben die klassischen Anarchisten (so etwa John Most in »Der kommu-
nistische Anarchismus«) als Hauptbeleg fir die empirische Verwirklichung des Prin-
zips freiwilliger Vereinbarungen zum allseitigen Nutzen den in den 1870er Jahren —
also mitten in der vielleicht herrschaftsbejahendsten Phase der bisherigen Geopolitik,

- am 12.02.2026, 14:08:4



https://doi.org/10.14361/9783839456262-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Weise Wilde

Das Funktionieren der Mangyan-Post setzt iibrigens eine hohe Literali-
titsrate voraus und kann daher, wie Diringer richtig bemerkt, als Beweis fiir
jene gelten.™

Ein weiteres >Genre« der Schriftverwendung bei den Hanunoo-Mangyan
sind Namensziige als Eigentumszeichen auf solchen Gegenstinden, die als
personliches Eigentum gelten konnen oder an denen momentan ein indi-
viduelles Nutzungsrecht besteht. Insbesondere findet man Namensziige auf
der Kleidung (Jacken) aufgestickt."** Luyon hatte ferner notiert, dass Eigentii-
mernamen auf bolos, Speeren, Stocken (canes), Bogen und Messern eingeritzt
werden.™ In der ambahan-Sammlung von Postma ist mehrfach von Bienen-
stocken die Rede, die mit Eigentumszeichen markiert sind und von denen
man sich daher fernhalten soll'*#; aber bei dem hochgradig metaphorischen
Charakter dieser Gedichte ist nicht gewiss, ob solcher Schriftverwendung ei-
ne Alltagspraxis entspricht.

Damit sind die traditionellen Verwendungsformen der Schrift bei den
Hanunoo-Mangyan erschopft. Zwar erwihnt Juan R. Francisco in seiner
»Philippine Paleography«, die Mangyan schrieben ihre Gebete im Zusam-
menhang mit der Verehrung eines »Hithnchengeistes« (spirit of the chicken)
nieder; doch scheint er iiber die Mangyan nicht allzu zuverlissig informiert
zu sein, wenn er sie zum Beleg daftir macht, dass die philippinischen Schrif-
ten stets »kiistenorientiert« (coastal in orientation) gewesen seien."’> Auch der
Hithnchengeist findet in der sonstigen Literatur keinen Anhalt.

Eine weitere interessante Miszelle zur Schriftverwendung tibermittelt Mi-
yamoto; danach soll es in fritheren Zeiten einmal ein »Mangyan-Gesetzbuch«

im Imperialismus — gegriindeten Weltpostverein angefiihrt. Die Begriindung war dabei
dhnlich: Sanktionsinstanzen waren nicht nétig, weil jeder Normbrecher zugleich sich
selbst geschadigt hatte. Die Mangyan-Post geht aber (iber die Herrschaftsfreiheit des
Weltpostvereins weit hinaus, weil sie die interne Postorganisation betrifft, die ohne
Zustellungskosten und ohne jede Biirokratie auskommt und dabei hochste Effizienz
erzielt. Demonstrierte der Weltpostverein die mogliche Herrschaftsfreiheit zwischen
Staaten, so die Mangyan-Post zwischen Menschen.

111 Vgl. D. Diringer: The Alphabet, S. 349.

112 Vgl. N. Ono: Hanunoo's Way of Life II: Clothing, S. 35; A. Postma: Facets of a Philippine
Cultural Heritage, S. 6.

113 Vgl. F. Gardner/l. Maliwanag: Indic Writing 11, S. 20, 25.

114 Vgl. A. Postma: Treasure of a Minority, S. 119, 128.

115  Francisco,Juan R.: Philippine Paleography, Quezon City: Linguistic Society of the Philip-
pines 1973 (= Philippine Journal of Linguistics Special Monograph, 3), S. 22, 89. Vgl. .
C. Espallargas: The Sumatran Origins of the Philippine Script, S.125.

- am 12.02.2026, 14:08:4

237


https://doi.org/10.14361/9783839456262-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

238  Rudiger Haude

gegeben haben, wie ihm der rechtskundige Hanunoo-Mangyan Adag berich-
tete:

»In den Tagen des spanischen Regimes lebte ein Mann namens Sabong. Er
wurde von den Leutenskabisa Sabong«genannt. Er war intelligent und wuss-
te viel ilber das Mangyan-Recht. Er ordnete eine grofie Zahl von Fillen, die
in der Vergangenheit aufgetreten waren, und zeichnete sie in surat mangyan
auf Papier auf, und so machte er ein dickes Buch des Mangyan-Rechts. Das

Buch verschwand spiter jedoch aus dem einen oder anderen Grund.«'"®

Die tatsichliche Existenz geschriebenen Rechts wiirde nichts gegen den herr-
schaftsfreien Charakter der Gesellschaft aussagen, fir das es Geltung besitzt.
Im Gegenteil kann die Kodifizierung von Recht geradezu eine antikdnigliche
Mafinahme sein, wie gelegentlich im archaischen Griechenland, in der fran-
zésischen Revolution, und nach meiner Uberzeugung auch im richterzeitli-
chen Israel.”7 Aber die dort gegebene Notwendigkeit einer demonstrativen,
kodifizierten Absetzung von vorgingiger Konigs-Herrschaft hat im Falle der
Hanunoo-Mangyan nicht bestanden. Die Geschichte von ihrem verschollenen
Gesetzbuch driickt, unabhingig von ihrem historischen Wahrheitsgehalt, die
Uberfliissigkeit eines solchen Unterfangens sinnfillig aus.

Mit jhrem Verweis auf Papier als Schrifttriger zeigt die Gesetzbuch-
Erzihlung aber zugleich, dass es sich um eine Folge von Kulturkontakt
handelt. In diese Rubrik gehdrt nun auch noch eine Reihe weiterer Schrift-
verwendungen, die abschlieffend erwihnt werden sollen. Die Erforscher
der Ethnie der Hanunoo-Mangyan haben die surat mangyan vielfach fiir
ihre Zwecke fruchtbar gemacht. Die Sammlung von Selbstzeugnissen iiber
diese Kultur von Luyon und anderen durch Gardner und Maliwanag ist
das quantitativ bedeutendste Beispiel hierfiir®; auch dieser Aufsatz hat
mehrfach darauf zuriickgegriffen. Miyamoto beschreibt, wie er die Schrift
seinerseits zur Datenerhebung verwendete: Um eine indigene Klassifikation
von Krankheiten zu gewinnen, schrieb er die seinen Informanten bekann-
ten Krankheitsnamen in surat mangyan auf Zettel und liefd diese durch die
Informanten zu Gruppen ordnen.™ Die in seinem Buch wiedergegebenen

116 M. Miyamoto: The Hanunoo-Mangyan, S.129.

117 Vgl. R. Haude: Alphabet und Demokratie, S. 22-23.

118 Vgl F. Gardner/l. Maliwanag: Indic Writing I; F. Gardner/l. Maliwanag: Indic Writing I1;
F. Gardner: Philippine Indic Studies.

119 Vgl. M. Miyamoto: The Hanunoo-Mangyan, S.122.

- am 12.02.2026, 14:08:4



https://doi.org/10.14361/9783839456262-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Weise Wilde

Zeichnungen »boser Geister« sind ebenfalls teilweise in surat mangyan anno-
tiert. Auch die Missionare haben die Schrift fiir ihre Zwecke implementiert
und z.B. ambahan zu Missionierungszwecken verwendet.’>® All dies gehort
aber nicht zur kulturimmanenten Logik dieser Schrift.

Diese wird ebenso durch die vermiedenen wie durch die genutzten
Anwendungsformen gekennzeichnet. Zu den auffallenden Auslassungen der
Schriftverwendung gehért, dass keinerlei Zahlen ausgedriickt werden'’,
ein Charakteristikum, das es erleichtert, die 6konomischen Beziehungen
im Zustand der Homoostase zu belassen. William Henry Scott erwihnt
neben den fehlenden Zahlen auch, dass es keine Geschichtsaufzeichnungen,
keine Genealogien und keine Gesetzeskodizes gebe, und figt hinzu, genau
dies hitten die spanischen Beobachter des 16. und 17. Jahrhunderts iber

122 Wiederum

die damaligen philippinischen Schriften insgesamt berichtet.
mochte ich bemerken, dass alle diese Textgattungen an sich mit einer herr-
schaftsfreien politischen Struktur durchaus kompatibel wiren, auch wenn
sie Folgeprobleme aufwiirfen. In der Gesellschaft der Hanunoo-Mangyan
besteht jedenfalls kein Bedarf an ihnen.

Dies gilt auch fiir die von Postma geschilderten Teile der >Literatur«< dieser
Ethnie, welche strikt oral tradiert werden.'?® Dazu gehéren die beliebten Rit-
sel und Erzahlungen (folk-tales: Fabeln, Marchen, Mythen, Sagen und histori-
sche Erzihlungen).’** Diese Erzihlungen iibermitteln ihrerseits den Werte-
kanon der Hanunoo-Mangyan. So handelt der Daldali-Zyklus vom Schaden,
der durch Ungeduld entsteht (wobei wir die Gier als einen sozialen Modus
der Ungeduld ansprechen kénnen). Fabeln handeln hiufig vom Kleinen (z.B.
Affen), der durch List ein gefihrliches Raubtier (z.B. Krokodil) diipiert.

Aber all diese Texte werden ausschliefdlich miindlich weitergegeben. Es
scheint, als ob die Hanunoo-Mangyan darauf bedacht sind, die Schrift als
ein in seiner Anwendung wohldefiniertes Medium festzulegen, um jede Ge-
fahr der Verselbststindigung und Entfremdung zu bannen. Historiographie,
Mythographie und Jurisprudenz sind Textgattungen, die auch als schriftliche

120 Vgl.]. R. Francisco: Script Writing in the Philippines, S. 7.

121 Vgl.]). G. Espallargas: The Sumatran Origins of the Philippine Script, S.132; F. Gardner/I.
Maliwanag: Indic Writing Il, S. 26.

122 Scott, William Henry: Prehispanic Source Materials for the Study of Philippine History,
Quezon: New Day Publishers 1984, S. 56.

123 Antoon Postma, personliche Korrespondenz.

124 Vgl. A. Postma:Mangyan Folklore, S. 45-52.

- am 12.02.2026, 14:08:4

239


https://doi.org/10.14361/9783839456262-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

240

Ridiger Haude

ganz im Sinne der Herrschaftsfreiheit operieren kinnten; aber sie sind doch
als Genres nicht so >unschuldig« wie Poesie und Privatkorrespondenz, und
miissten durch die Gesellschaft stirker kontrolliert werden. Unter den Be-
dingungen des gesellschaftlichen Lebens der Hanunoo-Mangyan wiren diese
Kosten grofRer als der Nutzen solcher Schriftverwendung.

Schluss

Die Hanunoo-Mangyan liefern einen eindrucksvollen ethnografischen Beweis
fiir die Vereinbarkeit von Schriftkultur mit einer herrschaftsfreien politischen
Struktur. Die Technik des Lesens und Schreibens kann in jedermanns Hand
sein, ohne dass es dazu spezialisierter (geschweige denn: staatlich verord-
neter) Ausbildungs-Instanzen bediirfte. Ob Schrift die Ausbeutung der Men-
schen beférdert (Lévi-Strauss) bzw. die Macht des Gesetzes verkiindet (Clas-
tres), ist diesem Kommunikationsmedium also nicht inhirent, sondern hingt
von der politischen Struktur ihrer Praxis ab: von den Bedingungen des Erler-
nens und der Anwendung der Schrifttechnik, der Produktion und Rezepti-
on der Texte, von den Genres und den mitteilbaren Inhalten, sowie zu ei-
nem gewissen Grad auch von der Dauerhaftigkeit der Schrifttrager. Die surat
mangyan ist nach allen diesen Kriterien so perfekt an die politischen Bediirf-
nisse einer herrschaftsfreien Gesellschaft angepasst, dass sie Medium und
symbolischer Ausdruck dieser Herrschaftsfreiheit ist. Der Schrifttriger Bam-
bus ist im Uberfluss fiir alle Gesellschaftsmitglieder verfiigbar (wie auch das
Schriftwerkzeug, ein Messer) und insofern egalitir; zugleich sind Schriftdo-
kumente auf Bambus semipermanent; sie konnen den Menschen kaum kraft
ihrer Dauerhaftigkeit als verselbststindigte Gedanken gegeniibertreten. Das
Erlernen der Schrifttechnik geschieht auf freiwilliger Basis und ist zugleich
so weit verbreitet, dass man von allgemeiner Literalitit sprechen kann. Die
tibermittelten Inhalte dienen weithin der Enkulturation der Individuen und
der Vergewisserung iiber die Werte der Gesellschaft, die egalitir und fried-
fertig sind. Die Symbiose der poetischen ambahan-Kunst und der Schrifttech-
nik férdert diesen kulturellen Wertekanon. Die selbstorganisierte Instituti-
on der Mangyan-Post schliellich ist ein paradigmatischer Ausdruck der Ver-
kniipfung von politischer Herrschaftsfreiheit und Schriftkultur. Die Schrift
ist nicht notwendig fiir jene politische Struktur, aber sie ist durchaus geeig-
net, sie zu stiitzen.

- am 12.02.2026, 14:08:4


https://doi.org/10.14361/9783839456262-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Weise Wilde

Doch es gehort zu den Eigentiimlichkeiten der nicht gerade schmalen eth-
nographischen Literatur iber die Hanunoo-Mangyan, dass ein wechselseiti-
ges Inbezugsetzen der politischen Struktur dieser Ethnie und ihrer Schrift-
kultur bisher praktisch ausgeblieben ist. Ethnologen mit einem »politologi-
schen« Blickwinkel erwihnen (wie wir weiter oben bereits angesichts der Bu-
hid beobachtet haben) die Schrift beiliufig knapp oder gar nicht; andere,
die eine sgrammatologische« Perspektive verfolgen, blenden die Machtaspek-
te aus, die mit der Schriftnutzung verbunden sind. Jedenfalls ist eine syste-
matische schriftpolitologische Analyse der Hanunoo-Mangyan bis heute nicht
vorgelegt worden. Dies ist angesichts der starken Hypothesen, die sowohl von
Ethnologen als auch von Schrifttheoretikern iiber den angeblichen allgemei-
nen Zusammenhang zwischen Herrschaft und Schrift bis heute vorgetragen
werden, doch ziemlich erstaunlich.

Dass die philippinischen Schriften, die der Konkurrenz des lateinischen
Alphabets im Allgemeinen nicht lange standhielten, ausgerechnet im herr-
schaftsfreien Kontext iiberlebt haben, wird implizit damit erklirt, dass die
Mangyan-Ethnien auf Mindoro infolge ihrer Riickzugs- und Konfliktvermei-
dungsstrategien den Kontakt mit den kolonialistischen und imperialistischen
Kultureinfliissen lange Zeit vermeiden oder auf ein Mindestmaf3 beschrinken
konnten. Gegen diese These, die er zuvor selbst vertreten hatte, machte An-
toon Postma auf den relativ hohen Anteil spanischer Lehnworter in der Spra-
che der Hanunoo-Mangyan aufmerksam™®: Kontakte mit der alternativen,
spanischen Schriftkultur hatten offenbar ausreichend bestanden, um das la-
teinische Alphabet ttbernehmen zu kénnen. Seine Nicht-Adaption bis in die
jungste Vergangenheit muss daher als ein intentionales Phinomen betrachtet
werden. Sie hingt sicher mit dem fest gefiigten symbolischen Ensemble von
Faktoren zusammen, die aus der surat mangyan einen Stabilisierungsfaktor
der herrschaftsfreien Struktur machten; insbesondere aus ihrer intrinsischen
Verkniipfung mit der ambahan-Kultur. Inwieweit die surat mangyan je einen
explizit politischen Symbolwert als Kontrast zur Schrift der Kolonialmichte
besaf}, wie ich dies fiir die phénizisch-israelitischen Alphabete in Abgren-
zung zur Hieroglyphen- und Keilschrift angenommen habe'?®, ist bei Lage
der Quellen aber schwer zu bestimmen.

Insgesamt werfen die Ergebnisse dieser Untersuchung indes ein vielfach
unterstittzendes Licht auf die von mir frither vorgetragene These von der

125 Vgl. A. Postma: The Function of Folklore in Mangyan Literacy, S. 2.
126 Vgl. R. Haude: Alphabet und Demokratie, S. 21-23.

- am 12.02.2026, 14:08:

241


https://doi.org/10.14361/9783839456262-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

242

Ridiger Haude

Schriftkultur des richterzeitlichen Israel. Die Entbehrlichkeit von Schulen fiir
eine verbreitete Literalitit im Falle eines einfachen Schriftsystems hat ebenso
eine empirische Bestitigung gefunden wie die Annahme, das Fehlen archio-
logischer Schriftfunde besage nichts gegen die Moglichkeit »gerade demokrati-
scher Schriftverwendung«. Auch gegen die Annahme der Schrifttheoretiker, De-
fizienzen in der phonetischen Wiedergabe einer Sprache durch ein Schrift-
system begiinstigten eine geringe Diffusion der Kunst zu lesen und schrei-
ben, wandte ich mich zu Recht: Wichtiger diirften Anzahl (und Linearitit)
der Zeichen eines Systems sein. Schliefilich findet sich hier auch meine da-
malige Grundannahme bestitigt: »Nicht bestimmte Kommunikations- oder
sVerbreitungsmedien< (Luhmann) sind Voraussetzung fiir Demokratie, son-
dern ein egalitirer Zugang zu den je vorhandenen Kommunikationsformen
und -mitteln.«**’

Interessanterweise sind es die Hanunoo-Mangyan, die den paradigma-
tischen herrschaftskritischen Mythos Israels, die Geschichte des Turmbaus

128 50 modifiziert haben, dass Schrift zum Instrument Gottes wird,

zu Babe
um das Herrschafts-Projekt der Menschen zu vereiteln: Nachdem mahal na

makaayo die Bauaktivititen der Menschen sah,

»schrieb er auf eine grofde Tafel alle Buchstaben des Alphabets und wies ei-
nen seiner Diener an, sie, einen nach dem andern, abzuschneiden. Er nahm
diese Teile und verstreute sie (iber die ganze Gegend. Die Leute fingen an,
die Buchstaben aufzuheben, und es dauerte nicht lang, bis sie merkten, dass

sie sich nicht mehrverstehen konnten. Jeder sprach eine andere Sprache.«'*?

Schrift hat diese Fihigkeit: nicht nur, viele Menschen (unter einer zentralen
Herrschaft) zu vereinen, sondern auch umgekehrt, sie zu ihrem politischen
Nutzen voneinander getrennt zu halten. Man muss sich ihrer nur sehr be-
dachtsam bedienen: Die Hanunoo-Mangyan iiberliefern ihren Babel-Mythos,
den sie mit der Idee der Schrift angereichert haben, ausschlieflich in miind-
licher Form.

127 R.Haude: Alphabet und Demokratie, S. 6,12,17-18.

128 Vgl. Haude, Rudiger:»Die Faustim Wappen. Der Turmbau zu Babel als Herrschaftschif-
fre«, in: Giinter Best/Reinhart KoRler (Hg.), Subjekte und Systeme. Soziologische und
anthropologische Anndherungen. Festschrift fiir Christian Sigrist zum 65. Geburtstag,
Frankfurt a. M: IKO Verlag fir interkulturelle Kommunikation 2000, S. 61-71.

129 E.dela Paz: A Survey of the Hanunoo Mangyan Culture, S. 48-49.

- am 12.02.2026, 14:08:4


https://doi.org/10.14361/9783839456262-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Weise Wilde

Literaturverzeichnis:

Assmann, Jan: Das kulturelle Gedichtnis. Schrift, Erinnerung und politische
Identitit in frithen Hochkulturen, Miinchen: Beck 1997.

Bacalzo, Doris Lorna C.: »Experiencing Gender and Sexuality. The Way of the
Mangyan Patag, in: Anthrowatch 1996, S. 62-76.

Bantug, J. P.: »Reviving the Ancient Filipino Alphabet, in: Philippine Review,
Vol. I, No.11, Januar 1944, S. 30-34.

Blumentritt, Ferdinand: »Die Mangianenschrift von Mindorox, in: Globus, 11
lustrierte Zeitschrift fiir Linder- und Vélkerkunde LXIX, 11 (Mirz 1896),
S. 165-166 (Rezension von Meyer/Schadenberg/Foy: Die Mangianenschrift
von Mindoro, 1895).

Conklin, Harold C.: »Bamboo Literacy on Mindorox, in: Pacific Discovery 11,
4 (1949), S. 4-11.

Conklin, Harold C.: Hanunoo Agriculture (= FAO Series on Shifting Cultiva-
tion, Band II), Rom 1957.

Conklin, Harold C.: Maling, A Hanundo Girl from the Philippines, New Haven
(Connectic.): Yale University 1964 (faksimiliert aus: Joseph B. Casagrande
(Hg.), In the Company of Man. Twenty Portraits by Anthropologists, New
York 1960, S. 101-125).

Di Benedetto, John P.: Pre-Spanish Script in the Philippines. Typoskript (Sem-
inararbeit?), 1971.

Dichoso, Fermin: »Some Notes on the Hanunoo-Mangyan Culture, in: Philip-
pine Sociological Review XVI, 3-4 (July-October 1968), S. 193-195.

Dinter, Ewald: »Introductiong, in: Lolita Delgado Fansler u.a. (Hg.), Bamboo
Whispers. Poetry of the Mangyan, O. O. 2017, S. 14f.

Diringer, David: The Alphabet. A Key to the History of Mankind, London:
Hutchinson 1968, Vol.1.

Elias, Norbert: Uber den Prozess der Zivilisation. Soziogenetische und psy-
chogenetische Untersuchungen. 2 Binde, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1987
(zuerst 1939).

Erni, Christian: Dali Délis Dilemma. Kultur, Natur und Adaptation bei den
Buhid Mindoros (Philippinen), Berlin: Reimer 1996.

Erni, Christian: »Non-Violence in a Frontier. The Strategy of Avoidance and
the Struggle for Indigenous Control over Land and Resources on Min-
doro Islandk, in: Danilo Geiger (Hg.), Frontier Encounters. Indigenous
communities and settlers in Asia and Latin America, Kopenhagen 2008,
S. 289-345.

- am 12.02.2026, 14:08:4

243


https://doi.org/10.14361/9783839456262-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2k

Riidiger Haude

Errington, Shelly: »Recasting Sex, Gender, and Power. A Theoretical and Re-
gional Overviews, in: Jane Monnig Atkinson/Shelly Errington (Hg.), Power
and Difference. Gender in Island Southeast Asia, Stanford (California)
1990, S. 1-58.

Espallargas, J. G.: »The Sumatran Origins of the Philippine Script, in: Philip-
pine Journal of Linguistics 4/5, 1/2 (1973/74), S. 121-136 (Rez: Juan R. Fran-
cisco: Philippine Paleography, Quezon 1973).

Faylona, Marie Grace Pamela G.: Hanunoo-Mangyans< Bamboo Scripts (An
Ethnoarchaeology). Typoskript (31 S.), 2001.

Francisco, Juan R.: Philippine Paleography. Quezon City: Linguistic Society
of the Philippines 1973 (= Philippine Journal of Linguistics Special Mono-
graph, Band 3).

Francisco, Juan R.: »Script Writing in the Philippinesc, in: The U.P. Research
Digest 111, 3 (July 1964), S. 6-8.

Francisco, Juan R.: »Two Views on the Origin of Philippine Script. The Sanskrit
Factor, in: Filipino Heritage 3 (1977), S. 598-601.

Gardner, Fletcher: Philippine Indic Studies. San Antonio (Texas): Witte
Memorial Museum 1943 (= Indic Bulletin, No. 1).

Gardner, Fletcher/Maliwanag, Ildefonso: Indic Writing of the Mindoro-
Palawan Axis. Bulletin No. 1, Vol. 1. San Antonio (Texas): Witte Memorial
Museum 1939.

Gardner, Fletcher/Maliwanag, Ildefonso: Indic Writing of the Mindoro-
Palawan Axis. Bulletin No. 1, Vol. 2. San Antonio (Texas): Witte Memorial
Museum 1940.

Gibson, Thomas: Raiding, Trading and Tribal Autonomy in Insular Southeast
Asia. Paper presented at the conference on »The Anthropology of War«.
Typoskript 1986.

Gibson, Thomas: Symbolic Representations of Tranquility and Aggression
Among the Buhid. Paper submitted for publication in a volume on Peace-
ful societies, Typoskript o.]. [1989].

Haarmann, Harald: Geschichte der Schrift. Von den Hieroglyphen bis heute,
Miinchen: Beck 2009.

Haarmann, Harald: Universalgeschichte der Schrift, Frankfurt a.M./New
York: Campus 1991.

Haude, Ritdiger: »Alphabet und Demokratie«, in: Saeculum. Jahrbuch fiir Uni-
versalgeschichte 50 (1999), S. 1-28.

Haude, Rildiger: »Die Faust im Wappen. Der Turmbau zu Babel als Herr-
schaftschiffre«, in: Giinter Best/Reinhart Kofiler (Hg.), Subjekte und Sys-

- am 12.02.2026, 14:08:4


https://doi.org/10.14361/9783839456262-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Weise Wilde

teme. Soziologische und anthropologische Anniherungen. Festschrift fiir
Christian Sigrist zum 65. Geburtstag, Frankfurt a. M: IKO Verlag fir in-
terkulturelle Kommunikation 2000, S. 61-71.

Haude, Riidiger: »Wissenschaftliche Menschenfresser. Wie der Imperialis-
mus sich die Fremden einverleibt, um sie auszuschliefSen«, in: Domi-
nik Grofd (Hg.), Die dienstbare Leiche. Der tote Korper als medizini-
sche, soziokulturelle und 6konomische Ressource. Proceedings zum Kick-
oftf Workshop des Aachener Kompetenzzentrums fiir Wissenschaftsge-
schichte der RWTH Aachen (15.-16. Januar 2009), Kassel: Kassel University
Press 2009, S. 79-84.

Haude, Rudiger/Wagner, Thomas: Herrschaftsfreie Institutionen. Texte zur
Stabilisierung staatsloser, egalitirer Gesellschaften, Heidelberg: Graswur-
zelrevolution 22019.

Helbling, Jiirg: Verwandtschaft, Macht und Produktion. Die Alangan-
Mangyan im Nordosten von Mindoro, Philippinen, Berlin: Reimer 1996.

Hofmann, Nicole: »Harmonie-Ideologie und Strategien der Konfliktlosung
bei den Buhidx, in: Jurg Helbling (Hg.), Die Mangyan auf Mindoro. Ge-
sellschaft, Kultur und Geschichte einer philippinischen Bergbevolkerung,
Zirich: Argonaut 1993, S. 93-114.

Hofmann, Nicole: Die machtfreie Gesellschaft. Geschlecht und Verwandt-
schaft in einer philippinischen Hochlandgesellschaft, Hamburg: Lit 1997.

Inagawa, Hirofumi: »Hanunoo's Way of Life. I: Swidden Agriculturec, in: A
Quarterly Record of Social Anthropology VI, 1 (April 1973), S. 26-33.

Ingayan, Pacing Among: The Role of the Hanunoo-Mangyan Woman at Home
and in the Community (A Baby Thesis, Presented to the Faculty of the Ed-
ucation Department, Divine Word College of Calapan, Oriental Mindoro).
Typoskript 1989.

Jensen, Hans: Die Schrift in Vergangenheit und Gegenwart. Reprint der 3.
Auflage, Berlin: VEB Deutscher Verlag der Wissenschaften 1969.

Kasberg, Robert H.: Are Acephalous Societies Really Headless? The Form of
Authority and Leadership Among Swidden Cultivators in the Philippines.
Typoskript, o.].

Kikuchi, Yasushi: »Cosmology in Hanunoo Societyx, in: A Quarterly Record of
Social Anthropology VI, 1 (April 1973), S. 1-25.

Kikuchi, Yasushi: »Political Leadership and Corporate Group in Cognatic So-
ciety. Mindoro Swidden Agriculturalists«, in: Filipino Tradition and Ac-
culturation. Reports on Changing Societies. Research Report I, Philip-

- am 12.02.2026, 14:08:4

245


https://doi.org/10.14361/9783839456262-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

246

Ridiger Haude

pine Studies Program, The Institute of Social Sciences, Waseda University,
Tokio 1979, S. 135-167.

Kuipers, Joel C./McDermott, Ray: »Insular Southeast Asian Scripts«, in: Peter
T. Daniels/William Bright (Hg.), The World’s Writing Systems, New York:
Oxford University Press 2007, S. 474-484.

Kurimoto, Makiya: »Hanunoo's Way of Life. III: Dwelling«, in: A Quarterly
Record of Social Anthropology VI, 1 (April 1973), S. 44-52..

Lauser, Andrea: »Die Geschwisterschaft als soziales Netz. Zur Tayarian (-Ge-
schwisterbande<) bei den Mangyan Malulas (Mindoro/Philippinen), in:
kea, Zeitschrift fiir Kulturwissenschaften 6 (1994), S. 71-96.

Lauser, Andrea: »Wir Mangyan haben Angst«. Friedfertigkeit und Angst als
Modell einer friedvollen Gesellschaft«, in: Peter J. Briunlein/Andrea Lau-
ser (Hg.), Krieg & Frieden. Ethnologische Perspektiven (= Kea, Sonder-
band 2), Bremen: Kea-Edition 1995, S. 237-266.

Lauser, Andrea: »Wir sind alle gleich<. Geschlechtersymmetrie am Beispiel
einer philippinischen Ethnie, in: Gisela Volger (Hg.), Sie und Er. Frauen-
macht und Mannerherrschaft im Kulturvergleich, Koln: Rautenstrauch-
Joest-Museum 1997, Bd. 1, S. 245-254.

LeBar, Frank M. (Hg.): Ethnic Groups of Insular Southeast Asia. Vol. 2: Philip-
pines and Formosa, New Haven: Human Relations Area Files Press 1975.

Lévi-Strauss, Claude: Das wilde Denken, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1973.

Luquin, Elisabeth: »The Continuity of Past and Present. The House as Cross-
roads of Mangyan Patag Societyx, in: Archiv fiir Volkskunde 57-58 (2007-
2008), S. 65-79.

Meliton, Gregorio Martinez de Santa Cruz: Rebelion de los de Bulalacao en
Mindoro (Brief des Erzbischofs von Manila an den Alcalde Mayor von Min-
doro, Francisco de Triarte, 6.2.1863).

Meyer, Adolf Bernhard/Schadenberg, Alexander/Foy, Willy: »Die Mangianen-
schrift von Mindoro, in: Abhandlungen und Berichte des Zoologischen
und Anthropologisch-Ethnographischen Museums zu Dresden, Bd. 15,
Berlin 189s.

Miyamoto, Masaru: The Hanunoo-Mangyan. Society, Religion and Law among
a Mountain People of Mindoro Island, Philippines (= Senri Ethnological
Studies, Band 22), Osaka: National Museum of Ethnology 1988.

Ono, Nobutoshi: »Hanunoo's Way of Life. II: Clothing (RUTAI)«, in: A Quar-
terly Record of Social Anthropology VI, 1 (April 1973), S. 34-43.

Panganiban, Wilma: Courting Custom Among the Hanunoo Mangyans of
Southern Mindoro (Seminararbeit, 1978). Typoskript.

- am 12.02.2026, 14:08:4



https://doi.org/10.14361/9783839456262-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Weise Wilde

Paz, Emeterio de la: »A Survey of the Hanunoo Mangyan Culture and Barriers
to Change, in: Unitas (Manila) 41, 1 (March 1968), S. 3-63.

Pitogo, Resti Reyes: »Poetics of the Ambahan. The Mangyan Syllabic Art: Forms
and Expressionsc, in: Lolita Delgado Fansler u.a. (Hg.), Bamboo Whis-
pers. Poetry of the Mangyan, O. O. 2017, S. 17-19.

Postma, Antoon: »The Ambahan: A Mangyan-Hanunoo Poetic Formg, in: Asian
Studies III, 1 (April 1965), S. 71-85.

Postma, Antoon: »The Ambahan. A Mangyan Poem of Mindorox, in: Philippine
Quarterly of Culture & Society 23 (1995), S. 44-61.

Postma, Antoon: The Ambahan. Mangyan Verbal Art. Manuskript eines Vor-
trags, Oktober 1980.

Postma, Antoon: »Contemporary Mangyan Scripts, in: Philippine Journal of
Linguistics 2, 1 (June 1971), S. 1-12..

Postma, Antoon: »Contemporary Philippine Syllabaries in Mindoro, in: San
Carlos Publications (The University of San Carlos, Cebu City, Philippines),
Series E: Miscellaneous Contributions in the Humanities, No. 1, Cebu City
1968, S. 71-77.

Postma, Antoon: Facets of a Philippine Cultural Heritage. As Reflected in a
Cultural Minority Group. The Mangyans of Southern Mindoro, Philip-
pines. Manuskript eines Vortrags, November 1978.

Postma, Antoon: »The First Mangyans in America. A Tale of Bamboo Mail,
in: Bulawan, Journal of Philippine Arts & Culture 17 (2005), S. 8-37.

Postma, Antoon: The Function of Folklore in Mangyan Literacy. Manuskript
eines Vortrags beim »Fourth National Folklore Congress« des Institute of
Small Scale Industries, University of the Philippines, Quezon City, Juli
1980.

Postma, Antoon: The Mangyan Ambahan. Past, Present, Future. Manuskript
eines Vortrags, Januar 198s.

Postma, Antoon: »Mangyan Folklore«, in: Philippine Quarterly of Culture &
Society 5 (1977), S. 38-53.

Postma, Antoon (Hg.): Treasure of a Minority. The Ambahan: A Poetic Expres-
sion of the Mangyans of Southern Mindoro, Philippines, Manila: Arnoldus
Press 1981 (zuerst 1972).

Robinson, Andrew: Die Geschichte der Schrift, Diisseldorf: Patmos/Albatros
2004 (engl. zuerst 1995).

Scott, James C.: The Art of Not Being Governed. An Anarchist History of Up-
land Southeast Asia, New Haven/London: Yale University 2011.

- am 12.02.2026, 14:08:4

247


https://doi.org/10.14361/9783839456262-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

248

Riidiger Haude

Scott, William Henry: Prehispanic Source Materials for the Study of Philip-
pine History, Quezon: New Day Publishers 1984.

Shivnan, Martin: The Voice of Absolute Poverty. Typoskript, Februar 1977.

Sigrist, Christian: Regulierte Anarchie. Untersuchungen zum Fehlen und zur
Entstehung politischer Herrschaft in segmentiren Gesellschaften Afrikas,
Hamburg: EVA 31994 (zuerst 1967).

Tichy, Herbert: Honig vom Binungabaum. Ein Jahr bei primitiven Stimmen,
Wien: Ueberreuter 1971.

Watari, Yunkichi: »Preliminary Report of Everyday Life at a Hanunoo-
Mangyan Settlement on Mindorox, in: Filipino Tradition and Accultura-
tion. Reports on Changing Societies. Research Report I, Philippine Stud-
ies Program, The Institute of Social Sciences, Waseda University 1983,
S. 87-122.

- am 12.02.2026, 14:08:4


https://doi.org/10.14361/9783839456262-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

