
Weise Wilde

Schrift und Politik bei den Hanunoo-Mangyan

auf Mindoro

Rüdiger Haude

Die philippinischen Schriften

Als die spanischen Welt-Eroberer Anfang des 17. Jahrhunderts das philippi-

nische Archipel erreichten, fanden sie eine blühende Schriftkultur vor. Pedro

Chirino, ein Jesuitenpriester, der 1604 eine große Abhandlung über die Phil-

ippinen veröffentlichte, stellte fest: »Die Einwohner dieser Inseln sind so mit

Lesen und Schreiben vertraut, dass es kaum einen Mann und noch viel weni-

ger eine Frau gibt, die nicht in den Schriftzeichen [letras] schreiben und lesen

kann, welche der Insel von Manila eigen sind.«1 (Der in diesem Zitat zuta-

ge tretende Aspekt der Geschlechterverhältnisse sollte beachtet, kann aber an

dieser Stelle nicht vertieft werden.)

Anhand der Darstellungen der philippinischen Schriften durch die spa-

nischen Autoren des 17. und 18. Jahrhunderts wird deutlich, dass es sich um

Abkömmlinge indischer Schriftsysteme handelt, die spätestens einige Jahr-

hunderte vor den Spaniern die Philippinen erreicht hatten, wahrscheinlich

im Zuge der Ausbreitung des Buddhismus nach Südostasien. Die Details sind

hochgradig umstritten2,müssen uns hier aber nicht weiter beschäftigen.Die-

1 Z. n. Postma, Antoon: »Contemporary Mangyan Scripts«, in: Philippine Journal of Lin-

guistics 2,1 (June 1971), S. 1-12, hier S. 1. – Alle Übersetzungen ins Deutsche von R. H.

Für Hilfe bei spanischsprachigen Zitaten danke ich Sophia Haude und Carmen Gloria

Roa Pérez.

2 Vgl.Meyer, Adolf Bernhard/Schadenberg, Alexander/Foy,Willy: »DieMangianenschrift

vonMindoro«, in: AbhandlungenundBerichte des ZoologischenundAnthropologisch-

Ethnographischen Museums zu Dresden, Bd. 15, Berlin 1895, S. 21-29; Blumentritt, Fer-

dinand: »Die Mangianenschrift von Mindoro«, in: Globus, Illustrierte Zeitschrift für

https://doi.org/10.14361/9783839456262-008 - am 12.02.2026, 14:08:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456262-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


206 Rüdiger Haude

se Schrift hielt, auch aus Gründen inhärenter Defizite, auf die später zurück-

zukommen ist, der Konkurrenz des von den Spaniern eingeführten lateini-

schen Alphabets im Allgemeinen nicht lange stand; im 19. Jahrhundert galt

sie als ausgestorben. Die Überraschung war nicht gering, als sich am Ende

des 19. Jahrhunderts herausstellte, dass sie höchst lebendig war, nämlich in

einigen marginalen Arealen, die von der kulturellen Überlagerung durch die

Europäer weitgehend verschont geblieben waren. Bei den Tagbanua auf Pa-

lawan sowie bei den Buhid und den Hanunoo-Mangyan auf Mindoro blühte

eine Literatur in Schriften, die den von Chirino und anderen dreihundert Jah-

re zuvor beschriebenen Systemen weitgehend entsprachen. Diese drei Ethni-

en galten aber, nach Standards ihrer sozialen und politischen Struktur sowie

ihrer Wirtschaftsweise, eindeutig als »primitiv«. Literale »Wilde« – das wäre

ein harter Schlag für die seinerzeit in ihrer höchsten Blüte stehenden evolu-

tionistischen Gesellschaftstheorien gewesen, wenn sie denn Notiz davon ge-

nommen hätten.

Aber die meisten Schriftsystematiken haben dieses Phänomen ignoriert.

In den relativ zeitgenössischen schrifthistorischen Monographien von Haar-

mann und Robinson z.B. kommen die philippinischen Schriften überhaupt

nicht vor, geschweige denn ihre bei herrschaftsfreien Ethnien überlebenden

Varianten.3 Jensen erwähnt sie in einer kurzen Fußnote und erklärt sie da-

Länder- und Völkerkunde LXIX, 11 (März 1896), S. 165-166, hier S. 166; Gardner, Fletcher:

Philippine Indic Studies (= Indic Bulletin,No. 1), SanAntonio (Texas) 1943, S. 78-96; Ban-

tug, J. P.: »Reviving the Ancient Filipino Alphabet«, in: Philippine Review I, 11 (Januar

1944), S. 30-34, hier S. 32; Francisco, Juan R.: »Script Writing in the Philippines«, in: The

U.P. Research Digest III, 3 (July 1964), S. 6-8, hier S. 6; Diringer, David: The Alphabet. A

Key to the History of Mankind, London: Hutchinson 1968, Vol. 1, S. 350-351; A. Postma:

Contemporary Mangyan Scripts, S. 1f.; Di Benedetto, John P.: Pre-Spanish Script in the

Philippines. Typoskript (Seminararbeit?) 1971; Espallargas, J. G.: »The Sumatran Ori-

gins of the Philippine Script«, in: Philippine Journal of Linguistics 4/5, 1/2 (1973/74),

S. 121-136; Francisco, Juan R.: »Two Views on the Origin of Philippine Script. The San-

skrit Factor«, in: Filipino Heritage 3 (1977), S. 598-601; Postma, Antoon: The Function of

Folklore in Mangyan Literacy. Manuskript eines Vortrags beim »Fourth National Folk-

lore Congress« des Institute of Small Scale Industries, University of the Philippines,

Quezon City, Juli 1980, S. 1f.; Scott, James C.: The Art of Not Being Governed. An Anar-

chist History of Upland Southeast Asia, NewHaven/London: Yale University 2011, S. 61.

3 Haarmann, Harald: Universalgeschichte der Schrift, Frankfurt a.M./New York: Cam-

pus 1991; Ders.: Geschichte der Schrift. Von den Hieroglyphen bis heute, München:

Beck 2009; Robinson,Andrew:DieGeschichteder Schrift. Düsseldorf: Patmos/Albatros

2004.

https://doi.org/10.14361/9783839456262-008 - am 12.02.2026, 14:08:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456262-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Weise Wilde 207

bei zu »wenig wichtige[n] Schriften«.4 Diringer hat sie einer ausführlicheren

Würdigung unterzogen, wobei er aber wiederum wenig Aufmerksamkeit auf

Fragen des politischen Kontextes verwandte.5 Dasselbe gilt für die kenntnis-

reiche Darstellung durch Kuipers undMcDermott in dem opulenten Sammel-

werk »The World’s Writing Systems«.6

Im Folgenden wird es darum gehen, zunächst den Charakter der verwen-

deten Schrift zu bestimmen; sodann die schriftverwendende Ethnie zu be-

schreiben, insbesondere im Hinblick auf ihre politische Struktur; schließlich

die Anwendungsfelder und Funktionen der Schrift in der Ethnie zu unter-

suchen, vor allem hinsichtlich möglicher Wechselwirkungen mit politischen

Aspekten. Bei diesem Vorgehen werden aus Gründen der Stringenz die Tag-

banua von Palawan ausgeklammert bleiben, und die Buhid werden nur hilfs-

weise herangezogen, soweit die weitreichenden Ähnlichkeiten zwischen die-

ser Ethnie und den Hanunoo-Mangyan Analogieschlüsse erlauben. Der ei-

gentliche Gegenstand der Untersuchung ist die Schriftkultur der Hanunoo-

Mangyan.7

4 Jensen, Hans: Die Schrift in Vergangenheit und Gegenwart. Reprint der 3. Auflage, Ber-

lin: VEB Deutscher Verlag der Wissenschaften 1969, S. 387.

5 D. Diringer: The Alphabet, S. 347-350.

6 Kuipers, Joel C./McDermott, Ray: »Insular Southeast Asian Scripts«, in: Peter T. Daniels/

William Bright (Hg.), TheWorld’s Writing Systems, New York: Oxford University Press

2007, S. 474-484.

7 Als eine Ironie der Rezeptionsgeschichte ist zu vermerken, dass Claude Lévi-Strauss

(Das wilde Denken. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1973, S. 179f.) die Hanunoo-Mangyan zu

einer seiner Bezugsethnien macht, anhand derer er die »konkreten« bzw. »totemis-

tischen« Klassifikationslogiken verdeutlicht. Das »botanische Lexikon« der Hanunoo-

Mangyan, das er verschiedenen Arbeiten Harold Conklins entnimmt, dient ihm als Be-

leg dafür, dass die Unterscheidung von ca. 2000 verschiedenen Typen eine Schwelle

bezeichne, »in deren Nähe die Fähigkeit des Gedächtnisses und die Definitionskraft

der Ethno-Zoologien oder Ethno-Botaniken liegen, die auf mündlicher Tradition beru-

hen«. Dass zwar die botanischen Taxonomien der Hanunoo-Mangyan auf mündlicher

Tradition beruhen, nicht aber ihre Kultur als ganze, wurde von Lévi-Strauss nicht zur

Kenntnis genommen. Es hätte ein spannender Test für seine Systematik des »wilden

Denkens« werden können.

https://doi.org/10.14361/9783839456262-008 - am 12.02.2026, 14:08:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456262-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


208 Rüdiger Haude

Zur Schrift der Hanunoo-Mangyan

Wie alle seit dem 17. Jahrhundert beschriebenen philippinischen Schriften ist

die Schrift der Hanunoo-Mangyan, die sie selbst »surat mangyan« nennen, im

Prinzip eine semi-syllabische Schrift. Sie weist drei Zeichen für die Vokale A,

E/I sowie O/U auf. Darüber hinaus verfügt sie über 15 Silbenzeichen für Sil-

ben der Form Konsonant-Vokal: BA, KA, DA, GA, HA, LA, MA, NA, NgA, PA,

RA, SA, TA, WA und YA. Der inhärierende Vokal »A« in diesen Silben kann

durch »E/I« ersetzt werden, indem ein diakritisches Zeichen oben an dem

Silbenzeichen angebracht wird; durch »O/U«, indem ein solches Zeichen un-

ten oder rechts hinzugefügt wird.8 Dieses Prinzip, das deutlich seine indische

Herkunft zeigt, führt dazu, dass es sich um eine äußerst einfach zu erlernen-

de Schrift handelt. Obwohl eine Silbenschrift, reicht ihr ein Bestand von 18

grundlegenden Zeichen aus. Hinzu kommt, dass jedenfalls die auf Mindoro

verwendeten Schriften stark linearisierte, einfache Zeichenformen verwen-

den.

Wie wir sehen werden, ist daher der individuelle Erwerb der Schreibkunst

bei den Hanunoo-Mangyan mit keinen großen Schwierigkeiten verbunden.

Dennoch ist die surat mangyanmit einer beträchtlichen Defizienz behaf-

tet, die auch dafür mitverantwortlich gemacht wird, dass die philippinischen

Schriften im Großen und Ganzen nach dem Kulturkontakt mit den Euro-

päern so schnell verschwanden. Wie die meisten philippinischen Sprachen

weist auch die Sprache der Hanunoo-Mangyan eine Silbenstruktur auf, die

viele geschlossene Silben enthält. Solche Silben, die auf einem Konsonanten

enden, sind von der Schrift nicht adäquat darstellbar; die Schlusskonsonan-

ten werden in der Schreibung weggelassen. Dies führt dazu, um das klas-

sische Beispiel von Francisco Lopez aus dem frühen 17. Jahrhundert aufzu-

greifen, dass die Zeichenfolge ba ta in einem in Ilocano geschriebenen Text

bantáy, baltáo, básta, bántang, bantác, batác, bangtál, bartáy, batáy, bátac oder ba-

tád gelesen werden kann, alles sinnvolle Wörter in jener Sprache.9 Die in

8 Vgl. Postma, Antoon: »Contemporary Philippine Syllabaries inMindoro«, in: San Carlos

Publications (The University of San Carlos, Cebu City, Philippines), Series E: Miscella-

neous Contributions in the Humanities, No.1, Cebu City 1968, S. 71-77.

9 J. G. Espallargas: The Sumatran Origins, S. 131; vgl. F. Blumentritt: Die Mangianen-

schrift, S. 166; D. Diringer: The Alphabet, S. 346, A. Postma: The Function of Folklore,

S. 4.

https://doi.org/10.14361/9783839456262-008 - am 12.02.2026, 14:08:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456262-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Weise Wilde 209

Abbildung 1: Schriftproben auf Bambus-Internodien, die 1895 kurz nach der Entde-

ckung der Mangyan-Schriften veröffentlicht wurden. Quelle: A.B. Meyer/A. Schaden-

berg/W. Foy: Die Mangianenschrift von Mindoro, Bildtafel 1.

der schriftlichen Wiedergabe fehlenden phonetischen Informationen müs-

sen daher durch die Kenntnis des Kontextes ergänzt werden. Wir werden

später sehen, dass die charakteristischen Anwendungsfelder der Schrift bei

den Hanunoo-Mangyan diese kontextuelle »Heilung« der Schriftdefizienz be-

günstigen. Im Übrigen zeigt sich in diesem Aspekt der für das Schriftver-

ständnis notwendigen Kontextualisierung eine Parallele zu den vokallosen

semitischen Alphabeten, und ich habe bereits in einem früheren Aufsatz10

darauf hingewiesen, dass dies, wenn auch in unterschiedlichem Ausmaß, ein

grundlegender Aspekt aller Schriftlichkeit ist.

10 Vgl. Haude, Rüdiger: »Alphabet und Demokratie«, in: Saeculum. Jahrbuch für Univer-

salgeschichte 50, 1 (1999), S. 1-28, hier S. 9.

https://doi.org/10.14361/9783839456262-008 - am 12.02.2026, 14:08:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456262-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


210 Rüdiger Haude

Die politische Struktur der Hanunoo-Mangyan

Mindoro ist die siebtgrößte Insel des philippinischen Archipels mit einer

Gesamtfläche von knapp 10000 Quadratkilometern. Die Küste wird heute

hauptsächlich von zugewanderten, christianisierten Filipinos (Tagalog, Bi-

sayan usw.) bewohnt. Die ursprüngliche Bevölkerung, die oft summarisch

mit dem Terminus »Mangyan« bezeichnet wird, hat sich mehr und mehr in

die gebirgigen inneren Regionen der Insel zurückgezogen. Sie setzt sich aus

ca. sieben ethnolinguistischen Gruppen zusammen, welche gegenseitig nicht

verständliche Sprachen sprechen. Aufgrund ihrer gemeinsamen Geschichte

teilen diese Ethnien aber eine Reihe wichtiger kultureller Merkmale.

Der wichtigste Aspekt dieser gemeinsamen Geschichte ist die jahr-

hundertelange Erfahrung aggressiver Kulturkontakte. Angefangen von den

Sklavenjagden islamischer »Moros« und der Eroberungstätigkeit spani-

scher Konquistadoren, über den US-amerikanischen Kolonialismus und

die japanische Besatzung im Zweiten Weltkrieg, bis hin zum Landraub

einwandernder christlicher Filipinos11, hat sich die Erfahrung der Konfron-

tation mit überlegenen, aggressiven Eindringlingen tief im Habitus dieser

Menschen verankert. Alle Mangyan-Ethnien werden als scheu und voller

Verachtung für jede Gewaltsamkeit, ja, jeden Konflikt geschildert. Kontakte

mit Fremden wurden lange, so gut es ging, durch Rückzug vermieden.12

11 Vgl. Dichoso, Fermin: »Some Notes on the Hanunoo-Mangyan Culture«, in: Philip-

pine Sociological Review XVI, 3-4 (July-October 1968), S. 193-195, hier S. 193; Faylona,

Marie Grace Pamela G.: Hanunoo-Mangyans‹ Bamboo Scripts (An Ethnoarchaeology).

Typoskript 2001, S. 21-25; F. Gardner: Philippine Indic Studies, S. 31; Gardner, Fletcher/

Maliwanag, Ildefonso: IndicWriting of the Mindoro-Palawan Axis. Bulletin No.1, Vol.1,

San Antonio (Texas) 1939, S. 7-8; Gibson, Thomas: Symbolic Representations of Tran-

quility and Aggression Among the Buhid. Paper submitted for publication in a volume

on Peaceful societies, Typoskript o.J., S. 8f.

12 Vgl. A. B. Meyer/A. Schadenberg/W. Foy: Die Mangianenschrift von Mindoro, S. 1f.; F.

Gardner/I. Maliwanag: Indic Writing I, S. 11; Conklin, Harold C.: »Bamboo Literacy on

Mindoro«, in: Pacific Discovery 11, 4 (1949), S. 4-11, hier S. 7; Paz, Emeterio de la: »A

Survey of the Hanunoo Mangyan Culture and Barriers to Change«, in: Unitas (Manila)

41, 1 (March 1968), S. 3-63, hier S. 8; Postma, Antoon: Facets of a Philippine Cultural

Heritage. As Reflected in a Cultural Minority Group. The Mangyans of Southern Min-

doro, Philippines. Vortragsmanuskript, November 1978, S. 6; Lauser, Andrea: »Die Ge-

schwisterschaft als soziales Netz. Zur Tayarian (›Geschwisterbande‹) bei den Mangyan

Malulas (Mindoro/Philippinen)«, in: kea, Zeitschrift für Kulturwissenschaften 6 (1994),

S. 71-96, hier S. 80.

https://doi.org/10.14361/9783839456262-008 - am 12.02.2026, 14:08:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456262-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Weise Wilde 211

Bei den Hanunoo-Mangyan scheint dieser Zug vergleichsweise geringer

ausgeprägt zu sein, wohl weil sie ein dem Kulturkontakt eher exponiertes

Areal besiedeln. Zur Abgrenzung von ihren nördlichen Nachbarn, den Buhid,

wird für die Hanunoo-Mangyan gelegentlich auch der Name »mangyan patag«

(Tiefland-Mangyan) als Eigen- und Fremdbezeichnung verwendet.13

Gleichwohl passen alle Mangyan in dasMuster der von James C. Scott vor-

gelegten »anarchistischen Geschichte des südostasiatischen Hochlands«.14

Scott hat jedoch für die von ihm untersuchten Gesellschaften behauptet,

dass die bewusste Ablehnung von Schriftlichkeit zu ihren Wesensmerkmalen

gehöre15 – eine These, die von den Hanunoo-Mangyan in ihrer Allgemeinheit

widerlegt wird.

Zu den Gemeinsamkeiten aller unter dem Namen »Mangyan« zusam-

mengefassten Ethnien zählt auch ihre Wirtschaftsweise, der sogenannte

Schwendbau, eine Brandfeldwirtschaft, die ohne Rodung auskommt und

keine Benutzung des Pfluges impliziert. Schwendbauflächen liefern nur

kurze Zeit zufriedenstellende Erträge, und die dadurch nötige häufige

Anlage neuer Felder trägt zur individuellen und kollektiven Mobilität der

Menschen bei. Durch die demographische Entwicklung auf Mindoro kommt

diese Wirtschaftsform heute an ihre Grenzen; der Primärwald ist bis auf

kleine Restbestände verschwunden, und auch Sekundärwald kann sich in

den kleiner werdenden Siedlungsgebieten der Mangyan nicht in dem Tempo

entwickeln, wie landwirtschaftliche Anbauflächen benötigt werden.

Eine weitere fundamentale Gemeinsamkeit ist die bilaterale Verwandt-

schaftsrechnung aller Mangyan-Ethnien. Es gibt keine unilinearen Deszen-

denzgruppen, sondern individuelle Kindreds, wodurch der genealogische

Horizont relativ begrenzt ist.

Schließlich, und das ist im Zusammenhang dieses Beitrags entscheidend,

lässt sich für die verschiedenen Mangyan-Ethnien (soweit ethnographisches

13 Vgl. Bacalzo, Doris Lorna C.: »Experiencing Gender and Sexuality. The Way of the

Mangyan Patag«, in: Anthrowatch 1996, S. 62-76, hier S. 65; Luquin, Elisabeth: »The

Continuity of Past and Present. The House as Crossroads of Mangyan Patag Society«,

in: Archiv für Volkskunde 57-58 (2007-2008), S. 65-79.

14 J. C. Scott: The Art of Not Being Governed; vgl. auch Erni, Christian: »Non-Violence in a

Frontier. The Strategy of Avoidance and the Struggle for Indigenous Control over Land

andResources onMindoro Island«, in: DaniloGeiger (Hg.), Frontier Encounters. Indige-

nous communities and settlers in Asia and Latin America. Kopenhagen 2008, S. 289-

345, hier S. 289f.

15 J. C. Scott: The Art of Not Being Governed, Kapitel 6½.

https://doi.org/10.14361/9783839456262-008 - am 12.02.2026, 14:08:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456262-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


212 Rüdiger Haude

Material über sie vorliegt) zeigen, dass es sich um herrschaftsfreie bzw. egali-

täre Gesellschaften handelt. Die Egalität erstreckt sich teilweise auch auf die

Geschlechterverhältnisse und sogar auf die Verhältnisse zwischen Erwach-

senen und Kindern, wie bei den im Norden der Insel wohnenden Alangan-

Mangyan.16

Viele kulturelle Züge unterscheiden dieMangyan-Ethnien; einer derwich-

tigsten ist die Schriftkultur, die nur von den beiden südlichen Ethnien, den

Buhid und den Hanunoo-Mangyan gepflegt wird. Diese Eigenschaft führt

aber nicht zu grundsätzlichen Unterschieden in der politischen Struktur. Von

den Buhid ist das Selbstzeugnis überliefert:

»Stets lieben die Buhil [sic!] ihre Freiheit. Er mag keinen Herrn, und auch

keine Regierungsbeamten. Sie arbeiten selbst für ihren eigenen Lebensun-

terhalt, und wünschen keinen anderen Mann über sich als Häuptling.«17

Ihr Ethnograph Thomas Gibson hat – anders als es sonst in seiner Zunft üb-

lich zu sein scheint – ein ›politologisches‹ Argument an seine Erwähnung der

Buhid-Schriftkultur geknüpft, nämlich hinsichtlich des egalisierenden Ein-

flusses, den sie auf die Geschlechterverhältnisse ausübt:

»Der Hauptzweck dieser Schrift ist es, Poesie aufzuzeichnen und zu memo-

rieren. Die Art von Prestige, die man mit seiner Kenntnis der Poesie erwer-

ben kann, und die Art von ›Eroberungen‹, die man machen kann, sind das

genaue Gegenteil von jenen, die man durch ›Tapferkeit‹ und Gewalt erwirbt.

Verführung ist bei den Buhid nichtmit Aggression assoziiert, wie in anderen

16 Vgl. A. Lauser: Die Geschwisterschaft; Lauser, Andrea: »›Wir sind alle gleich‹. Ge-

schlechtersymmetrie amBeispiel einer philippinischenEthnie«, in: GiselaVölger (Hg.),

Sie und Er. Frauenmacht und Männerherrschaft im Kulturvergleich, Köln 1997, Bd. 1,

S. 245-254.

17 F. Gardner: Philippine Indic Studies, S. 71 (Nr. XLI). Der etwas nachlässig redigierten

Arbeit Gardners ist leider nicht zu entnehmen, aus welchem Zusammenhang dieses

und die anderen den Buhid (= Buhil) zugeschriebenen Zitate stammen. Da das Haupt-

anliegen des Buches aber die Analyse der überlebenden philippinischen Schriften ist,

erscheint es wahrscheinlich, dass die Zitate Schriftproben entstammen, die Gardner

bzw. seineMitarbeiter, Ildefonso und EusebioMaliwanag von Buhid-Kontaktpersonen

auf Bambuszylindern anfertigen ließen. Vgl. daraus in unserem Zusammenhang noch

Nr. VIII (»I think that all men are equal.«) und XXI (Unverständnis eines »Häuptlings«,

warum er ins »Amt« kam).

https://doi.org/10.14361/9783839456262-008 - am 12.02.2026, 14:08:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456262-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Weise Wilde 213

Kulturen, welche Aggressivität bei Männern schätzen. Die Gedichte selbst

sind voll sanfter Bildhaftigkeit.«18

Schon Gibson bezieht in dieses Statement implizit auch die literalen Nach-

barn der Buhid ein, die Hanunoo-Mangyan. Der politischen Struktur dieser

Ethnie wollen wir uns nun etwas ausführlicher widmen.

Als locus classicus für die Bestimmung des politischen Charakters der

Hanunoo-Mangyan kann ein Zitat gelten, das ihr erster systematischer

Ethnograph, Harold Conklin, in den 50er Jahren des 20. Jahrhunderts

formulierte:

»Die Hanunóo-Gesellschaft ist bilateral strukturiert, locker stratifiziert und

überwiegend egalitär. […] Ein gewisses Maß an Autorität und Einfluss haftet

am Status der ältesten nahen Verwandten in jeder Gruppe, und ein erfahre-

nes religiöses Medium, ein Schmied oder eineWeberin erwerben als solche

Prestige; aber es gibt keine formal anerkannten oder mit Titeln versehenen

Führer, nicht einmal juristischer [jural] Art, keine Häuptlinge, keine Ober-

häupter, und keine Diener.«19

Demnach scheint es sich bei der zu untersuchenden Gesellschaft um eine sol-

che zu handeln, in der Machtdifferentiale hauptsächlich den Modus der Au-

torität annehmen, wie Thomas Wagner und ich ihn als herrschaftsfreienModus

definiert haben.20 Schauen wir uns die Struktur dieser Gesellschaft etwas

näher an.

Die Hanunoo-Mangyan teilen mit den anderen Mangyan-Ethnien die

Charakteristika a) der Schwendbau-Subsistenz, welche mit einer gewissen

geographischen Mobilität verbunden ist; b) der bilateralen Verwandt-

schaftsstruktur; c) der langen Geschichte von Kulturkontakten mit den

als räuberisch wahrgenommenen Tiefländer-Kulturen. Daneben existiert

aber auch eine Reihe von wichtigen kulturellen Unterschieden. So sind die

Hanunoo-Mangyan die einzige der alteingesessenen Ethnien auf Mindo-

ro, die traditionell das Schmiedehandwerk pflegten. Sie schmiedeten aus

18 Gibson, Thomas: Raiding, Trading and Tribal Autonomy in Insular Southeast Asia. Pa-

per presented at the conference on »The Anthropology of War«, 1986. Typoskript, S. 8.

19 Conklin, Harold C.: Hanunoo Agriculture (= FAO Series on Shifting Cultivation, Band

II), Rom 1957, S. 11.

20 Vgl. Haude, Rüdiger/Wagner, Thomas: Herrschaftsfreie Institutionen. Texte zur Sta-

bilisierung staatsloser, egalitärer Gesellschaften, Heidelberg: Graswurzelrevolution
22019, S. 76-78.

https://doi.org/10.14361/9783839456262-008 - am 12.02.2026, 14:08:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456262-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


214 Rüdiger Haude

Eisen Haushaltsgeräte und Messer, welche hauptsächlich in der Landwirt-

schaft verwendet wurden, aber auch als Schreibgeräte genutzt wurden.

Schmiedewaren der Hanunoo-Mangyan wurden den nördlich benachbarten

Buhid übermittelt, von denen man dafür Produkte der dort gepflegten

Töpferei eintauschte.21 Die Kombination »eisenzeitlicher« Technik sowie der

Schriftkultur mit der vermeintlich »primitiven« Landwirtschaftstechnik der

»Urwechselwirtschaft« zeigt deutlich die Unzulänglichkeit evolutionistischer

Klassifikationen.

In einem Aufsatz von 1949 hat Conklin den Wertekanon der Hanunoo-

Mangyan charakterisiert. Das auffällige Fehlen mächtiger Führer-Gestalten,

so schreibt er dort, demonstriere ihre »Leidenschaft für Selbstversorgung und

nicht-aggressives Leben«. Und er fährt fort:

»Sie neigen dazu, Kontrollen aller Art zu fürchten, außer jener, die mit der

Einhaltung des Gewohnheitsrechts und der Tradition verbunden sind. Sie

fürchten ebenfalls Konflikte und sind höchst unkriegerisch, und sie ziehen

sich lieber weiter in die Berge zurück als irgendeine Störung der örtlichen

friedlichen Zustände zu verursachen.«22

Danach entsprechen die Hanunoo-Mangyan genau dem, was auch von an-

deren Mangyan-Ethnien berichtet wird. Ist also der »friedliebende Charak-

ter« ein »hervorspringender Zug des Hanunoo-Mangyan«23, so wird er, wie

schon das Conklin-Zitat andeutete, ergänzt durch einen ausgeprägten, in-

dividualistisch eingefärbten Egalitarismus. Antoon Postma etwa, einer der

wichtigsten Kenner dieser Ethnie, stellte 1978 ihrem »furchtsamem Charak-

ter«, der auch die kulturelle Assimilation an die Tiefland-Kultur blockiere,

ihre »Liebe zur Freiheit und Unabhängigkeit« an die Seite.24 Die kulturel-

len Selbstzeugnisse, die Fletcher Gardner in der ersten Hälfte des 20. Jahr-

hunderts in Form von Bambus-Manuskripten in der surat mangyan sammelte

bzw. in Auftrag gab, sprechen mehrfach diese Werte-Sphäre an: Eine dieser

Schriftproben trägt die Überschrift »Wir wünschen keinen Herren« (»Wewish

21 Vgl. Erni, Christian: Dáli Dális Dilemma. Kultur, Natur und Adaptation bei den Buhid

Mindoros (Philippinen), Berlin: Reimer 1996, S. 57; LeBar, FrankM. (Hg.): Ethnic Groups

of Insular Southeast Asia. Vol. 2: Philippines and Formosa, New Haven: Human Rela-

tions Area Files Press 1975, S. 75.

22 H. C. Conklin: Bamboo Literacy on Mindoro, S. 7; vgl. E. de la Paz: A Survey of the Ha-

nunoo Mangyan Culture, S. 8.

23 E. de la Paz: A Survey of the Hanunoo Mangyan Culture, S. 37.

24 A. Postma: Facets of a Philippine Cultural Heritage, S. 6, 11.

https://doi.org/10.14361/9783839456262-008 - am 12.02.2026, 14:08:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456262-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Weise Wilde 215

no master«/»Dayo sa dayangan«), und in dem weiteren Text heißt es, gleich-

sam zur Begründung: »[…] wir wünschen nicht, einem Herren zu gehorchen

und durch diese Spaltung (»partition«) gekränkt zuwerden«.25 Obwohl dies im

Hinblick auf das Verhältnis zu den Tiefländern gesagt wird, drückt es doch

eine allgemeine, auch ›innenpolitische‹ Haltung aus. Im Konflikt zwischen

Friedensliebe und Freiheitsliebe scheint die Option auf Widerstand bei den

Hanunoo-Mangyan nicht ganz so unwahrscheinlich zu sein wie bei den an-

deren Mangyan-Ethnien.26

Auch binnengesellschaftlich ist es so, dass Aggressivität und Konfliktbe-

reitschaft, so sehr sie im Allgemeinen abgewertet werden, durchaus ihre Re-

fugien besitzen. Dass diese zumindest teilweise der Verbürgung von Egalität

dienen, zeigt ein weiteres von Gardner und Maliwanag übermitteltes Zitat:

»EinMangyan ist selten zänkisch, außer gegenüber einemPrahler [braggart].

Schnell verängstigt, wissenwir nicht, wiewir uns rächen können. Gleichwohl

schätzt er sein eigenes Urteil hoch ein. Er weiß, wie man ›Nein‹ sagt, und

auch, wie man ›Ja‹ sagt.«27

Ein »Prahler« ist also der Typus, der die affektive Mäßigung der Hanunoo-

Mangyan außer Kraft setzen kann; er trifft auf Neid-Reaktionen bis hin zur

Verhexung. Prahlerei ist aber die gesteigerte Behauptung von Ungleichheit.

Dementsprechend werden die Reichtumsunterschiede bei den Hanunoo-

Mangyan als »minimal« beschrieben.28 Ihre Werte und Normen stützen

diesen Sachverhalt.

Die Eigentumsordnung sieht, entsprechend der Schwendbau-Wirtschaft,

kein Privateigentum am Boden vor.29 Auch dieses Prinzip ist heute auf dem

Rückzug, denn eine der wenigen effektiven Optionen gegen den fortwähren-

den Landraub durch die Tiefländer besteht im Erwerb eines individuellen

25 F. Gardner/I. Maliwanag: Indic Writing I, S. 75.

26 Vgl. Meliton, Gregorio Martinez de Santa Cruz: Rebelion de los de Bulalacao en Min-

doro. Brief des Erzbischofs von Manila an den Alcalde Mayor von Mindoro, Francisco

de Triarte, 6.2.1863, Abschrift; Gardner, Fletcher/Maliwanag, Ildefonso: Indic Writing

of the Mindoro-Palawan Axis. Bulletin No.1, Vol. 2. San Antonio (Texas) 1940, S. 14; D.

L. C. Bacalzo: Experiencing Gender and Sexuality, S. 65.

27 F. Gardner/I. Maliwanag: Indic Writing II, S. 29.

28 F. M. LeBar: Ethnic Groups of Insular Southeast Asia, S. 76.

29 Vgl. F. Gardner/I. Maliwanag: Indic Writing II, S. 24.

https://doi.org/10.14361/9783839456262-008 - am 12.02.2026, 14:08:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456262-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


216 Rüdiger Haude

Landtitels bei den staatlichen Behörden.30 Im traditionellen System kann im

Prinzip jeder Mensch ein bislang ungenutztes Stück Wald roden und in Be-

nutzung nehmen; für die Dauer der Bewirtschaftung wird er bzw. sie dann

Eigentümer der Ernte. Privateigentum sind ferner die Haustiere, vor allem

Hühner und Schweine. Allerdings ist die Nutzung dieser hochgeschätzten

Nahrung eine streng kollektive, denn nur bei rituellen oder politischen An-

lässen werden Schweine oder Hühner geschlachtet und stets von allen Betei-

ligten verzehrt, wobei höchste Sorgfalt darauf verwendet wird, dass alle Por-

tionen genau gleich groß sind.31 Gerade das Privateigentum an den höchst-

geschätzten Nahrungsmitteln (dies gilt auch für Reis) wird also eingespannt

für kollektive Zwecke, und seine Akkumulation kann nie privat verwertet wer-

den.32

Obwohl der Haushalt die Einheit landwirtschaftlicher Tätigkeit ist, wer-

den größere Vorhaben durch ad hoc gebildete größere Arbeitskollektive um-

gesetzt. Dies betrifft das Pflanzen und die Ernte, aber auch den Häuserbau

und ähnliche Aktivitäten. Die freiwillig gewährten Hilfeleistungen werden

nicht entlohnt, sondern beruhen auf demPrinzip gegenseitiger Hilfe; aber für

alle Beteiligten wird vom Nutznießer des Unternehmens eine Reis-Fleisch-

Mahlzeit ausgerichtet.33

30 Vgl. E. de la Paz: A Survey of the Hanunoo Mangyan Culture, S. 61f.; Kasberg, Robert

H.: Are Acephalous Societies Really Headless? The Form of Authority and Leader-

ship Among Swidden Cultivators in the Philippines. Typoskript, o.J., S. 9; Kikuchi, Ya-

sushi: »Political Leadership and Corporate Group in Cognatic Society. Mindoro Swid-

den Agriculturalists«, in: Filipino Tradition and Acculturation. Reports on Changing

Societies, Research Report I, Philippine Studies Program, The Institute of Social Sci-

ences,WasedaUniversity 1979, S. 135-167, hier S. 147.Miyamoto,Masaru: TheHanunoo-

Mangyan. Society, Religion and Law among aMountain People ofMindoro Island, Phil-

ippines (= Senri Ethnological Studies, Band 22), Osaka: National Museum of Ethnolo-

gy 1988, S. 192, berichtet, wie die Hanunoo-Mangyan in der jüngeren Zeit gelernt ha-

ben, den Spieß umzudrehen und ihrerseits Tiefländer durch Präsentieren von selbst

aufgesetzten Schrift-»Dokumenten« einzuschüchtern. Hier zeigt sich die Schrift in der

Tat als Ressource des Machtungleichgewichts, aber es ist nicht die eigene Schrift der

Hanunoo-Mangyan, sondern eine (offensichtlich lateinische) Maschinenschrift, und

die Sprache ist Tagalog.

31 Vgl. F. Gardner: Philippine Indic Studies, S. 42; Tichy, Herbert: Honig vom Binunga-

baum. Ein Jahr bei primitiven Stämmen, Wien: Ueberreuter 1971, S. 49f.

32 Vgl. M. Miyamoto: The Hanunoo-Mangyan, S. 169.

33 Vgl. E. de la Paz: A Survey of the Hanunoo Mangyan Culture, S. 29f., 52; Inagawa, Hi-

rofumi: »Hanunoo’s Way of Life. I: Swidden Agriculture«, in: A Quarterly Record of So-

https://doi.org/10.14361/9783839456262-008 - am 12.02.2026, 14:08:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456262-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Weise Wilde 217

Wie es bei einer bilateralen Gesellschaft der südostasiatischen Inselwelt

erwartet werden kann34, existiert zwar eine geschlechtsspezifische Arbeits-

teilung, die aber nicht besonders akzentuiert wird und die im primären öko-

nomischen Bereich der Landwirtschaft wenig ausgeprägt ist. Die Position

der Frauen wird dadurch gestärkt, dass sie über eigene Schwendfelder verfü-

gen.35 Es wird jedoch von vielen Autoren beschrieben, dass sich Frauen und

Kinder mehr in der Siedlung aufhalten, während Männer mehr Zeit außer-

halb derselben verbringen.36

Für den Status der Frauen erweist sich die postmaritaleWohnsitzregel als

wichtig. Bei den Hanunoo-Mangyan wohnt ein junges Ehepaar typischerwei-

se zunächst in der Siedlung der Braut. Dieser uxorilokaleWohnsitz wird nach

einigen Jahren aufgegeben zugunsten eines häufigenWechsels zwischen Viri-

und Uxorilokalität, bis schließlich eine dauerhaftere Niederlassung gewählt

wird, die meistens entweder uxorilokal oder neolokal ist.37 Diese tendenzielle

Bevorzugung der Herkunftssiedlung der Ehefrau bedeutet, dass die Frauen

cial Anthropology VI, 1 (April 1973), S. 26-33, hier S. 29; M. Miyamoto: The Hanunoo-

Mangyan, S. 56.

34 Vgl. Errington, Shelly: »Recasting Sex, Gender, and Power. A Theoretical and Regional

Overview«, in: Jane Monnig Atkinson/Shelly Errington (Hg.), Power and Difference.

Gender in Island Southeast Asia, Stanford (California): Stanford University Press 1990,

S. 1-58.

35 Vgl. D. L. C. Bacalzo: Experiencing Gender and Sexuality, S. 68.

36 Vgl. Postma, Antoon (Hg.): Treasure of a Minority. The Ambahan: A Poetic Expression

of the Mangyans of Southern Mindoro, Philippines, Manila: Arnoldus Press 1981, S. 95;

Panganiban, Wilma: Courting Custom Among the Hanunoo Mangyans of Southern

Mindoro. Seminararbeit, 1978. Typoskript, S. 10; H. Tichy: Honig vom Binungabaum,

S. 44; Watari, Yunkichi: »Preliminary Report of Everyday Life at a Hanunoo-Mangyan

Settlement onMindoro«, in: Filipino Tradition and Acculturation. Reports on Changing

Societies. Research Report II, Philippine Studies Program, The Institute of Social Sci-

ences, Waseda University 1983, S. 87-122, hier S. 92; Ingayan, Pacing Among: The Role

of the Hanunoo-MangyanWoman at Home and in the Community. A Baby Thesis, Pre-

sented to the Faculty of the Education Department, Divine Word College of Calapan,

Oriental Mindoro, 1989. Typoskript; H. C. Conklin: Bamboo Literacy on Mindoro, S. 6f.;

Ders.: Hanunoo Agriculture, S. 11; Ders.: Maling, A Hanunóo Girl from the Philippines.

New Haven (Connectic.): Yale University 1964 (faksimiliert aus: Joseph B. Casagrande

(Hg.), In the Company of Man. Twenty Portraits by Anthropologists, New York 1960,

S. 101-125).

37 Vgl. H. C. Conklin: Hanunoo Agriculture, S. 13f; D. L. C. Bacalzo: Experiencing Gender

and Sexuality, S. 74.

https://doi.org/10.14361/9783839456262-008 - am 12.02.2026, 14:08:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456262-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


218 Rüdiger Haude

zumeist von konsanguinalen Verwandten umgeben sind, die Männer hinge-

gen von angeheirateten Verwandten.38 Die Frauen haben dadurch tendenziell

einen Vorteil, was die Intensität der Solidaritätsbeziehungen betrifft.

Ewald Dinter, der langjährige Direktor der Mangyan Mission der katho-

lischen »Societas verbi divini« (SVD), schreibt noch 2017: »The equality between

man and woman is admirable.«39 Und Doris Bacalzo, die sich mit den Ge-

schlechterverhältnissen der Hanunoo-Mangyan beschäftigt hat, kommt zu

dem Schluss: »Ja, eine annähernde Gleichheit der Geschlechter [a near gender

and sexual equality] existiert in diesem Teil der Welt.«40 Das eigene Gender-

Konzept dieser Menschen ist, Bacalzo folgend, durch die Idee der Gleichar-

tigkeit [sameness] geprägt. Es existiert gleicher Zugang zu allen Ressourcen,

insbesondere besitzen Männer und Frauen je eigene Schwendfelder. Die frü-

her häufig geübte Praxis der Tötung unerwünschter Neugeborener infolge

autonomer Entscheidung ihrer Mutter zeigte keine Priorität hinsichtlich ei-

nes Geschlechts. Es gibt für beide Geschlechter keine Initiationsrituale, und

auch die Hochzeit vollzieht sich ohne Zeremonie, allerdings geht einer ers-

ten Ehe ein einjähriger Brautdienst des Bräutigams bei den Schwiegereltern

voraus.

Zum günstigen Status der Frauen trägt auch die im Wertesystem promi-

nente Abneigung gegen Aggressivität und Gewalt bei.41 Auch auf der symbo-

lischen Ebene – z.B. in der Nutzung des Raums im Haus, oder in der Beklei-

dung – gibt es keine ausgeprägte Unterscheidung zwischen den Geschlech-

tern.42

38 Vgl. M. Miyamoto: The Hanunoo-Mangyan, S. 63.

39 Dinter, Ewald: »Introduction«, in: Lolita Delgado Fansler et al. (Hg.) BambooWhispers.

Poetry of the Mangyan, O. O. 2017, S. 14-15, hier S. 15.

40 D. L. C. Bacalzo: Experiencing Gender and Sexuality, S. 66.

41 Vgl. D. L. C. Bacalzo: Experiencing Gender and Sexuality, S. 67-74. In diesem Sinne

sagt auch T. Gibson: Symbolic Representations of Tranquility and Aggression, S. 6,

im Hinblick auf die Buhid: »[…] die Entwertung der Gewalt gibt Buhid-Frauen einen

Vorteil gegenüber Frauen in kriegerischen Gesellschaften. Angesichts der geringeren

Oberkörper-Kraft der Frauen, verglichen mit jener der Männer, hilft eine positive Be-

wertung von Gewalt, männliche Herrschaft zu legitimieren.« Meines Erachtens soll-

te kein Determinismus in dieser Frage angenommen werden – auch kriegerische Ge-

sellschaften wie die Irokesen können eine Geschlechtersymmetrie ausbilden; aber als

Argument einer ›Wahlverwandtschaft‹ ist der postulierte Zusammenhang durchaus

plausibel.

42 Vgl. Kurimoto, Makiya: »Hanunoo’sWay of Life. III: Dwelling«, in: A Quarterly Record of

Social Anthropology VI, 1 (April 1973), S. 44-52, hier S. 48f.;M.Miyamoto: TheHanunoo-

https://doi.org/10.14361/9783839456262-008 - am 12.02.2026, 14:08:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456262-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Weise Wilde 219

Jedoch sind Frauen von den ›Ämtern‹ ritueller, und noch stärker: schieds-

richterlicher, Spezialisten, zwar nicht ausgeschlossen, üben sie aber viel selte-

ner aus alsMänner. So gibtMiyamoto eine Liste von 71 Rechtsexpertenwieder,

unter denen sich nur eine einzige Frau findet.43 Auch wenn das vorliegende

Material repräsentative Aussagen in dieser Hinsicht nicht erlaubt (geschwei-

ge denn zur diachronen Entwicklung dieses Aspekts), erscheint Bacalzos An-

sicht, der Zugang zu solchen Positionen sei genderneutral44, zu optimistisch.

Was das Verhältnis zwischen den Generationen betrifft, so wird in der

Literatur zwar von »Gehorsam« der Kinder gegenüber ihren Eltern gespro-

chen45, zugleich aber auch von einer strikt gewaltfreien und zwanglosen Er-

ziehung seitens der Erwachsenen.46 Der »Gehorsam« der Kinder scheint da-

her als bereits verinnerlichter Wertekanon der Konfliktvermeidung zu lesen

zu sein, ebenso wie die erzieherische Praxis. Antoon Postma schreibt zu die-

ser Frage, dem Alter würden in der Gesellschaft der Hanunoo-Mangyan kein

besonderer Status und keine besonderen Privilegien verliehen.47 Unstrittig ist

überdies, dass es kaum symbolische Unterscheidungen von Altersstufen gibt.

Das Fehlen von Initiations-, Hochzeits- und sonstigen Übergangsritualen ist

hier ein wichtiger Indikator, ebenso wie fehlende »Altersdifferenzierungen

bei der Bekleidung«.48

Mangyan, S. 14; vgl. aber Kikuchi, Yasushi: »Cosmology inHanunooSociety«, in: AQuar-

terly Record of Social Anthropology VI, 1 (April 1973), S. 1-25.

43 Vgl. M. Miyamoto: The Hanunoo-Mangyan, S. 152-154 – Nicole Hofmann (Die macht-

freie Gesellschaft. Geschlecht und Verwandtschaft in einer philippinischen Hochland-

gesellschaft, Hamburg: Lit 1997, S. 159-202) schildert für die Buhid, dass die Positionen

der Schamanen sowie der Vermittler bei öffentlichen Konfliktschlichtungen deutlich

öfter von Männern als von Frauen wahrgenommen würden. Jürg Helbling (Verwandt-

schaft,Macht und Produktion. Die Alangan-Mangyan imNordosten vonMindoro, Phil-

ippinen, Berlin: Reimer 1996, S. 247) schreibt über die Alangan, die Schamanen sei-

en dort »fast immer ältere Männer, selbst wenn auch ab und zu jüngere Männer und

vereinzelte Frauen über entsprechende Fähigkeiten verfügen«. Für das von ihm unter-

suchte Dorf Sangilen zählt er hingegen sechs schamanisch tätige Personen auf, von

denen drei Frauen sind.

44 Vgl. D. L. C. Bacalzo: Experiencing Gender and Sexuality, S. 68.

45 F. Gardner/I. Maliwanag: Indic Writing I, S. 29, 34; M. Miyamoto: The Hanunoo-

Mangyan, S. 23.

46 F. Gardner/I. Maliwanag: Indic Writing I, S. 30.

47 Vgl. A. Postma: Treasure of a Minority, S. 125.

48 H. C. Conklin: Hanunoo Agriculture, S. 11; vgl. auch Ono, Nobutoshi: »Hanunoo’s Way

of Life. II: Clothing (RUTAI)«, in: A Quarterly Record of Social Anthropology VI, 1 (April

1973), S. 34-43.

https://doi.org/10.14361/9783839456262-008 - am 12.02.2026, 14:08:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456262-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


220 Rüdiger Haude

Die schriftgestützte Poesie ist vielleicht die wichtigste symbolische Ab-

sicherung dieser egalitären und gewaltablehnenden Normen. Gardner und

Maliwanag überliefern ein Gedicht, in dem der kollektive Spott als Sanktion

gegen Normabweicher formuliert ist: »Man schreibe es auf: ›Zänkische Fa-

milie,/alle voll Gier‹.«49 Man beachte hier, wie in der Negation die zentralen

Werte, Harmoniestreben und Egalitätsstreben, als aufeinander bezogen auf-

gefasst werden. In einemweiteren Gedicht heißt es: »Wenn du äußerst zornig

bist,/Beeil dich, es zu unterdrücken;/Das klärt das Denken/Weit über die Ur-

sache des Zorns hinaus.« Erziehung zielt hier also auf die Zurückhaltung von

Affekten, und sie verwirklicht sich in der »Innenlegung« von gesellschaftli-

chen Zwängen, die somit, wie Wagner und ich dies formuliert haben, ein

»produktives Moment« im Sinne der Egalitätssicherung annehmen, sofern

es nur inhaltlich egalitäre Zwänge sind.50 Das ist bei den Hanunoo-Mangyan

offensichtlich der Fall. Diese Ethnie ist ein besonders frappierendes Beispiel

dafür, dass »Zivilisation«, wie Norbert Elias sie als Prozess in der abendlän-

dischen Neuzeit so trefflich analysiert hat51, zeitlich und räumlich nicht so

exklusiv gesehen werden kann, wie Elias dies tat, und dass ihr zentrales Mo-

ment – eben die Affektmodulation und die Innenlegung von Zwängen – kei-

neswegs immer, wie in Europa, mit staatlicher Zentralisation einher gehen

muss. NichtMonopolisierung legitimer Gewaltsamkeit folgt aus diesem Prozess

der Zivilisation, sondern Delegitimierung aller Gewaltsamkeit.

Kommen wir nun zur Frage politischer »Instanzen«, wie Sigrist jene Per-

sonen nennt, an denen sich Macht kristallisiert, auch wenn sie keinen herr-

schaftlichen Modus annimmt.52 Die Literatur seit dem frühen 20. Jahrhun-

dert spricht von »Häuptlingen« bei den Hanunoo-Mangyan, wobei zweier-

lei auffällt: Die durchgängig mit Lehnwörtern (Spanisch, Tagalog) bezeichne-

ten Ämter erscheinen vor allem in solchen Siedlungen, die dem Kontakt mit

den Küstenbewohnern stärker ausgesetzt waren, bzw. ihre Funktion bestand

in der Regelung solcher Kontakte; und diese Instanzen verfügten über keine

49 F. Gardner/I. Maliwanag: Indic Writing II, S. 48.

50 R. Haude/T. Wagner: Herrschaftsfreie Institutionen, S. 67.

51 Vgl. Elias, Norbert: Über den Prozess der Zivilisation. Soziogenetische und psychoge-

netische Untersuchungen. 2 Bände, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1987.

52 Vgl. Sigrist, Christian: Regulierte Anarchie. Untersuchungen zum Fehlen und zur Ent-

stehung politischer Herrschaft in segmentären Gesellschaften Afrikas, Hamburg: EVA
31994, S. 127-157.

https://doi.org/10.14361/9783839456262-008 - am 12.02.2026, 14:08:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456262-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Weise Wilde 221

Herrschaftsbefugnisse, keine Erzwingungsstäbe usw. Sie konnten qua Auto-

rität überzeugen, aber nicht qua Herrschaft befehlen.53

Ähnlich liegt der Fall auch bei den Spezialisten des Rechts, die bei Stö-

rungen des gesellschaftlichen Gleichgewichts schiedsrichterlich ausloten, wie

das Gleichgewicht wiederherzustellen sein könnte.Weil es weder eine Polizei,

noch Gefängnisse gibt, kann jeder Schiedsspruch nur funktionieren, wenn er

einen Konsens der Gruppe (inklusive beider streitenden Parteien) ausdrückt.

Typischer Bestandteil solcher Schiedssprüche sind kollektive Festessen, die

umso üppiger ausfallen, je wohlhabender die dazu verpflichtete Seite ist. So

lassen sich gleichzeitig temporäre Inegalitäten ausgleichen und die Gemein-

schaft fester zusammenbinden.54

Im Unterschied zum Potlatch ist solche Wohlstandsvernichtung bei den

Hanunoo-Mangyan noch nicht einmal mit Prestigegewinn verknüpft, weil

die ausrichtende Seite mit der Verursachung von Konflikten bzw. Gleichge-

wichtsverletzung konnotiert ist. – Oder mit Missgeschick, wie im Falle ei-

ner Krankheit. Hier kommen als weitere Instanzen die religiösen Experten

der Hanunoo-Mangyan ins Spiel, die mittels magischer Hilfsmittel einen be-

vorzugten Kontakt zur Welt der Geister haben und für die Krankenheilung

zuständig sind, insbesondere wenn die Erkrankung aus Hexerei resultierte.

Hexerei ist vonNeid, jenem genuin auf Egalität zielendenGefühl,motiviert.55

Deswegen ist einleuchtend, dass die Ausrichtung eines Festessens seitens der

verhexten Person zur Heilung beiträgt, weil sie die Ursache des Neides ab-

baut. Indessen sind die Machtressourcen der schamanischen Heiler_innen zu

sehr anlassbezogen und auch zu sehr sozial gestreut, als dass hieraus Herr-

schaft erwachsen könnte.56

53 Vgl. A. B. Meyer/A. Schadenberg/W. Foy: Die Mangianenschrift von Mindoro, S. 3; F.

Gardner/I. Maliwanag: Indic Writing I, S. 66; F. Gardner: Philippine Indic Studies, S. 43;

H. C. Conklin: Bamboo Literacy on Mindoro, S. 7; R. H. Kasberg: Are Acephalous So-

cieties Really Headless?, S. 11-15; Y. Kikuchi: Cosmology in Hanunoo Society, S. 2; M.

Miyamoto: The Hanunoo-Mangyan, S. 58-64.

54 Vgl. M. Miyamoto: The Hanunoo-Mangyan; F. Gardner/I. Maliwanag: Indic Writing I,

S. 11f., 38f.; F. Gardner/I. Maliwanag: Indic Writing II, S. 13, 22, 32, 34; H. C. Conklin: Ha-

nunoo Agriculture, S. 12; E. de la Paz: A Survey of the Hanunoo Mangyan Culture, S. 37;

F. M. LeBar: Ethnic Groups of Insular Southeast Asia, S. 75; D. L. C. Bacalzo: Experiencing

Gender and Sexuality, S. 74f.; R. H. Kasberg: Are Acephalous Societies Really Headless?,

S. 14.

55 Vgl. C. Sigrist: Regulierte Anarchie, S. 190.

56 Vgl. M. Miyamoto: The Hanunoo-Mangyan, S. 64-66; F. Gardner/I. Maliwanag: Indic

Writing II, S. 8-12, 35; H. C. Conklin: Bamboo Literacy onMindoro, S. 7; F. Dichoso: Some

https://doi.org/10.14361/9783839456262-008 - am 12.02.2026, 14:08:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456262-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


222 Rüdiger Haude

Zwei Aspekte der Religiosität der Hanunoo-Mangyan seien in diesem

Zusammenhang erwähnt, die als institutionelle Mechanismen der Herr-

schaftsverhinderung wirken. Die transzendente Welt der Hanunoo-Mangyan

ist nicht nur von einer Vielzahl von Geistern bevölkert, sondern es gibt auch

das Konzept eines Hochgottes, welcher den Namen »mahal namakaako« trägt.

Indem er auf die Mangyan schaut, erhält er sie am Leben. Neben diesem

gibt es eine weitere, offenbar vor langer Zeit von christlichem Gedankengut

beeinflusste Wesenheit, den »diyos anak« (»Gott das Kind«), der »mahal na

maayo« genannt wird, und der der Sohn des vorgenannten Schöpfergottes

ist.57 Während mahal na makaako den Tagalog-Titel »Panginoon« (oberster

Herrscher der Welt) trägt, gilt sein Kind als presidente über die gesamte

Welt (bzw., in Tagalog, »Pangulo«58), dessen Pflichten darin bestehen, die

Ausführung der Befehle seines Vaters zu überwachen.59 Fermin Dichoso

hat dieses Konzept mit vollem Recht als »theokratisch« bezeichnet. Bei der

Ambivalenz des Konzepts »Theokratie«60 sollte man hier, wie im israeliti-

schen Falle, genauer von »unmittelbarer Theokratie« sprechen, wenn hier

nicht gerade mit dem diyos anak eine Vermittlungsinstanz vorläge. Da diese

Vermittlungsinstanz indessen ihrerseits kein menschlicher Herrscher ist,

sondern ein jenseitiges Wesen, kann dieses Konzept ebenfalls der Delegiti-

mation menschlicher Herrschaft dienen. In diesem Sinne mutmaßt denn

auch Dichoso:

»Für alle praktischen Zwecke wird Gott (Panginoon) als Führer der Hanunoo

angesehen. Dies könnte die Tatsache erklären, dass sie unter sich keine an-

erkannten sichtbaren Führer haben.«61

Notes on the Hanunoo-Mangyan Culture, S. 194; A. Postma: Treasure of a Minority,

S. 134-142; D. L. C. Bacalzo: Experiencing Gender and Sexuality, S. 66.

57 M. G. P. G. Faylona: Hanunoo-Mangyans‹ Bamboo Scripts, S. 16; E. de la Paz: A Survey

of the Hanunoo Mangyan Culture, S. 41.

58 In TagalogbedeutetPanginoon »Herr« (Lord [Sir]), undPangulo »Führer« oder »Anführer«

(Leader, Head [of a body of people]). Für klärende Auskünfte in diesem Zusammenhang

danke ich Antoon Postma (persönliche Korrespondenz).

59 Vgl. F. Dichoso: Some Notes on the Hanunoo-Mangyan Culture, S. 193; E. de la Paz: A

Survey of theHanunooMangyanCulture, S. 41;M.G. P. G. Faylona:Hanunoo-Mangyans‹

Bamboo Scripts, S. 16f.

60 Vgl. R. Haude: Alphabet und Demokratie, S. 11; R. Haude/T. Wagner: Herrschaftsfreie

Institutionen, S. 201-203.

61 F. Dichoso: Some Notes on the Hanunoo-Mangyan Culture, S. 194.

https://doi.org/10.14361/9783839456262-008 - am 12.02.2026, 14:08:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456262-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Weise Wilde 223

Die Häufung fremdsprachlicher (Spanisch, Tagalog) Bezeichnungen in die-

sem theokratischen Konzept lässt vermuten, dass das Konzept selbst eine

Folge des kulturellen Kontakts mit der christlichen Religion ist, von der be-

stimmte theologische Aussagen gemäß den Bedürfnissen einer herrschafts-

freien Gesellschaft uminterpretiert und so in die eigene Kultur integriert wur-

den. Dass daraus eine Theologie entstand, die der herrschaftskritischen Tra-

dition der Bibel (vgl. etwa Ri 8,23; 1Sam 8) genau entspricht, ist ein verblüf-

fender Sachverhalt, der dazu zwingt, die kulturelle Spannweite des Konzepts

unmittelbarer Theokratie neu zu überdenken.

Der zweite egalisierende Aspekt der Religiosität der Hanunoo-Mangyan

besteht in der rituellen Praxis. Alle wichtigen religiösen Ereignisse, sowohl je-

ne, diemit dem landwirtschaftlichen Zyklus zusammenhängen, als auch jene,

die zur Krankenheilung gehören, stehen im Zusammenhangmit großen Fest-

mahlen, bei denen Reis und Haustiere an alle Betroffenen gleichmäßig aus-

geteilt werden. Die Zusammengehörigkeit der jeweiligen Gemeinschaft wird

so als egalitäre Konsumgemeinschaft gestiftet; dies ist ein zentrales Moment in

der Bewältigung von Krisen aller Art.

Paradigmatisch zeigt sich der eminent sozial-integrative Charakter bei

dem »größten sozio-religiösen Ereignis des Jahres«, der Feier der Zweitbe-

stattung der Toten (»panlúdan«). Dieser kulturelle Zug, die zweifache Bestat-

tung der Toten, gehört zu den Besonderheiten der Hanunoo-Mangyan, er

löst z.B. bei den benachbarten Buhid eher Befremden aus. Zitieren wir die

Charakterisierung von Conklin etwas ausführlicher, weil sie uns, wie Conklin

selbst betont, ganz in die Nähe der kulturellen Funktion der Literalität bei

den Hanunoo-Mangyan führt:

»Zu dieser Zeit, gewöhnlich im Anschluss an die Reisernte, werden die

Knochen jener Verwandten, die seit mindestens einem Jahr tot und begra-

ben sind, exhumiert, in die elegantesten Hanunóo-Kleider gewandet, in

spezielle Häuser gesetzt, und man bietet ihnen täglich besonderes Essen

an. Nach einer Woche solcher Präliminarien versammeln sich hunderte

zuvor unterrichteter Hanunóo-Stammesangehöriger in dem riesigen Tanz-

pavillon, der extra für diesen Anlass errichtet wurde, und der Ausrichter

[sponsor] muss eine für zwei oder drei Tage ausreichende Zahl Rinder und

zahlreiche Schweine schlachten und Reis stampfen, und kochen, um die

hungrige Menge zu sättigen, bis er schließlich seine komplette eigene

Nahrungsgrundlage erschöpft hat. Obwohl der Hauptzweck, das panlúdan

abzuhalten, in der Zufriedenstellung der Geister der Verstorbenen besteht

https://doi.org/10.14361/9783839456262-008 - am 12.02.2026, 14:08:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456262-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


224 Rüdiger Haude

(deren Knochenbündel amEnde der Zeremonie sorgfältig gewogenwerden,

um festzustellen, ob sie befriedigt sind – falls ja, so glaubt man, werden die

Knochen spürbar leichter sein und können dannmit anderen Bündeln in der

Familien-Begräbnishöhle placiert werden), erfordert der Anlass ein großes

Feiern, Tanzen, Liebeswerben, Singen und Vergnügen aller Besucher. Das

endlose Darbringen von Ständchen [serenading] dauert von Sonnenunter-

gang bis Sonnenaufgang, wobei die Mädchen mit Liedern und Flötenmusik,

oder mit Bambus-Maultrommeln antworten. Allen Festschmuck, den die

jungen Dandies und Jungfern besitzen – größtenteils extra für diesen

Anlass vorbereitet – tragen sie, und Liebende tauschen Andenken aus, z.B.

phantasievolle Messerscheiden und fein gewobene Körbe aus Palmblättern

und Rattan.«62

Jene poetischen »Ständchen« aber sind das zentrale Genre der Schriftnutzung

bei den Hanunoo-Mangyan.

Schriftverwendung bei den Hanunoo-Mangyan

Wie in allen literalen Gesellschaften, ist die Schrift auch bei den Hanunoo-

Mangyan ein Medium der, wie Jan Assmann das ausgedrückt hat, »Zirkula-

tion kulturellen Sinns«.63 Was da zirkuliert, erhält seinen Rahmen von den

kulturellen Charakteristika der Gesellschaft, wie sie teilweise im vorigen Ab-

schnitt erörtert wurden. Das Medium ist auch hier nicht die Botschaft, und

die Gesellschaftsstruktur hat einen weit stärkeren Einfluss auf alle Aspekte

der Schriftverwendung als umgekehrt die Schrift auf die Logik der Kultur.

Dies soll im Folgenden verdeutlicht werden.

Die Schrift ist im Alltag der Hanunoo-Mangyan omnipräsent. Man findet

sie, gemäß einer Schilderung von Antoon Postma, auf den Bambus-Behältern,

in denen die Leute Tabak oder die Zutaten für den Konsum von Betelnüssen

aufbewahren, ferner auf geflochtenen Palmblatt-Körben, auf ihren selbstge-

webten Kleidern, auf ihren Saiteninstrumenten, auf Pfeil-und-Bogen-Sets,

62 H. C. Conklin: Bamboo Literacy on Mindoro, S. 8. Vgl. zur Zweitbestattung u.a. auch F.

Gardner/I. Maliwanag: Indic Writing I, S. 58; F. Gardner/I. Maliwanag: Indic Writing II,

S. 14; F. Gardner: Philippine Indic Studies, S. 46-50.

63 Assmann, Jan: Das kulturelle Gedächtnis. Schrift, Erinnerung und politische Identität

in frühen Hochkulturen, München: Beck 1997, S. 22.

https://doi.org/10.14361/9783839456262-008 - am 12.02.2026, 14:08:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456262-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Weise Wilde 225

die sie für die Jagd benutzen.64 Man sieht sie auf Hauspfosten, Hauswänden,

auf jungen Bambusschösslingen am Wege oder, grob mit dem bolo (Messer)

in ›Großbuchstaben‹ auf einen umgefallenen Baumstammgehauen.Undman

solle nicht überrascht sein, so fügt Postma hinzu, wenn das Papiergeld, das

man in einem Laden Südmindoros als Wechselgeld bekommt, mit Mangyan-

Schrift bedeckt sei.65 Abgesehen von dieser modernen Adaption, ist festzu-

halten, dass alle Schriftträger pflanzliche Materialien sind, die infolge der

klimatischen und ökologischen Verhältnisse über eine begrenzte Haltbarkeit

verfügen. Es gibt keinerlei Inschriften in Stein und keine beschriftete Ke-

ramik, und deshalb auch keine archäologischen Funde dieser Schrift; das

gilt cum grano salis66 für die philippinischen Schriften insgesamt.67 Im Fal-

le der Hanunoo-Mangyan ist dieser Befund in jeder Hinsicht funktional für

die herrschaftsfreie politische Struktur: Erstens ist das Schreibmaterial für

jedes Gesellschaftsmitglied ohne größeren Aufwand frei verfügbar und des-

halb egalitäts-kompatibel. Zweitens wird die Tradierung des kulturellen Ge-

dächtnisses, soweit dieses überhaupt dem Schriftmedium anvertraut wird,

weiterhin homöostasefähig gehalten: Im Prozess des ständigen Kopierens der

Texte können sich Änderungen, die durch den Wandel der sozialen oder na-

türlichen Realität ›notwendig‹ geworden sind, relativ geschmeidig einstellen

–obsolete Texte verschwinden, andere können variiert werden, neue kommen

hinzu usw. Die Gefahr etwa, dass ein einmal zwischen Gleichen formulierter

Rechtsstatus später, etwa infolge demographischenWandels, die Verhältnisse

von Ungleichen festschreibt, ist schon dadurch gebannt.

Recht unterschiedlich sind die in der Literatur gegebenen Aussagen zur

Literalitätsrate der Hanunoo-Mangyan. Glicorio Ordoñez schrieb im Jahre

1906, »vielleicht drei Prozent« verstünden es, ihr eigenes »Alphabet« zu lesen

und zu schreiben.68 Es ist dabei nicht klar, auf welche Gesamtheit diese Zahl

sich beziehen soll; denn obwohl Ordoñez dies in Bulalacao, also im Hanunoo-

Mangyan-Gebiet veröffentlichte, bezog er sich im Titel auf »die Mindoro-

Mangyan«, also möglicherweise auf die indigenen Bewohner der gesamten

64 A. Postma:Contemporary Mangyan Scripts, S. 3; vgl. auch D. Diringer: The Alphabet,

S. 348; und zur Beschriftungder selbst verfertigtenGitarren F. Gardner: Philippine Indic

Studies, S. 55.

65 A. Postma: Contemporary Mangyan Scripts, S. 9.

66 Vgl. J. G. Espallargas: The Sumatran Origins of the Philippine Script, S. 124.

67 Vgl. F. Gardner: Philippine Indic Studies, S. 3.

68 Z. n. F. Gardner/I. Maliwanag: Indic Writing I, S. 59.

https://doi.org/10.14361/9783839456262-008 - am 12.02.2026, 14:08:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456262-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


226 Rüdiger Haude

Insel. Gardner undMaliwanag erwähnen 1939 insbesondere, dass viele Frauen

die »Hampangan-Hanono-o-Sprache« sowohl lesen als auch schreiben könn-

ten.69 Im zweiten Band ihrer Kompilation lassen sie jedoch ihre Gewährsfrau

Luyon (in surat mangyan!) äußern: »Nicht zahlreich sind jene, die zu schreiben

verstehen.«70 In den 70er Jahren vertrat Martin Shivnan noch einmal die An-

sicht, nur wenige Mangyan seien, »selbst in ihrer eigenen Sprache«, literal.71

Hier ist aber nicht nur fraglich, ob er die Gesamtheit der indigenen Bevöl-

kerung Mindoros oder die Hanunoo-Mangyan im Besonderen meint; seine

Argumentation muss auch im Lichte seines Hauptanliegens gesehen werden,

die Mangyan als eine Ethnie zu zeichnen, die in »absoluter Armut« existiert.

Die übrigen, und darunter die am besten informierten, Autoren gehen

von einer hohen Literalitätsrate aus. So schreibt Conklin Ende der 40er Jahre,

in einigen Siedlungen »im zentralen Areal« der Hanunoo-Mangyan (d.h. mit

wenig Kontakt zu den Tiefländern) betrage diese Rate über 60 Prozent.72 Von

»bis zu 60 Prozent« Literalität spricht 1975 das Handbuch »Ethnische Grup-

pen im Insularen Südostasien«.73 Auch Postma rechnet in den 60er Jahrenmit

»ungefähr 60 %«74, setzt diese Ziffer aber in den 70er Jahren auf »fast 70 Pro-

zent« hinauf.75 Erst in den 80er Jahren beklagt er eine Vernachlässigung der

Schrifttradition, und in den 90er Jahren eine direkte Ablehnung der Schrift

als »altmodisch und unpraktisch« bei der Jugend.76 Die Verfallsrate der ei-

genständigen Schriftkultur dürfte proportional zur Intensität der Kontakte

mit den damuong sein und daher in den Bergen geringer ausfallen; allerdings

bemühen sich die Missionare der SVD, in den von ihnen initiierten Schulen

neben der lateinischen Schrift auch die surat mangyan lehren zu lassen.77

69 F. Gardner/I. Maliwanag: Indic Writing I, S. 28.

70 F. Gardner/I. Maliwanag: Indic Writing II, S. 26.

71 Shivnan, Martin: The Voice of Absolute Poverty. Typoskript, Februar 1977, S. 3.

72 H. C. Conklin: Bamboo Literacy on Mindoro, S. 9.

73 F. M. LeBar: Ethnic Groups of Insular Southeast Asia, S. 74.

74 Postma, Antoon: »The Ambahan: AMangyan-Hanunoo Poetic Form«, in: Asian Studies

III, 1 (April 1965), S. 71-85, hier S. 79.

75 A. Postma: ContemporaryMangyan Scripts, S. 7; A. Postma: Treasure of aMinority, S. 13.

76 Postma, Antoon: The Mangyan Ambahan. Past, Present, Future. Manuskript eines Vor-

trags, Januar 1985, S. 13; Ders.: »The Ambahan. A Mangyan Poem of Mindoro«, in:

Philippine Quarterly of Culture & Society 23 (1995), S. 44-61, hier S. 59; vgl. auch Ders.:

The Ambahan. Mangyan Verbal Art. Vortragsmanuskript, Oktober 1980, S. 7.

77 Vgl. E. de la Paz: A Survey of the Hanunoo Mangyan Culture, S. 58.

https://doi.org/10.14361/9783839456262-008 - am 12.02.2026, 14:08:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456262-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Weise Wilde 227

Eine Literalitätsrate der Hanunoo-Mangyan von 60 bis 70 Prozent kann

für das dritte Viertel des 20. Jahrhunderts somit als gesichert gelten, und es

sind keine Gründe dafür erkennbar, diesen Befund nicht um etliche Jahrzehn-

te in die weitere Vergangenheit zu extrapolieren. Das Erstaunliche an einer

so hohen Rate der Schriftkundigkeit liegt nun darin, dass es traditionell kei-

ne organisierte Form des Lehrens und Lernens der Schrift gibt. Der Erwerb

dieser Kulturtechnik geschieht auf rein freiwilliger Basis. So schreibt Postma:

»Die Schrift wird von der Mehrheit der Mangyan-Bevölkerung, Männern wie

Frauen, beherrscht und praktiziert, obwohl es keine strikte und formalisierte

Methode gibt, sie den Kindern beizubringen. Die Eltern zwingen sie ihnen

nicht auf, sondern für gewöhnlich entwickelt ein Junge oder ein Mädchen

Interesse andieser Kommunikationsformund lernt sie geduldig, ein Zeichen

nach dem anderen.«78

Auch Luyon hatte geschrieben, da es keine Lehrer in der Kultur der Hanunoo-

Mangyan gebe, werde das Schreiben wie jede andere Fertigkeit durch Nach-

ahmung gelernt.79

Es ist eine Ungenauigkeit, wenn Emeterio de la Paz schreibt, die Technik

des Schreibens und Lesens werde erst im Erwachsenenalter erlernt.80 Viel-

mehr sind es die Heranwachsenden, die die Motivation entwickeln, sich diese

Technik anzueignen. Am eindrucksvollsten hat dies Harold Conklin beschrie-

ben. In seinem Aufsatz von 1949 gab er, nachdem er ebenfalls das »überra-

schende Fehlen formaler Unterweisung im Gebrauch dieser Schrift« konsta-

tiert hatte, folgendes Beispiel:

»Ein junger Bursche hat begonnen, ein ernsthaftes Interesse an den Mäd-

chen verschiedener Nachbarsiedlungen zu entwickeln. Daher verbringt er

auch, dem Brauch folgend, nennenswerte Zeit mit denjenigen seiner älte-

ren männlichen Verwandten, die gute Sänger sind, und versucht stets, zu-

sätzliche Verse aufzuschnappen, die für das Darbringen eines Ständchens

[serenading] brauchbar sind. Wenn er seinen Onkel ein langes und beson-

ders gefälliges Lied singen hört, bittet er ihn, die Wörter auf einen Kalkbe-

hälter aus Bambus zu schreiben. Sein Onkel holt bereitwillig sein kleines

Messer aus der Scheide und ritzt mit der scharfen Spitze das gesamte Lied,

78 A. Postma: Facets of a Philippine Cultural Heritage, S. 7.

79 Vgl. F. Gardner/I. Maliwanag: Indic Writing I, S. 31.

80 Vgl. E. de la Paz: A Survey of the Hanunoo Mangyan Culture, S. 23.

https://doi.org/10.14361/9783839456262-008 - am 12.02.2026, 14:08:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456262-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


228 Rüdiger Haude

Silbe für Silbe, in die harte, glänzende Oberfläche des Bambus […]. Wäh-

rend der Onkel des Jungen die Inschrift fertig stellt, erklärt er, dass jedes

Zeichen für nur eine Silbe steht. Dann, während sie das Lied laut wieder-

holen, verfolgen sie sorgfältig die Schrift, indem sie mit dem Finger jedem

der eingeritzten Zeichen folgen. Daraufhin tut der Junge dies für sich allein,

wird mehr und mehr mit den verschiedenen Zeichenformen vertraut und

klärt Zweifelsfälle mit seinem Onkel. Da ein Kalkbehälter ein unentbehrli-

cher persönlicher Besitz ist und immer im Schulterbeutel mitgeführt wird,

kann der Junge die Zeichen dieses Liedes jedes Mal betrachten, wenn er ein

Betel-Kauen zubereitet. Nach ein paar Tagen hat er sie perfekt gelernt und

beginnt mit Schreibübungen, indem er dieselbe Inschrift auf die Rückseite

seines Bambus-Bogens [selfbow] kopiert und dabei allmählich die passende

Technik entwickelt, jedes der Zeichen mit seinem eigenen Messer einzurit-

zen. Bald kehrt er zu den Älteren zurück, um das Ergebnis begutachten zu

lassen, und um weitere Lieder und die Kenntnis zusätzlicher Zeichen zu er-

langen.«81

Es ist also die Brautwerbung, welche die Jugendlichen veranlasst, die Schrift

zu erlernen (wir kommen darauf zurück). Dies gilt für beide Geschlech-

ter. Conklin hat in einer anderen Arbeit das Leben eines heranwachsenden

Hanunoo-Mangyan-Mädchens mit demNamenMaling beschrieben. 1957 traf

er die Elfjährige dabei an, wie sie die Fußbodenleisten in ihrem Wohnhaus

mit einem Messer bearbeitete. Auf seine Frage nach dem Zweck antwortete

Maling nur, sie »kritzele«; später entdeckte Conklin aber »ein halbes Dutzend

klar eingeritzte Silbenzeichen« zwischen anderen, misslungenen Zeichen.

Maling erklärte später, sie kenne die Bedeutung der Zeichen nicht; sie habe

sie einfach vom Tabakbehälter ihrer Mutter kopiert. Aber sie zeigte sich recht

interessiert am Erlernen der Ambahan-Gedichte, die u.a. bei der Brautwer-

bung verwendet werden. Wenige Wochen später stellte Conklin fest, dass

Maling bereits 18 häufig vorkommende Zeichen (von den 48 diakritischen

Varianten) beherrschte.

»Im Abstand von sechs bis acht Wochen führte ich danach weitere Überprü-

fungen durch, umMalings Fortschritte festzustellen. Jedes Mal hatte sie sie-

ben oder acht neue Zeichen hinzugelernt, bis sie alle beherrschte außer je-

nen, die die fünf oder sechs seltensten Silben in der Sprache repräsentieren.

Zu dieser Zeit war sie recht geübt in schneller Transkription, und sie konnte

81 H. C. Conklin: Bamboo Literacy on Mindoro, S. 9-10.

https://doi.org/10.14361/9783839456262-008 - am 12.02.2026, 14:08:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456262-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Weise Wilde 229

fast jeden Vers lesen, den sie fand, und tat das auch. Im Laufe von sechs Mo-

naten hatte sie, ohne irgendeine ihrer Haushaltspflichten aufzugeben, das

technische Training nahezu vollendet, das sie benötigte, um für den Rest ih-

res Lebens unzählige Lieder und Briefe aufzuzeichnen und zu lesen. Keine

einzelne Person hatte sie mit mehr als einem Bruchteil des Lesematerials

versorgt, das sie studiert hatte«.82

Die hier zutage tretende Art des Lernens einer so avancierten Kommunikati-

onstechnik wie des Lesens und Schreibens zeigt eindrucksvoll, dass und wie

dies in einemherrschaftsfreien Kontextmöglich ist. Es gibt keine spezialisier-

ten Lehrpersonen, und gerade in diesem Lernfeld auch keinerlei Lernzwang,

die Initiative geht immer von den Lernenden aus. Einmal unterstellt, dem

Kommunikationsmedium Schrift ›inhäriere‹ eine gewisse Anfälligkeit für die

Indienstnahme durch Herrschaft und Ausbeutung, liegt in diesen Umstän-

den des Lernens bereits ein institutionalisiertes Gegenmittel: Die Vielzahl der

Lehrpersonen und die Initiative von unten konnotieren die Schrift von Anfang

an mit Egalität. Die Inhalte der Schriftverwendung, ihre Genres, denen wir

uns nun zuwenden, verstärken diesen Effekt.

Das Interesse von Jugendlichen am Erlernen der Schrift erwächst also,

wie Conklin gezeigt hat, aus deren Wunsch, ein möglichst großes Repertoire

traditioneller, schriftlich tradierter Liebeslieder zu beherrschen, die für das

hochgradig sublimierte und ritualisierte Liebeswerben benötigt werden. Die-

ses ist hier kurz zu skizzieren.

Wenn ein Junge beschlossen hat, einem Mädchen in einer anderen Sied-

lung ›den Hof zu machen‹, zieht er nachts in Begleitung seiner Freunde über

die Berge zumHaus desMädchens. Schon derWeg ist angefülltmit demRezi-

tieren von ambahan-Versen. Am Ziel der Reise verbirgt der jugendliche Freier

sich unter einer Decke und beginnt mit verstellter Stimme (nämlich einat-

mend sprechend) den poetischen Dialog mit der Angebeteten, während seine

Freunde ihn auf ihren Gitarren begleiten. Das Mädchen antwortet auf die in

ambahan vorgetragenen Avancen in derselben Gedichtform, und auf diesem

82 H. C. Conklin: Maling, S. 117-119. Eine Lernzeit von sechs Monaten gab auch Luyon an;

vgl. F. Gardner/I.Maliwanag: IndicWriting II, S. 21. Conklin hatte in demzuerst zitierten

Fallbeispiel von »der Freizeit von nur ein paar Wochen« gesprochen, die zum Erlernen

der gesamten Silbenschrift nötig seien; dies erscheint denn doch etwas zu optimis-

tisch. Vgl. für eine ähnliche Charakterisierung des individuellen Schrifterwerbs bei den

Hanunoo-Mangyan noch W. Panganiban: Courting Custom, S. 14.

https://doi.org/10.14361/9783839456262-008 - am 12.02.2026, 14:08:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456262-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


230 Rüdiger Haude

Wege wird im Wechselvortrag ausgehandelt, ob das Werben des Jungen er-

folgreich ist. In diesem Fall darf er das Haus des Mädchens betreten und im

gleichen Raum wie sie schlafen, ohne dass sie einander aber berühren.83 Ei-

ne Reihe solcher erfolgreicher Besuche kann schließlich zur Eheschließung

führen, die in der Errichtung eines gemeinsamen Hauses mit einem eige-

nen Herd besteht.84 Da die einzelnen ambahan in der Regel traditionelles Er-

be sind, ist klar, dass beide Dialogpartner für alle Eventualitäten des ›Ge-

sprächs‹-Verlaufs passende Exemplare in ihrem Repertoire haben müssen.

Die ambahan sind eine Gedichtform, bei der jede Zeile sieben Silben auf-

weist, wobei alle Endsilben eines Gedichts sich aufeinander reimen. Sie sind

von sehr unterschiedlicher Länge. Eine ausgeprägteMetaphorik prägt die am-

bahan, wobei die Pflanzen- und Tierwelt Mindoros eine herausragende Rolle

spielt. Obwohl bis in die Gegenwart ambahan geschaffen werden, gibt es kei-

ne individualisierte Autorschaft einzelner Stücke.85 Es handelt sich um eine

in besonderer Weise interaktive Art der Poesie, wie sich im Hinblick auf das

Erlernen und Anwenden der Liebeswerbungs-ambahan ja schon gezeigt hat.

Jeder ambahan stellt imGrunde genommen eine Frage dar, die eine (poetische)

Antwort erheischt.86

Und die ritualisierte Brautwerbung ist nicht das einzige Anwendungsge-

biet der ambahan-Poesie. Postma hat gezeigt, dass sie in einer Vielzahl sozialer

Interaktions-Situationen Verwendung findet: Eltern gebrauchen sie bei der

83 LediglichD. L. C. Bacalzo: ExperiencingGender and Sexuality, S. 71, spricht ausdrücklich

von der Möglichkeit vorehelichen Geschlechtsverkehrs auf Initiative des Mädchens.

Die Voraussetzungdafür, nämlich dass jugendlicheMädchen (daraga) ihr eigenesHaus

(balay daraga), das an jenes ihrer Eltern angrenzt, bauen und bewohnen (wie auch die

gleichaltrigen Jungen),wird vonder Literatur für die traditionellenHanunoo-Mangyan

durchgehend bestätigt.

84 Vgl. A. Postma: Treasure of a Minority, S. 40-69; E. de la Paz: A Survey of the Ha-

nunoo Mangyan Culture, S. 25; W. Panganiban: Courting Custom Among the Hanunoo

Mangyans, S. 10-20;M.Miyamoto: TheHanunoo-Mangyan, S. 54; D. L. C. Bacalzo: Expe-

riencing Gender and Sexuality, S. 71, 73; F. Gardner/I. Maliwanag: Indic Writing I, S. 35f.

85 Vgl. A. Postma: The Ambahan. A Mangyan Poem of Mindoro; Ders.: Treasure of a Mi-

nority, S. 12.

86 Vgl. A. Postma: Facets of a Philippine Cultural Heritage, S. 10; Ders.: The Mangyan Am-

bahan. Past, Present, Future, S. 9; Ders.: The Ambahan. A Mangyan Poem of Mindoro,

S. 53f.; Pitogo, Resti Reyes: »Poetics of the Ambahan. The Mangyan Syllabic Art: Forms

and Expressions«, in: Lolita Delgado Fansler u.a. (Hg.), Bamboo Whispers. Poetry of

the Mangyan, O. O. 2017, S. 17-19.

https://doi.org/10.14361/9783839456262-008 - am 12.02.2026, 14:08:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456262-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Weise Wilde 231

Erziehung ihrer Kinder; Besucher, um nach Nahrung zu fragen; Verwand-

te aus Anlass eines Abschieds, kurz: in Situationen gesteigerter interakti-

ver Emotionalität, handele es sich dabei um Peinlichkeit oder Zuneigung.87

Das Genre des ambahan ist das zentrale Medium der »zivilisierten« (Elias)

Affektmodulation, oder, mit den Worten Postmas, »die richtige Lösung für

den scheuen Mangyan, der zu verlegen [embarrassed] ist, um seinen Mund

zu öffnen und sein Anliegen vorzutragen«. Es ermöglicht zugleich einen ge-

schmeidigeren Umgang mit den vorhandenen Innenzwängen: »[…] der Am-

bahan übermittelt, bewahrt und stärkt nicht nur die Normen akzeptablen

Sozialverhaltens, sondern bietet auch ein ehrbares und sozial anerkanntes

Ventil, um diesen Normen zu entkommen«.88 Das Delikate, das Unange-

nehme, auch das Kostbare, was in der Alltagssprache nicht thematisierbar

ist, kann so in sublimierter Form angesprochen und kommuniziert werden.

Auch die Schrift selbst als Kommunikationsmedium kann eine solche subli-

mierende Funktion annehmen in einer Gesellschaft, die praktisch ohne face-

to-face-Kommunikation im buchstäblichen Sinne auskommt: Wenn von den

Buhid gesagt worden ist, dass sie bei ihren Konversationen jeden Blickkon-

takt meiden und insbesondere im Falle zu erhebender Vorwürfe stets nur

die Allgemeinheit adressieren, ohne die Namen der Beschuldigten auszuspre-

chen89, so zeigen sich darin Standards der Mittelbarkeit, die durch schrift-

liche Kommunikation ebenso bedient, eingeübt und betont werden können

wie durch die poetische Form. Aber auch von den nicht-literalen Alangan-

Mangyan wird berichtet, dass sie bei Unterhaltungen in größeren Gruppen

Blickkontakte mieden und stattdessen alle in dieselbe Richtung schauten,

bzw. bei Streitgesprächen geradezu einander den Rücken zukehrten und in

87 Vgl. A. Postma: The Ambahan. AMangyan-Hanunoo Poetic Form, S. 80; Ders.: The Am-

bahan. A Mangyan Poem of Mindoro, S. 55-57; E. de la Paz: A Survey of the Hanunoo

Mangyan Culture, S. 33.

88 A. Postma: The Ambahan. A Mangyan Poem of Mindoro, S. 57.

89 Vgl. Hofmann,Nicole: »Harmonie-Ideologie und Strategien der Konfliktlösung bei den

Buhid«, in: Jürg Helbling (Hg.), Die Mangyan auf Mindoro. Gesellschaft, Kultur und

Geschichte einer philippinischen Bergbevölkerung, Zürich: Argonaut 1993, S. 93-114,

hier S. 96.

https://doi.org/10.14361/9783839456262-008 - am 12.02.2026, 14:08:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456262-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


232 Rüdiger Haude

die demAdressaten entgegengesetzte Richtung blickten.90 Die Schrift ist also

für eine solche Disposition funktional, aber nicht ihre Bedingung.

Und nicht nur der Form, sondern auch den Inhalten nach bleibt die

Kunst der ambahan zugleich Ausdruck und Stütze des Gewalt verabscheu-

enden Wertekanons der Hanunoo-Mangyan. Hierzu kam weiter oben schon

Thomas Gibson zu Wort, der im Umfeld des dort wiedergegebenen Zitats

auch schreibt: »Anstatt in Akten der Tapferkeit miteinander zu wetteifern,

ziehen Buhid-Jugendliche« – und er dehnt diese Einschätzung später auf die

Hanunoo-Mangyan aus – »es vor, ihre Zeit mit dem Erlernen von Liebesge-

dichten zu verbringen, mit denen man um junge Mädchen werben kann.«91

Die Sexualität hat keine aggressiven Konnotationen, und Aggressivität bleibt

insgesamt eine entwertete Kategorie.

Dennoch scheitert das Konzept vom Menschen als einem »Homo ludens«

(Huizinga), einem wetteifernden Wesen, nicht an den Hanunoo-Mangyan.

Der Wettbewerbs-Aspekt ihrer Kultur verwirklicht sich just im Medium der

ambahan. Wann immer viele Mangyan zusammen sind, kommt es zu förm-

lichen poetischen Zweikämpfen, oft zwischen älteren Männern, obwohl das

Gender kein Ausschließungsfaktor ist.92 Die wichtigste solche Gelegenheit,

das »größte sozio-religiöse Ereignis des Jahres« ist das sogenannte panlúdan,

das Ritual der Zweitbestattung.93 Wir haben Conklins Beschreibung dieses

Rituals, zu demGäste aus weitemUmkreis eintreffen, bereits oben unter dem

Aspekt der ökonomischen Egalisierung zitiert. Conklin erwähnt in diesem

Zusammenhang weiter, die Popularität sowohl von Frauen als auch von Män-

nern werde bei diesen Treffen vor allem durch die Zahl der »traditionellen

Liebeslieder«, die sie rezitieren könnten, und durch ihre Fähigkeit, in jeder

Situation den passenden Vers parat zu haben, bestimmt. Ambahan spielen

demnach insgesamt eine zentrale Rolle bei diesem und bei anderen Festen.

Was nun im Speziellen die formalisierten ambahan-Wettbewerbe betrifft, hat

Postma folgende Beschreibung gegeben:

90 Lauser, Andrea: »›Wir Mangyan haben Angst‹. Friedfertigkeit und Angst als Modell ei-

ner friedvollen Gesellschaft«, in: Peter J. Bräunlein/Andrea Lauser (Hg.), Krieg & Frie-

den. Ethnologische Perspektiven (= Kea, Sonderband 2), Bremen: Kea-Edition 1995,

S. 237-266, hier S. 252, Anm. 20.

91 T. Gibson: Raiding, Trading and Tribal Autonomy, S. 7.

92 Vgl. A. Postma: The Ambahan. AMangyan-Hanunoo Poetic Form, S. 80; Ders.: Treasure

of a Minority, S. 15; Ders.: The Ambahan. A Mangyan Poem of Mindoro, S. 54.

93 Vgl. H. C. Conklin: Bamboo Literacy onMindoro, S. 8; vgl. F. Gardner/I. Maliwanag: Indic

Writing II, S. 14-18; E. de la Paz: A Survey of the Hanunoo Mangyan Culture, S. 38.

https://doi.org/10.14361/9783839456262-008 - am 12.02.2026, 14:08:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456262-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Weise Wilde 233

»Es ist in der Tat ein Vergnügen, die Leute zu sehen, wie sie die Wettkämp-

fer umringen (ohne Verabredung, ohne Regeln, ohneWetten) und aufmerk-

sam einem ambahan nach dem anderen lauschen. Nach dem Singen eines

ambahan, mit einem Ausdruck des ›versuch doch, diesen hier zu überbie-

ten‹, kommtdie andere Partei, nachdemsie über eine angemesseneAntwort

nachgedacht hat, mit ihrer Entgegnung heraus, unterstützt vom Lachen und

den aufmunternden Rufen der Anderen. In denmeisten Fällen ist derjenige,

welcher als letzter antwortet, der unausgesprochene Gewinner. Aber bis da-

hin kann es tief in der Nacht sein. Der Wettstreit ist nicht das Wichtigste. Es

ist die Freude der Unterhaltung.«94

Postma folgend, sind die ambahan-Wettbewerbe sogar ein wesentlicher Grund

für die Leute, aus weitem Umkreis zu den Festen zu kommen.95 Dies ist

ein weiterer Aspekt der Einsicht: Ambahan stiften Kommunikation unter den

Hanunoo-Mangyan. Für diese fundamentale sozialintegrative Funktion der

Poesie ist nun die Schrift an sich keine unverzichtbare Voraussetzung. Aber

dennoch sind bei den Hanunoo-Mangyan die surat mangyan und die amba-

han eine Symbiose eingegangen, bei der sie füreinander die Bedingung ihres

Fortbestehens sind. Auch wenn es möglich ist, sich als Illiteraler an der am-

bahan-Kultur zu beteiligen, fördert die Schriftlichkeit doch die Breite des Re-

pertoires. Deswegen ist die übliche Weise der Tradierung einzelner Gedichte,

sie auf Bambus zu schreiben. »Wenn also ein Mangyan einen hübschen amba-

han entdeckt, den er behalten möchte, wird er ihn kopieren, indem er ihn mit

seinem Messer auf Bambus einritzt«.96 Umgekehrt ist die ambahan-Kultur

offenbar der Hauptgrund für das Überleben der Schrift bei den Hanunoo-

Mangyan. Postma schätzt, dass etwa 80 Prozent alles dessen, was die Leute in

ihrer traditionellen Schrift niederschreiben, im Zusammenhang mit den am-

bahan steht. Dies hängt auch damit zusammen, dass die erwähnten Defizite

der Schrift in der poetischen Form nicht so sehr ins Gewicht fallen: Rhythmus

und die stets sich reimenden Endsilben halten einige der Informationen be-

reit, die durch die Schrift selbst nicht darstellbar sind.97Mehrfach hat Postma

seine Überzeugung betont, dass es einerseits der Existenz der Schrift zu ver-

danken sei, »dass diese Form der Literatur auch heute noch sehr lebendig ist

und von etwa 80 Prozent der Mangyan, Alten wie Jungen, beherrscht wird«;

94 A. Postma: The Ambahan. A Mangyan-Hanunoo Poetic Form, S. 81.

95 Vgl. A. Postma: The Ambahan. A Mangyan Poem of Mindoro, S. 54.

96 A. Postma: The Ambahan. A Mangyan-Hanunoo Poetic Form, S. 77.

97 Vgl. A. Postma: Facets of a Philippine Cultural Heritage, S. 9.

https://doi.org/10.14361/9783839456262-008 - am 12.02.2026, 14:08:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456262-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


234 Rüdiger Haude

und dass andererseits das ambahan-Brauchtum »ganz sicher zur Literalität

von fast 70 Prozent der Mangyan-Bevölkerung Süd-Mindoros beiträgt«.98

Die ambahan sind egalitäre Poesie; dies zeigt sich schon an der Struktur

ihrer Produktion und Reproduktion, insbesondere durch die Leugnung indi-

vidueller Autorschaft und durch den zentralen Stellenwert des Teilens (durch

Kopieren).99 Ihre Anwendung stiftet Liebesbeziehungen und Ehen, und kol-

lektive Freude im Fest. Und selbstverständlich haben auch die thematischen

Inhalte der einzelnen Poeme einen sozialintegrativen Charakter. Wenn man

die von Postma publizierte Sammlung von 261 Gedichten100 betrachtet, so fin-

det man sämtliche wichtigenThemen und Ereignisse im Leben der Hanunoo-

Mangyan durch entsprechende ambahan behandelt – von der Geburt bis zum

Tod, von der Schwendbau-Landwirtschaft bis zur Gastfreundschaft. Neben

höchst vielfältigen emotionalen Verfasstheiten und individuellen Handlungs-

entscheidungen werden darin auch die traditionalistischen Werte der Ge-

sellschaft ausgedrückt. Bei den Liebesgedichten fällt z.B. auf, dass die Mäd-

chen fragen, ob der Freier nicht etwa von der Küste (dem Land der damuong)

stammt,worauf die angemessene Antwort der Verweis auf den traditionellen,

nur von den Berglandbewohnern getragenen Lendenschurz ist.101

Die Ethik des Teilens wird schon in speziellen Kinder-ambahan didaktisch

vermittelt.102 Aus dem oben bereits zitierten, von Gardner und Maliwanag

98 A. Postma: Contemporary Mangyan Scripts, S. 7; vgl. Ders.: »Mangyan Folklore«, in:

Philippine Quarterly of Culture & Society 5 (1977), S. 38-53, hier S. 38; Ders.: Treasure

of a Minority, S. 13.

99 Hier geraten wir ganz in die Nähe aktueller Debatten über Chancen von politischer

und ökonomischer Egalität, etwa im Hinblick auf »Open-source« Projekte und Musik-

tauschbörsen im Internet, die in der Tat ein Jenseits kapitalistischer Tauschlogik auf-

zeigen. Dass die ökonomische Logik, jenes zu behalten oder gar zu vermehren, was

manmit anderen teilt, ihre angestammte Heimat in der Sphäre der zwischenmensch-

lichen Liebe hat, erfasst die Kultur der Hanunoo-Mangyan, indem sie sie gerade in

einem Medium verwirklicht, welches vor allem der Liebeslyrik dient. Um ein Beispiel

dieser Logik aus der modernen westlichen Lyrik anzuführen, verweise ich auf das Lied

»Comes a Time« vonNeil Young, in demesheißt: »Wewere right,wewere giving/That’s

how we kept what we gave away«.

100 A. Postma: Treasure of a Minority.

101 A. Postma: Treasure of a Minority, S. 52, 63-64.

102 Vgl. A. Postma: Treasure of aMinority, S. 29. Gemäß Postma gibt es nicht nur für Kinder

ein eigenes Korpus von ambahan, sondern auch die von Ledigen und von Verheirate-

ten benutzten Poeme gehören diskreten Kategorien an; vgl. Ders.: The Ambahan. A

Mangyan-Hanunoo Poetic Form, S. 79f; Ders.: Treasure of a Minority, S. 14.

https://doi.org/10.14361/9783839456262-008 - am 12.02.2026, 14:08:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456262-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Weise Wilde 235

überlieferten ambahan103 scheint sich auch folgern zu lassen, dass Gedichte

als soziales Sanktionsmittel im Sinne einer Art charivari (also eines typischen

egalitären Sanktionsinstruments) verwendet werden können, und zwar, um

individuelles Besitzstreben zu geißeln; gemäß Gardners Übersetzung hieß es

da: »Man schreibe es auf:/’Zänkische Familie,/Alle voll Gier‹«.104 Eine imma-

nente Verknüpfung von schriftlicher Poesie und der Ethik des Teilens ergibt

sich ferner daraus, dass der Austausch von ambahan typischerweise mit dem

kulturell wichtigen, als Begrüßungsritual praktizierten Austausch der Ingre-

dienzien des Betel-Konsums verknüpft ist, auf deren Behältnissen die Texte

ja eingraviert sind.105

Die überragende Rolle, welche die Dichtkunst bei der Schriftverwendung

der Hanunoo-Mangyan spielt, bedeutet aber nicht, dass es keine anderen

Textgattungen gäbe. Als wichtige prosaische Gattung ist die Briefkorrespon-

denz zu erwähnen. Conklin unterscheidet zwei Typen von Briefen: Erstens

»gewöhnliche Bittschreiben, Ankündigungen von Zeremonien« und ähnli-

ches, die auf Bruchstücke von Bambus geschrieben werden; und zweitens

Liebesbriefe, die sorgfältig auf sauber zugeschnittene Bambus-Internodien

graviert und oft mit Randornamenten verziert werden.106

Auch sonstige Kommunikation mit Abwesenden ist weit verbreitet. Post-

ma berichtet:

»Ich habe Notizen auf einem Bambus-Wasserbehälter gesehen, der an der

Seite eines Hauses stand. Der Besitzer war nicht zuhause, daher hatte ein

Vorbeigehender seine Nachricht hinterlassen wie auf einem Anschlagbrett:

›Schade, du warst fort. Ich bin hungrig und wollte um etwas zu Essen bitten.

Bitte komm nächste Woche und hilf uns beim Reispflanzen‹.«107

Die Schrift, die in diesem Beispiel nur die Zeit überbrückt, dient bei der

Mangyan-Korrespondenz selbstverständlich häufig auch zur Überbrückung

103 F. Gardner/I. Maliwanag: Indic Writing II, S. 48.

104 Dass die Schriftkultur hier beiläufiger Gegenstand der Poesie ist, hat auch in der

Sammlung Postmas viele Parallelen.

105 Vgl. A. Postma: The Function of Folklore in Mangyan Literacy, S. 3; Ders.: Treasure of a

Minority, S. 103-104; E. de la Paz: A Survey of the Hanunoo Mangyan Culture, S. 34-35.

106 Vgl. H. C. Conklin: Bamboo Literacy onMindoro, S. 11. Die Bedeutung von Liebesbriefen

wird auch vonW. Panganiban: Courting Custom Among the HanunooMangyans, S. 14,

betont.

107 A. Postma: Facets of a Philippine Cultural Heritage, S. 8.

https://doi.org/10.14361/9783839456262-008 - am 12.02.2026, 14:08:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456262-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


236 Rüdiger Haude

von Raum.108 In dieser Hinsicht ist nun die organisatorische Lösung der

Hanunoo-Mangyan besonders faszinierend, und sie wirft wie kaum ein ande-

res kulturelles Merkmal Licht auf die politische Logik dieser Gesellschaft. Es

handelt sich um die oft beschriebene Postzustellung der Hanunoo-Mangyan.

Der Absender platziert dabei seinen Bambusbrief, der Name und Siedlung

des Empfängers enthält, auffällig an einemBaum oder auf einem gespaltenen

Stock an dem Wege, in dessen Richtung der Wohnort des Empfängers liegt.

Jeder Mangyan, der vorbeikommt und den Brief sieht, wird ihn nehmen,

die Botschaft lesen und ihn in seiner Schultertasche zum Empfänger oder,

falls er nicht dorthin geht, bis zu dem Punkt auf seinem Weg mitnehmen,

der dem Bestimmungsort am nächsten ist. Er wird ihn dort wieder auffällig

platzieren, so dass eine weitere Person den Brief weiterbefördern kann.

Bis zu sechs Stationen kann eine solche Briefbeförderung typischerweise

umfassen, und der Brief erreicht häufig noch am gleichen Tag, sonst aber

nach ein bis drei Tagen, sein Bestimmungsziel.109

Hier haben wir das politische Prinzip der Selbstorganisation (als Alterna-

tive zur Regierung) in reinster Form. Da im Hinblick auf das Funktionieren

dieses Systems keine Interessendivergenzen entstehen können, ist keine –

und sei es auch: herrschaftsfreie – Instanz nötig, um es aufrecht zu erhalten.

Die Institution der Mangyan-Post ist ein klarer Ausdruck der Wirksamkeit

des Prinzips egalitärer gegenseitiger Hilfe in dieser Kultur.110

108 Vgl. zu einem bemerkenswerten Fall überseeischer Mangyan-Briefkorrespondenz un-

ter den Bedingungen des US-Imperialismus: F. Gardner/I. Maliwanag: Indic Writing II,

S. 30-31; Postma, Antoon: »The First Mangyans in America. A Tale of BambooMail«, in:

Bulawan, Journal of Philippine Arts & Culture 17 (2005), S. 8-37; Haude, Rüdiger: »Wis-

senschaftliche Menschenfresser. Wie der Imperialismus sich die Fremden einverleibt,

um sie auszuschließen«, in: Dominik Groß (Hg.), Die dienstbare Leiche. Der tote Kör-

per als medizinische, soziokulturelle und ökonomische Ressource. Proceedings zum

Kick-off Workshop des Aachener Kompetenzzentrums für Wissenschaftsgeschichte

der RWTH Aachen (15.-16. Januar 2009), Kassel: Kassel University Press 2009, S. 79-84,

hier S. 81-83.

109 Vgl. F. Gardner/I. Maliwanag: Indic Writing II, S. 6; Gardner: Philippine Indic Studies,

S. 43; D. Diringer: The Alphabet, S. 349; E. de la Paz: A Survey of the HanunooMangyan

Culture, S. 23-24; A. Postma: Contemporary Mangyan Scripts, S. 6; Ders.: Facets of a

Philippine Cultural Heritage, S. 8; H. Tichy: Honig vom Binungabaum, S. 40-41.

110 Bekanntlich haben die klassischen Anarchisten (so etwa John Most in »Der kommu-

nistische Anarchismus«) als Hauptbeleg für die empirische Verwirklichung des Prin-

zips freiwilliger Vereinbarungen zum allseitigen Nutzen den in den 1870er Jahren –

alsomitten in der vielleicht herrschaftsbejahendsten Phase der bisherigen Geopolitik,

https://doi.org/10.14361/9783839456262-008 - am 12.02.2026, 14:08:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456262-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Weise Wilde 237

Das Funktionieren der Mangyan-Post setzt übrigens eine hohe Literali-

tätsrate voraus und kann daher, wie Diringer richtig bemerkt, als Beweis für

jene gelten.111

Ein weiteres ›Genre‹ der Schriftverwendung bei den Hanunoo-Mangyan

sind Namenszüge als Eigentumszeichen auf solchen Gegenständen, die als

persönliches Eigentum gelten können oder an denen momentan ein indi-

viduelles Nutzungsrecht besteht. Insbesondere findet man Namenszüge auf

der Kleidung (Jacken) aufgestickt.112 Luyon hatte ferner notiert, dass Eigentü-

mernamen auf bolos, Speeren, Stöcken (canes), Bögen und Messern eingeritzt

werden.113 In der ambahan-Sammlung von Postma ist mehrfach von Bienen-

stöcken die Rede, die mit Eigentumszeichen markiert sind und von denen

man sich daher fernhalten soll114; aber bei dem hochgradig metaphorischen

Charakter dieser Gedichte ist nicht gewiss, ob solcher Schriftverwendung ei-

ne Alltagspraxis entspricht.

Damit sind die traditionellen Verwendungsformen der Schrift bei den

Hanunoo-Mangyan erschöpft. Zwar erwähnt Juan R. Francisco in seiner

»Philippine Paleography«, die Mangyan schrieben ihre Gebete im Zusam-

menhang mit der Verehrung eines »Hühnchengeistes« (spirit of the chicken)

nieder; doch scheint er über die Mangyan nicht allzu zuverlässig informiert

zu sein, wenn er sie zum Beleg dafür macht, dass die philippinischen Schrif-

ten stets »küstenorientiert« (coastal in orientation) gewesen seien.115 Auch der

Hühnchengeist findet in der sonstigen Literatur keinen Anhalt.

Eineweitere interessanteMiszelle zur Schriftverwendung übermitteltMi-

yamoto; danach soll es in früheren Zeiten einmal ein »Mangyan-Gesetzbuch«

im Imperialismus – gegründetenWeltpostverein angeführt. Die Begründung war dabei

ähnlich: Sanktionsinstanzen waren nicht nötig, weil jeder Normbrecher zugleich sich

selbst geschädigt hätte. Die Mangyan-Post geht aber über die Herrschaftsfreiheit des

Weltpostvereins weit hinaus, weil sie die interne Postorganisation betrifft, die ohne

Zustellungskosten und ohne jede Bürokratie auskommt und dabei höchste Effizienz

erzielt. Demonstrierte der Weltpostverein die mögliche Herrschaftsfreiheit zwischen

Staaten, so die Mangyan-Post zwischen Menschen.

111 Vgl. D. Diringer: The Alphabet, S. 349.

112 Vgl. N. Ono: Hanunoo’s Way of Life II: Clothing, S. 35; A. Postma: Facets of a Philippine

Cultural Heritage, S. 6.

113 Vgl. F. Gardner/I. Maliwanag: Indic Writing II, S. 20, 25.

114 Vgl. A. Postma: Treasure of a Minority, S. 119, 128.

115 Francisco, JuanR.: PhilippinePaleography,QuezonCity: Linguistic Society of thePhilip-

pines 1973 (= Philippine Journal of Linguistics Special Monograph, 3), S. 22, 89. Vgl. J.

G. Espallargas: The Sumatran Origins of the Philippine Script, S. 125.

https://doi.org/10.14361/9783839456262-008 - am 12.02.2026, 14:08:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456262-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


238 Rüdiger Haude

gegeben haben, wie ihm der rechtskundige Hanunoo-Mangyan Adag berich-

tete:

»In den Tagen des spanischen Regimes lebte ein Mann namens Sabong. Er

wurde von den Leuten ›kabisa Sabong‹ genannt. Er war intelligent undwuss-

te viel über das Mangyan-Recht. Er ordnete eine große Zahl von Fällen, die

in der Vergangenheit aufgetreten waren, und zeichnete sie in surat mangyan

auf Papier auf, und so machte er ein dickes Buch des Mangyan-Rechts. Das

Buch verschwand später jedoch aus dem einen oder anderen Grund.«116

Die tatsächliche Existenz geschriebenen Rechts würde nichts gegen den herr-

schaftsfreien Charakter der Gesellschaft aussagen, für das es Geltung besitzt.

Im Gegenteil kann die Kodifizierung von Recht geradezu eine antikönigliche

Maßnahme sein, wie gelegentlich im archaischen Griechenland, in der fran-

zösischen Revolution, und nach meiner Überzeugung auch im richterzeitli-

chen Israel.117 Aber die dort gegebene Notwendigkeit einer demonstrativen,

kodifizierten Absetzung von vorgängiger Königs-Herrschaft hat im Falle der

Hanunoo-Mangyan nicht bestanden. Die Geschichte von ihrem verschollenen

Gesetzbuch drückt, unabhängig von ihrem historischenWahrheitsgehalt, die

Überflüssigkeit eines solchen Unterfangens sinnfällig aus.

Mit ihrem Verweis auf Papier als Schriftträger zeigt die Gesetzbuch-

Erzählung aber zugleich, dass es sich um eine Folge von Kulturkontakt

handelt. In diese Rubrik gehört nun auch noch eine Reihe weiterer Schrift-

verwendungen, die abschließend erwähnt werden sollen. Die Erforscher

der Ethnie der Hanunoo-Mangyan haben die surat mangyan vielfach für

ihre Zwecke fruchtbar gemacht. Die Sammlung von Selbstzeugnissen über

diese Kultur von Luyon und anderen durch Gardner und Maliwanag ist

das quantitativ bedeutendste Beispiel hierfür118; auch dieser Aufsatz hat

mehrfach darauf zurückgegriffen. Miyamoto beschreibt, wie er die Schrift

seinerseits zur Datenerhebung verwendete: Um eine indigene Klassifikation

von Krankheiten zu gewinnen, schrieb er die seinen Informanten bekann-

ten Krankheitsnamen in surat mangyan auf Zettel und ließ diese durch die

Informanten zu Gruppen ordnen.119 Die in seinem Buch wiedergegebenen

116 M. Miyamoto: The Hanunoo-Mangyan, S. 129.

117 Vgl. R. Haude: Alphabet und Demokratie, S. 22-23.

118 Vgl. F. Gardner/I. Maliwanag: Indic Writing I; F. Gardner/I. Maliwanag: Indic Writing II;

F. Gardner: Philippine Indic Studies.

119 Vgl. M. Miyamoto: The Hanunoo-Mangyan, S. 122.

https://doi.org/10.14361/9783839456262-008 - am 12.02.2026, 14:08:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456262-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Weise Wilde 239

Zeichnungen »böser Geister« sind ebenfalls teilweise in surat mangyan anno-

tiert. Auch die Missionare haben die Schrift für ihre Zwecke implementiert

und z.B. ambahan zu Missionierungszwecken verwendet.120 All dies gehört

aber nicht zur kulturimmanenten Logik dieser Schrift.

Diese wird ebenso durch die vermiedenen wie durch die genutzten

Anwendungsformen gekennzeichnet. Zu den auffallenden Auslassungen der

Schriftverwendung gehört, dass keinerlei Zahlen ausgedrückt werden121,

ein Charakteristikum, das es erleichtert, die ökonomischen Beziehungen

im Zustand der Homöostase zu belassen. William Henry Scott erwähnt

neben den fehlenden Zahlen auch, dass es keine Geschichtsaufzeichnungen,

keine Genealogien und keine Gesetzeskodizes gebe, und fügt hinzu, genau

dies hätten die spanischen Beobachter des 16. und 17. Jahrhunderts über

die damaligen philippinischen Schriften insgesamt berichtet.122 Wiederum

möchte ich bemerken, dass alle diese Textgattungen an sich mit einer herr-

schaftsfreien politischen Struktur durchaus kompatibel wären, auch wenn

sie Folgeprobleme aufwürfen. In der Gesellschaft der Hanunoo-Mangyan

besteht jedenfalls kein Bedarf an ihnen.

Dies gilt auch für die von Postma geschilderten Teile der ›Literatur‹ dieser

Ethnie, welche strikt oral tradiert werden.123 Dazu gehören die beliebten Rät-

sel und Erzählungen (folk-tales: Fabeln, Märchen, Mythen, Sagen und histori-

sche Erzählungen).124 Diese Erzählungen übermitteln ihrerseits den Werte-

kanon der Hanunoo-Mangyan. So handelt der Daldali-Zyklus vom Schaden,

der durch Ungeduld entsteht (wobei wir die Gier als einen sozialen Modus

der Ungeduld ansprechen können). Fabeln handeln häufig vom Kleinen (z.B.

Affen), der durch List ein gefährliches Raubtier (z.B. Krokodil) düpiert.

Aber all diese Texte werden ausschließlich mündlich weitergegeben. Es

scheint, als ob die Hanunoo-Mangyan darauf bedacht sind, die Schrift als

ein in seiner Anwendung wohldefiniertes Medium festzulegen, um jede Ge-

fahr der Verselbstständigung und Entfremdung zu bannen. Historiographie,

Mythographie und Jurisprudenz sind Textgattungen, die auch als schriftliche

120 Vgl. J. R. Francisco: Script Writing in the Philippines, S. 7.

121 Vgl. J. G. Espallargas: The Sumatran Origins of the Philippine Script, S. 132; F. Gardner/I.

Maliwanag: Indic Writing II, S. 26.

122 Scott, WilliamHenry: Prehispanic SourceMaterials for the Study of Philippine History,

Quezon: New Day Publishers 1984, S. 56.

123 Antoon Postma, persönliche Korrespondenz.

124 Vgl. A. Postma:Mangyan Folklore, S. 45-52.

https://doi.org/10.14361/9783839456262-008 - am 12.02.2026, 14:08:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456262-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


240 Rüdiger Haude

ganz im Sinne der Herrschaftsfreiheit operieren könnten; aber sie sind doch

als Genres nicht so ›unschuldig‹ wie Poesie und Privatkorrespondenz, und

müssten durch die Gesellschaft stärker kontrolliert werden. Unter den Be-

dingungen des gesellschaftlichen Lebens der Hanunoo-Mangyan wären diese

Kosten größer als der Nutzen solcher Schriftverwendung.

Schluss

Die Hanunoo-Mangyan liefern einen eindrucksvollen ethnografischen Beweis

für die Vereinbarkeit von Schriftkulturmit einer herrschaftsfreien politischen

Struktur. Die Technik des Lesens und Schreibens kann in jedermanns Hand

sein, ohne dass es dazu spezialisierter (geschweige denn: staatlich verord-

neter) Ausbildungs-Instanzen bedürfte. Ob Schrift die Ausbeutung der Men-

schen befördert (Lévi-Strauss) bzw. die Macht des Gesetzes verkündet (Clas-

tres), ist diesemKommunikationsmedium also nicht inhärent, sondern hängt

von der politischen Struktur ihrer Praxis ab: von den Bedingungen des Erler-

nens und der Anwendung der Schrifttechnik, der Produktion und Rezepti-

on der Texte, von den Genres und den mitteilbaren Inhalten, sowie zu ei-

nem gewissen Grad auch von der Dauerhaftigkeit der Schriftträger. Die surat

mangyan ist nach allen diesen Kriterien so perfekt an die politischen Bedürf-

nisse einer herrschaftsfreien Gesellschaft angepasst, dass sie Medium und

symbolischer Ausdruck dieser Herrschaftsfreiheit ist. Der Schriftträger Bam-

bus ist im Überfluss für alle Gesellschaftsmitglieder verfügbar (wie auch das

Schriftwerkzeug, ein Messer) und insofern egalitär; zugleich sind Schriftdo-

kumente auf Bambus semipermanent; sie können den Menschen kaum kraft

ihrer Dauerhaftigkeit als verselbstständigte Gedanken gegenübertreten. Das

Erlernen der Schrifttechnik geschieht auf freiwilliger Basis und ist zugleich

so weit verbreitet, dass man von allgemeiner Literalität sprechen kann. Die

übermittelten Inhalte dienen weithin der Enkulturation der Individuen und

der Vergewisserung über die Werte der Gesellschaft, die egalitär und fried-

fertig sind. Die Symbiose der poetischen ambahan-Kunst und der Schrifttech-

nik fördert diesen kulturellen Wertekanon. Die selbstorganisierte Instituti-

on der Mangyan-Post schließlich ist ein paradigmatischer Ausdruck der Ver-

knüpfung von politischer Herrschaftsfreiheit und Schriftkultur. Die Schrift

ist nicht notwendig für jene politische Struktur, aber sie ist durchaus geeig-

net, sie zu stützen.

https://doi.org/10.14361/9783839456262-008 - am 12.02.2026, 14:08:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456262-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Weise Wilde 241

Doch es gehört zu den Eigentümlichkeiten der nicht gerade schmalen eth-

nographischen Literatur über die Hanunoo-Mangyan, dass ein wechselseiti-

ges Inbezugsetzen der politischen Struktur dieser Ethnie und ihrer Schrift-

kultur bisher praktisch ausgeblieben ist. Ethnologen mit einem ›politologi-

schen‹ Blickwinkel erwähnen (wie wir weiter oben bereits angesichts der Bu-

hid beobachtet haben) die Schrift beiläufig knapp oder gar nicht; andere,

die eine ›grammatologische‹ Perspektive verfolgen, blenden die Machtaspek-

te aus, die mit der Schriftnutzung verbunden sind. Jedenfalls ist eine syste-

matische schriftpolitologische Analyse der Hanunoo-Mangyan bis heute nicht

vorgelegt worden. Dies ist angesichts der starken Hypothesen, die sowohl von

Ethnologen als auch von Schrifttheoretikern über den angeblichen allgemei-

nen Zusammenhang zwischen Herrschaft und Schrift bis heute vorgetragen

werden, doch ziemlich erstaunlich.

Dass die philippinischen Schriften, die der Konkurrenz des lateinischen

Alphabets im Allgemeinen nicht lange standhielten, ausgerechnet im herr-

schaftsfreien Kontext überlebt haben, wird implizit damit erklärt, dass die

Mangyan-Ethnien auf Mindoro infolge ihrer Rückzugs- und Konfliktvermei-

dungsstrategien den Kontakt mit den kolonialistischen und imperialistischen

Kultureinflüssen lange Zeit vermeiden oder auf einMindestmaß beschränken

konnten. Gegen diese These, die er zuvor selbst vertreten hatte, machte An-

toon Postma auf den relativ hohen Anteil spanischer Lehnwörter in der Spra-

che der Hanunoo-Mangyan aufmerksam125: Kontakte mit der alternativen,

spanischen Schriftkultur hatten offenbar ausreichend bestanden, um das la-

teinische Alphabet übernehmen zu können. Seine Nicht-Adaption bis in die

jüngste Vergangenheit muss daher als ein intentionales Phänomen betrachtet

werden. Sie hängt sicher mit dem fest gefügten symbolischen Ensemble von

Faktoren zusammen, die aus der surat mangyan einen Stabilisierungsfaktor

der herrschaftsfreien Struktur machten; insbesondere aus ihrer intrinsischen

Verknüpfung mit der ambahan-Kultur. Inwieweit die surat mangyan je einen

explizit politischen Symbolwert als Kontrast zur Schrift der Kolonialmächte

besaß, wie ich dies für die phönizisch-israelitischen Alphabete in Abgren-

zung zur Hieroglyphen- und Keilschrift angenommen habe126, ist bei Lage

der Quellen aber schwer zu bestimmen.

Insgesamt werfen die Ergebnisse dieser Untersuchung indes ein vielfach

unterstützendes Licht auf die von mir früher vorgetragene These von der

125 Vgl. A. Postma: The Function of Folklore in Mangyan Literacy, S. 2.

126 Vgl. R. Haude: Alphabet und Demokratie, S. 21-23.

https://doi.org/10.14361/9783839456262-008 - am 12.02.2026, 14:08:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456262-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


242 Rüdiger Haude

Schriftkultur des richterzeitlichen Israel. Die Entbehrlichkeit von Schulen für

eine verbreitete Literalität im Falle eines einfachen Schriftsystems hat ebenso

eine empirische Bestätigung gefunden wie die Annahme, das Fehlen archäo-

logischer Schriftfunde besage nichts gegen dieMöglichkeit »gerade demokrati-

scher Schriftverwendung«. Auch gegen die Annahme der Schrifttheoretiker, De-

fizienzen in der phonetischen Wiedergabe einer Sprache durch ein Schrift-

system begünstigten eine geringe Diffusion der Kunst zu lesen und schrei-

ben, wandte ich mich zu Recht: Wichtiger dürften Anzahl (und Linearität)

der Zeichen eines Systems sein. Schließlich findet sich hier auch meine da-

malige Grundannahme bestätigt: »Nicht bestimmte Kommunikations- oder

›Verbreitungsmedien‹ (Luhmann) sind Voraussetzung für Demokratie, son-

dern ein egalitärer Zugang zu den je vorhandenen Kommunikationsformen

und -mitteln.«127

Interessanterweise sind es die Hanunoo-Mangyan, die den paradigma-

tischen herrschaftskritischen Mythos Israels, die Geschichte des Turmbaus

zu Babel128 so modifiziert haben, dass Schrift zum Instrument Gottes wird,

um das Herrschafts-Projekt der Menschen zu vereiteln: Nachdem mahal na

makaayo die Bauaktivitäten der Menschen sah,

»schrieb er auf eine große Tafel alle Buchstaben des Alphabets und wies ei-

nen seiner Diener an, sie, einen nach dem andern, abzuschneiden. Er nahm

diese Teile und verstreute sie über die ganze Gegend. Die Leute fingen an,

die Buchstaben aufzuheben, und es dauerte nicht lang, bis siemerkten, dass

sie sich nichtmehr verstehen konnten. Jeder sprach eine andere Sprache.«129

Schrift hat diese Fähigkeit: nicht nur, viele Menschen (unter einer zentralen

Herrschaft) zu vereinen, sondern auch umgekehrt, sie zu ihrem politischen

Nutzen voneinander getrennt zu halten. Man muss sich ihrer nur sehr be-

dachtsam bedienen: Die Hanunoo-Mangyan überliefern ihren Babel-Mythos,

den sie mit der Idee der Schrift angereichert haben, ausschließlich in münd-

licher Form.

127 R. Haude: Alphabet und Demokratie, S. 6, 12, 17-18.

128 Vgl.Haude, Rüdiger: »Die Faust imWappen.Der Turmbau zuBabel alsHerrschaftschif-

fre«, in: Günter Best/Reinhart Kößler (Hg.), Subjekte und Systeme. Soziologische und

anthropologische Annäherungen. Festschrift für Christian Sigrist zum 65. Geburtstag,

Frankfurt a. M: IKO Verlag für interkulturelle Kommunikation 2000, S. 61-71.

129 E. de la Paz: A Survey of the Hanunoo Mangyan Culture, S. 48-49.

https://doi.org/10.14361/9783839456262-008 - am 12.02.2026, 14:08:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456262-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Weise Wilde 243

Literaturverzeichnis:

Assmann, Jan: Das kulturelle Gedächtnis. Schrift, Erinnerung und politische

Identität in frühen Hochkulturen, München: Beck 1997.

Bacalzo, Doris Lorna C.: »Experiencing Gender and Sexuality. The Way of the

Mangyan Patag«, in: Anthrowatch 1996, S. 62-76.

Bantug, J. P.: »Reviving the Ancient Filipino Alphabet«, in: Philippine Review,

Vol. I, No.11, Januar 1944, S. 30-34.

Blumentritt, Ferdinand: »Die Mangianenschrift von Mindoro«, in: Globus, Il-

lustrierte Zeitschrift für Länder- und Völkerkunde LXIX, 11 (März 1896),

S. 165-166 (Rezension von Meyer/Schadenberg/Foy: Die Mangianenschrift

von Mindoro, 1895).

Conklin, Harold C.: »Bamboo Literacy on Mindoro«, in: Pacific Discovery 11,

4 (1949), S. 4-11.

Conklin, Harold C.: Hanunoo Agriculture (= FAO Series on Shifting Cultiva-

tion, Band II), Rom 1957.

Conklin, Harold C.: Maling, A Hanunóo Girl from the Philippines, NewHaven

(Connectic.): Yale University 1964 (faksimiliert aus: Joseph B. Casagrande

(Hg.), In the Company of Man. Twenty Portraits by Anthropologists, New

York 1960, S. 101-125).

Di Benedetto, John P.: Pre-Spanish Script in the Philippines. Typoskript (Sem-

inararbeit?), 1971.

Dichoso, Fermin: »SomeNotes on theHanunoo-Mangyan Culture«, in: Philip-

pine Sociological Review XVI, 3-4 (July-October 1968), S. 193-195.

Dinter, Ewald: »Introduction«, in: Lolita Delgado Fansler u.a. (Hg.), Bamboo

Whispers. Poetry of the Mangyan, O. O. 2017, S. 14f.

Diringer, David: The Alphabet. A Key to the History of Mankind, London:

Hutchinson 1968, Vol.1.

Elias, Norbert: Über den Prozess der Zivilisation. Soziogenetische und psy-

chogenetische Untersuchungen. 2 Bände, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1987

(zuerst 1939).

Erni, Christian: Dáli Dális Dilemma. Kultur, Natur und Adaptation bei den

Buhid Mindoros (Philippinen), Berlin: Reimer 1996.

Erni, Christian: »Non-Violence in a Frontier. The Strategy of Avoidance and

the Struggle for Indigenous Control over Land and Resources on Min-

doro Island«, in: Danilo Geiger (Hg.), Frontier Encounters. Indigenous

communities and settlers in Asia and Latin America, Kopenhagen 2008,

S. 289-345.

https://doi.org/10.14361/9783839456262-008 - am 12.02.2026, 14:08:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456262-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


244 Rüdiger Haude

Errington, Shelly: »Recasting Sex, Gender, and Power. A Theoretical and Re-

gional Overview«, in: JaneMonnig Atkinson/Shelly Errington (Hg.), Power

and Difference. Gender in Island Southeast Asia, Stanford (California)

1990, S. 1-58.

Espallargas, J. G.: »The Sumatran Origins of the Philippine Script«, in: Philip-

pine Journal of Linguistics 4/5, 1/2 (1973/74), S. 121-136 (Rez: Juan R. Fran-

cisco: Philippine Paleography, Quezon 1973).

Faylona, Marie Grace Pamela G.: Hanunoo-Mangyans‹ Bamboo Scripts (An

Ethnoarchaeology). Typoskript (31 S.), 2001.

Francisco, Juan R.: Philippine Paleography. Quezon City: Linguistic Society

of the Philippines 1973 (= Philippine Journal of Linguistics Special Mono-

graph, Band 3).

Francisco, Juan R.: »Script Writing in the Philippines«, in: The U.P. Research

Digest III, 3 (July 1964), S. 6-8.

Francisco, Juan R.: »TwoViews on the Origin of Philippine Script.The Sanskrit

Factor«, in: Filipino Heritage 3 (1977), S. 598-601.

Gardner, Fletcher: Philippine Indic Studies. San Antonio (Texas): Witte

Memorial Museum 1943 (= Indic Bulletin, No. 1).

Gardner, Fletcher/Maliwanag, Ildefonso: Indic Writing of the Mindoro-

Palawan Axis. Bulletin No. 1, Vol. 1. San Antonio (Texas): Witte Memorial

Museum 1939.

Gardner, Fletcher/Maliwanag, Ildefonso: Indic Writing of the Mindoro-

Palawan Axis. Bulletin No. 1, Vol. 2. San Antonio (Texas): Witte Memorial

Museum 1940.

Gibson, Thomas: Raiding, Trading and Tribal Autonomy in Insular Southeast

Asia. Paper presented at the conference on »The Anthropology of War«.

Typoskript 1986.

Gibson, Thomas: Symbolic Representations of Tranquility and Aggression

Among the Buhid. Paper submitted for publication in a volume on Peace-

ful societies, Typoskript o.J. [1989].

Haarmann, Harald: Geschichte der Schrift. Von den Hieroglyphen bis heute,

München: Beck 2009.

Haarmann, Harald: Universalgeschichte der Schrift, Frankfurt a.M./New

York: Campus 1991.

Haude,Rüdiger: »Alphabet undDemokratie«, in: Saeculum. Jahrbuch für Uni-

versalgeschichte 50 (1999), S. 1-28.

Haude, Rüdiger: »Die Faust im Wappen. Der Turmbau zu Babel als Herr-

schaftschiffre«, in: Günter Best/Reinhart Kößler (Hg.), Subjekte und Sys-

https://doi.org/10.14361/9783839456262-008 - am 12.02.2026, 14:08:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456262-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Weise Wilde 245

teme. Soziologische und anthropologische Annäherungen. Festschrift für

Christian Sigrist zum 65. Geburtstag, Frankfurt a. M: IKO Verlag für in-

terkulturelle Kommunikation 2000, S. 61-71.

Haude, Rüdiger: »Wissenschaftliche Menschenfresser. Wie der Imperialis-

mus sich die Fremden einverleibt, um sie auszuschließen«, in: Domi-

nik Groß (Hg.), Die dienstbare Leiche. Der tote Körper als medizini-

sche, soziokulturelle und ökonomische Ressource. Proceedings zumKick-

off Workshop des Aachener Kompetenzzentrums für Wissenschaftsge-

schichte der RWTHAachen (15.-16. Januar 2009), Kassel: Kassel University

Press 2009, S. 79-84.

Haude, Rüdiger/Wagner, Thomas: Herrschaftsfreie Institutionen. Texte zur

Stabilisierung staatsloser, egalitärer Gesellschaften,Heidelberg: Graswur-

zelrevolution 22019.

Helbling, Jürg: Verwandtschaft, Macht und Produktion. Die Alangan-

Mangyan im Nordosten von Mindoro, Philippinen, Berlin: Reimer 1996.

Hofmann, Nicole: »Harmonie-Ideologie und Strategien der Konfliktlösung

bei den Buhid«, in: Jürg Helbling (Hg.), Die Mangyan auf Mindoro. Ge-

sellschaft, Kultur und Geschichte einer philippinischen Bergbevölkerung,

Zürich: Argonaut 1993, S. 93-114.

Hofmann, Nicole: Die machtfreie Gesellschaft. Geschlecht und Verwandt-

schaft in einer philippinischen Hochlandgesellschaft, Hamburg: Lit 1997.

Inagawa, Hirofumi: »Hanunoo’s Way of Life. I: Swidden Agriculture«, in: A

Quarterly Record of Social Anthropology VI, 1 (April 1973), S. 26-33.

Ingayan, Pacing Among: The Role of the Hanunoo-MangyanWoman at Home

and in the Community (A Baby Thesis, Presented to the Faculty of the Ed-

ucation Department, DivineWord College of Calapan, Oriental Mindoro).

Typoskript 1989.

Jensen, Hans: Die Schrift in Vergangenheit und Gegenwart. Reprint der 3.

Auflage, Berlin: VEB Deutscher Verlag der Wissenschaften 1969.

Kasberg, Robert H.: Are Acephalous Societies Really Headless? The Form of

Authority and Leadership Among Swidden Cultivators in the Philippines.

Typoskript, o.J.

Kikuchi, Yasushi: »Cosmology in Hanunoo Society«, in: A Quarterly Record of

Social Anthropology VI, 1 (April 1973), S. 1-25.

Kikuchi, Yasushi: »Political Leadership and Corporate Group in Cognatic So-

ciety. Mindoro Swidden Agriculturalists«, in: Filipino Tradition and Ac-

culturation. Reports on Changing Societies. Research Report I, Philip-

https://doi.org/10.14361/9783839456262-008 - am 12.02.2026, 14:08:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456262-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


246 Rüdiger Haude

pine Studies Program,The Institute of Social Sciences,WasedaUniversity,

Tokio 1979, S. 135-167.

Kuipers, Joel C./McDermott, Ray: »Insular Southeast Asian Scripts«, in: Peter

T. Daniels/William Bright (Hg.), The World’s Writing Systems, New York:

Oxford University Press 2007, S. 474-484.

Kurimoto, Makiya: »Hanunoo’s Way of Life. III: Dwelling«, in: A Quarterly

Record of Social Anthropology VI, 1 (April 1973), S. 44-52.

Lauser, Andrea: »Die Geschwisterschaft als soziales Netz. Zur Tayarian (›Ge-

schwisterbande‹) bei den Mangyan Malulas (Mindoro/Philippinen)«, in:

kea, Zeitschrift für Kulturwissenschaften 6 (1994), S. 71-96.

Lauser, Andrea: »›Wir Mangyan haben Angst‹. Friedfertigkeit und Angst als

Modell einer friedvollen Gesellschaft«, in: Peter J. Bräunlein/Andrea Lau-

ser (Hg.), Krieg & Frieden. Ethnologische Perspektiven (= Kea, Sonder-

band 2), Bremen: Kea-Edition 1995, S. 237-266.

Lauser, Andrea: »›Wir sind alle gleich‹. Geschlechtersymmetrie am Beispiel

einer philippinischen Ethnie«, in: Gisela Völger (Hg.), Sie und Er. Frauen-

macht und Männerherrschaft im Kulturvergleich, Köln: Rautenstrauch-

Joest-Museum 1997, Bd. 1, S. 245-254.

LeBar, FrankM. (Hg.): Ethnic Groups of Insular Southeast Asia. Vol. 2: Philip-

pines and Formosa, New Haven: Human Relations Area Files Press 1975.

Lévi-Strauss, Claude: Das wilde Denken, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1973.

Luquin, Elisabeth: »The Continuity of Past and Present. The House as Cross-

roads of Mangyan Patag Society«, in: Archiv für Volkskunde 57-58 (2007-

2008), S. 65-79.

Meliton, Gregorio Martinez de Santa Cruz: Rebelion de los de Bulalacao en

Mindoro (Brief des Erzbischofs vonManila an den AlcaldeMayor vonMin-

doro, Francisco de Triarte, 6.2.1863).

Meyer, Adolf Bernhard/Schadenberg, Alexander/Foy, Willy: »Die Mangianen-

schrift von Mindoro«, in: Abhandlungen und Berichte des Zoologischen

und Anthropologisch-Ethnographischen Museums zu Dresden, Bd. 15,

Berlin 1895.

Miyamoto,Masaru:TheHanunoo-Mangyan. Society, Religion and Law among

a Mountain People of Mindoro Island, Philippines (= Senri Ethnological

Studies, Band 22), Osaka: National Museum of Ethnology 1988.

Ono, Nobutoshi: »Hanunoo’s Way of Life. II: Clothing (RUTAI)«, in: A Quar-

terly Record of Social Anthropology VI, 1 (April 1973), S. 34-43.

Panganiban, Wilma: Courting Custom Among the Hanunoo Mangyans of

Southern Mindoro (Seminararbeit, 1978). Typoskript.

https://doi.org/10.14361/9783839456262-008 - am 12.02.2026, 14:08:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456262-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Weise Wilde 247

Paz, Emeterio de la: »A Survey of the HanunooMangyan Culture and Barriers

to Change«, in: Unitas (Manila) 41, 1 (March 1968), S. 3-63.

Pitogo,Resti Reyes: »Poetics of the Ambahan.TheMangyan Syllabic Art: Forms

and Expressions«, in: Lolita Delgado Fansler u.a. (Hg.), Bamboo Whis-

pers. Poetry of the Mangyan, O. O. 2017, S. 17-19.

Postma, Antoon: »The Ambahan: AMangyan-Hanunoo Poetic Form«, in: Asian

Studies III, 1 (April 1965), S. 71-85.

Postma, Antoon: »The Ambahan. AMangyan Poem ofMindoro«, in: Philippine

Quarterly of Culture & Society 23 (1995), S. 44-61.

Postma, Antoon: The Ambahan. Mangyan Verbal Art. Manuskript eines Vor-

trags, Oktober 1980.

Postma, Antoon: »Contemporary Mangyan Scripts«, in: Philippine Journal of

Linguistics 2, 1 (June 1971), S. 1-12.

Postma, Antoon: »Contemporary Philippine Syllabaries in Mindoro«, in: San

Carlos Publications (The University of San Carlos, Cebu City, Philippines),

Series E: Miscellaneous Contributions in the Humanities, No. 1, Cebu City

1968, S. 71-77.

Postma, Antoon: Facets of a Philippine Cultural Heritage. As Reflected in a

Cultural Minority Group. The Mangyans of Southern Mindoro, Philip-

pines. Manuskript eines Vortrags, November 1978.

Postma, Antoon: »The First Mangyans in America. A Tale of Bamboo Mail«,

in: Bulawan, Journal of Philippine Arts & Culture 17 (2005), S. 8-37.

Postma, Antoon: The Function of Folklore in Mangyan Literacy. Manuskript

eines Vortrags beim »Fourth National Folklore Congress« des Institute of

Small Scale Industries, University of the Philippines, Quezon City, Juli

1980.

Postma, Antoon: The Mangyan Ambahan. Past, Present, Future. Manuskript

eines Vortrags, Januar 1985.

Postma, Antoon: »Mangyan Folklore«, in: Philippine Quarterly of Culture &

Society 5 (1977), S. 38-53.

Postma, Antoon (Hg.): Treasure of a Minority.The Ambahan: A Poetic Expres-

sion of theMangyans of SouthernMindoro, Philippines,Manila: Arnoldus

Press 1981 (zuerst 1972).

Robinson, Andrew: Die Geschichte der Schrift, Düsseldorf: Patmos/Albatros

2004 (engl. zuerst 1995).

Scott, James C.: The Art of Not Being Governed. An Anarchist History of Up-

land Southeast Asia, New Haven/London: Yale University 2011.

https://doi.org/10.14361/9783839456262-008 - am 12.02.2026, 14:08:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456262-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


248 Rüdiger Haude

Scott, William Henry: Prehispanic Source Materials for the Study of Philip-

pine History, Quezon: New Day Publishers 1984.

Shivnan, Martin: The Voice of Absolute Poverty. Typoskript, Februar 1977.

Sigrist, Christian: Regulierte Anarchie. Untersuchungen zum Fehlen und zur

Entstehung politischer Herrschaft in segmentären Gesellschaften Afrikas,

Hamburg: EVA 31994 (zuerst 1967).

Tichy, Herbert: Honig vom Binungabaum. Ein Jahr bei primitiven Stämmen,

Wien: Ueberreuter 1971.

Watari, Yunkichi: »Preliminary Report of Everyday Life at a Hanunoo-

Mangyan Settlement on Mindoro«, in: Filipino Tradition and Accultura-

tion. Reports on Changing Societies. Research Report II, Philippine Stud-

ies Program, The Institute of Social Sciences, Waseda University 1983,

S. 87-122.

https://doi.org/10.14361/9783839456262-008 - am 12.02.2026, 14:08:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456262-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

