
Boat People Project 

2009 haben Luise Rist und Nina de la Chevallerie, beide im Stadttheater arbeitend 
beschlossen sich hauptsächlich politischen Themen zuzuwenden, eigenverantwort

lich zu produzieren und stärker im öffentlichen Raum tätig zu sein. Sie verließen 
das Stadttheater und gründeten eine GbR. Zu Beginn probten und führten wir in 
improvisierten mobilen Orten im Stadtraum auf, 2015 – 2018 bespielten wir ein ehe

maliges Tonstudio im ehemaligen Institut für wissenschaftlichen Film, das in der 
Zeit auch als Unterkunft für Geflüchtete genutzt wurde. Seit 2018 bespielen wir ei

ne eigene Spielstätte, in der im Normalfall bis zu 100 Menschen Platz finden. Diese 
rasante und stetige Entwicklung spiegelt sich inhaltlich, in der Künstler:innenzu

sammensetzung und der Außenwahrnehmung wieder. Wir sind als Kollektiv orga

nisiert, ein fester Kern besteht aus 7 Künstler:innen vor Ort, daneben gibt es viele 
assoziierte Künstler:innen, mit denen wir regelmäßig und je nach Produktion ar

beiten. 
Unser Hauptfokus und der inhaltlicher Diskurs beschäftigt sich in möglichst 

radikaler Konsequenz und mit ehrlicher Reflektion um die Fragen, wie wir eine 
„vielfaltssensible Öffnung“ erreichen, was Diversität überhaupt bedeutet, welche 
Repräsentant:innen in den Produktionsteams vorhanden sind, wie wir struktu

rellen Rassismus in unserer Arbeit verhindern und entgegentreten. Wie kann 
politisches Theater wirksam sein? Welchen Beitrag können wir zur „Migrationsde

batte“ leisten? 
Des Weiteren beschäftigen uns (auch bereits vor der Corona-Pandemie) die Fra

gen der Digitalisierung und der Barrierefreiheit. Von Beginn an ist Mehrsprachig

keit und Perspektivenvielfalt in den Projekten durchgängig Programm, daher spielt 
Übersetzungsarbeit immer schon eine große Rolle. Uns interessiert, wie sehr wir 
Digitalisierung dafür einsetzen können, erste Versuche gab es in diese Richtung be

reits. Dabei versuchen wir bewusst mit dem Dilemma umzugehen, dass Digitalisie

rung Barrieren abbaut und gleichzeitig andere aufgebaut werden. 
Die Frage, inwieweit Migration per se ein Objekt oder das Thema für Theaterstü

cke sein kann und welche Konsequenz dies für die künstlerische Zusammenarbeit 
hat, ist von Beginn an ein Thema in jedem Vorhaben. Der Impuls, die Arbeit jen

seits der gewohnten Stadttheaterarbeit zu beginnen, kam 2009 durch die Schlagzei

https://doi.org/10.14361/9783839462515-007 - am 14.02.2026, 10:38:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462515-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


54 PostHeimat Network Theatre Groups Portraits 

len über Lampedusa und die vermehrten Schiffsunglücke dort zustande. Die beiden 
Gründerinnen von boat people projekt begannen zu recherchieren, inwieweit auch 
in Göttingen und in Niedersachsen Geflüchtete „angekommen“ waren, wie die Le

benssituation der Menschen ist, welche Biographien sich hinter den Schlagzeilen 
verbergen. Im ersten Stück LAMPEDUSA standen Geflüchtete aus Äthiopien neben 
Studierenden aus Kamerun und Eingewanderten aus Ghana auf der Bühne – einem 
Stadtbus, der die mitfahrenden Zuschauenden an vertraut geglaubte Orte in Göt

tingen brachte. 
Sowohl in LAMPEDUSA als auch in den späteren beiden Jahren mit den Stücken 

MIKILI und KEINSTERNHOTEL (2010 und 2011) haben wir Migration und Flucht 
als Thema fokussiert. In den Schauspielproduktionen bestand das Ensemble jeweils 
aus professionellen Schauspieler:innen aus Deutschland und der Schweiz und ge

flüchteten, meist jungen Menschen, aus afrikanischen Ländern. Wir bildeten inti

me, einander zugewandte Gruppen, erfuhren voneinander und übereinander. Lern

ten viel über deutsches Asylrecht und die politische Situation in den Herkunftslän

dern der neuen Kolleg:innen und machten diese zum Thema der Stücke. Gemeinsam 
Theater machen über Migration bedeutete damals wie heute auch das Grenzen ver

schwimmen, Professionelles nicht immer von Privatem zu trennen ist. Der Kontakt 
mit Ausländerbehörden und Sozialarbeiter:innen blieb nicht aus. Während der Pro

ben wurde in vielen Sprachen diskutiert: wie können wir komplexe Sachverhalte wie 
die Gründe für Flucht möglichst ohne Worte ausdrücken, welche Bilder werden von 
wem auf welche Art gelesen? Wir weißen deutschen Theatermacher:innen wurden 
mit unserer eurozentristischen Sichtweise und Lesart und unserem bis dahin oft 
unbewusstem, strukturellen und individuellem Rassismus konfrontiert und haben 
viele schmerzhafte Erfahrungen gemacht, die bis heute nicht aufhören. Das Dilem

ma zeigte sich z.B. in der Öffentlichkeitsarbeit: wir wollen die Künstler:innen nicht 
labeln, ihre Herkunft, ihre Migrations- oder Einwanderungsgeschichte nicht aus

stellen oder thematisieren, dies passierte aber oftmals per se durch unser Tun und 
auch durch eine eher konservative Berichterstattung. Auch der Name der comagny 
ist nicht ganz unschuldig an diesem Problem; daher steht der Name des Freien Thea

ters immer wieder zur Diskussion. Durch den zunehmenden Bekanntheitsgrad der 
Arbeit der Gruppe und den noch ergebnisoffenen Gesprächen im Kollektiv über eine 
Alternative ist diese Frage immer noch nicht abgeschlossen. 

Wir haben gelernt und lernen noch, unsere Perspektive (die der weißen Thea

termacher:innen) als solche wahrzunehmen, unsere Privilegien, Perspektiven, und 
eigenen Sozialisationsprozesse zu sehen und sie als solche zu benennen bzw. sie 
kritisch zu beleuchten. Nach 2011 haben wir auch verstanden, wie wichtig es ist Po

sitionen konkret abzugeben und haben verstärkt professionelle Künstler:innen die 
nicht-weiß und/oder nicht-deutsch sind in die Leitungsebene und ins Ensemble 
eingeladen. Unser Anliegen ist es in einen Austausch zu kommen, zu debattieren, 

https://doi.org/10.14361/9783839462515-007 - am 14.02.2026, 10:38:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462515-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Boat People Project 55 

mehrere Positionen nebeneinander und gegenüberzustellen, gemeinsam Themen – 
unbedingt auch jenseits der Themen Migration und Flucht – zu generieren. 

Die Auseinandersetzungen mit den Mitgliedern aus dem Post-Heimat Netz

werk hat uns auch in diesen Fragen immer wieder zum Reflektieren und zur 
Weiterentwicklung angeregt. 

Schließlich konnten wir diese Fragen auch praktisch miteinander erproben: In 
der Kooperation mit Collective Ma´louba und Kainkollektiv haben wir nach einem 
Impuls von Mudar Alhaggi (Hörspiel OVERDOSE) eine digitale Theaterperformance 
entwickelt, in der es u. a. um die Frage ging, wie pandemisches Theater – wie Theater 
heute überhaupt – funktionieren kann. Die Zusammenarbeit zwischen den insge

samt 13 Theatermacher:innen dauerte, auch aufgrund der Pandemie, insgesamt 1,5 
Jahre. 

OVERDOSE – The unfinished show of pain and joy steht für uns für den erneu

ten Versuch mit vielen, sehr unterschiedlichen Theaterkünstler:innen die Frage aus

zuhandeln, wie die Grenzen zwischen Genres, Arbeitsweisen, Sprachen und Stile 
überwunden werden können. Wie aus diesen Grenzüberschreitungen Theater und 
Kunst entstehen kann. Wie wir die gemachten Erfahrungen in die nächsten Projekte 
und Zusammentreffen produktiv mitnehmen können. 

OVERDOSE hatte als Online-Stream Premiere am 9.4.2020. 
TEXT: Nina de la Chevallerie 

O Töne: 
Luise Rist, Mitbegründerin von boat people projekt über die Frage, warum sie als 
weiße Autorin über Migration schreibt: 

Als Schreibende habe ich, bevor ich die erste Seite beginne, bereits mehrere Pro
zesse der Annäherung an Themen und Menschen durchlaufen. Im Moment, in 
dem ich den ersten Satz formuliere, bin ich aber allein. Ich lasse auch Menschen 
sprechen, in denen von Erfahrungen die Rede ist, die ich nicht gemacht habe. Je
de Autorin, jeder Autor kann über Erfahrungen schreiben, die sie oder er nicht ge
macht hat, denn es liegt im Wesen der Kunst, dass sie frei ist, und frei sein muss; Li
teratur, Theater, Musik und Malerei entstehen, weil sich Menschen zwischen Wel

ten bewegen und als Beschreibende immer eine etwas randständige Position ein
nehmen. Einerseits. Andererseits gibt es Kunstschaffende, die aufgrund des welt
weiten strukturellen Rassismus gegen People of Colour nicht zu Wort kommen, 
nicht gehört, gelesen oder gesehen werden, die aufgrund ihrer Hautfarbe oder Zu
gehörigkeit zu einer bestimmten Ethnie nicht die Möglichkeit zu einer künstleri
schen Entfaltung bekommen haben. Ihnen den Vortritt zu geben, wenn es um die 
Einladung zu einem Podium oder zu einer Lesung geht, finde ich in diesem Kon
text richtig. Als weiße, deutsche Autorin trage ich beim Schreiben zum Beispiel 

https://doi.org/10.14361/9783839462515-007 - am 14.02.2026, 10:38:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462515-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


56 PostHeimat Network Theatre Groups Portraits 

eines antirassistischen Theaterstücks eine besondere Verantwortung den Men

schen gegenüber, die von Rassismus betroffen sind. 

Die Schauspielerin Javeh Asefdjah zu der Frage, ob die Kunst einer migrantischen 
Künstlerin gleich migrantisch ist. 

Die Frage, ob eine migrantische Künstlerin migrantische Kunst machen muss, be
ziehungsweise ob ihre Kunst per se migrantisch ist, weil sie selbst migrantisch ist 
– kann ich direkt mit einem NEIN beantworten. 

Dies würde bedeuten, dass man die Künstlerin beziehungsweise den Künstler 
lediglich auf ihre bzw. auf seine Herkunft reduziert. Eine solche Reduktion wür
de dieser Person absprechen, dass sie sich dafür entscheidet, z.B. ein Bild zu ma

len, das „lediglich“ ästhetisch etwas zum Ausdruck bringen will. Es würde bedeu
ten, dass eine Künstlerin mit migrantischem Hintergrund auch nur Blumen mit 
migrantischem Hintergrund malen darf, um es humorvoll zugespitzt zu formu

lieren, sprich exotische Blumen auf deutschem Boden. In meiner Familie gibt es 
viele Künstler*innen, die ganz unterschiedlichen Wege gegangen sind, um ihren 
Kunstwerken Ausdruck zu verleihen.  Natürlich kann eine Künstlerin sich dafür 
entscheiden, ihre Herkunft und eigene Geschichte einfließen zu lassen, die Künst
lerin kann sich dafür entscheiden, mit ihrer Kunst sozialkritisch und politisch zu 
sein, aber MÜSSEN tut sie das natürlich nicht. Als Schauspielerin spiele ich die 
bildende Künstlerin Irina Baryalei aus dem von Luise Rist geschriebenen Thea
terstück GOLD, und gleich zu Beginn des Stücks stelle ich Fragen in den Raum, 
bzw. lässt mich die Autorin fragen: „Wer legt wem etwas in den Mund? Was ist un
aussprechlich für mich, was spricht durch mich? . . . ..... Wer ist das Ich, das da vor 
ihnen steht?“ Ich bin eine Schauspielerin, die sich dieser starken Frauenfigur mit 
all ihren Unsicherheiten zur Verfügung stellt, zwar habe ich persönlich ebenfalls 
einen Migrationshintergrund, jedoch nicht den gleichen Hintergrund der Figur 
Baryalei. Mir sind also einige ihrer Gedankengänge sehr vertraut, wir teilen ähnli
che Erfahrungswerte bezüglich der Reduktion auf Nationalität und Kultur, aber es 
reicht nicht, sich auf diese Gemeinsamkeiten auszuruhen. Somit liegt es in meiner 
Verantwortung, mich tief mit ihrer speziellen Geschichte, mit ihrem Werdegang 
auseinander zu setzen, im Prinzip wie bei jeder anderen Figur auch – nur dass es 
bei Figuren mit einem Migrationshintergrund oft mehr, viel mehr zu entdecken 
gibt. 

The Boat People 

In 2009, Luise Rist and Nina de la Chevallerie, working at the Stadttheater, decided 
to turn mainly to political issues, to produce independently and be more active in 

https://doi.org/10.14361/9783839462515-007 - am 14.02.2026, 10:38:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462515-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Boat People Project 57 

the public space. They left the City Theatre and founded an independent group. In 
the beginning, we rehearsed and performed in improvised mobile venues in the city 
space. In 2015 ― 2018, we played at a former sound studio in the former Institute for 
Scientific Film (IWF), which was also used as accommodation for refugees during 
that time. Since 2018, we have been performing in our venue, which usually seats 
up to 100 people. This rapid and constant development is reflected in the content, 
the composition of the artists and the external perception. We are organised as a 
collective, with a fixed core of 7 artists on site and many associated artists with whom 
we work regularly and depending on the production. 

Our primary focus and the discourse on content deals as radically as possible and 
with an honest reflection on the questions of how we achieve a “diversity-sensitive 
opening”, what diversity actually means, which representatives are present in the 
production teams, and how we prevent and counter structural racism in our work. 
How can political theatre be effective? What contribution can we make to the “mi

gration debate”? 
Furthermore, we are concerned (even before the Corona pandemic) with the 

questions of digitisation and accessibility. From the very beginning, multilingual

ism and diversity of perspectives have been part of the programme in the projects, 
so translation work has always played a significant role. We are interested in how 
much we can use digitisation for this, and there have already been initial attempts 
in this direction. In doing so, we consciously try to deal with the dilemma that 
digitalisation breaks down barriers and simultaneously creates others. 

The question of the extent to which migration per se can be an object or the 
theme for theatre pieces and what consequence this has for artistic collaboration is a 
topic in every project from the very beginning. The impulse to start working beyond 
the usual municipal theatre work came about in 2009 through the headlines about 
Lampedusa and the increased number of shipwrecks there. The two founders of the 
boat people project began to research the extent to which refugees had also “arrived” 
in Göttingen and Lower Saxony, what the living situation of the people was like, and 
what biographies were hidden behind the headlines. In the first play, LAMPEDUSA, 
refugees from Ethiopia stood on stage next to students from Cameroon and immi

grants from Ghana – a city bus that took the audience to several places in Göttingen. 
Both in LAMPEDUSA and in the successive two years with the plays MIKILI and 

KEINSTERNHOTEL (2010 and 2011) we focused on migration and flight as a theme. 
In each of the drama productions, the ensemble consisted of professional actors 
from Germany and Switzerland and refugees, mostly young people, from African 
countries. We formed intimate groups that turned towards each other and learned 
about each other and from each other. We learned a lot about German asylum law 
and the political situation in the new colleagues’ countries of origin and made this 
the theme of the plays. Making theatre together about migration meant then, as now 
that boundaries have become blurred, that the professional cannot always be sepa

https://doi.org/10.14361/9783839462515-007 - am 14.02.2026, 10:38:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462515-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


58 PostHeimat Network Theatre Groups Portraits 

rated from the private. Contact with foreign authorities and social workers did not 
go unnoticed. During rehearsals, there were discussions in many languages: how 
can we express complex issues like the reasons for flight without words, which im

ages are read by whom and in which way? We white German theatre-makers were 
confronted with our Eurocentric view and reading and our often unconscious, struc

tural and individual racism and had many painful experiences that continue today. 
The dilemma became apparent, for example, in our public relations work: we do not 
want to label the artists, we do not want to exhibit or thematise their origin, their 
migration or immigration history, but this often happened per se through our ac

tions and also through rather conservative reporting. The company’s name is also 
not entirely innocent of this problem; hence, the name of the Free Theatre is always 
up for discussion. Due to the increasing awareness of the group’s work and the still 
open-ended discussions in the collective about an alternative, this question is still 
not closed. 

We have learned and are still learning to perceive our perspective (that of white 
theatre-makers) as such, to see our privileges, perspectives, and own socialisation 
processes, and to name them as such or examine them critically. After 2011, we also 
understood how important it is to give concrete positions and have increasingly in

vited professional artists who are non-white and/or non-German to join the man

agement and the ensemble. Our aim is to enter into an exchange, debate, juxtapose 
and contrast several positions, and generate themes together – by all means also be

yond the topics of migration and flight. 
The discussions with the members of the Post-Heimat Network have always in

spired us to reflect on these issues and to develop them further. 
Finally, we were able to test these questions in practice with each other: In co

operation with Collective Ma’louba and Kainkollektiv, we developed a digital the

atre performance based on an impulse by Mudar Alhaggi (radio play OVERDOSE), 
which, among other things dealt with the question of how pandemic theatre – like 
theatre today in general – can function. The collaboration between the 13 theatre- 
makers lasted a total of 1.5 years, partly because of the pandemic. 

For us, OVERDOSE – The unfinished show of pain and joy stands for a renewed 
attempt to negotiate the question of how the boundaries between genres, working 
methods, languages and styles can be overcome with many very different theatre 
artists. How theatre and art can emerge from these transgressions. How can we 
productively take the experiences we have made into the next projects and collab

orations? 
OVERDOSE premiered as an online stream on 9.4.2020. 

TEXT: Nina de la Chevallerie 

https://doi.org/10.14361/9783839462515-007 - am 14.02.2026, 10:38:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462515-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Boat People Project 59 

O tones: 
Luise Rist, co-founder of boat people project on why she writes about migration as 
a white author: 

As a writer, before I start the first page, I have already gone through several pro
cesses of approaching topics and people. But at the moment I formulate the first 
sentence, I am alone. I also let people speak, talking about experiences I have not 
had. Every author can write about experiences he or she has not had because it is 
in the nature of art that it is free and must be free; literature, theatre, music and 
painting come into being because people move between worlds and, as descrip
tors, always occupy a somewhat marginal position. On the other hand, there are 
artists who, because of the worldwide structural racism against people of colour, 
do not have their say, are not heard, read or seen, and have not been given the op
portunity for artistic development because of the colour of their skin or because 
they belong to a particular ethnic group. In this context, I think it is right to give 
them priority when it comes to invitations to a podium or a reading. As a white 
German author, when I write, for example, an anti-racist play, I have a special re
sponsibility towards the people who are affected by racism. 

The actress Javeh Asefdjah on the question of whether the art of a migrant artist is 
migrant. 

The question of whether a migrant artist has to make migrant art, or whether her 
art is migrant per se because she herself is migrant – I can directly answer with a 
NO. 

This would mean that the artist is reduced only to his or her origin. Such a re
duction would deny that this person decides, for example, to paint a picture that 
“merely” wants to express something aesthetically. It would mean that an artist 
with a migrant background is only allowed to paint flowers with a migrant back
ground, to put it humorously, i.e. exotic flowers on German soil. In my family there 
are many artists who have taken very different paths to express their works of art. 
Of course, an artist can choose to incorporate her origins and her own history, the 
artist can choose to be socially critical and political with her art, but of course she 
doesn't HAVE to. As an actress, I play the visual artist Irina Baryalei from the play 
GOLD written by Luise Rist, and right at the beginning of the play I put questions 
into the room, or rather let the author ask me: “Who is putting something into 
whose mouth? What is inexpressible to me, what speaks through me? ........ Who 
is the me standing there in front of them?” I am an actress who makes herself avail
able to this strong female character with all her insecurities, although I personally 
also have a migrant background, I do not have the same background of the char
acter Baryalei. So some of her thought processes are very familiar to me, and we 
share similar experiential values regarding the reduction to nationality and cul
ture, but it is not enough to rest on these commonalities. Thus, it is my responsi

https://doi.org/10.14361/9783839462515-007 - am 14.02.2026, 10:38:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462515-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


60 PostHeimat Network Theatre Groups Portraits 

bility to delve deeply into her particular story, into her career, in principle as with 
any other character – except that there is often more, much more to discover about 
characters with a migrant background. 

https://doi.org/10.14361/9783839462515-007 - am 14.02.2026, 10:38:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462515-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

