Boat People Project

2009 haben Luise Rist und Nina de la Chevallerie, beide im Stadttheater arbeitend
beschlossen sich hauptsichlich politischen Themen zuzuwenden, eigenverantwort-
lich zu produzieren und stirker im 6ffentlichen Raum titig zu sein. Sie verlieRen
das Stadttheater und griindeten eine GbR. Zu Beginn probten und fithrten wir in
improvisierten mobilen Orten im Stadtraum auf, 2015 — 2018 bespielten wir ein ehe-
maliges Tonstudio im ehemaligen Institut fiir wissenschaftlichen Film, das in der
Zeit auch als Unterkunft fir Geflichtete genutzt wurde. Seit 2018 bespielen wir ei-
ne eigene Spielstitte, in der im Normalfall bis zu 100 Menschen Platz finden. Diese
rasante und stetige Entwicklung spiegelt sich inhaltlich, in der Kiinstler:innenzu-
sammensetzung und der Aufienwahrnehmung wieder. Wir sind als Kollektiv orga-
nisiert, ein fester Kern besteht aus 7 Kiinstler:innen vor Ort, daneben gibt es viele
assoziierte Kiinstler:innen, mit denen wir regelmifig und je nach Produktion ar-
beiten.

Unser Hauptfokus und der inhaltlicher Diskurs beschiftigt sich in méglichst
radikaler Konsequenz und mit ehrlicher Reflektion um die Fragen, wie wir eine
vielfaltssensible Offnung“ erreichen, was Diversitit iiberhaupt bedeutet, welche
Reprisentant:innen in den Produktionsteams vorhanden sind, wie wir struktu-
rellen Rassismus in unserer Arbeit verhindern und entgegentreten. Wie kann
politisches Theater wirksam sein? Welchen Beitrag kénnen wir zur , Migrationsde-
batte“leisten?

Des Weiteren beschiftigen uns (auch bereits vor der Corona-Pandemie) die Fra-
gen der Digitalisierung und der Barrierefreiheit. Von Beginn an ist Mehrsprachig-
keit und Perspektivenvielfalt in den Projekten durchgingig Programm, daher spielt
Ubersetzungsarbeit immer schon eine grofRe Rolle. Uns interessiert, wie sehr wir
Digitalisierung dafiir einsetzen konnen, erste Versuche gab es in diese Richtung be-
reits. Dabei versuchen wir bewusst mit dem Dilemma umzugehen, dass Digitalisie-
rung Barrieren abbaut und gleichzeitig andere aufgebaut werden.

Die Frage, inwieweit Migration per se ein Objekt oder das Thema fiir Theaterstii-
cke sein kann und welche Konsequenz dies fiir die kiinstlerische Zusammenarbeit
hat, ist von Beginn an ein Thema in jedem Vorhaben. Der Impuls, die Arbeit jen-
seits der gewohnten Stadttheaterarbeit zu beginnen, kam 2009 durch die Schlagzei-

https://dol.org/1014361/9783839462515-007 - am 14.02.2026, 10:38:45.



https://doi.org/10.14361/9783839462515-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

B4

PostHeimat Network Theatre Groups Portraits

len tiber Lampedusa und die vermehrten Schiffsungliicke dort zustande. Die beiden
Griinderinnen von boat people projekt begannen zu recherchieren, inwieweit auch
in Gottingen und in Niedersachsen Gefliichtete ,angekommen® waren, wie die Le-
benssituation der Menschen ist, welche Biographien sich hinter den Schlagzeilen
verbergen. Im ersten Stiick LAMPEDUSA standen Gefliichtete aus Athiopien neben
Studierenden aus Kamerun und Eingewanderten aus Ghana auf der Bithne - einem
Stadtbus, der die mitfahrenden Zuschauenden an vertraut geglaubte Orte in Gét-
tingen brachte.

Sowohlin LAMPEDUSA als auch in den spiteren beiden Jahren mit den Stiicken
MIKILI und KEINSTERNHOTEL (2010 und 2011) haben wir Migration und Flucht
als Thema fokussiert. In den Schauspielproduktionen bestand das Ensemble jeweils
aus professionellen Schauspieler:innen aus Deutschland und der Schweiz und ge-
fliichteten, meist jungen Menschen, aus afrikanischen Lindern. Wir bildeten inti-
me, einander zugewandte Gruppen, erfuhren voneinander und itbereinander. Lern-
ten viel iiber deutsches Asylrecht und die politische Situation in den Herkunftslin-
dern der neuen Kolleg:innen und machten diese zum Thema der Stiicke. Gemeinsam
Theater machen tiber Migration bedeutete damals wie heute auch das Grenzen ver-
schwimmen, Professionelles nicht immer von Privatem zu trennen ist. Der Kontakt
mit Auslinderbehérden und Sozialarbeiter:innen blieb nicht aus. Wahrend der Pro-
benwurde in vielen Sprachen diskutiert: wie konnen wir komplexe Sachverhalte wie
die Griinde fuir Flucht moglichst ohne Worte ausdriicken, welche Bilder werden von
wem auf welche Art gelesen? Wir weiflen deutschen Theatermacher:innen wurden
mit unserer eurozentristischen Sichtweise und Lesart und unserem bis dahin oft
unbewusstem, strukturellen und individuellem Rassismus konfrontiert und haben
viele schmerzhafte Erfahrungen gemacht, die bis heute nicht authéren. Das Dilem-
ma zeigte sich z.B. in der Offentlichkeitsarbeit: wir wollen die Kiinstler:innen nicht
labeln, ihre Herkunft, ihre Migrations- oder Einwanderungsgeschichte nicht aus-
stellen oder thematisieren, dies passierte aber oftmals per se durch unser Tun und
auch durch eine eher konservative Berichterstattung. Auch der Name der comagny
ist nicht ganz unschuldig an diesem Problem; daher steht der Name des Freien Thea-
ters immer wieder zur Diskussion. Durch den zunehmenden Bekanntheitsgrad der
Arbeit der Gruppe und den noch ergebnisoffenen Gespriachen im Kollektiv iiber eine
Alternative ist diese Frage immer noch nicht abgeschlossen.

Wir haben gelernt und lernen noch, unsere Perspektive (die der weifden Thea-
termacher:innen) als solche wahrzunehmen, unsere Privilegien, Perspektiven, und
eigenen Sozialisationsprozesse zu sehen und sie als solche zu benennen bzw. sie
kritisch zu beleuchten. Nach 2011 haben wir auch verstanden, wie wichtig es ist Po-
sitionen konkret abzugeben und haben verstirkt professionelle Kiinstler:innen die
nicht-weif} und/oder nicht-deutsch sind in die Leitungsebene und ins Ensemble
eingeladen. Unser Anliegen ist es in einen Austausch zu kommen, zu debattieren,

https://dol.org/1014361/9783839462515-007 - am 14.02.2026, 10:38:45.



https://doi.org/10.14361/9783839462515-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Boat People Project

mehrere Positionen nebeneinander und gegeniiberzustellen, gemeinsam Themen —
unbedingt auch jenseits der Themen Migration und Flucht - zu generieren.

Die Auseinandersetzungen mit den Mitgliedern aus dem Post-Heimat Netz-
werk hat uns auch in diesen Fragen immer wieder zum Reflektieren und zur
Weiterentwicklung angeregt.

SchlieRlich konnten wir diese Fragen auch praktisch miteinander erproben: In
der Kooperation mit Collective Ma louba und Kainkollektiv haben wir nach einem
Impulsvon Mudar Alhaggi (Horspiel OVERDOSE) eine digitale Theaterperformance
entwickelt,inderesu. a. um die Frage ging, wie pandemisches Theater — wie Theater
heute itberhaupt — funktionieren kann. Die Zusammenarbeit zwischen den insge-
samt 13 Theatermacher:innen dauerte, auch aufgrund der Pandemie, insgesamt 1,5
Jahre.

OVERDOSE - The unfinished show of pain and joy steht fiir uns fiir den erneu-
ten Versuch mitvielen, sehr unterschiedlichen Theaterkiinstler:innen die Frage aus-
zuhandeln, wie die Grenzen zwischen Genres, Arbeitsweisen, Sprachen und Stile
iiberwunden werden kénnen. Wie aus diesen Grenziiberschreitungen Theater und
Kunst entstehen kann. Wie wir die gemachten Erfahrungen in die nichsten Projekte
und Zusammentreffen produktiv mitnehmen kénnen.

OVERDOSE hatte als Online-Stream Premiere am 9.4.2020.
TEXT: Nina de la Chevallerie

O Tone:
Luise Rist, Mitbegriinderin von boat people projekt iiber die Frage, warum sie als
weifle Autorin iiber Migration schreibt:

Als Schreibende habe ich, bevor ich die erste Seite beginne, bereits mehrere Pro-
zesse der Anndherung an Themen und Menschen durchlaufen. Im Moment, in
dem ich den ersten Satz formuliere, bin ich aber allein. Ich lasse auch Menschen
sprechen, in denen von Erfahrungen die Rede ist, die ich nicht gemacht habe. Je-
de Autorin, jeder Autor kann (iber Erfahrungen schreiben, die sie oder er nicht ge-
machthat, dennes liegtim Wesen der Kunst, dass sie frei ist, und frei sein muss; Li-
teratur, Theater, Musik und Malerei entstehen, weil sich Menschen zwischen Wel-
ten bewegen und als Beschreibende immer eine etwas randstandige Position ein-
nehmen. Einerseits. Andererseits gibt es Kunstschaffende, die aufgrund des welt-
weiten strukturellen Rassismus gegen People of Colour nicht zu Wort kommen,
nicht gehort, gelesen oder gesehen werden, die aufgrund ihrer Hautfarbe oder Zu-
gehorigkeit zu einer bestimmten Ethnie nicht die Méglichkeit zu einer kiinstleri-
schen Entfaltung bekommen haben. lhnen den Vortritt zu geben, wenn es um die
Einladung zu einem Podium oder zu einer Lesung geht, finde ich in diesem Kon-
text richtig. Als weifle, deutsche Autorin trage ich beim Schreiben zum Beispiel

https://dol.org/1014361/9783839462515-007 - am 14.02.2026, 10:38:45.

55


https://doi.org/10.14361/9783839462515-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

56 PostHeimat Network Theatre Groups Portraits

eines antirassistischen Theaterstiicks eine besondere Verantwortung den Men-
schen gegeniiber, die von Rassismus betroffen sind.

Die Schauspielerin Javeh Asefdjah zu der Frage, ob die Kunst einer migrantischen
Kiinstlerin gleich migrantisch ist.

Die Frage, ob eine migrantische Kiinstlerin migrantische Kunst machen muss, be-
ziehungsweise ob ihre Kunst per se migrantisch ist, weil sie selbst migrantisch ist
—kann ich direkt mit einem NEIN beantworten.

Dies wiirde bedeuten, dass man die Kiinstlerin beziehungsweise den Kiinstler
lediglich auf ihre bzw. auf seine Herkunft reduziert. Eine solche Reduktion wiir-
de dieser Person absprechen, dass sie sich dafiir entscheidet, z.B. ein Bild zu ma-
len, das ,lediglich“ dsthetisch etwas zum Ausdruck bringen will. Es wiirde bedeu-
ten, dass eine Kiinstlerin mit migrantischem Hintergrund auch nur Blumen mit
migrantischem Hintergrund malen darf, um es humorvoll zugespitzt zu formu-
lieren, sprich exotische Blumen auf deutschem Boden. In meiner Familie gibt es
viele Kiinstler*innen, die ganz unterschiedlichen Wege gegangen sind, um ihren
Kunstwerken Ausdruck zu verleihen. Natiirlich kann eine Kiinstlerin sich dafiir
entscheiden, ihre Herkunft und eigene Geschichte einfliefRen zu lassen, die Kiinst-
lerin kann sich dafiir entscheiden, mit ihrer Kunst sozialkritisch und politisch zu
sein, aber MUSSEN tut sie das natiirlich nicht. Als Schauspielerin spiele ich die
bildende Kunstlerin Irina Baryalei aus dem von Luise Rist geschriebenen Thea-
terstlick GOLD, und gleich zu Beginn des Stiicks stelle ich Fragen in den Raum,
bzw. lasst mich die Autorin fragen: ,Wer legt wem etwas in den Mund? Was ist un-
aussprechlich fir mich, was spricht durch mich?........ Wer ist das Ich, das da vor
ihnen steht?” Ich bin eine Schauspielerin, die sich dieser starken Frauenfigur mit
all ihren Unsicherheiten zur Verfiigung stellt, zwar habe ich personlich ebenfalls
einen Migrationshintergrund, jedoch nicht den gleichen Hintergrund der Figur
Baryalei. Mirsind also einige ihrer Gedankengénge sehr vertraut, wir teilen dhnli-
che Erfahrungswerte beziiglich der Reduktion auf Nationalitat und Kultur, aber es
reicht nicht, sich auf diese Gemeinsamkeiten auszuruhen. Somit liegt es in meiner
Verantwortung, mich tief mit ihrer speziellen Geschichte, mit ihrem Werdegang
auseinander zu setzen, im Prinzip wie bei jeder anderen Figur auch — nur dass es
bei Figuren mit einem Migrationshintergrund oft mehr, viel mehr zu entdecken
gibt.

The Boat People

In 2009, Luise Rist and Nina de la Chevallerie, working at the Stadttheater, decided
to turn mainly to political issues, to produce independently and be more active in

https://dol.org/1014361/9783839462515-007 - am 14.02.2026, 10:38:45.



https://doi.org/10.14361/9783839462515-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Boat People Project

the public space. They left the City Theatre and founded an independent group. In
the beginning, we rehearsed and performed in improvised mobile venues in the city
space. In 2015 — 2018, we played at a former sound studio in the former Institute for
Scientific Film (IWF), which was also used as accommodation for refugees during
that time. Since 2018, we have been performing in our venue, which usually seats
up to 100 people. This rapid and constant development is reflected in the content,
the composition of the artists and the external perception. We are organised as a
collective, with a fixed core of 7 artists on site and many associated artists with whom
we work regularly and depending on the production.

Our primary focus and the discourse on content deals as radically as possible and
with an honest reflection on the questions of how we achieve a “diversity-sensitive
opening”, what diversity actually means, which representatives are present in the
production teams, and how we prevent and counter structural racism in our work.
How can political theatre be effective? What contribution can we make to the “mi-
gration debate”?

Furthermore, we are concerned (even before the Corona pandemic) with the
questions of digitisation and accessibility. From the very beginning, multilingual-
ism and diversity of perspectives have been part of the programme in the projects,
so translation work has always played a significant role. We are interested in how
much we can use digitisation for this, and there have already been initial attempts
in this direction. In doing so, we consciously try to deal with the dilemma that
digitalisation breaks down barriers and simultaneously creates others.

The question of the extent to which migration per se can be an object or the
theme for theatre pieces and what consequence this has for artistic collaboration is a
topic in every project from the very beginning. The impulse to start working beyond
the usual municipal theatre work came about in 2009 through the headlines about
Lampedusa and the increased number of shipwrecks there. The two founders of the
boat people project began to research the extent to which refugees had also “arrived”
in Gottingen and Lower Saxony, what the living situation of the people was like, and
what biographies were hidden behind the headlines. In the first play, LAMPEDUSA,
refugees from Ethiopia stood on stage next to students from Cameroon and immi-
grants from Ghana - a city bus that took the audience to several places in Géttingen.

Both in LAMPEDUSA and in the successive two years with the plays MIKILI and
KEINSTERNHOTEL (2010 and 2011) we focused on migration and flight as a theme.
In each of the drama productions, the ensemble consisted of professional actors
from Germany and Switzerland and refugees, mostly young people, from African
countries. We formed intimate groups that turned towards each other and learned
about each other and from each other. We learned a lot about German asylum law
and the political situation in the new colleagues’ countries of origin and made this
the theme of the plays. Making theatre together about migration meant then, as now
that boundaries have become blurred, that the professional cannot always be sepa-

https://dol.org/1014361/9783839462515-007 - am 14.02.2026, 10:38:45.

57


https://doi.org/10.14361/9783839462515-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

58

PostHeimat Network Theatre Groups Portraits

rated from the private. Contact with foreign authorities and social workers did not
go unnoticed. During rehearsals, there were discussions in many languages: how
can we express complex issues like the reasons for flight without words, which im-
ages are read by whom and in which way? We white German theatre-makers were
confronted with our Eurocentric view and reading and our often unconscious, struc-
tural and individual racism and had many painful experiences that continue today.
The dilemma became apparent, for example, in our public relations work: we do not
want to label the artists, we do not want to exhibit or thematise their origin, their
migration or immigration history, but this often happened per se through our ac-
tions and also through rather conservative reporting. The company’s name is also
not entirely innocent of this problem; hence, the name of the Free Theatre is always
up for discussion. Due to the increasing awareness of the group’s work and the still
open-ended discussions in the collective about an alternative, this question is still
not closed.

We have learned and are still learning to perceive our perspective (that of white
theatre-makers) as such, to see our privileges, perspectives, and own socialisation
processes, and to name them as such or examine them critically. After 2011, we also
understood how important it is to give concrete positions and have increasingly in-
vited professional artists who are non-white and/or non-German to join the man-
agement and the ensemble. Our aim is to enter into an exchange, debate, juxtapose
and contrast several positions, and generate themes together — by all means also be-
yond the topics of migration and flight.

The discussions with the members of the Post-Heimat Network have always in-
spired us to reflect on these issues and to develop them further.

Finally, we were able to test these questions in practice with each other: In co-
operation with Collective Malouba and Kainkollektiv, we developed a digital the-
atre performance based on an impulse by Mudar Alhaggi (radio play OVERDOSE),
which, among other things dealt with the question of how pandemic theatre - like
theatre today in general — can function. The collaboration between the 13 theatre-
makers lasted a total of 1.5 years, partly because of the pandemic.

For us, OVERDOSE - The unfinished show of pain and joy stands for a renewed
attempt to negotiate the question of how the boundaries between genres, working
methods, languages and styles can be overcome with many very different theatre
artists. How theatre and art can emerge from these transgressions. How can we
productively take the experiences we have made into the next projects and collab-
orations?

OVERDOSE premiered as an online stream on 9.4.2020.
TEXT: Nina de la Chevallerie

https://dol.org/1014361/9783839462515-007 - am 14.02.2026, 10:38:45.



https://doi.org/10.14361/9783839462515-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Boat People Project

O tones:
Luise Rist, co-founder of boat people project on why she writes about migration as
awhite author:

As a writer, before | start the first page, | have already gone through several pro-
cesses of approaching topics and people. But at the moment | formulate the first
sentence, | am alone. | also let people speak, talking about experiences | have not
had. Every author can write about experiences he or she has not had because it is
in the nature of art that it is free and must be free; literature, theatre, music and
painting come into being because people move between worlds and, as descrip-
tors, always occupy a somewhat marginal position. On the other hand, there are
artists who, because of the worldwide structural racism against people of colour,
do not have their say, are not heard, read or seen, and have not been given the op-
portunity for artistic development because of the colour of their skin or because
they belong to a particular ethnic group. In this context, | think it is right to give
them priority when it comes to invitations to a podium or a reading. As a white
German author, when | write, for example, an anti-racist play, | have a special re-
sponsibility towards the people who are affected by racism.

The actress Javeh Asefdjah on the question of whether the art of a migrant artist is
migrant.

The question of whether a migrant artist has to make migrant art, or whether her
art is migrant per se because she herself is migrant — I can directly answer with a
NO.

This would mean that the artist is reduced only to his or her origin. Such a re-
duction would deny that this person decides, for example, to paint a picture that
“merely” wants to express something aesthetically. It would mean that an artist
with a migrant background is only allowed to paint flowers with a migrant back-
ground, to put it humorously, i.e. exotic flowers on German soil. In my family there
are many artists who have taken very different paths to express their works of art.
Of course, an artist can choose to incorporate her origins and her own history, the
artist can choose to be socially critical and political with her art, but of course she
doesn't HAVE to. As an actress, | play the visual artist Irina Baryalei from the play
GOLD written by Luise Rist, and right at the beginning of the play | put questions
into the room, or rather let the author ask me: “Who is putting something into
whose mouth? What is inexpressible to me, what speaks through me?........ Who
isthe me standing there in frontof them?”| am an actress who makes herself avail-
able to this strong female character with all her insecurities, although | personally
also have a migrant background, | do not have the same background of the char-
acter Baryalei. So some of her thought processes are very familiar to me, and we
share similar experiential values regarding the reduction to nationality and cul-
ture, but it is not enough to rest on these commonalities. Thus, it is my responsi-

https://dol.org/1014361/9783839462515-007 - am 14.02.2026, 10:38:45.



https://doi.org/10.14361/9783839462515-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

60  PostHeimat Network Theatre Groups Portraits

bility to delve deeply into her particular story, into her career, in principle as with
any other character—except that there is often more, much more to discover about
characters with a migrant background.

https://dol.org/1014361/9783839462515-007 - am 14.02.2026, 10:38:45.



https://doi.org/10.14361/9783839462515-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

