
»Die Natur, die wir selbst sind«

Annäherungen an Gernot Böhmes Leibphilosophie

aus geographiedidaktischer Perspektive

Nicola Sophie Richter

»Die Natur ist in aller Munde, sie wird auch weiterhin abgerufen als Orientie-

rungspol – aber worauf beziehtman sich da eigentlich?« (Böhme 1999: 65) Die-

se Frage aus einem Interviewmöchte ich gern einmal an Sie als Lesende

weitergeben: Alle Welt redet von Natur. Doch woran denken Sie, wenn

Sie den Begriff derNatur hören? Denken Sie an eine Landschaft oder ei-

nenWald,mit Tieren, Pflanzen, Gewässern? Denken Sie vielleicht an ei-

nen Park, vielleicht in ihrer Heimatstadt? Vielleicht verknüpfen Sie den

Begriff auch mit Vorstellungen, die Sie aus ihrer Kindheit kennen oder

mit Erfahrungen, die Sie gemacht haben? Mit Naturschutz oder auch

mit Politik, vielleicht auchmit bestimmtenWerbeslogans, sei es aus der

Tourismusbranche oder demBereichderErnährungoder derKosmetik?

Der Begriff der Natur ist in unserem alltäglichen Sprachgebrauch

fest verankert. Natur ist allgegenwärtig. Doch wenn Sie einmal ihre

eigeneWahrnehmung prüfen, wenn Sie diese vielleicht einmal mit dem

persönlichen Gedanken und Erleben Anderer abgleichen, merken Sie

schnell: Unsere Vorstellungen von Natur sind individuell verschieden.

Unsere Vor-Erfahrungen, unsere Biografie, unsere Lebensweise for-

men unseren Blick. Ist es nicht an der Zeit, sich des Inhalts und auch

der Legitimation des Begriffs »Natur« zu versichern? »Was eigentlich ist

Natur?«

Ich möchte mich in diesem Beitrag gemeinsam mit Ihnen auf eine

Reisebegeben.Auf eineReise indasGebietderNatur,daswir alle zuken-

https://doi.org/10.14361/9783839472743-005 - am 13.02.2026, 09:22:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472743-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


76 Natur und Bildung

nen meinen, doch mit jedem der Beiträge in diesem Sammelband wie-

der neu entdecken. Grundlage und Inspiration meines Beitrags ist ein

Interview vonThomasBach,UdoGrünundSiegfriedReusch,das siemit

dem Philosophen Gernot Böhme im Jahr 1999 führten. Auf den folgen-

den Seiten möchte ich anhand dieses Interviews aufzeigen, inwiefern

eine Beschäftigungmit den phänomenologischen Grundgedanken Ger-

not Böhmes eine Bereicherung für unsere Vorstellung vonNatur, und so

auch für dieGenerierung vonErfahrungs- unddamitVerstehensprozes-

sen im Geographieunterricht, darstellt.

In einem ersten inhaltlichen Schritt werde ich, ausgehend von der

Biografie Böhmes sowie von dem Inhalt des Interviews, die Sicht Böh-

mes zur Naturwissenschaft und zu einer »Phänomenologie der Natur«

darstellen, um sodann das Potential und die Relevanz letzterer für das

Nachdenken über Natur zu verdeutlichen. Abschließend möchte ich

einige Überlegungen zur Bedeutung der phänomenologischen Haltung

Böhmes für die Geographiedidaktik mit Ihnen teilen.

Gernot Böhme studierte Mathematik, Physik und Philosophie an

den Universitäten Göttingen und Hamburg. Er promovierte 1965 »Über

die Zeitmodi. Eine Untersuchung über das Verstehen von Zeit als Ge-

genwart, Vergangenheit und Zukunft mit besonderer Berücksichtigung

der Beziehung zum zweiten Hauptsatz der Thermodynamik«. Seine

Habilitation folgte 1973 zum Thema »Zeit und Zahl. Studien zur Zeit-

theorie bei Platon, Aristoteles, Leibnitz und Kant«. Von 1966–1969 war

er wissenschaftlicher Assistent an der Universität Heidelberg und von

1970 bis 1977 wissenschaftlicher Mitarbeiter am Max-Planck-Institut

zur Erforschung der Lebensbedingungen der wissenschaftlich-techni-

schenWelt. Ab 1977 war er Professor für Philosophie an der technischen

Universität Darmstadt, er starb im Jahr 2022 (vgl. Böhme 1999: 60).

In der Biografie ebenso wie im für mich als Inspiration dienenden

Interview scheint bereits eine gewisse Abkehr Böhmes von der Natur-

wissenschaft und eine Hinwendung zur Philosophie durch, auf die im

Folgenden näher eingegangen wird.

https://doi.org/10.14361/9783839472743-005 - am 13.02.2026, 09:22:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472743-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Nicola Sophie Richter: »Die Natur, die wir selbst sind« 77

1 Naturwissenschaft und Phänomenologie der Natur

Gernot Böhme betont im Interview, dass die Naturwissenschaft in ih-

rerEntwicklungunterdemherrschenden IdealderObjektivität versuch-

te, die menschliche Sinnlichkeit herauszudrängen. In ihrer Ausbildung

lerne die Naturwissenschaftlerin, sich auf apparative Feststellungen zu

verlassen, die Natur im Zusammenhang von Technik zu erkennen und

sich ebennicht auf die eigenenmenschlichenSinne einzulassen.Sowird

in der Naturwissenschaft versucht, die menschliche Sinnlichkeit, eben-

so wie unsere biographischen Vormeinungen und Vor-Urteile aus dem

Erkenntnisprozess herauszuhalten (vgl. Böhme 1999: 61). Böhmes Schü-

ler Werner Kutschmann führt diesen Gedanken in seinem Werk »Der

Naturwissenschaftler und sein Körper. Die Rolle der »inneren Natur« in

der experimentellen Naturwissenschaft der frühen Neuzeit« (1986) wei-

ter aus, indem er die Geschichte der neuzeitlichen Naturwissenschaft

als eine Zurückdrängung der innerenNatur zugunsten der Erforschung

der äußerenNatur beschreibt. Die innere Natur versteht er dabei als die

Natur, die wir als körperliche Wesen selbst sind und die äußere Natur

als die Welt, der uns umgebenen und nicht von uns selbst geschaffenen

Körper (vgl. Kutschmann 1986: 13). Die Wissenschaftlichkeit der Natur-

wissenschaft besteht nun in der Verdrängung diesermenschlichen Sub-

jektivität, darin dass

»[d]er Körper […] störungsfrei, gleichläufig und gleichmütig Denktä-

tigkeit ermöglichen [soll]. Soll materieller Träger oder ›Basis‹ dieser

Tätigkeit sein, ohne daß [sic!] Beeinträchtigungen oder Verzerrungen

von seiner Seite zu gewärtigen wären. Der Körper tritt also nicht ab,

er tritt nur zurück. Er tritt zurück, insofern er angehalten wird, seine

physische Präsenz aus demGeschehen des Experiments […] herauszu-

halten. Und er tritt zurück, insofern ihm zugemutet wird, die Empfin-

dungen der sympathetischen Teilnahme, der Mit-Empfindung an Na-

tur, zu unterdrücken oder zumindest doch auf die stille und unmerk-

liche antizipatorische Begleitung der Naturvorgänge zu reduzieren.«

(Kutschmann 1986: 329)

https://doi.org/10.14361/9783839472743-005 - am 13.02.2026, 09:22:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472743-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


78 Natur und Bildung

Kutschmann verdeutlicht seine Gedanken am Beispiel der Physik, den-

noch lassen sie sich auf weitere empirische Naturwissenschaften über-

tragen.Nach Böhme (1999: 61) hat die Kritik an der neuzeitlichenNatur-

wissenschaft und der ihr folgenden Technik zu anderen Erkenntnisfor-

men von Natur und zu einem anderen Naturumgang geführt. Gleich-

zeitig erkennt er an, dass diese alternativen Zugangsmöglichkeiten in

andere Praxiszusammenhänge eingebettet wären und so andere Funk-

tionen hätten.

Als eine alternative Erkenntnisform nennt Böhme im Interview die

Phänomenologie, die er als geeignet sieht, auf den Bereich der Natur

angewendet zu werden. Unter »Phänomenologie der Natur« versteht

er »eine Erkenntnisweise […], die ein Wissen von Natur durch Entfal-

tung und Wahrung ihrer sinnlichen Gegebenheit gewinnt« (Böhme/

Schiemann 1997: 8) und unterscheidet sie so von derNaturwissenschaft.

Als ein Typ wissenschaftlicher Philosophie ist sie »genau dort zustän-

dig […] wo es um Gegenstände geht, die in unmittelbarerer Erfahrung

oder im Kontext der Selbsterfahrung erkannt werden« (Böhme 1999:

65). Auch Wilfried Lippitz unterstreicht diese Aussage, da sich »[d]er

phänomenologische Zugang gegen das vorherrschende neuzeitliche,

naturwissenschaftlich geprägte Rationalitäts- und Weltverständnis

ab[setze], ohne die Standards wissenschaftlichen Arbeitens und For-

schens zu verlassen« (Lippitz 1990: 93).

Doch wie versteht eine Phänomenologie der Natur nun die Natur?

Und in welcher Verbindung steht dazu der Mensch? Gernot Böhme

spricht in seiner Essaysammlung »Leib. Die Natur, die wir selbst sind«

(2018) vom menschlichen Leib als »Natur des Menschen in Selbsterfah-

rung« (Böhme 2018: 41). Dieser sei nichts anderes als das ausgedehnte

leibliche Spüren,mit demwir unser Lebensumfeld in allen Sinnen erfas-

sen und unterscheidet sich so vom naturwissenschaftlich erklärbaren

Körper, der sich nur durch sein räumliches Verhältnis zu anderen Din-

gen bzw. Körpern und so als »Natur des Menschen in Fremderfahrung«

(ebd.: 32) definiert. Leib als Natur, weil er uns in Selbsterfahrung gege-

ben ist, definiert Böhme als ein »Sich-Spüren«, das uns überfallen oder

fremdartig berühren kann (ebd.: 33). Er kann sich selbsttätig äußern, er

drängt sich uns auf (vgl. ebd.: 35). Böhme fordert nun, im eigentlichen

https://doi.org/10.14361/9783839472743-005 - am 13.02.2026, 09:22:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472743-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Nicola Sophie Richter: »Die Natur, die wir selbst sind« 79

Leibsein das Selbstsein so zu entfalten, dass darin das eigene Natursein

(ebd.: 38) zugelassen wird.

Mit der Thematisierung des menschlichen Leibs ist Gernot Böhme

in der Philosophie keineswegs allein. So sagt er selbst im Interview:

»Wir erleben seit Anfang unseres Jahrhunderts eineWiederentdeckung

der menschlichen Leiblichkeit.« (Böhme 1999: 63) In den verschiedenen

Ansätzen der Philosophie unterscheiden sich die Bestimmungen des

Begriffes der Leiblichkeit bzw. des Leibes, dennoch stellen sowohl die

Philosophische Anthropologie als auch die Phänomenologie das leibli-

che Verhältnis zur Welt in das Zentrum unserer Wahrnehmung dieser

Welt. Der in diesem Beitrag verwendete Begriff des Leibes geht auf

die philosophische Denktradition der Phänomenologie nach Edmund

Husserl (1976 a, b) zurück, der den Leib als »Ding besonderer Art« (Hus-

serl 1952, 158) darstellt, der nach Könemann und Wendel (2019: 2f) mit

dem in der Perspektive des Ersten-Person-Singular erlebten Körpers

identifiziert wird. Dieser ist einerseits wie bereits angedeutet die Mög-

lichkeitsbedingung der Selbst- und Welterkenntnis, kann andererseits

selbst aber kein Objekt der Erkenntnis und der Erfahrung sein (vgl.

Fuchs 2000; Merleau-Ponty 1966, 1994; Schmitz 1965, 1994; Waldenfels

1980, 2000).

Dass Leiblichkeit alsNatur auch außerhalb des philosophischenDis-

kurses stärker thematisiert wird, liegt laut Gernot Böhme an dem »Um-

weltproblem«,also andemausbeuterischenundzerstörerischenVerhal-

ten des gesellschaftlich organisierten Menschen gegenüber der Natur

(vgl. Böhme 1999: 61). So werden die anthropogenen Veränderungen der

äußeren Natur genau dann zum Problem, wenn sie am eigenen Leibe

spürbar werden (vgl. Böhme 2018: 78), sodass derMensch sich seiner ei-

genen Natürlichkeit im Sinne einer Betroffenheit (vgl. ebd.: 83) bewusst

wird. Durch die leibliche Betroffenheit stellt sich die Leiberfahrung als

ErfahrungeigenerNaturdar,wir als leiblich-sinnlicheWesen spürenam

eigenen Leibe die Natürlichkeit und so unsere Naturbeziehung als eine

Beziehung zu uns selbst.

So ist auch die Frage nach der Natur keine Neue, nach Böhme ist sie

sogar der Anfang der Philosophie überhaupt. Sie ist bereits bei den Vor-

sokratikern zu finden, die Natur (von griech. Physis) als »das Seiende im

https://doi.org/10.14361/9783839472743-005 - am 13.02.2026, 09:22:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472743-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


80 Natur und Bildung

Ganzen« (ebd.: 79) verstanden.Doch seit den Sophistenmeint Physis ei-

ne bestimmte Seinsweise, imGegensatz zu Technik, zu Setzung, zuKul-

tur oder Zivilisation, als »dasjenige,waswir nicht selbst sind« (ebd.: 79f)

und somit als etwas demMenschen Äußeres. Diese Natur imGegensatz

zu ihremanderengibt esnachBöhmenichtmehr,dieseAbgrenzungver-

liert an Schärfe, löst sich auf. Natur ist von selbst da, ist uns Menschen

gegeben.

Stattdessen fordert er eine neue Sicht auf Natur, eine neue Konzep-

tion von Natur, die unsere Naturvorstellungen unter den Bedingungen

gesellschaftlicher Aneignung und kultureller Gestaltung von Natur re-

konstruiert. Denn auch in der gesellschaftlichen Entwicklung, auch in

unserer Beziehung zur Natur, drängen sich Probleme auf, bei denenwir

gefragt sind.Gerade der Geographieunterricht, ein Unterricht, der Pro-

bleme aus gesellschaftlicher wie auch aus naturwissenschaftlicher Per-

spektive behandelt und so den Schülerinnen und Schülern einen inte-

grativenBlick auf diese vermittelt, ist hier gefragt.Was kanndieses phä-

nomenologische Verständnis von Natur also für die Praxis des Geogra-

phie-Unterrichtens beitragen?

2 Unterrichtspraktische Konsequenzen

Die Orientierung schulischer und universitärer Bildung an Bildungs-

standards und Kompetenzen als Produkt von Bildungsprozessen (vgl.

Ladenthin 2010: 34) orientiert sich vor allem an der Messbarkeit von

Lernleistungen und so versteht auch ein Lernbegriff, der Lernen als

Entwicklung von Kompetenzen fasst, Lernen als in messbare Daten

umsetzbar. Das mag für die moderne Gehirnforschung, auch für die

empirische Bildungsforschung sinnvoll sein, um die Veränderung

neuronaler Repräsentationen im Gehirn oder den Lernerfolg mittels

Tests zu messen, führt uns in unserem Vorhaben, Bildungsprozesse

als Erfahrungsprozesse im Geographieunterricht verstehen und ge-

stalten zu wollen, allerdings nicht weiter. Im Gegensatz zu diesem, an

bestimmten Kompetenzen orientierten, Bildungsverständnis als Aneig-

nungsprozess, der dem lernenden Schüler bzw.der lernenden Schülerin

https://doi.org/10.14361/9783839472743-005 - am 13.02.2026, 09:22:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472743-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Nicola Sophie Richter: »Die Natur, die wir selbst sind« 81

äußerlich bleibt, bildet der Ausgangspunkt der Phänomenologie die Le-

benswelt, in der jede/r von uns leiblich verankert ist und die sich uns

durch unsere leiblichen Bewegungen hindurch erschließt. So gilt es, die

Natur, die wir als leibliche Wesen selbst sind, in den Blick zu nehmen,

wenn es darum geht, Erfahrungs- und damit Bildungsprozesse im

Geographieunterricht verstehen und gestalten zumöchten.

2.1 Geographieunterricht als Erfahrungsraum

Bildung (im Geographieunterricht) kann aus der phänomenologischen

Perspektive mit Bernhard Waldenfels (vgl. 1992, 1997, 2002, 2012 u.a.)

verstanden werden als ein responsives Antwortgeschehen vor demHin-

tergrund einer leiblichen Verwicklung in den eigenen Lebenswelten.

Was meint das konkret?1

Waldenfels’ Grundgedanke lässt sich so formulieren, dass er die Er-

fahrung als eine Art paradoxales Doppelereignis denkt, das durch ein

vorgängig pathisches Getroffen-Werden von etwas Außerordentlichem

und einer nachträglichen Response gekennzeichnet ist (vgl. Waldenfels

1997: 49).Der Begriff derDiastase dient ihmdazu,dasVerhältnis vonPa-

thos und Response als die zwei Momente dieses Doppelereignisses nä-

her zu bestimmen: Diese beiden Pole stehen in einem Wechselverhält-

nis zueinander und werden durch einen Bruch, Waldenfels wählt hier

dasWort »Diastase«, übersetzt als »Auseinanderstehen«, getrennt. Ent-

scheidend ist, dass Waldenfels das Doppelereignis der Erfahrung zwar

als ein zusammengesetztes denkt, nicht aber als ein bruchlos zusam-

mengesetztes: »Vorgängiges Pathos und nachträgliche Antwort sind zu-

sammenzudenken, aber über einen Spalt hinweg, der sich nicht schließt

und der eben deshalb nach erfinderischen Antworten verlangt.« (Ebd.:

49) Diese Brüchigkeit der Erfahrung ereignet sich also zwischen dem

»WovondesWiderfahrnissesund […] [dem]WoraufdesAntwortens,also

1 Folgender Abschnitt erscheint auch in: Dickel, Mirka und Laub, Jochen (2024):

Die Pädagogik derGeographiedidaktik. PädagogischeGrundlagen, Bezügeund

Perspektiven der geographiedidaktischen Forschung und des Geographieun-

terrichts.

https://doi.org/10.14361/9783839472743-005 - am 13.02.2026, 09:22:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472743-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


82 Natur und Bildung

das, was uns angeht, und das, worauf wir eingehen« (Waldenfels 2002:

176) als eine responsive Differenz. Dasjenige, wovon wir getroffen sind,

lässt sich in der Response nicht einfach einholen, es geht nicht in ihr auf,

sondern unterliegt einer Verwandlung, die dasjenige darstellt, worauf

geantwortet wird. Die Response geht damit zwar vom pathischen Ge-

troffen-Sein aus, bezieht sich aber nicht bruchlos auf das pathische Ge-

troffen-Sein selbst. »[E]twas [wird] sichtbar, hörbar, fühlbar, indem es

uns einfällt, auffällt, anzieht, abstößt, sich unseremWissen undWollen

entzieht, ohne dass dies alles einem Subjekt als Autor oder Träger von

Aktionen zugeschrieben werden kann.« (Waldenfels 2004a: 39) Doch ist

das Antworten darauf nicht als Widerspiegelung des Widerfahrnisses

zu denken, sondern »[e]rst im Antworten auf das, wovon wir getroffen

sind, tritt das, was uns trifft, als solches zutage« (Waldenfels 2002: 59).

Die Diastase gewinnt so erst »einen radikal zeitlichen Sinn, wenn wir

die Vorgängigkeit eines Widerfahrnisses mit der Nachträglichkeit der

eine Antwort produzierenden Wirkung zusammendenken.« (ebd.: 178)

Es gilt die »Diastase« als eine zeiträumliche Verschiebung zu denken, in

der sich neben Zeit und Raum auch das Selbst und der Andere neu her-

ausbilden (vgl. Sabisch 2009: 10), als ein »originäres Auseinandertreten,

das einen Zusammenhang erzeugt, aber einen gebrochenen.« (Walden-

fels 2012: 10)

Fassen wir mit Bernhard Waldenfels’ Theorie einer responsiven

Leiblichkeit Geographieunterricht als Erfahrung leiblich verankert,

gilt es den Erfahrungsraum unserer Schülerinnen und Schüler, aber

auch den von uns, als Lehrpersonen, zu erweitern. So muss das leiblich

verankerte Subjekt im Bildungskontext rehabilitiert werden, damit die

Leiblichkeit als solche imForschungs- und Lernprozess nicht zugunsten

einer falsch verstandenen Professionalität geleugnet, sondern stattdes-

sen als Voraussetzung von Erkenntnis begriffenwird. Leiblich verankert

meint hier, dass Menschen aufgrund ihres Leibes vor aller Reflexion

bereits mit der Welt und den anderen in der Welt verwoben sind. So

muss es darum gehen, die Thematik der menschlichen Leiblichkeit im

Bildungskontext zu etablieren.

https://doi.org/10.14361/9783839472743-005 - am 13.02.2026, 09:22:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472743-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Nicola Sophie Richter: »Die Natur, die wir selbst sind« 83

2.2 Phänomenologie als Haltung

Der phänomenologische Ansatz darf dabei nicht als Methode im Sinne

eines Werkzeugs verstanden werden, sondern als »[ein] Weg, der den

Zugang zur Sache eröffnet.« (Waldenfels 1992: 31) Das verdeutlicht auch

die physische Geographin Barbara Zahnen: »Da die hermeneutische

Phänomenologie […] kein vorliegender ›Ansatz‹, keine bereitstehende

Methode ist oder sein kann, sondern vielmehr einer nur durch eigene

Einsichten zu gewinnenden Haltung entspricht, ist es […] wesentlich,

[…] dass sie aus der Geographie selbst heraus entwickelt wurde – oder

genauer gesagt: auf der Basis von Erfahrungen und Problemen, die in

dem Fach Geographie als solches auftauchen.« (Zahnen 2011: 50) Schau-

en wir in den Lehrplan, wird uns das Fachverständnis der Geographie

deutlich: Das Unterrichtsfach Geographie versteht sich als ein »Inte-

gratives Fach«, das naturwissenschaftliches Wissen der Physischen

Geographie und gesellschaftswissenschaftliches Wissen der Human-

geographie verbindet (vgl.Thüringer Lehrplan Geographie 2012). Dieser

einheitliche Zusammenhang des Faches kann nur Umsetzung finden,

wenn wir die Auseinandersetzung mit dem Unterrichtsgegenstand als

solchen ins Zentrum des Erkenntnisinteresses stellen. Indem wir das

konkrete Phänomen (von altgriech. Fainómenon »ein Sich Zeigendes,

einErscheinendes«),das sichuns aufdrängt,dasuns irritiert, andenAn-

fang einer Unterrichtsstunde und damit die Begegnung der fragenden,

forschenden Schülerinnen und Schüler zum Unterrichtsgegenstand ins

Zentrumstellen, bewegenwir uns imUnterricht nichtmehr in Teildiszi-

plinen der Geographie, sondern über sie hinweg.Esmuss darumgehen,

die Phänomene, die uns aufmerken lassen, zuzulassen und so unsere

Schülerinnen und Schüler zu ermutigen, ihre gemachten Erfahrungen

ernst zu nehmen und an diese zu glauben.

Damit verbunden ist die (Aus-)Bildung einer Haltung im Geogra-

phieunterricht, indemdieErfahrungenundSelbsterfahrungendesLeh-

renden ebenso wie die der Schülerinnen und Schüler ernst genommen

werden.Diese Haltung der Aufmerksamkeit und Achtsamkeit für frem-

de Ansprüche bezeichnet Waldenfels als »Ethos der Sinne« (2012: 103).

Dieses muss zum Anlass genommen werden, um den Blick auf häufig

https://doi.org/10.14361/9783839472743-005 - am 13.02.2026, 09:22:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472743-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


84 Natur und Bildung

vernachlässigte leibliche Erfahrungen zu lenken, die im Schulunterricht

häufig im Schatten eines marginalisierten, disziplinierten und norma-

lisierten Subjekts stehen. Professionelles Lehrendenhandeln in diesem

Sinne bedeutet, den sinnlich-leiblichen Ausdrücken im Unterrichtsge-

schehen Beachtung zu schenken, »sich situationssensibel dem Sicht-,

Hör- und Spürbaren zu überlassen und offen zu bleiben für Erfahrun-

gen des Nicht-Verstehens und des Fremden, die sich für aufmerksam

Wahrnehmende als Abweichungen jenseits der eigenen normativen Er-

wartungen zeigen.« (Agostini/Bube 2021b: 76)

Abschließend soll der Fragenachgegangenwerden,wiedieseProfes-

sionalität im Sinne eines pädagogischen Ethos (vgl. Agostini/Bube 2021:

65f) für den Geographieunterricht fruchtbar gemacht werden kann. In

aller Kürze möchte ich dazu phänomenologisch orientierte Vignetten

als eine mögliche Form darstellen, die die leibliche Wahrnehmung und

Erfahrung der Schülerinnen und Schüler erfassen und methodisch ver-

dichten, um ihr erkenntnisreiches Potenzial zu nutzen.

2.3 Vignetten als »Klangkörper« gelebter Erfahrung

EineMöglichkeit, Erfahrungen sprachlich zu (v)erfassen, bietet die phä-

nomenologisch fundierte Innsbrucker Vignettenforschung (Schratz et

al. 2012; Schwarz/Schratz 2014; Agostini 2020). Phänomenologisch ori-

entierte Vignetten als »kurze prägnante Erzählungen, die (schulische)

Erfahrungsmomente und konkrete sinnlich-leibliche Wahrnehmungen

fassen« (Schratz et al. 2012: 34), fokussieren ausgewählte Erfahrungs-

vollzüge beim schulischen Lernen. Sie vergegenwärtigen uns unter-

schiedliche Möglichkeiten, um Gegenstände und damit die Welt, aber

auch uns selbst und unseresgleichen, sinnlich-leiblich zu erfahren. So

nutzt die Innsbrucker Vignettenforschung Vignetten unter anderem in

der Lehrkräfteausbildung, damit Studierende leiblich mitspüren, was

sich imUnterricht lernseits ereignet (vgl. Schwarz/Schratz 2014: 41).Der

Einsatz von Vignetten in der Aus- und Weiterbildung von Lehrerinnen

und Lehrern bietet Forschungskenntnisse für die zukünftige berufliche

Praxis und ermöglicht eine entsprechende Professionalität, im Sinne

der Heranbildung einer ästhetischen und ethischen Haltung, die mit

https://doi.org/10.14361/9783839472743-005 - am 13.02.2026, 09:22:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472743-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Nicola Sophie Richter: »Die Natur, die wir selbst sind« 85

handlungsleitenden Maßstäben der Offenheit, Aufmerksamkeit und

Zuwendung einhergeht (vgl. Agostini 2020: 227).

Im Rahmen eines Seminars mit angehenden Geographielehrenden

habe ich die Sichtbarkeit leiblicher Erfahrungsvollzüge in der Auseinan-

dersetzungmit einer Spielfilmszene erforscht, indem die Studierenden

ihre Erfahrungen in Form von eigenen Vignetten verarbeiteten. Folgen-

de, von einer Studentin verfasste Vignette, soll beispielhaft zeigen, wie

sich die Zeitlichkeit des Films auf unsere innere Zeitlichkeit überträgt.

Sowird andie Leiblichkeit der LeserinnenundLeser appelliert unddiese

in das beschriebene Handlungsgefecht hineingezogen:

Das Ehepaar da oben am Fenster, er da unten. Sie da oben in ihrer Wohnung

direkt auf demMarktplatz, er da unten. Sie essen und rauchen Pfeife, er steht

da unten. Sie beobachten, prüfen, mustern, er steht einfach nur. Aber steht

er? Es sieht wirklich merkwürdig aus, eher unbequem, total verkrampft und

er hält diesen Brief, den ihm der »Vater« gab und er wartet. Irgendwie trau-

rig… Und die Kuh läuft um den Baum. Sie ist angebunden und kommt nicht

weg. Er ist nicht angebunden, aber er kommt auch nicht weg, er steht ein-

fach. Die Szenen wiederholen sich, es zieht sich. Bald muss doch etwas ge-

schehen. Unruhe breitet sich aus. Es tut ein bisschen weh, dass sich keiner

rührt und trotzdemso vieleMomente geschehen.Hier trifft er nunauf dieGe-

sellschaft, die Zivilisation, wie wird sie ihn aufnehmen?Wird sie ihn aufneh-

men? Der Moment wird unendlich. Ich warte, aber worauf eigentlich? Mei-

ne Erwartungshaltung sagt, dass etwas geschehen muss, aber sie verharren

nur und ich werde angespannt. Sie sehen ihn doch und tuen nichts, worauf

warten sie? Es wird immer unangenehmer, nahezu unerträglich das Warten

auf Etwas. Egal was es ist, hauptsache diese Szene endet bald. Und während

man so schaut,wird die Stille laut,als ob sie nichtmehr still seinwill undman

siehtwomöglichmehr in dieser »leeren« Szene, alsman normalerWeise sieht

und auch mehr als man eigentlich sehen möchte.

Vignetten nehmen die Leiblichkeit ernst, indem sie neben sprachlichen

auch nicht-sprachliche Erfahrungsmomente in schöpferische Aus-

drucksformate überführen und damit dem Lernen als Erfahrung (vgl.

Meyer-Drawe 2003: 2010) einen leiblichen Artikulationsraum verschaf-

fen (vgl. Agostini 2019: 305). So geraten die Praktiken des Lernens als

https://doi.org/10.14361/9783839472743-005 - am 13.02.2026, 09:22:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472743-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


86 Natur und Bildung

Erfahren, als bestimmte räumliche, zeitliche, aber vor allem leibliche

Praktiken in den Blick, indem sie die gesehene Situation nicht auf das

gesprochene Wort reduzieren, sondern die Zwischenleiblichkeit sowie

die tatsächlichenHandlungen und Empfindungen berücksichtigen (vgl.

Meyer-Drawe/Schwarz 2015: 126).

Dabei muss uns immer bewusst sein, dass gerade im Medium des

Leibes die versprachlichte Erfahrung in der Vignette nicht vollstän-

dig und »objektiv« erfasst werden kann. Doch ist das auch nicht der

Anspruch einer phänomenologischen Forschung, in der durch den

subjektbezogenen Standpunkt des Öfteren bewusst der Kontext über-

gangen wird (vgl. Böhme 2003: 48), um den Blick auf die möglichen

Bedeutungen des in der Vignette gezeigten und sich zeigenden Ge-

schehens zu wenden. So wird anhand von Vignetten die Vielfalt an

Erfahrungsqualitäten erfasst und sprachlich zum Ausdruck gebracht,

was und vor allem wie leiblich wahrgenommen und Verstehen erfahren

wird (vgl.Mitgutsch et al. 2008). Damit wird durch eine Verschränkung

von Leiblichkeit, Sinnlichkeit, Gefühlen und Imaginationen die pathi-

sche Struktur leiblicher Wahrnehmung als eine bedeutsame Quelle von

erkenntnisreichen Erfahrungen thematisiert und so werdenmögliche –

und durchaus objektivierbare – Aussagen zu Prozessen des Lernens als

bildende Erfahrung (vgl. Schratz et al. 2012) generiert.

Als eine weitere Erkenntnis ist hervorzuheben, dass sich der Mo-

ment der Sinnfindung immer einwenig anders in den einzelnenVignet-

ten der Studierenden konstelliert, obwohl die gleiche Szene gesehen

wurde. Durch das leibliche Hineinspüren der Studierenden in dieselbe

Filmszene sowie durch den Dialog im Seminar über diese Erfahrungen

entstehen im Raum Erkenntnisse und Verstehensmöglichkeiten über

die Vignette hinaus. Auch dies ist ein Indiz dafür, diese Erfahrung, in

phänomenologischer Manier nach Waldenfels verstanden als Wider-

fahrnis, die wir im Hinblick auf den Spielfilm machen (vgl. Pazzini/

Zahn 2016; Zahn 2012; Walberg 2011), als Möglichkeit der Eröffnung

eines neuen Raums für eigene Lernerfahrungen zu begreifen. In diesem

Prozess, in dem sich Eigenes und Fremdes im gebrochenen Verhältnis

von Pathos und unausweichlicher Response verschränken, kommen

die pathischen Erfahrungen des Getroffen-Seins zum Ausdruck (vgl.

https://doi.org/10.14361/9783839472743-005 - am 13.02.2026, 09:22:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472743-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Nicola Sophie Richter: »Die Natur, die wir selbst sind« 87

Waldenfels 2002: 56). In der Begegnung mit dem fremden Anspruch

wird die Antwort erst motiviert und im Geben der Antwort ein neuer

Sinn generiert.

3 Zusammenfassung und Ausblick

Den Ausgangspunkt dieses Beitrags bildete die Frage »Was ist Natur?«.

In der Auseinandersetzung des Philosophen Gernot Böhme mit seinen

Interviewpartnern wurde deutlich, dass das Verständnis von Natur im

Sinne einer äußeren Natur und eines daraus resultierenden Verdrän-

gens der menschlichen Subjektivität zu kurz greift. Stattdessen gilt es,

die Natur, die wir als leibliche Wesen selbst sind, in den Blick zu neh-

men,wenn es darumgeht, Erfahrungs- und damit Bildungsprozesse im

Geographieunterricht verstehen und gestalten zu wollen.

So wurde in diesem Beitrag mit dem Philosophen Bernhard Wal-

denfels aufgezeigt, dass die Phänomenologie vielversprechende Mög-

lichkeiten für einen Geographieunterricht bietet, der die sinnliche

Wahrnehmung für den leiblichen Vollzug von Erfahrungspraktiken

ernst nimmt. Ein Geographieunterricht, der die Leiblichkeit bzw. die

leibliche Wahrnehmung und den leiblichen Vollzugscharakter von päd-

agogischen und didaktischen Praktiken in den Blick nimmt und Lernen

von diesem Konzept der Leiblichkeit versteht, bietet einen Resonanz-

raum, in denen sich Erfahrungen verkörpern und als vergegenwärtigte

Spuren nachklingen können (vgl. Baur/Schratz 2015: 168). Als eine

Möglichkeit, diesen Lernvollzug als einen leiblichen Prozess der Sinn-

bildung im Zusammenwirken von Erfahrungen und Erfahrenden (vgl.

Meyer-Drawe 2010: 7; Agostini 2016a: 304) ernst zu nehmen, wurde im

vorliegenden Beitrag die Arbeit mit Vignetten vorgestellt, mit denen

Lernende nicht nur die Welt, sondern auch sich und den/die anderen

besser kennen lernen. So lernen sie, sich in der Welt zu bewegen und

mit ihr umzugehen.

https://doi.org/10.14361/9783839472743-005 - am 13.02.2026, 09:22:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472743-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


88 Natur und Bildung

Literatur

Agostini,Evi (2016): Lernen imSpannungsfeld vonFindenundErfinden,

Leiden: Brill/ Schöningh. https://doi.org/10.30965/9783657784134.

Agostini, Evi (2019): »Leibliche Wahrnehmung zwischen (er-)kenntnis-

reicher Aisthesis und pädagogischem Ethos am Beispiel der Vignet-

tenforschung«, in: Malte Brinkmann/Johannes Türstig/Martin We-

ber-Spanknebel (Hg), Leib – Leiblichkeit – Embodiment: Pädagogi-

sche Perspektiven auf eine Phänomenologie des Leibes,Wiesbaden:

Springer VS, S. 301–322.

Agostini, Evi (2020): Aisthesis – Pathos – Ethos. Zur Heranbildung ei-

ner pädagogischenAchtsamkeit undZuwendung improfessionellen

Lehrer/-innenhandeln, Innsbruck u.a.: Studienverlag.

Agostini, Evi/Bube, Agnes (2021b): »Ethos undWahrnehmung. ZurHer-

anbildung einer pädagogischen Achtsamkeit und Zuwendung«, in:

Journal für LehrerInnenbildung 21, 3, S. 64–73.

Baur, Siegfried/Schratz, Michael (2015): »Phänomenologisch orientier-

teVignettenforschung.Eine lernseitigeAnnäherunganUnterrichts-

geschehen«, in: Malte Brinkmann/Richard Kubac/Serverin S. Rödel

(Hg.), Pädagogische Erfahrung. Theoretische und empirische Per-

spektiven,Wiesbaden: Springer VS, S. 159–180.

Böhme, Gernot (1999): »Natur, die wir selbst sind«, in: der blaue reiter 9,

S. 60–65.

Böhme, Gernot (2018): Leib. Die Natur, die wir selbst sind, Berlin: Suhr-

kamp Verlag.

Böhme,Gernot (2003).Leibsein als Aufgabe.Leibphilosophie inpragma-

tischer Hinsicht, Dietzenbach: Die Graue Edition.

Böhme, Gernot/Schiemann, Gregor (1997): Phänomenologie der Natur,

Berlin: Suhrkamp Verlag.

Fuchs,Thomas (2000): Leib, Raum, Person. Entwurf einer phänomeno-

logischen Anthropologie, Stuttgart: Klett-Cotta.

Husserl, Edmund (1952): Ideen zu einer reinen Phänomenologie und

phänomenologischen Philosophie II: Phänomenologische Untersu-

chungen zur Konstitution, Den Haag: Nijhoff.

https://doi.org/10.14361/9783839472743-005 - am 13.02.2026, 09:22:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.14361/9783839472743-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134


Nicola Sophie Richter: »Die Natur, die wir selbst sind« 89

Husserl, Edmund (1976): »Husserliana, VI: Die Krisis der europäi-

schen Wissenschaften und die transzendentale Phänomenologie.

EineEinleitung indiephänomenologischePhilosophie (HuaVI)«, in:

Walter Biemel (Hg.), Nachdruck der 2. verb. Aufl., Den Haag.

Kutschmann,Werner (1986): DerNaturwissenschaftler und sein Körper.

Die Rolle der »inneren Natur« in der experimentellen Naturwissen-

schaft der frühen Neuzeit, Berlin: Suhrkamp Verlag.

Ladenthin, Volker (2010): »Kompetenzorientierung als Indiz pädago-

gischer Orientierungslosigkeit«, in: Vierteljahrsschrift für wissen-

schaftliche Pädagogik, 86, 3, S. 346–358.

Lippitz,Wilfried/Rittelmeyer, Christian (1990): Phänomene des Kinder-

lebens. Beispiele und methodische Probleme einer pädagogischen

Phänomenologie, Bad Heilbrunn: Verlag Julius Klinkhardt.

Merleau-Ponty, Maurice (1966): Phänomenologie der Wahrnehmung,

Berlin/Boston: De Gruyter.

Merleau-Ponty, Maurice (1994): Das Sichtbare und das Unsichtbare,

München: Fink. 2. Aufl.

Meyer-Drawe, Käte/Schwarz, Johanna F. (2015): »(Über-)Sehen,

(Über-)Hören, Zuschreiben. Lernende im Licht und im Schatten der

Aufmerksamkeit«, in: Malte Brinkmann, Richard Kubac/Severin S.

Rödel (Hg.), Pädagogische Erfahrung: Theoretische und empirische

Perspektiven,Wiesbaden: Springer VS, S. 125–142.

Meyer-Drawe, Käte (2010): »Zur Erfahrung des Lernens. Eine phänome-

nologische Skizze«, in: Santalka Filosophija 18, 3, S. 6–16.

Meyer-Drawe,Käte (2003): »LernenalsErfahrung«, in: Zeitschrift fürEr-

ziehungswissenschaft 6, 4, S. 505–514.

Mitgutsch, Konstantin/Sattler, Elisabeth/Westphal, Kristin/Breinbauer,

InesM. (2008):DemLernenaufderSpur.DiepädagogischePerspek-

tive, Stuttgart: Klett-Cotta. 

Pazzini, Karl-Josef/Zahn, Manuel (2016): »Spielfilme als empirische

Quellen zur Erforschung des Lehrens«, in: Wolfgang Meseth/Jörg

Dinkelaker/Olaf Dörner/Katharina Kunze/Sascha Neumann/

Kerstin Rabenstein (Hg.), Von der Erziehungswirklichkeit zur

Empirie des Pädagogischen. Beobachtungen erziehungswissen-

https://doi.org/10.14361/9783839472743-005 - am 13.02.2026, 09:22:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472743-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


90 Natur und Bildung

schaftlicher Forschung, Bad Heilbrunn: Verlag Julius Klinkhardt,

S. 147–156.

Sabisch, Andrea (2009): Aufzeichnung und ästhetische Erfahrung. Bd.

20, Hamburg: Hamburg University Press.

Schmitz, Hermann (1994): »Der gespürte Leib und der vorgestellte Kör-

per«, in: Michael Grossheim (Hg.), Wege zu einer volleren Realität.

Neue Phänomenologie in der Diskussion, Berlin: Akademie Verlag,

S. 75–91.

Schmitz,Hermann (1965): Systemder Philosophie.Bd. 2,Erster Teil: Der

Leib, Bonn: Karl Alber.

Schratz, Michael/Schwarz, Johanna F./Westfall-Greiter, Tanja (2012):

Lernen als (bildende) Erfahrung. Vignetten in der Praxisforschung,

Innsbruck u. a.: Studienverlag.

Schwarz, JohannaF./Schratz,Michael (2014): »Hospitieren–Beobachten

– Miterfahren. Die Forschungshaltung in der Innsbrucker Vignet-

tenforschung«, in: Journal für Schulentwicklung, 14 (1), S. 39–43.

Thüringer Ministerium für Bildung, Wissenschaft und Kultur (2012):

Thüringer Lehrplan Geographie (Gymnasium), Erfurt.

Walberg, Hanne (2011): Film-Bildung im Zeichen des Fremden. Ein

bildungstheoretischer Beitrag zur Filmpädagogik, Bielefeld: tran-

script.

Waldenfels, Bernhard (2012): Grundmotive einer Phänomenologie des

Fremden, Frankfurt a.M.: Suhrkamp Verlag, 4. Aufl.

Waldenfels, Bernhard (2002): Bruchlinien der Erfahrung. Phänome-

nologie, Psychoanalyse, Phänomenotechnik, Frankfurt a.M.: Suhr-

kamp Verlag.

Waldenfels, Bernhard (2000): Das leibliche Selbst. Vorlesungen zur Phä-

nomenologie des Leibes, Frankfurt a.M.: Suhrkamp Verlag.

Waldenfels, Bernhard (1992): Einführung in die Phänomenologie, Mün-

chen: Fink.

Waldenfels, Bernhard (1997): Topographie des Fremden. Studien zur

Phänomenologie des Fremden 1, Frankfurt a.M.: Suhrkamp Verlag.

Waldenfels, Bernhard (1980): Der Spielraum des Verhaltens, Frankfurt

a.M.: Suhrkamp Verlag.

https://doi.org/10.14361/9783839472743-005 - am 13.02.2026, 09:22:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472743-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Nicola Sophie Richter: »Die Natur, die wir selbst sind« 91

Waldenfels,Bernhard (2004a): »DieMachtderEreignisse«, in:MarcRölli

(Hg.), Ereignis auf Französisch,München: Fink.

Zahn, Manuel (2012): Ästhetische Film-Bildung. Studien zur Medialität

undMaterialität filmischer Bildungsprozesse, Bielefeld: transcript.

Zahnen, Barbara (2011): »Vollzug und Sprache Physischer Geogra-

phie und die Frage geographischen Takts«, in: Social Geography 6,

S. 47–61.

https://doi.org/10.14361/9783839472743-005 - am 13.02.2026, 09:22:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472743-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839472743-005 - am 13.02.2026, 09:22:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472743-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

