»Die Natur, die wir selbst sind«
Annaherungen an Gernot Bohmes Leibphilosophie
aus geographiedidaktischer Perspektive

Nicola Sophie Richter

»Die Natur ist in aller Munde, sie wird auch weiterhin abgerufen als Orientie-
rungspol—aber worauf bezieht man sich da eigentlich?« (Bohme 1999: 65) Die-
se Frage aus einem Interview mochte ich gern einmal an Sie als Lesende
weitergeben: Alle Welt redet von Natur. Doch woran denken Sie, wenn
Sie den Begriff der Natur héren? Denken Sie an eine Landschaft oder ei-
nen Wald, mit Tieren, Pflanzen, Gewissern? Denken Sie vielleicht an ei-
nen Park, vielleicht in ihrer Heimatstadt? Vielleicht verkniipfen Sie den
Begriff auch mit Vorstellungen, die Sie aus ihrer Kindheit kennen oder
mit Erfahrungen, die Sie gemacht haben? Mit Naturschutz oder auch
mit Politik, vielleicht auch mit bestimmten Werbeslogans, sei es aus der
Tourismusbranche oder dem Bereich der Erndhrung oder der Kosmetik?

Der Begriff der Natur ist in unserem alltiglichen Sprachgebrauch
fest verankert. Natur ist allgegenwirtig. Doch wenn Sie einmal ihre
eigene Wahrnehmung priifen, wenn Sie diese vielleicht einmal mit dem
personlichen Gedanken und Erleben Anderer abgleichen, merken Sie
schnell: Unsere Vorstellungen von Natur sind individuell verschieden.
Unsere Vor-Erfahrungen, unsere Biografie, unsere Lebensweise for-
men unseren Blick. Ist es nicht an der Zeit, sich des Inhalts und auch
der Legitimation des Begriffs »Natur« zu versichern? »Was eigentlich ist
Natur?«

Ich méchte mich in diesem Beitrag gemeinsam mit Ihnen auf eine
Reise begeben. Aufeine Reise in das Gebiet der Natur, das wir alle zu ken-

13.02.2026, 09:22:58.


https://doi.org/10.14361/9783839472743-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

76

Natur und Bildung

nen meinen, doch mit jedem der Beitrige in diesem Sammelband wie-
der neu entdecken. Grundlage und Inspiration meines Beitrags ist ein
Interview von Thomas Bach, Udo Griin und Siegfried Reusch, das sie mit
dem Philosophen Gernot Béhme im Jahr 1999 fithrten. Auf den folgen-
den Seiten mochte ich anhand dieses Interviews aufzeigen, inwiefern
eine Beschiftigung mit den phinomenologischen Grundgedanken Ger-
not Bohmes eine Bereicherung fiir unsere Vorstellung von Natur, und so
auch fir die Generierung von Erfahrungs- und damit Verstehensprozes-
sen im Geographieunterricht, darstellt.

In einem ersten inhaltlichen Schritt werde ich, ausgehend von der
Biografie Bohmes sowie von dem Inhalt des Interviews, die Sicht Boh-
mes zur Naturwissenschaft und zu einer »Phinomenologie der Natur«
darstellen, um sodann das Potential und die Relevanz letzterer fiir das
Nachdenken tiber Natur zu verdeutlichen. AbschlieRend méchte ich
einige Uberlegungen zur Bedeutung der phinomenologischen Haltung
Bohmes fiir die Geographiedidaktik mit Ihnen teilen.

Gernot Bohme studierte Mathematik, Physik und Philosophie an
den Universititen Gottingen und Hamburg. Er promovierte 1965 »Uber
die Zeitmodi. Eine Untersuchung iiber das Verstehen von Zeit als Ge-
genwart, Vergangenheit und Zukunft mit besonderer Beriicksichtigung
der Beziehung zum zweiten Hauptsatz der Thermodynamik«. Seine
Habilitation folgte 1973 zum Thema »Zeit und Zahl. Studien zur Zeit-
theorie bei Platon, Aristoteles, Leibnitz und Kant«. Von 1966—-1969 war
er wissenschaftlicher Assistent an der Universitit Heidelberg und von
1970 bis 1977 wissenschaftlicher Mitarbeiter am Max-Planck-Institut
zur Erforschung der Lebensbedingungen der wissenschaftlich-techni-
schen Welt. Ab 1977 war er Professor fiir Philosophie an der technischen
Universitit Darmstadt, er starb im Jahr 2022 (vgl. B6hme 1999: 60).

In der Biografie ebenso wie im fiir mich als Inspiration dienenden
Interview scheint bereits eine gewisse Abkehr B6hmes von der Natur-
wissenschaft und eine Hinwendung zur Philosophie durch, auf die im
Folgenden niher eingegangen wird.

13.02.2026, 09:22:58.


https://doi.org/10.14361/9783839472743-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Nicola Sophie Richter: »Die Natur, die wir selbst sind«

1 Naturwissenschaft und Phanomenologie der Natur

Gernot Bohme betont im Interview, dass die Naturwissenschaft in ih-
rer Entwicklung unter dem herrschenden Ideal der Objektivitit versuch-
te, die menschliche Sinnlichkeit herauszudrangen. In ihrer Ausbildung
lerne die Naturwissenschaftlerin, sich auf apparative Feststellungen zu
verlassen, die Natur im Zusammenhang von Technik zu erkennen und
sich eben nichtauf die eigenen menschlichen Sinne einzulassen. So wird
in der Naturwissenschaft versucht, die menschliche Sinnlichkeit, eben-
so wie unsere biographischen Vormeinungen und Vor-Urteile aus dem
Erkenntnisprozess herauszuhalten (vgl. B6hme 1999: 61). Bohmes Schii-
ler Werner Kutschmann fiithrt diesen Gedanken in seinem Werk »Der
Naturwissenschaftler und sein Korper. Die Rolle der »inneren Natur« in
der experimentellen Naturwissenschaft der frithen Neuzeit« (1986) wei-
ter aus, indem er die Geschichte der neuzeitlichen Naturwissenschaft
als eine Zuriickdringung der inneren Natur zugunsten der Erforschung
der dufleren Natur beschreibt. Die innere Natur versteht er dabei als die
Natur, die wir als kérperliche Wesen selbst sind und die duflere Natur
als die Welt, der uns umgebenen und nicht von uns selbst geschaffenen
Korper (vgl. Kutschmann 1986: 13). Die Wissenschaftlichkeit der Natur-
wissenschaft besteht nun in der Verdringung dieser menschlichen Sub-
jektivitit, darin dass

»[d]er Korper [...] storungsfrei, gleichlaufig und gleichmiitig Denkta-
tigkeit ermoglichen [soll]. Soll materieller Trager oder >Basis< dieser
Tatigkeit sein, ohne dafd [sic!] Beeintrachtigungen oder Verzerrungen
von seiner Seite zu gewartigen waren. Der Korper tritt also nicht ab,
er tritt nur zuriick. Er tritt zuriick, insofern er angehalten wird, seine
physische Prasenz aus dem Geschehen des Experiments [...] herauszu-
halten. Und er tritt zuriick, insofern ihm zugemutet wird, die Empfin-
dungen der sympathetischen Teilnahme, der Mit-Empfindung an Na-
tur, zu unterdriicken oder zumindest doch auf die stille und unmerk-
liche antizipatorische Begleitung der Naturvorginge zu reduzieren.«
(Kutschmann 1986: 329)

13.02.2026, 09:22:58.

71


https://doi.org/10.14361/9783839472743-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

78

Natur und Bildung

Kutschmann verdeutlicht seine Gedanken am Beispiel der Physik, den-
noch lassen sie sich auf weitere empirische Naturwissenschaften iiber-
tragen. Nach Bohme (1999: 61) hat die Kritik an der neuzeitlichen Natur-
wissenschaft und der ihr folgenden Technik zu anderen Erkenntnisfor-
men von Natur und zu einem anderen Naturumgang gefiihrt. Gleich-
zeitig erkennt er an, dass diese alternativen Zugangsmoglichkeiten in
andere Praxiszusammenhinge eingebettet wiren und so andere Funk-
tionen hitten.

Als eine alternative Erkenntnisform nennt Béhme im Interview die
Phinomenologie, die er als geeignet sieht, auf den Bereich der Natur
angewendet zu werden. Unter »Phinomenologie der Natur« versteht
er »eine Erkenntnisweise [..], die ein Wissen von Natur durch Entfal-
tung und Wahrung ihrer sinnlichen Gegebenheit gewinnt« (Bhme/
Schiemann 1997: 8) und unterscheidet sie so von der Naturwissenschaft.
Als ein Typ wissenschaftlicher Philosophie ist sie »genau dort zustin-
dig [...] wo es um Gegenstinde geht, die in unmittelbarerer Erfahrung
oder im Kontext der Selbsterfahrung erkannt werden« (Bohme 1999:
65). Auch Wilfried Lippitz unterstreicht diese Aussage, da sich »[d]er
phinomenologische Zugang gegen das vorherrschende neuzeitliche,
naturwissenschaftlich geprigte Rationalitits- und Weltverstindnis
ab[setze], ohne die Standards wissenschaftlichen Arbeitens und For-
schens zu verlassen« (Lippitz 1990: 93).

Doch wie versteht eine Phinomenologie der Natur nun die Natur?
Und in welcher Verbindung steht dazu der Mensch? Gernot Bshme
spricht in seiner Essaysammlung »Leib. Die Natur, die wir selbst sind«
(2018) vom menschlichen Leib als »Natur des Menschen in Selbsterfah-
rung« (Bohme 2018: 41). Dieser sei nichts anderes als das ausgedehnte
leibliche Spiiren, mit dem wir unser Lebensumfeld in allen Sinnen erfas-
sen und unterscheidet sich so vom naturwissenschaftlich erklirbaren
Korper, der sich nur durch sein riumliches Verhiltnis zu anderen Din-
gen bzw. Korpern und so als »Natur des Menschen in Fremderfahrung«
(ebd.: 32) definiert. Leib als Natur, weil er uns in Selbsterfahrung gege-
ben ist, definiert Bohme als ein »Sich-Spiiren«, das uns iiberfallen oder
fremdartig berithren kann (ebd.: 33). Er kann sich selbsttitig duflern, er
dringt sich uns auf (vgl. ebd.: 35). Bohme fordert nun, im eigentlichen

13.02.2026, 09:22:58.


https://doi.org/10.14361/9783839472743-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Nicola Sophie Richter: »Die Natur, die wir selbst sind«

Leibsein das Selbstsein so zu entfalten, dass darin das eigene Natursein
(ebd.: 38) zugelassen wird.

Mit der Thematisierung des menschlichen Leibs ist Gernot Bohme
in der Philosophie keineswegs allein. So sagt er selbst im Interview:
»Wir erleben seit Anfang unseres Jahrhunderts eine Wiederentdeckung
der menschlichen Leiblichkeit.« (Béhme 1999: 63) In den verschiedenen
Ansitzen der Philosophie unterscheiden sich die Bestimmungen des
Begriffes der Leiblichkeit bzw. des Leibes, dennoch stellen sowohl die
Philosophische Anthropologie als auch die Phinomenologie das leibli-
che Verhiltnis zur Welt in das Zentrum unserer Wahrnehmung dieser
Welt. Der in diesem Beitrag verwendete Begriff des Leibes geht auf
die philosophische Denktradition der Phinomenologie nach Edmund
Husserl (1976 a, b) zuriick, der den Leib als »Ding besonderer Art« (Hus-
serl 1952, 158) darstellt, der nach Kénemann und Wendel (2019: 2f) mit
dem in der Perspektive des Ersten-Person-Singular erlebten Kdrpers
identifiziert wird. Dieser ist einerseits wie bereits angedeutet die Mog-
lichkeitsbedingung der Selbst- und Welterkenntnis, kann andererseits
selbst aber kein Objekt der Erkenntnis und der Erfahrung sein (vgl.
Fuchs 2000; Merleau-Ponty 1966, 1994; Schmitz 1965, 1994; Waldenfels
1980, 2000).

Dass Leiblichkeit als Natur auch auferhalb des philosophischen Dis-
kurses stirker thematisiert wird, liegt laut Gernot Bohme an dem »Um-
weltproblem, also an dem ausbeuterischen und zerstérerischen Verhal-
ten des gesellschaftlich organisierten Menschen gegeniiber der Natur
(vgl. Bohme 1999: 61). So werden die anthropogenen Verinderungen der
dufleren Natur genau dann zum Problem, wenn sie am eigenen Leibe
spirbar werden (vgl. Bhme 2018: 78), sodass der Mensch sich seiner ei-
genen Natiirlichkeit im Sinne einer Betroffenheit (vgl. ebd.: 83) bewusst
wird. Durch die leibliche Betroffenheit stellt sich die Leiberfahrung als
Erfahrung eigener Natur dar, wir als leiblich-sinnliche Wesen spiiren am
eigenen Leibe die Natiirlichkeit und so unsere Naturbeziehung als eine
Beziehung zu uns selbst.

Soist auch die Frage nach der Natur keine Neue, nach B6hme ist sie
sogar der Anfang der Philosophie itberhaupt. Sie ist bereits bei den Vor-
sokratikern zu finden, die Natur (von griech. Physis) als »das Seiende im

13.02.2026, 09:22:58.

7


https://doi.org/10.14361/9783839472743-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

80

Natur und Bildung

Ganzenc (ebd.: 79) verstanden. Doch seit den Sophisten meint Physis ei-
ne bestimmte Seinsweise, im Gegensatz zu Technik, zu Setzung, zu Kul-
tur oder Zivilisation, als »dasjenige, was wir nicht selbst sind« (ebd.: 79f)
und somit als etwas dem Menschen Aufleres. Diese Natur im Gegensatz
zuihrem anderen gibt es nach B6hme nicht mehr, diese Abgrenzung ver-
liert an Schirfe, 16st sich auf. Natur ist von selbst da, ist uns Menschen
gegeben.

Stattdessen fordert er eine neue Sicht auf Natur, eine neue Konzep-
tion von Natur, die unsere Naturvorstellungen unter den Bedingungen
gesellschaftlicher Aneignung und kultureller Gestaltung von Natur re-
konstruiert. Denn auch in der gesellschaftlichen Entwicklung, auch in
unserer Beziehung zur Natur, dringen sich Probleme auf, bei denen wir
gefragt sind. Gerade der Geographieunterricht, ein Unterricht, der Pro-
bleme aus gesellschaftlicher wie auch aus naturwissenschaftlicher Per-
spektive behandelt und so den Schiilerinnen und Schiilern einen inte-
grativen Blick auf diese vermittelt, ist hier gefragt. Was kann dieses phi-
nomenologische Verstindnis von Natur also fiir die Praxis des Geogra-
phie-Unterrichtens beitragen?

2 Unterrichtspraktische Konsequenzen

Die Orientierung schulischer und universitirer Bildung an Bildungs-
standards und Kompetenzen als Produkt von Bildungsprozessen (vgl.
Ladenthin 2010: 34) orientiert sich vor allem an der Messbarkeit von
Lernleistungen und so versteht auch ein Lernbegriff, der Lernen als
Entwicklung von Kompetenzen fasst, Lernen als in messbare Daten
umsetzbar. Das mag fiir die moderne Gehirnforschung, auch fiir die
empirische Bildungsforschung sinnvoll sein, um die Verinderung
neuronaler Reprisentationen im Gehirn oder den Lernerfolg mittels
Tests zu messen, fithrt uns in unserem Vorhaben, Bildungsprozesse
als Erfahrungsprozesse im Geographieunterricht verstehen und ge-
stalten zu wollen, allerdings nicht weiter. Im Gegensatz zu diesem, an
bestimmten Kompetenzen orientierten, Bildungsverstindnis als Aneig-
nungsprozess, der dem lernenden Schiiler bzw. der lernenden Schiilerin

13.02.2026, 09:22:58.


https://doi.org/10.14361/9783839472743-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Nicola Sophie Richter: »Die Natur, die wir selbst sind«

duRerlich bleibt, bildet der Ausgangspunkt der Phinomenologie die Le-
benswelt, in der jede/r von uns leiblich verankert ist und die sich uns
durch unsere leiblichen Bewegungen hindurch erschlieft. So gilt es, die
Natur, die wir als leibliche Wesen selbst sind, in den Blick zu nehmen,
wenn es darum geht, Erfahrungs- und damit Bildungsprozesse im
Geographieunterricht verstehen und gestalten zu mochten.

2.1 Geographieunterricht als Erfahrungsraum

Bildung (im Geographieunterricht) kann aus der phinomenologischen
Perspektive mit Bernhard Waldenfels (vgl. 1992, 1997, 2002, 2012 u.a.)
verstanden werden als ein responsives Antwortgeschehen vor dem Hin-
tergrund einer leiblichen Verwicklung in den eigenen Lebenswelten.
Was meint das konkret?*

Waldenfels’ Grundgedanke lasst sich so formulieren, dass er die Er-
fahrung als eine Art paradoxales Doppelereignis denkt, das durch ein
vorgingig pathisches Getroffen-Werden von etwas Aufierordentlichem
und einer nachtriglichen Response gekennzeichnet ist (vgl. Waldenfels
1997:49). Der Begriff der Diastase dient ihm dazu, das Verhiltnis von Pa-
thos und Response als die zwei Momente dieses Doppelereignisses ni-
her zu bestimmen: Diese beiden Pole stehen in einem Wechselverhilt-
nis zueinander und werden durch einen Bruch, Waldenfels wihlt hier
das Wort »Diastase, iibersetzt als »Auseinanderstehen«, getrennt. Ent-
scheidend ist, dass Waldenfels das Doppelereignis der Erfahrung zwar
als ein zusammengesetztes denkt, nicht aber als ein bruchlos zusam-
mengesetztes: »Vorgingiges Pathos und nachtrigliche Antwort sind zu-
sammenzudenken, aber iiber einen Spalt hinweg, der sich nicht schlief3t
und der eben deshalb nach erfinderischen Antworten verlangt.« (Ebd.:
49) Diese Briichigkeit der Erfahrung ereignet sich also zwischen dem
»Wovon des Widerfahrnisses und [...] [dem] Worauf des Antwortens, also

1 Folgender Abschnitt erscheint auch in: Dickel, Mirka und Laub, Jochen (2024):
Die Padagogik der Ceographiedidaktik. Pidagogische Grundlagen, Beziige und
Perspektiven der geographiedidaktischen Forschung und des Geographieun-
terrichts.

13.02.2026, 09:22:58.


https://doi.org/10.14361/9783839472743-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

82

Natur und Bildung

das, was uns angeht, und das, worauf wir eingehen« (Waldenfels 2002:
176) als eine responsive Differenz. Dasjenige, wovon wir getroffen sind,
lasst sich in der Response nicht einfach einholen, es geht nicht in ihr auf,
sondern unterliegt einer Verwandlung, die dasjenige darstellt, worauf
geantwortet wird. Die Response geht damit zwar vom pathischen Ge-
troffen-Sein aus, bezieht sich aber nicht bruchlos auf das pathische Ge-
troffen-Sein selbst. »[Eltwas [wird] sichtbar, horbar, fithlbar, indem es
uns einfillt, auffillt, anzieht, abstofit, sich unserem Wissen und Wollen
entzieht, ohne dass dies alles einem Subjekt als Autor oder Triger von
Aktionen zugeschrieben werden kann.« (Waldenfels 2004a: 39) Doch ist
das Antworten darauf nicht als Widerspiegelung des Widerfahrnisses
zu denken, sondern »[e]rst im Antworten auf das, wovon wir getroffen
sind, tritt das, was uns trifft, als solches zutage« (Waldenfels 2002: 59).
Die Diastase gewinnt so erst »einen radikal zeitlichen Sinn, wenn wir
die Vorgangigkeit eines Widerfahrnisses mit der Nachtraglichkeit der
eine Antwort produzierenden Wirkung zusammendenken.« (ebd.: 178)
Es gilt die »Diastase« als eine zeitriumliche Verschiebung zu denken, in
der sich neben Zeit und Raum auch das Selbst und der Andere neu her-
ausbilden (vgl. Sabisch 2009: 10), als ein »originires Auseinandertreten,
das einen Zusammenhang erzeugt, aber einen gebrochenen.« (Walden-
fels 2012: 10)

Fassen wir mit Bernhard Waldenfels’ Theorie einer responsiven
Leiblichkeit Geographieunterricht als Erfahrung leiblich verankert,
gilt es den Erfahrungsraum unserer Schillerinnen und Schiiler, aber
auch den von uns, als Lehrpersonen, zu erweitern. So muss das leiblich
verankerte Subjekt im Bildungskontext rehabilitiert werden, damit die
Leiblichkeit als solche im Forschungs- und Lernprozess nicht zugunsten
einer falsch verstandenen Professionalitit geleugnet, sondern stattdes-
sen als Voraussetzung von Erkenntnis begriffen wird. Leiblich verankert
meint hier, dass Menschen aufgrund ihres Leibes vor aller Reflexion
bereits mit der Welt und den anderen in der Welt verwoben sind. So
muss es darum gehen, die Thematik der menschlichen Leiblichkeit im
Bildungskontext zu etablieren.

13.02.2026, 09:22:58.


https://doi.org/10.14361/9783839472743-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Nicola Sophie Richter: »Die Natur, die wir selbst sind«

2.2 Phanomenologie als Haltung

Der phinomenologische Ansatz darf dabei nicht als Methode im Sinne
eines Werkzeugs verstanden werden, sondern als »[ein] Weg, der den
Zugang zur Sache eréffnet.« (Waldenfels 1992: 31) Das verdeutlicht auch
die physische Geographin Barbara Zahnen: »Da die hermeneutische
Phinomenologie [...] kein vorliegender >Ansatz«, keine bereitstehende
Methode ist oder sein kann, sondern vielmehr einer nur durch eigene
Einsichten zu gewinnenden Haltung entspricht, ist es [...] wesentlich,
[...] dass sie aus der Geographie selbst heraus entwickelt wurde — oder
genauer gesagt: auf der Basis von Erfahrungen und Problemen, die in
dem Fach Geographie als solches auftauchen.« (Zahnen 2011: 50) Schau-
en wir in den Lehrplan, wird uns das Fachverstindnis der Geographie
deutlich: Das Unterrichtsfach Geographie versteht sich als ein »Inte-
gratives Fach«, das naturwissenschaftliches Wissen der Physischen
Geographie und gesellschaftswissenschaftliches Wissen der Human-
geographie verbindet (vgl. Thiringer Lehrplan Geographie 2012). Dieser
einheitliche Zusammenhang des Faches kann nur Umsetzung finden,
wenn wir die Auseinandersetzung mit dem Unterrichtsgegenstand als
solchen ins Zentrum des Erkenntnisinteresses stellen. Indem wir das
konkrete Phinomen (von altgriech. Faindmenon »ein Sich Zeigendes,
ein Erscheinendes«), das sich uns aufdringt, das unsirritiert, an den An-
fang einer Unterrichtsstunde und damit die Begegnung der fragenden,
forschenden Schiilerinnen und Schiiler zum Unterrichtsgegenstand ins
Zentrum stellen, bewegen wir uns im Unterricht nicht mehr in Teildiszi-
plinen der Geographie, sondern iber sie hinweg. Es muss darum gehen,
die Phinomene, die uns aufmerken lassen, zuzulassen und so unsere
Schiilerinnen und Schiiler zu ermutigen, ihre gemachten Erfahrungen
ernst zu nehmen und an diese zu glauben.

Damit verbunden ist die (Aus-)Bildung einer Haltung im Geogra-
phieunterricht, in dem die Erfahrungen und Selbsterfahrungen des Leh-
renden ebenso wie die der Schiilerinnen und Schiiler ernst genommen
werden. Diese Haltung der Aufmerksamkeit und Achtsamkeit fiir frem-
de Anspriiche bezeichnet Waldenfels als »Ethos der Sinne« (2012: 103).
Dieses muss zum Anlass genommen werden, um den Blick auf hiufig

13.02.2026, 09:22:58.

83


https://doi.org/10.14361/9783839472743-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

84

Natur und Bildung

vernachlissigte leibliche Erfahrungen zu lenken, die im Schulunterricht
hiufig im Schatten eines marginalisierten, disziplinierten und norma-
lisierten Subjekts stehen. Professionelles Lehrendenhandeln in diesem
Sinne bedeutet, den sinnlich-leiblichen Ausdriicken im Unterrichtsge-
schehen Beachtung zu schenken, »sich situationssensibel dem Sicht-,
Hoér- und Spiirbaren zu iiberlassen und offen zu bleiben fiir Erfahrun-
gen des Nicht-Verstehens und des Fremden, die sich fiir aufmerksam
Wahrnehmende als Abweichungen jenseits der eigenen normativen Er-
wartungen zeigen.« (Agostini/Bube 2021b: 76)

AbschliefRend soll der Frage nachgegangen werden, wie diese Profes-
sionalitit im Sinne eines pidagogischen Ethos (vgl. Agostini/Bube 2021:
65f) fir den Geographieunterricht fruchtbar gemacht werden kann. In
aller Kiirze mochte ich dazu phinomenologisch orientierte Vignetten
als eine mogliche Form darstellen, die die leibliche Wahrnehmung und
Erfahrung der Schiilerinnen und Schiller erfassen und methodisch ver-
dichten, um ihr erkenntnisreiches Potenzial zu nutzen.

2.3 Vignetten als »Klangkdrper« gelebter Erfahrung

Eine Moglichkeit, Erfahrungen sprachlich zu (v)erfassen, bietet die phi-
nomenologisch fundierte Innsbrucker Vignettenforschung (Schratz et
al. 2012; Schwarz/Schratz 2014; Agostini 2020). Phinomenologisch ori-
entierte Vignetten als »kurze prignante Erzihlungen, die (schulische)
Erfahrungsmomente und konkrete sinnlich-leibliche Wahrnehmungen
fassen« (Schratz et al. 2012: 34), fokussieren ausgewihlte Erfahrungs-
vollziige beim schulischen Lernen. Sie vergegenwirtigen uns unter-
schiedliche Moglichkeiten, um Gegenstinde und damit die Welt, aber
auch uns selbst und unseresgleichen, sinnlich-leiblich zu erfahren. So
nutzt die Innsbrucker Vignettenforschung Vignetten unter anderem in
der Lehrkrifteausbildung, damit Studierende leiblich mitspiiren, was
sich im Unterricht lernseits ereignet (vgl. Schwarz/Schratz 2014: 41). Der
Einsatz von Vignetten in der Aus- und Weiterbildung von Lehrerinnen
und Lehrern bietet Forschungskenntnisse fiir die zukiinftige berufliche
Praxis und ermoglicht eine entsprechende Professionalitit, im Sinne
der Heranbildung einer isthetischen und ethischen Haltung, die mit

13.02.2026, 09:22:58.


https://doi.org/10.14361/9783839472743-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Nicola Sophie Richter: »Die Natur, die wir selbst sind«

handlungsleitenden Maf3stiben der Offenheit, Aufmerksamkeit und
Zuwendung einhergeht (vgl. Agostini 2020: 227).

Im Rahmen eines Seminars mit angehenden Geographielehrenden
habe ich die Sichtbarkeit leiblicher Erfahrungsvollziige in der Auseinan-
dersetzung mit einer Spielfilmszene erforscht, indem die Studierenden
ihre Erfahrungen in Form von eigenen Vignetten verarbeiteten. Folgen-
de, von einer Studentin verfasste Vignette, soll beispielhaft zeigen, wie
sich die Zeitlichkeit des Films auf unsere innere Zeitlichkeit iibertrigt.
Sowird an die Leiblichkeit der Leserinnen und Leser appelliert und diese
in das beschriebene Handlungsgefecht hineingezogen:

Das Ehepaar da oben am Fenster, er da unten. Sie da oben in ihrer Wohnung
direkt aufdem Marktplatz, erda unten. Sie essen und rauchen Pfeife, er steht
da unten. Sie beobachten, priifen, mustern, er steht einfach nur. Aber steht
er? Es sieht wirklich merkwiirdig aus, eher unbequem, total verkrampft und
er hiilt diesen Brief, den ihm der »Vater« gab und er wartet. lrgendwie trau-
vig... Und die Kuh lduft um den Baum. Sie ist angebunden und kommt nicht
weg. Er ist nicht angebunden, aber er kommt auch nicht weg, er steht ein-
fach. Die Szenen wiederholen sich, es zieht sich. Bald muss doch etwas ge-
schehen. Unruhe breitet sich aus. Es tut ein bisschen weh, dass sich keiner
riihrt und trotzdem so viele Momente geschehen. Hier trifft er nun auf die Ge-
sellschaft, die Zivilisation, wie wird sie ihn aufnehmen? Wird sie ihn aufneh-
men? Der Moment wird unendlich. Ich warte, aber worauf eigentlich? Mei-
ne Erwartungshaltung sagt, dass etwas geschehen muss, aber sie verharren
nur und ich werde angespannt. Sie sehen ihn doch und tuen nichts, worauf
warten sie? Es wird immer unangenehmer, nahezu unertriglich das Warten
auf Etwas. Egal was es ist, hauptsache diese Szene endet bald. Und wihrend
mansoschaut, wird die Stille laut, als ob sie nicht mehr still sein will und man
sieht womdoglich mehr in dieser»leeren«Szene, als man normaler Weise sieht
und auch mehr als man eigentlich sehen machte.

Vignetten nehmen die Leiblichkeit ernst, indem sie neben sprachlichen
auch nicht-sprachliche Erfahrungsmomente in schopferische Aus-
drucksformate tiberfithren und damit dem Lernen als Erfahrung (vgl.
Meyer-Drawe 2003: 2010) einen leiblichen Artikulationsraum verschaf-
fen (vgl. Agostini 2019: 305). So geraten die Praktiken des Lernens als

13.02.2026, 09:22:58.

85


https://doi.org/10.14361/9783839472743-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

86

Natur und Bildung

Erfahren, als bestimmte riumliche, zeitliche, aber vor allem leibliche
Praktiken in den Blick, indem sie die gesehene Situation nicht auf das
gesprochene Wort reduzieren, sondern die Zwischenleiblichkeit sowie
die tatsichlichen Handlungen und Empfindungen beriicksichtigen (vgl.
Meyer-Drawe/Schwarz 2015: 126).

Dabei muss uns immer bewusst sein, dass gerade im Medium des
Leibes die versprachlichte Erfahrung in der Vignette nicht vollstin-
dig und »objektiv« erfasst werden kann. Doch ist das auch nicht der
Anspruch einer phinomenologischen Forschung, in der durch den
subjektbezogenen Standpunkt des Ofteren bewusst der Kontext iiber-
gangen wird (vgl. B6hme 2003: 48), um den Blick auf die moglichen
Bedeutungen des in der Vignette gezeigten und sich zeigenden Ge-
schehens zu wenden. So wird anhand von Vignetten die Vielfalt an
Erfahrungsqualititen erfasst und sprachlich zum Ausdruck gebracht,
was und vor allem wie leiblich wahrgenommen und Verstehen erfahren
wird (vgl. Mitgutsch et al. 2008). Damit wird durch eine Verschrinkung
von Leiblichkeit, Sinnlichkeit, Gefithlen und Imaginationen die pathi-
sche Struktur leiblicher Wahrnehmung als eine bedeutsame Quelle von
erkenntnisreichen Erfahrungen thematisiert und so werden mogliche -
und durchaus objektivierbare — Aussagen zu Prozessen des Lernens als
bildende Erfahrung (vgl. Schratz et al. 2012) generiert.

Als eine weitere Erkenntnis ist hervorzuheben, dass sich der Mo-
ment der Sinnfindung immer ein wenig anders in den einzelnen Vignet-
ten der Studierenden konstelliert, obwohl die gleiche Szene gesehen
wurde. Durch das leibliche Hineinspiiren der Studierenden in dieselbe
Filmszene sowie durch den Dialog im Seminar iiber diese Erfahrungen
entstehen im Raum Erkenntnisse und Verstehensmoglichkeiten tiber
die Vignette hinaus. Auch dies ist ein Indiz dafiir, diese Erfahrung, in
phinomenologischer Manier nach Waldenfels verstanden als Wider-
fahrnis, die wir im Hinblick auf den Spielfilm machen (vgl. Pazzini/
Zahn 2016; Zahn 2012; Walberg 2011), als Moglichkeit der Eréffnung
eines neuen Raums fiir eigene Lernerfahrungen zu begreifen. In diesem
Prozess, in dem sich Eigenes und Fremdes im gebrochenen Verhiltnis
von Pathos und unausweichlicher Response verschrinken, kommen
die pathischen Erfahrungen des Getroffen-Seins zum Ausdruck (vgl.

13.02.2026, 09:22:58.


https://doi.org/10.14361/9783839472743-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Nicola Sophie Richter: »Die Natur, die wir selbst sind«

Waldenfels 2002: 56). In der Begegnung mit dem fremden Anspruch
wird die Antwort erst motiviert und im Geben der Antwort ein neuer
Sinn generiert.

3 Zusammenfassung und Ausblick

Den Ausgangspunkt dieses Beitrags bildete die Frage »Was ist Natur?«.
In der Auseinandersetzung des Philosophen Gernot B6hme mit seinen
Interviewpartnern wurde deutlich, dass das Verstindnis von Natur im
Sinne einer duferen Natur und eines daraus resultierenden Verdrin-
gens der menschlichen Subjektivitit zu kurz greift. Stattdessen gilt es,
die Natur, die wir als leibliche Wesen selbst sind, in den Blick zu neh-
men, wenn es darum geht, Erfahrungs- und damit Bildungsprozesse im
Geographieunterricht verstehen und gestalten zu wollen.

So wurde in diesem Beitrag mit dem Philosophen Bernhard Wal-
denfels aufgezeigt, dass die Phinomenologie vielversprechende Még-
lichkeiten fur einen Geographieunterricht bietet, der die sinnliche
Wahrnehmung fir den leiblichen Vollzug von Erfahrungspraktiken
ernst nimmt. Ein Geographieunterricht, der die Leiblichkeit bzw. die
leibliche Wahrnehmung und den leiblichen Vollzugscharakter von pad-
agogischen und didaktischen Praktiken in den Blick nimmt und Lernen
von diesem Konzept der Leiblichkeit versteht, bietet einen Resonanz-
raum, in denen sich Erfahrungen verkérpern und als vergegenwirtigte
Spuren nachklingen konnen (vgl. Baur/Schratz 2015: 168). Als eine
Moglichkeit, diesen Lernvollzug als einen leiblichen Prozess der Sinn-
bildung im Zusammenwirken von Erfahrungen und Erfahrenden (vgl.
Meyer-Drawe 2010: 7; Agostini 2016a: 304) ernst zu nehmen, wurde im
vorliegenden Beitrag die Arbeit mit Vignetten vorgestellt, mit denen
Lernende nicht nur die Welt, sondern auch sich und den/die anderen
besser kennen lernen. So lernen sie, sich in der Welt zu bewegen und
mit ihr umzugehen.

13.02.2026, 09:22:58.

87


https://doi.org/10.14361/9783839472743-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

88

Natur und Bildung

Literatur

Agostini, Evi (2016): Lernen im Spannungsfeld von Finden und Erfinden,
Leiden: Brill/ Schéningh. https://doi.org/10.30965/9783657784134.

Agostini, Evi (2019): »Leibliche Wahrnehmung zwischen (er-)kenntnis-
reicher Aisthesis und pidagogischem Ethos am Beispiel der Vignet-
tenforschung«, in: Malte Brinkmann/Johannes Tiirstig/Martin We-
ber-Spanknebel (Hg), Leib — Leiblichkeit - Embodiment: Pidagogi-
sche Perspektiven auf eine Phinomenologie des Leibes, Wiesbaden:
Springer VS, S. 301-322.

Agostini, Evi (2020): Aisthesis — Pathos — Ethos. Zur Heranbildung ei-
ner pidagogischen Achtsamkeit und Zuwendung im professionellen
Lehrer/-innenhandeln, Innsbruck u.a.: Studienverlag.

Agostini, Evi/Bube, Agnes (2021b): »Ethos und Wahrnehmung. Zur Her-
anbildung einer pidagogischen Achtsamkeit und Zuwendungx, in:
Journal fiir LehrerInnenbildung 21, 3, S. 64-73.

Baur, Siegfried/Schratz, Michael (2015): »Phinomenologisch orientier-
te Vignettenforschung. Eine lernseitige Annaherung an Unterrichts-
gescheheng, in: Malte Brinkmann/Richard Kubac/Serverin S. Rodel
(Hg.), Padagogische Erfahrung. Theoretische und empirische Per-
spektiven, Wiesbaden: Springer VS, S. 159-180.

Béhme, Gernot (1999): »Natur, die wir selbst sind, in: der blaue reiter 9,
S. 60-65.

Bshme, Gernot (2018): Leib. Die Natur, die wir selbst sind, Berlin: Suhr-
kamp Verlag.

Bohme, Gernot (2003). Leibsein als Aufgabe. Leibphilosophie in pragma-
tischer Hinsicht, Dietzenbach: Die Graue Edition.

Bohme, Gernot/Schiemann, Gregor (1997): Phinomenologie der Natur,
Berlin: Suhrkamp Verlag.

Fuchs, Thomas (2000): Leib, Raum, Person. Entwurf einer phinomeno-
logischen Anthropologie, Stuttgart: Klett-Cotta.

Husserl, Edmund (1952): Ideen zu einer reinen Phinomenologie und
phinomenologischen Philosophie II: Phinomenologische Untersu-
chungen zur Konstitution, Den Haag: Nijhoff.

13.02.2026, 09:22:58.


https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.14361/9783839472743-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134
https://doi.org/10.30965/9783657784134

Nicola Sophie Richter: »Die Natur, die wir selbst sind«

Husserl, Edmund (1976): »Husserliana, VI: Die Krisis der europii-
schen Wissenschaften und die transzendentale Phinomenologie.
Eine Einleitung in die phinomenologische Philosophie (Hua VI)«, in:
Walter Biemel (Hg.), Nachdruck der 2. verb. Aufl., Den Haag.

Kutschmann, Werner (1986): Der Naturwissenschaftler und sein Korper.
Die Rolle der »inneren Natur« in der experimentellen Naturwissen-
schaft der frithen Neuzeit, Berlin: Suhrkamp Verlag.

Ladenthin, Volker (2010): »Kompetenzorientierung als Indiz pidago-
gischer Orientierungslosigkeit«, in: Vierteljahrsschrift fiir wissen-
schaftliche Pidagogik, 86, 3, S. 346—358.

Lippitz, Wilfried/Rittelmeyer, Christian (1990): Phinomene des Kinder-
lebens. Beispiele und methodische Probleme einer pidagogischen
Phinomenologie, Bad Heilbrunn: Verlag Julius Klinkhardt.

Merleau-Ponty, Maurice (1966): Phinomenologie der Wahrnehmung,
Berlin/Boston: De Gruyter.

Merleau-Ponty, Maurice (1994): Das Sichtbare und das Unsichtbare,
Miinchen: Fink. 2. Aufl.

Meyer-Drawe, Kite/Schwarz, Johanna F. (2015): »(Uber-)Sehen,
(Uber-)Hoéren, Zuschreiben. Lernende im Licht und im Schatten der
Aufmerksambkeit«, in: Malte Brinkmann, Richard Kubac/Severin S.
Rodel (Hg.), Pidagogische Erfahrung: Theoretische und empirische
Perspektiven, Wiesbaden: Springer VS, S. 125-142.

Meyer-Drawe, Kite (2010): »Zur Erfahrung des Lernens. Eine phinome-
nologische Skizze«, in: Santalka Filosophija 18, 3, S. 6-16.

Meyer-Drawe, Kite (2003): »Lernen als Erfahrung, in: Zeitschrift fir Er-
ziehungswissenschaft 6, 4, S. 505-514.

Mitgutsch, Konstantin/Sattler, Elisabeth/Westphal, Kristin/Breinbauer,
Ines M. (2008): Dem Lernen auf der Spur. Die pidagogische Perspek-
tive, Stuttgart: Klett-Cotta.

Pazzini, Karl-Josef/Zahn, Manuel (2016): »Spielfilme als empirische
Quellen zur Erforschung des Lehrens, in: Wolfgang Meseth/J6rg
Dinkelaker/Olaf Dérner/Katharina Kunze/Sascha Neumann/
Kerstin Rabenstein (Hg.), Von der Erziehungswirklichkeit zur
Empirie des Pidagogischen. Beobachtungen erziehungswissen-

13.02.2026, 09:22:58.

89


https://doi.org/10.14361/9783839472743-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

90

Natur und Bildung

schaftlicher Forschung, Bad Heilbrunn: Verlag Julius Klinkhardt,
S. 147-156.

Sabisch, Andrea (2009): Aufzeichnung und dsthetische Erfahrung. Bd.
20, Hamburg: Hamburg University Press.

Schmitz, Hermann (1994): »Der gespiirte Leib und der vorgestellte Kor-
per«, in: Michael Grossheim (Hg.), Wege zu einer volleren Realitit.
Neue Phinomenologie in der Diskussion, Berlin: Akademie Verlag,
S. 75-91.

Schmitz, Hermann (1965): System der Philosophie. Bd. 2, Erster Teil: Der
Leib, Bonn: Karl Alber.

Schratz, Michael/Schwarz, JohannaF./Westfall-Greiter, Tanja (2012):
Lernen als (bildende) Erfahrung. Vignetten in der Praxisforschung,
Innsbruck u. a.: Studienverlag.

Schwarz, Johanna F./Schratz, Michael (2014): »Hospitieren — Beobachten
— Miterfahren. Die Forschungshaltung in der Innsbrucker Vignet-
tenforschung, in: Journal fiir Schulentwicklung, 14 (1), S. 39-43.

Thiiringer Ministerium fir Bildung, Wissenschaft und Kultur (2012):
Thiiringer Lehrplan Geographie (Gymnasium), Erfurt.

Walberg, Hanne (2011): Film-Bildung im Zeichen des Fremden. Ein
bildungstheoretischer Beitrag zur Filmpiadagogik, Bielefeld: tran-
script.

Waldenfels, Bernhard (2012): Grundmotive einer Phinomenologie des
Fremden, Frankfurt a.M.: Suhrkamp Verlag, 4. Aufl.

Waldenfels, Bernhard (2002): Bruchlinien der Erfahrung. Phinome-
nologie, Psychoanalyse, Phinomenotechnik, Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp Verlag.

Waldenfels, Bernhard (2000): Das leibliche Selbst. Vorlesungen zur Phi-
nomenologie des Leibes, Frankfurt a.M.: Suhrkamp Verlag.

Waldenfels, Bernhard (1992): Einfithrung in die Phinomenologie, Miin-
chen: Fink.

Waldenfels, Bernhard (1997): Topographie des Fremden. Studien zur
Phinomenologie des Fremden 1, Frankfurt a.M.: Suhrkamp Verlag.

Waldenfels, Bernhard (1980): Der Spielraum des Verhaltens, Frankfurt
a.M.: Suhrkamp Verlag.

13.02.2026, 09:22:58.


https://doi.org/10.14361/9783839472743-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Nicola Sophie Richter: »Die Natur, die wir selbst sind«

Waldenfels, Bernhard (2004a): »Die Macht der Ereignisse«, in: Marc Rolli
(Hg.), Ereignis auf Franzésisch, Miinchen: Fink.

Zahn, Manuel (2012): Asthetische Film-Bildung. Studien zur Medialitit
und Materialitit filmischer Bildungsprozesse, Bielefeld: transcript.

Zahnen, Barbara (2011): »Vollzug und Sprache Physischer Geogra-
phie und die Frage geographischen Takts, in: Social Geography 6,
S. 47-61.

13.02.2026, 09:22:58.


https://doi.org/10.14361/9783839472743-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

13.02.2026, 09:22:58.


https://doi.org/10.14361/9783839472743-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

