
4 Theoretische Grundlagen II: Subjektivierung, Handlungsfähigkeit und Widerstand 105

4.3 Handlungsfähigkeit und Widerstand bei Bhabha

Wie oben bereits beschrieben, findet sich bei Bhabha ein etwas anders gelagerter Rück-

griff auf Handlungsfähigkeit und Widerstand als bei Butler, da Bhabha sich in seinem

Hauptwerk Die Verortung der Kultur (Bhabha 2011) damit beschäftigt, wie durch den

Kolonialismus die Erzählung der Zivilisation entstanden ist. Diesbezüglich untersucht

er postkoloniale Literatur aus einer diskurs- und machttheoretischen (Foucault), de-

konstruktivistischen (Derrida) und psychoanalytischen (Freud und Lacan) Perspektive.

Grundlegend für Bhabhas Kulturverständnis ist, dass es kein vollständig unterworfenes

kolonialisiertes Subjekt geben kann, da die Kolonialisierung prinzipiell von Wider-

ständen geprägt ist. Er folgt somit den gesellschaftstheoretischen Strömungen, die

die Dezentrierung des Subjekts postulieren und bestreiten, dass es ein einheitliches und

vor allem selbstidentisches Subjekt gibt. In diesem Zusammenhang problematisiert

er auch die in Saids Überlegungen zum Orientalismus (siehe Kapitel 3.2) zum Tragen

kommende totalisierende Vorstellung des Subjekt (vgl. ebd., 106ff.; s.u.). Für Bhabha ist

aber nicht nur die Einheitlichkeit des kolonialisierten, sondern auch die des kolonisie-

renden Subjekts problematisch, da die Erzählung der Zivilisation auf der Erzählung des

Kolonialismus aufbaut (vgl. ebd., 50). Bhabha kommt imHinblick auf die postkolonialen

Kulturen zu folgendem Schluss: »Kulturen sind niemals in sich einheitlich, und sie sind

auch nie einfach dualistisch in ihrer Beziehung des Selbst zum Anderen« (ebd., 54).

Stets im Fokus seiner postkolonialen Untersuchungen stehen die Zwischenräume21

der Kultur. Eine zentrale Frage für ihn ist dabei: »Wie werden Subjekte ›zwischen‹ all

diesen ›Bestandteilen‹ der Differenz – oder über diese hinausgehend – geformt (welche

gewöhnlich als Rasse/Klasse/Geschlecht usw. angegeben werden)« (ebd., 2)?

ImZuge dieser Auseinandersetzungen entwickelt Bhabha die theoretischen Figuren

des Dritten Raums, der Hybridität und der Mimikry, die ich im Folgenden im Kontext

von Handlungsfähigkeit undWiderstand vorstellen werde.

Da-Zwischen, Dritter Raum und Hybridität

Für eine Beschreibung des Da-Zwischen, auf das Bhabhamit seiner theoretischen Figur

des Dritten Raums zielt, lohnt es sich, seine kritische Lektüre von Frantz Fanons Schwar-

ze Haut, weiße Masken (2016 [1952]) heranzuziehen. Bhabha stellt fest, dass Fanon »mit

rastloser Dringlichkeit« (Bhabha 2011, 60) nach einer Form sucht, die ihm die Möglich-

keit eröffnet, die Beziehung von Kolonialisierten und Kolonialisierenden als antagonis-

tisch darzustellen. Das Subjekt der Unterdrückung wird von Fanon – durch den kämp-

ferischen Stil des Buches – nicht als dezentriert, sondern als entfremdet konzipiert (vgl.

ebd.,60ff.).ObwohlBhabhaFanonsBucheine enormerevolutionäreKraft zuspricht (vgl.

ebd., 61), stellt er heraus, dass der kämpferische Stil des Buchs zwangsläufig mit totali-

sierenden Antagonismen einhergeht: »Der Ausnahmezustand, aus dem er schreibt, ver-

langt aufrührerischeAntworten,unmittelbare Identifikationen« (ebd.,89). ImAnschluss

21 Offenbar wird Bhabha auch als »Mister In-Between« bezeichnet (Höller, Bhabha 1998a, zitiert in

Struve 2013, 151).

https://doi.org/10.14361/9783839468043-014 - am 14.02.2026, 08:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468043-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


106 Markus Textor: Racial Profiling und Polizeigewalt

an diese Annahmebeginnt Bhabha, Fanon aus einer dekonstruktivistischen undpsycho-

analytischen Perspektive zu begegnen und seinen Text gewissermaßen gegen den Strich

zu lesen. Für Bhabha sind nicht die totalisierenden Antagonismen interessant, sondern

die Zwischenräume, die er in FanonsWerk findet. Dabei hebt er folgenden Satz aus der

Schlussbetrachtung hervor, die er als »Pause« (ebd., 59) in Fanons Argumentation be-

zeichnet: »›Der [Schwarze22] ist nicht. Ebensowenig derWeiße‹« (Fanon 2016 [1952], 197,

[bzw. Fanon 1986, 231 in Bhabha 2011, 59]):

»Die ungefüge Spaltung, die seinen [Fanons; Anm. M. T.] Gedankengang bricht, hält

das dramatische und rätselhafte Gefühl von Veränderungen lebendig. Die vertraute

Koppelung kolonialer Subjekte – Schwarz/Weiß, Selbst/Anderer – wird durch eine kur-

ze Pause gestört, und die traditionellen Begründungen ›rassischer Identität‹ werden

preisgegeben, wann immer sich herausstellt, daß sie auf den narzißtischen Mythen

der négritude oder der weißen kulturellen Überlegenheit beruhen. Es ist dieser hand-

greiflich spürbare Druck von Spaltung und De-Platzierung, der das Schreiben Fanons

bis zum äußersten Rand treibt […].« (Bhabha 2011, 59f.)

Bhabha legt hier nahe,dass Fanon seinBuch zwar vor demHintergrundeinerDezentrie-

rung des Subjekts geschrieben hat, sich dieser aber nicht bewusst war. Durch eine »ver-

zweifelte und vergebliche Suche nach einer Dialektik der Auflösung« (ebd.), die mit die-

ser kämpferischen und antagonistischen Argumentation einhergeht, versucht Fanon,

sich der Dezentrierung zu widersetzen. An dieser Stelle setzt Bhabha mit seiner kri-

tischen Gegenlesart an, indem er die Spaltung selbst zum Gegenstand macht. Da das

Subjekt laut Bhabha »niemals einfach ein Ich-Selbst« (ebd., 76), sondern grundlegend

dezentriert bzw. gespalten ist, kann es sich auch nicht von seiner Entfremdung befrei-

en, sondern kann nur innerhalb der Spaltung (Differenz) handeln. Dabei folgt Bhabha

Lacans Konzept des Spiegelstadiums (siehe Kapitel 3.2) und bringt dieses in einen Zu-

sammenhang mit dem kolonialistischen Verhältnis: »Nicht das kolonialistische Selbst

oder der kolonisierte Andere, sondern die beunruhigende Distanz dazwischen konsti-

tuiert die Figur der kolonialen Andersheit – das auf dem Körper des Schwarzen einge-

schriebeneArtefakt desWeißen« (ebd.,66).NebenderBetonungdieser speziellenUnter-

brechung in Fanons Argumentation betont Bhabhaweiter, dass dort auchweitere Ambi-

valenzen thematisiert werden: »Rasse [sic!] und Sexualität, […] Kultur und Klasse, [und

der Kampf] von psychischer Repräsentation und sozialer Realität« (ebd., 59). Auch hier

wird fürBhabhadasprinzipielleDa-Zwischendeutlich,demerzuspricht,dass esFanons

Argumentation vom »wahren Anderen« (Fanon 2018, 209; vgl. Bhabha 2011, 89) spaltet.

22 Fanon, den Bhabha hier zitiert, spricht imOriginal nicht vom Schwarzen, sondern nutzt dasN-Wort.

Wie ich obenbereits dargelegt habe, schreibe ich diesesWort nicht aus, sondern verwendenorma-

lerweise die AbkürzungN-Wort. In diesem Zitat erachte ich es aber als sinnvoller, Schwarz bzw. der

Schwarze einzusetzen, anstatt die Abkürzung zu verwenden, da die Bezeichnung Schwarz heute als

antagonistischer Gegenpol zu weiß verstanden werden kann (siehe Einleitung und Forschungsin-

teresse). Obwohl an dieser Stelle auch eine genderneutrale Beschreibung möglich wäre, habe ich

mich vor demHintergrund von FanonsWerk und der darin sehr präsentenDarstellung von rassisti-

schen Sexualisierungen SchwarzerMänner dafür entschieden, diemännliche Formbeizubehalten.

https://doi.org/10.14361/9783839468043-014 - am 14.02.2026, 08:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468043-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Theoretische Grundlagen II: Subjektivierung, Handlungsfähigkeit und Widerstand 107

Resümierend erklärt er: »Im Grenzgebiet, im Da-zwischen von schwarzem Körper

und weißem Körper, besteht eine Spannung zwischen Bedeutung und Sein. […] Gerade

aus solchen – sowohl psychischenwie politischen – Spannungen entsteht eine Strategie

der Subversion« (Bhabha 2011, 92).DiesesDa-Zwischenfindet seine theoretischeZuspit-

zung in Bhabhas Figur des Dritten Raums:

»Eben jener Dritte Raum konstituiert, obwohl ›in sich‹ nicht repräsentierbar, die dis-

kursiven Bedingungen der Äußerung, die dafür sorgen, daß die Bedeutung und die

Symbole von Kultur nicht von allem Anfang an einheitlich und festgelegt sind und daß

selbst ein und dieselben Zeichen neu belegt, übersetzt, rehistorisiert und gelesen wer-

den können.« (Ebd., 57)

Der Dritte Raum ist also einerseits die Bedingung jeglicher Äußerung und andererseits

sind in dieser Bedingung bereits die Möglichkeiten angelegt, aus dem antagonistischen

Verhältnis auszubrechen, das dominante Subjektpositionierungen wie Schwarz und

weiß aufrechtzuerhalten versucht. Bei dieser Theoretisierung orientiert sich Bhabha an

der Sprachphilosophie Derridas und hier vor allem an dessen Konzept der différance23

(vgl. ebd., 85ff.).

An dieser Stelle kann auchBhabhasKritik an SaidsKonzept desOrientalismus (siehe

Kapitel 3.2) erwähntwerden (vgl.weiterführendCastroVarela,Dhawan 2015, 221ff.).Der

Orientalismus als Ort ist für Bhbaha »ständig von diachronischen Formen derGeschich-

te und der Erzählung, von Zeichen der Instabilität bedroht« (ebd., 105). Weiter schreibt

er: »Die Begriffe, die Saids Orientalismus zu etwas Einheitlichem machen – die Inten-

tionalität und einseitige Richtung der kolonialen Macht –, einen auch das Subjekt der

kolonialen Äußerung« (ebd., 107). Obwohl sich Bhabha des für die damalige Zeit bahn-

brechenden und für den kolonialen Diskurs enthüllenden Charakters von Saids Studie

bewusst ist, schlägt er vor, sie einer Erweiterung zu unterziehen (vgl. ebd., 106). Zusam-

menfassend sind es vor allem die »Geschlossenheit und Kohärenz« (ebd., 107) in Saids

Werk, die Bhabha hier kritisiert und aufzubrechen versucht.

23 Derridabeschreibtmit diesemKonzept, dass sichhinter denDifferenzen, die der abendländischen

Philosophie bekannt sind und die sich in den Systemen der Sprache niederschlagen, noch eine

Ebene verbirgt, die weder benenn- noch abbildbar ist. Diese Ebene nennt er différance: »Dieser

ökonomische Begriff bezeichnet die Produktion des Differierens im doppelten Sinne des Wortes

[différer – aufschieben/(von einander) verschieden sein]« (Derrida 1983, 44). Derrida betont aller-

dings, dass die différance weder als Struktur noch als Ursprung zu denken ist, sondern als »der

nicht-volle, nicht-einfache Ursprung der Differenzen. Folglich kommt ihr der Name ›Ursprung‹

nicht mehr zu« (Derrida 2004 [1988], 123). Die différance ist für ihn »jene Bewegung, durch die

sich Sprache oder jeder Code, jedes Verweisungssystem im allgemeinen ›historisch‹ als Gewebe

von Differenzen konstituiert« (ebd., 124). Das von ihm geschaffene Kunstwort différance schreibt

er bewusst mit einem ›a‹ statt einem ›e‹, um darauf aufmerksam zu machen, dass différance trotz

dieser Schreibweise genauso ausgesprochen wird wie das Wort différence. Hierdurch verdeutlicht

er, dass es eine Differenz zwischen der gesprochenen und der geschriebenen Schrift gibt und dass

Differenzen existieren, die nur imMediumder Schrift wahrnehmbar sind (vgl. ebd., 110ff.). Da sich

Bhabha bei der Theoretisierung des Dritten Raums am ›a‹ der différance orientiert, spricht er auch

vom »postkoloniale[n] Zirkulieren des a« (Bhabha 2011, 85).

https://doi.org/10.14361/9783839468043-014 - am 14.02.2026, 08:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468043-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


108 Markus Textor: Racial Profiling und Polizeigewalt

In Bezug auf die Gesellschaft bzw. die postkoloniale Kultur, die in Bhabhas Werk

ebenso wie die Rolle der Subjekte reflektiert wird, führt er den Begriff der »kulturelle[n]

Differenz« (ebd., 50ff.) ein, mit dem er gegen das Konzept der »kulturellen Diversität«

(ebd.) argumentiert, da dieses dem antagonistischen Modell Vorschub leistet, indem es

nichtidentische Kulturen zu totalisieren versucht – was impliziert, diese könnten auch

wieder voneinander getrennt werden.Widerstandsmöglichkeiten eröffnen sich Bhabha

zufolge nur in der kulturellen Differenz: »Das Konzept der kulturellen Differenz rückt

das Problem der Ambivalenz kultureller Autorität in den Mittelpunkt: den Versuch der

Herrschaftsausübung imNamen einer kulturellen Überlegenheit, die selbst erst imMo-

ment der Differenzierung produziert wird« (vgl. ebd., 52f.). Hierdurch macht Bhabha

deutlich, dass eine Autorität nur versucht,Macht undHerrschaft herzustellen, und dass

dieserVersuch jederzeit unterwandertwerdenkann.AufdiesenPunktwirdweiter unten

bei der Beschreibung der Mimikry genauer eingegangen.

Bhabhas gesellschafts- und subjekttheoretische Gedanken zum Dritten Raum las-

sen sich als Grundlagentheorie verstehen, mit deren Hilfe sein Konzept der Hybridität

besser verstanden werden kann (vgl. weiterführend Ha 2004, 139ff.). Das Wort Hybridi-

tät stammt aus der Biologie bzw. der Landwirtschaft und bedeutet übersetzt so viel wie

Mischform.24 In Bhabhas Verständnis meint Hybridität hingegen eine Mischform der

Kulturen wie auch der Identitäten. Um dies zu verdeutlichen, führt er die Metapher des

Treppenhauses an:

»Das Treppenhaus als Schwellenraum zwischen den Identitätsbestimmungen wird

zum Prozeß symbolischer Interaktion, zum Verbindungsgefüge, das den Unterschied

zwischen Oben und Unten, Schwarz und Weiß konstruiert. Das Hin und Her des

Treppenhauses, die Bewegung und der Übergang in der Zeit, die es gestattet, verhin-

dern, dass sich Identitäten an seinem oberen oder unteren Ende zu ursprünglichen

Polaritäten festsetzen. Dieser zwischenräumliche Übergang zwischen festen Identi-

fikationen eröffnet die Möglichkeit einer kulturellen Hybridität, in der es einen Platz

für Differenz ohne eine übernommene oder verordnete Hierarchie gibt […].« (Bhabha

2011, 5)

Das Da-Zwischen bzw. der Dritte Raum findet sich somit in der Beschreibung der Hy-

bridität wieder. In Bhabhas Auffassung sind Subjektpositionen stets imWandel und so-

mit nie fixierbar.Die Fluidität, diemit der Treppenhausmetapher veranschaulicht wird,

»enthüllt und de-plaziert die binäre Logik, mit der auf Differenz beruhende Identitä-

ten – Schwarz/Weiß, Selbst/Andere – oft konstruiert werden« (ebd.). Bei der Entfaltung

seinesKonzepts derHybridität orientiert sichBhabha anFoucaultsMachttheorie, in der,

wie oben beschrieben, Macht nicht als auf einen Ort begrenzt, sondern als deplatziert

und automatisiert verstandenwird: »Hybridität ist dasZeichender Produktivität der ko-

lonialen Macht, ihrer flottierenden Kräfte und Fixpunkte; sie ist der Name für die stra-

tegische Umkehrung des Prozesses der Beherrschung durch Verleugnung (das heißt,

24 Thomas Schwarz weist im Rahmen seiner Nachzeichnung der Geschichte des Begriffs darauf hin,

dass er bereits in der Antike Verwendung fand (vgl. Schwarz 2017, 156).

https://doi.org/10.14361/9783839468043-014 - am 14.02.2026, 08:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468043-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Theoretische Grundlagen II: Subjektivierung, Handlungsfähigkeit und Widerstand 109

der Produktion diskriminatorischer Identitäten, durch die die ›reine‹ und ursprüngli-

che Identität der Autorität sichergestellt wird) […] Sie offenbart die notwendige Defor-

mation und De-platzierung sämtlicher Orte von Diskriminierung« (ebd., 165). Bhabha

geht davon aus, dass Gesellschaften bzw. Kulturen durch Hybridität transformiert wer-

denkönnen,erweißaber auch,dasshegemonialeGesellschaften immerauchversuchen,

Subjektpositionen zu fixieren und somit Hybridität zu verhindern (vgl. ebd., 170ff.). Als

besonders grausames Beispiel für eine solche Subjektfixierung führt er den serbischen

Nationalismus an, dem es nur durch Genozide gelungen sei, »die bloße Idee einer rei-

nen, ›ethnisch gesäuberten‹ nationalen Identität« (ebd., 7) zu erhalten. Vereinfacht ge-

sagt existiert für Bhabha das Gegensatzpaar unterdrückt/befreit nicht, vielmehr sind

beide Positionen bereits in sich gespalten. Hybridität bedroht die Herrschaft, weil die

Herrschaft darin besteht, Einheit herzustellen, wo keine Einheit ist.

Hier ist die Ähnlichkeit mit Butlers Geschlechtertheorie am offensichtlichsten. So,

wie Butler darlegt, dass Geschlecht immer schon eine Imitation ist, es mithin kein wah-

res vordiskursives Geschlecht, sondern nur eine Perfomance gibt, legt Bhabha dar, dass

postkoloniale Gesellschaften sich auf eine Idee der Einheit berufen, wodurch koloniale

Erzählungen ebenfalls Imitationen bleiben.

Hall stimmt Bhabha einerseits darin zu, dass durch Hybridität Herrschaft unter-

wandert werden kann, betont aber andererseits den repressiven Aspekt der Hybridität:

»Unter Bedingungen der Diaspora sind Menschen oft gezwungen, verschiedene, mul-

tiple oder Bindestrichpositionen der Identifizierung einzunehmen« (Hall 2016c [2004],

209f.). Er führt diesbezüglich einige bildhafte Beispiele an:

»Der […] asiatische Bilanzbuchhalter im Anzug, der in einem [britischen; Anm. M. T.]

Vorort lebt, seine Kinder auf die Privatschule schickt, Readers Digest und Bhagavad-

Gita liest, oder der schwarze Teenager, der DJ in einer Disco ist, Jungle Music spielt,

aber Manchester United unterstützt, oder der muslimische Student, der weite Hip-

Hop-Jeans im Straßenstil trägt, aber bei den Freitagsgebeten nie fehlt – sie alle sind

in unterschiedlicher Weise ›hybridisiert‹. […] Sie alle handeln ihre Kultur irgendwo im

Spektrum der Différance aus, in dem die gespalteten (zerrissenen) Zeiten, Generatio-

nen, Räume und Informationen sich der übersichtlichen Einordnung widersetzen.«

(Ebd., 210)

Obwohl Hall also davon ausgeht, dass Hybridität »›Kultur‹ erschüttern« (ebd., 207)

kann, beschreibt er sie gleichzeitig auch als einen »Prozess kultureller Übersetzung, der

qualvoll ist, weil er nie abgeschlossen ist, sondern immer unentscheidbar bleibt« (ebd.,

208).25 Unabhängig davon, ob Hybridität nun als selbstermächtigend oder als qualvoll

25 Um diesen qualvollen Aspekt der Hybridität an einem Beispiel aus Deutschland zu verdeutlichen,

möchte ich eine Passage aus der Autobiografie von Marcel Reich-Ranicki anführen, in der er sei-

ne erste Begegnung mit Günther Grass schildert: »Günther Grass […] wollte von mir wissen: ›Was

sind Sie denn nun eigentlich – ein Pole, ein Deutscher oder wie? Die Worte ›oder wie‹ deuteten

wohl noch auf eine dritte Möglichkeit hin. Ich antwortete rasch: ›Ich bin ein halber Pole, ein halber

Deutscher und ein ganzer Jude‹. Grass schien überrascht, doch war er offensichtlich zufrieden […].

Auch ich fand meine spontane Äußerung ganz hübsch, aber eben nur hübsch. Denn diese arith-

metische Formel war so effektvoll wie unaufrichtig: Hier stimmte kein einziges Wort. Nie war ich

ein halber Pole, nie ein halber Deutscher – und ich hatte keinen Zweifel, daß ich es nie werden

https://doi.org/10.14361/9783839468043-014 - am 14.02.2026, 08:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468043-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


110 Markus Textor: Racial Profiling und Polizeigewalt

wahrgenommen wird, wird in all diesen Auseinandersetzungen ersichtlich, dass sie

immer mit Handlungsfähigkeit einhergeht.

Im Folgenden stelle ich Bhabhas Konzept der Mimikry vor, da es an die hier disku-

tierten Konzepte angeschlossen und vor allem in Bezug auf Racial Profiling als sehr wir-

kungsvoll erachtet werden kann.

Mimikry als Handlungsfähigkeit

Das Konzept der Mimikry, mit dem in der Biologie die Tarnung von Lebewesen durch

Anpassung bzw. Täuschung beschrieben wird, wird von Bhabha in Anlehnung an La-

canspsychoanalytischeTheorie verwendet,umnachzuzeichnen,wiekolonialisierteSub-

jekte handeln (vgl. Hermes 2017, 135). Mimikry als Handlung ist dabei allerdings nicht

mit einer bewussten Strategie der Tarnung gleichzusetzen, sondern muss auf ähnliche

Weise gedacht werden wie der oben beschriebene nicht intendierte Machteffekt (vgl.

Butler 2016 [1997], 218). Bhabha findet hierfür die Bezeichnung der »Identitäts-Effekte«

(Bhabha 2011, 134).

Mimikry ist in Bhabhas Verständnis auch nicht ausschließlich als Tarnung oder gar

als Versteck (bspw. im Sinne Sedgwicks26) zu verstehen, sondern umfasst die gesamte

Handlungsfähigkeit der kolonialisierten Subjekte, die auf einer komplexen Verschrän-

kung von Aneignung, Nichtaneignung, Imitation und Verfremdung beruht. Bhabha

stellt fest, dass die kolonialisierten Subjekte erstens nie vollständig kolonialisiert wer-

den und sie sich zweitens die koloniale Kultur nie komplett aneignen können. Dies

resultiert daraus, dass die koloniale Kultur, wie oben dargelegt, trotz ihres Versuchs,

Subjektpositionen zu fixieren, nicht einheitlich, sondern gespalten ist (vgl. ebd.). Die-

sem Verhältnis wohnt bereits das Moment des Widerstands inne: »Die Ambivalenz der

Mimikry – fast, aber nicht ganz – legt den Schluss nahe, daß die fetischisierte koloniale

Kultur potentiell und strategisch ein Aufruf zu Aufruhr undWiderspruch ist« (ebd., 134)

Mimikry ist deshalb »Ähnlichkeit und Bedrohung in einem« (ebd., 127): »Das Bedrohliche

an der Mimikry besteht in ihrer doppelten Sicht, die durch Enthüllung der Ambivalenz

des kolonialen Diskurses gleichzeitig dessen Autorität aufbricht« (ebd., 130). Dies ge-

schieht durch eine narzisstische Kränkung, die die koloniale Autorität erfährt, wenn sie

mit der Mimikry konfrontiert wird und dabei erkennen muss, dass die koloniale Kultur

unterwanderbar ist (vgl. ebd., 131f.).

würde. Ich war auch nie in meinem Leben ein ganzer Jude, ich bin es auch heute nicht« (Reich-

Ranicki 1999, 11f.). Obwohl sich Reich-Ranicki durch die Einnahme dieser hybriden Identität den

Anrufungen Grass’ widersetzen kann und somit durchaus widerständig handelt, gibt er preis, dass

ihn diese Positionierung im Da-Zwischen beschäftigt, ihm gar »Kummer« (ebd.) bereitet hat.

26 Eve Kosofsky Sedgwick beschreibt in Epistemologie des Verstecks (Sedgwick 2003), welche Rolle dem

Versteck bei heterosexistischer Diskriminierung bzw. Unterdrückung zukommt. Der Akt des Ver-

steckens bzw. der Geheimhaltung der sexuellen Orientierung stellt für sie ein erzwungenes Ver-

hältnis dar, andererseits arbeitet sie heraus, dass das Versteck vor allem bei solchen Diskriminie-

rungsformen relevant ist, bei denen die Betroffenen nicht zwangsläufig durch sichtbareMerkmale

stigmatisiert werden, wie es bspw. bei Rassismus meistens der Fall ist (vgl. ebd. 123). Gleichwohl

gibt Sedgwick zu verstehen, dass das Versteck »ein vibrierendes, widerhallendes Bild für vielemo-

derne Arten der Unterdrückung darstellt« (ebd.).

https://doi.org/10.14361/9783839468043-014 - am 14.02.2026, 08:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468043-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Theoretische Grundlagen II: Subjektivierung, Handlungsfähigkeit und Widerstand 111

Kien Nghi Ha, derMimikry in Anlehnung an Bhabha als »subversive[n]Widerstand in-

nerhalb des Systems der dominanten Diskurse« (Ha 2004, 148) begreift, zieht zur Ver-

anschaulichung den trinidadischen Karneval heran, der ursprünglich von den franzö-

sischen Kolonialist*innen eingeführt worden war, dann aber komplett von der Bevölke-

rung »vereinnahmt und verfälscht« (ebd., 149f.) wurde: »Der Karneval wurde von ihnen

zu ihrem politisch-kulturellen Ausdruck gemacht, der der Erinnerung an die Sklaven-

befreiung gewidmet wurde. Die närrische Zeit mit ihrer beißenden Satire an den ge-

sellschaftlichen Verhältnissen undMachthabern wurde in der Geschichte Trinidads im-

mer wieder zu einem Kulminationspunkt in der Rebellion« (ebd.). Zusammenfassend

beschreibt HaMimikry wie folgt: »Im übertragenen Sinne bezeichnetMimikry eine kul-

turelle Anpassungsfähigkeit, die den Feind in die Irre führt. Als taktisches Kampfmittel

dientMimikry der Tarnung und Verteidigung des vermeintlich Schwächeren« (ebd., 21).

Nun stellt sich die Frage, wie Mimikry mit Racial Profiling und Polizeigewalt in Ver-

bindung gebracht werden kann. Dieser Frage werde ich im Folgenden nachgehen und

dabei diskutieren, warum sich das Konzept auch in diesem Kontext heranziehen lässt,

umwiderständige Praxen zu beschreiben.

Mimikry im Kontext von Racial Profiling

Hierbei ist vor allem der von Bhabha angesprochene Aspekt relevant, dass die Mimikry

unter dem »Schutz der Tarnung« (Bhabha 2011, 134) steht. Das heißt, Mimikry ist zwar

eine Handlungs- und Widerstandspraxis, ihr kommt jedoch in erster Linie eine schüt-

zende Funktion zu. Wie oben beschrieben, können Widerstandspraxen wie das uner-

laubte Sitzenbleiben Rosa Parks’ im Bus oder das unerlaubte NichtausweisenMohamed

WaBailesmit großenRisiken einhergehen.Vor allembei der Begegnung von Polizei und

Nichtpolizei können sich solche Risiken teilweise in körperlicher Gewalt zum Nachteil

derBetroffenenniederschlagen.Hier kannMimikry eine schützendeFunktion vorÜber-

griffen, aber auch vor nicht gewalttätigen rassistischen Anrufungen haben, indem sich

diebetroffenenSubjekte tarnen.Dies erfolgt bspw.dadurch,dass sichdie vonRacial Pro-

filing Betroffenen anders kleiden, anders bewegen oder generell anders handeln. In der

schon einigeMale erwähnten Schweizer Studie zu Erfahrungen,Auswirkungen undWi-

derstandsmöglichkeiten vonBetroffenenvonRacial ProfilingwirdaneinerStelle explizit

Mimikry als Tarnung thematisiert:

»Ebony Amer reflektiert, dass sie mit den Blusen, die sie seit einiger Zeit vermehrt

trägt, ›brav‹ aussehe – imGegensatz zu Kleidernmit politischer oder jugendkultureller

Bedeutung, die sie bishermeist trug. Akosua Casely-Hayford erklärt, dass sie, umnicht

als Sexarbeiterinwahrgenommen zuwerden, fast nur schwarze Kleider trage, aber kei-

ne farbigen mehr. Zudem verzichte sie auf kurze Röcke und hohe Schuhe. Durch die

Mimikry, eine Art optische Tarnung, die sie sich zulegt, schafft sie sich ihrer Ansicht

nach Handlungsspielräume, mit denen sie sich freier im öffentlichen Raum bewegen

kann.« (Kollaborative Forschungsgruppe Racial Profiling 2019, 127)

An dieser Stelle kann im Anschluss an das zweite Kapitel dieser Arbeit nochmals darauf

hingewiesen werden, dass Racial Profiling intersektional erfolgt, dass also auch Frauen

https://doi.org/10.14361/9783839468043-014 - am 14.02.2026, 08:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468043-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


112 Markus Textor: Racial Profiling und Polizeigewalt

und andere nichtmännliche Personen betroffen sein können.Wenn sich nun die beiden

Unterdrückungsverhältnisse Rassismus und Sexismus noch mit sexualisierten Vorstel-

lungenüberkreuzen, führt dies,wie das zweiteBeispiel in der zitiertenPassage zeigt, bei

dem es um Racial Profiling gegen Sexarbeiter*innen geht, zu sehr spezifischen Diskri-

minierungsformen. Durch Tarnung gelingt es den genannten Frauen nun, sich vor den

rassistisch-sexistischen Anrufungen der Polizei zu schützen. Tino Plümecke und Clau-

dia S.Wilopo, die an der Schweizer Studie beteiligt waren, führen in einemAufsatz noch

weitere solcher Tarnstrategien an. Sie zitieren einen der Interviewpartner:

»›If you don’t want to get controlled you wear a shirt nicely. […] So that’s one strategy,

the dressing.‹ Chilongo spricht damit auch eine Taktik an, von der mehrere Interview-

te berichten; nämlich die widerständige Verwendung bestimmter Kleidungsstile, die

dazu beitragen kann, weniger in Kontrollen zu geraten. In diesem Sinne stellt Tahar

Baznani seine Kleidung als einen ›Trick‹ dar: ›Actually I do it a lot. […] [W]hen I have an

important meeting […] I wear a nice classic suit with the hat, just to not be recognized

by the police […]. This trick – I used it many times‹ […].‹« (Plümecke, Wilopo 2019, 150)

Hier wird ersichtlich, dass bspw. ein anderer Kleidungsstil vor Racial Profiling schützen

kann. Dies lässt sich unter Rückgriff auf andere Studien bekräftigen. So macht Kideste

MariamWilder-Bonner auf den Umstand aufmerksam, dass Menschen, die Streetwear

im Hip-Hop-Stil tragen, eher von der Polizei diskriminiert werden: »The distinction in

clothing, however, lends itself to racial considerations, as those adorning batty [sic!]

jeans and fitted caps would be characteristic of Black/Hip Hop culture and often overly

represented as a symbol of gang attire and/or having criminal tendencies« (Wilder-

Bonner 2014, 140). In dieser Studie berichten die Teilnehmenden überdies, dass sie

beobachten konnten, dass weiße Personen, die keine Hip-Hop-Kleidung trugen, nicht

von der Polizei kontrolliert wurden (vgl. ebd.). In der zitierten Sequenz aus demText von

Plümecke undWilopo, in der es umdie Tarnungmit schicker Kleidung geht, bezeichnen

die Autor*innen diese Praxis nicht als Mimikry, sondern als »Taktik der Camouflage«

(ebd., 151) und betonen dabei den »bewussten« (ebd.) Aspekt dieser Strategie. Prinzipiell

kann ihnen hier zugestimmt werden, da sich ihre Interviewpartner auf den ersten Blick

freiwillig dazu entschieden haben, sich anders zu kleiden, um nicht mit der Polizei in

Kontakt zu kommen. Allerdingsmuss subjektivierungstheoretisch informiert korrigiert

werden, dass die Subjekte diese Tricks anwenden, um sich vor dem Unterdrückungs-

verhältnis, dem sie ausgesetzt sind, zu schützen. Dies verdeutlicht, dass Mimikry als

Machteffekt und eben nicht als willentliche Entscheidung aufzufassen ist. Freilich ent-

scheiden die Subjekte, so zu handeln und nicht anders. Diese Entscheidung ist aber

im Kontext der Verhältnisse zu betrachten, die die Handlungsfähigkeit hervorgebracht

haben.

Durch den Stilwechsel erfolgt nun eine Aneignung des Stils der weniger diskrimi-

niertenweißenMehrheitsgesellschaft. Das brave Aussehen oder der Anzugmit Hut bei Per-

sonen, die üblicherweise rassistisch diskriminiert werden, ist das, was Bhabha als »fast,

aber nicht ganz« (Bhabha 2011, 134) bezeichnet. Es ist eine subversive Unterwanderung

der dominantenKultur.Die Imitation kann bei der Polizei eine Verwirrung hervorrufen,

die dazu führen kann, dass die Subjekte nicht mehr kontrolliert werden. Somit gelingt

https://doi.org/10.14361/9783839468043-014 - am 14.02.2026, 08:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468043-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Theoretische Grundlagen II: Subjektivierung, Handlungsfähigkeit und Widerstand 113

es ihnen, der Anrufung zu entgehen. Hier könnte nun weiter gefragt werden, inwieweit

dieses individuelle bzw. subjektive Verhältnis die kulturelle Umwertung einleitet, von

der Bhabha spricht (vgl. ebd.), denn auf den ersten Blick dient die Mimikry ausschließ-

lich dem Schutz.

An dieser Stelle möchte ich nochmals auf die Widerstandspraktik der Resignifizie-

rung im Kontext von Racial Profiling zurückkommen und diesbezüglich an die oben zi-

tierte rhetorische Frage Mohamed Wa Bailes erinnern, was passieren würde, wenn im-

mer mehr Personen, die von Racial Profiling betroffen sind, sich nicht mehr ausweisen

würden. Diese Frage könnte nun auch imHinblick auf das widerständige Verhalten der

Mimikry gestellt werden:Waswürde passieren,wenn sich in der Öffentlichkeitmehrere

Personen vor der Polizei tarnen würden? Entgehen diskriminierte Subjekte durch An-

eignung und Fehlaneignung, durch Imitation und Verfremdung den Anrufungen, weil

sie das Verhältnis unterwandern, das den Anrufungen zugrunde liegt?Würde dies nicht

im Umkehrschluss bedeuten, dass sich dadurch auch die ganze Kultur verändern wür-

de? Obschon dieses Gedankenexperiment sicherlich interessant ist, muss hier noch auf

einen wichtigen Punkt eingegangen werden. Plümecke und Wilopo betonen die Ambi-

valenzen, die mit der Tarnung einhergehen, denn eigentlich hatten die Personen teil-

weise gar nicht vor, brav auszusehen oder einen Anzugmit Hut zu tragen, was damit zu-

sammenhängen kann,dass die Tarnung »den eigenenVorlieben oder denModekriterien

der Peers zuwiderläuft« (Plümecke, Wilopo 2019, 150). Dies kann dann zur Konsequenz

haben, dass die Subjekte, die Mimikry anwenden, zwar weniger Gefahr laufen, in Kon-

taktmit der Polizei zu bekommen, jedoch aufgrund des Stilwechsels in anderen Kreisen

Benachteiligungen erleben oder sich dadurch sogar sich selbst entfremdet fühlen. Auch

Louw, Trabold und Mohrfeldt berichten aus der rassismuskritischen Beratungsarbeit,

dass viele Betroffene von Racial Profiling einen »Druck [verspüren], sich zu integrieren

und nicht aufzufallen. Viele davon sind überzeugt, dass sie wiederholten Polizeikontrol-

len nur dann entkommen können,wenn sie sich verstellen und sich in der Öffentlichkeit

so unauffällig wie möglich verhalten« (Louw, Trabold,Mohrfeldt 2016, 35).

Somit zeigt sich, dass Mimikry, auch wenn sie als Handlungsfähigkeit und als Wi-

derstandsform vielversprechend sein mag, qualvoll sein kann, was wiederum an Halls

oben vorgestellte Kritik des Hybriditätskonzepts erinnert (vgl. Hall 2016c [2004], 209f.).

Darüber hinaus gibt es auch die Auffassung, dass ein solches Tarnen manchmal über-

haupt nicht funktioniert. So konstatiert Kristin Henning mit Verweis auf eine Studie

Brunsons: »Young black males cannot escape police surveillance even when they dress

nicely or drive nice cars since such signs of wealth among black youth are presumed to

be associated with drug dealing« (Henning 2017, 70). Diese Feststellung bekräftigt die

in Kapitel 2.2 dargestellte Komplexität von Racial Profiling. Dort wurde erwähnt, dass

gerade schicke bzw. teure Kleidung oder Autos Polizist*innen dazu veranlassen können,

Personen of Color zu verdächtigen (vgl. Harris 2002, 53; Herrnkind 2003, 254).

Mimikry, so wurde in diesem Kapitel deutlich, kann sehr effektiv sein, um sich vor

Racial Profiling und Polizeigewalt zu schützen. Dennoch ist die Praxis mit Vorsicht zu

genießen, da nicht garantiert ist, dass sie überhaupt funktioniert, und sie darüber hin-

aus auch teilweise mit großen Anstrengungen und Strapazen für die Betroffenen ver-

bunden ist.

https://doi.org/10.14361/9783839468043-014 - am 14.02.2026, 08:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468043-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


114 Markus Textor: Racial Profiling und Polizeigewalt

Resümee des vierten Kapitels

Mit der subjektivierungstheoretisch informierten Perspektive, die in diesem Kapitel

vorgestellt und diskutiert wurde, kann die Subjektwerdung und die damit einhergehen-

de Gleichzeitigkeit von Unterwerfung und Handlungsfähigkeit beschrieben werden.

Die Unterwerfung erfolgt unter gesellschaftlicheMachtverhältnisse wie Rassismus oder

Sexismus und geht immer mit Normalitätsvorstellungen einher. Subjekte sind somit

nicht schon immer Subjekte, sondern werden erst zu solchen, indem sie als Individuen

von gesellschaftlichen Verhältnissen angerufen werden. Im Subjektivierungsprozess

stellt die Anrufung allerdings nur den Beginn des Prozesses dar, weil sich die Subjekte

performativ zu dieser Anrufungund zudarauffolgendenAnrufungen verhaltenmüssen.

Mit dem Konzept der Performativität kann beschrieben werden, wie gesellschaftliche

Normen, die Bezug auf die entsprechenden Anrufungen nehmen, zitiert werden. Diese

Normzitierung, die von den Subjekten ständig wiederholt werden muss, ist bereits ein

Handeln an sich, unterliegt jedoch keinem freien Willen, sondern wird aufgrund des

Wiederholungszwangs als Machteffekt erachtet. Handlungsfähigkeit ist demnach in

einer subjektivierungstheoretisch informierten Perspektive immer an Machtverhält-

nisse geknüpft. Da die Norm allerdings eine Idealvorstellung ist und aufgrund dessen

niemals ganz erreicht werden kann, birgt die Normzitierung auch die Möglichkeit von

Widerstand. Denn in der Wiederholung der Norm kann eine Variation erfolgen, die die

Norm – auch subversiv – verändern kann. Normvorstellungen werden hierdurch brü-

chig und können neu verhandelt werden. Mit dem Konzept der Resignifizierung kann

deutlich dargestellt werden, wie sich Normen subversiv verändern lassen: Anrufungen,

die ursprünglich verletzen sollten, werden positiv, also ent-verletzend, angenommen,

wodurch den bisherigen Begriffen eine neue Bedeutung verliehen wird. Dass dies nicht

nur auf der sprachlichen, sondern auch auf der körperlichen Ebene erfolgen kann,

konnte beispielhaft im Kontext von Racial Profiling gezeigt werden. Denn auch durch

Handlungen können Verhältnisse resignifiziert werden. Gleichwohl birgt dieses Wi-

dersetzen auch Risiken, die ebenfalls erwähnt und diskutiert wurden. In Bezug auf

Racial Profiling und Polizeigewalt wurde noch eineweitere subversiveWiderstandsform

vorgestellt, die unter Umständenweniger riskant, sondern eher schützend ist:Mimikry.

Die Handlungsfähigkeit, die die Subjekte durch Mimikry bekommen, wird vor allem

durch die Tarnung wirkmächtig, durch die Normalitätsvorstellungen irritiert werden

können. Diese Irritation führt dann einerseits zum Schutz der bedrohten Subjekte,

andererseits fordert sie den hegemonialen Diskurs der Normalität heraus, indem sie

bspw. rassistische und sexistische Verhältnisse dekonstruiert.

Insgesamt kann mit diesem Kapitel nachvollziehbar gemacht werden, wie Subjek-

tivierung, Handlungsfähigkeit und Widerstand zusammenhängen. Mit einer subjekti-

vierungstheoretisch informierten Perspektive lässt sich auch die oben beschriebene Re-

ziprozität des Otherings besser verstehen und zudem aufzeigen, inwiefern bspw. auch

in Otheringprozessen Subversion denkbar ist. Mit einer solchen Perspektive lässt sich

ferner beschreiben, wie Subjekte mit der rassistischen Praxis des Racial Profilings um-

gehen, wie sie diesem Verhältnis also unterworfen werden, aber auch, wie sie in dieser

Unterwerfung handeln können und welche Möglichkeiten des Widerstands sich für sie

ergeben.

https://doi.org/10.14361/9783839468043-014 - am 14.02.2026, 08:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468043-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Theoretische Grundlagen II: Subjektivierung, Handlungsfähigkeit und Widerstand 115

Alle bisher thematisierten Aspekte stellen den theoretischen Analyserahmen dieser

Arbeit dar. Im folgenden Kapitel werde ich diskutieren, wie ich dem Forschungsgegen-

standmethodisch begegnen werde.

https://doi.org/10.14361/9783839468043-014 - am 14.02.2026, 08:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468043-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839468043-014 - am 14.02.2026, 08:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468043-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

