4 Theoretische Grundlagen Il: Subjektivierung, Handlungsfahigkeit und Widerstand
4.3 Handlungsfahigkeit und Widerstand bei Bhabha

Wie oben bereits beschrieben, findet sich bei Bhabha ein etwas anders gelagerter Riick-
griff auf Handlungsfihigkeit und Widerstand als bei Butler, da Bhabha sich in seinem
Hauptwerk Die Verortung der Kultur (Bhabha 2011) damit beschiftigt, wie durch den
Kolonialismus die Erzihlung der Zivilisation entstanden ist. Diesbeziiglich untersucht
er postkoloniale Literatur aus einer diskurs- und machttheoretischen (Foucault), de-
konstruktivistischen (Derrida) und psychoanalytischen (Freud und Lacan) Perspektive.
Grundlegend fir Bhabhas Kulturverstindnis ist, dass es kein vollstindig unterworfenes
kolonialisiertes Subjekt geben kann, da die Kolonialisierung prinzipiell von Wider-
stinden geprigt ist. Er folgt somit den gesellschaftstheoretischen Strémungen, die
die Dezentrierung des Subjekts postulieren und bestreiten, dass es ein einheitliches und
vor allem selbstidentisches Subjekt gibt. In diesem Zusammenhang problematisiert
er auch die in Saids Uberlegungen zum Orientalismus (siehe Kapitel 3.2) zum Tragen
kommende totalisierende Vorstellung des Subjekt (vgl. ebd., 106ft.; s.u.). Fir Bhabha ist
aber nicht nur die Einheitlichkeit des kolonialisierten, sondern auch die des kolonisie-
renden Subjekts problematisch, da die Erzdhlung der Zivilisation auf der Erzihlung des
Kolonialismus aufbaut (vgl. ebd., 50). Bhabha kommt im Hinblick auf die postkolonialen
Kulturen zu folgendem Schluss: »Kulturen sind niemals in sich einheitlich, und sie sind
auch nie einfach dualistisch in ihrer Beziehung des Selbst zum Anderen« (ebd., 54).
Stets im Fokus seiner postkolonialen Untersuchungen stehen die Zwischenriume®
der Kultur. Eine zentrale Frage fiir ihn ist dabei: »Wie werden Subjekte >zwischenc all
diesen >Bestandteilen« der Differenz — oder tiber diese hinausgehend — geformt (welche
gewohnlich als Rasse/Klasse/Geschlecht usw. angegeben werden)« (ebd., 2)?

Im Zuge dieser Auseinandersetzungen entwickelt Bhabha die theoretischen Figuren
des Dritten Raums, der Hybriditit und der Mimikry, die ich im Folgenden im Kontext
von Handlungsfihigkeit und Widerstand vorstellen werde.

Da-Zwischen, Dritter Raum und Hybriditat

Fir eine Beschreibung des Da-Zwischen, auf das Bhabha mit seiner theoretischen Figur
des Dritten Raums zielt, lohnt es sich, seine kritische Lektiire von Frantz Fanons Schwar-
ze Haut, weifSe Masken (2016 [1952]) heranzuziehen. Bhabha stellt fest, dass Fanon »mit
rastloser Dringlichkeit« (Bhabha 2011, 60) nach einer Form sucht, die ihm die Moglich-
keit eroffnet, die Beziehung von Kolonialisierten und Kolonialisierenden als antagonis-
tisch darzustellen. Das Subjekt der Unterdriickung wird von Fanon — durch den kimp-
ferischen Stil des Buches — nicht als dezentriert, sondern als entfremdet konzipiert (vgl.
ebd., 6oft.). Obwohl Bhabha Fanons Buch eine enorme revolutionire Kraft zuspricht (vgl.
ebd., 61), stellt er heraus, dass der kimpferische Stil des Buchs zwangsldufig mit totali-
sierenden Antagonismen einhergeht: »Der Ausnahmezustand, aus dem er schreibt, ver-
langt aufrithrerische Antworten, unmittelbare Identifikationen« (ebd., 89). Im Anschluss

21 Offenbar wird Bhabha auch als »Mister In-Between« bezeichnet (Héller, Bhabha 1998a, zitiert in
Struve 2013, 151).

- am 14.02.2028, 08:00:36. Op

105


https://doi.org/10.14361/9783839468043-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

106

Markus Textor: Racial Profiling und Polizeigewalt

an diese Annahme beginnt Bhabha, Fanon aus einer dekonstruktivistischen und psycho-
analytischen Perspektive zu begegnen und seinen Text gewissermafien gegen den Strich
zu lesen. Fir Bhabha sind nicht die totalisierenden Antagonismen interessant, sondern
die Zwischenriume, die er in Fanons Werk findet. Dabei hebt er folgenden Satz aus der
Schlussbetrachtung hervor, die er als »Pause« (ebd., 59) in Fanons Argumentation be-
zeichnet: »Der [Schwarze?*] ist nicht. Ebenso wenig der Weif3e« (Fanon 2016 [1952], 197,
[bzw. Fanon 1986, 231 in Bhabha 2011, 59]):

»Die ungefiige Spaltung, die seinen [Fanons; Anm. M. T.] Gedankengang bricht, hilt
das dramatische und ratselhafte Gefiihl von Verinderungen lebendig. Die vertraute
Koppelung kolonialer Subjekte — Schwarz/Weif, Selbst/Anderer—wird durch eine kur-
ze Pause gestort, und die traditionellen Begriindungen srassischer Identitat« werden
preisgegeben, wann immer sich herausstellt, da sie auf den narzifitischen Mythen
der négritude oder der weiRen kulturellen Uberlegenheit beruhen. Es ist dieser hand-
greiflich splrbare Druck von Spaltung und De-Platzierung, der das Schreiben Fanons
bis zum duflersten Rand treibt [...].« (Bhabha 2011, 59f)

Bhabhalegt hier nahe, dass Fanon sein Buch zwar vor dem Hintergrund einer Dezentrie-
rung des Subjekts geschrieben hat, sich dieser aber nicht bewusst war. Durch eine »ver-
zweifelte und vergebliche Suche nach einer Dialektik der Auflésung« (ebd.), die mit die-
ser kimpferischen und antagonistischen Argumentation einhergeht, versucht Fanon,
sich der Dezentrierung zu widersetzen. An dieser Stelle setzt Bhabha mit seiner kri-
tischen Gegenlesart an, indem er die Spaltung selbst zum Gegenstand macht. Da das
Subjekt laut Bhabha »niemals einfach ein Ich-Selbst« (ebd., 76), sondern grundlegend
dezentriert bzw. gespalten ist, kann es sich auch nicht von seiner Entfremdung befrei-
en, sondern kann nur innerhalb der Spaltung (Differenz) handeln. Dabei folgt Bhabha
Lacans Konzept des Spiegelstadiums (siehe Kapitel 3.2) und bringt dieses in einen Zu-
sammenhang mit dem kolonialistischen Verhaltnis: »Nicht das kolonialistische Selbst
oder der kolonisierte Andere, sondern die beunruhigende Distanz dazwischen konsti-
tuiert die Figur der kolonialen Andersheit — das auf dem Korper des Schwarzen einge-
schriebene Artefakt des WeifRen« (ebd., 66). Neben der Betonung dieser speziellen Unter-
brechung in Fanons Argumentation betont Bhabha weiter, dass dort auch weitere Ambi-
valenzen thematisiert werden: »Rasse [sic!] und Sexualitit, [...] Kultur und Klasse, [und
der Kampf] von psychischer Reprisentation und sozialer Realitit« (ebd., 59). Auch hier
wird fiir Bhabha das prinzipielle Da-Zwischen deutlich, dem er zuspricht, dass es Fanons
Argumentation vom »wahren Anderen« (Fanon 2018, 209; vgl. Bhabha 2011, 89) spaltet.

22 Fanon,den Bhabha hierzitiert, sprichtim Original nicht vom Schwarzen, sondern nutzt das N-Wort.
Wieich oben bereits dargelegt habe, schreibe ich dieses Wort nicht aus, sondern verwende norma-
lerweise die Abkiirzung N-Wort. In diesem Zitat erachte ich es aber als sinnvoller, Schwarz bzw. der
Schwarze einzusetzen, anstatt die Abkiirzung zu verwenden, da die Bezeichnung Schwarz heute als
antagonistischer Gegenpol zu weif verstanden werden kann (siehe Einleitung und Forschungsin-
teresse). Obwohl an dieser Stelle auch eine genderneutrale Beschreibung moglich ware, habe ich
mich vor dem Hintergrund von Fanons Werk und der darin sehr priasenten Darstellung von rassisti-
schen Sexualisierungen Schwarzer Manner dafir entschieden, die mannliche Form beizubehalten.

- am 14.02.2028, 08:00:36. Op



https://doi.org/10.14361/9783839468043-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Theoretische Grundlagen Il: Subjektivierung, Handlungsfahigkeit und Widerstand

Resiimierend erklirt er: »Im Grenzgebiet, im Da-zwischen von schwarzem Kérper
und weiflem Korper, besteht eine Spannung zwischen Bedeutung und Sein. [...] Gerade
aus solchen - sowohl psychischen wie politischen — Spannungen entsteht eine Strategie
der Subversion« (Bhabha 2011, 92). Dieses Da-Zwischen findet seine theoretische Zuspit-
zung in Bhabhas Figur des Dritten Raums:

»Eben jener Dritte Raum konstituiert, obwohl >in sich< nicht reprasentierbar, die dis-
kursiven Bedingungen der Auferung, die dafiir sorgen, daR die Bedeutung und die
Symbole von Kultur nicht von allem Anfang an einheitlich und festgelegt sind und da
selbst ein und dieselben Zeichen neu belegt, iibersetzt, rehistorisiert und gelesen wer-
den kénnen.« (Ebd., 57)

Der Dritte Raum ist also einerseits die Bedingung jeglicher Auferung und andererseits
sind in dieser Bedingung bereits die Moglichkeiten angelegt, aus dem antagonistischen
Verhiltnis auszubrechen, das dominante Subjektpositionierungen wie Schwarz und
weifs aufrechtzuerhalten versucht. Bei dieser Theoretisierung orientiert sich Bhabha an
der Sprachphilosophie Derridas und hier vor allem an dessen Konzept der différance
(vgl. ebd., 85ft.).

An dieser Stelle kann auch Bhabhas Kritik an Saids Konzept des Orientalismus (siehe
Kapitel 3.2) erwihnt werden (vgl. weiterfithrend Castro Varela, Dhawan 2015, 221fF.). Der
Orientalismus als Ort ist fiir Bhbaha »stindig von diachronischen Formen der Geschich-
te und der Erzihlung, von Zeichen der Instabilitit bedroht« (ebd., 105). Weiter schreibt
er: »Die Begriffe, die Saids Orientalismus zu etwas Einheitlichem machen - die Inten-
tionalitit und einseitige Richtung der kolonialen Macht —, einen auch das Subjekt der
kolonialen AufRerung« (ebd., 107). Obwohl sich Bhabha des fiir die damalige Zeit bahn-
brechenden und fiir den kolonialen Diskurs enthiillenden Charakters von Saids Studie
bewusst ist, schligt er vor, sie einer Erweiterung zu unterziehen (vgl. ebd., 106). Zusam-
menfassend sind es vor allem die »Geschlossenheit und Kohirenz« (ebd., 107) in Saids
Werk, die Bhabha hier kritisiert und aufzubrechen versucht.

23 Derridabeschreibt mit diesem Konzept, dasssich hinter den Differenzen, die der abendléndischen
Philosophie bekannt sind und die sich in den Systemen der Sprache niederschlagen, noch eine
Ebene verbirgt, die weder benenn- noch abbildbar ist. Diese Ebene nennt er différance: »Dieser
6konomische Begriff bezeichnet die Produktion des Differierens im doppelten Sinne des Wortes
[différer —aufschieben/(von einander) verschieden sein]« (Derrida 1983, 44). Derrida betont aller-
dings, dass die différance weder als Struktur noch als Ursprung zu denken ist, sondern als »der
nicht-volle, nicht-einfache Ursprung der Differenzen. Folglich kommt ihr der Name >Ursprung«
nicht mehr zu« (Derrida 2004 [1988], 123). Die différance ist fiir ihn »jene Bewegung, durch die
sich Sprache oder jeder Code, jedes Verweisungssystem im allgemeinen shistorisch< als Gewebe
von Differenzen konstituiert« (ebd., 124). Das von ihm geschaffene Kunstwort différance schreibt
er bewusst mit einem »ac statt einem »e¢, um darauf aufmerksam zu machen, dass différance trotz
dieser Schreibweise genauso ausgesprochen wird wie das Wort différence. Hierdurch verdeutlicht
er, dass es eine Differenz zwischen der gesprochenen und der geschriebenen Schrift gibt und dass
Differenzen existieren, die nurim Medium der Schrift wahrnehmbar sind (vgl. ebd., 110ff.). Da sich
Bhabha bei der Theoretisierung des Dritten Raums am >a<der différance orientiert, spricht er auch
vom »postkoloniale[n] Zirkulieren des a« (Bhabha 2011, 85).

- am 14.02.2028, 08:00:36. Op

107


https://doi.org/10.14361/9783839468043-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

108

Markus Textor: Racial Profiling und Polizeigewalt

In Bezug auf die Gesellschaft bzw. die postkoloniale Kultur, die in Bhabhas Werk
ebenso wie die Rolle der Subjekte reflektiert wird, fithrt er den Begriff der »kulturelle[n]
Differenz« (ebd., 50ff.) ein, mit dem er gegen das Konzept der »kulturellen Diversitat«
(ebd.) argumentiert, da dieses dem antagonistischen Modell Vorschub leistet, indem es
nichtidentische Kulturen zu totalisieren versucht — was impliziert, diese konnten auch
wieder voneinander getrennt werden. Widerstandsmoglichkeiten eréffnen sich Bhabha
zufolge nur in der kulturellen Differenz: »Das Konzept der kulturellen Differenz riickt
das Problem der Ambivalenz kultureller Autoritit in den Mittelpunkt: den Versuch der
Herrschaftsausiibung im Namen einer kulturellen Uberlegenheit, die selbst erst im Mo-
ment der Differenzierung produziert wird« (vgl. ebd., 52f.). Hierdurch macht Bhabha
deutlich, dass eine Autoritit nur versucht, Macht und Herrschaft herzustellen, und dass
dieser Versuch jederzeit unterwandert werden kann. Auf diesen Punkt wird weiter unten
bei der Beschreibung der Mimikry genauer eingegangen.

Bhabhas gesellschafts- und subjekttheoretische Gedanken zum Dritten Raum las-
sen sich als Grundlagentheorie verstehen, mit deren Hilfe sein Konzept der Hybriditit
besser verstanden werden kann (vgl. weiterfithrend Ha 2004, 139ff.). Das Wort Hybridi-
tit stammt aus der Biologie bzw. der Landwirtschaft und bedeutet iibersetzt so viel wie
Mischform.** In Bhabhas Verstindnis meint Hybriditit hingegen eine Mischform der
Kulturen wie auch der Identititen. Um dies zu verdeutlichen, fithrt er die Metapher des
Treppenhauses an:

»Das Treppenhaus als Schwellenraum zwischen den Identitdtsbestimmungen wird
zum Prozef symbolischer Interaktion, zum Verbindungsgefiige, das den Unterschied
zwischen Oben und Unten, Schwarz und Weif konstruiert. Das Hin und Her des
Treppenhauses, die Bewegung und der Ubergang in der Zeit, die es gestattet, verhin-
dern, dass sich Identitaten an seinem oberen oder unteren Ende zu urspriinglichen
Polarititen festsetzen. Dieser zwischenriumliche Ubergang zwischen festen Identi-
fikationen eroffnet die Moglichkeit einer kulturellen Hybriditét, in der es einen Platz
fiir Differenz ohne eine iibernommene oder verordnete Hierarchie gibt [...].« (Bhabha
2011, 5)

Das Da-Zwischen bzw. der Dritte Raum findet sich somit in der Beschreibung der Hy-
briditit wieder. In Bhabhas Auffassung sind Subjektpositionen stets im Wandel und so-
mit nie fixierbar. Die Fluiditit, die mit der Treppenhausmetapher veranschaulicht wird,
»enthiillt und de-plaziert die biniare Logik, mit der auf Differenz beruhende Identiti-
ten — Schwarz/Weif3, Selbst/Andere - oft konstruiert werden« (ebd.). Bei der Entfaltung
seines Konzepts der Hybriditit orientiert sich Bhabha an Foucaults Machttheorie, in der,
wie oben beschrieben, Macht nicht als auf einen Ort begrenzt, sondern als deplatziert
und automatisiert verstanden wird: »Hybriditit ist das Zeichen der Produktivitit der ko-
lonialen Macht, ihrer flottierenden Krifte und Fixpunkte; sie ist der Name fiir die stra-
tegische Umkehrung des Prozesses der Beherrschung durch Verleugnung (das heifit,

24 Thomas Schwarz weist im Rahmen seiner Nachzeichnung der Geschichte des Begriffs darauf hin,
dass er bereits in der Antike Verwendung fand (vgl. Schwarz 2017, 156).

- am 14.02.2028, 08:00:36. Op



https://doi.org/10.14361/9783839468043-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Theoretische Grundlagen Il: Subjektivierung, Handlungsfahigkeit und Widerstand

der Produktion diskriminatorischer Identititen, durch die die >reine< und urspriingli-
che Identitit der Autoritit sichergestellt wird) [...] Sie offenbart die notwendige Defor-
mation und De-platzierung simtlicher Orte von Diskriminierung« (ebd., 165). Bhabha
geht davon aus, dass Gesellschaften bzw. Kulturen durch Hybriditit transformiert wer-
denkénnen, er weil aber auch, dass hegemoniale Gesellschaften immer auch versuchen,
Subjektpositionen zu fixieren und somit Hybriditit zu verhindern (vgl. ebd., 170ff.). Als
besonders grausames Beispiel fiir eine solche Subjektfixierung fithrt er den serbischen
Nationalismus an, dem es nur durch Genozide gelungen sei, »die blo3e Idee einer rei-
nen, »ethnisch gesiuberten« nationalen Identitit« (ebd., 7) zu erhalten. Vereinfacht ge-
sagt existiert fir Bhabha das Gegensatzpaar unterdriickt/befreit nicht, vielmehr sind
beide Positionen bereits in sich gespalten. Hybriditit bedroht die Herrschaft, weil die
Herrschaft darin besteht, Einheit herzustellen, wo keine Einheit ist.

Hier ist die Ahnlichkeit mit Butlers Geschlechtertheorie am offensichtlichsten. So,
wie Butler darlegt, dass Geschlecht immer schon eine Imitation ist, es mithin kein wah-
res vordiskursives Geschlecht, sondern nur eine Perfomance gibt, legt Bhabha dar, dass
postkoloniale Gesellschaften sich auf eine Idee der Einheit berufen, wodurch koloniale
Erzihlungen ebenfalls Imitationen bleiben.

Hall stimmt Bhabha einerseits darin zu, dass durch Hybriditit Herrschaft unter-
wandert werden kann, betont aber andererseits den repressiven Aspekt der Hybriditat:
»Unter Bedingungen der Diaspora sind Menschen oft gezwungen, verschiedene, mul-
tiple oder Bindestrichpositionen der Identifizierung einzunehmen« (Hall 2016¢ [2004],
209f.). Er fithrt diesbeziiglich einige bildhafte Beispiele an:

»Der [...] asiatische Bilanzbuchhalter im Anzug, der in einem [britischen; Anm. M. T.]
Vorort lebt, seine Kinder auf die Privatschule schickt, Readers Digest und Bhagavad-
Gita liest, oder der schwarze Teenager, der D] in einer Disco ist, Jungle Music spielt,
aber Manchester United unterstiitzt, oder der muslimische Student, der weite Hip-
Hop-Jeans im Straflenstil tragt, aber bei den Freitagsgebeten nie fehlt—sie alle sind
in unterschiedlicher Weise >hybridisiert«. [...] Sie alle handeln ihre Kultur irgendwo im
Spektrum der Différance aus, in dem die gespalteten (zerrissenen) Zeiten, Generatio-
nen, Raume und Informationen sich der lbersichtlichen Einordnung widersetzen.«
(Ebd., 210)

Obwohl Hall also davon ausgeht, dass Hybriditit »Kultur« erschiittern« (ebd., 207)
kann, beschreibt er sie gleichzeitig auch als einen »Prozess kultureller Ubersetzung, der
qualvoll ist, weil er nie abgeschlossen ist, sondern immer unentscheidbar bleibt« (ebd.,
208).”* Unabhingig davon, ob Hybriditit nun als selbstermichtigend oder als qualvoll

25 Umdiesen qualvollen Aspekt der Hybriditat an einem Beispiel aus Deutschland zu verdeutlichen,
mochte ich eine Passage aus der Autobiografie von Marcel Reich-Ranicki anfiithren, in der er sei-
ne erste Begegnung mit Giinther Grass schildert: »Glinther Grass [...] wollte von mir wissen: >Was
sind Sie denn nun eigentlich — ein Pole, ein Deutscher oder wie? Die Worte >oder wie« deuteten
wohl noch auf eine dritte Méglichkeit hin. Ich antwortete rasch:>lch bin ein halber Pole, ein halber
Deutscher und ein ganzer Jude«. Grass schien tiberrascht, doch war er offensichtlich zufrieden [...].
Auch ich fand meine spontane Auferung ganz hiibsch, aber eben nur hiibsch. Denn diese arith-
metische Formel war so effektvoll wie unaufrichtig: Hier stimmte kein einziges Wort. Nie war ich
ein halber Pole, nie ein halber Deutscher— und ich hatte keinen Zweifel, daf ich es nie werden

- am 14.02.2028, 08:00:36. Op

109


https://doi.org/10.14361/9783839468043-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

10

Markus Textor: Racial Profiling und Polizeigewalt

wahrgenommen wird, wird in all diesen Auseinandersetzungen ersichtlich, dass sie
immer mit Handlungsfihigkeit einhergeht.

Im Folgenden stelle ich Bhabhas Konzept der Mimikry vor, da es an die hier disku-
tierten Konzepte angeschlossen und vor allem in Bezug auf Racial Profiling als sehr wir-
kungsvoll erachtet werden kann.

Mimikry als Handlungsfahigkeit

Das Konzept der Mimikry, mit dem in der Biologie die Tarnung von Lebewesen durch
Anpassung bzw. Tiuschung beschrieben wird, wird von Bhabha in Anlehnung an La-
cans psychoanalytische Theorie verwendet, um nachzuzeichnen, wie kolonialisierte Sub-
jekte handeln (vgl. Hermes 2017, 135). Mimikry als Handlung ist dabei allerdings nicht
mit einer bewussten Strategie der Tarnung gleichzusetzen, sondern muss auf dhnliche
Weise gedacht werden wie der oben beschriebene nicht intendierte Machteffekt (vgl.
Butler 2016 [1997], 218). Bhabha findet hierfiir die Bezeichnung der »Identitits-Effekte«
(Bhabha 2011, 134).

Mimikry ist in Bhabhas Verstindnis auch nicht ausschliefllich als Tarnung oder gar
als Versteck (bspw. im Sinne Sedgwicks*®) zu verstehen, sondern umfasst die gesamte
Handlungsfihigkeit der kolonialisierten Subjekte, die auf einer komplexen Verschran-
kung von Aneignung, Nichtaneignung, Imitation und Verfremdung beruht. Bhabha
stellt fest, dass die kolonialisierten Subjekte erstens nie vollstindig kolonialisiert wer-
den und sie sich zweitens die koloniale Kultur nie komplett aneignen konnen. Dies
resultiert daraus, dass die koloniale Kultur, wie oben dargelegt, trotz ihres Versuchs,
Subjektpositionen zu fixieren, nicht einheitlich, sondern gespalten ist (vgl. ebd.). Die-
sem Verhiltnis wohnt bereits das Moment des Widerstands inne: »Die Ambivalenz der
Mimikry - fast, aber nicht ganz — legt den Schluss nahe, daf? die fetischisierte koloniale
Kultur potentiell und strategisch ein Aufruf zu Aufruhr und Widerspruch ist« (ebd., 134)
Mimikry ist deshalb »Ahnlichkeit und Bedrohung in einem« (ebd., 127): »Das Bedrohliche
an der Mimikry besteht in ihrer doppelten Sicht, die durch Enthiillung der Ambivalenz
des kolonialen Diskurses gleichzeitig dessen Autoritit aufbricht« (ebd., 130). Dies ge-
schieht durch eine narzisstische Krinkung, die die koloniale Autoritit erfihrt, wenn sie
mit der Mimikry konfrontiert wird und dabei erkennen muss, dass die koloniale Kultur
unterwanderbar ist (vgl. ebd., 131f.).

wiirde. Ich war auch nie in meinem Leben ein ganzer Jude, ich bin es auch heute nicht« (Reich-
Ranicki 1999, 11f.). Obwohl sich Reich-Ranicki durch die Einnahme dieser hybriden Identitit den
Anrufungen Grass’ widersetzen kann und somit durchaus widerstindig handelt, gibt er preis, dass
ihn diese Positionierung im Da-Zwischen beschaftigt, ihm gar »Kummer« (ebd.) bereitet hat.

26  Eve Kosofsky Sedgwick beschreibt in Epistemologie des Verstecks (Sedgwick 2003), welche Rolle dem
Versteck bei heterosexistischer Diskriminierung bzw. Unterdriickung zukommt. Der Akt des Ver-
steckens bzw. der Geheimhaltung der sexuellen Orientierung stellt fiir sie ein erzwungenes Ver-
haltnis dar, andererseits arbeitet sie heraus, dass das Versteck vor allem bei solchen Diskriminie-
rungsformen relevantist, bei denen die Betroffenen nicht zwangslaufig durch sichtbare Merkmale
stigmatisiert werden, wie es bspw. bei Rassismus meistens der Fall ist (vgl. ebd. 123). Gleichwohl
gibt Sedgwick zu verstehen, dass das Versteck »ein vibrierendes, widerhallendes Bild fiir viele mo-
derne Arten der Unterdriickung darstellt« (ebd.).

- am 14.02.2028, 08:00:36. Op



https://doi.org/10.14361/9783839468043-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Theoretische Grundlagen Il: Subjektivierung, Handlungsfahigkeit und Widerstand

Kien Nghi Ha, der Mimikry in Anlehnung an Bhabha als »subversive[n] Widerstand in-
nerhalb des Systems der dominanten Diskurse« (Ha 2004, 148) begreift, zieht zur Ver-
anschaulichung den trinidadischen Karneval heran, der urspriinglich von den franzo-
sischen Kolonialist*innen eingefithrt worden war, dann aber komplett von der Bevolke-
rung »vereinnahmt und verfilscht« (ebd., 149f.) wurde: »Der Karneval wurde von ihnen
zu ihrem politisch-kulturellen Ausdruck gemacht, der der Erinnerung an die Sklaven-
befreiung gewidmet wurde. Die nirrische Zeit mit ihrer beifenden Satire an den ge-
sellschaftlichen Verhiltnissen und Machthabern wurde in der Geschichte Trinidads im-
mer wieder zu einem Kulminationspunkt in der Rebellion« (ebd.). Zusammenfassend
beschreibt Ha Mimikry wie folgt: »Im tibertragenen Sinne bezeichnet Mimikry eine kul-
turelle Anpassungsfihigkeit, die den Feind in die Irre fithrt. Als taktisches Kampfmittel
dient Mimikry der Tarnung und Verteidigung des vermeintlich Schwicheren« (ebd., 21).

Nun stellt sich die Frage, wie Mimikry mit Racial Profiling und Polizeigewalt in Ver-
bindung gebracht werden kann. Dieser Frage werde ich im Folgenden nachgehen und
dabei diskutieren, warum sich das Konzept auch in diesem Kontext heranziehen lisst,
um widerstindige Praxen zu beschreiben.

Mimikry im Kontext von Racial Profiling

Hierbei ist vor allem der von Bhabha angesprochene Aspekt relevant, dass die Mimikry
unter dem »Schutz der Tarnung« (Bhabha 2011, 134) steht. Das heifdt, Mimikry ist zwar
eine Handlungs- und Widerstandspraxis, ihr kommt jedoch in erster Linie eine schiit-
zende Funktion zu. Wie oben beschrieben, kénnen Widerstandspraxen wie das uner-
laubte Sitzenbleiben Rosa Parks’im Bus oder das unerlaubte Nichtausweisen Mohamed
Wa Bailes mit grofRen Risiken einhergehen. Vor allem bei der Begegnung von Polizei und
Nichtpolizei kénnen sich solche Risiken teilweise in kérperlicher Gewalt zum Nachteil
der Betroffenen niederschlagen. Hier kann Mimikry eine schiitzende Funktion vor Uber-
griffen, aber auch vor nicht gewalttitigen rassistischen Anrufungen haben, indem sich
die betroffenen Subjekte tarnen. Dies erfolgt bspw. dadurch, dass sich die von Racial Pro-
filing Betroffenen anders kleiden, anders bewegen oder generell anders handeln. In der
schon einige Male erwihnten Schweizer Studie zu Erfahrungen, Auswirkungen und Wi-
derstandsmoglichkeiten von Betroffenen von Racial Profiling wird an einer Stelle explizit
Mimikry als Tarnung thematisiert:

»Ebony Amer reflektiert, dass sie mit den Blusen, die sie seit einiger Zeit vermehrt
tragt, »brav<aussehe —im Gegensatz zu Kleidern mit politischer oderjugendkultureller
Bedeutung, die sie bisher meist trug. Akosua Casely-Hayford erklart, dass sie, um nicht
als Sexarbeiterin wahrgenommen zu werden, fast nur schwarze Kleider trage, aber kei-
ne farbigen mehr. Zudem verzichte sie auf kurze Récke und hohe Schuhe. Durch die
Mimikry, eine Art optische Tarnung, die sie sich zulegt, schafft sie sich ihrer Ansicht
nach Handlungsspielrdume, mit denen sie sich freier im 6ffentlichen Raum bewegen
kann.« (Kollaborative Forschungsgruppe Racial Profiling 2019, 127)

An dieser Stelle kann im Anschluss an das zweite Kapitel dieser Arbeit nochmals darauf
hingewiesen werden, dass Racial Profiling intersektional erfolgt, dass also auch Frauen

- am 14.02.2028, 08:00:36. Op

m


https://doi.org/10.14361/9783839468043-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

n

Markus Textor: Racial Profiling und Polizeigewalt

und andere nichtminnliche Personen betroffen sein konnen. Wenn sich nun die beiden
Unterdriickungsverhiltnisse Rassismus und Sexismus noch mit sexualisierten Vorstel-
lungen tiberkreuzen, fithrt dies, wie das zweite Beispiel in der zitierten Passage zeigt, bei
dem es um Racial Profiling gegen Sexarbeiter*innen geht, zu sehr spezifischen Diskri-
minierungsformen. Durch Tarnung gelingt es den genannten Frauen nun, sich vor den
rassistisch-sexistischen Anrufungen der Polizei zu schiitzen. Tino Plimecke und Clau-
dia S. Wilopo, die an der Schweizer Studie beteiligt waren, fithren in einem Aufsatz noch
weitere solcher Tarnstrategien an. Sie zitieren einen der Interviewpartner:

»If you don’t want to get controlled you wear a shirt nicely. [...] So that’s one strategy,
the dressing.< Chilongo spricht damit auch eine Taktik an, von der mehrere Interview-
te berichten; nimlich die widerstindige Verwendung bestimmter Kleidungsstile, die
dazu beitragen kann, weniger in Kontrollen zu geraten. In diesem Sinne stellt Tahar
Baznani seine Kleidung als einen>Trick<dar:>Actually I doita lot. [..] [W]hen | have an
important meeting [..] | wear a nice classic suit with the hat, just to not be recognized
by the police [..]. This trick— I used it many times<[...].« (Plimecke, Wilopo 2019, 150)

Hier wird ersichtlich, dass bspw. ein anderer Kleidungsstil vor Racial Profiling schiitzen
kann. Dies lisst sich unter Riickgriff auf andere Studien bekriftigen. So macht Kideste
Mariam Wilder-Bonner auf den Umstand aufmerksam, dass Menschen, die Streetwear
im Hip-Hop-Stil tragen, eher von der Polizei diskriminiert werden: »The distinction in
clothing, however, lends itself to racial considerations, as those adorning batty [sic!]
jeans and fitted caps would be characteristic of Black/Hip Hop culture and often overly
represented as a symbol of gang attire and/or having criminal tendencies« (Wilder-
Bonner 2014, 140). In dieser Studie berichten die Teilnehmenden iiberdies, dass sie
beobachten konnten, dass weifle Personen, die keine Hip-Hop-Kleidung trugen, nicht
von der Polizei kontrolliert wurden (vgl. ebd.). In der zitierten Sequenz aus dem Text von
Pliimecke und Wilopo, in der es um die Tarnung mit schicker Kleidung geht, bezeichnen
die Autor*innen diese Praxis nicht als Mimikry, sondern als »Taktik der Camouflage«
(ebd., 151) und betonen dabei den »bewussten« (ebd.) Aspekt dieser Strategie. Prinzipiell
kann ihnen hier zugestimmt werden, da sich ihre Interviewpartner auf den ersten Blick
freiwillig dazu entschieden haben, sich anders zu kleiden, um nicht mit der Polizei in
Kontakt zu kommen. Allerdings muss subjektivierungstheoretisch informiert korrigiert
werden, dass die Subjekte diese Tricks anwenden, um sich vor dem Unterdriickungs-
verhiltnis, dem sie ausgesetzt sind, zu schiitzen. Dies verdeutlicht, dass Mimikry als
Machteffekt und eben nicht als willentliche Entscheidung aufzufassen ist. Freilich ent-
scheiden die Subjekte, so zu handeln und nicht anders. Diese Entscheidung ist aber
im Kontext der Verhiltnisse zu betrachten, die die Handlungsfihigkeit hervorgebracht
haben.

Durch den Stilwechsel erfolgt nun eine Aneignung des Stils der weniger diskrimi-
nierten weifSen Mehrheitsgesellschaft. Das brave Aussehen oder der Anzug mit Hut bei Per-
sonen, die iiblicherweise rassistisch diskriminiert werden, ist das, was Bhabha als »fast,
aber nicht ganz« (Bhabha 2011, 134) bezeichnet. Es ist eine subversive Unterwanderung
der dominanten Kultur. Die Imitation kann bei der Polizei eine Verwirrung hervorrufen,
die dazu fithren kann, dass die Subjekte nicht mehr kontrolliert werden. Somit gelingt

- am 14.02.2028, 08:00:36. Op



https://doi.org/10.14361/9783839468043-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Theoretische Grundlagen Il: Subjektivierung, Handlungsfahigkeit und Widerstand

es ihnen, der Anrufung zu entgehen. Hier kénnte nun weiter gefragt werden, inwieweit
dieses individuelle bzw. subjektive Verhiltnis die kulturelle Umwertung einleitet, von
der Bhabha spricht (vgl. ebd.), denn auf den ersten Blick dient die Mimikry ausschlief3-
lich dem Schutz.

An dieser Stelle mochte ich nochmals auf die Widerstandspraktik der Resignifizie-
rung im Kontext von Racial Profiling zuriickkommen und diesbeziiglich an die oben zi-
tierte rhetorische Frage Mohamed Wa Bailes erinnern, was passieren wiirde, wenn im-
mer mehr Personen, die von Racial Profiling betroffen sind, sich nicht mehr ausweisen
wiirden. Diese Frage konnte nun auch im Hinblick auf das widerstindige Verhalten der
Mimikry gestellt werden: Was wiirde passieren, wenn sich in der Offentlichkeit mehrere
Personen vor der Polizei tarnen wiirden? Entgehen diskriminierte Subjekte durch An-
eignung und Fehlaneignung, durch Imitation und Verfremdung den Anrufungen, weil
sie das Verhiltnis unterwandern, das den Anrufungen zugrunde liegt? Wiirde dies nicht
im Umkehrschluss bedeuten, dass sich dadurch auch die ganze Kultur verindern wiir-
de? Obschon dieses Gedankenexperiment sicherlich interessant ist, muss hier noch auf
einen wichtigen Punkt eingegangen werden. Pliimecke und Wilopo betonen die Ambi-
valenzen, die mit der Tarnung einhergehen, denn eigentlich hatten die Personen teil-
weise gar nicht vor, brav auszusehen oder einen Anzug mit Hut zu tragen, was damit zu-
sammenhingen kann, dass die Tarnung »den eigenen Vorlieben oder den Modekriterien
der Peers zuwiderliuft« (Pliimecke, Wilopo 2019, 150). Dies kann dann zur Konsequenz
haben, dass die Subjekte, die Mimikry anwenden, zwar weniger Gefahr laufen, in Kon-
takt mit der Polizei zu bekommen, jedoch aufgrund des Stilwechsels in anderen Kreisen
Benachteiligungen erleben oder sich dadurch sogar sich selbst entfremdet fithlen. Auch
Louw, Trabold und Mohrfeldt berichten aus der rassismuskritischen Beratungsarbeit,
dass viele Betroffene von Racial Profiling einen »Druck [verspiiren], sich zu integrieren
und nicht aufzufallen. Viele davon sind tiberzeugt, dass sie wiederholten Polizeikontrol-
len nur dann entkommen kénnen, wenn sie sich verstellen und sich in der Offentlichkeit
so unauffillig wie moglich verhalten« (Louw, Trabold, Mohrfeldt 2016, 35).

Somit zeigt sich, dass Mimikry, auch wenn sie als Handlungsfihigkeit und als Wi-
derstandsform vielversprechend sein mag, qualvoll sein kann, was wiederum an Halls
oben vorgestellte Kritik des Hybridititskonzepts erinnert (vgl. Hall 2016c [2004], 209f.).
Dariiber hinaus gibt es auch die Auffassung, dass ein solches Tarnen manchmal iber-
haupt nicht funktioniert. So konstatiert Kristin Henning mit Verweis auf eine Studie
Brunsons: »Young black males cannot escape police surveillance even when they dress
nicely or drive nice cars since such signs of wealth among black youth are presumed to
be associated with drug dealing« (Henning 2017, 70). Diese Feststellung bekriftigt die
in Kapitel 2.2 dargestellte Komplexitit von Racial Profiling. Dort wurde erwihnt, dass
gerade schicke bzw. teure Kleidung oder Autos Polizist*innen dazu veranlassen kénnen,
Personen of Color zu verdichtigen (vgl. Harris 2002, 53; Herrnkind 2003, 254).

Mimikry, so wurde in diesem Kapitel deutlich, kann sehr effektiv sein, um sich vor
Racial Profiling und Polizeigewalt zu schiitzen. Dennoch ist die Praxis mit Vorsicht zu
genieflen, da nicht garantiert ist, dass sie iiberhaupt funktioniert, und sie dariiber hin-
aus auch teilweise mit grofien Anstrengungen und Strapazen fiir die Betroffenen ver-
bunden ist.

- am 14.02.2028, 08:00:36. Op

13


https://doi.org/10.14361/9783839468043-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

T4

Markus Textor: Racial Profiling und Polizeigewalt
Resiimee des vierten Kapitels

Mit der subjektivierungstheoretisch informierten Perspektive, die in diesem Kapitel
vorgestellt und diskutiert wurde, kann die Subjektwerdung und die damit einhergehen-
de Gleichzeitigkeit von Unterwerfung und Handlungsfihigkeit beschrieben werden.
Die Unterwerfung erfolgt unter gesellschaftliche Machtverhiltnisse wie Rassismus oder
Sexismus und geht immer mit Normalititsvorstellungen einher. Subjekte sind somit
nicht schon immer Subjekte, sondern werden erst zu solchen, indem sie als Individuen
von gesellschaftlichen Verhiltnissen angerufen werden. Im Subjektivierungsprozess
stellt die Anrufung allerdings nur den Beginn des Prozesses dar, weil sich die Subjekte
performativ zu dieser Anrufung und zu darauffolgenden Anrufungen verhalten miissen.
Mit dem Konzept der Performativitit kann beschrieben werden, wie gesellschaftliche
Normen, die Bezug auf die entsprechenden Anrufungen nehmen, zitiert werden. Diese
Normzitierung, die von den Subjekten stindig wiederholt werden muss, ist bereits ein
Handeln an sich, unterliegt jedoch keinem freien Willen, sondern wird aufgrund des
Wiederholungszwangs als Machteffekt erachtet. Handlungsfihigkeit ist demnach in
einer subjektivierungstheoretisch informierten Perspektive immer an Machtverhilt-
nisse gekniipft. Da die Norm allerdings eine Idealvorstellung ist und aufgrund dessen
niemals ganz erreicht werden kann, birgt die Normzitierung auch die Moglichkeit von
Widerstand. Denn in der Wiederholung der Norm kann eine Variation erfolgen, die die
Norm — auch subversiv — verandern kann. Normvorstellungen werden hierdurch brii-
chig und koénnen neu verhandelt werden. Mit dem Konzept der Resignifizierung kann
deutlich dargestellt werden, wie sich Normen subversiv verindern lassen: Anrufungen,
die urspriinglich verletzen sollten, werden positiv, also ent-verletzend, angenommen,
wodurch den bisherigen Begriffen eine neue Bedeutung verliehen wird. Dass dies nicht
nur auf der sprachlichen, sondern auch auf der korperlichen Ebene erfolgen kann,
konnte beispielhaft im Kontext von Racial Profiling gezeigt werden. Denn auch durch
Handlungen kénnen Verhiltnisse resignifiziert werden. Gleichwohl birgt dieses Wi-
dersetzen auch Risiken, die ebenfalls erwihnt und diskutiert wurden. In Bezug auf
Racial Profiling und Polizeigewalt wurde noch eine weitere subversive Widerstandsform
vorgestellt, die unter Umstinden weniger riskant, sondern eher schiitzend ist: Mimikry.
Die Handlungsfihigkeit, die die Subjekte durch Mimikry bekommen, wird vor allem
durch die Tarnung wirkmichtig, durch die Normalititsvorstellungen irritiert werden
konnen. Diese Irritation fithrt dann einerseits zum Schutz der bedrohten Subjekte,
andererseits fordert sie den hegemonialen Diskurs der Normalitit heraus, indem sie
bspw. rassistische und sexistische Verhiltnisse dekonstruiert.

Insgesamt kann mit diesem Kapitel nachvollziehbar gemacht werden, wie Subjek-
tivierung, Handlungsfihigkeit und Widerstand zusammenhingen. Mit einer subjekti-
vierungstheoretisch informierten Perspektive lisst sich auch die oben beschriebene Re-
ziprozitit des Otherings besser verstehen und zudem aufzeigen, inwiefern bspw. auch
in Otheringprozessen Subversion denkbar ist. Mit einer solchen Perspektive lisst sich
ferner beschreiben, wie Subjekte mit der rassistischen Praxis des Racial Profilings um-
gehen, wie sie diesem Verhiltnis also unterworfen werden, aber auch, wie sie in dieser
Unterwerfung handeln kénnen und welche Méglichkeiten des Widerstands sich fiir sie
ergeben.

- am 14.02.2028, 08:00:36. Op



https://doi.org/10.14361/9783839468043-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Theoretische Grundlagen Il: Subjektivierung, Handlungsfahigkeit und Widerstand 115

Alle bisher thematisierten Aspekte stellen den theoretischen Analyserahmen dieser
Arbeit dar. Im folgenden Kapitel werde ich diskutieren, wie ich dem Forschungsgegen-
stand methodisch begegnen werde.

- am 14.02.2028, 08:00:36. Op



https://doi.org/10.14361/9783839468043-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- am 14.02.2028, 08:00:36.



https://doi.org/10.14361/9783839468043-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

