I Wie (wir glauben, dass) es frither war

Irgendwann begannen die Menschen zu staunen und sich zu wun-
dern. Sie staunten und wunderten sich tiber ihr Dasein sowie iiber die
Welt und deren Besonderheiten. Gewiss fiirchteten sie die Unwigbar-
keiten der Naturgewalten, denen sie sich zuweilen recht schutzlos
ausgeliefert fithlten. Doch in Anbetracht der Schonheit, die sie umgab,
empfanden sie auch Freude, und in ihrem Inneren regte sich das, was
man »Ehrfurcht vor dem Leben« nennen kénnte. Das Wissen um
dessen Zerbrechlichkeit tat ein Ubriges — angesichts des Todes ent-
wickelten sie eine demiitige Haltung.

Als Ausdruck ihrer Bewunderung und ihres Staunens verliehen
die Menschen allen Ereignissen, Gegenstinden und Gegebenheiten
eine besondere Bedeutung, die weit tiber deren sachlichen und ge-
briuchlichen Sinn hinausging. So lebten sie gleichsam in zwei Wel-
ten: in einer Welt des Alltags, in der sie sich hiuslich einrichteten und
sich die Natur und die Dinge zunutze machten, sowie in einer Welt,
die jenseits des Alltags in das weite Reich der Phantasie wies. Die
jenseitige Welt konnte sich in anderen rdumlichen Sphiren, aber auch
in der Natur oder gar inmitten der sozialen Verhiltnisse zeigen. Sie
iiberstieg die normale Sinneswahrnehmung, ohne unsinnlichen Cha-
rakters zu sein. Beide Welten standen nicht etwa unverbunden neben-
einander. Sie waren zwar gesondert, doch eine Bedeutung gewannen
sie erst durch ihren wechselseitigen Bezug aufeinander. Der Alltag bot
immer wieder Anlass, nach einer hinter ihm liegenden Welt zu fra-

ttps://dol.org/10:14361/9783839401002-001 - am 13.02.2026, 13:42:53. Access - [ EEmE



https://doi.org/10.14361/9783839401002-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8 | Gotterdammerung

gen, und das Wissen um sie befihigte die Menschen, die Schwierig-
keiten ihres Daseins zu meistern.

Durch den Umgang mit der jenseitigen Welt lernten die Men-
schen also, in einer Weise an der Natur, an den Dingen und auch
aneinander teilzuhaben, die sich nicht allein am blofen Nutzen orien-
tiert. Allerdings kannten sie ebenso frith schon das, was wir heute
»Kunst« nennen. Sie fabulierten, sangen und musizierten und
schmiickten sich und ihre Hauser. Zwar war auch solches Tun ein
Ausdruck ihres Entziickens iiber das Dasein und iiber die Schonheit
der Welt, doch in den Bereich der »Religion« fiel es nicht.

Um sich der Ordnung ihrer Lebensweise zu vergewissern und
dieser zugleich eine Aura des Weihevollen zu verleihen, erzihlten sich
die Menschen Geschichten — Geschichten vom Ursprung der Welt,
von der Entstehung der Berge, Tiler und Fliisse oder von der Her-
kunft verschiedener Volker und ihrer Sitten und Gebriuche. Viele
dieser Ursprungsgeschichten begannen mit den Sitzen: »Es war, und
es war nicht ...« Wussten die Erzihler und ihre Zuhtrer am Ende gar
um die Vielschichtigkeit und Mehrdeutigkeit von Wahrheit? Wussten
sie um eine Wahrheit, die ihren Ort jenseits der Unterscheidung von
Realitit und Fiktion hat? Womoéglich liegt solcher Redeweise ja eine
Erkenntnis zugrunde, die wir Heutigen uns erst mithsam (wieder)
aneignen (miissen). Aber wire dann die so genannte Postmoderne
nicht eher eine Primoderne und die Moderne nur ein Zwischenspiel?
Jedenfalls verliehen diese Geschichten den Dingen eine besondere
Dignitit und die Bestindigkeit dessen, was wir »Tradition« nennen.
Die Frage, warum die Welt so ist, wie sie ist, wurde somit zufrieden
stellend beantwortet.

Freilich kam es immer wieder vor, dass das Leben der Menschen
aus den Fugen geriet. Unwetter, Wasserfluten, Feuersbriinste, Erdbe-
ben oder Vulkanausbriiche zerstérten miithsam errichtete Wohnstit-
ten, vernichteten die Ernten und losten Hungerkatastrophen aus.
Dann zeigte sich die Natur von ihrer unwirtlichen und grausamen
Seite. Aber auch durch Neid, Missgunst, Habsucht, Machtstreben und
dergleichen mehr konnte es zu allerlei Verwerfungen kommen, die
die Ordnung der menschlichen Lebensumstinde ernstlich bedrohten.
Solche Ereignisse, seien sie natiirlicher oder sozialer Art, schrieben die
Menschen dann bésen und finsteren Michten oder den tiblen Launen

hittps://dol. - am 13.02.2026, 13:42:53. OEEED



https://doi.org/10.14361/9783839401002-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wie (wir glauben, dass) es friher war | 9

der Gétter zu. Das Damonische, das sich sowohl in der sie umgeben-
den Natur als auch inmitten ihrer Gemeinschaft, ja sogar in ihnen
selbst zeigen konnte, musste durch eigens zu diesem Zwecke ausge-
bildete Praktiken gebannt werden. Indem die Menschen besondere
Opfergaben darbrachten, versuchten sie, die Michte der Natur und
des Ubersinnlichen zu besinftigen und wieder gnidig zu stimmen —
schlieflich wussten sie darum, dass sie Schuld auf sich luden, wenn
sie in die Natur eingriffen, indem sie etwa Tiere jagten.

Neben Opfern entwickelten die Menschen andere »Rituale«, die
sie mit der sie umgebenden Welt und miteinander versshnen sollten.
Diese Praktiken waren am jahreszeitlichen Kreislauf von Werden und
Vergehen, am Lebenszyklus von Geburt und Tod sowie an der sozia-
len Abfolge von Erwachsenwerden, Heirat und Familiengriindung
sowie Altern und Sterben ausgerichtet. Solche Techniken dienten
dazu, die Welt nach auflen (zur Natur hin) und nach innen (ins Sozia-
le und Psychische) zu befrieden, die Ordnung zu bewahren oder auch
wieder ins Lot zu bringen, wo immer sie in Unruhe geraten sein
mochte. Sie waren Ausdruck des Wissens der Menschen, dass sie — als
Einzelne wie in der Gemeinschaft — Teil eines gréfleren Ganzen sind.
Fiir diese Praktiken gab es besondere Zeiten und Orte, um sie gegen-
tiber dem Alltag hervorzuheben. Schlieflich ersann man noch einige
andere Verstindigungsformen mit den Géttern, etwa die Klage, den
Lobpreis und das Bittgebet.

Auf diese Weise biirgte Religion fiir das Zusammenspiel, ja sogar
fiir die Einheit des Alltiglichen und des Weihevollen, des Geheimnis-
ses und des Vertrauten, der Erfahrung des Fremden und der Gebor-
genheit, der Verdinglichung und des Unversehrten, des Vergingli-
chen und des Bestindigen, des Gesonderten und des Heilen — kurz:
Religion bekundete die Existenz des Heiligen innerhalb der Welt und
wies dieser somit den Charakter des Profanen zu.

Selbstverstindlich war es den Menschen darum zu tun, immer
weiter an ihren Fertigkeiten sowie den Regeln ihres Zusammenlebens
zu feilen. Das hatten sie bereits getan, bevor sich die religiose Welt-
sicht und Praxis formte. Sie verbesserten ihre Werkzeuge, brachten
architektonische Finessen hervor und nutzten ihre Intelligenz zur
Entwicklung von allerlei Geritschaften, die das Leben bequemer und
reicher machten. Als besonders hilfreich erwies sich die Herausbil-

ttps://dol.org/10:14361/9783839401002-001 - am 13.02.2026, 13:42:53. Access - [ EEmE



https://doi.org/10.14361/9783839401002-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10 | Gotterdimmerung

dung eines Expertentums fiir alle Spezialgebiete, etwa fiir die Nah-
rungsgewinnung, fiir die Erzeugung von Gilitern und ihre Verteilung,
fur die Deutung der Sterne, fiir die Verwaltung des Gemeinwesens,
fiir das Kuinstlerische — und eben auch fiir den Bereich des Religisen:
Die Priesterschaft bewahrte das Wissen um das Ubersinnliche, formte
den Wissensbestand zu festen Lehrsitzen, wachte tiber die richtige
Durchfithrung der religicsen Praktiken und garantierte so die Tradi-
tion.

Trotz fortschreitender Beherrschung ihrer Lebensumstinde hiel-
ten die Menschen daran fest, die Welt religios zu interpretieren. Zwar
lieRen sich die Ursachen fiir Ungliicke und Missstinde ergriinden
und zuweilen gar beheben, doch deren tiber das rational Fassbare
hinausgehende Bedeutung blieb ihnen verschlossen. Natiirlich lernten
sie zum Beispiel, Uberschwemmungen in metereologische und klima-
tische Zusammenhinge zu bringen sowie Dimme zu bauen, um sie
zu verhindern oder wenigstens einigermafien zu kontrollieren. Aber
warum Katastrophen letzten Endes geschehen, vermochten sie beim
besten Willen nicht zu begreifen. Vor allem die Tatsache des Todes
war nicht anders als religiés zu bewiltigen. Doch auch das Wunder
des Lebens und die Freude dariiber bestirkte die Menschen darin,
ihren religiésen Weltbildern treu zu bleiben.

Schon bald begann die Religion, andere Bereiche — allen voran die
Wirtschaft, die Politik, das Recht und die Kunst — zu prigen oder gar
zu dominieren. Um den Tempel herum lagerte sich die Produktion
von Giitern und der Handel mit ihnen an, der Konig war zugleich der
oberste Priester, und die kiinstlerische Betitigung wurde nicht selten
in den Dienst der Verherrlichung der Gotter gestellt. Diese Entwick-
lung gipfelte in den so genannten »Theokratien, in denen Politik und
Recht nicht nur religios gedeutet, sondern auch religiés bestimmt
wurden. Solche Verschmelzungen mit der Macht riefen allerdings
immer wieder Kritiker auf den Plan — die Propheten der Hebriischen
Bibel sind ein groflartiges Beispiel dafiir. Manche Kritiker iiberkom-
mener Gewohnheiten wurden sogar zu Urhebern einer neuen Religi-
on: Buddha wandte sich gegen das hinduistische Brahmanentum und
begriindete den Buddhismus; Jesus trat als Reformer des Judentums
auf und wurde zur Stifterfigur des Christentums; Mohammed vereinte
judische und christliche Elemente mit neuen religiésen Vorstellungen

hittps://dol. - am 13.02.2026, 13:42:53. OEEED



https://doi.org/10.14361/9783839401002-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wie (wir glauben, dass) es friher war | 11

und etablierte den Islam; und die Reformatoren Luther, Calvin und
Zwingli waren Gegner des romischen Katholizismus und schufen
neue christliche Kirchen.

Alle grofen Religionen versprachen Erlésung. Doch die Wege, das
Heil zu erlangen, waren recht verschieden. Die einen meinten, die
Welt iiberwinden zu konnen, indem sie sie beherrschen. Die anderen
waren der Uberzeugung, man miisse sie fliehen und diirfe sich nicht
auf ihre Geschifte einlassen. Viele der frithen Christen etwa erwarte-
ten die nahe Riickkehr Jesu und dachten, dem weltlichen Treiben
nicht mehr nachkommen zu miissen. Also entsagten sie den irdischen
Bediirfnissen und entzogen sich den Anforderungen des normalen
Lebens. Deshalb sahen die rémischen Herrscher im Christentum
auch eine ernste Bedrohung der »pax romanac, sodass sie die Anhin-
ger der neuen Lehre verfolgten. Andererseits richtete sich eine immer
grofler werdende Zahl von Christen in der Welt ein und versuchte,
ihre religisse Uberzeugung mit den Erfordernissen des weltlichen
Daseins zu vereinbaren.

Doch infolge der so genannten Konstantinischen Wende wurde
das Christentum nicht nur geduldet, sondern sogar zur Reichsreligion
erklart. Im Mittelalter hatte es im Westen eine Vormachtstellung inne
und dominierte Politik, Wirtschaft und Kunst. Der Nahe und Mittlere
Osten hingegen war vom Islam geprigt, der im Vergleich zum Chris-
tentum schon frith eine Aufklirung kannte, die Wissenschaft und
Literatur erblithen lief}. Innerreligivse Reformbewegungen gab es
ubrigens auf beiden Seiten — im Christentum die asketischen Bettel-
orden, im Islam den mystischen Sufismus. In der Neuzeit verloren die
groflen Weltreligionen dann ihre Dominanz, indem sich Wissen und
Handeln aus religiéser Abhingigkeit emanzipierten. Der Bedeutungs-
verlust der iberkommenen Formen von Religion begann — und setzt
sich bis heute fort.

ttps://dol.org/10:14361/9783839401002-001 - am 13.02.2026, 13:42:53. Access - [ EEmE



https://doi.org/10.14361/9783839401002-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

hittps://dol. - am 13.02.2026, 13:42:53.



https://doi.org/10.14361/9783839401002-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

