Bildung in einer postkolonialen Gesellschaft

MicHEL FOALENG

Der Titel dieses Textes impliziert Transformationsprozesse. Dabei konnte das
Verstindnis des Begriffs »postkoloniale Gesellschaft« insoweit linear orientiert
sein, dass das Attribut »postkolonial« schlicht ein gesellschaftliches Stadium
bezeichnet, dem zwei weitere vorangegangen wiren: die vorkoloniale und die
koloniale Gesellschaft. Doch sowohl der epistemologische Status wie auch die
geschichtliche Hervorbringung des Konzepts »Postkolonialitit« besagen vieles
mehr als dies. Auch die zweite Komponente meines Titels ist durchaus strittig. In
Bezug auf den ins Auge gefassten Gegenstand wird der Bildungsbegriff in seiner
spezifischen deutschen Hervorbringung schwer tragbar. Zum einen findet er in
den »offiziellen« bzw. kolonialen Sprachen Kameruns — Franzésisch und Eng-
lisch — keine genaue Entsprechung, sodass iiber »Bildung« in postkolonialer Ge-
sellschaft zu sprechen die Gefahr birgt iiber etwas zu reden, dass in der sozialen
Wirklichkeit der dortigen Gesellschaft, um die es hier gehen wird, keine Ent-
sprechung findet. Sobald aber das »Ubersetzungsproblem« geldst wire, verweist
der Begriff mit seinen Beziigen zu Aufklirung, Imperialismus und Kolonisation
auf etwas, das aus einer postkolonialen Perspektive zu bekimpfen ist.

So scheint es angebracht, anstelle von Bildung in postkolonialer Gesellschaft
iiber Bildung und postkoloniale Gesellschaft zu reden, um von vornherein die
Beziehung zwischen beiden Termini zu problematisieren. Indessen werde ich
zu zeigen versuchen, dass ein gewisses Bildungsverstindnis der Wirklichkeit
einer postkolonialen Gesellschaft widerspricht (so jenes, welches den Imperialis-
mus rechtfertigte). Wird aber der Bildungsbegriff entmythifiziert, so miisste er
die Leitlinie der bildungstheoretischen Aufgaben dieser Gesellschaft bestimmen
kénnen. Zunichst werde ich dafiir den Begriff einer postkolonialen Gesellschaft
erliutern; dabei werde ich die mit diesem Begriff verbundenen Verinderungs-
prozesse fiir jene Gesellschaft hervorheben, um die es hier geht. In einem zwei-
ten Schritt stelle ich den widerspriichlichen Status der Bildung als Schulbildung
in dieser Gesellschaft dar. Abschliefend werde ich andeuten, inwiefern diese
uberhaupt auf die gesellschaftlichen Prozesse antworten kann.

- am 14.02.2026, 21:37:12. OEEEm


https://doi.org/10.14361/9783839400944-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

202 | Michel Foaleng

UBER POSTKOLONIALE GESELLSCHAFTEN

Voranstellen mochte ich zwei lebensgeschichtliche Fallbeispiele: Rico aus dem
Flugzeug und Claude aus Mbo.

Erster Fall: Richard Sennett (1998, 15 ff.) berichtet von einem Menschen,
den er bei einer Flugreise von New York nach Wien traf. Dieser Mensch,
schreibt er, »sah in der Flughafenlounge aus, als habe er die Triume seines
Vaters verwirklicht«.

Den Vater, einen US-Amerikaner italienischer Abstammung, hatte Sennett
»vor einen Vierteljahrhundert« gekannt und wusste von demselben, dass des-
sen Leben zeitlich linear verlief: »Jahr um Jahr gingen [seine Frau und er]
Arbeiten nach, die sich von Tag zu Tag kaum unterschieden«. Der linearen Zeit
entsprechend habe der Vater Enrico sowohl wirtschaftlich wie gesellschaftlich
einen kumulativen Erfolg gehabt: Wirtschaftlich messe sich sein Erfolg an dem
Anwachsen seiner Ersparnisse, die er monatlich aus seinen gesicherten
Gehiltern finanziere; Enrico habe einen Arbeitsplatz, der durch die Gewerk-
schaften geschiitzt sei, und wisse genau, wann er in Rente gehe; er habe auch
ein Haus in einem Vorort von Boston kaufen kénnen, in dem das Leben sich
nach und nach verbessert habe. Andererseits konnte Enrico das »neutrale
Leben« der Vorortwelt mit dem gemeinschaftlichen Leben seiner Ein-
wanderungswelt verbinden, in der er ein gesellschaftliches Ansehen geniefRe,
und kénnte, so Sennett, »zwei Identititen aus einem Zeitlauf« gewinnen.
Jedoch »wollte Enrico nicht, dass sein Sohn Rico sein eigenes Leben wieder-
holte«. Er habe indes in das Studium investiert mit der Hoffnung, dass sein
Sohn — den »Amerikanischen Traum vom sozialen Aufstieg der Kinder« reali-
sierend — noch mehr gesellschaftliches Ansehen erreiche, d.h. nach mehr
sozialem Aufstieg strebe als der Vater; was eigentlich das Selbstverstindliche
wire. Denn, schreibt Sennett, »jeder Mensch bricht in irgendeiner Weise aus
dem Rahmen aus, der ihm in der Erzihlung der Eltern angewiesen ist«. Also
so, wie Enrico mehr als sein eigener Vater erreicht habe, der »kaum ein Wort
Englisch sprach«, miisse auch Rico mehr als der Vater Enrico erreichen.

Aber im Unterschied zum Vater, der seinen Erfolg dem »Dienst nach
Vorschrift« sowie seiner Loyalitit an eine biirokratische Struktur verdanke,
beruhe der Erfolg von Rico auf seiner »Offenheit fiir die Verinderung« sowie
seiner Bereitschaft »Risiken« einzugehen: »Nichts Langfristiges« vorzuhaben,
sondern stindig bereit sein, Wohnort und Arbeitsstelle zu wechseln. Die unge-
sicherte Lebensweise preise Rico, der Leute mit dhnlicher Biografie wie die sei-
nes Vaters verachte. Trotzdem verbindet Sennett zufolge zweierlei den Sohn
mit dem Vater: Auch Rico sei verheiratet und habe Kinder und »wie sein Vater
betrachtet Rico die Arbeit als Dienst an seiner Familie«. An diesem Punkt gera-
ten die Lebensanspriiche Ricos in Widerspruch mit seinem Lebensstil. Nicht
nur finden seine Frau und er kaum »eine Stunde Zeit fiir die Hausaufgaben
der Kinder«, insbesondere widersprechen das Motto »nichts Langfristiges« und

- am 14.02.2026, 21:37:12. OEEEm


https://doi.org/10.14361/9783839400944-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Bildung in einer postkolonialen Gesellschaft | 203

die immerwahrenden Umziige sowie der hieraus resultierende Verlust an
sozialen Bindungen den »langfristigen Tugenden, die Rico fiir wichtig halte.
So entspreche sein »unbeugsamer Wille, die Verantwortung [fiir das eigene
Leben] zu iibernehmen, als wire das eine Charaktereigenschaft« lediglich der
Realitit, mit der Rico zurechtkommen miisse. Denn im Grunde habe er das
Gefiihl, ein Leben zu fithren, woriiber er nicht verfiigen kénne. Tatsichlich sei
Ricos Lebensstil und -einstellung bloff die Konsequenz des durch die »neue
Okonomie« geprigten neuen Arbeitsmarkts. Rico sei, so Sennett, das Produkt
des «Spitkapitalismus«. Seine Lebensgeschichte spiegelt den von postmoder-
nen Gesellschaftstheoretikern zelebrierten oder beschworenen »flexiblen
Menschen« des Zeitalters von »Ungewissheiten« in den »post« gewordenen
Industriegesellschaften wider.

Zweiter Fall: Claude war 28 Jahre alt, als ich mich mit ihm 1999 iiber seine
Lebensgeschichte unterhielt. Er lebte, seltsam fiir einen Bamiléké, noch mit
seiner Mutter im Haus seines einige Jahre zuvor verstorbenen Vaters in Mbo,
einem Vorort der Groflstadt Bafoussam im frankophonen Westkamerun und
war — auch seltsam fiir einen Bamiléké seines Alters — nicht verheiratet. Vor
seinem Tod war Richard, der Vater von Claude, ein in Mbé angesehener Mann,
den jeder kannte, obwohl er eigentlich nie dort gewohnt hatte. Richard war
Staatsbeamter und musste mit seiner Frau und Kindern von Ort zu Ort umzie-
hen. Nach seinem Primarschulabschluss war es ihm in den Goer Jahren gelun-
gen, sich in den Staatsapparat rekrutieren zu lassen. Er begann seine Karriere
in der Gendarmerie als »gendarme sans galon« auf dem untersten Grad, und
starb Mitte der goer Jahre als »maréchal de logis chef«, also mit dem Grad
eines Kommandanten. Richard war somit in seinem Berufsleben die Leiter
emporgeklettert. Als Zeichen seines sozialen Erfolgs baute er in den 7yoer
Jahren sein heute veraltet aussehendes Haus, das bis Anfang der 8oer zu den
»modernsten« zihlte und welches wie andere dieses Stils bis zum Tod des
Besitzers nur zeitweilig bewohnt wurde und zwar in den Ferien, wenn er mit
seiner Familie zu Besuch nach Mbé zurtickkam.

Nicht das Haus und der Beruf schlechthin verlichen dem Mann gesell-
schaftliches Ansehen; viel entscheidender war der traditionelle Wiirdentitel,
den Richard, Diener eines kulturfremden Apparats, sich in der ortlichen kultu-
rellen Ordnung verdient hatte. Der Gendarm war zugleich ein notable’ und
hatte somit verdient, der Sohn seines eigenen Vaters zu sein, einem Mann, des-
sen Name immer noch Hochachtung hervorruft. Im Unterschied zum
Gendarm, der seinen Notabeltitel, also seine soziale Anerkennung, durch sei-
nen Beruf, d. h. durch den Schulbesuch, absichern konnte, war der GrofRvater

I In der Gesellschaft der Bamiléké ist der notable jemand, dem das traditionelle
Oberhaupt als Anerkennung einer gesellschaftlichen Leistung einen Titel nach der tradi-
tionellen Ordnung verliehen hat. Mit diesem Titel erhebt sich der notable tiber den «ein-
fachen« Menschen. Uber die Sozialstrukturen sowie die Verinderungen in den
Gesellschaften der Bamiléké vgl. Foaleng 2000.

- am 14.02.2026, 21:37:12. OEEEm


https://doi.org/10.14361/9783839400944-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

204 | Michel Foaleng

von Claude nie in der Schule; sogar die Lebensweise seines Sohns war diesem
Mann fremd, der sein Dorf kaum verlassen hatte. Dass sein Sohn Richard, der
sich kaum noch in den 6rtlichen Briuchen auskannte, deswegen an gesell-
schaftlichem Ansehen gewinnen konnte, blof weil er in der Schule gewesen
war, war ein Zeichen fiir jene Bedeutung, welche gesellschaftlich der mit der
Kolonisation eingefiihrten Ordnung fortan zukam. Dies deutete daraufhin,
dass, wer fortan nach sozialem Aufstieg streben wollte, die Schule zu besuchen
hitte. Aber trife diese entwicklungstheoretische Prognose westlicher Pro-
venienz zu, so wohnte Claude nicht im Haus seines Vaters, sondern er hitte,
dem Mobilititsprinzip der Bamiléké entsprechend, daneben ein noch »moder-
neres« gebaut und ein Ansehen erworben, das jenen seines Vaters und Grof-
vaters {ibertrife oder wenigstens gliche.

Allerdings hatte der Vater in seinen erzieherischen Aufgaben nichts ver-
sdumt. Er wusste, nicht zuletzt aus eigener Erfahrung, wie wichtig es fiir seine
Kinder sein wird, eine gute Schulbildung zu haben. Dariiber hinaus zihlte er zu
den wenigen Kamerunern, die aus der Sackgasse des nationalen Schulsystems
praktische Konsequenzen gezogen hatten. Auf der Asche des kolonialen
Systems, das das Lesen und Schreiben von offiziellen Sprachen gewihrleistete,
entwickelte sich die Schule im »unabhingigen« Kamerun zur schlichten
Vorbereitungsinstitution auf die im Verwaltungsapparat zu besetzenden Posten.
Obzwar immer wieder betont wurde, dass das Land fiir seine »Entwicklung«
Techniker brauche, sahen die beruflich-technischen Schulbildungszweige
gegentiiber den allgemeinbildenden Zweigen nach nichts aus und boten keinen
Anreiz; zudem gilt das Vorurteil (bestitigt durch die Praxis), dass nur derjenige,
der in der Schule nicht weiterkommt, in spezifisch technische Zweige gehe.
Soweit der Staat jahrlich Tausende von Schulabsolventen anstellen konnte,
waren es keineswegs die Techniker, die auf die angesehenen Biirokratenposten
berufen wurden. Aber Ende der 8ocer Jahre war damit Schluss, als das Land in
der wirtschaftliche Krise versank und der Staat nicht nur keine weiteren
Einstellungen vornehmen konnte, sondern Angestellte massenhaft entlassen
musste. Fortan versprach nur die Selbststindigkeit eine wirtschaftliche Basis.
Dies ist der Gedanke, der Richard dazu bewegte, fiir seinen Sohn Claude nach
dem BEPC (Mittlere Reife) die technische Ausbildung zu bevorzugen — und zwar
eine, die elitiren Charakter hat (weil sie sehr schwierig erscheint und weil sie fiir
die Absolventen viel Erfolg verspricht): die Kaltetechnik. »Es werden viele
gebrauchte Gefrier- und Kiihlgerite importiert, die zu oft kaputtgehen. Die
Leute, die sie reparieren, sind zumeist Leute, die sich damit nur durchschlagenc,
erzihlt Claude.

Nach dem technischen Abitur wire Claude gern ins Ausland gegangen, um
seine Kenntnisse zu vertiefen, um anschlieflend ein guter Lehrmeister zu sein;
aber es fehlte das nétige Geld. Er hatte sich wihrend seiner Schulzeit in vielen
Werkstitten umgeschaut und wusste auch, dass nur wenige Werkstattmeister
mit Lehrlingen sein Ausbildungsniveau hatten. Daher hat er mit seinem Abitur

- am 14.02.2026, 21:37:12. OEEEm


https://doi.org/10.14361/9783839400944-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Bildung in einer postkolonialen Gesellschaft | 205

eine eigene Werkstatt eréffnen wollen. Er hatte auch Ideen, wie er sowohl den
Kundenservice als auch das Lehrangebot fiir die Lehrlinge verbessern kénnte.
Beides hitte ihn viel Geld verdienen lassen. Aber es fehlte an Grundkapital.
Thm blieb nur eins: sich irgendwo als Mitarbeiter um eine Anstellung zu
bewerben. Einige Werkstattbesitzer hitten ihn gern eingestellt, doch keiner war
bereit, ihm ein entsprechendes Gehalt zu zahlen, zumal sie befiirchteten, dass
er ihre Autoritit bedrohen wiirde und sogleich ihre Kundschaft fiir sich ein-
nehmen wiirde. So zerplatzten alle seine Berufsentwiirfe.

»Als wir sahen, erzdhlt Claude, nwie leicht unsere alteren Briider, die in der Schule gewesen waren, Erfolg
hatten, dachten wir, es reiche durchaus, ein Diplom zu bekommen, um wie sie zu werden. In meinem Fall
kann es keiner nachvollziehen, dass jemand ein BAC F5 hat und nicht arbeiten kann. Aber hier in Mbd bin
ich nicht der Einzige in meiner Lage. Es gibt andere, die sogar an der Universitit gewesen sind und jetzt
mangels Job zu Hause sitzen.«

Zu Hause bleibt Claude nicht sitzen. Er hat einen Verkaufsstand auf dem
Zentralmarkt in Bafoussam, wo er gebrauchte Kleidung aus Europa verkauft.
Nach dem Markt besucht er abends verschiedene Haushalte und Bars, um
Kiihlgerite zu warten oder zu reparieren. Daneben gibt er Schiilern des Lycee
Technique in Bafoussam und des Collége in Mbé Nachhilfe, die sich auf das
Abitur vorbereiten. Aus diesen drei Teiltitigkeiten sichert Claude seinen
Lebensunterhalt.

Ist seine Lebensgeschichte nichts anderes als die Geschichte eines
Scheiterns? Sie mag keine grofle Erfolgsgeschichte wie die von Rico darstellen.
Wie hitte das auch sein konnen? Schliefilich lebt Claude nicht in einer post-
modernen Gesellschaft wie Rico, kénnte man sagen. Auflerdem - im
Unterschied zu Rico, der Verinderungen zu bejahen scheint — scheint Claude
dartiber eher zu jammern, wenn er die Verginglichkeit eines sozialen
Aufstiegsmodells bedauert, das seiner Meinung nach leicht realisierbar gewe-
sen ware.

Dies wire eine voreilige Antwort, wogegen zum einen anzumerken ist, dass
im Unterschied zu Rico, dessen Leben Sennett als sinnlos deutet, Claude einen
gesellschaftlich bedeutungsvollen Sinn fiir sein Leben gefunden hat. Er hat die
grofle Hafenstadt Douala verlassen, obgleich er hier mehr Jobmdoglichkeiten
hitte, weil er seine Mutter begleiten wollte, die nach dem Tod ihres Mannes
beschlossen hatte, im Dorf zu bleiben. Nicht, dass er unbedingt bei der Mutter
sein wollte, viel eher ging es ihm darum, sich um die Erziehung (oder wie er
sagt, encadrement — die »Einrahmung« bzw. »Betreuung«) seiner jiingeren
Geschwister zu kiimmern. Claude erweist sich somit als ein dynamischer
Bamiléké, der wie viele andere verantwortungsbewusst mit den Folgen dessen
fertig zu werden versucht, was er nicht beeinflussen kann. Er hat zwar keine
eigenen Kinder, aber er weifl, dass seine erzieherische Verantwortung dort
anfingt, wo er mit jiingeren Verwandten zu tun hat. Denn in der Tradition der

- am 14.02.2026, 21:37:12. OEEEm


https://doi.org/10.14361/9783839400944-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

206 | Michel Foaleng

Bamiléké obliegen die Erziehungsaufgaben ebenso den ilteren Geschwistern
wie den Eltern eines Kindes. Indem Claude diese in dem gesellschaftlich rich-
tigen Rahmen hilt, gewahrt er ihnen eine bessere Chance, sich spiter im Leben
zurechtzufinden. Werden die Kinder gut »eingerahmt«, so werden sie auch —
das wird jedenfalls gehofft — am ehesten die Leiter des sozialen Erfolgs erklim-
men kénnen und somit schlieRlich den ilteren Geschwistern auch das gesell-
schaftliche Ansehen verleihen. Zum anderen ist auch anzumerken, dass eben-
so, wie es neben Leuten wie Rico Millionen von Menschen in Nordamerika und
Westeuropa gibt, die sich tiglich mit gescheiten Lebensgeschichten abfinden
miissen, es auch in Kamerun oder sonstwo in Afrika Menschen gibt, die —
anders als Claude - jghrlich mehrfach um die Welt fliegen, um Geschifte jeg-
licher Art abzuwickeln.

Die Lebensbedingungen in einer nordamerikanischen und einer afrikani-
schen Gesellschaft sind allerdings kaum vergleichbar. Aber wer den
Unterschied zwischen Rico und Claude schlicht auf die »Kluft« zwischen der
»Ersten« und der »Dritten Welt«, zwischen »modernen« oder »postmodernen«
bzw. »postindustriellen« und »traditionellen« Gesellschaften zuriickfithren
will, lisst die reale Bedeutung gesellschaftlicher Transformationsprozesse
aufler Acht, die seit Generationen die Verhiltnisse zwischen den verschieden-
artigen Gesellschaften des Globus ausmachen. Es gibt zwar Griinde, die Be-
hauptung von Anthony Giddens (1996, 182 f.) zu bestreiten, dass wir in »der
ersten globalen Gesellschaft« leben, in der »insbesondere unter dem Einfluss
einer elektronischen Kommunikation« sich keiner dem Einfluss anderer ent-
ziehen konnte — immerhin haben in vielen Lindern nur sehr wenige
Menschen Zugang zu dieser elektronischen Kommunikation. Dennoch ist es
eine Tatsache, dass der koloniale Einfluss zum Markenzeichen der kulturellen
Identitit von Volkern des heute »unabhingigen« Afrikas geworden ist. Es lasst
sich daher nachvollziehen, wenn etwa Reinhart Kofler und Tilman Schiel
(1996, 37), die die Gegeniiberstellung von »modernen« und »traditionellen«
Gesellschaften kritisieren, dennoch dazu verleitet werden, »postkoloniale
Gesellschaften« schlicht als »das historisch komplementire Resultat der
Entwicklung des industriellen Kapitalismus« zu verstehen. Fiir sie seien zwar
»die strukturellen Folgen des Kolonisierungsprozesses« zur Bestimmung des
Begriffs entscheidend, aber sie messen diese vor allem an der »grundsitzlichen
Aufenorientierung« und keineswegs am Widerstandspotential oder genauer
am kreativen Potential dieser Gesellschaften.

WAS IST POSTKOLONIAL?
Das Konzept der »postkolonialen Gesellschaften« mag zunichst auf ein eindi-

mensional kausales Verstindnis verweisen, d. h. ausklammern, wie stark die so
verstandenen Gesellschaften tatsichlich von der industriekapitalistischen

- am 14.02.2026, 21:37:12. OEEEm



https://doi.org/10.14361/9783839400944-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Bildung in einer postkolonialen Gesellschaft | 207

linearen Entwicklungsvorstellung abweichen. Von staatlich neokolonialen
machtpolitischen und wirtschaftlichen Ausbeutungsstrukturen abgesehen,
stellen postkoloniale Gesellschaften Afrikas genauso wenig das Komplement
von industriekapitalistischen Gesellschaften dar. Die Kolonisation hat »struk-
turelle Folgen« sowohl fiir die kolonisierten wie auch fiir die kolonisierenden
Gesellschaften, sodass beide als postkoloniale Gesellschaften gelten miissten.
So weist Catherine Hall (1998) darauf hin, dass als Folge der Kolonisation
Menschen aus anderen Lindern sich in Grofbritannien seit Generationen eine
neue Heimat geschaffen haben, ohne sich jedoch assimilieren zu lassen.
Dieser Aufbruch der Kolonisierten habe den traditionell nationalen Charakter
von Kolonisatorengesellschaften vollkommen verindert. Daraus sei Grof-
britannien eine »postkoloniale Nation« geworden.

Wieso kann eine »postmoderne« Gesellschaft als »postkoloniale« gefasst
werden?

In der Tat haben beide Konzepte starke Gemeinsambkeiten. So bezieht sich
postkolonial zuerst auf eine Diskursart, die die Migration der ehemaligen
Kolonisierten in die Metropolen der Kolonisatoren hervorgebracht hat. Das
Konzept kristallisiert sich durch deren Auseinandersetzungen mit der kultur-
theoretischen Beziehung zwischen den »Peripherien« und den »Metropolen,
die insbesondere in anglo-amerikanischen Universititen in den 8oer Jahren
Konjunktur hatte.” Daraus konstituiert sich im Umfeld der Cultural Studies der
Postkolonialismus bzw. die Postkolonialtheorie als ein epistemologischer
Ansatz. Die Postkolonialtheorie stellt nicht nur die eurozentrische Weltkon-
struktion infrage, sondern sie will eine »Selbstdarstellung« von Menschen afri-
kanischer, asiatischer und lateinamerikanischer Herkunft bieten. Dabei bleibt
das Konzept »postkolonial« dennoch zunichst sehr strittig. Wie ist es zeitlich
einzugrenzen? Wie unterscheidet es sich von Konzepten, die als sein Anderes
aufgefasst werden: dem Kolonialismus, dem Neokolonialismus und allen ande-
ren Mechanismen der strukturellen Abhingigkeit?

Mit derartigen Fragestellungen versucht einer der wichtigsten Postkolonia-
lismus-Theoretiker, Stuart Hall (1998), das Konzept sowie seine Referenzen zu
kliren. Er hebt den verwirrenden Charakter des Prifixes »post« hervor, das per
definitionem eine chronologische Vorstellung herruft. Demnach wire postkolo-
nial schlicht die Zeit nach der Kolonisation. Die Vokabel enthilt zwar eine peri-
odische Dimension, der aber lediglich eine sekundire Bedeutung zukommt.
Das Prifix hat, so Hall, vielmehr denselben Status wie in anderen »posts«
(Postmoderne, Poststrukturalismus): Im Begriff »postkolonial« bringt das
Prifix den wissenschaftstheoretischen Anspruch mit sich, sowohl die Ara nach
der Kolonisation zu kennzeichnen wie es das Bemiithen zeichnet, iiber das
Koloniale hinauszugehen.

2 Zur Genealogie der postkolonialen Theorie vgl. Barker u.a. 1994, Darby 1997, Paolini
1999-

- am 14.02.2026, 21:37:12. OEEEm



https://doi.org/10.14361/9783839400944-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

208 | Michel Foaleng

Indes sucht das Paradigma die Gegeniiberstellung von Kolonisierten und
Kolonisatoren, von Peripherie und Zentrum, von hier und dort zu iiberwinden,
da die Kolonisation eine unaufhaltbare »Transkulturation« gesellschaftlicher
Praxen erzeugt hat. Die Postkolonialtheorie ist insofern eine »Relektiire« der
Kolonisation, die das Ende der Herrschaft von der kolonialen Beziehung mar-
kiert. Der Begriff »postkolonial« kennzeichnet die Zeit »nach« der Kolonisa-
tion; aber er bedeutet keineswegs die Aufhebung der Folgeeffekte der Koloni-
sation, denn das, was infrage gestellt wird, ist die Herrschaft des kolonialen ein-
dimensionalen Diskurses, der die Macht der Kolonisatoren sicherte.

Was haben jedoch iiber die epistemologische Konzeptualisierung
hinaus,die postkolonialen Gesellschaften Afrikas mit denen Europas gemein-
sam? Stuart Hall erkennt zwar an, dass die Universalisierung irrefithrend ist,
da man nicht im gleichen Maf diese und jene als postkoloniale denken kann.
Er besteht dennoch auf dem Konzept als einer »Abstraktion«, die mehr auf die
Spannung diskursiver Kraftfelder verweist, als dass damit soziologische
Phinomene beschrieben werden konnten. »Postkolonial« sei keine »evaluative
Kategorie« (2406). Es ist hier zu vermuten, dass — anders als in den ehemaligen
Kolonien — postkolonialtheoretischen Auseinandersetzungen in den Metropo-
len ein Identititsproblem zugrunde liegt. Die gingigen akademischen postko-
lonialen Diskurse sind zumeist selbstreferentiell: Die Autoren haben sich der
Realitit in den einst kolonisierten Gesellschaften entfremdet und beziehen sich
lediglich aufeinander. So ist die westlich-akademische Postkolonialtheorie weit
davon entfernt, die Realitit in den afrikanischen postkolonialen Gesellschaften
widerzuspiegeln. Man darf trotz der Globalisierung — oder auch gerade deswe-
gen — nicht vergessen, dass die Kolonisation sehr unterschiedlich die koloni-
sierten und die kolonisierenden Gesellschaften erfasst hat. Zwar sind
»Hybriditit« und »Synkretismus« auch Merkmale der Modernitit ebenso fiir
die einen wie fir die anderen geworden. Jedoch ist der Hinweis von
McClintock (1994, 260 ff.) wichtig, demzufolge das postkoloniale Paradigma
nicht hinreichend die Vielfalt postkolonialer Lebensriume berticksichtigt.

Wer unterdessen »postkolonial« als blofles Pendant zu »postmodern« ver-
steht, also als epistemologische Kategorie, und die Situation in Afrika eher als
»Neokolonialismus« — die strukturelle Abhingigkeit Afrikas von Europa und
Nordamerika — verstehen will, liefert politisch und 6konomisch einen korrek-
ten Hinweis; doch wird damit nicht nur die zeitliche Dimension des Konzepts
aufgehoben, sondern zugleich wird die Situation so gedacht, als wiirden sich
die Afrikaner mit den Folgen der Kolonisation anfreunden. Wer dies tut, ver-
leugnet die Bemiithungen von Millionen von Menschen dieses Kontinents, die
sich alltiglich innovativ mit einer Situation abzufinden suchen, welche ihnen
auferlegt wurde. Es gibt ein postkoloniales Afrika, das sich nicht nur periodisch
versteht, sondern auch im epistemologischen Sinne des Konzepts zu verstehen
ist. Trotz der Schwiche dieses Erdteils im Spannungsfeld globaler Krifte, oder
besser, trotz der externen politischen, ckonomischen und wissenschaftlichen

- am 14.02.2026, 21:37:12. OEEEm


https://doi.org/10.14361/9783839400944-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Bildung in einer postkolonialen Gesellschaft | 209

Vormachtstellung, gestalten sich die Lebenswelten in afrikanischen Gesell-
schaften nicht nur anders als in Europa oder Nordamerika, sie sind auch an-
ders als in der Kolonialzeit und dhneln noch weniger denen der Vorkolonial-
zeit. Die Postkolonialitit Afrikas, zugleich Subversion westlicher imperialisti-
scher Anspriiche und kreatives Potential, zeigt sich insbesondere in alltagli-
chen Praxen der »kleinen Leute«.

Dieser unzureichenden Auffassung der afrikanischen Postkolonialitit liegt
eine essenzialistische Betrachtungsweise zugrunde, welche eine dichotomische
Darstellung aufzwingt: Obgleich Afrika-bezogene postkoloniale Ansitze den
synkretischen Charakter gesellschaftlicher Phinomene anerkennen, verfallen
sie mittlerweile in die Epochenschemata und verkennen sogleich die reale
Bedeutung der Kolonisation fiir die Schaffung des Postkolonialen; andererseits
werden die gegenwirtigen gesellschaftlichen Prozesse mystifiziert, wenn man
glaubt, dass mit der Kolonisation die »Tradition« aufgelést worden wire.

Es wird bei den Bamiléké z.B. beobachtet, dass die gesellschaftlichen
Veridnderungsprozesse in den Dérfern nicht nur von den in den Stidten leben-
den Geschiftsleuten, Intellektuellen und anderen »évolués« getragen werden.
Vielmehr werden diese Prozesse auch von dorflichen Wiirdentragern (notables)
getragen, von denen man erwartet hitte, dass sie sich als »Traditionshiiter«
(Giddens 1996) dagegenstellen wiirden. Die ersten begriinden ihre Verbun-
denheit mit den Heimatdorfern mit den Vorteilen, welche die Anpassung an
die kulturelle Tradition der Bamiléké mit sich bringt. Es ist sowohl eine iden-
tititsstifende Anpassung als auch eine, die gesellschaftliches Ansehen verleiht.
Die anderen begriinden ihre Hinwendung zur »Moderne« mit der
Notwendigkeit, nach den Anforderungen der Gegenwart zu handeln. Aus die-
sem Zusammenspiel konnte die kulturelle Tradition der Bamiléké nicht aufge-
16st werden, viel eher bekam sie eine neue Lebenskraft.

Indem Leute wie Richard (der Vater von Claude) ihr gesellschaftliches
Ansehen absichern, haben sie zur Konstruktion der dortigen Modernitit bei-
getragen. Es ist jedoch eine Modernitit, die sich von der industriekapitalischen
unterscheidet. Denn aus dem Zusammenspiel der fremden westlichen und der
einheimischen tradierten Lebenserfahrungen entwickeln sich neuen Lebens-
formen, die sich allmihlich institutionalisiert haben und die Gesellschafts-
strukturen prigen. Weder haben die mit der Kolonisation auferlegten Normen
und Werte die afrikanischen tradierten »iiberwunden« noch stehen beide ein-
fach nebeneinander; sie greifen ineinander und bieten gemeinsam neue
Lebensentwiirfe.

Wie das Beispiel von Claude zeigt, scheinen die sozialen und wirtschaftli-
chen Bedingungen »am Endec, die derartige Transformationsprozesse lange
getragen haben. Es sieht so aus, als ob die Gesellschaften Afrikas sich in einer
Phase volliger Orientierungslosigkeit befinden. Es wird gern von » Umbriichen
in Afrika« gesprochen, womit hintergriindig immer der Verlust an Selbstver-
stindlichkeit der Handlungsreferenzen gemeint ist. Gesellschaftliche Umbrii-

- am 14.02.2026, 21:37:12. OEEEm


https://doi.org/10.14361/9783839400944-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

210 | Michel Foaleng

che in diesem Sinne sind aber kein Charakterzug der Postkolonialitit Afrikas
allein, sondern stellen gegenwirtig die Grundformen der Modernitit dar, wie
die Debatte um die Postmoderne belegt (vgl. z. B. Beck u. a. 1996; Heelas u. a.
1996) Gesellschafttheoretiker mogen die gegenwirtigen technischen Verinde-
rungen, die Umwilzungen in allen Lebensbereichen bewirken, fiir ein jamais-
vu (ein »Nie-da-Gewesenes«) halten: Das Internet scheint die »Weltgesell-
schaft« zu revolutionieren; die immer schneller werdenden Fahr- und Flug-
zeuge auch. Aber bereits vor iiber vier Jahrzehnten sprach man vom »globalen
Dorfx, als es kaum eine Handvoll Menschen gab, die »global« kommunizieren
konnten. Wir betonen gern den tief greifenden Charakter gegenwirtiger gesell-
schaftlicher Umwilzungen; Umbriiche bilden dennoch den normalen Modus
gesellschaftlich-historischer Prozesse. Nur ist daran zu erinnern, dass die
gegenwirtigen Umbriiche in Afrika die Folge eines auferlegten Prozesses dar-
stellen und sich insofern von denen in westlichen Gesellschaften unterschei-
den.

Die Umbriiche in afrikanischen Gesellschaften, wie sie aus den tiglichen
alarmierenden Meldungen aus Afrika nachklingen, stellen nur insofern ein
Jjamais-vu dar, als der Kontinent in der Abhingigkeit westlicher Staaten gehal-
ten wird. Im Unterschied zu den Menschen westlicher Gesellschaften, die aus
eigener Initiative die Transformationen hervorgebracht haben (um es so aus-
zudriicken) und sie dementsprechend steuern — soweit sie sich steuern lassen
—, sind afrikanische Gesellschaften in zweierlei Weise betroffen: Sie miissen
zum einen den Zweck der auferlegten »Zivilisation« nachvollziehen und dann
die sich daraus ergebenden Transformationen steuern. Insofern stellt fiir diese
Gesellschaften die Kolonisation das wirklich Neuartige dar. Wenn sie das tiber-
lebt haben, wieso sollten sie heute unter dem Gewicht der Umbriiche unterge-
hen? So sind heute vielerorts traditionelle Strukturen entstanden, die ohne die
pervertierende Abhingigkeit positiv die vorhandene Transformationen tragen.
Diese Strukturen sind nicht blof traditionell, weil sie das Uberbleibsel irgend-
einer vorkolonialen Uberlieferung darstellen; vielmehr sind die traditionellen
Strukturen rhetorisch kulturelle Artikulationen, die das Vorkoloniale und das
Koloniale verbinden und der gegenwirtigen Identititsbildung einen Sinn fir
die Menschen verleiht. Es ist das Andere sowohl des Vorkolonialen wie auch
des Kolonialen. Dieser Sinn versteht sich epistemologisch sogleich als Antwort
auf globalisierende Anspriiche; er ist die Ablehnung imperialistischer Vor-
gaben, die zur Findung des Eigenen fiihrt. Die Postkolonialitit der kolonisier-
ten Gesellschaften zeichnet den tiglichen Versuch ab, zwischen widerspriichli-
chen Anforderungen zu balancieren, um zurechtkommen zu kénnen. Lieflen
sich analytisch in dieser Hinsicht Handlungsschwierigkeiten oder gar -unfihig-
keiten feststellen, so wire nicht die »natiirliche« Handlungskompetenz der
betroffenen Menschen zu hinterfragen, viel eher miisste der Zivilisierungs-
prozess, an den sie sich anpassen miissen, infrage gestellt werden.

- am 14.02.2026, 21:37:12. OEEEm


https://doi.org/10.14361/9783839400944-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Bildung in einer postkolonialen Gesellschaft | 211

BILDUNG UND KOLONISATION

Im Unterschied zur deutschen Sprache erhebt der franzosische Begriff von civi-
lisation den Anspruch, etwas darzustellen, bei dem sich die Franzosen ver-
pflichtet sahen, es mit der Menschheit zu teilen. Aber nicht nur sie, sondern
auch alle anderen, die sich fiir »Aufgeklirte« hielten, mussten dieses den
»Riickstindigen« beibringen. Nicht was man spiter in »Entwicklung« umtauf-
te, ist hier infrage zu stellen, sondern das Hauptmittel des Beibringens bzw.
Erreichens: die Schulbildung oder die Schule schlechthin.

Zum Bildungsbegriff

Es ist schwierig, den Bildungsbegriff eindeutig zu bestimmen. Ich mdéchte ledig-
lich auf zweierlei hinweisen. Erstens: »Bildung« ist ein derart deutsch geprigter
Begriff, dem man sich nur annihern kann, wenn man in der Lage ist, sich in die
deutsche Ideengeschichte einzufithlen. Ansonsten ist es schwer, die Bedeutung
des Bildungsbegriffs zu erfassen. Ubersetzt ins Franzésische ergibt sich das Wort
formation, das wiederum im Deutschen mit »Ausbildung« tbersetzt wird.
Obgleich das franzosische pidagogische Denken eine verwandte Bil-
dungsvorstellung hat, werden hier Worte wie culture oder éducation, also Kultur
und Erziehung, gebraucht, die in der deutschen Sprache etwas anderes umschrei-
ben. In der Deutsch/Englisch- bzw. Englisch/Deutsch-Ubersetzung wird der
Begriff kaum deutlicher. Das Wort education wird mit »Erziehung« und besten-
falls mit »Charakter prigen» iibersetzt. Diese verschwommene Ubersetzung
kennzeichnet jene Gebrauchsschwierigkeit, die im deutschen Sprachraum selbst
in der Unterscheidung zwischen dem Begriff der Bildung und dem der
Erziehung besteht. So wird auch hier der Begriff Bildung meist mit dem der
Erziehung gleichgesetzt. Es sei denn, dass Bildung mit Ausbildung schlechthin
verwechselt wird. Zweitens: Mit Bildung wird sowohl auf ein »wertvolles Gut«
(Wissensinhalte) wie auf einen Bewusstseinszustand (Haltung) hingewiesen,
gleichzeitig aber auch auf den Prozess, welcher zu dem einen oder dem anderen
fithrt (Pleines 1989). Ob nun Bildung nur »als >Parole« eines aufgeklirten und
freien Biirgers fungiert« (9) oder darunter culture générale (und dartiber hinaus
civilisation) verstanden wird, hier werden erstmals sprachliche Unterscheidungen
zweitrangig fiir eine ehemals kolonisierte Gesellschaft, die keineswegs den
Begriff mitgeprigt hat. Der Bildungsbegriff verliert hier seinen Selbstzweck und
fungiert stattdessen als teleologischer Begriff. Gebildetsein wie auch étre cultivé
misst sich nicht mehr an den Anforderungen jener Gesellschaft, sondern mit
Bildung sollte man »wie der Andere« werden. Daher errichtete man in den
Kolonien mittels Missionierung und kolonialer Einschulung »Fassaden von
Bildung«, die im Grunde eine ideologische Ausfithlung des Bildungsbegriffs
bedeuten und zugleich zur Sinnentleerung des eigentiimlichen Begriffs fithren.

- am 14.02.2026, 21:37:12. OEEEm



https://doi.org/10.14361/9783839400944-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

212 | Michel Foaleng

Koloniale Schulbildung gegen Bildung

Die Geschichte der Schulbildung im Hochland Kameruns fing zu Beginn des
20. Jahrhunderts an, als die Baseler Mission in Bali in der heutigen Nordwest-
provinz die erste Schule erdffnete. Aus dem gesamten Gebiet wurden Kinder
gewaltsam dorthin gebracht. Die Konkurrenz mit den deutschen Katholiken
verhalf zu einem derart schnellen Erfolg, dass innerhalb weniger Jahre an vie-
len Orten Schulen entstanden waren. Die Franzosen, die nach dem ersten
Weltkrieg die Deutschen als Kolonisatoren im Bamiléké-Gebiet abldsten,
waren nicht weniger erfolgreich. Bis zur »Unabhingigkeit« des Landes 1960
gab es in quasi jedem Dorf mindestens eine Schule.

Fiir die franzosische Evangelische Mission, die die Baseler abloste, galt das
Dorf von Claude (Mbo) dabei als das Herzstiick des Unternehmens, denn
bereit 1926 wurde dort ihre wichtigste Station gegriindet, von der aus die
Eroberung des Gebiets betrieben wurde. Allerdings gab es zwischen den
Katholiken und den Protestanten Schlachten um die Bekehrung der Bamiléké.
Die Griindung von Schulen ging mit der Christianisierung einher, der sie
eigentlich diente — wenngleich das Bekenntnis zum Christentum meist eher
umgekehrt proportional zum Einschulungsgrad war. Es gab zwischen den bei-
den Missionen unterschiedliche Haltungen gegeniiber der indigenen Kultur.
Dennoch waren beide den Vorgaben der Kolonialverwaltung unterworfen. Die
Mission durfte staatliche Unterstiitzung fiir die schulische Titigkeit erst dann
bekommen, wenn sie eindeutig zur »Zivilisierung der Eingeborenen« (Berger
1978; van Slageren 1972), also zur Verbreitung der europdischen Kultur
beitrug: Der Unterricht musste vom ersten Schultag an auf Deutsch bzw. auf
Franzgsisch erfolgen. Die bereits in der Familie sozialisierten Kinder wurden
in der Schule mittels einer Fremdsprache resozialisiert mit der offenkundigen
Absicht, dass sie sich sodann von ihrem »wilden Brauchtum« emanzipieren.
Dabei ging es tatsichlich keineswegs um eine wirkliche geistige Emanzipation
der Schulbesucher, vielmehr um das Heranbilden von Hilfskrifte zur
Ableistung »zivilisatorischer Titigkeiten«. Die koloniale Schule vermittelte
lediglich Lerninhalte, welche die Anniherung an europiische Normen und
Werte ermoglichen sollte; sie produzierte somit lediglich Katechisten und
Schullehrer fiir die Dorfer, Angestellte fiir den Staatsapparat.

Auch der Staat der »unabhingigen« Ara verfolgte eine Zeit lang funktiona-
listische Schulziele, welche sich schlieflich aufgrund der Widerspriiche zwi-
schen der primiren familidren und der sekundiren schulischen Sozialisation
als dysfunktional erwiesen (Nestvogel 19778; Bosse 1984). Denn einerseits ver-
lieRRen viele Kinder die Schule vor der 4. Klasse; aber auch viele von denen, die
die Hochschule erreichten, wurden am Ende tberfliissig. Andererseits beg-
niigten sich die erfolgreichen Schulbesucher zumeist mit repetitiven Titig-
keiten (der Funktion der Schule gemiR), die weder ihre eigene kreative Ent-
faltung noch die der Gesellschaft erméglichten.

- am 14.02.2026, 21:37:12. OEEEm



https://doi.org/10.14361/9783839400944-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Bildung in einer postkolonialen Gesellschaft | 213

Die koloniale Schule hat trotzdem diese Gesellschaft unaufloslich geprigt.
Obwohl sich nur noch wenige an dem Schulbesuch erfreuen kénnen, wird
auch heute der Schule, einer Institution fremden Ursprungs, gesellschaftlich
eine solche Groflbedeutung beigemessen, dass sie geradezu unabdingbar
scheint. Daher ist man seit der »Unabhingigkeit« Kameruns bloff bemiiht, sie
so zu reformieren, dass sie der Gesellschaft diene — und zwar wiederum unter
Einflussnahme ehemaliger Kolonialherren. Stets handelte es sich um die
Anpassung der Schule an die iiberwiegend lindlichen Lebensbedingungen des
Landes; Anpassungsversuche, denen stets die als tiberlegen erlebte westlich
orientierte Lebensweise der »Eliten« des Landes widerspricht. Im Grunde ging
es auch nie darum, die Schule als Emanzipationsinstrument (mittel Iden-
tifikation mit westlichen Werten) infrage zu stellen. Aber die normativ verord-
neten Reformen waren stets selbstzerstorerisch. Auch die Reformaspekte, die
umsetzbar waren, bleiben wirkungslos: Zum einen glaubt man weiterhin, dass
der Schulbesuch automatisch den »return of education« dank einer Anstellung
im Staatsapparat mitbringt, worauf ein sozialer Aufstieg folgt; zum anderen
gewihrt das herkémmliche Schulsystem den Schuladministratoren viel mehr
Vorteile, als ernsthaft infrage gestellt werden kénnte. Die Regierenden haben
ihre Selbstverstindlichkeiten; die Schulbesucher die ihren. Und so gibt es zwei
komplementire soziale Handlungsweisen: die der patrons und die der
»Subalternen«.

Insofern trigt in dieser postkolonialen Gesellschaft die Schulbildung kei-
neswegs zur »Entfaltung des Geistes« bei. Sie stellt schlechterdings einen
Prozess dar, der zur Assimilation bestimmter Wissensinhalte fithrt zwecks
gesellschaftlicher Funktionalitit. Gilt die Schulbildung als etwas wertvolles,
dann blof im Sinne einer Ausbildung, die erméglicht, eine Arbeitsstelle zu
bekommen.

BILDUNGSPROZESSE UND GESELLSCHAFTLICHE WIRKLICHKEIT
Uber Bildungsprozesse

Das Bildungsverstindnis dieser postkolonialen Gesellschaft ist von Aus- bzw.
Schulbildung sehr stark geprigt worden. Man konnte einwenden, dass diese
Prigung kein Spezifikum einer kolonisierten postkolonialen Gesellschaft ist,
sondern dass in Europa »die Schule aus Bildung Schulbildung gemacht hat,
wobei »aus Schulbildung das Mittel und das Kriterium der Berufslaufbahn
geworden sind«, wie etwa Hartmut von Hentig (1999) betont. Denn es zeigte
sich nur deutlich, die Notwendigkeit, den Bildungsbegriff noch genauer zu
bestimmen. Stattdessen orientiere ich mich jedoch weiterhin an dem bereits
angedeuteten Verstindnis des Bildungsbegriffs sowohl als Haltung wie auch
als Prozess. Anstelle von Bildung ist von Bildungsprozessen etwa bei Winfried

- am 14.02.2026, 21:37:12. OEEEm



https://doi.org/10.14361/9783839400944-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

214 | Michel Foaleng

Marotzki, Hans-Christoph Koller oder Rainer Kokemohr die Rede, die — im
Detail unterschiedlich zwar — darunter eine »Verinderung des Welt- und
Selbstverhiltnisses« verstehen. Dieses Verstindnis lisst offensichtlich den nor-
mativ qualitativen Inhalt der Verinderung aufler Acht, sodass die Gefahr
besteht, auch dort von Bildungsprozessen zu sprechen, wo die Verinderung in
eine »negative Richtungs, also als Verschlechterung laufen wiirde.

Ich spreche — im Anschluss an ein prozessuales Bildungsverstindnis — von
Bildungsprozessen in postkolonialer Gesellschaft dann, wenn derjenige, der
einen solchen Prozess durchliuft, der Gebildete, mehr Fihigkeiten aufweist,
die gesellschaftlich neuartig entstehenden Probleme zu bearbeiten. Hiermit
sind keinerlei Fertigkeiten gemeint, die ausschliellich nach Mafigabe gegebe-
ner Problemsituationen herausgebildet werden; es geht um die Fihigkeit des
Handelnden, sich stets der Verinderung des Handlungsrahmens der
Lebenswelt nicht bloff anzupassen, sondern diese Verinderung selbst mitzu-
tragen. Der so verstandene Gebildete miisse nicht zwangsliufig ein
Schulabsolvent sein. Bildungsprozesse in diesem Sinne finden weit tiber die
Schule hinaus statt, da sich die Bildung ihrerseits in erster Linie an
Verwirklichung gesellschaftlich vorhandener Potenziale zum Probleml6sen
orientiert.

Zur Notwendigkeit einer Bildungsreform

Verglichen mit dem, was gegenwirtig in Kamerun zu sehen ist, gibe es keinen
Anlass daran zu zweifeln, dass dieses Bildungsverstindnis ein Hirngespinst
blieben wiirde. Mit dem seit 1998 gefeierten neuen Gesetz iiber Schulbildung
und trotz — oder wegen — der Unterstiitzung bzw. des Drucks der Weltbank
und ihrer Zwillingsorganisation, dem Internationalen Wahrungsfonds, sind
Kameruner Bildungspolitiker um die Verbesserung des Schulwesens bemiiht
— wie schon immer seit mehreren Dekaden. Die Bemiithungen zielten stets auf
eine Reform, die die fremde Institution Schule anderen gesellschaftlichen
Strukturen anzupassen erlaubte. Aber ebensowenig wie anderen afrikanischen
Linder ist Kamerun dies je gelungen.

Die Ursache des Scheiterns der Schule in postkolonialen Gesellschaften
sowie der Schwierigkeit, diese gesellschaftlich angemessen zu reformieren,
liegt zum einen darin, dass die Schule von Anfang an und heute noch als das
Gegenpol der indigenen kulturellen Lebenserfahrungen konzipiert wird; sie
liegt zum anderen an dem iibertriebenen Stellenwert, welcher der Schule im
gesellschaftlichen Entwicklungsprozess zugebilligt wird.

Wie die Kolonisatoren mit der Schule die Kinder aus den »wilden Briu-
chen« emanzipieren wollten, also sie gesellschaftlich entfremden, so ist iiber
Jahrzehnte die Aufgabe der Schule geblieben, fremde Werte und befremden-
des Wissen zu vermitteln. Dies obzwar es praktisch im Leben weniger auf die-
ses Wissen ankommt. Denn was eigentlich z4hlt ist die Fahigkeit, sich eine Bio-

- am 14.02.2026, 21:37:12. OEEEm


https://doi.org/10.14361/9783839400944-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Bildung in einer postkolonialen Gesellschaft | 215

grafie zu »basteln«, indem man auf seine kulturelle Tradition rekurriert. Hier-
fiir gibt es gesellschaftliche Vorbilder, deren Lebenserfahrungen fiir die Bil-
dungsprozesse jiingerer Generationen fruchtbar genutzt werden konnten.
Jedoch werden diese Erfahrungen selten zur Sprache gebracht.

Alle bisherigen Schulreformen gehen davon aus, dass die Schule das
Triebwerk des gesellschaftlichen Fortschritts darstellt, wofiir sie auch unent-
behrlich ist. Genau darin wird die eigentliche Ursache als Losung der beste-
henden Probleme verkannt. Die Schule als das wichtigste Kolonisierungs-
intrument stellt per se das grofite Problem in postkolonialen Gesellschaften dar.
Es mag sein, dass diese Institution europiischer Herkunft gegenwirtig auch in
Europa funktional fragwiirdig wird. Aber wihrend sie sich in Europa aus dem
gesellschaftlich-historischen Prozess entwickelt hat, den sie begleitet hat, ist in
Afrika ihre Geschichte eine selbstbezogene Geschichte. Die Schule bildet seit
ihrer Einfithrung eine Welt fiir sich neben der gesellschaftlichen Lebenswelt,
in der die Schulbesucher leben miissen. Es ist aufgrund dieser Distanz von der
Realitit irrsinnig zu glauben, dass sie Kinder auf Leben vorbereiten kann.

Eine Bildungstheorie, die der postkolonialen Wirklichkeit gerecht werden
sollte, muss an der Untersuchung lokal gesellschaftlicher Strukturen ansetzen
— nicht blof, um einige »niitzliche« Aspekte des kulturellen Lebens in der
Schule zu iibernehmen. Vielmehr muss es darauf ankommen, sich von der
speziellen lokalen Geschichte belehren zu lassen. Es muss darum gehen, den
Menschen dieser Gesellschaften die Moglichkeit zu gewihren, ihr Leben fur
sich zu gestalten, ohne dass dies an irgendeiner auferhalb der Gesellschaft
bestimmten Norm gemessen wird. Das Monopol der Schule iiber Bildungs-
prozesse muss infrage gestellt werden, damit sich diese an gesellschaftlichem
Problemldsen orientieren. Dementsprechend sollte eine Bildungstheorie kon-
zipiert werden, die dieser Auffassung gerecht wird. Die Entfaltung einer sol-
chen Bildungstheorie ist keine leichte Aufgabe, da sie eine genaue Kenntnis
der jeweiligen gesellschaftlichen Strukturen sowie der historischen Prozesse,
die diese hervorgebracht haben und zu deren Aufrechterhaltung beitragen,
voraussetzt. Aber sie ist die wichtigste Aufgabe, der sich die Erziehungswissen-
schaft widmen sollte, wenn sie sich wirklich um die Férderung lokaler Pro-
blemlésungen bemiihen will.

LITERATUR

Barker, Francis; Hulme, Peter; Iversen, Mageret (Hg.): Colonial discourse, post-
colonial theory. Manchester/New York 1994

Beck, Ulrich; Giddens, Anthony; Lash, Scott: Reflexive Modernisierung. Eine
Kontroverse. Frankfurt 1996

Berger, Heinrich: Mission und Kolonialpolitik. Die Katholische Mission in
Kamerun wihrend der deutschen Kolonialzeit. Immensee 1978

- am 14.02.2026, 21:37:12. OEEEm



https://doi.org/10.14361/9783839400944-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

216 | Michel Foaleng

Bosse, Hans: Diebe, Liigner, Faulenzer. Frankfurt 1984

Darby, Philip: Postcolonialism. In: Ders. (Ed.): At the edge of international relati-
ons. Postcolonialism, gender and dependency. London/New York 1997, 12-31

Foaleng, Michel: Bandjoun. Die Schulregion. 2000 Unter: www.ecole-pilote.de

Giddens, Anthony: Leben in einer posttraditionalen Gesellschaft. In: Beck u. a.
1996, 113-194

Hall, Catherine: Histories, Empires and post-colonial moment. In: Iain Chambers,
Lidia Curti (Eds.): The post-colonial question. Common skies, divided hori-
zons. London/New York 1998, 65-77

Hall, Stuart 1998: When was »the post-colonial«? Thinking at the limit. In: Iain
Chambers, Lidia Curti (Eds.): The post-colonial question. Common skies, divi-
ded horizons. London/New York 1998, 242—260

Heelas, Paul; Lash, Scott; Morris, Paul (Eds.): Detraditionalization. Criticals
reflections on authority an identtity. Massachusetts/Oxford 1996

Hentig, Harmut von: Bildung. Ein Essay. Weinheim/Basel 1999

KoRler, Reinhart; Schiel, Tilman: Auf dem Weg zu einer kritischen Theorie der
Modernisierung. Frankfurt a. M. 1996

Kokemohr, Rainer; Koller, Hans-Christoph: Die rhetorische Artikulation von
Bildungsprozessen. Zur Methodologie erziehungswissenschafilicher Biographie-
forschung. In: Heinz-Hermann Kriiger, Winfried Marotzki (Hg.):
Erziehungswissenschaftliche Biographieforsschung. Opladen 1995, 9o—102

Koller, Hans-Christoph: Bildung und Widerstreit. Zur Struktur biographischer
Bildungsprozesse in der (Post-) Moderne. Miinchen 1999

Marotzki, Winfried: Aspekte einer bildungstheoretisch orientierten Biographie-
forschung. In: Dietrich Hoffmann, Helmut Heid (Hg.): Bilanzierung erzie-
hungswissenschaftlicher Theorieentwicklung. Weinheim 1991, 19-134

McClintock, Anne: The angel of progress: pitfalls of the term »postcolonialism«. In:
Barker u.a. (Eds.) 1994, 253—282

Nestvogel, Renate: Verstirkung von Unterentwicklung durch Bildung? Schulische
und aufSerschulische Bildung im Kontext gesamigesellschafilicher Entwicklung
in Kamerun. Bonn 1978

Paolini, Albert: Navigating modernity. Postcolonialism, identity and international
relations. Boulder/London 1999

Pleines, Jurgen-Eckardt: Studien zur Bildungstheorie. Darmstadt 1989

Sennett, Richard: Der flexible Mensch. Die Kultur des neuen Kapitalismus.
Darmstadt 1998

Slageren, Jaap van: Les origines de I’Eglise Evangélique du Cameroun. Missions
européennes et christianisme autochtone. Leiden 19772

Werbner, Richard; Ranger, Terence (Hg.): Postcolonial identities in Africa.
London/New York 1996

- am 14.02.2026, 21:37:12. OEEEm



https://doi.org/10.14361/9783839400944-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

