
119

Ein Kernstück der tiefenpsychologisch arbeitenden Gruppe ist die 
Selbsterfahrung. Aber wer sind wir selbst und wie erfahren wir uns? 
»Der Mensch kennt nur sich selbst, insofern er die Welt kennt, die er nur 
in sich und sich nur in ihr gewahr wird«, schrieb Johann Wolfgang von 
Goethe (zitiert nach Hirsch 2013)

20. Tarnungen des Todes und  
»Terror-Management«

In gewisser Weise können vielleicht Krebserkrankungen als elementa-
re Manifestationen des Todestriebes betrachtet werden, nämlich inso-
fern, als hier Zellen die sie regulierenden höheren biologischen Integra-
tionsebenen und Steuerungsmechanismen überwältigen. Das lässt sich 
als Streben nach Rückkehr zu einer sehr frühen und niedrigen biologi-
schen Integrationsebene, der von einzelnen Zellen, aus denen wir alle, 
in der Gestalt von Eizelle und Spermium, hervorgegangen sind, und, im 
Todesfalle, nach der noch früheren und niedrigeren anorganischen Inte-
grationsstufe beschreiben (Mukherjee 2012).

Bedeutet die nicht zuletzt im Zusammenhang mit terminalen Krebs
erkrankungen geführte Kontroverse über Sterbehilfe und humanes Ster-
ben, dass die Machtbalance zwischen heutigen Sterbenden und Leben-
den zugunsten der später Sterbenden oder länger Lebenden ausfällt? 
Wesentlich ist die psychologische Unterstützung der körperlichen Be-
handlungen, die ebenfalls ihre Ebene der Todesqualen zu zähmen oder 
zivilisieren haben, insbesondere die Thematisierung des Todes und die 
Versöhnung mit dem Sinn des eigenen Lebens, im Unterschied zur Re-
duktion von Menschen auf somatische Prozesse oder zur Spaltung 
zwischen der gleich wichtigen seelischen und somatischen Hilfe. An-
dernfalls wird in der Sterbebegleitung die aggressiv-zerstörende Sei-
te des Todestriebes unbewusst verdoppelt. Ein ganzheitlicher Umgang 
mit Sterbenden – und dieser mit sich selbst – in dem die Betreuen-
den auch die eigene Sterblichkeit bedenken, unterstützt demgegenüber 
die schmerzliche Verabschiedung aus dem individuellen Leben aus der 
Nähe und als notwendigen Teil menschlichen Werdens und Vergehens 
in der Abfolge der Generationen.

Ein literarisches Fallbeispiel, welches das Thema vertieft, findet sich 
in Thomas Manns letzter Erzählung Die Betrogene. Während im Faust 
der Teufel als betrogener Betrüger endet, lässt Thomas Mann hier den 
Tod, kurz vor seinem eigenen »knappen Übertritt« – wie er das Sterben 
bezeichnet, als aufgehoben im Leben erscheinen. Im Mittelpunkt seiner 
Erzählung steht eine Frau in den Wechseljahren, die sich über die immer 
unregelmäßigere und schließlich ausbleibende Monatsblutung grämt. 

TARNUNGEN DES TODES UND »TERROR-MANAGEMENT«

https://doi.org/10.5771/9783748906575-119 - am 22.01.2026, 16:58:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906575-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


120

Als sie sich in einen jüngeren Mann verliebt, setzt ihre Periode wieder 
ein. Sie fühlt sich verjüngt und neu belebt, sieht jedoch angegriffen aus. 
Bald zeigt sich, dass die Blutung eine ganz andere Quelle hat: einen fort-
geschrittenen und inoperablen Tumor. In einem Augenblick klaren Be-
wusstseins sagt sie jedoch kurz vor ihrem Tod zu ihrer Tochter:

»sprich nicht von Betrug und höhnischer Grausamkeit der Natur. 
Schmäle nicht mit ihr, wie ich es nicht tue. Ungern geh’ ich dahin – von 
euch, vom Leben mit seinem Frühling. Aber wie wäre denn Frühling 
ohne den Tod? Ist ja doch der Tod ein großes Mittel des Lebens, und 
wenn er für mich die Gestalt lieh von Auferstehung und Liebeslust, so 
war das nicht Lug, sondern Güte und Gnade« (Mann 1981, S. 483).

Will man Zerstörung vor der Zeit, sinnlose Zerstörung und Zerstörung 
von Sinn, vermeiden, ist man auf die Unterscheidungsfähigkeit von Le-
ben und Tod angewiesen. Der Tod in der Verbildlichung als Teufel je-
doch versteht sich, nicht nur in der Gestalt getarnter Tumorzellen, auf 
Täuschung. In Goethes Faust, in der Szene »Auerbachs Keller«, konsta-
tiert Mephisto: »Den Teufel spürt das Völkchen nie, / Und wenn er sie 
beim Kragen hätte«. Das lässt an den fremd- und selbstzerstörerischen 
Massenrausch der Zustimmung für Hitler denken. Auch heutige religi-
öse Terroristen, häufig Fremd- und Selbstmörder in Personalunion, ge-
hen mit einer Halluzination von Leben in den schlecht getarnten und 
schlechten Tod.

Wolf Lepenies hat die Bedeutung des Todes in seinen Untersuchun-
gen über die Entwicklung der Soziologie zwischen Literatur und Wis-
senschaft aufgezeigt, so wenn er unter anderem am Beispiel von Georg 
Simmel darstellt, wie im 20. Jahrhundert das »Leben« die »Gesellschaft« 
als kennzeichnenden Epochenbegriff ablöst (Lepenies 1985, S. 290 ff.).

»Ihren Objekten gegenüber verhielten sich die Naturwissenschaften 
gleichgültig; sie gewannen ihre überragende Bedeutung in der Epoche 
der Geldwirtschaft, in welcher – objektiv, indifferent und charakterlos 
– der Intellekt herrschte« (ebd., S. 292).

In den Menschenwissenschaften erschien diese gleichgültige Form der 
Subjekt-Objekt-Beziehung nach Auffassung Simmels und aller, die den 
Begriff des Lebens als Schlüsselbegriff ins Feld führten, als nicht legitim. 
In der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts treffen wir jedoch oft auf eine 
Kritik, welche einen Gegensatz zwischen Leben und Denken insgesamt 
konstruiert. Diese Abwege oder Entgleisungen des Denkens (Bions »-k« 
und »kein k«) werden gefährlich, wo der Lebensbegriff sich als Maskie-
rung seines Gegenteils entpuppt:

»Gekennzeichnet und durchdrungen vom Trieb, gegen den sie sich letzt-
lich richtet, nimmt die Abwehr oft ein zwanghaftes Gepräge an und 

EROS UND THANATOS

https://doi.org/10.5771/9783748906575-119 - am 22.01.2026, 16:58:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906575-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


121

geht, mindestens teilweise, unbewußt vor sich« (Laplanche/Pontalis 
1989, S. 24).

Für den Todestrieb gilt das in besonderem Maße. Der Soziologe und 
»konservative Revolutionär« Hans Freyer, der sich im Nationalsozialis-
mus als Vertreter einer »deutschen Soziologie« profilierte, »wählt in be-
kannt deutscher Manier das Leben mit all seiner Unbestimmtheit zum 
Orientierungspunkt« (Lepenies 1985, S. 411), um dann von der »Voll-
endung des Geistes« im Staat zu sprechen, der am reinsten sei, wenn er 
sich im Krieg befinde. Ist nicht gerade das Unvollendete lebendig? Und 
haftet nicht der »Disziplin des Erkennenwollens, die kein Neugierverhal-
ten mehr ist, sondern nur noch totale Mobilmachung«, wie sie Lepenies 
Freyer attestiert, genau wie Heideggers Rede vom »Wissensdienst« als 
militarisiertem Denken, etwas Abtötendes an (ebd., S. 417 f.)?

Überdeutlich wird dies, wenn der nekrophile Hitler die Nazi-Bewe-
gung als »lebende Organisation« bezeichnet und sie dem »toten Mecha-
nismus« der als bürokratisiert bezeichneten demokratischen Parteien der 
ersten deutschen Republik gegenüberstellt (Baehr 2010, S. 25) oder wenn 
eine Neonazi-Gruppe sich irrtümlich »Die Unsterblichen« nennt (NZZ, 
30.03.2019, S. 7). Hier kann man vom Missbrauch des Lebens als Ersatz-
gott sprechen, im 20. Jahrhundert »ebenso angebetet wie aufgeopfert« 
(Bahr 2002, S. 8). Hitlers scheinbare Parteinahme für das Leben erinnert 
an Thomas Manns Doctor Faustus, in dem dieser in Gestalt des Friedrich 
Nietzsche nachgebildeten Künstlers Adrian Leverkühn sich vom Teufel sa-
gen lassen muss, dass sein frühes Theologiestudium bereits die unbewuss-
te Suche nach dem Gegenteil, nämlich nach ihm, dem Teufel, war. Und 
könnte man nicht sagen, dass der Teufel, der einen holt, für den schlech-
ten, unversöhnten Tod steht und für die Verleugnung der eigenen Sterb-
lichkeit auf Kosten anderer? Zugleich symbolisiert er aber das absolut 
Böse, das zu ihrer Zeit Kant und de Sade auf so verschiedene Weise über-
zeugend behandelt haben. Ganz zu Recht hat Pasolini de Sades »120 Tage 
von Sodom«, die sich politisch gesehen auf den französischen Absolutis-
mus beziehen, auf den Faschismus übertragen. Dieser repräsentiert mehr 
als jeder andere bisher bekannte Terrorismus und Totalitarismus eine Kul-
tur des Todes (Baehr 2010, S. 1). Um den in der Natur alles Lebenden lie-
genden Todestrieb in die leibhaftige Hölle der Konzentrationslager oder 
des bolschewistischen Gulags zu verwandeln, braucht es die bösartige 
Pathologie einer Kultur des Todes, auf psychischer und sozialer Ebene. 
Peter Baehr betont die »diabolischen Ambitionen« jedes Totalitarismus:

»The point of terror is, among other things, to create a kind of human 
being that accepts its own expendability. This New Man is trained to 
be superfluous, bereft of most recognizable human qualities, especial-
ly reflection and spontaneity. The laboratory in which he is created is 
the concentration and death camp where, through terror, people can be 

TARNUNGEN DES TODES UND »TERROR-MANAGEMENT«

https://doi.org/10.5771/9783748906575-119 - am 22.01.2026, 16:58:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906575-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


122

reduced to a bundle of sensations and, once consumed, disappear with-
out trace (...)« (ebd., S. 12 f.).

Wenn Hannah Arendt erklärt, dass es dabei auch um die Herstellung völ-
lig konditionierter Wesen geht, deren Reaktionen kalkuliert werden kön-
nen, selbst wenn sie ihrem sicheren Tod zugeführt werden (ebd., S. 15), 
und zum anderen kritisiert, dass die Sozialwissenschaften mit ihrer Nei-
gung zum Utilitarismus und zur Berechenbarkeit nicht in der Lage sei-
en, einen Terrorapparat zu verstehen, der auf sinnlose, genauer: sinnver-
nichtende Qualen zielt, so verweist das auf ein Paradox: Gerade da, wo 
Wissenschaften Wahlverwandtschaften zu Terror, speziell terroristischer 
und totalitärer Herrschaft, aufweisen, verstehen sie diese am wenigsten. 
Politische und wissenschaftliche Ideologien sind reduzierend und mo-
noton (ebd., S. 13, 15, 18, 21) und neigen, im wissenschaftlichen Falle, 
zur Desintegration menschlicher Zusammenhänge im Denken, also je-
ner Abtötung, welche die zwanghafte Leidenschaft terroristischen Den-
kens und Handelns bildet.

Als die amerikanischen Sozialpsychologen Sheldon Solomon, Jeff 
Greenberg und Tom Pyszczynski vor etwa dreißig Jahren begannen, ihre 
Theorie des »Terror-Management« zu entwickeln, dachten sie kaum an 
politischen und religiösen Terrorismus, so wie heutige Leser es sofort tun. 
Ihr Thema war und ist der innere Terror vor dem Wissen um unsere Sterb-
lichkeit, der Menschen als Individuen und in Gesellschaften um- und an-
treibt. Die Angst vor dem Tod und ihre Verdrängung haben einerseits le-
bendige Kulturleistungen, anderseits Kulturen des Todes hervorgebracht.

Als die zwei wesentlichsten Arten der Bekämpfung der Todesangst 
haben die Autoren ein gutes individuelles Selbstwertgefühl und das 
Vertrauen in die je eigene Weltanschauung, in das jeweilige kulturelle 
Weltbild herausgearbeitet. Diese beiden Abwehrformen der Todesangst 
werden umso gefährlicher, je weniger gesellschaftlich und individuell 
pluralistische Lebenshaltungen gelernt sind und je näher sie einer Kul-
tur des Todes mit ihren pathologischen Fallen und Sackgassen stehen. Je 
mehr es sich hingegen um Kulturen des Respekts vor allem Leben han-
delt, desto besser stehen die Chancen, das Wissen um die eigene Ver-
gänglichkeit in die Lebensführung so einzubeziehen, dass das eigene Le-
ben und das der Mitmenschen bei allem unvermeidlichen Leid sinnvoll 
geführt werden kann. Die Projektionen der Todesangst auf Andere und 
Fremde aller Art und ihre illusionäre Bekämpfung in den Fremden und 
im fremd Erscheinenden ist ein anderer Ausdruck des abtötenden Um-
gangs mit dem Wissen um die Sterblichkeit.

Gegenwärtig, in der zusammenfassenden Darstellung ihrer drei-
ßigjährigen empirischen Forschung, kommt Solomon, Greenberg und 
Pyszczynski unter anderem auch der äußere Terrorismus in den Sinn, der 
ohne Aussicht auf Erfolg den inneren Terror bannen soll:

EROS UND THANATOS

https://doi.org/10.5771/9783748906575-119 - am 22.01.2026, 16:58:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906575-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


123

»Im Laufe der Menschheitsgeschichte hat die Angst vor dem Tod die 
Entwicklung von Kunst, Religion, Sprache, Ökonomie und Wissen-
schaft beeinflusst. Sie hat die Pyramiden Ägyptens hervorgebracht und 
die Twin Towers in Manhattan dem Erdboden gleichgemacht. Sie nährt 
Konflikte rings um den Erdball. Als Individuen bringt uns die Erkennt-
nis unserer eigenen Sterblichkeit dazu, ein Faible für schicke Autos zu 
entwickeln, ungesund lange in der Sonne zu brutzeln, unser Kreditkar-
ten-Limit zu überziehen, wie die Irren zu fahren, mit einem vermeint-
lichen Feind den Kampf aufzunehmen, nach Ruhm zu gieren (...). Der 
Tod sorgt dafür, dass wir den eigenen Körper mit Unbehagen und das 
Thema Sex mit gemischten Gefühlen betrachten. Das Bewusstsein für 
die Unausweichlichkeit unseres Todes könnte leicht dazu beitragen, dass 
wir uns selbst auslöschen, wenn wir es nicht schaffen, unseren Umgang 
damit zu verändern« (Solomon et. al. 2016, S. 11).

Eine sehr alte und gut dokumentierte, geradezu formative Art des Um-
gangs mit dem Tod, die bis heute nachwirkt, ist die altägyptische, über 
die der Kulturwissenschaftler und Ägyptologe Jan Assmann schreibt:

»dass für die alten Ägypter nicht die Dauer, sondern umgekehrt Tod und 
Vergänglichkeit die zentrale Basiserfahrung darstellen, gegen die sie ihre 
gesamte Kultur im Sinne einer kompensierenden Gegenmaßnahme auf-
bieten und die daher weniger der Erfahrung als vielmehr der Sehnsucht 
nach Dauer entspringt« (Assmann 2018, S. 248).

Besonders eindrücklich ist »die Idee eines persönlichen Totengerichts 
(...), bei dem das Herz (Bewusstsein, Gewissen, Selbst) des Verstorbe-
nen auf die Waage gelegt wird. Seit der Mitte des 2. Jahrhunderts lässt 
sich dann das Ideal der ›Gottesbeherzigung‹ greifen« für das die ägypti-
sche Formel »sich Gott ins Herz setzen« lautet (ebd., S. 216). Diese frü-
he Form der Betonung des inneren Menschen kann als frühes Konzept 
einer persönlichen Seele gelesen werden, die zugleich Verantwortung für 
die eigene Person wie für andere beinhaltet. Die »Verfugung allen Han-
delns«, das »Füreinander handeln« und »Aneinander denken« sind be-
reits zentrale Grundsätze altägyptischer Ethik (ebd., S. 214 ff.). Schon 
so früh gibt es Ansätze, die die Erfahrung der Vergänglichkeit und die 
Sehnsucht nach Dauer in einer Weise verbinden, die auf überindividuel-
le Verantwortung verweist.

Selbst die auch in den heutigen Menschenwissenschaften häufi-
ge Neigung, die Suche nach Konstanten, nach als im Kern unverän-
derlich gedachten Strukturen als höherwertig zu betrachten verglichen 
mit der Erforschung von Prozessen, kann in Zusammenhang damit ge-
bracht werden, dass Prozesse unbewusst an Vergänglichkeit erinnern, 
auch an die eigene Vergänglichkeit und die der Gruppen und Gesell-
schaften, denen wir angehören, sowie unserer kulturellen Weltbilder. 
So haben wir noch immer mit ambivalenten Abkömmlingen der Kultur 

TARNUNGEN DES TODES UND »TERROR-MANAGEMENT«

https://doi.org/10.5771/9783748906575-119 - am 22.01.2026, 16:58:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906575-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


124

kompensierender Gegenmaßnahmen gegen das Bewusstsein der Sterb-
lichkeit zu tun, von denen einige eher fruchtbar und lebensfördernd, an-
dere eher zerstörerisch sind.

 Dass Solomon et. al. versuchen, ihre »Schlüsselexperimente dadurch 
lebendiger zu gestalten, dass wir sie aus der Perspektive der Teilnehmer 
geschildert haben« (Solomon et. al. 2016, S. 12), ist übrigens ein dop-
pelter Beitrag zur Vermeidung abtötenden Denkens in den Menschen-
wissenschaften: Sie vergöttlichen nicht ihre eigene, wissenschaftliche 
Perspektive und sie verlebendigen ihre Darstellungsweise, sie versuchen 
»die ausgedörrten Felder der Sozialwissenschaften zu bewässern« (ebd., 
S. 300). Es kommt ihnen darauf an, dass wir lernen, »die eigene Ver-
gänglichkeit anzunehmen, um so die zerstörerischen Folgen unbewuss-
ter Todesängste aufzufangen und die Wertschätzung des Lebens im All-
tag zu steigern« (ebd., S. 311) sowie mehr Mitgefühl den Mitmenschen 
gegenüber aufzubringen (ebd., S. 313). Letztlich geht es darum, ein Ge-
fühl des Fließens zu ermöglichen und sich für Erfahrungen von lebens-
steigernder Transzendenz in der Immanenz zu öffnen, insbesondere für 
all jene glitzernden Augenblicke im Alltag, die über diesen hinausweisen.

Dazu gehört eine Auffassung vom Leben, welche Mehrdeutigkeit und 
Pluralismus, also die Vielfalt von Lebensformen, in allen Schattierungen 
anerkennt (ebd., S. 316 ff.). Diese lebenssteigernde Transzendenz kann 
unsere Sterblichkeit und die aller, die wir lieben, einbeziehen und ganz 
irdisch gedacht werden:

»Wir werden Erde, mit der unsere Kinder und Enkelkinder und deren 
Kinder spielen werden, in die sie Blumen und Bäume pflanzen werden, 
auf der sie Häuser bauen werden, in denen sie leben werden« (Kurey-
shi 2016, S. 129).

Robert Harrison baut in seinem Buch Herrschaft des Todes eine ganze 
Anthropologie auf dieser Beziehung zwischen Mensch und Erde auf: 19

»Da die Erde seit so vielen Millionen und Abermillionen Jahren die 
Toten immer wieder in ihre Elemente aufnimmt, stellt sich die Frage, 
wer noch den Unterschied zwischen Behältnis und Inhalt ausmachen 
kann. (...) Wenn menschliche Körper vergehen, haben sie teil an diesem 
organischen Nachleben des Toten. Sie kreisen in der Erde Tageslauf / 
mit Fels und Stein und Baum‹, um es mit Wordsworth zu sagen. Der 
Mensch (›human‹) kehrt zwar zum Humus zurück, aber die Tatsache, 
dass Wordsworth diese Zeilen überhaupt geschrieben hat oder dass wir 
mehr als anderthalb Jahrhunderte später zu ihren Worten zurückkehren, 
zeigt, dass die menschliche Kultur, anders als die Natur, eine lebendige 
Erinnerung an die Toten und nicht nur ein mineralisches Bewahren ih-
rer Bestandteile begründet« (Harrison 2006, S. 18).

19	 	Der falsch und überdies das Denken des Autors stark verfälschend übersetz-
te Titel der deutschen Ausgabe von The Dominion of the Dead.

EROS UND THANATOS

https://doi.org/10.5771/9783748906575-119 - am 22.01.2026, 16:58:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906575-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


125

Zygmunt Bauman hat aus einer soziologischen Perspektive gezeigt, wie 
das Bewusstsein unserer Sterblichkeit die Kulturformen und sozialen 
Organisationen aller geschichtlich und aktuell bekannten menschlichen 
Gesellschaften entscheidend beeinflusst. Hinsichtlich der Denkformen 
betont Bauman

»the mind’s own Thanatos-like drive towards that stable tranquility 
which only the cohesion, the absence of contradiction, can bring« (Bau-
man 1992, S. 22).

Das beschreibt eine der Formen abtötenden Denkens, eine der Wirkungs-
weisen des Todestriebs in den Denkformen. Diese Form mag auf den 
ersten Blick harmlos, geradezu harmonisch und kaum oder nur latent 
aggressiv erscheinen. Aber zumindest im eigenen Denken lässt dieser 
Denkstil neue oder fremde Anstöße nicht zu, sondern wehrt sie ab. Han-
delt es sich um größere Denkkollektive, die sich über mehrere Genera-
tionen oder ganze Staatsgesellschaften erstrecken und institutionalisiert 
sind, so ist damit zu rechnen, dass sie die Friedhofsruhe ihres Nicht- oder 
Anti-Denkens gegen alle anderen, echten Denkstile nicht nur verteidigen, 
sondern auch auf diese auszudehnen versuchen.

Hinsichtlich der von Bauman vertieft analysierten modernen und 
postmodernen Strategien der Todesverleugnung lässt sich feststellen, 
dass diese vom Todestrieb insofern imprägniert sind, als dass sie ihrer 
Form nach Angriffe auf Verbindungen (Bion) und Zusammenhänge sind:

»The big carcass of mortality has been sliced from head to tail into thin 
rashers of fearful, yet curable (or potentially curable) afflictions« (Bau-
man 1992, S. 140), »a world-view that splits mortality into a multitude 
of individual occurrences« (ebd., S. 142).

Gemeint ist hier vor allem der permanente moderne Gesundheitskampf, 
dem man sein Leben opfert, um es zu verlängern. In der postmodernen 
Strategie sieht Bauman »eternity decomposed into a Brownian move-
ment of passing moments, nothing seems to be immortal any more. But 
nothing seems mortal either« (ebd., S 170). Dies geschieht »by slicing 
time...into short-lived, evanescent episodes« (ebd., S. 187).

Diese Strategien des Spaltens und Zerschneidens von lebendigen Zu-
sammenhängen entsprechen der Wirkungsweise des Todestriebes auf der 
Ebene des Denkens. Das Resultat ist die Wiederkehr des verdrängten To-
des in den Formen des Denkens, Wahrnehmens und Handelns:

»The deconstructing of mortality made the presence of death more ubi-
quitious than ever (...) The price of exorcising the spectre of mortality 
proved to be a collective incapacity to construct life as reality, to take 
life seriously« (Bauman 1992, S. 199).

Mit dieser todestriebhaften Denkstrategie der Auflösung von Sterben 
und Tod in schmale, scheinbar durchsichtige Scheiben wird auch die 

TARNUNGEN DES TODES UND »TERROR-MANAGEMENT«

https://doi.org/10.5771/9783748906575-119 - am 22.01.2026, 16:58:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906575-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


126

unbewusste Wahrnehmung des Todestriebs selbst behandelt: Wo immer 
einen die schiere Mordlust oder Selbstzerstörung anzuspringen droht, 
wird der Sprung im Handumdrehen in einen Zeitlupenfilm verwan-
delt, dessen einzelne Sequenzen dann so verortet werden und mit an-
deren Erklärungsebenen versetzt und überdeckt werden können (etwa 
Biographie und Geschichte individueller und kollektiver Täter), dass 
auf der bewussten Ebene Tod wie Todestrieb nach knappsten Momen-
ten elementaren Entsetzens nicht mehr als Ganzes wahr- und ernstge-
nommen werden müssen. Das allerdings hemmt die Entwicklung der 
real möglichen Zivilisierung des Todeskomplexes durch denkendes und 
praktisches Handeln: Konsequente Schmerzlinderung und sanfte Ster-
behilfe im Dialog mit Sterbenden, offenes Betrachten des persönlichen 
und kollektiven Lebenssinns und der Arbeit an den wirklichen Lebens-
aufgaben.

Was sind Zygmunt Baumans Gegenstrategien? Er knüpft, sehr knapp, 
an die Mystiker und an die Romantiker an: »to open up the moment 
so that it can accomodate eternity« (ebd.). Klassisch hierfür Angelus 
Silesius: »Mensch, wo Du Deinen Geist schwingst über Ort und Zeit, 
so kannst Du jeden Blick sein in der Ewigkeit.« (zitiert nach van Lom-
mel, 2014, S. 70). In psychoanalytischer Perspektive ermöglicht uns die 
Zeitlosigkeit des Unbewussten, die Anerkennung chronologischer Rea-
lität und damit des Bewusstseins von Altern und Sterben zeitweise auf-
zuheben (Teising 2018, S. 42 f.). Kairos überstrahlt Chronos (Waldhoff 
2014).

»Legt man das Einmalige (...) als nunc stans aus, dann gilt der Augen-
blick als jener Bruch mit jedem Geschehen, in welchem er – wie Goe-
the und Nietzsche in der Tradition der Mystiker meinen – sich mit der 
›Ewigkeit‹ berührt, wenn nicht gar eins mit ihr ist« (Bahr 2002, S. 135).

Man könnte in diesem Sinne auch sagen: den Mikrokosmos der eige-
nen Seele für den Makrokosmos der Welt zu öffnen. »In einem einzigen 
göttlichen Moment« kann so eine Persönlichkeit, laut Oscar Wilde, ihre 
Vollkommenheit erlangen (Wilde 1982, S. 27)

Und selbst bei einer melancholischen Grundstimmung, in welcher, 
folgen wir Vlaldimir Nabokov, der platte Menschenverstand uns sagt, 
»dass unser Leben nur ein kurzer Lichtspalt zwischen zwei Ewigkeiten 
des Dunkels ist« (zitiert nach Földényi 2017), gäbe es sinnvolle Gegen-
fragen: »Ist trotz tragischen Ausgangs das Stück durch seinen Verlauf der 
Aufführung wert? Und wie können wir es seiner selbst wert machen, was 
immer der Ausgang sei«? können wir mit Hans Jonas fragen, wenn wir 
über bedrohte Inseln des denkenden Lebens in einem toten Weltall nach-
denken (Jonas 2014, S. 260). Diese freundliche Frage lässt sich nicht nur 
an die Menschen im Plural richten, sondern auch an Menschen im Sin-
gular, an jedes Menschenleben für sich. Mit anderen Worten: Dem Tod 

EROS UND THANATOS

https://doi.org/10.5771/9783748906575-119 - am 22.01.2026, 16:58:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906575-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


127

beweisen, dass wir und unsere menschliche Existenz es wert sind (Zu-
sak 2016, S. 15).

Eine bescheidenere Antwort lässt sich an der Praxis von Baumans 
Theoriebildung ablesen, beispielsweise an seiner Beschreibung des Nut-
zens der Soziologie: Der Öffnung des Textes für den Fluss und die Viel-
falt des Lebens.

»Wir können also sagen, dass Sprachen oder Lebensformen, nicht an-
ders als Wasserwirbel oder ganze Flüsse, am Leben bleiben und ihre 
Identität, ihre relative Autonomie bewahren, gerade weil sie flexibel 
sind, ständig im Fluss, fähig, neues Material zu absorbieren und ›ver-
brauchtes‹ auszuscheiden. Das heißt zugleich, dass alle Lebensformen 
(alle Sprachen, alles zusammenhängende Wissen) zugrunde gingen, 
wenn sie abgeschlossen, fixiert und zur Veränderung unfähig würden« 
(Bauman 2015, S. 316).

»Soziologisches Denken hemmt nicht, sondern erleichtert den Fluß und 
Austausch von Erfahrungen. Unmißverständlich gesagt: Es trägt zum 
Ausmaß der Ambivalenz bei, indem es die Anstrengung behindert, ›den 
Fluß einzufrieren‹ und die Zugänge zu verschließen« (ebd., S. 318).

Sein Plädoyer für Prozessualität und Pluralität von Wissen und Denken 
wird als von Lebenstrieben getragen erkennbar. Mit anderen Worten: 
vielleicht genügt es, lebendiger über das Leben, von seinem Anfang bis 
zu seinem Ende, zu denken und zu sprechen, um es zu retten.

In diesem Sinne können wir auch Ludwig Wittgensteins Theorie der 
Mannigfaltigkeit offener Sprachspiele als Teil von vielfältigen, fließen-
den Lebensformen verstehen. Mit seiner Maxime »denk nicht, sondern 
schau!« eröffnet er »durch differenziertes Hinsehen den Spielraum für 
eine Kritik an vermeintlich fixen ›Ideen‹ sowie an einer entsprechend re-
duzierten Lebenspraxis.« (Martens 2014, S. 233). Diese Kritik ist keine 
des Denkens schlechthin, sondern lässt sich als eine Kritik abtötender 
Denk- und Praxisformen lesen.

In einer Fallvignette des Psychoanalytikers Stephen Grosz mit dem 
Titel »Durch Stille« findet sich wie in einem Brennglas die Unterschei-
dung zwischen scheinbarer und wirklicher Parteinahme für das Leben 
gebündelt. 1989, es gab zu diesem Zeitpunkt noch keine wirksame Be-
handlung gegen AIDS, begegnet Grosz zum ersten Mal einem damals 
29 Jahre alten Patienten, den er Anthony nennt. Ein befreundeter Arzt 
hatte diesem zu seiner Lebenserwartung gesagt, er könne mit zwei Jah-
ren rechnen und auf vier Jahre hoffen. In den ersten Wochen nach dem 
Testergebnis »fuhr Anthony fort, über sein Leben und seine Gefühle zu 
sprechen, doch floss der Strom der Worte immer spärlicher und versieg-
te schließlich ganz« (Grosz 2018, S. 209). »Während ich Tag für Tag 
bei ihm saß, wurde sein Schweigen immer tiefer. Und wie er eines Tages 
so still da lag, der Atem langsam und stetig, schlief er ein«, was von da 

TARNUNGEN DES TODES UND »TERROR-MANAGEMENT«

https://doi.org/10.5771/9783748906575-119 - am 22.01.2026, 16:58:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906575-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


128

an häufiger geschieht (ebd., S. 210). Drei Jahre nach Beginn der Ana-
lyse brach sein Immunsystem zusammen. Nach einer Präsentation die-
ser Analyse auf einem Fachkongress fragt ihn ein bekannter Analytiker, 
warum er seine Zeit mit diesem Patienten vergeude: »Er wird bald ster-
ben. Warum helfen Sie nicht jemandem, der noch eine Zukunft hat?« 
(ebd., S. 213).

Und genau hier sehen wir eine dieser gedankenlosen, scheinbaren Par-
teinahmen für das Leben, die eigentlich Tarnungen des Todes sind. Lebt 
Leben nur, wenn es eine »Zukunft« hat? Wie groß muss diese Portion 
Zukunft sein? Zählt unser gegenwärtiges Leben nur, wenn es als letztlich 
ewig und somit bewegungslos und tot phantasiert wird?

Grosz bleibt im analytischen Gespräch mit Anthony. Er verspricht 
ihm, auch ins Krankenhaus zu kommen, solange er ihn brauche. Anth-
ony sagt, er wolle zum Ende hin lieber Selbstmord begehen, jedenfalls 
wolle er nicht verängstigt und allein sterben und er wolle keine Schmer-
zen leiden. Er wolle nicht in Panik vor der eigenen Auslöschung sterben, 
sondern »mit dem Tod leben« können. Und schließlich:

»Anthony findet, er hat Glück gehabt. Zweiundzwanzig Jahre nach un-
serer ersten Begegnung ist die Viruslast im Blut nicht mehr messbar (...) 
Da er nicht mehr fürchtet, akut zu erkranken, wenn er über AIDS redet 
oder auch nur daran denkt, kümmert er sich aktiv um seine medizini-
sche Versorgung. Und die richtige Medizin kam zur richtigen Zeit. (...) 
Wir treffen uns immer noch, allerdings nicht mehr so häufig. Und wenn 
auch nur noch selten, so gibt es doch weiterhin Gelegenheiten, bei denen 
er während einer Sitzung einschläft – meist an jenen Tagen, an denen 
er einen Bluttest machen ließ, das Ergebnis bekam oder vom Tod eines 
Verwandten oder Freundes erfuhr. Wenn es heute geschieht, ist es wie 
ein Signal, das uns beide mahnt, um wie viel der Tod uns näher ist, als 
wir glauben wollen. (...) Mag sein, dass dieses Schweigen auch seine Art 
war, den Augenblick des Todes zu proben, doch war es vor allem etwas, 
das wir gemeinsam durchgemacht haben. Und im Schweigen merkte 
Anthony, dass er den Gedanken an seinen Tod leichter ertragen und die 
Stille akzeptieren konnte, da er sich im Geiste eines anderen lebendig 
fühlte« (ebd., S. 214 f.).

Der Psychoanalytiker Martin Teising zitiert eine 92-jährige Patientin, die 
am Ende ihrer vierjährigen Behandlung sagt:

»Vor der Analyse hatte ich Todesangst, die ich loswerden wollte. Jetzt 
weiß ich wirklich, dass ich sterben werde. Mir ist klar geworden, dass ich 
vorher gedacht hatte, dass ich nicht sterben werde, wenn ich Angst davor 
habe. Die Todesangst ist jetzt deutlich geringer« (Teising 2018, S. 53).

Echtes Todesbewusstsein lindert Todesangst und mindert all den inneren
und äußeren Terror, der aus nur scheinbarem, oberflächlichem Todesbe-
wusstsein quillt. Ist es möglicherweise so einfach?

EROS UND THANATOS

https://doi.org/10.5771/9783748906575-119 - am 22.01.2026, 16:58:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906575-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


129

21. Wir Lebenden und Toten

Die Ambivalenz von Tod und Leben, die zugleich engste Verflochtenheit 
bedeutet, den Ineinsfall von Gegensätzen, zieht sich wie ein roter Faden 
durch diesen Text, oder vielmehr: wie ein aus roten und schwarzen Fä-
den geflochtenes Tau. Sie kann auch als ambivalentes Verhältnis zwi-
schen Lebenden und Toten betrachtet werden.

Es geht dabei um verschiedene Ebenen dieses Dialogs, die wie Eta-
gen in einem Haus miteinander verbunden sind, und um seine entgegen-
gesetzten Pole: einerseits um die Zwiesprache mit der eigenen Person 
und besonders der inneren Stimme im Sinne von Sokrates und Hannah 
Arendt oder auch eines freundlichen Über-Ichs, dem ein tyrannisches 
und feindseliges Über-Ich entgegensteht. Andererseits im Sinne einer Er-
kenntnishaltung, die von der Liebe zur Welt getragen wird im Gegensatz 
zu einer welt- und lebensfeindlichen Erkenntnishaltung; von einer ko-
operativen, bindungsorientierten Haltung zu den anderen Menschen, die 
es erlaubt, das Bezugsgeflecht menschlicher Angelegenheiten zu sehen, zu 
respektieren und gut zu entwickeln im Gegensatz zu zerreißenden und 
zerstückelnden Bewegungen im Denken und Handeln; von einer lebens-
freundlichen Beziehung zur inneren körperlich-seelischen Natur wie zur 
äußeren Natur in Gestalt der Erde mit ihrer Pflanzen- und Tierwelt im 
Gegensatz zu einer rücksichtslosen und abtötenden Beziehung; von einer 
Weise, sich entweder im symbolischen Universum menschlicher Sprache 
und Zeichen dergestalt zu bewegen, dass das Beziehungsgeflecht unse-
rer symbolischen Welten Zusammenhang und Sinn stiftet und so seiner 
Orientierungsaufgabe für Menschen immer besser und sorgfältiger ent-
spricht, im Gegensatz zu einer Vergiftung, Verwirrung und Entwertung 
unserer symbolischen Welten oder zu ihrer Herabwürdigung zu intellek-
tuellem Junk Food.

An dieser Stelle vertiefe ich eine weitere Ebene, die schon in früheren 
Abschnitten angesprochen wurde, nämlich die Art der Kommunikation 
zwischen den Lebenden und den Toten. Diese will gelernt sein, wie Han-
nah Arendt 1969 am Grabe von Karl Jaspers sagt:

»Das, was an einem Menschen das Flüchtigste und doch zugleich das 
Größte ist, das gesprochene Wort und die einmalige Gebärde, das stirbt 
mit ihm und das bedarf unser, dass wir seiner gedenken. Das Gedenken 
vollzieht sich im Umgang mit dem Toten, aus dem dann das Gespräch 
über ihn entspringt und wieder in die Welt klingt. Der Umgang mit den 
Toten – das will gelernt sein (...)« (Arendt nach Prinz 2013, S. 281).

In den folgenden Abschnitten berichte ich aus vielen Feldern über das, 
was wir psychoanalytisch als Kampf zwischen Leben und Tod im Über-
Ich bezeichnen könnten. Hannah Arendt, die dem Mord durch die Na-
tionalsozialisten und dem »Leben« im Nationalsozialismus entfliehen 

https://doi.org/10.5771/9783748906575-119 - am 22.01.2026, 16:58:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906575-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

