WEGE ZUR I(ONFLIKTETHNOLOGIE.1
EINE SUBJEKTIVE ERINNERUNG

Thomas Zitelmann

Eine Konfliktethnologie, die die Fiille alltdglicher Konflikterfahrungen mit
langfristigen prozessualen Konfliktlagen, mit den Extremen von Gewalt und
Krieg und mit Beitragen der allgemeinen Konflikttheorie in einem kohdrenten
theoretischen Modell verbindet, steht noch in den Anfiangen. Georg Elwert (in
diesem Band) hat mit seinem Anspruch, Konflikte in Wechselwirkung mit den
Institutionen zu betrachten, liber die sie kanalisiert werden, begonnen, eine
dringend notwendige Diskussion zu systematisieren.

»Konflikt ist soziales Handeln, das auf der Wahrnehmung von teilweise
inkompatiblen Interessen oder Intentionen zweier oder mehrerer Personen ba-
siert.”“ (Elwert, in diesem Band). Konflikttheoretisch steht diese Sichtweise
nédher an Georg Simmel und Lewis Coser als an Ralph Dahrendorf (Reduktion
von Konfliktanlass und Verlauf auf ,,Macht®) oder Pierre Bourdieu (Redukti-
on auf ,,Knappheit™). Im Kern stellt es sich als einen Versuch dar, einen Kon-
fliktbegriff zu entwickeln, der die ,,grundbegriffliche Privilegierung eines So-
zialmodells* (Kieserling 2004: 134) vermeiden will und im Gesellschaftsver-
gleich auf unterschiedliche soziale Formen als Differenzierungsweisen dhnli-
cher Problemlagen blickt.

Was soll Konfliktethnologie im Sinne Georg Elwerts leisten? Sie soll Ge-
walt erkldren. Sie soll den Faktor Emotion (Hass, Zuneigung) als Mittel der
sozialen Abgrenzung ernst nehmen. Sie soll eine Alternative zur kulturalisti-
schen Deutung von sozialem Zusammenhalt (in Deutschland die beriihmte
»Leitkultur®) schaffen. Sie soll, und das nicht zuletzt, einen Beitrag zur Theo-
rie der sozialen Evolution leisten, die hier von der Annahme ausgeht, dass
Wege der Konfliktregulierung immer auch Mittel der Selektion zukiinftiger
Alternativen von Entwicklungsprozessen sind (Elwert, in diesem Band). Kon-
flikte dienen als Katalysatoren multi-evolutionirer Prozesse. Im Verweis auf
die ,,Theorie der sozialen Evolution® als Selektion von Alternativen driickt
sich spurenhaft eine theoretische Bindung an Luhmanns Systemtheorie aus.
Hier wird einerseits die soziologische Anschlussfahigkeit ethnologischer Kon-
flikttheorie formuliert, andererseits kann man es auch als systemtheoretische

1 Unter dem Ethnologiebegriff sind hier auch Fachrichtungen wie die britische so-
cial anthropology, die amerikanische cultural anthropology, die franzdsische
anthropologie etc. zusammengefafit.

39

- 8m14.02.2026, 21:37:22.


https://doi.org/10.14361/9783839402719-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THOMAS ZITELMANN

Anregung lesen, bisherige geistes- und sozialwissenschaftliche Ansétze der
Konfliktforschung empirisch und theoretisch zu tiberdenken.

Blicke in die Geschichte ethnologischer Konfliktforschung

Ethnologische Forschung hat, als Teil der historischen Sozialwissenschaften
und als eigenes Fach, viel zur Variierung, Remodulierung und Weiterentwick-
lung konflikttheoretischer Annahmen beigetragen. Dennoch wird die Inkoha-
renz ethnologischer Positionen zu Konflikten seit mehr als vierzig Jahren im-
mer wieder beklagt (LeVine 1961: 3, 14; Howell 1975: 675; Sluka 1992: 20).
Es gibt kein facheigenes Bewusstsein des Gesamtzusammenhanges der spezi-
fischen Beitrdge der Ethnologie zur Konflikttheorie. Es gibt dominierende
Diskussionssegmente, die sich gegenwirtig stark auf die Verbindung von
»Konflikt“, , Gewalt” und ,,Krieg* konzentrieren. Aber Krieg konnte auch oh-
ne direkte Bindung zu ,,Konflikt“ gesehen werden (Howell 1975). Gerade die
Verbindung von Krieg, Recht, Wettbewerb und Gewaltformen weniger mit
zweckgebundenem Konflikt als mit zweckfreiem Spiel ist ein altes kulturanth-
ropologisches und historisches Thema (Huizinga 1956, passim).

Ethnologische Konflikttheorie, bezogen auf Herrschafts- und soziale Kon-
flikte, kann in den Anfangen nicht von soziologischer Konflikttheorie getrennt
werden. Bevor unterschiedliche systematische Zuginge zum Thema seit den
zwanziger Jahren des letzten Jahrhunderts unter dem Begriff ,,Konflikt* zu-
sammengefasst wurden (Lasswell 1930/1937), beherrschten Synonyme das
Feld: Opposition, Antagonismus, Streit, Kampf, Wettbewerb, Konkurrenz,
Auslese, Auseinandersetzung. Massenhaftes Kampfen und Konkurrieren, mit
liickenlosen Ubergéingen zwischen blutigem Kampf, geregelter Konkurrenz
bis hin zum Wahlkampf, bestimmten Max Webers Blick auf Konflikte. Die
sozialen Techniken des Austragens von Konflikten schwankten zwischen phy-
sischer Kraft, Demagogentechnik — das ,,Charisma der Rede* — und der Ent-
wicklung effektiver wert- und zweckrationaler Ordnungen (Weber 1972: 20-
22, 667).

Konflikt ist der Urgrund von Entwicklung und Fortschritt. Diese Denkfi-
gur des 19. Jahrhunderts hat die sozialwissenschaftlichen Debatten zur Erfor-
schung von Konflikten nachhaltig beeinflusst. Drei konflikttheoretische Para-
digma des 19. Jahrhunderts bilden die S&ulen des Fortschrittsmodells. Karl
Marx und der sozio-Okonomisch begriindete Kampf der Klassen; Charles
Darwin und der biologisch begriindete Kampf der Arten und Alexis de Toc-
queville als Theoretiker der politisch begriindeten biirgerlichen Revolution.
Neben diesen drei Modellen, die eine lineare Entwicklung postulieren, hat
auch ein mechanisch-physikalisches Denken in Kategorien von Kriften, Ge-
genkriften und Wechselwirkungen zur Entwicklung sozialwissenschaftlicher
Konfliktparadigma beigetragen. Bei Gabriel Tarde, in seinem Verstindnis ,,u-
niverseller Opposition® (Tarde 1969: 165-174) driickt sich dies in unge-
schminkt mechanischer Argumentation aus. In der Soziologie Georg Simmels

40

- 8m14.02.2026, 21:37:22.


https://doi.org/10.14361/9783839402719-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WEGE ZUR KONFLIKTETHNOLOGIE

ist es iiber die Bedeutung der ,,Wechselwirkung® als Zusammenhang von Op-
positionen (Gliick/Leid, Tugend/Laster, Stirke/Unzuldnglichkeit, Gelin-
gen/Fehlschlagen, Inhalte/Pausen), als Teil des Vergesellschaftungsprozesses,
in verfeinerter Form aufgenommen worden. Soziale Phidnomene wie der
»treit™ (im Englischen dann ,,conflict®) oder der ,,Fremde* sind nur zwei von
zahlreichen Realisierungsformen der Wechselwirkungen (Simmel 1992: 284-
382, 764-771). Mit dem phidnomenologischen Blick auf Konflikte verschiebt
sich ein prozessuales und evolutiondres Nacheinander in horizontale Verbin-
dungszusammenhinge und ein Nebeneinander von Situationen. Neben syste-
mischen Uberlegungen zu Zusammenhingen zwischen Sieg, Uberleben, An-
passung und institutioneller Differenzierung treten auch Uberlegungen iiber
Bewusstwerdungsprozesse von Konflikten, die institutionellen Transformatio-
nen vorausgehen miissen. Im Transformationsprozess bilden sich neue In-
strumente, individuelle und kollektive Qualititen der Konfliktaustragung und
langfristiger Lern- und Entwicklungsprozesse heraus.

Stirker noch als der Marxismus hatte Ankniipfung an Darwins Theorien
Einfluss auf die Wurzeln ethnologischen Denkens iiber Konflikte. Teilweise
lag dies an einer Anpassung, teilweise an einer Kritik Darwinscher Ideen.
Herbert Spencer hat konkurrierende institutionelle Vielfalt in der Entwicklung
von ,.kollektiver Handlung* (corporate action) als Adaption biologischer Va-
rianten gesehen (Spencer 1885: 509ff). Ahnlich auch, aber mit anderer Wen-
dung, hat Durkheim seine Kooperationstheorie aus einem Begriff der Arbeits-
teilung heraus entwickelt, der kritisch-distanziert an Darwin anschlie3t. Sozia-
le Einheiten, die sich zu &hnlich sind, tendieren zu Konflikt. Kooperation ent-
wickelt sich aus arbeitsteiliger Diversifikation (Durkheim 1988: 252-253,
325-330). Marcel Mauss, der Neffe und akademische Erbe Durkheims sah
Reziprozitit, Tausch und Markt als inhdrente Qualititen von Frieden (Mauss
1978: 141f). Mauss’ Neuformulierung der Ideen Durkheims fand unter dem
Eindruck des 1. Weltkrieges statt. William Sumners Theorie des Ethno-
zentrismus, der universellen Unterscheidung zwischen ,,uns“ und ,,ihnen* und
der ,,Wir-Gruppe® hat ihre theoretischen Wurzeln im politischen Sozialdarwi-
nismus (Sumner 1906).

Uber die »~Eroberungstheorie des Staates* hatten sozialdarwinistische Deu-
tungen von Herrschaftskonflikten nachhaltigen Einfluss auf ethnologische
Staatstheorien des beginnenden 20. Jahrhunderts (Miithlmann 1948: 129-134;
Krader 1968: 44-51; Krysmanski 1971: 37ff). Was eine éltere Generation von
Theoretikern (Ratzenhofer, Gumplowicz, Oppenheimer, auch noch Richard
Thurnwald) als ethnisch/rassische Uberlagerung/Eroberung betrachtete, wurde
in der Soziologie, in Verbindung mit Marxschen Ansitzen, zum theoretischen
Hybrid aktivistischer Elitetheorien mit faschistischer Stossrichtung (Sorel, Pa-
reto, Michels).

Die frithen Konflikt bezogenen Versuche amerikanischer Kulturanthropo-
logen, wie Margaret Mead (1973 [1928]: 164f) und Ruth Benedict (1955
[1934]), richteten sich gegen biologische Determinierungen kriegerischen,
gewalttitigen und abweichenden Verhaltens. Franz Boas hatte dies als StoB3-

41

- 8m14.02.2026, 21:37:22.


https://doi.org/10.14361/9783839402719-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THOMAS ZITELMANN

richtung gegen biologistische Stromungen in der Anthropologie vorgegeben
(Bréunlein 1995: 15ff). Der Kern der Botschaft der cultural anthropology,
»Krieg ist eine Erfindung* (ebd.: 12), wurde auch durch Bronislaw Malinows-
ki geteilt. Krieg war eine Krise, die erst spit in der menschlichen Entwick-
lungsgeschichte auftrat. Krieg war interessiertes Mittel zum Zweck in Herr-
schaftskonflikten und ein Zeichen von Unfreiheit (Malinowski 1986 [1942]:
212). Krieg war keine Institution der priméren Bediirfnisbefriedigung. Mali-
nowski erkannte jedoch eine vor gelagerte Konfliktebene, die die priméren
menschlichen Bediirfnisse beriihrte und damit auch primére Institutionen zur
Folge hatte. In ,,Familienkonflikten” wurden negative/positive Gefiihle zwi-
schen Kindern und Mutter/Vater psychologisiert und internalisiert. Patri- und
matrilaterale Strukturen organisierten diese Art der Primérkonflikte auf je-
weils andere Weise und mit anderen Folgen (Malinowski 1975 [1944]: 226-
231). Der ,,Vater als Tyrann® (ebd.) im polnischen Bauernhaushalt hinterlief3
bei Malinowski keine nostalgischen Gefiihle.

Der 2. Weltkrieg und seine Folgen richtete die friihe anthropologische
Konfliktforschung stromlinienférmig aus. Malinowski und Wilhelm Miihl-
mann, ein Anhénger von William Sumners natiirlichem Ethnozentrismus,
tauschten entfernte Argumente {iber ein generelles Recht auf Krieg aus, wie
dies Miihlmann sah (Miithlmann 1940; Malinowski 1986: 218; Streck 1995:
8). Mead und Benedict begannen als Kritiker biologistischer Positionen. Thre
kulturalistischen Positionen wurden im 2. Weltkrieg in die amerikanischen
Kriegsanstrengungen integriert und dienten als Argumente fiir das kulturelle
Potenzial von demokratischer Umerziehung (Braunlein 1995: 25ff).

Politische Anthropologie, in dem Sinne, was Anthropologen mit Politik
machen, hat sich in den Anféngen als Begleitung der nordamerikanischen In-
dianerkriege entwickelt, als Nebenprodukt des Eisenbahnbaues in den Fernen
Westens (nicht zu vergessen, dass Marx’ und Engels ethnologischer Stich-
wortgeber Lewis Henry Morgan Rechtsanwalt der Eisenbahnen war!) und der
Besiedelung der Great Plains (Vincent 1990: 33ff). Auf die Entwicklung von
Konflikttheorie im Rahmen der politischen Anthropologie der britischen soci-
al anthropology kann eine analoge Perspektive angesetzt werden. Hier hat die
koloniale Situation im subsaharischen Afrika die praktische Seite bestimmt.
Evans-Pritchard hatte in den 1920er und 1930er Jahren des letzten Jahrhun-
derts lokale Fehden und kleine koloniale Kriege im siidlichen Sudan vor Au-
gen. Im Rahmen staatenloser, segmentirer Systeme, erschienen Krieg und
Gegnerschaft, die ,,segmentire Opposition® zwischen benachbarten Gruppen,
als Zeichen einer paradoxen gegenseitigen Anerkennung. Um ein ,,Wir” zu
definieren, brauchte es ein gegensitzliches ,,Sie”. Je weiter das Ganze eines
segmentdren Systems in Konflikt verwickelt war, desto mehr stieg die Wahr-
scheinlichkeit, dass dies zu einem Maximum an interner Integration beitrug.
Konflikt trug zur Integration der Sozialstruktur bei (Evans-Pritchard 1940a:
50, 131; 1940b).

Die frithen social anthropologists konstruierten ihr politisches Subjekt
(vage an Weber orientiert) als Einheit, die nach Innen Recht setzt und nach

42

- 8m14.02.2026, 21:37:22.


https://doi.org/10.14361/9783839402719-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WEGE ZUR KONFLIKTETHNOLOGIE

AufBlen durch Krieg in Erscheinung tritt (Gledhill 1994: 12). Die Erfahrung mit
und das Interesse an Krieg determinierte die frithen Zugidnge zu Konflikt
(Goody 1995: 122). Das Interesse an Recht wurde durch einige geteilt, spe-
ziell durch Max Gluckman (1954, 1965), aber eine nachhaltige Rechtsanthro-
pologie entwickelte sich erst seit Ende der 1960er Jahre des letzten Jahrhun-
derts (Bohannan 1967; Moore 2001). Der Brutgrund der Konflikttheorie der
social anthropology war mehr Krieg als Recht. In gewisser Weise entsprach
dies der gewalttitigen kolonialen Situation, die auch eine Geschichte der
Durchsetzung des Gewaltmonopols des Staates gegen staatsferne, segmentire
Gesellschaften war. Damit sind bis heute wichtige ethnologische Diskussio-
nen um die Geschichte von Staatsbildung und staatlichem Gewaltmonopol,
der Legitimisierung eines Typus von Gewalt, verbunden (Sigrist 1967; Clastre
1976; Gledhill 1994; Riches 1986: 3).

Evans-Pritchards Blick auf soziale Struktur als totale Einheit wurde bald
durch Max Gluckmans Beitrag zur anthropologischen Konflikttheorie heraus-
gefordert. Aus Siidafrika kommend und in marxistischer Theorie bewandert,
wurde Gluckmans Perspektive bereits durch das sich entwickelnde Apartheid-
system bestimmt. Wo Evans-Pritchard kollektives strukturelles Verhalten in
Konfliktsituationen sah, betonte Gluckman die individuellen Kapazititen der
Abweichung von der Norm. Er entdeckte auch in Evans-Pritchards Beispielen
aus dem Siidsudan (den Nuer) liberschneidende Beziehungen (cross-cutting
ties) zwischen konfliktierenden Einheiten, iiber die gewalttitige Auseinander-
setzungen vermittelnd abgeschwicht werden konnten (Gluckman 1955,
1967). Gluckman sah besonders in afrikanischen politischen Formationen ei-
nen stark wiederholenden Charakter von Konfliktsituationen, die er als rituali-
sierte Sicherheitsventile betrachtete, um vor dem Zusammenbruch sozialer
Ordnung zu bewahren (Gluckman 1963). In den 1930er Jahren, als Gluckman
auch durch Stalins Theorie des Sozialfaschismus beeinflusst war, dachte er
Ahnliches iiber die reformistische Sozialdemokratie in Europa. Die finale ana-
lytische Botschaft des Argumentes war, dass Konflikt Teil institutionellen
Verhaltens war, das durch die Spannung zwischen normativen Erwartungen
und realem Verhalten gekennzeichnet war. Die Stirke normativer Strukturen
wird durch ihr Vermogen Konflikt auszuhalten gekennzeichnet (Zitelmann
2001).

Gluckmans Zugang zu Konflikten war eng mit der Entwicklung der Man-
chester Schule der social anthropology verbunden. Victor Turner setzte seinen

2 Auf eine paradoxe Variante der cross-cutting ties stieB Alvin Wolfe in den
1960er Jahren des letzten Jahrhunderts. Ubernational agierende Minengesell-
schaften im stidlichen und zentralen Afrika waren ohne biirokratische Organisa-
tion, aber durch iiberlappende Mitgliedschaften von Eignern miteinander ver-
bunden. Rebellion oder Revolte gegen dieses System supranationaler ,,azephaler
Kontrolle“ erschien Wolfe ,,strukturell unmdglich® (Wolfe 1996). In gewisser
Weise konnte die Verfolgung eines derartigen Argumentes Johan Galtungs
nstrukturelle Gewalt handlungstheoretisch auflosen und ethnographisch zu-
génglich machen.

43

- 8m14.02.2026, 21:37:22.


https://doi.org/10.14361/9783839402719-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THOMAS ZITELMANN

Ansatz fort und entfernte sich noch weiter von der totalen Sozialstruktur auf
Mikroebenen der sozialen Organisation. Turner beobachtete Alltagskonflikte
auf dorflicher Mikroebene, die verkniipft waren mit Scheidung, residentieller
Mobilitit, Erbrecht, Generationskonflikten, Landrechten und so weiter. Er be-
obachtete die ritualisierte Bearbeitung dieser Konflikte und die Macht von Ri-
tualen, zu einer Losung beizutragen (Turner 1957, 1969). Fiir Gluckman war
Ritual noch eine bloe Widerspiegelung des sozialen Ganzen. Fiir Turner war
es der dynamische Mikrokosmos sozialer Praktiken und Kommentare iiber
tatsdchliches, erwartetes und mogliches Verhalten. Es war soziale Struktur in
Aktion (Deflem 1991). Bis heute ist Turners Zugang zu Konflikten der ver-
mutlich am wenigsten politisch angewandte Bereich ethnologischer Konflikt-
theorie.

Zentral fiir Turners Beitrag war sein erwachendes Interesse an Arnold van
Genneps (1986 [1908]) Theorie der Ubergangsriten (rites des passages). Fiir
van Gennep war (im Gegensatz zu Durkheim) jeder Ubergang, sei er sozial,
raumlich, eine Stufe im individuellen Leben, durch konfliktive Situationen
gekennzeichnet. Rituale standardisieren Mechanismen des Uberganges und
machen dabei mogliche Problemlagen vorhersehbar und kalkulierbar (Schom-
burg-Scherff 1986: 253). Das Versprechen (oder die Illusion?) der Kalkulier-
barkeit tragt viel zum gegenwértigen Interesse an ethnologischer Konfliktthe-
orie bei.

Zwei weitere Trends miissen einbezogen werden. Das eine Interesse lag in
der Kenntnis von Krieg (und Frieden) in kleinen Gesellschaften, insbesondere
indigene Gesellschaften in Stidamerika, Stidostasien und Neuguinea. Das an-
dere bestand in der Anthropologie der Gewalt, die sich seit den 1980er Jahren
in der social anthropology entwickelte.

Seit den 1950er Jahren bewegte sich das Interesse um Krieg (und Frieden)
in kleinen Gesellschaften im Schatten zweier Diskussionen. Der eine Diskus-
sionsstrang betrachtete das Verhiltnis zwischen Krieg, Konflikt und biologi-
schen Determinanten der Aggression, z.B. Napoleon Chagnons Forschungen
zu den Yanomamo, der andere Diskussionsstrang betraf die moglichen syste-
mischen (6kologischen, demographischen, kulturmaterialistischen) Beziehun-
gen zwischen Krieg, Konflikt und Umwelt (Nettleship et al. 1975; Haas 1990;
Briunlein/Lauser 1995: IXff). Die Umwelt bezogene Diskussion fand in den
1990er Jahren eine Wiederkehr, diesmal weniger bei Anthropologen als in der
politischen Wissenschaft, die auf okologische Einfliisse bei gewalttdtigen
post-Kalten-Krieg-Konflikten (vor allem im subsaharischen Afrika) schauten.
Die Forschungsergebnisse fanden keine direkte Umwelt-Krieg/Gewalt-
Dynamik, sondern wiesen auf die Bedeutung vorhandener oder nicht-
vorhandener institutioneller Vermittlungen, etwa in Form der ,,Findigkeitslii-
cke® bei der Schaffung von Institutionen, die mit Ressourcenknappheit umge-
hen koénnen (Klem 2003). Dies néhert sich stark der institutionalistischen Per-
spektive in der anthropologischen Konfliktforschung.

Die Diskussion iiber die biologischen Determinanten von Aggression setzt
sich in immer neuen Varianten fort. Die Yanomamo dienten wieder und wie-

44

- 8m14.02.2026, 21:37:22.


https://doi.org/10.14361/9783839402719-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WEGE ZUR KONFLIKTETHNOLOGIE

der als Beispiel. Leslie Sponsel, ein fiihrender nordamerikanischer Vertreter
einer ,,Friedensanthropologie (Sponsel/Gregor 1994), wird beschuldigt, seine
Revision der Argumente Chagnons sei eher politisch als wissenschaftlich
(Marano 2000). In gewisser Weise setzt sich hier eine Kontroverse zwischen
Biologisten und Kulturalisten fort, in der sich schon Franz Boas engagierte,
nun entlang der Kontroverse ,,Wissenschaft® vs. ,,Anti-Wissenschaft* und mo-
ralischer Anwaltschaft. Gerade die rudimentdre Friedensanthropologie (Ho-
well/Willis 1989; Silverberg/Gray 1992) war in den letzten Jahrzehnten stark
mit einer Widerlegung sozio-biologistischer (oder ethologischer) Argumente
zur angeborenen Aggression beschiftigt (Briaunlein/Lauser 1995). Die Kon-
flikttheorie in der social anthropology war dadurch wenig tangiert. Hier gab
es keine wirkliche ,,Konkurrenz der Perspektiven* (Elwert 2004).

Seit Mitte der 1980er Jahre erschien eine wachsende Anzahl von Texten,
die sich auf eine Anthropologie der Gewalt bezogen.’ Die Blicke richteten
sich auf die Geschichte des Gewaltmonopols des Staates, auf Kognitionen,
Emotionen, Rhetorik, Kommunikation, Asthetik, Imagination und metaphori-
sche und metonymische Ausdrucksformen von Gewalt, den Korper, Intentio-
nalitit vs. Nicht-Intentionalitit, die Autopoesie von Gewalt, Gewaltokono-
mien und Mirkte, logische Prozesse von Gewalt (Linearitit, Verschwommen-
heit, sozialer Wandel, Unterbrechung), Rationalititen (Niitzlichkeit, Verant-
wortlichkeit), Akteure (Tater, Opfer, Zeuge, Individuum, Kollektiv, Anonymi-
tat), Gewalt und die kulturelle Dimension von ,,Geschlecht”, Ethnographien
der Gewalt, Formen der Gewalt, Gewalt als totaler sozialer Fakt, die Verbin-
dung von Gewalt mit Ethnizitit und Religion. Aus der Ethnologie und aus an-
deren qualitativ forschenden Sozialwissenschaften heraus wurde friih seismo-
graphisch auf die mit dem ausgehenden Ost-West-Konflikt einhergehenden
Auflosungen klassischer systemischer Widerspriiche reagiert. In den Blick ge-
rieten die beobachtbaren und beschreibbaren Teile von Widerspriichen. Indem
der Fokus aber eng auf Gewalt ausgerichtet wurde, ging die Perspektive verlo-
ren, dass Konflikt und Konflikttransformation zuallererst ein unspektakulédrer
Teil des Alltags ist.

Konfliktethnologische Annahmen

Ethnologische Herangehensweisen an Konflikte schwanken zwischen metho-
dischem Kollektivismus und Individualismus. Der Ansatz der social anthro-
pology betont, dass alle sozialen und kulturellen Systeme organisatorischen
Charakter haben, der sie bestimmten Typen von Konflikten aussetzt. Sozial-

3 Vgl. (als Auswahl) Riches (1986); Scheffler (1991); Ferguson/Whitehead
(1992); Nordstrom/Martin (1992); Nordstrom/Robben (1995); Orywal (1996);
Orywal et al. (1996); von Trotha (1997); Turton (1997); Kohler/Heyer (1998);
Elwert et al. (1999); Ferguson/Whitehead (2000); Aijmer/Abbink (2000);
Schmidt/Schroeder (2001); Schlee (2002).

45

- 8m14.02.2026, 21:37:22.


https://doi.org/10.14361/9783839402719-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THOMAS ZITELMANN

strukturelle Quellen gestalten Konflikte. Die Untersuchung von Formen der
Sozialstruktur mit der Frequenz und Form von Konflikten ist Eckstein dieser
Forschung (Sluka 1992: 27). Demgegeniiber betont eine weniger strukturell
als kognitiv ausgerichtete Position die Pluralitdt von Konfliktpotenzialen (ma-
teriell, Macht bezogen, emotiv), die damit verbundene Anlassvielfalt von
Konflikten und die fiir Konfliktverldufe entscheidenden Verbindungen mit in-
dividuellen Motivations- und Kognitionsstrukturen (Orywal 1996). In der So-
ziologie hat Luhmann mit seinem systemtheoretischen Konfliktansatz ver-
sucht, die strukturellen Bedingungen von Konflikten (das jeweilige ,,Leitmo-
tiv*) unabhéngig von den Anlédssen auf der Verhaltensebene zu betrachten, auf
der sich Konfliktanldsse aus Widerspruchserfahrungen unter Anwesenden
entwickeln (Luhmann 1988: 534). Strukturelle und kognitive, individuelle und
kollektive Perspektiven, miissten in einer Konfliktethnologie Raum finden.

Eine Konfliktethnologie muss unterschiedliche Paradigmen zusammenfas-
sen, die nicht alle nur aus der eigenen Fachgeschichte stammen. Sie muss sich
mit Paradigmen der &lteren politischen Philosophie (Thomas Hobbes und Fol-
gen), biologischen Paradigmen (Darwin und Folgen), der politischen Okono-
mie (Marx und Folgen), den soziologischen Nachbarn (Spencer, Durkheim,
Simmel, Weber und Folgen) auseinandersetzen, bevor die im engeren Sinne
ethnologische Paradigmenbildung erreicht wird: 1) das Prinzip der ,,segmenti-
ren Opposition“, das Verhiltnis von Néhe/Friedlichkeit und Distanz/Gewalt
(Edward Evans-Pritchard); 2) die Theorie kultureller Ebenen, die Konflikt/
Gewalt auf einer hoheren Ebene als institutionalisierte Bediirfnisbefriedigung
ansiedelt (Bronislaw Malinowski); 3) das Verhiltnis von Tausch und Frieden
(Marcel Mauss); die konfliktierende Einheiten {iberbriickenden ,,cross-cutting
ties“ (Max Gluckman); der natiirliche Ethnozentrismus der ethno-soziolo-
gischen ,,Wir-Gruppe* (William Sumner) und vieles mehr. Georg Elwert
weist immer wieder darauf hin, wie jedes Beispiel durch modifizierende Ge-
genbeispiele relativiert werden kann. Die Swat Pathanen sind eine ebenso
segmentire Gesellschaft wie die Tiv (oder die Nuer), aber es ist bei den Swat
gerade Néhe, die Gewalt und Entfernung, die Friedlichkeit birgt. Gegen Mar-
cel Mauss zeigt Karl Polanyi, dass Tausch und Markt (in Dahomey) mit peri-
odischem Krieg verbunden sein kann. ,,Cross-cutting ties“ im Sinne Max
Gluckmans koénnen Konflikte bremsen, aber sie konnen auch gegenteilige
Wirkung haben (Elwert, in diesem Band). Unter &hnlichen strukturellen Be-
dingungen kdnnen sich unterschiedliche Organisationsformen, normative und
pragmatische Varianten entwickeln.

Die dialektische Perspektive auf das empirische Material und die daraus
abgeleiteten Paradigmen miinden in einem Arrangement von Annahmen. So-
ziale Organisation ist fiir die Austragung von Konflikten wichtiger als techni-
sche Organisation. Die soziale Organisation von Konflikten ist mit Prozessen
der Ubertragung von Wissen und Risikobewusstsein verbunden. Konflikte
sind nicht chaotisch, sondern sie enthalten institutionelle Ordnungsmuster, die
sozial oder kulturell organisiert oder ,.eingebettet™ sein konnen. Dies macht
Konflikte in gewisser Weise vorhersehbar. Konflikte folgen in der Regel vor-

46

- 8m14.02.2026, 21:37:22.


https://doi.org/10.14361/9783839402719-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WEGE ZUR KONFLIKTETHNOLOGIE

hersehbaren Pfaden. Sie dhneln dabei Lawinen. Man kann den genauen Zeit-
punkt und die Intensitét einer Lawine schlecht voraussagen, aber den Ort der
Gefahr und auch den wahrscheinlichen Weg (Elwert, in diesem Band).

Gesellschaften schaffen Vorhersehbarkeit, indem Routinen und Normen
entwickelt werden, die die Austragung von Konflikten kanalisieren. Normen
haben als Mittel, Konflikte zu kanalisieren stirkere Effekte als einfache Rou-
tinen. Normen haben aber auch den Nachteil, dass sie weniger flexibel sind als
Routinen. Die Idee der Normen erlaubt es, zwischen zwei grundsitzlichen
Konflikttypen zu unterscheiden: normative Konflikte vs. akteurs-zentrierte
Konflikte (Elwert, in diesem Band)

In normativen Konflikten verstoen Personen oder Gruppen von Personen
gegen Normen, wenn sie die Rechte anderer beschiddigen. Gesellschaften, die
normativen Konflikt haben, erhhen die Vorhersehbarkeit, denn zunéichst be-
troffene Konfliktfelder sind vorgelagerte Bereiche von sozialer Kontrolle und
Sanktionen. In akteurs-orientierten Konflikten stoBen Individuen oder Grup-
pen aufeinander und versuchen sich in einem Feld zu verletzen, das aus nor-
mativen Regeln besteht, aber in dem keine Seite beanspruchen kann, dass ihre
Ziele durch Normen geschiitzt werden. Hierzu zdhlen Krieg, Fehde, Wettbe-
werb, Zerstorung/Genozid und Meidung. Jedes dieser Muster ist stirker oder
schwicher sozial/kulturell eingebettet. Wettbewerb hat, als Teil formaler Ver-
fahren, einen hohen Einbettungsgrad, Meidung hat einen schwachen Einbet-
tungsgrad. Krieg und Fehden haben Regeln, die Konfliktpartner verbinden.
Bei Zerstorung/Genozid fehlen diese Regeln, wihrend das Toten durchaus ei-
nem geregelten Muster folgen kann. Als Fazit stellen Institutionen der Kon-
fliktregulierung die zentralen Determinanten fiir Prozesse der iiber Konflikte
vermittelten sozialen Transformation dar.

Konflikt ist eingebettetes soziales Handeln, das sich entlang von Motiven
(materieller Gewinn, Macht, Prestige) entwickelt (Elwert, in diesem Band).
Ein unmittelbarer Konfliktanlass muss nichts mit dem nach aulen vorgetrage-
nen Motiv zu tun haben. Konflikte haben vorhersehbare Kanalisierungen, so-
zial geordnete Pfade und selbst-stabilisierende Institutionen. Mitten in Chaos
and Unordnung, aber auch in friedlichen Zusammenhingen, ist es die akade-
mische Aufgabe, die Regeln zu finden, iiber die sich die Wahrnehmungen von
teils unvereinbaren Interessen oder Absichten ausdriicken. Krieg und Gewalt
sind an einem entfernten Ende dieser alltidglichen Prozesse angesiedelt. Kané-
le konnen verbal oder legal sein. Sie konnen durch Klassen, Parteien, Ethnizi-
tat, Sport oder Kunst vermittelt werden. Diese Position stellt die Rolle von In-
stitutionen in sozialen Konflikten in den Mittelpunkt. Andere sehen dies als
Form struktureller Gewalt (etwa bei Johan Galtung). In diesem Falle enthalten
Institutionen das Versprechen von ,,Legitimitdt durch Verfahren, was fiir eine
zeitliche Einschrinkung von Machtdifferenzialen und Gewalt steht. So kon-
nen auch die Schwachen einen Moment der Stirke erhalten. Aus dieser Per-
spektive ist es gerade der Zusammenbruch von institutionalisiertem Verfah-
ren, durch den die Tore zur Gewaltholle gedffnet werden, lange bevor Gewalt
brennt.

47

- 8m14.02.2026, 21:37:22.


https://doi.org/10.14361/9783839402719-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THOMAS ZITELMANN

Theorie und Praxis der Konfliktethnologie

Ethnologische Konfliktforschung steht in einem wechselseitigen Theorie/
Praxis-Verhiltnis und in einer gesellschaftlichen Rahmung, die sich nicht von
der Theoriebildung trennen l4sst. Ethnologische Zugidnge zu Konflikt, Krieg
und Gewalt waren oft soziale Kommentare, die unter dem Eindruck der kolo-
nialen Kriege, der groen Kriege, des Kalten Krieges, des Vietnamkrieges
entstanden (Brdunlein/Lauser 1995: IX-XIV). Die post-Kalter-Kriegs-
Situation der 1990er Jahre brachte die ,,neuen Kriege“ auf ethnischer, ethno-
politischer und religiéser Grundlage, und die Entwicklung nach dem 11. Sep-
tember 2001 bewirkte eine Fokussierung auf religios begriindeten Terrorismus
und eine globale Sicherheitslage, mit teils akteurs- (Terroristen), teils System
bezogenen (Staatszerfall, Gewaltokonomien) Gefihrdungskomponenten. Der
allgemeine sicherheitspolitische Trend der 1990er Jahre bestand bereits darin,
bisher getrennte Politikfelder (Innen, AuBlen, Verteidigung, Soziales, Umwelt,
Entwicklungszusammenarbeit) unter dem Gesichtspunkt der ,,Sicherheit™ neu
zusammenzufassen. Auch an den Geistes- und Sozialwissenschaften ist der
Trend, Dienstleistungen zum Sicherheitsdenken anzubieten, nicht vorbeige-
gangen. Die Entwicklung nach dem 11. September 2001 hat ihn weiter be-
schleunigt und schreibt ihre Spuren in Echtzeit in ethnologische Diskussionen
und Positionierungen ein. Die neue Uberschneidung sicherheitspolitischer
Felder mit klassischen Feldern ethnologischer und ethnographischer For-
schung hat speziell dort Auswirkungen, wo sich eher langfristig formulierende
ethnologische Entwicklungs- und Konfliktforschung mit je aktuellen sicher-
heitspolitischen Paradigmen und Erwartungen an die Wissenschaft treffen.
Die durch Georg Elwert vertretene ethnologische Konflikttheorie, als Ideen-
gebdude und als epistemisches Netzwerk von Forschenden, Lehrenden und
Lernenden, ist in diese Diskussionen und Positionierungen eingebunden. De-
ren Enden sind offen. Edmund Leach scheint mir in seiner konflikttheoreti-
schen Analyse der terroristischen Aktivititen in den 1970er Jahren allerdings
einen Malistab gesetzt zu haben: wenn Terroristen im Rahmen ihrer rechtli-
chen Verfolgung dédmonisiert werden, dann ndhert man sich wieder dem ar-
chaischen Zustand von Recht und Krieg als Grundmodell politischer Einheiten
(Leach 1977).

Die Anfinge der Konflikttheorie bei Georg Elwert sind nicht in der ge-
genwirtigen Situation oder in den Krisen der 1990er Jahre verankert. Die Ka-
nalisierung von Konflikten und deren Institutionalisierung bandigt die
Sprengkraft von Konflikten und verklammert Gesellschaft (Elwert 1984: 273,
293). Diese institutionalistische Perspektive auf Konflikte hat Georg Elwert in
einer Zeit formuliert, in der die anwendungsorientierten Erwartungen an Kon-
fliktethnologie noch nicht durch Kriege der 1990er Jahre oder durch die post-
11.-September-Sicherheitslage gepriagt war. Fiir die Betroffenen nicht weniger
gefahrlich, fir den Beobachter aber doch paradox, weil in kein Schema pas-
send, standen am Anfang unter anderem die in den 1970er Jahren durch ein
marxistisch-leninistisches Regime in der Volksrepublik Benin organisierten

48

- 8m14.02.2026, 21:37:22.


https://doi.org/10.14361/9783839402719-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WEGE ZUR KONFLIKTETHNOLOGIE

Hexenverfolgungen (Elwert 1978: 48). Bevor sich daraus jedoch eine kon-
flikttheoretische Perspektive ergab, musste erst der Filter der franzdsischen
struktural-marxistischen Produktionsweisendebatte an- und wieder abgesetzt
werden. Die komplexe Verbindung der konflikttheoretischen und struktural-
marxistischen Perspektiven ist kein Einzelfall. Sie ist allgemein verkniipft mit
dem Stellenwert marxistischer und konflikttheoretischer Positionen in der
Ethnologie der 1970er und 1980er Jahre, mit Paradigmenwechseln und mit
generationsspezifischen ethnologischen Karrieren.

Marxismus-Leninismus, Haushaltskonflikte, Hexenjagd

Mitte der 1970er Jahre wurde in der Volksrepublik Benin die Hexenjagd zur
noblen Pflicht kimpferischer Marxisten-Leninisten. Dies nicht etwa im meta-
phorischen Sinne, als Verfolgung von Abweichlern, sondern als reale Suche
nach minnlichen und weiblichen Hexen. Es traf dabei nicht etwa die ,,Rei-
chen®, sondern meist die Armsten und Marginalen der Dorfgemeinschaften.
Elwerts ethnographischer Blick auf diese Entwicklung hatte eine instrumenta-
listische Perspektive. Es war eine staatliche Kampagne, um fiir Spannungen
und die trotz aller sozialistischen Mafinahmen fortschreitende Armut inner-
halb der Doérfer Stindenbdcke zu finden (Elwert 1978). Benins Bauern rebel-
lierten nicht gegen ,,den Staat™. Was immer Ethnologen damals iiber das auf-
riihrerische Potenzial azephaler Bauerngesellschaften in kolonialen und post-
kolonialen Kontexten annahmen, hier zerbrach die Solidaritdt bereits an den
Graswurzeln, vermittels Hexenjagd und Abwanderung. Die Strukturen der
Staatlichkeit entwickelten sich in Relation zum Verlust bauerlichen Wider-
standspotenzials. Konflikt miindete in Stabilitit (Elwert 1983: 314f).

Im Jahre 1984 ist bei Georg Elwert ein Paradigmenwechsel festzustellen:
die Umwandlung des Bielefelder ,,Verflechtungsansatzes®, beruhend auf der
ethnologischen Produktionsweisendebatte franzdsischer Struktur-Marxisten
wie Claude Meillassoux und Emmanuel Terray (vgl. Elwert/Fett 1982; auch
Elwert 1983), in ein stirker historisch-dynamisch aufgebautes Modell Kon-
flikt bezogener Akteure am Beispiel der Entwicklung von Haushalten unter
den Ayso in Benin (Elwert 1984). Als Grundmodell dienten auch hier zu-
nichst die (Klassen) Widerspriiche, die die franzdsische Debatte um die Posi-
tionen von ,,Alten”, ,Jungen“ und ,,Frauen* im Rahmen dorflicher Produkti-
ons- und Reproduktionsverhiltnisse thematisierte (zusammenfassend vgl.
Streck/Zitelmann 1979), aber die Argumentation war ungleich dynamischer.
Thematisiert wurde diese Dynamik iiber einen Versuch, Gemeinschaften
durch die Fokussierung auf ihre Konflikte zu analysieren, auf das, was der
feldforschende Blick nach einiger Zeit hinter formalen Selbstreprisentationen
entdecken konnte, aber was in der Selbstsicht weiter als blinder Fleck und lo-
gischer Bruch existierte (Elwert 1984: 293). Elwert betrachtete Konflikte in
Ayso-Haushalten seit dem ausgehenden 19. Jahrhundert. Im Blick waren jetzt
nicht mehr instrumentalistische Perspektiven, die das absichtsvolle Handeln

49

- 8m14.02.2026, 21:37:22.


https://doi.org/10.14361/9783839402719-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THOMAS ZITELMANN

von Staatsklasse und Partei thematisierten, sondern langfristige Verdnde-
rungsprozesse. Demographische, kolonial-pazifierende, waren-6konomische
Verdnderungen verschrinkten sich mit Prozessen der Umgestaltung von
Haushalten und damit verbundenen Verdnderungen in den produktiven und
reproduktiven Grundstrukturen von ,,Alten”, ,,Jungen® und ,,Frauen“ im Rah-
men der Lineage- und Dorfstrukturen der Ayso.

Aus der revidierten Perspektive hatte die Hexenjagd der 1970er Jahre jetzt
Waurzeln in den Konflikt belasteten Haushalten (Elwert 1984: 273). Beschrie-
ben wurden iiber eine Reihe von Beispielen institutionelle Lernprozesse, aber
auch Fehlentwicklungen, mit denen unter den Ayso auf Verdnderungen inne-
rer und dulerer Konstellationen agiert wurde. Dabei gab es sowohl Riickbin-
dungen an kollektive Mechanismen wie Individualisierungsvorgénge. Struktu-
relle Konfliktkonstellationen bestanden zwischen Minnern und Frauen, dlte-
ren und jiingeren Briidern, zwischen Verwandtschaftsgruppen, zwischen den
Frauen eines Mannes und zwischen den Kindern der unterschiedlichen Frauen
eines Mannes (ebd.: 275). Als azephale Gruppe mit patrilinearen Strukturen
und viri-lokalen Siedlungsformen hatte jeder Konflikt zwischen Ehepartnern
automatisch eine politische Bedeutung, denn sie brachte automatisch zwei o-
der durch Ringtausch von Frauen auch mehrere verbiindete Patrilineages in
ein Konfliktgefiige, dass nicht durch duBlere Instanzen geschlichtet werden
konnte. Ehekonflikte waren dann politische Konflikte (Elwert 1985). Unter
den Bedingungen sozialer Verdnderungen der einsetzenden Warenwirtschaft,
die Frauen als strukturell ,,Fremden® an ihren Siedlungsorten leichtere Mog-
lichkeiten gab, an Handel zu partizipieren, ohne die lokale Patrilineage des
Mannes an den Ertrdgen zu beteiligen, verstiarkten sich Konflikte zwischen
Ehepartnern. Die Ayso reagierten daraufhin einerseits mit einer Entwicklung
spezieller Vodun-Kulte, um Abweichler besser kontrollieren zu kénnen (El-
wert 1984: 287), andererseits auch mit einer Entpolitisierung von Lineage-
Beziehungen, durch Einfithrung der von den benachbarten Fon praktizierten
Brautpreise. Trennte sich eine Frau von ihrem Mannes, so war dies nun ein
wirtschaftliches Problem, denn der Brautpreis musste zuriickgezahlt werden,
aber es tangierte nicht mehr die politischen Beziehungen der Lineages (ebd.:
288). Die Hexereikampagnen der 1970er Jahre erschienen nun nicht mehr als
instrumentales Mittel von Oben, sondern als Ausdruck von Spannungen an
der Basis. Opfer waren diejenigen, die unter den Bedingungen sich weiter
entwickelnder Kommodifizierung sozialer Beziehungen lokal wenig eingebet-
tet waren und die strukturell alle Merkmale der potentiellen Zerstérung des
Gemeinschaftsfriedens trugen (ebd.: 292). Opfer mussten dabei nicht ,,reich
sein.

Um das Ubergreifen von Haushaltskonflikten, den idealen Orten fiir bana-
le Anlésse, zu vermeiden, entwickelten die Ayso zahlreiche Kanalisierungen.
Erwachsene folgten dem Prinzip der Meidung; gegeniiber weniger kontrollier-
ten Jugendlichen galt die Geheimhaltung potenzieller Konfliktlagen (ebd.:
283). Im Haushalt wurde von den Partnern Trennung der Handlungsrdume
und formales Verhalten gefordert (ebd.: 281). Zwischen Ménnern und Frauen

50

- 8m14.02.2026, 21:37:22.


https://doi.org/10.14361/9783839402719-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WEGE ZUR KONFLIKTETHNOLOGIE

war informelle Kommunikation erlaubt, aber nicht zwischen Partnern. Wenn
sich versteckte Konflikte hiuften, konnten Alteste abstrakte Verséhnungsritu-
ale durchfiihren, ohne dass es zu individuellen Schuldzuweisungen kam (ebd.:
283).

Konflikte wurden kanalisiert, verpackt und auf gesellschaftliche vorge-
schriebene Wege geschickt, um Briiche zu vermeiden. So kanalisiert werden
Konflikte vorhersehbar und kalkulierbar. Sie haben definierte Grenzen. Es
gibt weniger offene Konflikte ohne absehbares Ende (ebd.: 285).

Eine subjektive Erinnerung: Marxistische
Ethnologie und Konflikttheorie

Der Ubergang von der strukturalistisch-marxistischen Produktionsweise zu
einem dynamischen Konfliktmodell ist nicht alleine aus dem ethnographi-
schen Gegenstand zu erkldren. Als totalisierendes Erklarungsmodell war der
»Produktionsweisenansatz® bereits Anfang der achtziger Jahre in eine er-
kenntnistheoretische Sackgasse geraten. Hier schien zwar eine fortschrittliche
Praxis qua Theorie bereits enthalten zu sein, aber die damit verbundenen Mo-
delle waren auch Zwangsjacken fiir weitere ethnographische Forschungen.
Die Entwicklung einer von marxistischen Positionen getrennten Konfliktso-
ziologie (Simmel, Weber, Merton, Parsons, Coser, Dahrendorf, Deutsch, Etzi-
oni, Luhmann) konnte hingegen als Koppelung biirgerlicher, nicht-
marxistischer Versuche betrachtet werden, durch Widerspriiche gekennzeich-
nete Vergesellschaftung abgelost von spezifischen Inhalten mit Hilfe formal-
soziologischer Kategorien zu fassen, um damit eine Vielfalt sozialer Erschei-
nungen, die Gefihrdungen enthalten konnten, zu beleuchten (Krysmanski
1971: 116). Die Vermutung von Polizeiwissenschaft lag nahe. Ahnliche Kritik
traf in der social anthropology die Konflikt bezogene Forschung Max Gluck-
mans (van Teeffelen 1980). Aber auch der main-stream der social anthropo-
logy war damals nicht an einer Herangehensweise an Konflikte interessiert,
die von der grundbegrifflichen Privilegierung konkreter Sozialmodelle abstra-
hierte. Mitte der 1970er Jahre akzeptierte Raymond Firth, als Doyen der klas-
sischen britischen social anthropology, zwar das Eindringen marxistischer
Fragen nach Widerspruch, Ausbeutung und Klassenunterschieden in den
Kernkanon des Faches, aber Firth war skeptisch, was den ,,Konflikt* als sol-
chen betraf. Als bloBes Abstraktum, losgelost von einem konkreten System,
auf das sich ein Konflikt bezog, wollte Firth , Konflikt“ nicht akzeptieren
(Firth 1975: 57). Firth selber unterschied drei Konflikttypen: 1) Konflikte in-
nerhalb eines Systems mit akzeptierten Primissen; 2) Konflikte iiber diese
Pramissen (Normen); und 3) Konflikte, bei denen sich die Akteure iiber ihre
Rahmenbedingungen nicht klar sind (ebd.).

Vor dem Hintergrund des Zusammenhanges von Konflikten und der histo-
rischen Entwicklung von Ayso-Haushalten bewegte sich Georg Elwert damals
also durchaus im erwarteten Rahmen. Konflikte bezogen sich auf ein konkre-

51

- 8m14.02.2026, 21:37:22.


https://doi.org/10.14361/9783839402719-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THOMAS ZITELMANN

tes System, den Haushalt. Die Schliisse, die er daraus zog, gingen bereits in
Richtung einer Entprivilegierung konkreter Sozialstrukturen und hin zum
Blick auf unterschiedliche Differenzierungsformen der Konfliktkanalisierung.
Das war vorzeitig. Georg Elwert selbst hat diese Perspektive erst wieder in
den 1990er Jahren aufgenommen.

Konflikt und Ordnung

Mit seinem Versuch einer Konfliktethnologie versucht Georg Elwert, Ord-
nung und Systematik in ein disparates Forschungsfeld zu bringen. Damit steht
er — gewollt/ungewollt — in einer ordnungsgestaltenden Traditionslinie des
Berliner Institutes fiir Ethnologie. Seine Vorgédnger wollten Ordnung in die
Geschichte der zivilen Gesellschaft (Krader 1976; 1979), Ordnung in den sys-
tematischen Zugang zur Ethnologie (Rudolph/Tschohl 1977), und Ordnung in
die menschliche Gesellschaft (Richard Thurnwald 1931-1935) bringen. Ord-
nende Muster werden meist nicht aus dem Gegenstand gewonnen, sondern
von aullen eingesetzt. Fiir Lawrence Krader war dies (s)eine Lesart von Marx
und Engels; fiir Wolfgang Rudolph eine den Naturwissenschaften abgeschaute
klassifikatorische Rigiditdt und fiir Richard Thurnwald der juristisch ordnende
Blick auf die ethnographische Vielfalt. Populér sind Konflikte mit Chaos, dem
Gegenteil von Ordnung assoziiert (Elwert, in diesem Band). Wie stellt sich
vor diesem Hintergrund die Regelhaftigkeit einer Konfliktethnologie her? Sie
stellt sich bei Elwert zunédchst durch eine systemtheoretische Rahmung her,
die an Luhmann orientiert ist (Elwert, in diesem Band). Konflikte dhneln Ver-
fahren. Sie enthalten mehr oder weniger ausformulierte Regelhaftigkeit und
damit verbundene Vorhersehbarkeit der Abldufe. Aber ihr Ausgang bleibt
trotzdem offen. Garantiert ist das formale Ablauf, nicht das Ergebnis. Elwerts
anwendungsorientiertes Angebot an die post-11.-September-Sicherheitslage
ist die Verbindung von verfahrensmifBiger Vorhersehbarkeit, bei kontingenter
Gesamtlage, unter dem Postulat von Mdglichkeiten und Wenn/Dann-
Hypothesen (Elwert 2003: 112f). Die Schnittstelle zur Anwendungsorientie-
rung liegt in dem Versprechen, iiber eine Theorie der sozialen Evolution Vor-
hersehbarkeit von Gefahrenlagen zu schaffen.

Mein Blick auf die Wege zur Konfliktethnologie hat eine Ebene einbezo-
gen, die vor der Ausformulierung gegenwértiger Anspriiche und theoretischer
Bindungen lag. Gewalt, neue Kriege und Terror determinieren heute die an-
wendungsorientierten Erwartungen an eine Konfliktethnologie und laden zu
(interpretativ-propagandistischen) sozialen Kommentaren ein. Kulturalistische
Abgrenzungen wurden in den 1990er Jahre global (Huntingtons ,,Krieg der
Kulturen®, islamistischer Jihadismus) und lokal (ethnische und religiése Ab-
grenzungen), an allen Ecken neuer Frontbildungen, probate Mittel der kogni-
tiven Militarisierung, Abgrenzung und Diskriminierung. Aber Konflikte sind
nur im Extrem mit Gewalt und Krieg assoziierbar. Alltdgliche Konflikte sind
in ihrer Mehrheit banal und ein ,,Phdnomen der Massenhaftigkeit und der Be-

52

- 8m14.02.2026, 21:37:22.


https://doi.org/10.14361/9783839402719-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WEGE ZUR KONFLIKTETHNOLOGIE

deutungslosigkeit” (Luhmann 1988: 534). Ihre alltiglichen Auflésungen sind
eine stindige Herausforderung an menschliche Findigkeit und Kreativitit. Be-
vor konkreter Widerspruch in gesellschaftliche Konfliktsystematik und Zu-
spitzung umschligt, finden zahlreiche Prozesse der Kanalisierung und der in-
stitutionellen Einbettung statt.

Literatur

Aijmer, Goran/Abbink, Jon (2000): Meanings of Violence, Oxford und New
York: Berg.

Benedict, Ruth (1955) [1934]: Urformen der Kultur, Reinbek: Rowohlt.

Bohannan, Paul (1967): Law and Warfare. Studies in the Anthropology of
Conflict, Garden City, N. Y.: The Natural History Press.

Bréunlein, Peter (1995): ,,Ethnologie an der Heimatfront: zwischen Heilslehre,
Kriegswissenschaft und Propaganda. Margaret Mead, die amerikanische
cultural anthropology und der II. Weltkrieg™, in: Peter Braunlein/Andrea
Lauser (Hg.), Krieg und Frieden. Ethnologische Perspektiven, Bremen:
kea-Edition, S. 11-64.

Bréunlein, Peter/Lauser, Andrea (1995): ,,Auf dem Weg zu einer Ethnologie
des Krieges und des Friedens®, in: Peter Braunlein/Andrea Lauser (Hg.),
Krieg und Frieden. Ethnologische Perspektiven, Bremen: kea-Edition, S. I-
XXIIL

Clastre, Pierre (1976): Staatsfeinde. Studien zur politischen Anthropologie,
Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Deflem, Mathieu (1991): ,,Ritual, Anti-Structure, and Religion: A Discussion
of Victor Turner’s Processual Symbolic Analysis“, in: Journal for the Sci-
entific Study of Religion 30 (1), S. 1-25

Durkheim, Emile (1988) [1893]: Uber soziale Arbeitsteilung, Frankfurt a.M.:
Suhrkamp.

Elwert, Georg (1978): ,,Die Volksrepublik Benin — Emanzipation der militér-
biirokratischen Klasse®, in: Imperialismus, Abhdngigkeit, Befreiung 3, S.
35-55.

Elwert, Georg (1983): Bauern und Staat in Westafrika — Die Verflechtung so-
zioGkonomischer Sektoren am Beispiel Benin, Frankfurt a.M..: Campus.

Elwert, Georg (1984): ,,Conflicts Inside and Outside the Household: A
Westafrican Case Study®, in: Joan Smith/Immanuel Wallerstein/Hans-
Dieter Evers (Hg.), Households and the World Economy, Beverly Hills,
London: Sage, S. 272-296.

Elwert, Georg (1985): ,,Ehekonflikte als politische Konflikte. Die Entwick-
lung der Heiratsallianzen bei den Ayizo Benins, Westafrika“, in: Gisela
Volger/Karin v. Welck (Hg.), Die Braut — geliebt, verkauft, getauscht, ge-
raubt. Zur Rolle der Frau im Kulturvergleich, Koln: Rautenstrauch Joest
Museum, S. 546-555.

53

- 8m14.02.2026, 21:37:22.


https://doi.org/10.14361/9783839402719-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THOMAS ZITELMANN

Elwert, Georg (2003): ,,Charismatische Mobilisierung und Gewaltmaérkte. Die
Attentéter des 11. September®, in: Detlef Sack/Gerd Steffens (Hg.), Gewalt
statt Anerkennung? Aspekte des 11.9.2001 und seiner Folgen, Frankfurt
a.M., Berlin, Bern: Peter Lang, S. 55-76.

Elwert, Georg (2004): ,.Biologische und sozialanthropologische Ansétze in
der Konkurrenz der Perspektiven®, in: Wilhelm Heitmeyer/Georg Soeffner
(Hg.), Gewalt. Entwicklungen, Strukturen, Analyseprobleme, Frankfurt a.
M.: Suhrkamp, S. 436-472.

Elwert, Georg, in diesem Band.

Elwert, Georg/Fett, Roland (1982): Afrika zwischen Subsistenzokonomie und
Imperialismus, Frankfurt a.M.: Campus.

Elwert, Georg/Feuchtwang, Stephan/Neubert, Dieter (1999): Dynamics of Vio-
lence. Processes of Escalation and De-Escalation in Violent Group Con-
flicts, Berlin: Duncker & Humblot.

Evans-Pritchard, Edward E. (1940a): The Nuer. A Description of the Modes of
Livelihood and Political Institutions of a Nilotic People, London: Oxford
University Press.

Evans-Pritchard, Edward E. (1940b): ,,The Nuer of the Southern Sudan®, in:
Meyer Fortes/Edward E. Evans-Pritchard (Hg.), African Political Systems,
London: Oxford University Press, S. 272-296.

Ferguson, R. Brian/Whitehead, Neil L. (1992): War in the Tribal Zone. Ex-
panding States and Indigenous Warfare, Santa Fe: School of American Re-
search Press.

Ferguson, R. Brian/Whitehead, Neil L. (2000): ,,Preface to the Second Prin-
ting®, in: R. Brian Ferguson/Neil L.Whitehead (Hg.), War in the Tribal Zo-
ne. Expanding States and Indigenous Warfare, Santa Fe: School of Ameri-
can Research Press, S.XI-XXXV.

Firth, Raymond (1975): ,,The Sceptical Anthropologist? Social Anthropology
and Marxist Views on Society*, in: Maurice Bloch (Hg.), Marxist Analyses
and Social Anthropology, London: Malaby Press, S. 29-60.

Gledhill, John (1994): Power and its Disguises. Anthropological Perspectives
on Politics, London, Boulder: Pluto Press.

Gluckman, Max (1954): The Judicial Process among the Barotse of Northern
Rhodesia, Manchester: Manchester University Press.

Gluckman, Max (1955): Custom and Conflict in Africa, Oxford: Oxford Uni-
versity Press.

Gluckman, Max (1963): Order and Rebellion in Tribal Africa. Collected Es-
says with an Autobiographical Introduction, London: Cohen and West.

Gluckman, Max (1965): The Ideas in Barotse Jurisprudence, New Haven and
London: Yale University Press.

Gluckman, Max (1967), ,,Politische Institutionen, in: Raymond Williams
Firth/Michael Barmann: Institutionen in primitiven Gesellschaften, Frank-
furt a.M.: Suhrkamp.

Goody, Jack (1995): The Expansive Moment. Anthropology in Britain and Af-
rica 1918-1970, Cambridge: Cambridge University Press.

54

- 8m14.02.2026, 21:37:22.


https://doi.org/10.14361/9783839402719-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WEGE ZUR KONFLIKTETHNOLOGIE

Haas, Jonathan (1990): The Anthropology of War, Cambridge: Cambridge U-
niversity Press.

Howell, Richard W. (1975): ,,Wars without Conflict®, in: Martin A. Nettleship
et al. (Hg.), War, Its Causes and Correlates, The Hague u.a.: Mouton S.
675-692.

Howell, Signe/Willis, Roy (1989): Societies at Peace. Anthropological Per-
spectives, London: Routledge.

Huizinga, Johan (1956): Homo Ludens. Vom Ursprung der Kultur im Spiel,
Reinbek: Rowohlt.

Kieserling, André (2004): Selbstbeschreibung und Fremdbeschreibung: Bei-
trége zur Soziologie soziologischen Wissens, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Klem, Bart (2003): Dealing with Scarcity and Violent Conflict, The Hague:
Netherlands Institute of International Relations ‘Clingendael’.

Kohler, Jan/Heyer, Sonja (1998): Anthropologie der Gewalt. Chancen und
Grenzen sozialwissenschaftlicher Forschung, Berlin: Verlag fiir Wissen-
schaft und Forschung.

Krader, Lawrence (1968): Formation of the State, Englewood Cliffs, New Jer-
sey: Prentice Hall.

Krader, Lawrence (1976): Dialectic of Civil Society, Assen: Van Gorcum.

Krader, Lawrence (1979): Treatise on Social Labour, Assen: Van Gorcum.

Krysmanski, H.J. (1971): Soziologie des Konflikts. Materialen und Modelle,
Reinbek: Rowohlt.

Lasswell, Harold (1930/1937): ,,Conflict, social“, in: Edwin R. A. Seligman
(Hg.), Encyclopaedia of the Social Sciences, vol. 3, New York: MacMillan,
S. 194-196.

Leach, Edmund (1977): Custom, Law, and Terrorist Violence, Edinburgh: E-
dinburgh University Press.

LeVine, Robert A. (1961): ,,Anthropology and the Study of Conflict”, in: A-
merican Journal of Sociology 5 (1), S. 3-15.

Luhmann, Niklas (1988): Soziale Systeme, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Malinowski, Bronislaw (1986) [1942]: ,,Der Krieg im Laufe der Jahrhunder-
te, in: Fritz Kramer (Hg.), Bronislaw Malinowski, Frankfurt a.M.: Syndi-
kat, S. 212-226.

Malinowski, Bronislaw (1975) [1944]: Eine wissenschaftliche Theorie der
Kultur, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Marano, Lou (2000): Analysis: Darkness in Anthropology, United Press Inter-
national, 21. Oct. 2000; in: ttp://www.sp.uconn.edu/~dwh00001/
darkness_in_el_dorado/documents/ 0163.htm; 01.12.2003.

Mauss, Marcel (1978): ,,Die Gabe — Form und Funktion des Austausches in
archaischen Gesellschaften®, in: Marcel Mauss, Soziologie und Anthro-
pologie, Frankfurt a.M., Wien, Berlin: Ullstein, S. 11-144.

Mead, Margaret (1973) [1928]: Coming of Age in Samoa, Harmondsworth:
Penguin.

55

- 8m14.02.2026, 21:37:22.


https://doi.org/10.14361/9783839402719-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THOMAS ZITELMANN

Moore, Sally F. (2001): ,,Certainties Undone: Fifty Turbulent Years of Legal
Anthropology, 1949-1999%, in: The Journal of the Royal Anthropological
Institute 7, S. 95-11.

Miihlmann, Wilhelm E. (1940): Krieg und Frieden. Ein Leitfaden der politi-
schen Ethnologie, Heidelberg: Carl Winter’s Universitidtsbuchhandlung.

Miihlmann, Wilhelm E. (1948): Geschichte der Anthropologie, Bonn: Univer-
sitdts Verlag Bonn.

Nettleship, Martin A./Dalegivens, R./Nettleship, Anderson (1975): War, its
Causes and Correlates, The Hague, Paris: Mouton Publishers.

Nordstrom, Carolyn/Martin, JoAnn (1992): The Paths to Domination, Re-
sistance, and Terror, Berkeley, Los Angeles, Oxford: California University
Press.

Nordstrom, Carolyn/Robben, Antonius C. G. M. (1995): Fieldwork under Fi-
re — Contemporary Studies of Violence and Survival, Berkeley, Los Ange-
les, London: University of California Press.

Orywal, Erwin (1996): ,,Krieg als Konfliktaustragungsstrategie. Zur Plausibi-
litdt von Kriegsursachenforschung aus kognitionsethnologischer Sicht®, in:
Zeitschrift fiir Ethnologie 121 (1), S. 1-48.

Orywal, Erwin/Rao, Aparna/Bollig, Michael (1996): Krieg und Kampf: die
Gewalt in unseren Kopfen, Berlin: Reimer.

Riches, David (1986): ,,The Phenomenon of Violence“, in: David Riches
(Hg.), The Anthropology of Violence, Oxford: Basil Blackwell, S. 1-27.

Rudolph, Wolfgang/Tschohl, Peter (1977): Systematische Anthropologie,
Miinchen: Wilhelm Fink Verlag.

Scheffler, Thomas (1991): Ethnizitdt und Gewalt, Hamburg: Deutsches Orient
Institut.

Schlee, Giinther (2002): Imagined Differences. Hatred and the Construction
of ldentity, Hamburg: Lit-Verlag.

Schomburg-Scherff, Sylvia M. (1986): ,,Nachwort“, in: Arnold van Gennep
(Hg.), Ubergangsriten, Frankfurt a.M.: Campus, S. 233-255.

Schmidt, Bettina E./Schroeder, Ingo (2001): Anthropology of Violence and
Conflict, London, New York: Routledge.

Sigrist, Christan (1967): Regulierte Anarchie, Olten, Freiburg: Walter-Verlag.

Silverberg, James/Gray, J. Patrick (1992): Aggression and Peacefulness in
Humans and other Primates, New York: Oxford University Press.

Simmel, Georg (1992): Soziologie. Untersuchungen iiber die Formen der
Formen der Vergesellschaftung, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Sluka, Jeffrey A. (1992): ,,The Anthropology of Conflict”, in: Carolyn Nord-
strom/JoAnn Martin (Hg.), The Paths to Domination, Resistance, and Ter-
ror, Berkeley: University of California Press, S. 18-36.

Spencer, Herbert (1885): The Principles of Sociology, London, Edinburgh:
Williams and Norgate.

Sponsel, Leslie E./Gregor, Thomas (1994): The Anthropology of Peace and
Nonviolence, Boulder: Lynne Rienner.

56

- 8m14.02.2026, 21:37:22.


https://doi.org/10.14361/9783839402719-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WEGE ZUR KONFLIKTETHNOLOGIE

Streck, Bernhard (1995): ,,Ethnologie in den Kriegen des 20. Jahrhunderts.
Einige ausgewihlte Beispiele®, in: Peter Briaunlein/Andrea Lauser (Hg.),
Krieg und Frieden. Ethnologische Perspektiven, Bremen: kea-Edition, S. 1-
10.

Streck, Bernhard/Zitelmann, Thomas (1979): Die Herrschaft der Blutsbande.
Vorstudien zu einer Kritik der gentilen Produktionsweise, Gielen: Focus
Verlag.

Sumner, William (1906): Folkways, Boston: Ginn & Co.

Tarde, Gabriel (1969): On Communication and Social Influence, Chicago:
The University of Chicago Press.

Thurnwald, Richard (1931-35): Die menschliche Gesellschaft, Berlin, Leipzig:
W. de Gruyter.

Trotha, Trutz von (1997): Soziologie der Gewalt, Koln: Westdeutscher Ver-
lag.

Turner, Victor W. (1957): Schism and Continuity in African Society, a Study
of Ndembu Village Life, Manchester: Manchester University Press.

Turner, Victor W. (1969): The Ritual Process, London: Routledge and Kegan
Paul.

Turton, David (1997): War and Ethnicity. Global Connections and Local Vio-
lence, Rochester: University of Rochester Press.

van Gennep, Arnold (1986) [1908]: Ubergangsriten, Frankfurt a.M.: Campus.

van Teeffelen, Toine (1980): ,,The Manchester School in Africa and Israel: A
Critique®, in: Stanley Diamond (Hg.), Anthropology: Ancestors and Heirs,
New York: Mouton Publishers, S. 347-375.

Vincent, Joan (1990), Anthropology and Politics. Visions, Traditions, and
Trends, Tucson: The University of Arizona Press.

Weber, Max (1972): Wirtschaft und Gesellschaft, Tlibingen: J.C.B. Mohr.

Wolfe, Alvin W. (1996): ,,Contributions of Anthropology to Conflict Resolu-
tion“ in: Alwin W. Wolf/Honggang Yang (Hg.), Anthropological Contribu-
tions to Conflict Resolution, London, Athens: The University of Georgia
Press, S. 1-10.

Zitelmann, Thomas (2001): ,,Max Gluckman: Order and Rebellion in Tribal
Africa®, in: Karl-Heinz Kohl/Christian Feest (Hg.), Hauptwerke der Ethno-
logie, Stuttgart: Kroner, S. 135-137.

57

- 8m14.02.2026, 21:37:22.


https://doi.org/10.14361/9783839402719-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

