V. Humanismus gottloser Onto-Theologie

Das Fundament des Argumentierens iiber die sakralen Eigenschaften
der Personalitit stellt ein spezifisches Verstindnis von Humanismus dar.
Dieser ist existenzialistisch organisiert und verdankt sich langen Denk-
traditionen der Theologie, die er, sich selbst dabei konstituierend, zum
Abdanken bewegt. Der existenziale Humanismus bewahrt die Heiligkeit
der gelingenden Daseinsgestalt des Menschen, tiberwindet dabei jedoch
die vertikale Einbindung in die Figur Gottes. Der Humanismus nimmt
die Gestalt einer gottlosen Onto-Theologie an.

Ohne Zweifel gibt es Uberschneidungen zu bestimmten Strémun-
gen des religiosen Atheismus,! von dem Jean Guitton? — kritisch — sagte,
er sei automatisch ein Pantheismus. Aber ich méchte dieses weite Feld
nicht aufrollen. Subtile Stromungen, vor allem bei Jean-Luc Nancy?® z.B.
miissten aufgearbeitet werden.

Was ist der mogliche wissenschaftliche Status eines solchen onto-
theologischen Humanismus? Und wie kann dieser Existenzialismus eine
gottlose Gestalt annehmen? Wie muss man hierzu iiber die diesbeziigli-
che Dienstbefreiung Gottes* reden? In zwei kurzen Kapiteln werden Ant-
wortperspektiven auf die Fragen skizziert.

1 | Bullivant/Ruse 2013; Martin 2007.

2 | Vgl. auch in Guitton 1967 u.a., S. 154. Aus dem Gesamtwerk von Guitton vgl.
Guitton/Bogdanov/Bogdanov 1996.

3 | Rass/Horn/Braunschweig 2016; Hebekus/Vélker 2012.

4 | HiermitBlick etwa auf die Pflege als anthropologische Kategorie entgegen der
Krypto-Normativitat der Studien von Képpeli 2004. Humanismus, Anthropologie,
Dialogizitat ... alles sehrschon, aber gottlos, daher nie das Optimum der Dienstge-
sinnung verkérpernd. Epistemologisch ist bei aller Wertschatzung von Person und
Werk schon kritisch nachzufragen, ob nach Foucault eine derartige Geschichts-

14.02.2026, 16:02:17.



https://doi.org/10.14361/9783839439418-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

n2

Menschenwiirde als heilige Ordnung

15. RELIGIOSE TIEFENSTRUKTUREN
MODERNER GESELLSCHAFTEN

Vielfach wird der Mensch im System der hoheren Tiere durch seine Be-
seelung und Vergeistigung anthropologisch abgesondert.

Es interessiert hier nun nicht die moderne Entwicklung der psycholo-
gischen Seelenarbeit und der entsprechenden Selbsttechnologien®. Auch
die Abgrenzung zum Phinomen Geist® ist schwierig. Insgesamt wird die
zutiefst kontroverse neuere Hirnforschung’ ausgeklammert. Der Begriff
der Seele — synchron tiber viele Kulturen hinweg und auch diachron im
Verlauf der orientalisch verwurzelten europiischen Kultur- und insbeson-
dere Religionsgeschichte nicht nur vielgestaltig, sondern oftmals kaum
vergleichbar® — mag (wie man der Reflexion von Jaeger [2009, S. 88ff]]
zur Diskussion zwischen Erwin Rohde [1910] und Walter F. Otto [1923]
entnehmen kann) im Ubergang der homerischen Epoche zu vorchrist-
lichen Lehren der philosophischen und religiésen Bewegungen der Or-
phiker und der Pythagoreer auf eine erste Reflexion iiber die heiligen
Eigenschaften des Menschen infolge des gottlichen Charakters der Seele
verweisen.

Dieser Glaube an die Géttlichkeit der Seele mag daher eine der Quel-
len der Auffassung vom heiligen Charakter der Personalitit der mensch-
lichen Person darstellen. Um die Idee der Unsterblichkeit der Seele® muss
es hierbei gar nicht gehen.

Wenn man so will, ist eine Form primitiver Mentalitit daher die trans-
zendentale Ermoglichung von zivilisierter Gesellung in moderner Gesell-
schaft. Dies ist erlduterungsbediirftig. Und: Sind derartige religiose Tie-
fenstrukturen der Ermoglichung moderner Gesellschaft denkbar?

schreibung noch méglich ist. Uber die Kategorien der Gnade und Barmherzigkeit
sowie des Liebesdienstes ist ohne Analyse der Machtsysteme dieser Handlungs-
felder kaum angemessen wissenschaftlich zu verhandeln.

5 | lllouz 2013.

6 | Searle 2006.

7 | Janich 2009; Hagner 2008.

8 | Aus der Fiille der Literatur zu diesem Themenkomplex: Jittemann u.a. 1991
sowie Jittemann 2013; Hasenfratz 1986; Crone u.a. 2010; Bremmer 2012.

9 | Dazu auch Lanczkowski 1986.

14.02.2026, 16:02:17.



https://doi.org/10.14361/9783839439418-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V. Humanismus gottloser Onto-Theologie

Eine Analogie mag aufschlussreich sein: Sind nicht der Totemismus
und der Ahnenkult — ohne hier die diesbeziiglich komplexe und auch kon-
troverse Forschungsliteratur (Emile Durkheim und Claude Lévi-Strauss
sind hier die etablierten Bezugspersonen, die Spezialforschungsliteratur
ist jedoch breit und tief gefichert) anzusprechen — eben auch solche Er-
moglichungen von Gesellschaft? Sie spenden Struktur und Ordnung,
Identitit und Legitimation. In neueren historischen Theorien der Onto-
genese® — auch im Animismus-Theorem der strukturgenetischen Ent-
wicklungspsychologie etwa bei Jean Piaget — wird die Relevanz der Stu-
dien von Lucien Lévi-Bruhl aufgegriffen. Hier wird nun von mir jedoch
eine Anderung im evolutorischen Verlaufsschema betont: Die primitive
Mentalitit" als Verankerung des Denkens in vor- oder a-rationalen — oder
eben nur andersartigen — Formen der Welterfahrung ist in der modernen
Gesellschaft mit Blick auf die natiirliche Fundierung des sozialen Rechts-
staates eben nicht verloren, sondern vielmehr als Tiefenstruktur bewahrt
worden.

Eine interessante Parallele mag die Studie {iber die heiligen Urspriinge
des Geldes bei Laum (2006)" sein. Heute versteht man die Funktion von
Geld natiirlich losgekoppelt von den Géttern. Dennoch wissen wir um blei-
bende Eigenschaften der Geldwirtschaft unter dem Gesichtspunkt einer
religivsen Aura und von Fetischismen®, die in der anhaltenden Debatte
zum »Kapitalismus als Religion«* aufscheinen. Auch bei Marcel Mauss
(2015) ist Geld eine hybride Figur zwischen Gesellschaftsvertrag und ma-
gisch-religiésen Vorstellungen. Die Geldwirtschaft ist gottlos, aber nicht
vollstindig sikularisiert. Wenngleich diese religiosen Tiefenspuren ver-
schleiert werden in geldtheoretischen Erérterungen zum neutralen Cha-
rakter des Geldes in der neoklassischen Theorie: Auch im monetiren
Keynesianismus kommen — wenngleich kritisch gedreht — demiurgische
Eigenschaften des dimonischen Geldes zum Ausdruck.

10 | Bohmann/Niedenzu 2013.

11 | Kritisch dazu Firth u.a. 1967.
12 | Brandl 2015; Wittenburg 1995.
13 | Vgl. ferner Antenhofer 2011.
14 | Deutschmann 2001.

14.02.2026, 16:02:17.

13


https://doi.org/10.14361/9783839439418-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

114

Menschenwiirde als heilige Ordnung

Solche archaischen Restbestinde des Heiligen® in der Moderne'® gel-
ten zum Beispiel fiir die gesellschaftlich so wichtige Kategorie des Eides”.
Denn manche kollektiv geteilte Wahrheit — die sodann Geltung lautet — ist
nur quasi-sakramental zu verbiirgen. Auch im sikularisierten Zeitalter ist
manches Wissen noch an Glauben und Hoffen gekniipft, aber beides nicht
mehr an Gott. Das Profane ist — in einem subtilen Sinne — nicht vollig frei
vom Sakralen.’”®

Ebenso konnte angekniipft werden an die Theorie liturgischer Pro-
duktion von Bargatzky (2007). Dort wird u.a. herausgearbeitet, dass auch
in modernen Gesellschaften das religiése Element in der Praxis eingewo-
ben bleibt®.

Im Sinne totaler sozialer Tatsachen von Marcel Mauss sind die Sphi-
ren des Wirtschaftlichen, des Politischen, des Religidsen etc. eben nur
analytisch, nicht in der sozialen Wirklichkeit trennbar.

15 | Vgl. zur genealogischen Re-Konstruktion des Konstitutionsverhdltnis von
Moderne und Heiligem auch Kuba 2012; Hérl 2005.

16 | Vgl. auch Kaufmann 2000, S. 96f.

17 | Agamben 2010a. Die breitere Forschungsliteratur zum Eid in der Kultur-
geschichte sei hier nicht angefiihrt. Vgl. z.B. Prodi 1997. Ich erinnere - auch ge-
rade im Kontext der liberalen Demokratien - nur an die purpurfarbigen Roben
der Verfassungsgerichte und deren Letztrechtsprechung. Der (typenvielféltige)
sakrale Konig des vorchristlichen vorderorientalischen Raumes war - wie der
Gott des Alten Testaments (Kaiser 1998) - Richter, Heiler, Gartner, Vater, Leh-
rer (Finsterbusch 2007) etc. (die Forschungsliteratur [von mir u.a. angefiihrt in
Schulz-Nieswandt 2010 in Fortfiihrung zu Schulz-Nieswandt 2003] ist kaum noch
iberschaubar: vgl. aber Gerstenberger 2001; Oswald 2009; Herrmann 2004).
Ich erinnere auch daran, dass das auf den jidischen Wanderprediger Jesus (zur
Jesus-Bewegung: Voigt 2008) berufene Christentum seine Wurzeln in vorderasia-
tischen Erldsungsreligionen hatte. Das ganze Geschehen ist u.a. im Rahmen einer
historischen Psychologie (des urbanen Kontextes: Bendemann/Tiwald 2012) der
rdmischen Antike im hellenistisch-dgyptischen Raum analysiert worden.

18 | Agamben 2005; Weidner 2010.

19 | Vgl. auch Pfaller 2009.

14.02.2026, 16:02:17.



https://doi.org/10.14361/9783839439418-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V. Humanismus gottloser Onto-Theologie

16. DE-KONSTRUKTIVE DISTANZ
ZUM ANSTALTS-CHRISTENTUM

Wie soll von Armut die Rede sein, wenn dieses Sprechen im Kontext des
Einbezugs theologischer Diskurse geschehen soll?

Die Frage mag iiberraschen, ist doch die Wiirde des Menschen ein
genuines Thema in der Theologie und in der Religionsgeschichte. Ja, aber
diese Geschichte ist iiber lange Strecken hinweg selbst voller Armut in
Bezug auf genau dieses Thema der Wiirde. Dies betrifft die Theologie wie
die Praxis kirchlich verfasster Religion.

Es gibt dabei eben nicht einfach einen Korrelationszusammenhang
zwischen Gewalt und Monotheismus. Ja, die Korrelation ist in einem
gewissen Sinne durchaus gegeben. Aber die genaue Konfiguration der
Dinge ist komplizierter. Es ist der dyadisch aufgestellte mono-zentrische
Krieg des Wahrheitsmonopols gegeniiber der heidnischen Peripherie.
Aber daraus resultiert kein naives Lob des Polytheismus, denn Polythe-
ismus kann den poly-zentrischen tribalistischen anarchistischen Krieg
generieren.”® Ich will hier nicht die diversen »Kriminalgeschichten des
Christentums« heranziehen. Der sog. Modernismus in der katholischen
Kirche? ist m.E. noch lingst nicht authentisch in der Tiefe und vollum-
finglich in der Breite der Haltungen und der Praktiken angekommen.

20 | Erganzend sei an eine notwendige kritische Bachofen-Rezeption zu denken:
als kritische Reflexion und De-Konstruktion des Dualismus von Zivilisation versus
Barbaren, nochmals repliziert als Dualismus von Kultur und Natur und als Gen-
der-Ordnung von maskuliner Agonalitat heldenhafter Lichtgestalt aktiver Befruch-
tung (primére Generativitat) einerseits und weiblicher Duldsamkeit feuchter Erde
der passiven Fruchtbarkeit (sekundére Generativitdt) andererseits. Dazu u.a. in
Schulz-Nieswandt 2013a. Das Christentum istin ihrer kirchlich verfassten Kulturge-
schichte (in einem gewissen Sinne ein Euphemismus) genau diesem Code gefolgt.
Angemerkt sei aus psychoanalytischer Sicht aber auch die tief eingeschriebene am-
bivalente Signatur: Hier wurzelt zugleich der Minderwertigkeitskomplex des Mannes
gegeniiber der Frau. Deshalb trdumt der Mann von seinen Kopfgeburten, weil er zur
echten Geburt nicht fahig ist. Die Kastrationsangst ist daher keine primére Angst,
eher eine sekundéare Angst der Verstérkung einer Primarangst: Er kann nicht wirklich
Leben hervorbringen und hat Angst davor, dass er sich noch nicht einmal mehr an
der Initialisierung beteiligen kann.

21 | Neuner 2009; Uertz 2005.

14.02.2026, 16:02:17.

15


https://doi.org/10.14361/9783839439418-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

u6

Menschenwiirde als heilige Ordnung

Insgesamt hat sich der theologische Diskurs verdichtet.?

Die evangeli-
sche Theologie mag hier immer ein Stiick moderner vorgehen; aber auch
hier fragt sich: Wie weit ist hier Theorie und Praxis? Immerhin versteht
sich die Diakonie als Menschenrechtsarbeit: »Im Dienst der Menschen-
wiirde« (Hermann/Schmidt 20006).

Ein wichtiger Diskursstrang ist theologiegeschichtlich das Imago Dei-
Thema. Keineswegs auf das Christentum beschrinkt® wirft es Fragen zum
Verhiltnis von Theologie und Humanwissenschaften auf.?* Die intra-theo-
logischen Probleme sind erheblich: Als — die feministische Sicht in Klam-
mern gesetzt — Gott den Menschen (Mann) erschuf, {ibte er (sie) nur!?

Besonders Fragen zum Phinomen des Bésen und zur Siinde des homo
abyssus stellen sich. Aber vor allem stellen sich Fragen, wie der konserva-
tive (Schulz-Nieswandt 2017) Hybris-Vorwurf des prometheischen Neo-
Titanismus und des Nihilismus angesichts der Differenz zwischen Gott
und seinem menschlichen Eben- bzw. Abbild zu beurteilen ist. Wie ist
das A einzuschitzen?

Sollte Gott symboltheoretisch?® nur der MaRstab der Perfektion sein,
so ist das ganze Problem kein Problem mehr, sondern eine — an der Idee
des Vorbildes orientierten — kollektivpidagogische Re-Formulierung des
weltgeschichtlichen Telos der ontogenetischen Personalisierung der Men-
schen im phylogenetischen Trend. Damit wird das Thema als mensch-
liche Entwicklungsaufgabe und als gesellschaftliche Aufgabenstruktur
grammatisch entschliisselt, ent-theologisiert und insofern sikularisiert.
Das A erweist sich somit als Differential von SOLL und IST.

Ganz so schlicht ist das Problem natiirlich nicht. Fundamentalonto-
logisch als Entfremdungsproblem der Existenz von der Essenz als Huma-
nisierungspotenzial gesehen, wirft es nicht nur die alten geschichtsphilo-
sophischen Fragen der Entelechie auf. Soziologie und Psychologie werden
in ihren Verschrinkungen zu den Schliisseldisziplinen. Im Zentrum
steht die Frage nach dem Gelingen oder Scheitern der Sozialisation.

Aber das Problem wird dergestalt zum Thema der um jeden Theis-
mus bereinigten Humanwissenschaften.

22 | Harle/Preu 2005; Dierken/Scheliha v. 2005; Baldermann/Dassmann/Fuchs
2001; in Bezug auf die Kindheit: Baldermann/Dassmann/Fuchs 2002.

23 | Vgl. z.B. Schellenberg 2011; Ockinga 1984.

24 | Dazu auch Waap 2008.

25 | Dazu auch Wisse 1963.

14.02.2026, 16:02:17.



https://doi.org/10.14361/9783839439418-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V. Humanismus gottloser Onto-Theologie

In diesem Sinne wachsen nimlich das Problem der Wiirde und ihre
menschenrechtliche Re-Formulierung aus dem theistischen Verstri-
ckungszusammenhang emanzipativ heraus. Die Gottesidee erinnert
noch an die familiale Ursprungserzihlung von Vater (Mutter) und Kin-
dern in der achsenzeitlichen Sattelzeit der Hochkulturen und der Geburt
der Weltreligionen. Aus ihr erwuchs die sehr lange Dauer der Pastoral-
macht von Priester- und Konigtum; mal als Mit- oder (gar identititslo-
gisch [also pharaonisch-christologisch] gedacht) als Ineinander, mal — seit
der pdpstlichen Revolution im 12. Jahrhundert in Europa — auch als Neben-
oder Gegeneinander.

Armut und Wiirde, vor allem Wiirde! Wohlméglich meint — im Rahmen
neutestamentlicher Philologie — Armut nur Armut im Geiste, also heid-
nische Glaubenslosigkeit!??® Hatte die Jesus-Bewegung doch nicht radi-
kale Sozialkritik im Sinn? Immerhin trostet der Gegen-Befund des ge-
nossenschaftssozialistischen Charakters des sehr frithen Christentums
uiber diese frustrierenden Anfragen hinweg. Die christlichen Gemeinden
im Modus des hellenistischen Vereinswesens waren — der Stand der For-
schung in Deutschland zum friithchristlichen Genossenschaftssozialis-
mus schon um 1880 war gar nicht so schlecht?” — Kultgenossenschaften,
die Formen der solidarischen Mutualitit darstellten.?®

26 | Das Thema klingt theatralisch, ist es auch, wohl verstanden!? Schlechtes
Theater, gutes Theater!? Was ist nicht beabsichtigt? Nicht beabsichtigt ist mit
Sicherheit eine rein theologische Abhandlung iiber Demut und Stolz trotz Armut.
Umgangssprachlich: Das geht gar nicht!

27 | Ohler 2005. Ein Klassiker: Holtzmann (1893) 2012. Vgl. ferner Theobald
2014. Zum Zusammenhang von Sattigungsmahl und Diakonie vgl. auch Grethlein
2015. Zum speziellen Problem der Besitzethik bei Lukas vgl. auch Kramer 2015;
Horn 1998; Klauck 1989; Leutzsch 1994; Wacht 1986.

28 | Ich beziehe mich hier auf Heinrici 1876. Insgesamt ordnet sich die Proble-
matik in eine breite Landschaft von neueren Forschungsarbeiten zur frihchristli-
chen Gemeindeordnung im romisch-hellenistischen Kulturkontext ein. Dabei sind
einige Studien eingeflossen in Schulz-Nieswandt (2003), viele aber erst danach
erschienen und in verschiedenen Publikationen von mir am Rande eingearbeitet
worden.

14.02.2026, 16:02:17.

17


https://doi.org/10.14361/9783839439418-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ud

Menschenwiirde als heilige Ordnung

Das Herrenmahl war noch Sittigungsmahl — am runden Tisch des
Hauses. Und wenn dies so nicht zutraf, so bleibt die imaginierte Wahr-
heit, wie es hitte sein sollen: Tischgenossenschaft.

Diese Begeisterung geht wieder verloren, sollte — abgesehen vom schon
paulinisch iiberlieferten moral hazard des Clubs der Oberschicht, lieber
(»spiel nicht mit den Schmuddelkindern ...«) unter sich zu bleiben — die-
ser einfache Alltagssozialismus der Kommunalitit doch nur dem eschato-
logischen Glauben an einer zeitnahen Apokalypse geschuldet sein: Denn
dann ist der Verzicht auf den neurotischen Besitzindividualismus trivial.
Wenn (angelehnt an die johannitische?® Vision der Apokalypse) in Kiirze
der Atomkrieg platziert wird, lisst die eine Hilfte der Menschheit die Sau
— den homo abyssus — raus, die andere Hilfte die Agape: den homo donans.

Ich bin mir der subtilen theologischen Literatur iiber und zu Demut,
Gnade®, Barmherzigkeit® etc., die hier — auch® im Lichte einer Genea-
logie/Archiologie von Michel Foucault (2013) und Giorgio Agamben
(2010) — nicht aufgearbeitet werden muss, vollstindig bewusst. Dieses
ambivalente Parkett will ich hier aber nicht betreten. Die diesbeziiglichen
Diskursordnungen und diskursiven Praktiken sind kompliziert. Es gibt
— Uiber viele Ecken herum — immer die Moglichkeit einer Auslegungsord-
nung®, die tiberraschen mag**. Trotz Phasen der Begeisterung fiir eine
sozialkritische sozialgeschichtliche Bibelexegese sind die sozialisatori-
schen Wirkungen auf das metaphysische Bodenpersonal des religiésen
Anstaltswesens in der liturgischen Okonomik des Gottesdienstes nicht zu
spuren ... Ausnahmen bestitigen die Regel.

Letztendlich fiihren diese subtilen und zum Teil kuriosen Ausle-
gungsdiskurse mich nicht zu einer Revision meiner genealogischen
Sichtweise und meiner Macht- und Herrschaftskritik, die jedoch trotz al-
ler Seitenhiebe keine traditionelle Regierungslehre meint. Die Dinge im
Sinne von Michel Foucault, nicht von Bruno Latour (2008), sind nicht von
Regierungen und von zentralen Akteuren geordnet. Es ist eine Ordnung
der Dinge, die die ganze geschichtete Leiblichkeit des Menschen durch-

29 | Vgl. Hemleben 1972, S. 98ff.

30 | Vgl. auch dazu Strasser 2007.

31 | Vgl. dazu auch Franz 2003; Geremek 1991.

32 | Vgl. etwa Hardt 2005.

33 | Vgl. etwa Zimmermann 2016 oder Becker 2016.
34 | Finkelde 2007.

14.02.2026, 16:02:17.



https://doi.org/10.14361/9783839439418-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V. Humanismus gottloser Onto-Theologie

dringt: Geist, Seele und Korper. In einem gewissen Sinne handelt es sich
um eine demokratisierte Ausbeutung als Selbstausbeutung, denn Alle
spielen das Spiel mit. Paradigmatisch oder auch prototypisch, zumindest
als Signatur der Epoche exemplarisch: Der Kosmos der FufRballwelt — vom
Gott Fuflball oder von der schénsten Nebensache der Welt ist ja bekannt-
lich die Rede - ist hier das Paradebeispiel. Vom Hartz IV-Empfinger bis
zum linksliberalen Universititsprofessor, auch die Frauen und die ganze
Grofdfamilie (und dies nicht ohne Sympathie in der phinomenalen Be-
trachtung) zunehmend jeweils mit eingeschlossen: Alle sind mit von der
Partie. Und auf Schalke ist dies das wirkliche Mehrgenerationenhaus.
Und das anstaltskirchliche Christentum und deren (hegemonialen)
Theologien als Wirkkraft in der profanen weltlichen Welt sind nicht nur
eine Ordnung, die die Okonomik der Begierde bekimpft, sondern — den
Konturen des alten platonischen Dialogs im Symposium durch die Rezep-
tionsbrille von Paul Tillich (personalisierende Stufenlehre von libido, eros,
philia, agape) folgend und aufgreifend — auch Eros als Kultur, wenn und
sofern diese die Gefahr liuft, den Menschen allzu sehr® anzuheben in
die Hohe des Schopferischen. Gemeint ist, wie ich es im Umbkreis der
konservativen Revolution nachzeichnen konnte*®, Neo-Titanismus und pro-
metheischer Wahn des Aufstiegs®” des Menschen zum Géttlichen hin.
Philia und Agape® werden in der theologischen Anthropologie — die
bei Karl Barth keinen zentralen Ankerplatz im Rahmen einer kirchlichen
Dogmatik haben kann* — hoch gehalten, aber nur, wenn sie in Gott einge-
bunden bleiben*. So meint Gehorsam hier die Freisetzung zur Freiheit.

35 | Dazu Goldbrunner 1949. Goldbrunner kann die Psychodynamik des not-
wendigen Selbstmanagement des Menschen im Prozess seiner lebenszyklischen
Reifung darlegen und diskutiertinsofern die Heiligkeit der Person als Wachstums-
prozess, in dem auch Eros integriert wird. Dennoch ist sein System der Darlegung
letztendlich immer auf Gott hin angelegt. Daran ist letztendlich die Wahrheit der
Existenz gekniipft.

36 | Schulz-Nieswandt 2017.

37 | Dazu auch Bammé 2011.

38 | Vgl. auch Vélker 1927. Ferner Pieper 1984,

39 | Barth 1967.

40 | Die menschliche Liebe als horizontale Beziehungslehre des Mitmenschli-
chen folgt als Sekundargebilde aus der vertikalen Relation der unerreichbaren Ur-
liebe von Gott zum Menschen als Mysterium. So iiberaus pragnant entfaltet etwa

14.02.2026, 16:02:17.

19


https://doi.org/10.14361/9783839439418-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

120

Menschenwiirde als heilige Ordnung

Allein die Kommentare zu diesem Satz fiillen ganze Bibliotheken,
zumindest einige Regale. Soviel investierte Energie verweist auf den
erotischen Charakter des Gegenstandes. Erotik verweist allerdings hier
auf die Gier zur Herrschaft als — weberianisch* gesprochen — Macht mit
Huldigung. Ansonsten gilt auch hier in Bezug auf meine Kritik: siindi-
ger Humanismus als Hybris, der im Aufstieg des klassischen Idealismus

1*? und heute im existenzialistischen

seinen Hohepunkt erreicht haben sol
Nihilismus® geendet sei.

Die »von oben herab«-Rede vom Nihilismus der Humanisten repli-
ziert ontogrammatisch nochmals die »von oben herab«-Gottesvorstellung
genau dieser autoritativen Theologie des vertikalen Einschlags der abso-
luten Wahrheit der Transzendenz, fiir die die Heiden der Agnostiker und
Atheisten mitleidsbediirftige Schifchen sind, die ihren Hirten verloren
haben. Ein berithmter franzésischer Historiker hat einmal gesagt, wir
verdanken dem Christentum zwei universale Prinzipien: die Liebe und
die Autoritit; leider das Erste immer nur im Modus des Zweiten. Wen
wundert es, wenn die kritische Replik auf die Moglichkeit von Wahnvor-
stellungen verweist.

bei Warnach 1951. An dieser Stelle ist auf die Uberaus weitreichende Arbeit von
Knauber (2006) zur Agape als fudamentalontologische Kategorie zu verweisen.
Ertragsreich zu lesen ist die neuere Studie von Wischmeyer 2015. Hier werden
die Probleme der iberzogenen Diastasen dialektischer Theologie bei Karl Barth
und bei Nygren (1954) aufgezeigt. Die Studien von Pieper und Warnbach, auch
von Kuhn (1972) werden gewiirdigt. Von besonderem Interesse ist die Heraus-
arbeitung der vertikalen Agape in der Gott-Mensch-Beziehung und der horizonta-
len Agape in der Mensch-Mensch-Beziehung. Denkt man diese Geometrie weiter,
entdeckt man struktural die Entsprechungen in der bindren Figuration der Sozial-
politik von oben und der Sozialpolitik von unten (wie sie auch im Werk von Werner
Wilhelm Engelhardt [Schulz-Nieswandt 2011a] bedeutsam ist), wobei von oben
die Vertikalitat, von unten die Horizontalitat meint:
vertikale Agape : horizontale Agape

vertikale Sozialpolitik von oben : horizontale Sozialpolitik von unten.
41 | Weber 1976, S. 122ff.
42 | Soz.B. in der Theodramatik von Hans Urs von Balthasar 1971-1983.
43 | Vercellone 1998; Weier 1980.

14.02.2026, 16:02:17.



https://doi.org/10.14361/9783839439418-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V. Humanismus gottloser Onto-Theologie

Im Alltag wird die Debatte auch kreisend um das Wortspiel lieber
Gott versus Gott der Liebe gefithrt. Im zweiten Modus ist der Herr hart,
aber gerecht. Doch ist Spiritualitit des Menschen als metaphysisch be-
diirftiger und somit sinnsuchender homo viator (und daher ewiger Wan-
derer: »Odysseus, Odipus, Abraham, Faust«44) ontologisch eine conditio
humana. Und die — um Transgression und Ekstase zentrierten — Trans-
zendenzbediirfnisse sind Bediirfnisse, im Strom des Lebens und auf der
Wanderschaft durch die wechselvollen Landschaften des Lebens exis-
tenzerhellende Hohen zu erklimmen. Und die Befreiung aus der Héhle
(und der Langeweile des Paradieses) stellt den Menschen vor das Wagnis
des (Scheiterns des) Lebens, zu dem er Mut und dazu wiederum Kraft
braucht.

Existenzanalytisch ist von der Suche nach Sinn die Rede. Geworfen in
den vorgingigen Allzusammenhang seines Seins muss sich der Mensch
—in seiner spannungsvollen leiblichen Einheit von Geist, Seele und Kor-
per — selbst entwerfen, freischwimmen und seinen Weg erwandern, sei-
ne Lichtung erklettern, iiber Grenzen (Briicken-bildend) gehen und sich
bauend in die Weite einwohnen.

Aber all dies meint Transzendenz innerhalb der Immanenz des Seins.

Die Transformation von Spiritualitit in theistische Religion mit oder
ohne anstaltskirchlichem Uberbau ist aber keineswegs von ontologischem
Status und darf als durch und durch geschichtliches Phinomen nicht an-
thropologisiert werden. Aber oftmals gilt: Die Gesellschaft »nimmt als
biologisch gesetzmifig an, was in ihr selbstverstindlich ist« (Hoffstitter
1960, S. 201). Nicht dem fundamentalexistenzialen Humanismus ist der
Mangel an Demut vorzuwerfen, eher umgekehrt: Dem kirchlichen Theis-
mus ist der je eigene hegemoniale Titanismus im Spiegel des Selbst zu
erhellen.

44 | Fromm 1982, S. 30.

14.02.2026, 16:02:17.

121


https://doi.org/10.14361/9783839439418-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

122

Menschenwiirde als heilige Ordnung

17. ZuM WISSENSCHAFTSTHEORETISCHEN STATUS
DES SAKRALEN CHARAKTERS DER MENSCHLICHEN
PERSONALITAT

Kann man und — wenn ja — wie kann man tiber den sakralen Charakter
der menschlichen Person in einem wissenschaftlichen Sinne sprechen?
Diese Nachfrage ist demnach wissenschaftstheoretischer Art, ja, um die
Wissenschaftstheorie selbst wissenssoziologisch zu de-chiffrieren, epis-
temologischer Art, denn auch die unabdingbare Seinsgebundenheit des
wissenschaftlichen Fragens tiber das wissenschaftliche Arbeiten und des
wissenschaftlichen Arbeitens selbst ist zu beachten, um eine Pseudo-
Neutralitit dieses wissenschaftlichen Arbeitens als Form der menschli-
chen Wirklichkeits-Re-Konstruktion zu vermeiden.

Ist die Rede iiber die Sakralitit der Person rein normativer Art? Und
ginge es dann um einen normativen Zweig der Wissenschaft? Oder geht
es um explikative Theorie? Ist diese Unterscheidung — normativ versus
explikativ — tiberhaupt haltbar?

Auch der kategorische Imperativ bei Kant, eingefiihrt in Kants Grund-
legung der Metaphysik der Sitten (1785)* und entfaltet in der Kritik der
praktischen Vernunft (1788)*, der zum Sittengesetz (vgl. auch in Anhang
1) universalisiert wird, hat im Kern einen dhnlichen Status, ja, er fillt weit-
gehend mit dem Apriori der personalen Wiirde zusammen:

« Denn der Satz, der Mensch sei immer nur Selbstzweck, nie Mittel
zum Zweck im Sinne einer Instrumentalisierung fiir Alter Ego oder
dem organisierten Alter Ego einer politischen Ordnung spricht genau
den heiligen Charakter der Person aus.

Die Person ist sakrosankt”. Passend angefiihrt werden kann aus Adornos
»Negative Dialektik« (1997, S. 358) der Satz: »Hitler hat dem Menschen
im Stande seiner Unfreiheit einen neuen kategorischen Imperativ auf-
gezwungen: Ihr Denken und Handeln so einzurichten, dass Auschwitz
nicht sich wiederhole, nichts Ahnliches geschehe.«

45 | Horn/Mieth/Scarano 2007.
46 | Bittner/Cramer 1975.
47 | Kiibler 1920.

14.02.2026, 16:02:17.



https://doi.org/10.14361/9783839439418-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V. Humanismus gottloser Onto-Theologie

Die Differenz von Sein und Sollen verdanken wir der neu-kantiani-
schen Wissenschaftslehre*. Noch in der Kritischen Theorie von Jiirgen
Habermas finden wir die Variante der Differenz zwischen Wahrheit und
Geltung. Sie berticksichtigt Einsichten des Kritischen Rationalismus
dort, wo es um die empirische Richtigkeits-Wahrheit von Es gibt-Sitzen
im Gegensatz zu Es soll-Sitzen — also um die Differenz — geht.

Doch diese Position einer reinen Rechislehre in der Tradition von Hans
Kelsen (1960) ist immer kontrovers geblieben. Selbst die neuere Literatur
handelt davon.”

Die Theorie des reinen Rechts findet (einerseits, das Andererseits
kommt erst deutlich weiter unten) ihre aporetischen Tiefenprobleme dort,
wo es vom Standpunkt der Seinsgebundenheit der Modi des Denkens®® um
das Recht im Rahmen einer sozialen Wirklichkeitswissenschaft geht. Hier
verschachteln sich gleich mehrere Theorierichtungen®, die an dieser Stel-
le gar nicht alle aufgegriffen werden kénnen, sollen und brauchen, da es
gleich noch um eine andere Art des Finwandes gegen den Dualismus
von Sein und Sollen geht. Denn die Probleme sind nicht nur epistemo-
logischer Art mit Blick auf die kulturelle Grammatik der Regime®* des
Rechts.

Eine Rechtshermeneutik gibt es daher immer auf zwei Ebenen:
a) Die immanente Rechtshermeneutik des Rechts innerhalb des episte-
mischen Horizonts der historischen Modalititen des Denkens und damit
des rechtlichen Argumentierens. Und b) als trans-epochale Hermeneutik
gerade dieser Immanenzhorizonte als Lehre herrschender Lehre.

Kelsen war selber an den Grenzen seines Modells dort angelangt, wo
er die transzendentalen Voraussetzungen nicht-begriindeter, sondern
in der Faktizitit der Fakten ruhender Normen rechtlicher Art erkannte:
Ohne letzte Wertbeziige — wie in Max Webers neu-kantianisch auf Hein-

48 | Kohnke 1986.

49 | K. Groh 2010; Paulson/Stolleis 2005; Korb 2010; Méllers 2008.

50 | Fikentscher2015.

51 | Vgl. auch Buckel 2007.

52 | Vgl. zum politikwissenschaftlichen Begriff der Regime auch den Art. Regime.
In: Worterbuch zur Politik. 2., vollst. Uberarb u. erw. Aufl. Stuttgart: Kroner 2004;
ferner den Art. Regime/Regimeanalyse. In: Lexikon der Politikwissenschaft. Bd. 2.
Miinchen: Beck 2002.

14.02.2026, 16:02:17.

123


https://doi.org/10.14361/9783839439418-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

124

Menschenwiirde als heilige Ordnung

rich Rickert® verweisende Wissenschaftslehre — ist kein Recht wirklich
geltendes Recht. Es gibt eben a) nicht-kontraktuelle Voraussetzungen des
Kontrakts und es gibt eben b) gemeinschaftliche Voraussetzungen post-
gemeinschaftlicher Gesellschaftlichkeit.

Diese ontologisch zu begreifende Schichtungstheorie verweist erneut
auf Tillichs Strukturhierarchie: demokratische’* Macht (M) ausiiben im
Lichte sozialer Gerechtigkeit (sG) aus der Kraft der Liebe (L) heraus:

L—sG— M.
Erst dann ist ein Rechtsrelativismus tiberwunden, denn
M = M*,
wenn M* nicht aus sG und L erwichst.

« Lmussihre tiber sG vermittelte Form M finden. Das ist die nach-meta-
physische Metaphysik der Zivilisationsidee des sozialen Rechtsstaates.

Dabher ist die Form
F=M
Ausdrucksform und generative Grammatik von L — sG zugleich, also:
F— {L — sG}.
Der anthropologische Archetyp dieser Form-Inhalts-Ontologie® ist das
Genossenschaftsprinzip der menschlichen Selbstorganisation®®, weil hier
die Personalitit des Menschen als eingebettete Autonomie im Modus der

Partizipation am Gemeinwesen im Modus der Selbstorganisation, Selbst-
hilfe und Selberverwaltung zur gestaltwahren Existenz kommt.

53 | Merz-Benz 1990.

54 | Bendix 1980, S. 38ff.

55 | Zu deren Explikation ich kaum iber die Leistung von Auhser (2015) hinaus-
gehen kann.

56 | Schulz-Nieswandt 2015b.

14.02.2026, 16:02:17.



https://doi.org/10.14361/9783839439418-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V. Humanismus gottloser Onto-Theologie

Die Grenzen der reinen und somit positivistischen Rechtsmethodo-
logie werden da deutlich, wo das Motiv der Fundierung der Rechtswissen-
schaft als Wissenschaft verkennt, dass das Recht nicht aus seinem episte-
mischen Eingebettetsein im historischen Zeitstrom herausgel6st werden
kann.

Das gilt, allgemein rechtsethnologisch und multi-disziplinidr be-
trachtet’” und den groRen Linien und Mustern der universalen Rechts-
geschichte folgend®®, fiir ein apodiktisches Recht im Kontext traditionaler
Kulturen ebenso wie in der Moderne biirgerlicher Gesellschaft, die sich
im (von Traditionslinien des romischen Rechts geprigten) epistemischen
Horizont eines possessiven Individualismus® zunichst kontrakttheore-
tisch konstituiert und sich sodann kognitiv im Kontext eines Paradigmas
von Differenz und Anerkennung zu einer post-konventionellen Gesell-
schaft fortentwickelt.

Das Argument des transzendentalen Apriori der gemeinschaftli-
chen Fundierung der modernen Gesellschaftlichkeit muss im Lichte
einer sehr kritischen dogmengeschichtlichen Rezeption in der Soziolo-
gie verstanden werden. Man wird die Kategorien von Gemeinschaft und
Gesellschaft bei Ferdinand Ténnies® nicht anordnen kénnen in einer
sequenziellen Dualitit, also tiber die lineare Zeit hinweg. Fiir Ténnies
selbst waren es nur abstrakte Typen einer reinen Soziologie (wie sie von
Georg Simmel als Soziologie der Formen als Geometrie der sozialen Welt
konzipiert worden ist®). In der sozialen Wirklichkeit kommt es zu Misch-
formen. Jede Epoche hat ihre Subjektivierungsformen, also Formen, in
denen sich das ontologisch unvermeidbare Faktum der Sozialisation zum
Ausdruck bringt. Und es mag eine gattungsgeschichtliche Subjektivie-
rung der Subjektivierungsformen gegeben haben. Aber immer war jede
Form gesellschaftlicher Subjektivierung auf Prozesse der Einschreibung
der Kultur des Sozialen verwiesen, womit die Einbettungen des Subjekts
konstituiert worden sind.

Man wird die analytischen Abstraktionen in der Selbstbeschreibung
der modernen Gesellschaft doch nicht fiir ihre faktische Realitit halten.

57 | Lampe 1997.

58 | Prodi 2005; Wesel 2010; 2014; Berman 1991.
59 | Macpherson 1990.

60 | Merz-Benz 1995. Ténnies 2010; 2012.

61 | HaRling 2010.

14.02.2026, 16:02:17.

125


https://doi.org/10.14361/9783839439418-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

126

Menschenwiirde als heilige Ordnung

Man wird die Subsysteme der strukturfunktionalistischen Theorie der
sozialen Systeme® nicht fiir reale — reine — Subsysteme halten. Nur in der
systemtheoretischen Analytik kommt es zur nachtriglichen Mischung
(Interpenetration) reiner Subsysteme. In der Realitdt gibt es immer nur a
priori interdependente Subsysteme als Dimensionen des Sozialen.

Gemeinschaft und Gesellschaft, angeordnet als diachronisches »Ver-
sus«, sind solche Abstraktionen. Analoges gilt fiir vielfache Studien, die
um die soziale Evolution von der (externen) Fremdkontrolle zur (internen)
Selbstkontrolle kreisen. Sie liegen methodologisch eigentlich eher auf
der Ebene von Max Webers Idealtypen®, die ex definitione niemals — als
Realtypen — wirklich empirisch vorliegen. Ansonsten liegt die leider ver-
breitete Verwechselung von Idealtypen mit idealen Typen im Sinne einer
normativen Asthetik vor.

Insofern ist eine Gesellschaft nie reine Gesellschaft. Auch im histo-
rischen Kontext der alttestamentlichen sozialen Welt, in der der Mensch
kulturanthropologisch als korporative Person beschrieben wird, gibt es
Subjektivierungsformen und somit in der Folge Interessenskonflikte und
Vertragsdenken, Formen der Schuldidee und Liebeslyrik.

Die Great Transformation, von der Polanyi (1973) handelt, ist ebenso
nicht als reine Entbettung des Okonomischen aus den sittlichen Einbet-
tungen der traditionellen Vergemeinschaftungskulturen zu verstehen.
Auch in der modernen Gesellschaft wirken — wie der anhaltende Diskurs
uber cultural embeddedness indiziert — Einbettungen fort, nicht nur in
abgesonderten Sphiren, wie Teile der neueren Anthropologie der Gabe
meinen®, sondern durchaus in den Kernstrukturen der Gesellschaft. Ein
Satz von Karl Marx, wonach in der Antike die Politik, im Mittelalter die
Religion und in der Neuzeit die Okonomie dominiert hitten, mag bei hin-
reichender substantieller Erlduterung — Louis Althusser sah sich spiter
zur innovativen Figur der »Struktur mit Dominante« gezwungen — einen
wahren Kern aufweisen, ist aber mit Blick auf den Dominanzcharakter
der Subsysteme differenzierter zu verstehen. Religion, Politik und Kultur
gehen immer eine Totalitit eines Zusammenhangs-Ganzes ein.

62 | In derTradition von Talcott Parsons: Staubmann/Wenzel 2000.
63 | Gerhardt 2001.
64 | Celikates 2010.

14.02.2026, 16:02:17.



https://doi.org/10.14361/9783839439418-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V. Humanismus gottloser Onto-Theologie

Den abstrakten analytischen Dualismus von Staat und buirgerlicher
Gesellschaft® hat selbst die Hegelsche Rechtsphilosophie — zentriert um
dessen Konzept der Sittlichkeit, um auch an die Ritter-Schule®® anzu-
kniipfen®” — nur im Modus vermittelnder intermediirer Instanzen (wie
Familie und Berufsstinde) fiir machbar gesehen. Ahnlich setzte der Soli-
darismus der Durkheim-Schule auf derartige korporative Vermittlungen
als Einbindungen. Doch diese Zweige der sozialtheoretischen und sozio-
logischen Dogmengeschichte seien hier nur angedeutet.

Ich komme nunmehr (auf das oben erwahnte Andererseits erinnernd)
jenseits der kritischen Epistemologie — an die iltere franzdsische Tradi-
tion der Unterscheidung von Erkenntnistheorie und Epistemologie, die
(erinnert sei an Gaston Bachelard und Georges Canguilhem®) auch die
historischen Bedingungen des Erkenntnisverstindnisses mitreflektiert®,
ankniipfend — auf die ontologische Wahrheitsfrage zurtick.

Doch Wahrheit der erfahrungswissenschaftlichen Methode hat — in
der Tradition von Hans-Georg Gadamer (2010) gesehen — einen anderen
Status als ontologische Wahrheit:

+ Die Vorstellung von der Sakralitit der menschlichen Personalitit ge-
hort in das Reich der ontologischen Wahrheit, die in der vorliegenden
Studie in Form einer gottlosen humanistischen Onto-Theologie re-
konstruiert wird.

Und dennoch bleibt Unbehagen an dieser Einschitzung der onto-theologi-
schen Wahrheitssuche als ein normatives Wissenschaftsprogramm. Denn:
Die Philosophie wahren Daseins der Person als Telos des geschichtlichen Werdens
als eine Ontologie des Noch-Nicht in der bereits messianischen Jetzt-Zeit basiert
ja auf vielfache anthropologische Einsichten diachronischer und synchroni-
scher Forschung als »Beschreibung des Menschen«?°, die immer auch eine
»Arbeit am Mythos«” ist.

65 | Bockenférde 1973.

66 | Schweda 2015.

67 | Vgl. aberauch Riedel 1970; Rosenzweig 2010.
68 | Vgl. Canguilhem 1979 zu Bachelard.

69 | Rheinberger2007; auch in Waldenfels 1983.
70 | Blumenberg 2014a.

71 | Blumenberg 2014.

14.02.2026, 16:02:17.

127


https://doi.org/10.14361/9783839439418-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

128

Menschenwiirde als heilige Ordnung

Auch die Odyssee — das habe ich immer wieder betont, vor allem mit
Bezug auf den Schliisseltext des 5. Gesangs, in dem Odysseus sich der
Endlichkeit bejahend zuwendet, da er da das Angebot der Unsterblichkeit
bei Kalypso ablehnt und stattdessen vielmehr zu Penelope heimkehren
méchte — ist so als Reisemetapher’? des Lebens zu verstehen.”

Dennoch ist der Bezug zur neu-kantianischen Wissenschaftslehre be-
deutsam. Dies nicht zuletzt deshalb, weil sich hier Formen des ethischen
Sozialismus’ verwurzelt sehen, auch der Sozialpolitik- und Gemeinwirt-
schaftslehre, dabei die 6ffentliche Wirtschaft, Sozialwirtschaft und ge-
nossenschaftliche Formen der solidarischen Selbsthilfe umfassend, der
allerdings eher von Fries” und Nelson’ geprigten »Schule« von Gerhard
Weisser (1978), aus der ich abstamme.

77 nun weder einem Werte-Platonismus anhingt noch

Da Weisser
einem rationalistischen Realismus der Interessen, sondern einem Kri-
tizismus, der Werte hypothesenartig oder als wahrhaftige Selbstbindun-
gen bei hochster Wohlbedachtheit und tiefster Selbstbesinnung in die
Forschung einfiihrt, ist er dem Formenkreis neu-kantianischer Wissen-
schaftslehre zuzuordnen. Dem existenzphilosophischen Denken ontolo-
gischer Wahrheitsprobleme gegeniiber ist er damit eher verschlossen.

Vielleicht ist somit Weisser eher Gadamers Hermeneutik der Methode
zuzuordnen, weniger der Hermeneutik der Gestaltwahrheit der Daseins-
fuhrung, wenngleich sich bei Weisser eine ganze Reihe gesellschaftspi-
dagogischer Fragen auftun. Die impliziten Fragen einer Meritorik der kri-
tizistischen — inter- wie intra-personalen — Priferenzdiskurse im System
von Gerhard Weisser und seiner Schule (vor allem bei Werner Wilhelm
Engelhardt, Theo Thiemeyer und Siegfried Katterle, weniger bei Ingeborg
Nahnsen) verweisen (das war das Thema meiner Bochumer Habilitation)
auf diese Sichtweise der Dinge.

72 | Klarend auch Backhaus 2014.

73 | Marneros 2016. Analog zu Orpheus: Dronowicz 2010; Avanessian/Brand-
stetter/Hofmann 2010 sowie Speiser 1992.

74 | Holzhey 1994; gegen den Dualismus von Sein und Sollen war Hermann Heller
eingestellt: Miller/Staff 1985.

75 | Petrak 1999.

76 | Auchin Petrak 1999; ferner Brandt 2002.

77 | Dazu auch in Schulz-Nieswandt 2016.

14.02.2026, 16:02:17.



https://doi.org/10.14361/9783839439418-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V. Humanismus gottloser Onto-Theologie 129

Die ganze Problematik der Dualitit
{Normativit&t versus Erfahrungswissenschaft}

stellt sich mit Blick auf die Sakralitit der Person ferner nochmals anders.

*

Spitzt man das Paradigma einer Historischen Anthropologie, wie sie u.a.
auf die franzosische Annales-Schule der Struktur- und Mentalititsge-
schichte”® aufbaut” - sicherlich bewusst vereinfachend und stilisiert - zu,
so bleibt der Satz, die einzige Konstante des Menschen sei seine Verin-
derlichkeit. Meine Position ist dies nicht. Anthropologie handelt zugleich
vom Wesen des Menschen, zu dem die Plastizitit gehort, aber dennoch
auch einige Universalien, die nicht historischer Art sind, wenngleich sie
aus der Evolution resultieren.

Vielleicht ist alles auch nur eine Scheinproblematik. Demnach han-
delt die Historische Anthropologie von den empirischen Derivationen
der Universalien, also z.B. vom Wandel (im Sinne historischer Formbe-
stimmtheiten) der Universalien der Liebe und der Gabe, von Vertrauen,
von Angst, von Nihe und Distanz, von Subjektivitit, vom Alter und vom
Tod, von Kindheit, Geschlecht, dem ganz Anderen, von Identitit und Al-
teritét etc. etc.

Im Kern sind alle Universalien binir codierte Entwicklungs- und so-
mit Wachstumsaufgaben in der Onto- und Phylogenese.

Arnold Gehlens® Theorem des Menschen als biologisches Mingelwe-
sen® ist ein falscher Begriff des Richtigen: Denn die Kulturbediirftigkeit,
der (erziehungsphilosophisch ausgedriickt) die Kultur- und Erziehungs-
fahigkeit des Menschen korrespondiert, ist nicht ein Mangel, sondern
seine Stirke, die die evolutionire Dominanz des Menschen fundiert hat.

78 | Schottler 2015; Burke 1991.

79 | U.a. Dressel 1996; Diilmen 2002; Tanner 2008; Wulf 1997; Historische An-
thropologie 1993ff. Vgl. auch zur Forschung von Wolfgang Reinhard (und dessen
Studien zur Geschichte des modernen Staates Reinhard 2007): Joas 2008.

80 | Vgl. auch Waller 2015.

81 | Wohrle 2010.

14.02.2026, 16:02:17.



https://doi.org/10.14361/9783839439418-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

130

Menschenwiirde als heilige Ordnung

Zu dieser Wesensbestimmung gehért evolutorisch® die Eigenschaft
des — kreativen — Menschen, ein homo viator zu sein. Er hat metaphorische
Sinn-Bediirfnisse archetypischer Art angesichts des Wagnis des Seins, zu
dem er Mut und hierfiir wieder Kraft also (gebend wie bekommend) Liebe
bendétigt.

Der Theismus ist nur eine hochkulturelle Zwischenstufe in dieser
geistigen Evolution, die seelische Tiefen in der Leiblichkeit des Menschen
aufweist. Der Mensch wird seine gottliche Objektivation des Vaters als
transzendentes Uber-Ich endgiiltig — immanenzontologisch — in sich auf-
nehmen miissen, als Selbstbewusstsein seiner eigenen, wenngleich im-
mer nur kollektiv/kooperativ — eben zwischenrdumlich-mitmenschlichen
- zu bewiltigenden moralischen Verantwortung in der Geschichte als Er-
innerung an den Traum einer unwirklichen Méglichkeit des Wahren. Das
ist nicht als Hybris zu kritisieren.

18. THEORETISCHE ZUGANGSPFADE ZUM PHANOMEN
DER SELBSTTRANSZENDENZ

Es ist theoretisch nicht hinreichend geklirt, was das fiir die ganze Argu-
mentation so wichtige Phinomen der sich selbst bindenden Selbsttran-
zendenz meint.

Primdrtranszendentale Liicke in der sekundiren Transzendentalitit post-kon-
ventioneller Diskurse?

Nehme ich einmal an, die Gesellschaft ist auf einem Niveau kollektiver
kognitiver Kompetenz angelangt, so dass im Rahmen einer Entwick-
lungskongruenz zwischen Phylogenese und Ontogenese ein optimaler
(herrschaftsminimierter) Diskurs der guten Griinde im Sinne einer post-
konventionellen Moral méglich wire. Reicht dies hin fiir die Gewihrleis-
tung der Unantastbarkeit der Wiirde der menschlichen Person?

Der Diskurs wiirde ja auf der rationalen Akzeptanz der goldenen Re-
gel beruhen. Schon die Diskussion um das analoge Sittengesetz bei Kant
hat gezeigt, dass es nicht hinreicht anzunehmen, der Mensch hitte die
Vernunft dazu und ist daher dazu frei fihig. Was, wenn wegen mangeln-
der Tugend (moderner gesprochen: Haltungsschiden defizitirer Soziali-

82 | Leroi-Gourhan 1995.

14.02.2026, 16:02:17.



https://doi.org/10.14361/9783839439418-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V. Humanismus gottloser Onto-Theologie

sation) der homo abyssus wirksam wird und der mitfithlungsfihige, aber
nicht mitleidwillige Mensch auf rationale Kooperationsgewinne einer
win-win-Regel verzichtet und in der Folge bewusst (wissend und willent-
lich) auf negative Externalititen zu seinen Gunsten® strategisch abzielt?

Empathie ist in diesem Spielverhalten gegeben, wird aber nicht zivili-
siert genutzt. Die Antwort kann rechtlicher Natur sein und auf Sanktio-
nen abstellen. Was aber, wenn numerische Mehrheiten so denken und
die Rechtsregime sowie die polizeilichen Staatsapparate entsprechend
lenken? Somit wird soziologisch das Hegemonieproblem in der Agonali-
tit des Politischen aufgeworfen und ebenso die Radbruchsche Formel von
der moglichen Ungerechtigkeit geltenden bzw. praktizierten Rechts.

Es geht mir hier nicht um eine negative Anthropologie im Strom einer
negativen Theologie.®* Auch geht es mir nicht — die umfassende Diskus-
sion um die Theorie von Jiirgen Habermas® hier gar nicht aufrufend — um
den simplen Utopievorwurf gegeniiber der Idee eines herrschaftsfreien
Diskurses. Dennoch ist zu fragen: Wie kann die ontologische Wahrheit
der Wiirde im Diskurs zur Geltung kommen? Wie kann es dazu kom-
men, dass Alle mitspielen?

Die Antwort liegt in der falschen Theoriesprache der Frage. Das Pro-
blem ist nicht hinreichend 16sbar im Theoriehorizont der Spiele und der
Diskurse. Der Spieltheorie selbst ist oftmals nachgewiesen worden, dass
sie ihre Probleme selbst erzeugt im Kontext ihrer Selbstmodellierung.
Deshalb ist ja das Bewusstsein vom transzendentalen Charakter des Ver-
trauenskapitals so {iberaus deutlich in die Theorien zur Uberwindung von
Dilemmata eingegangen. Aber es geht nicht nur um die Spieltheorie. Es
geht auch um die Theorie der rationalen Diskurse, gerade auch dort, wo es
um die Theorie der Grundrechte geht. Hier liegen eigene verschlungene
Diskurspfade vor.®

Mir geht es aber um den Hinweis auf die vor-konstitutionellen Voraus-
setzungen der Konstitution. Meines Erachtens muss die Geltung der Wiirde
als gerade nicht begriindungsfihig in der Unbedingtheit der Wiirde liegen.
Unbedingtheit kommt aber nur dem Géttlichen zu. Und kiirzt man das
Gottliche um Gott, bleibt noch das Heilige tibrig.

83 | Vgl. dazu Anhang 1.

84 | Vgl. auch Angehrn 2015.

85 | Wiggerhaus 2004.

86 | Alexy 1994. Zu Alexy liegt bereits eine betréchtliche Sekundérliteratur vor.

14.02.2026, 16:02:17.

131


https://doi.org/10.14361/9783839439418-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

132

Menschenwiirde als heilige Ordnung

Ungldubiger Glauben?
Hier konnte z.T. an Differenzierungen der Form des Bekenntnisses bzw.
der praktizierten, wenngleich nicht geglaubten Illusionen als symbolische
Uberzeugungen bei Pfaller (2009) angekniipft werden.

Pfaller kniipft vor allem an Octave Mannoni an. Dieser untersuchte
einen distanzierten Glauben (croyance), eine Form, in der man an etwas
nur »halb« oder uneingestanden/verschimt glauben kann.

Rekurs auf die ungeliebten Alternativen zum methodologischen
Individualismus in der Soziologie?
Ja. Vielleicht kann man dieses Problem tatsichlich besser fassen, wenn®’
Aspekte der Theorie des Kollektivbewusstseins bei Durkheim, der kollekti-
ven Denkstile bei Ludwig Fleck und des objektiven Geistes bei Hegel und
in diversen andersartigen Rezeptionen aufgegriffen werden. Seelische
Verbundenheit im Sinne der Participation mystique bei Lucien Lévy-Bruhl
wire eine weitere Bezugsquelle.

Esistaber in der vorliegenden Abhandlung nicht moglich, diese Theo-
riegeschichte angemessen einzubringen. Die Verweise als Moglichkeits-
horizonte des Argumentierens mégen ausreichen.

Glauben als traditionelle Voraussetzung post-traditioneller Rechtfertigung?
Dies wire eine Selbsttranszendenz, nicht in vertikaler Richtung auf einen
transzendenten Gott der anwesenden Abwesenheit hin.

Gemeint istimmanenzontologisch die Selbstbesinnung auf sich selbst
im relationalen Kontext des sozialen horizontalen — genossenschaftlichen
— Miteinanders als reziprokes System der Menschen in der jemeinigen
Rolle des Mitmenschen.

Der Modus der Selbstbesinnung ist hierbei nach wie vor ungeklirt.
Er ist jedenfalls nicht reduzierbar auf eine Diskursrationalitit, sondern
nimmt eine Form des Glaubens®® an die Unbedingtheit der Wiirde an. Ein
Eintauchen in die differenzierte Phinomenologie der Formen des Glau-
bens® wire notwendig.

87 | Vgl. dazu die Uberaus instruktive und strukturierte Darlegung der Moglichkei-
ten der Theoretisierung eines Kollektivbewusstseins auch unter den Bedingungen
der Moderne bei Gloy 2009.

88 | Vgl. nochmals Leidhold 2008.

89 | Erinnert sei an James 2014. Dazu auch Thérner 2011.

14.02.2026, 16:02:17.



https://doi.org/10.14361/9783839439418-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V. Humanismus gottloser Onto-Theologie

Ein kalkulatorischer Wille zur Religiositit kann es — authentisch —
nicht geben. Denn es geht eben nicht um die Ebene der Vernunft oder
hier des Verstandes. Es geht nicht um empiristische Sinneswahrneh-
mung. Der Glauben ist auch kein Phinomen des Spieles der Interessen.

Glauben ist vielmehr eine Haltung des Inneren der Person in den Tie-
fen seiner Schichtung, eine Empfindung®, die sich einer Lichtung des
Daseins 6ffnet. Eine Hinwendung zur Transzendenz ist nicht zwingend.

Tanz und Musik als analoge Modi der Selbsttranszendenz

Religiositit ist ein Daseinssinn, der neben der Asthetik und insbesondere
neben der Musikalitit™ steht. (Die neurotheologischen Auslegungsversu-
che stehen noch am Anfang.)

« Glaubende Religiositit ist eine hingebende Haltung zur Offnung zum
Dasein als ein Uber-sich-Hinauswachsen der Person selbst.*?

Nun sind meine Zugangschancen zur Theorie der Musik® begrenzt.**
Aber der Tanz lisst sich leicht in seiner Grammatik des Uberstiegs des
Selbst zum gelingenden Dasein entschliisseln.

Zum Tanz: Ich verweise im Lichte meiner Studie zu Walter F. Otto
(Schulz-Nieswandt 2014b) — zu der offensichtlich nicht zwingend ein in-
tellektueller Zugang gefunden werden kann® — einerseits auf die kleine
Abhandlung »Menschengestalt und Tanz« von Otto (1956). Ich méchte
auch nochmals kurz eingehen auf die Abhandlung von Otto (1971) tiber
die Musen.

Das Vorwort von Otto (1971) macht bereits die Argumentationsrich-
tung deutlich. Musen stehen fiir eine ontologisch tiefe Einsicht des Men-

90 | Nicht gleichzusetzen mit Empfindlichkeit als eine Kategorie, die in der (nicht
nur deutschen) Mentalitdtsgeschichte, vor allem mit Bezug auf die Romantik, mit
kritischen Konnotationen besetzt ist.

91 | Dazu instruktiv auch Alwast 2016.

92 | Dies wird auch an Bonhoeffers »Theologie der Musik« (Pangritz 2000) ver-
sténdlich, wenn man dessen Ideen im Lichte einer aufschlieBenden Anthropologie
der Musik (Suppan 1984) rezipiert.

93 | Vgl. auch Becker/Vogel 2007.

94 | Vgl. aber auch Bloch 1967, S. 102ff.

95 | Vgl. Leege 2016, S. 22 FN 33.

14.02.2026, 16:02:17.

133


https://doi.org/10.14361/9783839439418-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

134

Menschenwiirde als heilige Ordnung

schen in die Wahrheit des Seins hinein. Der Zauber, der hier wirksam
ist, ist noch nicht vollends fiir die Moderne verloren gegangen. Man (ich)
konnte jede Seite exegetisch re-konstruieren; allein, es geht um den Kern:
Die Analyse von Otto ist eine einzige Psychodynamik der Transgression
als Transzendenz in der Immanenz eines kosmisch noch das Géttliche
und die Menschen vereinigenden Allzusammenhangs. In diesem Lichte
ist Seite fiir Seite zu rezipieren. Da entschliisselt sich der tiefere Sinn des
Textes, der sonst verborgen bleibt. Dafiir muss die moderne Forschung
aber auch bereit sein, sich mit Mut zur dramatischen Tiefe zu 6ffnen.

Aber vor allem die Studien von Egon Vietta (1938; 1948) sind eine Quelle
der Klirungen. In seinen »Briefe(n) tiber den Tanz« (1948), zitationswiir-
dig ist fast jede Seite, tauchen seine anthropologischen und ontologischen
Reflexionen’® tief in die Religionsgeschichte — natiirlich auch in den »dio-
nysischen Taumel« — ein und reflektieren den Tanz als »Kérperliche Kom-
munion« (S. 20ff.), aber nicht als innige Versenkung, sondern als offene
und liebende Hinwendung zum Leben. Zwar ist bei Vietta der Tanz wie
aller Reigen ein Reigen in Gott, aber die Kritik gilt der Verlustfunktion
der Zivilisationen ebenso wie der Kirchen der groen Offenbarungsreli-
gionen, insb. des »fleischfeindliche(n)« Christentum (S. 50), die den Tanz
nicht ins Zentrum des Verstindnis der Kulturstiftung stellen oder den
Tanz gar abweisen: Unsere Korper gehen tanzlos in die Massengriber ein,
die ihnen von der Zivilisation bereitet sind.« (1948, S. 39)

Die Epiphanie des Tanzes geht den Menschen tiefer an als die des
Wortes.

« Im Tanz (in Einheit mit der Musik: S. 46) wird Freude am Dasein ge-
spendet, und so lebt der Mensch erfiillt.

Tanz und Musik seien ebenso konstitutiv fiir den Menschen wie das Hirn.
Gemeint ist wohl der Geist (vgl. vor allem auch 1948, S. 70). Es ist die
Epiphanie des Lebens, die hier als das Géttliche im Tanz generiert wird
(S. 94f).

Zur Musik: Die ekstatischen Elemente der Musik sind in der Musik-
psychologie auch in theologischer und religionspsychologischer Perspek-

96 | Vgl. auch die iiberaus klare Darstellung zu Heidegger bei Vietta 1950.

14.02.2026, 16:02:17.



https://doi.org/10.14361/9783839439418-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V. Humanismus gottloser Onto-Theologie

tive” breit diskutiert. Um das Phinomen der Selbsttranszendenz, das im
vorliegenden Themenzusammenhang so zentral ist, weil die Notwendig-
keit einer heiligen Basis sikularer Wiirdekonzeption im sozialen Rechts-
staat als Zivilisationsmodell verstanden werden soll, zu begreifen, ist eben
auf die mogliche pragma-epistemische Analogie der religiosen Erfahrung
im Modus des Tanzes und der Musik — hier im Kontext der Re-Konst-
ruktion dionysischer Dynamik im Kulturgeschehen an »Die Geburt der
Tragodie aus dem Geiste der Musik« bei Nietzsche (2000) erinnernd und
somit eher auf personale Transgressionserlebnisse und weniger auf Insti-
tutionalisierungen®® abstellend — zu verweisen.

Dies bahnt Wege natiirlich zu allgemeinen kunsttheoretischen
Maglichkeiten.®® Hinsichtlich der Musik hilft hier weniger der musiksozio-
logische Uberblick von Blaukopf (1996) als vielmehr die musikanthropolo-
gische Grundlegung von Dobberstein (2000). Anleihen im Werk von Ernst
Bloch und Theodor W. Adorno schimmern bei meinen Versuchen einer
Anniherung an die Musik immer durch.

An diesem Punkt der Klirungsversuche wird — in einschligigen Worter-
buichern der Psychologie oder der Psychotherapie nachzulesen — die Nihe
zur Anthropologie von Viktor E. Frankl (19775) deutlich.

Psychotherapietheoretische Anleihen
Dort wird der Mensch so dargestellt, dass er sich nicht selbst geniigen
kann, sondern angewiesen ist auf Anderes.

+ Selbsttransparenz meint nun die {ibersteigende Bewegung hin auf
das Andere.

Aus einem treibenden Willen zum Sinn resultiert in der Dialogizitit die
Begegnung.

97 | Belzen 2013; Bubmann 2009. Vgl. auch Huizing 2015.

98 | Wulf/Mach/Liebau 2004.

99 | Auch an anderer Stelle habe ich bereits auf die diesbeziiglichen fundamen-
talen Beitrage von Heidegger, Gadamer und Guardini hingewiesen. Vgl. in Schulz-
Nieswandt 2015a; 2017.

14.02.2026, 16:02:17.

135


https://doi.org/10.14361/9783839439418-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Menschenwiirde als heilige Ordnung

Nun ist der Einfluss katholischer Theologie auf das Werk von Viktor
E. Frankl in der Literatur behandelt worden.®® Somit ist die theologische
Affinitit der Kategorie auch hier verbiirgt. Die Uberlegungen bei Frankl
konnen aber auch rein psychodynamisch gelesen werden. Dann fiigt sich
dieses Verstindnis der Transzendenz des Selbst wiederum in eine reine
Immanenzontologie ein.

Glauben ohne Religion?

Glauben — ein Blick u.a. in die TRE oder in RGG mag orientieren — als
sich 6ffnende Hingabe ist damit Selbsttranszendenz und erst auf dieser
Basis Selbstbindung, im dlteren Jargon im begrifflichen Wortumfeld von
Treue, Gehorsam, Ge- bzw. Verlobnis angesiedelt. Das Herz wird — meta-
phorisch gesprochen — gegeben.

« In diesem Sinne ist Glauben eine liebende Haltung als Offenheit zur
Liebe. Es ist somit eine Offenheit zur Bindung.

Eventuell kann hier Bonhoeffer fortgedacht werden: Religiositit ohne Re-
ligion. Bonhoeffer — und damit seine Ausfithrungen zum religionslosen
Christentum' — kann angesichts des umfassenden kontroversen Schrift-
tums zu seiner Theologie hier nicht wirklich ein Thema werden. Seine
Betonung der Diesseitsbezogenheit des christlichen Glaubens im Kontext
anthropologischer und ethischer Reflexion der liebenden Bezogenheiten
im Gemeindeleben kommt meiner Sicht der Dinge entgegen. (Ich schlie-
Re hier insgesamt an meine Ausfithrungen in Schulz-Nieswandt 2017
an.) Daher war auch Karl Barth letztendlich »ratlos«, gab es doch in frii-
hen Phasen durchaus Konvergenzen von Barth und Bonhoeffer. Auch mit
Blick auf das Entmythologisierungsprogramm von Rudolf Bultmann war
Bonhoeffer aufgeschlossener als Barth.

Die relevanten Texte von Bonhoeffer sind aber weitgehend nur Frag-
mente, deren Interpretation schwierig und daher kontrovers bleibt. Daher
ist bei der Nutzbarmachung von Bonhoeffer immer redliche Vorsicht ge-
boten. Bethge (1995, S. 1071f.) hat diese Schwierigkeiten der Werkrezep-
tion nachvollziehbar dicht darlegen kénnen.

100 | Springer 1996; Boeschemeyer 1977; Zaiser 2004; Rohr 2009.
101 | Neumann 1990.

14.02.2026, 16:02:17.



https://doi.org/10.14361/9783839439418-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V. Humanismus gottloser Onto-Theologie

Diese von der Religion unabhingige Religiositit mag evolutionir wie
psychohistorisch in funktionalistischer Perspektive durchleuchtet wer-
den. Hier geht es aber nicht um Religion als Kontingenzbewiltigung. Na-
192 _ auch dies ist in der Philosophie breit
diskutiert — das menschliche Dasein, also die modallogische Problematik,

turlich kennzeichnet Kontingenz

dass A sein kann aber auch nicht (A) oder zu A* mutiert oder gar zu B
wechselt. Aber das ist nicht das Thema.

Es geht vielmehr um die Frage nach der Verankerung einer Praxis
gerechter Verstindigung tiber die Gewihrleistung der Wiirde der Person
in der Tiefe der Empfindung fiir das Heilige dieser Ordnungshingebung.
Esist ein Zustand der Akzeptanz iiber einen rationalen konstitutiven Wil-
lensakt der Akzeptierung hinaus.

Zur primodialen Sphiire des Lebensweltlichen

Diese Uberlegung grenzt an die Kategorie des Lebensweltlichen'®. Dabei
geht es aber weniger um die Abgrenzung zur Wissenschaft, sondern die
Betonung liegt auf einer vor-rationalen Selbstverstindlichkeit.

Eine Schnittfliche der Zusammenhinge liegt im Apriorischen. Denn
die Lebenswelt ist vorgegeben. Bevor der Mensch kalkuliert und die Din-
ge rational abwigt, ist er immer schon in der Welt.

Fundamentalontologisch ist dies bei Heidegger eine Grundverfas-
sung des Daseins schlechthin. Bei Husserl (2012) wird (in den 5. Carte-
sianischen Meditationen) diese immer schon gegebene Vorgingigkeit der
Lebenswelt als primordiale Sphire gedacht.

Damit konvergieren tatsichlich die von mir hier angedachten Zu-
sammenhinge. Die vorgingige Lebenswelt wird von mir nun aber nicht
kommunikationstheoretisch rezipiert. Vielmehr wird gerade die Kommu-
nikationsgemeinschaft, die selbst einen Status sekundirer Transzenden-
talitdt in Bezug auf die Konstruktion sozialer Wirklichkeit hat, auf ihre
Abhingigkeit von einer primiren Transzendentalitit der Ermdglichung
geglaubter Wahrheit hinterfragt.

102 | Auch in den Sozialwissenschaften eine grundlegende Kategorie: Holzinger
2007.
103 | Bermes 2002.

14.02.2026, 16:02:17.

137


https://doi.org/10.14361/9783839439418-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Menschenwiirde als heilige Ordnung

Fetischcharakter heiliger Themen?
Es bietet sich noch eine weitere, zunichst itberraschende Bezugsquelle
an: die Diskussion zum Fetischismus'®.

Lost man diese Kategorie aus der sozialpathologischen Rezeptions-
geschichte und konstatiert, dass es in jeder Kultur Themen gibt, die wie
Fetische behandelt werden, dann geht es hier um eine Art von Fetisch-
Bildung im Diskursfeld unreligiéser Religissitit. Ich habe Themen kur-
siv gesetzt. Denn diese Rezeption der Fetischtheorie bezieht sich nicht
(im Lichte einer Anthropologie/Ethnologie materieller Dinge) auf sakrale
Objekte!®, sondern auf ein Thema (Menschenrechte), das an eine Idee
(Wiirde) gekntipft wird.

Anders formuliert: Die zentrale und konstitutive Idee des Themas
muss zu einer Art von Fetisch'® werden, damit es heilig wird, ohne wirk-
lich Teil einer Religion zu sein. Dies wire dann der Fall, wenn Fetische mit
einem Tabu — ganz im Sinne des Terms »Sikulare Tabus«*7 — belegt wer-
den, also nicht verletzt oder gar getttet werden diirfen. Im Zuge derartiger
Tabus-Ordnungen sind Ideen-Fetische somit heilige Dinge, deren Reinheit
nicht schmutzigen (unreinen) Praktiken profaner sozialer Wirklichkeit ge-
opfert werden diirfen.®

Der Tabu-Begriff bietet uns daher die Moglichkeit, im Lichte der Fi-
gur des heiligen homo patiens die Praxis der sozialen Ausgrenzung sogar
umzukehren: »Tabus sind Meidungsgebote zwecks Regelung des sozia-
len Zusammenlebens, deren Ubertretung in letzter Konsequenz mit dem
Ausschluss aus der Gemeinschaft bedroht ist.« (Kraft 2004, S. 42)

Das ist passend zu mancher Beobachtung, die ich als verdeckter Eth-
nograph im widerspruchsvollen Prozess der Implementation der Idee der
Inklusion im Alltag erleben darf: Inklusion wird leidenschaftlich gefor-
dert und zugleich werden Praktiken der stigmatisierenden Exklusion als
Verletzung dieses Gebotes der Inklusion stigmatisiert, die das Gefiihl der

104 | Vgl. u.a. Pontalis 1972. Umfassend dazu Béhme 2006. Ferner Blattler/
Schmieder 2014.

105 | Kohl 2003.

106 | Weist also Analogiecharakter auf. Vgl. auch zu diesen Problemen &hnlicher
Ph&nomene: Thurnwald 1951, S. 87ff.

107 | Fateh-Moghadam/Gutmann/Neumann 2015.

108 | Insofern ist die ablehnende Haltung zum Verzeihen von Jankélévitch (2003)
mit Blick auf den Bruch des absoluten Tabus verstehbar.

14.02.2026, 16:02:17.



https://doi.org/10.14361/9783839439418-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V. Humanismus gottloser Onto-Theologie

sozialen Ausgrenzung vermittelt. Die Grundlage der legitimen Mitglied-
schaft in der Gemeinde des sozialen Rechtsstaates wird neu definiert. Das
Spiel muss nach den neuen Regeln gespielt werden. Nun, das entspricht
auch der Natur des Spiels. Aber das Erlernen des Spiels braucht Zeit, auch
Kompetenzen.

Es bleibt jedoch in dieser nie von Ambivalenzen vollstindig freien
sozialen Welt auch eine unbefriedigende Restproblematik: Und lustlose
Spieler kann man auch nicht gebrauchen. Aber sie kénnen sich ja in die
Ecke ihrer privaten Existenz zuriickziehen und das Spiel nicht storen.
Sie haben - eine Eigenschaftsdimension eines ansonsten'® komplexen
Verstindnis der Funktionalitit von Maske, die sich nicht auf die sehr
moderne Vorstellung von der Verbergung'® des wahren (authentischen)
Gesichts reduziert — das Recht auf eine Maske, die die Unlust verbergen
hilft. Aber ihr Verhalten darf nicht stéren.

Masken haben ihren Ursprung in kultischen Inszenierungen von Ge-
meinschaften zur Selbstkonstituierung und Selbstreplizierung. Es sind
kollektive Copingmechanismen.

Das urgriechische Theater ist ein Beispiel. Masken dienen hier iiber
die Rollenangebote als eine Chance auf Partizipation am Gemeinwesen.
Das Individuum personalisiert sich. Dazu passt es, dass die rémische
Begriffswurzel persona und die etruskische Begriffswurzel persu Maske
bedeuten. Das Maskenspiel erméglicht quasi als kulturelle Transzenden-
talpraxis (oftmals des religiésen Kultus) die soziale Gemeinschaft. Die
Reinigungsfunktion erdffnet durchaus auch die Mdoglichkeit, psychody-
namische Aspekte (Tiefendimensionen) des performativen Ordnungsge-
schehens zu erkennen. Personalisierungen sind Arbeiten an der indivi-
duellen Teilhabeidentitit an der kollektiven Identitit der Gemeinde. Die
transgressiv-ekstatischen Eigenschaften des von Maskeraden geprigten,
in Musik und Tanz eingelassenen Kultgeschehens verweisen auf die Re-
ziprozititen in der Konstitution von Identitit und Alteritit, somit auf die
Kontingenzen der Wirklichkeit, die erarbeitet wird.

Am Rande sei angemerkt: Hier liegt entborgen der Kern einer Prozess-
ontologie vor unseren Augen: Wirklichkeit istimmer Statik im Modus der
Dynamik, also Prozessgeschehen in selbstreferentieller Generativitét.

109 | Das Forschungsschriftum will ich nicht (wie in anderen Publikationen von
mir) erneut darlegen. Neuerdings auch Belting 2013.
110 | Vgl. auch in Kruse 2014; Heinrici 2016; Geisenhansliike 2015.

14.02.2026, 16:02:17.

139


https://doi.org/10.14361/9783839439418-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

140

Menschenwiirde als heilige Ordnung

Hier nun bietet die Maske des privaten Riickzugs der liberalen biir-
gerlichen Gesellschaft die Méglichkeit, die fehlende Zustimmung zum
mehrheitlichen kollektiven Geschehen zu verbergen. Das Individuum
zieht sich zurtick.

Das Problem der Notwendigkeit einer wehrhafien Demokratie
In — sowohl normativer wie explikativer — Analogie zum gerontologischen
Begriff des Disengagements ist dieser Riickzug nicht rein freiwillig. Der
Druck der Mehrheitsmeinung erzwingt strukturell den Riickzug. Inklu-
sion pocht auf ihren Wahrheitsgehalt, so wie Demokratie wehrhaft sein
muss.

Diese paradoxale Situation, die die Inklusion exkludiert durch struk-
turelles Disengagement der Spielverderber, muss mitbedacht werden. Es

verweist auf die Grenzen systemischer™

Arbeit im Prozess der struggle
about ideas.

Den Spielverweigerern kann auch dann nicht das Menschenrecht
entzogen werden, wenn sie sich der Idee der Menschenrechte der Inklu-
sion verschliefRen. Thnen wird im Zuge der Biirgerrechte als politische
Mitgliedschaft zum Verband die Méglichkeit der inneren Verweigerung
zugebilligt. Problematisch wird es dann, wenn die Spielverweigerer ihr
Verhalten gegen die inklusiven Menschenrechte wenden. Jener Punkt
kann erreicht werden, wo Max Webers Definition vom Monopol auf Ge-
walt des legitimen Staates erreicht sein kann. Dort, wo jede Praxis gesell-
schaftspidagogischer Diskursbemithungen ausgeschopft ist, muss zum
Schutze der Menschenrechte der Feind der Demokratie auch als solcher
sanktioniert werden. Damit kommt die Perspektive von Carl Schmitt
nicht als konstitutives Apriori der Politiktheorie zur Wirkung, aber als
— unerwiinschtes, aber unvermeidliches — Element einer Grenzsituation
des demokratischen Gemeinwesens zur Signifikanz.

Insofern dient die Maske der Minderheit in der liberalen Demokratie
dem Selbstmanagement des Leidens an der sozialen Anerkennung. Das
Biirgerrecht zieht jedoch eben auch die Biirgerpflicht nach sich, sich dem
menschenrechtskonventionellen Inklusionsgeschehen nicht zerstérerisch
gegeniiber zu verhalten. In Umkehrung zur Kontroverse um Legitimitit
bzw. Legalitit des Tyrannenmordes in der Tradition der liberalen Gesell-
schaftsvertragstheorie des Staates stellt sich hier die ebenso kontroverse

111 | Tuckermann 2013; Tomaschek 2006.

14.02.2026, 16:02:17.



https://doi.org/10.14361/9783839439418-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V. Humanismus gottloser Onto-Theologie

Frage'?, ob es in eben dieser liberalen Demokratie als politische Ordnung
der menschenrechtskonventionellen Zivilisation einen Basissatz ontologi-
scher Wahrheit gibt, die sich dem deliberativen Diskurs' entzieht:

« Hier geht es nicht um Geltung durch Zustimmung, sondern um Gel-
tung kraft Seinswahrheit selbst.

Erneut zeigt sich, wie schwer es ist, diese sakralen Grundlagen der siku-
laren sozialen Rechtsstaatsidee zu verstehen.

Das Fazit ist radikal: Auch die liberale Demokratie, wenn sie einer
menschenrechtskonventionellen Fundierung zivilisatorisch verpflichtet
ist, kennt somit ihre heiligen Tabus.

In diesem Sinne habe ich ein Zitat von Carlo Schmid vom 8. Sep-
tember 1948 im Parlamentarischen Rat gefunden: »Ich fiir meinen Teil
bin der Meinung, dass es nicht zum Begriff der Demokratie gehort, dass
sie selbst die Voraussetzungen fir ihre Beseitigung schafft.« Und weiter:
»Man muss auch den Mut zur Intoleranz denen gegentiber aufbringen,
die die Demokratie gebrauchen wollen, um sie umzubringen.«'*

Betont werden muss jedoch nochmals, dass sich das Tabu nur auf das
Thema des Artikel 1 des GG bezieht. So bleibt es eine Schwierigkeit dieser
These vom Tabu-Charakter der heiligen Person als Grundlage des Rechts-
staates, dass es Tabus gibt, die nicht und solche, die gebrochen werden
kénnen oder gar miissen.!”

Alle gesellschaftspolitischen Fragen, die auf dieser Grundlage zur
politischen Gestaltung anstehen, sind natiirlich ergebnisoffen, diirfen
nur die tabuierte Grundlage nicht zerstoren. Insofern gibt es ein Begeh-

ren als Vitalkraft der Revolte!®

, wenn es um politische Ausgestaltungsfra-
gen geht. Wenn, zentrale Themen aus der Inklusionsdebatte aufrufend,
z.B. stationire Settings im Alter als Sonderwohnformen problematisiert
werden, so im Lichte der Vorgaben iiber die Wiirde des heiligen homo pa-

tiens.

112 | Denninger 1977.

113 | Habermas 1992.

114 | www.costima.de/beruf/Politik/CSchmid.htm.
115 | Zaborowski 2013, S. 12f.

116 | Tabor 2007.

14.02.2026, 16:02:17.

141


https://doi.org/10.14361/9783839439418-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

142

Menschenwiirde als heilige Ordnung

Dennoch bleibt es zunichst offen, wie und in welchem Umfang De-
Institutionalisierungen verantwortbar sind.

Es bleibt auch zunichst offen, wie im sozialraumorientierten Reform-
kurs der Alter(n)spolitik im Generationengefiige die lokalen Sorgege-
meinschaften nachhaltig gewihrleistet werden konnen.

Es ist nicht verboten, Heimstrukturen — z.B. angesichts der zuneh-
mend sehr hohen Eintrittsalter in diese Settings in Verbindung mit einer
dichten gerontopsychiatrischen Bedarfslage — vorzuhalten, wenn diese
ihr Optimum an Humanisierung mobilisieren.

So ist es auch nicht zwingend, aus der Wiirde der Person ein bedin-
gungsloses Grundeinkommen abzuleiten. Diesen Weg kann man ein-
schlagen, muss man aber nicht. Es gibt Variationen, die bedacht werden
kénnen.

o
*

Wie dem auch sei. Jedenfalls taucht am Rande des Diskussionsfeldes
deutlich die Frage auf, ob die post-konventionelle Moral nicht transzen-
dental auf einer unbedingten Selbstverstindlichkeit beruht, die deshalb
gar nicht als Selbstverstindlichkeit diskutiert werden kann, weil sie ja un-
bedingter Natur ist?

Dies wiirde bedeuten, dass es traditionale Voraussetzungen post-tra-
ditionaler Moral gibt.

Konfrontierend formuliert: Es mag fiir den Rationalismus der Moder-
ne mehr als unangenehm sein, mit der Aufforderung konfrontiert zu wer-
den, in einem seiner transzendentalen Kerne primitiv'V zu sein.

Oder nochmals anders: Die Rationalitit des sozialen Rechtsstaates
verdankt sich mit Blick auf seine — eben vor-konstitutionellen — Funda-
mentalkategorie der Wiirde der Person nicht rational fassbaren natiirli-
chen Verankerungen. Solche natiirlichen Verankerungen kénnen nur hei-
liger Art sein und sind daher dem Formenspektrum religidser Erfahrung
zuzuordnen.

Es ist lingst nicht mehr haltbar, als Gegenbegriff zum Rationalen™®
das Irrationale anzusetzen. Ich hatte dies weiter oben bereits mit Bezug
auf das »Heilige« von Otto (2015) angesprochen. Es wire dann wieder der
Wahnsinn in seinen Varianten, der hier die identititsstiftende Kontrastfo-

117 | Hallpike 1990.
118 | Vietta 2012; 2016.

14.02.2026, 16:02:17. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839439418-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V. Humanismus gottloser Onto-Theologie

lie der Normalitit abgibt. Wenn der Mensch in seiner ganzen personalen
Schichtung von Geist, Seele und Korper und mit seinem ganzen System
der Sinne zum Ausgangspunkt der Analysen genommen wird, so sind
diese Pathologisierungsstrategien der Rationalitit anthropologische Ver-
kiirzungen — Reduktionismen — und Ausblendungen wichtiger Zusam-
menhinge sozialontologischer Art.

Es muss hier daran erinnert werden: »die Geschichte bestitigt keine
vorher existente Epistemologie.« (Fichant 1975, S. 149) Die kritische Epis-
temologie organisiert die Geschichte der Wissenschaft, wobei weniger die
Figur linearer Fortschritte im Vordergrund der Re-Konstruktion steht, son-
dern jene Briiche der komplexen Modi, die Andersartigkeiten im Weltbild
und im Zugang zur Welt generieren.

Ohne alle seine Uberlegungen zum Thema zu machen, findet sich die
Idee, die Heiligkeit der Person und deren Wiirde immanenzontologisch zu
denken, also mit Bezug auf das Géttliche im bzw. des Menschen statt mit
Bezug auf einen eine vertikale Ordnung stiftenden transzendenten Gott
auszurichten, bei Galtung (1994, S. 13f.).

Viele Aspekte von Galtung mit Blick auf den Universalismus der west-
lich zentrierten Menschenrechtsidee beriihren den modernen post-kolo-
nialen Diskurs." Diese fundamentale Dimension des ganzen Themen-
komplexes wird hier nicht weiter aufzugreifen sein, allerdings doch in
einer Hinsicht, die mit dem Werk von Herbert Marcuse zusammenhingt.
Wie steht es um das Problem der repressiven Toleranz'2°?

121ist eine Leitidee, die kulturgeschichtlich nicht evolutiv

122

Menschenwiirde
zwingend ist. Sie muss — um an einen Begriff von Leo Frobenius (1953)
anzukniipfen — als Kulturstil von einer sozialrdumlichen Paideuma — also
im Netzwerk des gelingenden sozialen Miteinanders — getragen werden.

119 | Kerner 2012; Bachmann-Medick 2009, S. 184ff.

120 | Dazu Wolff/Moore/Marcuse 1966. Ferner in Wolff 1969. Dazu auch Mit-
scherlich 1974.

121 | Dazu auch Becchi 2016.

122 | Vgl. auch Streck 2014.

14.02.2026, 16:02:17.

143


https://doi.org/10.14361/9783839439418-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

144

Menschenwiirde als heilige Ordnung

Sie beruht letztendlich auf der passenden Sozialisation des Sozialcharak-
ters der polis-Mitglieder als paideia fiir miindige BiirgerInnen's.

Wenngleich nach dem heutigen Stand der Forschung so nicht mehr
haltbar, aber dennoch im Grundsatz inspirativ, ist die dltere Forschungs-
idee der Kulturanthropologie und der Ethnopsychiatrie'**, Charakterty-
pen (Mikro-Ebene) und Kulturtypen (Makro-Ebene) im Sinne von Pas-
sung von Makro-und Mikro-pattern zu korrelieren. Klassische Studien in
der Tradition von Ruth Benedict (1955) gehéren hier ebenso zu wie die
von Abram Kardiner u.a. (1974). Dazu muss die kulturanthropologische
Forschung — ohne hier niher in die Geschichte der Ethnologie einzustei-
gen — jedoch durch eine Psychologie der Personlichkeitsentwicklung, vor
allem auf solider psychodynamischer Basis, fundiert werden.

Fir die gesellschaftliche Zivilisationsgemeinde in diesem Sinne ist
die Bindung durchaus primordial. Auch moderne Gesellschaft — nicht
nur Ur-Kulturen'” — bediirfen'?® dieser transzendentalen Erméglichung
durch soziale Prozesse primirer kultureller Vergemeinschaftung'?’.

Denn der Durkheimianismus ist hier nicht funktionalistisch und wis-
senssoziologisch zu lesen, wonach Religion aus der Gesellschaft heraus
zu verstehen ist. Das auch.

Durkheim (2001) ist umgekehrt zu lesen: Religion gibt den gramma-
tischen Prototyp fiir Gesellschaft ab. Versteht man Religion, versteht man
auch Gesellschaft. U. a. bindungspsychologisch werde ich dies nochmals
vertiefend aufgreifen.

19. Got1T ALS METAIDEE IN DER IMMANENZONTOLOGIE

Die Uberlegungen wissenschaftstheoretischer Art im vorausgegangenen
Kapitel leiten iiber zum Abschluss, in dem die Rede iiber Gott nochmals
reflektiert werden soll, da die Arbeit sich ja fiir eine unbedingte Letztbe-

123 | Adorno 2015; Dammer/Wortmann 2014. Begrifflich ist hier natiirlich an die
beriihmte Studie von Jaeger (1989) angekniipft worden. Vgl. auch Marrou 1977.
124 | Hier sei zu denken an Paul Parin, Mario Erdmann und Géza Roheim.

125 | Miiller 1999.

126 | Vgl. nochmals in Anhang 2.

127 | Zur Re-Vitalisierung von Religion in der modernen Gesellschaft in der Durk-
heim-Schule-Tradition vgl. auch in Moebius 2006; Hollier 2012.

14.02.2026, 16:02:17.



https://doi.org/10.14361/9783839439418-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V. Humanismus gottloser Onto-Theologie

griindung der Personalitit auf der Grundlage einer Eigenschaftszuschrei-
bung — die gewissermafien keine Zuschreibung ist, sondern zur ontologi-
schen Wahrheit gehort — des Heiligen ausgesprochen hat.

Diese heilige Letztbegriindung, die also eigentlich keine Begriindung
ist, da sie unbedingt ist, resultiert aus den Uberlegungen, die ich ange-
stellt habe als Ablehnung eines transzendenten/iibernatiirlichen, perso-
nalen und in anthropomorphen Bildern gefassten Gottes'.

Dies gilt auch fiir die amorphe Idee Gottes als Phinomen der
Ubervernunft bei Nigg (1956). Auch ist die Ausgrenzung der iatrogenen
Gottesbilder' keine Losung.

« Gott kann nur als Teil der Ontologie der Immanenz, eben der einen,
menschlichen Welt verstanden werden.

Und auch in diesem Status ist Gott nur als Metaidee zu begreifen. Das soll
hergeleitet werden.

Funktional ist eine solche Metaidee des Heiligen notwendig, damit die
Unbedingtheit der Ideen der liebenden Gerechtigkeit in der alltiglichen
Welt des sozialen Miteinanders des Menschen in der Reziprozitit der Rol-
len des Mitmenschen verankert wird. In der Philosophie des MICH geht
es eben um die dialogische praxis des MIT-Seins. Denn der ontologische
Wahrheitscharakter der Liebe ist nicht empirischer Art, sondern muss
gelten, indem die Idee der Liebe kollektiv geteilt, da geglaubt wird.

Aber dieser Glauben kann nur unbedingter Art sein. Insofern ist der
Glauben an den Heiligkeitscharakter der gerechten Ordnung von Frei-
heit, Gleichheit, und Solidaritit die transzendentale Voraussetzung —
einerseits auf Kant aufbauend (dabei die Fehlrezeptionen des Kritischen
Rationalismus vermeidend) und an Hans Vaihingers »Philosophie des
Als Ob«3° im Sinne niitzlicher Fiktionen ankniipfend — der Geltung der
Ideenwelt.

« Die Idee der Liebe setzt die Metaidee des Heiligen voraus.

Damit ist Gott, wenn das Heilige diese Gestalt annimmt, eine Metaidee.

128 | Zum Gottesbild vgl. auch Markschies 2016.
129 | Frielingsdorf 1992.
130 | Ceynowa 1993; Neuber 2014.

14.02.2026, 16:02:17.

145


https://doi.org/10.14361/9783839439418-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Menschenwiirde als heilige Ordnung

Als Metaidee ist Gott nicht — auch nochmals anders als Tillich™ argu-
mentiert — Gott hinter dem Symbol Gott. Da die ganze soziale Wirklich-
keit an die Sprache gebunden ist und Gesellschaft und Geschichte — nur
und wirklich nur — somit im Kontext semiotisch gefasster Symbolwelt
existieren, ist Gott ein Symbol. Dahinter ist — transzendent bzw. sogar
supranaturalistisch gesehen — nichts mehr.

Dies ist darin begriindet, dass der Mensch seine Welt nur als Kog-
nition im weitesten Sinne hat und ist. Und damit ist Gott ein kognitives
Konstrukt. Als Konstrukt ist es faktisch, soziologisch dem beriihmten
Thomas-Theorem'? entsprechend. Auch Imaginationen sind Teil der so-
zialen Wirklichkeit. Auch die Vorstellung, Gott als transzendente oder an-
wesend-abwesende Gestalt sei das Ganz Andere hinter dem Symbol Gott,
ist ein kognitives Konstrukt ... und auch die Gegenbehauptung und der
ganze Diskurs. Es gibt keine Welt auflerhalb der Welt der sprachlich ver-
mittelten Gedankenwelt, die unser Tun bedingt und im Tun eingebettet
ist.133

Insofern ist der Feuerbachschen These vom Projektionscharakter Re-
spekt zu zollen. Mehr noch: Es gibt das Heilige, von einer notwendigen
Theorie der performativen Praxis her gesehen, nicht anders als Funktion
der Medien und Orte ihrer Inszenierung'*.

Und jenseits einer nur auf Sozialpathologie abzielenden Neurosenleh-
re hat auch Freud Recht in der Annahme, Gott sei eine Funktionsfigur in
der seelischen, auf das Gelingen statt auf ein Scheitern sozialer Relatio-
nen in Familie und Gesellschaft abstellenden Existenzbewiltigung des
Menschen.”

131 | Danz/SchiifRler/Sturm 2006; Mugerauer 2003; Luscher 2008.

132 | Vgl. Merton 1995.

133 | Dazu nochmals in Bollnow 1970.

134 | Balke/Siegert/Vogl 2015; Koch/Schlie 2016.

135 | Insofern ist der altgriechische Gotterapparat strukturalistisch in seiner ge-
sellschaftsgenerierenden Tiefengrammatik zu verstehen: Gotter sind nur die per-
sonalisierten Figuren der moira, mit der der Kontingenzcharakter der Komplexitat
der sozialen Wirklichkeit des Menschen in einer kryptisch-impliziten ersten Sozio-
logie der alten Griechen verstanden worden ist: Denn der - einzelne, aber auch
der kooperationsoffene - Mensch hat nicht die Steuerbarkeit der ganzen Welt in
seinen Handen. Daher erscheint ihm das Sein als Schicksal. Und ein nicht vom
Menschen vollstédndig steuerbares Geschehen ist eben gottlicher Natur.

14.02.2026, 16:02:17.



https://doi.org/10.14361/9783839439418-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V. Humanismus gottloser Onto-Theologie

Damit sind wir nahe an der Hermeneutik von Paul Ricoeur™®, der
zuletzt im Horizont der Begegnung von Philosophie und Theologie im-
mer stirker rezipiert wird'”. Somit ist Gott bzw. die Religion eine onto-
logisch nicht ausrottbare Figur angesichts der metaphysischen Ur-Sinn-
Bediirfnisse des Menschen. Und Schnittflichen zum Funktionalismus
evolutionspsychologischer Erklirungen zur Natiirlichkeit des Religiésen
sind hierbei durchaus moglich. Ja, es gibt Gott, Religion und das Heilige,
weil es geglaubt wird. Gott, Religion und das Heilige haben dennoch nur
Wirklichkeitsstatus im Horizont eines kognitiven Konstruktivismus, der
das Tun im Sinne des Thomas-Theorems"® umfasst.

Wenn das Heilige kollektiv geglaubt wird und somit normativ von den
Menschen geteilt wird, fallen Sein und Sollen zusammen. Dann ist auch
die Idee der grundrechtlichen Teilhabechance der inklusiven Anthropo-
logie des homo patiens als — natiirliche — Menschenrechtslehre durch die
Metaidee des heiligen Charakters der Personalitit fundiert.

Damit entzieht sich die Unbedingtheit auch den empirischen Diskur-
sen zur bedingten Geltung. Kniipft man die moderne Idee der liberalen
Demokratie an rationale Diskurse tiber die guten Griinde der Geltung der
Ordnung im Sinne einer post-konventionalen Moral, die entsprechende
Stufen kognitiven Argumentierens voraussetzt, so wird deutlich: Demo-
kratie hat nicht-demokratische Voraussetzungen.

Dies ist auf der Durkheim-Mauss-Linie gabeanthropologisch bereits
erkannt worden: Es gibt nicht-kontraktuelle Voraussetzungen des Kon-
trakts'’.

Und es erinnert auch an das Béckenf6rde-Diktum bzw. Bickenforde-Theo-
rem, wonach die Demokratie nicht jhre eigenen normativen Vorausset-
zungen generieren kann.® Hierbei verstehe ich das Theorem eben nicht
in einem Zusammenhang mit Carl Schmitts Auffassung des Politischen.
Auch halte ich es fiir problematisch, dieses Theorem vorschnell"! mit Blick
auf religiése Normen zu fokussieren.

136 | Macintyre/Ricoeur 2002.

137 | Messner 2014; Wenzel 2016; Dalferth/Block 2015.
138 | Vgl. Merton 1995.

139 | Schulz-Nieswandt 2014a.

140 | Bockenforde 1976, S. 60. Vgl. auch Grofe Kracht 2014.
141 | Nissing 2016.

14.02.2026, 16:02:17.

147


https://doi.org/10.14361/9783839439418-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Menschenwiirde als heilige Ordnung

Meines Erachtens ist auch die theoretische Leistung der Rechtsphilo-
sophie von Gustav Radbruch'®?, das Unrecht geltenden Rechts aufzude-
cken, nicht anders moglich gewesen.

Unbedingte Metaideen generieren erst die Voraussetzungen der Geltung
und Akzeptanz bedingter empirischer Geltungs-Normativitdten von regulati-
ven Ideen von markt- und staatsbiirgerlichen Gesellschaften, die auf Interessen
beruhen.

Anders formuliert: Es gibt religiose Voraussetzungen sikularisierter Ge-
sellschaften.

Nochmals anders formuliert: Die im geschichtlichen Zeitstrom im Lich-
te sozialer Evolution gedachte sequenzielle Dichotomie von Gemeinschaft und
Gesellschaft ist insofern verkiirzt, da Gesellschaft Formen religiéser Vergemein-
schaftung bedarf: Menschen miissen an unbedingte Metaideen glauben, damit
regulative Ideen (der Freiheit, Gleichheit, Solidaritdt) gesellungsstiftend wirksam
sein konnen.

Deshalb war die Ur-Idee der polis der alten Griechen auf der praxis der
paideia gegriindet, diese aber eingebettet in die Religion der alten Grie-
chen.

Diese Argumentation fasst das Problem der Art und Weise, tiber Gott
zu reden', im Lichte der viel zitierten anthropologischen Wende noch-
mals anders auf als es im Rahmen einer Differenzierung von Varianten
der Offenbarungstheologie* moglich ist. Zwar verdanken wir den Dar-
stellungen bei Zahrnt (1967, S. 436f.) die Klarstellung, es kime hinsicht-
lich der Relation zwischen Gott und Mensch auf die Pripositionen (Uber,
Gegeniiber, In [der Welt des Menschen im Sinne einer theonomen Kul-
tur]) an. Aber meine Uberlegungen verlassen diesen Raum theologischer
Selbstreferenz.

Gott ist — nur — die Metaidee der Idee der Liebe. Als Metaidee ist sie
auch nicht einfach die — geschenkte — Ur-Liebe, nicht der apriorische oder
archetypische Prototypus, der alle empirischen Derivationen als beding-
te, unvollkommende Approximationen iiber ein letztendliches A definiert,
damit Gott Gott ist und der Mensch Mensch bleibt, Gott oben ist und der
Mensch dahin gehért, wo er eben hingehért: nach unten.

142 | Borowski 2015. Vgl. Dreier/Paulson 2003, S. 247ff.
143 | Vogelsang 2016.
144 | Stosch 2010.

14.02.2026, 16:02:17.



https://doi.org/10.14361/9783839439418-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V. Humanismus gottloser Onto-Theologie

« Die Metaidee ist die generative Grammatik der regulativen Ideen der
sozialen Welt, weil es nicht-kontraktuelle Voraussetzungen der Kon-
traktgesellschaftswirklichkeit gibt.

Auch diese Figur ist nur eine an Sprache gebundene, in Sprache gefasste
kognitive Konstruktion der Vernunft.

« Gelebt wird diese Metaidee aber im Glauben.

Der heilige Charakter der Personalitit des Menschen als Person muss
geglaubt werden. Mit einem transzendenten Gott der Kirche und ihren
Theologien — um die es letztendlich in den ganzen Debatten' seit der
Gott-ist-tot-Erkenntnis™® geht — hat diese gottlose Onto-Theologie des
Fundamentalhumanismus nichts zu tun.

So komme ich — zumindest mit Bezug auf diese generative Weltebene
der Metaidee — zu einem sikularisierten Pantheismus, der Berithrungs-
punkte zur Prozessontologie von Whitehead (1990) hat: In der Idee Got-
tes kommt das ewige Streben der Menschen nach Harmonie zum Aus-
druck: Die Welt des Pantheismus ist nicht die einer Kirchlichen Dogmatik,
sondern das Gesprich, das Lied und die Musik, das Tanzen, das Wandern, die
Dichtung und die Kunst tiberhaupt.

Psychologisch fortgelesen geht es um Erweiterungen durch Imagina-
tion und Empathie, daher auch um Motoriken des Sehens und Fiihlens
wie durch Tanz und Musik. Es geht um die Figur eines denkenden Her-
zens. Damit eréffnet sich auch die Welt der Kunst.'*®

145 | Vgl. auch Lilje 1962. Vgl. ferner Armstrong 1996, S. 519ff.

146 | Armstrong 1996, S. 476ff.

147 | Holzhey/Rust/Wiehl 1990; Faber 2015.

148 | Wolf 2013, S. 15ff. zum Pantheismus nach der Aufkldrung. Dazu passt
zentral die Formulierung: »Die Vorstellung eines Gottes lber uns, die strikt hie-
rarchische Auffassung trifft im Pantheismus auf weniger Entsprechung als in der
Bilderwelt der orientalischen und mittelalterlichen Theismen, die das Verhdltnis
von Gott und Mensch als steile Hierarchie denken, verkdrpert in der gotischen
Architektur.« Dispositionen der Unterwerfung und des Gehorsams fiigen sich dem
Erleben des Allzusammenhangs nicht gut. Der Mensch taucht hier ein; der Allzu-
sammenhang wird aufgesogen, eingesogen. Vgl. auch Meier-Seethaler 2001.

14.02.2026, 16:02:17.

149


https://doi.org/10.14361/9783839439418-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

150

Menschenwiirde als heilige Ordnung

Harmonie ist konstitutiver Teil einer 4sthetischen Ordnung der Welt,
die eine moralische Ordnung impliziert. Nochmals angespielt auf die al-
ten Griechen: Der Logos der regulativen Ideen ist somit eingebettet in
Nomos, der auf den Kosmos des Ganzen verweist.

Bei Whitehead ist Religion der Kontext, in dem das Individuum zur
Gemeinschaft findet. Whitehead denkt grundlegende Formelemente
unter der Funktion der Kreativitit. So wird Ordnung im stindigen Pro-
zess des Werdens (und Vergehens) generiert. Es darf nicht unerwihnt
bleiben, welche Bedeutung hier das Denken von Henri Bergson hat.

Ich méchte in diesem Kontext nur auf eine Studie verweisen, auf die
von Nordsieck (2015). Er bringt das je eigenstindige Denken von Bergson,

Cassirer'®

und Whitehead zusammen. Die Kernaussagenordnung bei
Nordsieck ist einfach. Es geht um drei Dimensionen einer dynamischen
Theorie sozialer Innovativitit. Alle drei Theoretiker bringen dazu spezi-

fische Kategorien ein:
Bergson: Bewegung,
Whitehead: Kreativitéat,
Cassirer: lebendige Form.

Es iiberraschen auch nicht die Méglichkeiten der Ubersetzung dieser
Auffassungen in eine psychodynamische Diagnostik der Funktionsbe-
dingungen der Gesellschaft, die sich im Gleichgewicht von Systole und
Diastole befinden soll. Denn transzendental erméglicht werden soll durch
den Glauben an die Metaidee die Welt der regulativen Ideen des lieben-
denden Miteinanders der Menschen.

Gerade am Beispiel der schmutzigen Gaben'® und der bésartigen Nut-
zung der Empathie® kann deutlich werden, was gemeint ist.!? Freiheit,
Gleichheit, Solidaritit benétigen unbedingte Voraussetzungen bedingten
Handelns.

149 | Zu Cassirers Beitrag zur Grundlegung der Menschenrechte vgl. auch Widdau
2016.

150 | Starobinski 1994.

151 | Angekiindigt Breithaupt 2017.

152 | Ferner Breyer 2013.

14.02.2026, 16:02:17.



https://doi.org/10.14361/9783839439418-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V. Humanismus gottloser Onto-Theologie

20. KEINE POLITISCHE THEOLOGIE

Die These der religiosen Voraussetzungen sikularer Grundrechtsverwirkli-
chung ist nicht als Variante politischer Theologie zu verstehen.

Sehr unterschiedliche politische Ordnungen wurden oftmals durch
Vorstellungen von der Natur des Menschen aus legitimiert'. Politische
Theologie kennen wir aus dem vorchristlichen Altertum'*, im Mittelal-
ter Europas™ bis in die aktuelle Philosophie und Theologie (wiederum
variantenreich) hinein'. Ich kniipfe also nicht an Varianten politischer
Theologie im Kontext vorchristlicher altorientalischer sakraler Herr-
schaftsideologie an, wo es um Wohlfahrtspolitik und Reichsidee geht. Ich
steige also weder in die pharaonischen Konzepte noch in die Kénigspri-
dikation von JHWE ein. Aber auch jiingere Konzepte sind nicht haltbar.

Vor allem vermeide ich jegliche Affinitit zu Carl Schmitt.'

Es geht mir ja nicht um die Kritik wertefundierter Demokratie uni-
versaler Biirgerschaft, sondern um deren trans-theistische Legitimation.
Carl Schmitt"® — im Schnittbereich zur konservativen Revolution - sah in
der liberaldemokratischen, pluralistischen Demokratie der Masse®® das
Ende der Kultur. Nomos war bei ihm etwas ganz Anderes. Dass Pluralis-
160 als Verlust des
Agonalen des Politischen (im Sinne von Chantal Moufte) — aufwirft und

mus Konsensfragen — nicht vordergriindigen Konsens

einen kollektiv geteilten Kern von geglaubten Metaideen benétigt, argu-
mentiere ich auch. Dabei ist das Politische — ich folge hier Uberlegungen
von Alain Badiou (2003) — umgekehrt nicht als Praxis der Liebe versteh-
bar, sondern als Kontrolle des Hasses.

Aber genau in dieser agonalistischen Variante der Theorie des Poli-
tischen als Verfahren liegen problematische Tiefenstrukturen dieser
schwer definierbaren, kaum wirklich feststellbaren Theorie des Politi-

153 | Kellner/Hofele 2016.

154 | Assmann 2000.

155 | Erkens 2006.

156 | Rissing/Rissing 2009.

157 | Auf die »Politische Theologie« (1922) und auf »Der Begriff des Politischen«
(1927/1932) beziehend: vgl. Schmitt 1996; 2004.

158 | Mehring 2009; 2011.

159 | Schulz-Nieswandt 2017.

160 | So die Kritik von Ranciére 2002.

14.02.2026, 16:02:17.

151


https://doi.org/10.14361/9783839439418-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

152

Menschenwiirde als heilige Ordnung

schen vor. Karin Priester (2014) hat sie — nicht ohne gekonnte Polemik
— aufdecken kénnen. Hierbei wiirde ich dem Versuch, wirklich Neues
auch in einer neuen schopferischen Terminologie zu fassen (dazu auch
Schulz-Nieswandt 2016c¢), nicht derart polemisch begegnen, wie es Pries-
ter tut. Dabei wird deutlich, wie der Versuch, links — aber jenseits von
links und rechts — zu stehen missgliickt und konservative Elemente so
aufgenommen werden, dass man automatisch Gefahr lduft, nach rechts
abzudriften.

Schmitt war relativistisch und vor allem dezisionistisch. Es ging um
Ordnung als solche, nicht um Freiheit, Gleichheit, Gerechtigkeit und So-
lidaritit.

Mit der neurotischen Fixierung auf das Ordnungsproblem'™ - eine
Variante rechten Dionysos-Kultes, der in einem opportunistischen Apollo-
nismus miindet — wird der Ausnahmezustand zum geilen Objekt der kon-
servativ-revolutioniren Begierde. Die Normalitit des langweiligen Alltags
ist nicht von Interesse. Dieser Alltag ist tote Mechanik.

Politische Theologie thematisiert hier den angeblichen Nihilismus
des gottlosen Humanismus. Das sei Betrug an der — dieser: faschisti-
schen — Wahrheit.

Insofern beruht die antike griechische Theorie der Politik nicht nur, wie
die neuere Theorie'®? der Re-Politisierung der Demokratie'®® im Rekurs
auf die ontologisch-ontische Differenz des Politischen und der Politik'®*
konstatiert, auf Prozessen des Agonalen mit Bezug auf Ideen und Inte-
ressen'®. Sie beruht nicht nur (in der Tradition der intersubjektiven Trans-
zendentalpragmatik) sprachvermittelt, sondern praxistranszendental zu-
gleich auf hinreichender Vergemeinschaftung!®.

Zizek (2014) hat den Diskurs mitgeprigt, wonach die Re-Vitalisierung
des originir Politischen das Ethische jedoch nicht suspendieren darf.

161 | Immer wieder kann herausgearbeitet werden, wie der Dionysos-Kult in der
griechischen Antike Teil der Polis-Ordnungsgebung war. Vgl. auch Ketscher 2016.
162 | Marchart 2011.

163 | Agamben u.a. 2012; auch Rédel/Frankenberg/Dubiel 1989.

164 | Laclau/Mouffe 2015; Mouffe 2011; 2014; Nonhoff 2007.

165 | Dazu auch Neuendorff 1973.

166 | Vgl. Anhang 2.

14.02.2026, 16:02:17.



https://doi.org/10.14361/9783839439418-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V. Humanismus gottloser Onto-Theologie

Diese Spannung entdeckt man im Zuge der Rezeption der Studie von
Ivana Perica (2010) iiber das Unvernehmen zwischen Hannah Arendt und
Jacques Ranciere. Auch hier wird letztlich herausgearbeitet, wie iiber alle
Rezeptionsschwichen hinweg Komplementarititen und auch Konvergen-
zen mdglich sind.

Gerade die Dispositive des Privaten und des Offentlichen sind in ihrer
Konfiguration wohl komplizierter als oftmals angenommen und daher
differenzierter zu re-konstruieren als es das herkémmliche politische
Schema links versus biirgerlich ermdglicht. Das allein macht schon das je-

167 Konsumfetischis-

weilige Abdriften des Privaten in den unpolitischen
mus als uneigentlichen Privatismus einerseits und den Terror des Offent-
lichen andererseits deutlich. Den privaten (ent-politisierten und passiven)
Biirger aufzuldsen zugunsten eines totalen homo politicus der permanen-
ten Aktion ist nicht die Entwicklungsaufgabe, vor der die Gesellschaft
im Lichte einer Kritischen Sozialtheorie steht. Es geht um die Figuration
des Spannungsfeldes insgesamt, um eine vermittelnde, aber nicht seichte
und die Probleme eskamotierende Aufstellung in diesem aufgespannten
Feld. Es sind so die Uberginge thematisiert, die bereits im antiken Diskus
zu Bios und Zoé€ enthalten sind. Gleiches gilt fiir den Rekurs auf die aris-
totelischen und platonischen Begriffe des blaberon und sympheron. Das
Niitzliche und das Schidliche verweisen auf die Diskurse iiber das Gute
und das Gemeinwohl in der polis, wodurch Gerechtigkeit'®® méglich wird.

Hier wurzelt die antike Philosophie des Politischen in der allgemei-
nen Anthropologie, die reflektiert, was das Leben sei. Einerseits das Le-
ben schlechthin, das allen Lebewesen eigen ist. Sodann aber die Diffe-
renz des einfachen und des hoheren Lebens reflektierend.

Es geht — hier auch heute noch in Kritischer Theorie des uneigent-
lichen Lebens als Daseinsverfehlung diskutiert — um die Beseelung des
Lebens, daher um sinnhaftes Leben, das nach Erfiilllung und Vollendung
strebt. Es geht also um das gute Leben.

Die Debatte repliziert somit die Kontroverse, die die ontologische
Politiktheorie immer schon geprigt hat: die Reflexion der verschiedenen
Tatigkeitsformen der menschlichen praxis: Poietische Arbeit und techne

167 | Wenngleich als heimliche Politik der »Programmindustrien« disponiert:
Stiegler 2009.
168 | Mieth/Goppel/Neuhduser 2016.

14.02.2026, 16:02:17.

153


https://doi.org/10.14361/9783839439418-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

154

Menschenwiirde als heilige Ordnung

auf der einen Seite, Politik im Medium der Sprache als Fundament des
Politischen auf der anderen Seite.

Die verborgene Tiefendimension der Entelechie, die hier wirksam
wird, macht plausibel, warum die Theorie des Politischen an einem Punkt
oftmals umschligt in eine Theorie des Asthetischen, denn es geht um die
Frage der hochsten Formen als Stufen der Entwicklung des Menschen —
immer in Differenz zu den Gottern. Im Erwachen des Philosophierens
als Entstehung des Selbstbewusstseins des Menschen im Fragen (statt
des Staunens) werden auch die Freiriume im Schicksal'® zunehmend er-
kannt.””® Und erst damit wird der Diskurs iiber Scheitern, Schuld, Verant-
wortung'! und somit letztendlich der Diskurs iiber Verstindigung {iber
das kollektiv Gewollte des personalen Menschen freigesetzt.

Es reicht auch m.E. nicht hin, in der Agonalitit des Politischen in he-
gemonialer Weise Macht zu erlangen. Menschen miissen schon abgeholt
und mitgenommen, also fiir die Idee gewonnen werden. Wieso sollten
sich Menschen nicht dndern und politisch anders als bislang votieren?
Marxens Kategorie der klassenspezifischen Charaktermaske'? bedeutet
ja nicht, dass Menschen aus ihrer Plastizitit entbunden sind, also hin-
sichtlich jeglicher radikaler Umorientierung im betonierten Sinne blo-
ckiert sind.

21. HEGELS HERR-KNECHT-DIALEKTIK
ALS EVOLUTORISCHE ZWISCHENSTUFE

Aus dem alttestamentlichen Kontext und dem alt-orientalischen Umfeld
des AT kennen wir die Bildsprache von Gott und seinem Menschen als
Hirte-Herde-Beziehung. Auch christologisch setzt sich das Bild vom gu-
ten Hirten fort, ikonographisch reichhaltig belegt'”>.

Psychoanalytisch gesehen ist es nicht ganz von der Hand zu weisen,
dass auch in der modernen Figur des Wohlfahrtsstaates Restbestinde
dieser Eltern-Kind-Beziehung im Sprechen vom »Vater Staat« nachweis-

169 | Danis/Mdde 1982; Fischer u.a. 2002.

170 | Dazu auch die Studie zum Orakel von Delphi: Oberlin 2015.

171 | Dazu auch Ebers 2009.

172 | Im ersten Band des Kapitals: Marx 1978, S. 56; vgl. Matzner 1964.
173 | Fischeru.a. 2002.

14.02.2026, 16:02:17.



https://doi.org/10.14361/9783839439418-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V. Humanismus gottloser Onto-Theologie

bar sind. Dies ist jetzt nicht neo-liberal als Kritik zu verstehen, sondern
als Teil einer notwendigen Selbstreflexion in der Apologetik des sozialen
Rechtsstaates. U.a. wird man eben auch nicht die Wurzeln in der eudi-
monistischen Lehre vom benevolenten Absolutismus vergessen diirfen.
Die Demokratisierung der Wohlfahrtspolitik ist eben erst ein Produkt des
20. Jahrhunderts.

Die altorientalische Figur des sakralen Konigtums, egal welchen Ty-
pus, war noch eine Komplexkonstellation der Funktionen des Heilens,
Helfens, Richtens, Erziehens, Girtnerns, Wissens etc. Die Sikularisie-
rung der Neuzeit hat im Zuge der funktionalen Arbeitsteilung hier Syste-
me und Professionen ausdifferenziert.

In einem Foucaultschen Sinne gibt es dennoch eine Totalitit eines
Komplexes von Macht und Wissen, Institutionen und Praktiken, als dis-
positives System von Macht-Isomorphien', die aber eben nicht mehr an
einem personalisierten Gott fixiert ist, wie iberhaupt an keine einfache
Regierungslehre. Aus Sicht Kritischer Theorie bleiben die involvierten
Menschen quasi Knechte dieses dispositiven Systems gouvernementaler
Welt im Modus entsprechender Subjektivierungsformen.

Hegels Figuration von Herr und Knecht'® als Interdependenz gegen-
seitiger Funktionsanerkennung stellt hier im Ausgang des Feudalismus
im Ubergang zur (von sozialen Asymmetrien [noch] nicht befreiten) Kon-
traktgesellschaft sozialevolutorisch eine Zwischenstufe (mit transforma-
tiven Durchbruchscharakter) dar. Die Herr-Knecht-Relation sikularisiert
sich: Nicht mehr von Gottes Gnaden her ist diese soziale Relation zu den-
ken, sondern sie ist eine funktionale Interdependenz, die aus innerer Dia-
lektik heraus auf eine gegenseitige Anerkennung hin tendiert.

Diesem subjektivierten Knecht der modernen Disziplinargesellschaft
haftet im Zuge einer Sikularisierung nunmehr doch noch die Restbe-
stinde der heiligen Ordnung seiner religionsgeschichtlichen Urspriinge
an: Er ist Person. Und Personalitit ist heilig.

Die aktuelle — kaum noch tiberschaubare — Debatte um Anerkennung
und Differenz (auch als vorerst letzte Generation der Kritischen Theorie)
weist hier Schnittflichen mit der Inklusionsidee auf und begriindet so

174 | Foucault 2003.
175 | Aus der Phdnomenologie des Geistes (Hegel 1977, S. 150ff.), durch die
Brille der beriihmten Vorlesungen von Kojéve 1975 gelesen.

14.02.2026, 16:02:17.

155


https://doi.org/10.14361/9783839439418-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Menschenwiirde als heilige Ordnung

die Frage, wie Inklusion (nur) im Rekurs auf den heiligen Charakter der
Personalitit der menschlichen Person fundierbar ist.

22. HERMANN BroCH, HANNAH ARENDT
UND DIE THEORIE DES IRDISCH-ABSOLUTEN

Die Idee, die moderne Demokratie trotz aller moderner Sikularitit auf
der Idee eines Irdisch-Absoluten — der Wiirde der Menschrechte — aufzu-
bauen, findet sich bei Hermann Broch (1997, S. 176ft.).

Die Idee war auch Gegenstand der Korrespondenz zwischen Broch
und Hannah Arendt.”® Liitzeler (1997) hat diese Werkteile von Broch
(1997) plausibel kommentieren kénnen. Diese Dimension im Werk von
Broch hat Liitzeler auch an anderer Stelle nochmals (2011, S. 14ff,, S. 18f)
deutlich herausstellen kénnen.

Das Werk von Broch interessiert hier nicht literaturwissenschaftlich.
Dennoch spielt hier ein Aspekte seiner poetologischen Rezeption hinein:
An dem Werk von Hermann Broch wird kontrovers diskutiert, wie es mog-
lich sein soll, Literatur (Roman) und Wissenschaft gattungstechnisch zu
vereinigen. Ob Broch sein Ziel in genialer Weise immer knapp verfehlt
hat, soll hier dahin gestellt bleiben. Er war sicherlich auch begrenzt durch
die historischen Umstinde einer 6konomisch mehr als beschwerlichen
Exilsituation. Broch hat eine (wenn auch unvollendete) massenpsycholo-
gische Analyse der nationalsozialistischen Krise der Moderne vorgelegt.

Und genau in diesem Kontext kristallisiert sich die Idee heraus, dass
gerade die Moderne nur funktionieren kann auf der Grundlage einer
nichtmodernen Norm: die der absoluten Wiirde der menschlichen
Person. In diesem Sinne ist die Korrespondenz mit Hannah Arendt
schlicht plausibel.

Warum kann sich die moderne Wissenschaft dem gestellten Thema
der Frage nach den heiligen Grundlagen des Rechtsstaates im sikularen
Zeitalter verschliefsen?

176 | Vgl. Durzak 2001, S. 161f. Zu Arendt vgl. zur Einfiihrung Heuer 2013 sowie
Young-Bruehl 2004; Prinz 2013; Wild 2006. Zu Broch vgl. auch Litzeler 1988.

14.02.2026, 16:02:17.



https://doi.org/10.14361/9783839439418-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

