
6. Von der Transzendenz der Formen 

zur exakten Wissenschaft 

Mit dem sich ausweitenden Gruppenzusammenhang werden immer umfas­
sendere Organisationsleistungen erforderlich, wie andererseits der soziale 
Raum immer umfassender die Stabilisierung symbolischer Formen voran­
treibt. Kommunikation wird zur Lebensnotwendigkeit, die Zunahme an 
Kommunikation wird zu dem luxurierenden Faktor schlechthin, der die 
Stabilisierung der Wahrnehmungswelt wesentlich beschleunigt. Damit ver­
schiebt sich die Bedeutungsvariation der symbolischen Formen zunehmend 
von der individuellen auf die soziale Ebene, die Bedeutung variiert nun 
vorwiegend nicht mehr für jeden Organismus individuell, sondern zuneh­
mend auf der Gruppenebene. Diese Verschiebung auf die Ebene des Grup­
penganzen ist möglich, weil sich diese Umorganisation für den Einzelnen 
als vorteilhaft erweist. Die "Gruppeninnenumwelt" wird immer umfassen­
der beruhigt, so dass die Variationen innerhalb dieses Insulationsschutzes 
für den Einzelnen immer bedeutungsloser werden, während die Gruppe nun 
sozusagen als Stellvertreter die Bedeutungsvariationen ihrer Umwelt "ver­
kraften", diese zum Schutze ihrer Mitglieder abfangen muss. Die Variabili­
tät der Bedeutung der symbolischen Formen, die das Gruppeninnenleben 
anbetreffen, verringert sich sukzessive, einhergehend mit den luxurierenden 
Folgen für den Einzelnen und für die Gruppe. 

Doch bleiben alle Formen Teil des Systems, das insgesamt nach wie vor 
den Erhalt der Unterscheidung von Organismus und Umwelt zu sichern hat, 
entsprechend kommt die Bedeutungsvariation aller Formen auch mit dem 
Erreichen des dauerstabilisierten Gruppenschutzes nicht zum Erliegen. 
Auch auf diesem Niveau wird die enge Verklammerung von Gruppe und 
Umwelt durch einfache Anpassungserfolge und Fehlleistungen, also Real­
Falsifikationen ohne katastrophale Folgen, sichergestellt. Jeder Umweltver­
änderung muss mit Anpassungsleistungen in der Gruppenorganisation, also 
dem Gesamtsystem ihrer symbolischen Formen begegnet werden, Verände-

225 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-005 - am 14.02.2026, 23:08:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

rungen in der Gruppe können nur im Falle der weiteren Kompatibilität mit 
der Gruppenaußenumwelt aufrechterhalten werden. 

Für die längste Zeit muss in diesem Sinne auch hier eine "Identität" von 
Gruppe und ihrer Umwelt angenommen werden, die längste Zeit bleibt die 
Ganzheit von Gruppe und Umwelt die umfassende Erfahrung der Grup­
penmitglieder, vor deren Hintergrund sich jedoch ein "unbewusstes Be­
wusstsein", ein Gefühl von der besonderen Bedeutung des Gruppenschutzes 
entwickelt. Gruppe und erste Umwelt "[ ... ] unterscheiden sich, ohne sich 
voneinander zu scheiden" (Cassirer 1953b: 71). Die Gruppe wird zunächst 
Abbild der ersten Umwelt, in ihr ist die erste Umwelt noch einmal enthal­
ten, kann daher auch im Sinne der sympathetischen Magie unmittelbar die 
erste Umwelt beeinflusst werden, so wie die erste Umwelt unmittelbar die 
Gruppe beeinflusst. Im ständigen Abgleich stellt die Gruppe sicher, dass 
erste und zweite Umwelt ineinander überführbar bleiben. Dieser Abgleich 
findet schon statt, bevor sich die Gruppe und damit auch die erste Umwelt 
als Formen "objektiviert" haben, die Objektivierung ist sekundär gegenüber 
der tatsächlichen Wirksamkeit der Unterscheidung. Lange vor einem Be­
wusstsein von der Unterscheidung von erster und zweiter Umwelt hat dieser 
Unterschied in allen Handlungen bereits einen festen Platz. So werden im 
Kollektiv "[ ... ] drohende Ereignisse und Katastrophen durch Gesang, durch 
lautes Schreien und Rufen abgewehrt und ,beschworen' [ ... ]. Sonnen- und 
Mondfinsternisse, schwere Stürme und Gewitter werden auf diese Weise 
durch Geschrei und Geräusch zu bannen gesucht" (ebd.: 53). 

In dieser Unvermitteltheit zeichnet sich jedoch die Verschiedenheit der 
beiden Sphären allmählich ab. Trotz aller Durchlässigkeit der Formen 
drängt die Notwendigkeit der Unterscheidung von Gruppe und erster Um­
welt selbst immer stärker zu einer beobachtbaren Form und schließlich zu 
"Bewusstsein", allerdings ohne "Wissen" davon, was die erste Umwelt ist, 
die ihren Charakter weiterhin verbirgt, die weiterhin unbestimmt bleibt. 

"In dem Maße, als die verschiedenen Kreise seines Tuns sich voneinander ab­

scheiden und in ihrem besonderen Sinn und Wert erfasst werden, weicht die an­
fangliche Unbestimmtheit der mythischen Empfindung zurück und die Anschauung 

eines in sich gegliederten mythischen Kosmos, die Anschauung einer Götterwelt 

und eines Götterstaates beginnt zu entstehen" (ebd.: 88, Hervorhebung im Original 
gesperrt). 

Mit dem Entstehen des "Götterstaates" ist wiederum eine entscheidende 
Bedingung dafür erreicht, dass sich die Formenwelt noch umfassender be­
ruhigt. Am Ende dieses Prozesses der Beruhigung der Formenwelt steht 
eine Welt der scheinbar objektiven Fakten einer Welt des offenbar unbe­
stimmten Sozialen gegenüber. Wie es zum Artefakt dieses absoluten quali-

226 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-005 - am 14.02.2026, 23:08:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VON DER TRANSZENDENZ DER FORMEN ZUR EXAKTEN WISSENSCHAFT 

tativen Unterschiedes hat kommen können, wird 1m Folgenden Glie­
derungspunkt ausführlicher rekonstruiert. 

6.1 Der große Organisator: das Heilige 

Besondere "Merkmale" der ersten Umwelt werden schon lange besondere 
Aufmerksamkeit auf sich gezogen und einen herausragenden Status zuge­
schrieben bekommen haben. Der rhythmische Wechsel von Tag und Nacht 
und der Jahreszeiten wie auch die Himmelsrichtungen waren in diesem 
Sinn gewiss früh vor anderen Formen "ausgezeichnet". Der Sonnenaufgang 
sowie der Osten, in dem die Sonne zuerst erscheint, wird auf eine besondere 
Bezeichnung geradezu gedrungen haben. Das Merkmal "Heiligkeit" ist also 
keinesfalls, so Cassirer, "[ ... ] von Anfang an auf bestimmte Objekte und 
Objektgruppen eingeschränkt- sondernjeder noch so ,gleichgültige' Inhalt 
kann plötzlich an diesem Merkmal teilhaben" (Cassirer 1953b: 95). Doch 
bietet die zentrale Unterscheidung zwischen Gruppe und erster Umwelt, die 
bereits alle Formen entlang eines Vektors "vorgeordnet" hat, ihre Ordnung 
geradezu an, die nunmehr in der Unterscheidung von "heilig" und "profan" 
fortgeführt wird. Mit dem Erreichen des Insulationsschutzes sind die Be­
dingungen gegeben, die sich zur Unterscheidung von Heiligem und Profa­
nem kristallisieren. Die gesamte Wahrnehmungswelt ist bereits entlang des 
zentralen Vektors der Unterscheidung von Gruppe und erster Umwelt ge­
ordnet. Nun aber wird das gesamte System symbolischer Formen auch 
gezielt, gleichsam "instrumentell" mit ebenfalls stabilisierten Beeinflus­
sungstechniken, insbesondere durch das Opfer, der einen oder der anderen 
Seite zugeordnet. Alle "Elemente" erhalten eine spezifische Tönung je 
nachdem, ob sie mehr dem "Heiligen" oder mehr dem "Profanen" zugeord­
net werden, sie bleiben aber in dieser Tönung in einem ganzheitlichen 
kontinuierlichen Zusammenhang aufgehoben und können zu jedem Zeit­
punkt ihre Bedeutung innerhalb dieses Zusammenhanges variieren. Das 
Profane kann so im nächsten Augenblick heilig werden, je nach dem Zu­
sammenhang, in dem es gerade betrachtet wird. Die Bedeutung der Form 
variiert je nach der Stellung, die sie aus der Handlung heraus in dieser zent­
ralen Unterscheidung zugewiesen bekommt. 

Doppelte Disziplinierung durch das Heilige 

Dieter Claessens sieht in der Unterscheidung von Heiligem und Profanem 
den"[ ... ] Versuch der totalen Einbindung der auseinanderstrebenden Ten­
denzen des Menschen [ ... ]" (Claessens 1993: 296). Die Unterscheidung 
ermögliche es, einander diametral gegenüberstehende Erfahrungen in einen 

227 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-005 - am 14.02.2026, 23:08:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

einzigen Zusammenhang einzubinden, sie vermag eine gesamte Bevölke­
rung, eine ganze Gesellschaft einzuschließen oder zu strafen. Das Profane 
kann als Sünde oder Erbsünde verallgemeinert werden, die Schuld kann 
aber auch individualisiert werden, um Vergehen gegen das nach wie vor 
letztlich unbestimmte, umfassende Heilige zu bestrafen. "Das ,Heilige' 
stellt also eine besonders konzentrierte Form der Überbrückung der Span­
nung zwischen dem Konkret-Sinnlichen[ ... ] und dem Abstrakten[ ... ] dar" 
(ebd.: 297). Es verbindet das Alltägliche, die Erfahrung der zweiten, der 
Gruppenumwelt mit den Ereignissen, die aus dem unbestimmten, als Heili­
ges nun jedoch relativ bestimmtem Hintergrund heraus auf den befriedeten 
Raum Anpassungsdruck ausüben. In dieser Verbindung ist bereits die "Auf­
forderung zum Abgleich", zur Reorganisation der Gruppeninnenwelt ent­
halten, das aus dem unbestimmten Hintergrund hervortretende Abstrakte 
erfordert Anpassungsmaßnahmen, denn irgendetwas hat die Götter verär­
gert. 

Die umfassende Wirkung der Unterscheidung liege, so Claessens, vor 
allem darin begründet, dass sie das Gruppenganze ebenso erreicht wie jeden 
Einzelnen. Sie wirkt daher zugleich als 

"[ ... ] ein doppelter Disziplinierungsmechanismus, der geeignet ist, sowohl 

größere menschliche Verbände zusammenzuhalten, d.h., die Gefühle vieler 
Menschen auf sich zu konzentrieren, als auch Einzelne sehr persönlich anzu­

sprechen. Die Masse kann angenommen oder verworfen werden; aber in der 

Konfrontation mit dem Heiligen ist der einzelne Mensch noch in derselben Situa­
tion, wie vor Hausdämonen oder Hausgöttem: Er muß sich persönlich vergewis­

sern, ob er angenommen oder verworfen ist" (ebd.: 297, Hervorhebung im 

Original). 

Damit erreicht die Unterscheidung von Heiligem und Profanem gerrau das, 
was für den Erhalt des einzelnen Gruppenmitgliedes erste Notwendigkeit 
ist: Den sich ausweitenden Gruppenschutz auf Dauer zu stabilisieren. Wie 
oben bereits gesagt, ist dieser Schutz schon lange wirksam, bevor seine 
Notwendigkeit auch in der Unterscheidung von Heiligem und Profanem 
nun eine verobjektivierte Form annimmt. Mit dieser Objektivierung drängt 
ein Verhältnis, eine Verklammerung von Organismus und Umwelt, eine 
Organisationsleistung zur Form, dessen umfassende Wirkung längst schon 
"anwesend" ist. Diese Wirkung liegt nicht spezifisch in dieser einen Form 
begründet, sondern im gesamten System aller symbolischen Formen, das 
Bedingung der Möglichkeit der Objektivierung der Form des Heiligen ist. 
Die Unterscheidung symbolisiert den Nomos, sie zeigt die Bedeutung des 
Erhaltes der Grenze als Unterscheidung von Form und Umwelt an, wobei 
die Erscheinung wiederum nur Symbol ist, ohne zu sein, was sie zu sein 

228 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-005 - am 14.02.2026, 23:08:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VON DER TRANSZENDENZ DER FORMEN ZUR EXAKTEN WISSENSCHAFT 

vorgibt. Gerade an der Kategorie des Heiligen ist aber noch bis in die Mo­
deme hinein plausibilisierbar, ereilt noch den Astrophysiker ein Gefühl, 
dass sie für mehr steht, als mit ihr beschrieben oder gesagt werden kann. Sie 
bleibt noch bis heute Symbol für die Eingebundenheit des Daseins in die 
umfassende Einheit des Seins, das Mysterium schlechthin. 

Die Herleitung der Unterscheidung von Heiligem und Profanem aus der 
grundlegenden Notwendigkeit der Aufrechterhaltung der Grenze zwischen 
erster und zweiter Umwelt führt also zu einer pantheistischen Erklärung. 
Das Heilige erweist sich als für den (frühen) Menschen fundamentale Form, 
weil es als Abbild der grundlegenden und die menschliche Organisations­
form nunmehr bedingenden Unterscheidung von Gruppe und Gruppenum­
welt nicht nur das erreichte Organisationsniveau sichert, sondern darüber 
hinaus erst die Organisation abermals größerer Zusammenhänge er­
möglicht. Im Heiligen spiegelt sich die Gruppe, und Veränderungen im 
Spiegelbild fordern die Gruppe zum sofortigen Ergreifen von Anpassungs­
maßnahmen auf. Aus dem Heiligen spricht tatsächlich ein "göttliches 
Prinzip", weil es das nun durch den Bezug aller Formen zum Heiligen in 

allen Formen anwesende, bezeichnete Unbestimmte ist, das nun selbst zur 
Gruppe durch Sprecher, Schamanen und Priester mit konkreten Handlungs­
anweisungen spricht. Das Heilige ist auf diesem Niveau die dem 
sprachbegabten Menschen adäquate Form der Kommunikation mit sich 
selbst, oder besser, mit seiner Organisationsform. Aus dem Heiligen spricht 
die evolutionär residual in allen symbolischen Formen durchgehaltene Not­
wendigkeit der Unterscheidung der Grenze zwischen Organismus und 
Umwelt, die dem Menschen nun objektiv gegenübertritt. Als residuale Ka­
tegorie verkörpert das Heilige diese unmittelbaren Notwendigkeiten von 
Abstimmung und Unterscheidung von Gruppe und Umwelt, ohne dabei sei­
nen tatsächlichen Gehalt preiszugeben. 

Idee directrice 

Es lohnt sich, an dieser Stelle eine Kategorie einzuführen, die Amold 
Gehlen als "idee directrice" bezeichnet1

, denn diese Kategorie hilft, die 
Form des Heiligen als Ausdruck, als Objektivation der Vorgabe des Über­
lebens, der Beharrungstendenz, des Nomos näher zu charakterisieren, sie 
verdichtet diese Charakteristika in einem Begriff. Eine idee directrice ist, so 
Gehlen, der "geistige Sinn" von in der Außenwelt stabilisierten Formen (bei 

Gehlen (vgl. Gehlen 1986a: 178) schreibt den Begriff dem Physiologen 
Claude Bemard zu, er nennt allerdings an anderen Stellen auch den Rechts­
philosophen Maurice Hauriou als Quelle, auf den der Begriff gemeinhin zu­
rückgeführt wird, worauf Karl-Siegbert Rehberg aufmerksam macht (vgl. 
Rehberg 1990: 137 FN 31). 

229 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-005 - am 14.02.2026, 23:08:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

Gehlen: Institutionen), ihre "Idee", die als Norm und Motiv "geradezu 
Handlung im Initialzustand" ist, mit der besonderen Charakteristik, gerade 
einem bewusst instrumentell-planenden Zugriff unzugänglich zu sein (vgl. 
Gehlen 1986a: 257). Eineidee directrice, die Gehlen gelegentlich auch als 
"Führungssystem" bezeichnet, hält die objektiven, übergreifenden Zweck­
mäßigkeiten fest, die sich durch sämtliche Handlungsformen hindurch und 
aus diesen heraus kristallisieren. "Eine idee directrice muß anschaulich 
symbolisierbar sein, in Handlungen entwickelbar, sie muß teilindeterminiert 
sein und nur im sozialen Zusammenhang evident, ,subjektiv' gar nicht echt 
nachvollziehbar. Und sie muß einen ,Endgültigkeitston' haben, also einen 
reellen oder auch nur ersehnten Stabilisierungseffekt" (ebd.: 178). 

Indeterminiertheit soll heißen, dass sie nicht direkt ihren eigentlichen 
Gehalt offenbaren darf, um Motiv bleiben zu können, weil sie andernfalls 
zur bloßen Vorstellung würde, von der mehr oder weniger bewusst Abstand 
genommen werden könnte, so erläutert Gehlen seine Definition (vgl. ebd.: 
178). Ein Bewusstsein, das diesen Führungssystemen folge, ohne sich des­
sen bewusst zu sein, noch einer solchen reflexiven Bestätigung bedürfe, be­
zeichnet er entsprechend als "ideatives Bewusstsein": "Die grundsätzlich 
irrationale, nicht wissenschaftsfähige und nicht direkt kontrollierbare 
,breite' Erfahrung hat ihre Wahrheit: es ist die Gewissheit. Und sie hat ihre 
Form des Handelns, das nichtexperimentelle, aus Tradition, Instinkt, Ge­
wohnheit oder Überzeugung" (Gehlen 1993: 357). Deshalb seien die Ge­
wissheiten des ideativen Bewusstseins ihrer Natur nach 

"[ ... ] ,krisenfest', durch Misserfolge sehr lange nicht enttäusch bar, und ihre Ver­
änderung vollzieht sich jenseits der Horizonte des Einzellebens. Experimentell 

gesehen sind sie unlogisch. [ ... ] Bei einer sehr praktischen Gruppe dieser Gewiss­

heiten, den ethischen, zeigt sich dieses Unlogische gerade darin, daß sie auf 
Begründung überhaupt verzichten, d.h. als Sollregeln auftreten" (ebd.: 358). 

Idees directrices führen den Menschen entlang einer übergreifenden objek­
tiven Zweckmäßigkeit (vgl. ebd.: 479) und stabilisieren ihn dynamisch in 
seiner Umwelt, während das instrumentelle Bewusstsein die Natur ausbeu­
tet, so Gehlen: "In der Natur sind alle dynamischen Gleichgewichte bereits 
Ausgleichsformen widerstreitender Momente. In den organischen Prozeß 
sind antagonistische Kräfte in unübersehbarer Kompliziertheit eingebaut 
[ ... ]" (ebd.: 467). 

Das Heilige lässt sich derart als "idee directrice" kennzeichnen, es führt 
den Menschen ohne Bewusstsein davon entlang einer übergreifenden 
Zweckmäßigkeit, nämlich der Aufrechterhaltung der Unterscheidung von 
Form und Umwelt, während es zugleich dynamische Fortentwicklung, so­
gar Luxurierung, sprich "Komplexitätssteigerung" ermöglicht. Doch kann 

230 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-005 - am 14.02.2026, 23:08:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VON DER TRANSZENDENZ DER FORMEN ZUR EXAKTEN WISSENSCHAFT 

es diese Funktion einer idee directrice nur so lange ausüben, wie es relativ 
unbestimmt, indeterminiert bleibt, andernfalls verblasste es zu einer bloßen 

Vorstellung, die gerade den Bedeutungsüberschuss verlöre, der die idee di­

rectrice zu dem werden lässt, was sie ist. 2 Das Heilige "funktioniert" nur, 

weil es unbestimmt ist, weil es verbirgt, was es ist, denn nur solange seine 

Funktion nicht bestimmt ist, kann es nicht zum Gegenstand reflexiver Aus­

einandersetzung werden, was dem ideativen Bewusstsein seine Krisenfes­

tigkeit nähme.3 Das ideative Bewusstsein sichert die Aufrechterhaltung der 

Grenze zur ersten Umwelt vorab jeden Bewusstseins von dieser Notwen­

digkeit, es gibt dem Menschen die Form vor, die ihm dann Ausgangspunkt 

aller Reflexion ist. 

Der Bezug auf ein unbestimmtes Jenseitiges bewahrt das vormoderne 

Weltbild noch bis zur Aufklärung vor der "entdinglichenden Kraft eines 

hypothetischen Denkens" (vgl. Imhof/Romano 1996: 33f.), es schützt selbst 

noch die bereits weitgehend "rationalisierten Weltbilder" (vgl. Habermas 

1997: 296) vor ihrer radikalen Infragestellung, so Kurt Imhof in der zu­

sammen mit Gaetano Romano veröffentlichten Arbeit zur "Diskontinuität 

des sozialen Wandels". "Die Fragilität und Innovativität der Modeme wird 

erst dadurch möglich, wenn das hypothetische Denken keine letzten, trans­

zendenten Prinzipien als solche mehr anerkennt" (Imhof/Romano 1996: 

34), so Imhofweiter. Dann nämlich muss sich alles vor der Vernunft recht­

fertigen, auch noch die letzten Prinzipien werden fragwürdig4
, so auch der 

2 Deshalb lässt sich in den Gehlen'schen Überlegungen zur "idee directrice" 
eine von ihm selbst bereits revidierte, die Notwendigkeit von Stabilität relati­
vierende Institutionentheorie hineinlesen. Siehe dazu Rehberg 1990. 

3 Dieser Gedanke, dass eine idee directrice nur dann den Menschen ohne Be­
wusstsein von dieser Funktion zu fuhren vermag, wenn sie unbestimmt bleibt, 
wäre etwa für eine Nachhaltigkeitstheorie zu entfalten. Hier nämlich wird das 
Problem schlagend, dass die Bestimmung von Nachhaltigkeitskriterien stets 
zur Folge hat, dass der Mensch beginnt, sich entsprechend dieser definierten 
Kriterien zu verhalten, er verändert damit aber sogleich die Bedingungen, die 
der Definition dieser Kriterien zugrunde lagen, rückwirkend, so dass letztlich 
jedes operationalisierte Konzept von Nachhaltigkeit zu unerwünschten Ne­
benfolgen fuhren muss, die die erwünschten Folgen schnell überwiegen (vgl. 
dazu Voss 2003b). 

4 Dazu Kurt Imhof: "Erst die Entwicklung einer religiösen Symbolisierung in 
Form einer Besetzung des mythischen Kosmos mit Göttern erlaubt eine erste 
Differenzierung zwischen Erscheinung und Ursprung und damit die Durch­
brechung einer alles ineinanderblendenden Totalität" (Imhof/Romano 1996: 
24). Von dieser ersten Differenzierung ausgehend werde dann schließlich die 
"Entzauberung" (Max Weber) des mythischen Weltbildes möglich, die letzt­
lich zur Fragilität der Modeme führe, die eben erst sich radikalisieren konnte, 
als die letzten transzendenten Prinzipien aus dem hypothetischen Denken ver­
schwanden (vgl. ebda.: 34). Der "Verlust an Transzendenz" habe jedoch ein 
"fundamentales Legitimations- und Orientierungsproblem" zu Folge: "Das 

231 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-005 - am 14.02.2026, 23:08:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

Bezug auf einen gemeinsamen Hintergrund, der dem Gruppenzusammen­
hang seine Stabilität verlieh. Diese Infragestellung der "letzten transzen­
denten Prinzipien" ist jedoch erst möglich, nachdem sich bestimmte 
Formen derart deutlich stabilisiert haben, dass sie als solche in Frage ge­
stellt werden, dass sie also als Objekt angesprochen werden können. Hier ist 
noch einmal einen Schritt zurückzutreten und der Prozess dieser Stabilisie­
rung der Formen erneut ins Auge zu fassen. 

Umfassende Beruhigung der Wahrnehmungsweit 
als Folge der Ausrichtung auf das Heilige 

Die Stabilisierung kultischer Techniken der Vermittlung zwischen Gruppe 
und der idee directrice, dem Heiligen, führt zur sukzessiven Umwertung der 
Bedeutung aller Bereiche; insbesondere das Opfer als Entsagung von der 
unmittelbaren Bedürfnisbefriedigung bedeutet, so Cassirer, ein neues, ver­
ändertes Verhältnis des Selbsts zur Götterschaft Alles wird als Mittel zu ih­
rer Beeinflussung bedeutsam. (vgl. Cassirer 1953a: 266ff.). Das Opfer setzt 
stärker noch als andere kultische Techniken alle Formen- in gegenüber der 
früheren Form des mythischen Denkens veränderter Weise- mit dem Hei­
ligen in Beziehung: Standen sie immer schon vorab jedes Bewusstseins mit 
dem unbestimmten Hintergrund in Verbindung, deuten nun alle Formen 
diese Verbindung zugleich an, sie bringen sie zur Darstellung, ohne dabei 
doch ihr Eigentlichstes zu offenbaren. Ohne dass die Gruppe tatsächlich um 
die Bedeutung des Heiligen wüsste, kann und wird sie nun alle Formen 
immer gezielter auf dieses Fixzentrum ausrichten, während sich die Formen 
von anderen Bedeutungsüberschüssen und aus anderen Zusammenhängen 
befreien. 

Das unbestimmte Heilige wird also zunehmend relativ bestimmter, so 
wie die Techniken zur Beeinflussung des Heiligen, zum Ab gleich der sym­
bolischen Formen mit der ersten Umwelt relativ stabiler werden. Die Ge­
samtheit der symbolischen Formen wird durch immer einheitlichere 
Formen auf diesen zentralen Fluchtpunkt des Heiligen ausgerichtet. Mittels 
des Opfers als gezielter egozentrischer Technik zur Steigerung der phy-

232 

Problem der Rechtfertigung individuellen wie kollektiven Handeins und das 
Problem der Orientierung auf eine nicht mehr dem unerfindlichen göttlichen 
Heilsplan gehorchende Zukunft machen Ideologien und Aushandlungspro­
zesse zur Bedingung des Handeins wie der sozialen Ordnung. Der Verlust an 
Transzendenz läßt sich dadurch jedoch nicht wettmachen [ ... ]" (ebd.: 16). 
Zwar würden Ideologien an die Stelle der Transzendenz treten und als neue 
Orientierungsgeber fundieren, diese hätten aber "[ ... ] nicht nur kürzere 
Halbwertzeiten als religiöse Ethiken, ihre handlungsorientierende und sozial­
integrative Kraft ist von der Erfüllung der durch sie geweckten Zukunftser­
wartungen abhängig" (ebd.). 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-005 - am 14.02.2026, 23:08:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VON DER TRANSZENDENZ DER FORMEN ZUR EXAKTEN WISSENSCHAFT 

sisch-magischen Gewalt und Wirksamkeit (vgl. ebd.: 266) wird die gesamte 
Welt der symbolischen Formen überformt, umgedeutet und neu strukturiert, 
alle Formen werden nach ihrer jeweiligen spezifizierten Bedeutung im Be­
zug auf das Heilige gezielt (um-)bewertet. Es entsteht somit erstmals eine 
als solche dem Menschen gegenübertretende umfassende "Hierarchie" aller 
Wahrnehmungsformen, die sich auch als Götterhierarchie auf der Seite des 
Heiligen abbildet: "Die sinnlichen Wünsche und Begierden strömen nicht 
mehr gleichmäßig nach allen Seiten hin aus, sie suchen sich nicht mehr 
unmittelbar und ungehemmt in Wirklichkeit umzusetzen, sondern sie be­
schränken sich an bestimmten Punkten, damit die hier zurückgehaltene und 
gewissermaßen aufgespeicherte Kraft für andere Zwecke frei wird" (ebd.). 
Diese Konzentration auf gesonderte Bereiche lasse dann"[ ... ] das Begeh­
ren seinem Inhalt nach erst zu seiner höchsten intensiven Zusammenfas­
sung und damit zu einerneuen Form der Bewusstheit" ( ebd., Hervorhebung 
im Original gesperrt) kommen, so Cassirer. 

Jede Form wird weiterhin regelmäßig daraufhin überprüft, ob sie mit 
den Ansprüchen des Heiligen, also mit der ersten Umwelt im Einlang steht. 
Für alle anderen Zeiten aber können die Formen nun ganz auf die prakti­
schen alltäglichen Zwecke hin ausgerichtet und die diesen Zwecken adä­
quaten Kausalitätsvektoren immer weiter stabilisiert werden. Im Heiligen 
findet sich also die Form, die der Notwendigkeit der relativen Stabilisierung 
von Formen ebenso sehr entspricht, wie der Notwendigkeit, Bedeutungen 
variabel für notwendige Anpassungsleistungen zu halten. Das Heilige ist 
somit für die Entwicklung zum nun schon fast "modernen" Menschen das 
"ökonomische Prinzip" schlechthin, es ermöglicht relative Stabilität der 
Formen, also Sicherheit, während es die notwendige Unsicherheit noch 
weitgehend aufrechterhält, weshalb schwerwiegende Fehlentwicklungen 
unwahrscheinlich bleiben - Alltagsbildung ist zwar bereits angelegt, sie 
wirkt sich aber doch nur selten bedrohlich aus. 

Diese "Ökonomie" macht somit erst die relative Fixierung der Differenz 
von Objekt und Subjekt möglich, erst jetzt können "Dinge" ebenso wie 
Relationen etc., aber auch das "Ich" des Einzelnen wie das "Du" des ande­
ren immer häufiger und über immer längere Zeiträume hinweg als "objek­
tiv", von Raum und Zeit (relativ) unabhängig beobachtet werden. 
Allmählich klärt sich die Vielfalt der Bedeutungen zu zwei zentralen: Der 
Bedeutung des "objektiven" (i.S. von Gegenständen, auf die sich das Sub­
jekt bezieht), invarianten und instrumentalisierbaren Seins mit all seinen 
(relativ) unabhängig, für sich bestehenden Kausalitätsvektoren und Bedeu­
tungszentren auf der einen und der Bedeutung, die diese selben Objekte im 
Bezug auf das Heilige haben, auf der anderen Seite. Etwas kann nun "Sub­
stanz" sein, das doch zugleich seine "wirkliche" Form erst von etwas 
Transzendentalem, dem Göttlichen her erhält. 

233 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-005 - am 14.02.2026, 23:08:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

Diese zentrale Dualität sichert noch lange5
, eben auf höchst ökonomi­

sche Weise, die notwendige, auf zu erbringende Anpassungsleistungen sen­
sibilisierte Variationsbereitschaft der symbolischen Formen. Allerdings 
steigt die Anpassungsschwelle bereits in hohem Maße. Zunehmend wird 
das Gruppenganze bedeutsamer als der Einzelne in ihr, der Verlust einiger 
Gruppenmitglieder als Folge der Alltagsbildung ist bereits zu verkraften, er 
kann durch Rückgriff auf unterschiedliche Götterfiguren "erklärt" werden, 
er führt nicht mehr notwendiger Weise zur radikalen Veränderung der ge­
samten Gruppenorganisation (nicht das Transzendentale schlechthin, nicht 
die Götter sind auf alle zornig, sondern Athene straft die untrainierten 
Kämpfer), solange begrenzte Maßnahmen zur Korrektur des beobachteten 
Misstandes ergriffen werden können (härter trainieren). Aber diese Maß­
nahmen werden ergriffen, damit verändert sich letztlich auch weiterhin das 
gesamte Organisationssystem Geder nimmt an dem Schicksal der Kämpfer 
teil und lehrt es seinen Söhnen und Töchtern), die "materiale Kultur" im 
Sinne Clausens Modell der Katastrophe wird noch weitestgehend von allen 
gemeinsam getragen. Das Heilige wird milde gestimmt, angesichts der er­
griffenen Maßnahmen wird es gerrau auf seine Reaktionen hin beobachtet. 
Die Verbindung stellt das Opfer her, es verbindet weiterhin den Einzelnen 
wie die Gruppe mit dem übergreifenden Ganzen. 

6.2 Die Anfänge des wissenschaftlichen Begriffs 

Das Opfer als objektivierte kultische Beeinflussungsform wertet alle Äuße­
rungen, also alle symbolischen Formen des magisch-mythischen Bewusst­
seins um, alle diese Objektivationen werden nun selbst zum Mittel, besser: 
als Mittel betrachtet. Ihnen wird nun eine relativ bestimmte Bedeutung im 
Bezug auf das Heilige zugeschrieben, die ihnen im Bezug auf die durch das 
Heilige symbolisierte erste Umwelt ja immer schon zukam, ohne dass sie 
diese jedoch offen gezeigt, also zu "Bewusstsein" gebracht hätten. Mit die­
ser Objektivierung einer durchgängigen Bedeutung im Bezug auf einen ge­
meinsamen, jedoch lediglich symbolisch, als idee directrice bestimmten 
Fixpunkt (man könnte wohl auch in Anlehnung an Karrt von einem "Focus 
imaginarius", einer regulativen bzw. transzendentalen Idee sprechen6

), 

verfestigt sich das System der symbolischen Formen so weit, dass sich ein 
"Alltagsbereich" herauskristallisieren kann, in dem die Formen hinsichtlich 

5 Nämlich bis an die Schwelle zur Neuzeit bzw. zur Aufklärung (vgl. dazu 
Imhof/Romano 1996: 33f.), dies wird zentraler Gegenstand auch der folgen­
den Überlegungen in dieser Arbeit sein. 

6 V gl. zum Begriff der regulativen Idee resp. dem "focus imaginarius" bspw. 
Kant 1995, Bd. 2: 565 (B 672, 673) sowie 582ff. (B 697ff.). 

234 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-005 - am 14.02.2026, 23:08:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VON DER TRANSZENDENZ DER FORMEN ZUR EXAKTEN WISSENSCHAFT 

ihrer alltagsfunktionalen Bedeutung immer geringfügiger variieren. Diese 
immer umfassendere relative Stabilität der Formen lässt dann wiederum in 
konzentrischen Kreisen immer umfassendere Gemeinsamkeiten zwischen 
den "Dingen" erkennen, die sich im Zuge des gesamten Stabilisierungspro­
zesses in diese "eingeschrieben" haben. Mit den Worten Plessners kann, 
nachdem die Wahrnehmungswelt einmal so weit beruhigt ist, jetzt erst der 
Mensch die Muster in den Dingen entdecken, die er selbst zuvor in sie hin­
eingelegt, nach denen er sie zuvor angeordnet hat - nun aber als objektive, 
in den Dingen seiende Ordnungen. Die Welt "ist" durch und durch struktu­
riert, der "glückliche Griff' erweist sich eben darin, dass alles schon so ist, 
wie der Mensch es braucht, die Tatsache, dass alles auf das transzendentale 
Heilige ausgerichtet ist, erscheint ihm als "Harmonie der Sphären"7

• 

Abbau von Bedeutungsüberschüssen 

Die Technik des Kultes als symbolische Form stabilisiert das System der 
symbolischen Formen immer umfassender auf dieses eine symbolische 
Zentrum hin; sie sichert die Anpassung des Organismus an seine Umwelt 
ab, sie produziert dabei aber zugleich die "Objekte", die sich dann immer 
gezielter bearbeiten lassen. Die einheitliche Strukturierung der Wahrneh­
mungswelt bedeutet das allmähliche Verblassen der zahllosen "Bedeu­
tungsinseln", die symbolische Formen zuvor bildeten. Damit schafft der 
Kult zum einen die Grundlage einer alles miteinander in eine einheitliche, 
durchgehende Beziehung setzenden "Rationalität". Mit der Vereinheitli­
chung der Vielzahl magischer Bedeutungen vereinheitlicht sich zum ande­
ren in einem Jahrtausende dauernden Prozess auch die Welt vieler "Götter". 

Gehlen beschreibt den sich vollziehenden Wandel als einen Prozess des 
"Abbaus von Außenweltstützen": Die sich ankündigende neue Epoche des 
"bildlosen Monotheismus" verlegt die letzten Evidenzen der Religion suk­
zessive in das Innere des Menschen (vgl. Gehlen 1986a: 57), der nunmehr 
"glaubt". Dieser Glaube ist freilich hochgradig voraussetzungsvoll, die 
Wahrnehmungswelt, insbesondere das Heilige sowie das Ich des Gläubigen 
müssen dazu bereits hochgradig geformt sein, der Glaube nimmt seine 
Form in dem Zuge an, wie die einheitliche Strukturierung aller Formen auf 
das Heilige hin fortschreitet. Die Vielzahl der mit unterschiedlichsten, für 

jeden Menschen individuell variierenden Bedeutungen aufgeladenen For­
men wird rituell entlang dieses einen zentralen Vektors vereinheitlicht, was 
den Blick für das "objektive Sein" - d.h. das überindividuelle, nämlich für 

alle Gruppenmitglieder bedeutungsvolle Sein - der Formen freigibt. Das 

7 Diese Harmonie entdeckten bereits die Pythagoreer, siehe dazu Gliederungs­
punkt 6.3, S. 239-243. 

235 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-005 - am 14.02.2026, 23:08:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

"Ganze" der symbolischen Formen verändert grundlegend seine Modalität, 
es verliert, so Cassirer, gewissermaßen sukzessive seine jeweils individuelle 
Seele, seinen Bedeutungsüberschuss, und wird zur "toten Sache" herabge­
setzt (vgl. Cassirer 1953b: 286). 8 Formen waren immer jeweils für den Ein­
zelnen und gemäß der jeweiligen Situation, aus der heraus sie beobachtet 
wurden, bedeutungsvoll. Indem nun aber das "Im-Bezug-auf-das-Heilige­
bedeutend-sein" selbst zur Form wird, sich also objektiviert, kann sich der 
mythische Haushalt "entrümpeln", kann er alljene aus vergangenen Zeiten 
stammenden und ehemals für das individuelle Überleben entscheidenden 
Bedeutungsüberschüsse ablegen, die angesichts der viel ökonomischeren 
neuen Organisationsform-zumindest für den Moment- überflüssig gewor­
den sind. 

Nun erscheinen mehr und mehr Formen derart stabil, dass sie dem 
Menschen als fast nur mehr in der Dimension des Heiligen variierend gege­
nübertreten, in jeder anderen Hinsicht aber geben sie sich "objektiv" nahezu 
stabil. Die tatsächlichen Bedeutungsvariationen verblassen bis ins Un­
kenntliche, die Formen verändern sich nur noch so weit bzw. schon etwas 
weniger, als es die Notwendigkeit unbedingt erfordert, inzwischen ist sogar 
die Stabilität selbst zu einem gleichsam "objektiven" Wert geworden, wes­
halb vorübergehende Infragestellungen der tatsächlichen Beschaffenheit 
von Formen zunehmend ignoriert werden. Es setzen also nun vermehrt Pro­
zesse der Alltagsbildung und des Ausblendens erster einsetzender Neben­
folgen ein. 

8 Für Cassirer konstituiert sich allerdings die Religion in der Abwendung von 
der "mythisch-sinnlichen Direktheit" des Daseins und der religiös-symboli­
schen Aufladung des Daseins. Dies kann hier so nicht geteilt werden, denn 
nach dem hier vertretenen Verständnis symbolischer Formen war keine Form 
jemals sinnlich-direkt, alle Formen werden erst im symbolischen Aufeinan­
der-bezogen-Sein konstituiert, werden also stets vermittelt über andere For­
men wahrgenommen, sie zeigen stets etwas anderes an, das über sie 
hinausweist. Auch die einfachsten Formen sind demnach für einen beobach­
tenden Organismus symbolisch-bedeutungsvoll, diese Eigenschaft kommt ge­
rade nicht erst dem religiösen Denken zu. Der Unterschied liegt allein in der 
einheitlieberen Strukturierung auf ein gemeinsames Zentrum, die das Sein der 
Formen weiter stabilisiert und diese schließlich "objektiv" seiend erscheinen 
lässt. 

236 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-005 - am 14.02.2026, 23:08:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VON DER TRANSZENDENZ DER FORMEN ZUR EXAKTEN WISSENSCHAFT 

Beschleunigte Objektivierung abstrakter 
Verhältniskategorien 

Die umfassende Beruhigung der W ahmehmungswelt ermöglicht auf der 
anderen Seite die Ausbildung immer allgemeinerer Begriffe, denn erst 
durch diese Fixierung werden nun immer umfassendere Zusammenhänge 
ersichtlich. Der Zugewinn an Ordnung und der infolgedessen gewonnenen 
Freiheit der Übersicht über die verwirrende Vielfalt der Einzelerscheinun­
gen und ihrer verwobenen Bedeutungsstrukturen führt zur fortschreitenden 
Objektivierung von abstrakteren Verhältniskategorien. Die Erscheinungs­
welt nimmt immer "objektiveren" Charakter an, immer allgemeinere For­
men, wie die der Stabilität der "objektiven Ordnung", dann Normen, Werte 
usw. objektivieren sich. Damit ist die Schwelle zum wissenschaftlichen 
Begriff erreicht, der sich als Ausdruck dieser Relationen entfaltet. 

Im mythischen Bewusstsein kann noch alles mit allem identisch gesetzt 
werden und sich der Zusammenhang allen Seins somit in allem als Form 
Wahrgenommenen in vielfältiger Variation konkretisieren. Sukzessive bil­
den sich im mythischen Denken, wie oben beschrieben, immer umfassen­
dere Kausalitätsvektoren, bis schließlich das gesamte Sein an dem zentralen 
symbolischen Fluchtpunkt des Heiligen ausgerichtet ist. Beziehungen ob­
jektivieren sich zwischen den ebenfalls in diesem Prozess erst deutlicher 
auseinander tretenden Formen. Die nunmehr nahezu "versteinerten", aber 
doch nach wie vor auf das noch immer nur unbestimmt-bestimmte Ganze 
erster Ordnung ausgerichteten und entsprechend weiterhin auch untereinan­
der, nur eben kaum mehr bemerkbar variierenden Formen werden im wis­
senschaftlichen Begriff noch weiter fixiert. 

Die zwischen den Formen beobachtbaren Relationen und Beziehungen 
erhalten selbst Bezeichnungen und bilden somit sukzessive die "konkrete", 
zu "Objekten" erstarrte Welt in abstrakten Formeln ab, dabei wird jedoch 
die Distanz zu diesen relativ stabilisierten Formen ständig vergrößert. Im­
mer umfassendere Relationen zwischen diesen Formen lassen sich erken­
nen, was sich erst im Nachhinein als Vorteil für das Gruppenganze und also 
viabei oder als Nachteil und daher als zu verwerfen oder umzuorganisieren 
erweisen wird. Tendenziell aber bedeutet die Wahrnehmung immer umfas­
senderer Zusammenhänge einen stetigen, aber noch verkraftbaren Sensibi­
litätsverlust für die kleinen Variationen, die nach wie vor in den konkreten 
symbolischen Formen stattfinden. Der Bedeutungswandel eines einzelnen 
Objektes, etwa eines Kruges, den dieser im Verlauf der Zeit erfährt, wird 
mehr und mehr zu etwas Akzidentiellem, das dem Krug anhaftet, während 
der Krug aber doch dabei mit sich selbst identisch erscheint. Allmählich 
verblasst der Bedeutungswandel - noch immer vor seinem gänzlichen 
"Verschwinden" durch seinen Bezug auf das Heilige geschützt, der alles 

237 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-005 - am 14.02.2026, 23:08:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

nach wie vor mit einem unbestimmbaren "Mehrwert" auflädt- so sehr, dass 
zwei Seinsweisen immer deutlicher auseinander treten: Das wahre Sein und 
das nur scheinbare, eben akzidentielle Dasein, kündigen sich an. Nur mehr 
die Akzidenzien werden als variierend beobachtet, während sich der tat­
sächlich nach wie vor stattfindende Wandel des Formganzen zunehmend 
der W ahrnehmbarkeit entzieht. Diese sich allmählich andeutende Trennung 
von wahrem Sein und bloß Akzidentiellem bildet dann die Grundlage für 
die modernen wissenschaftlichen Begriffe, die von dem bloß akzidentiellen 
gänzlich abzusehen trachten, um sich nur mehr dem "eigentlichen", dem 
"unveränderlichen" wahren Sein zuzuwenden. 

Der Schritt vom Verblassen des symbolischen Bedeutungsüberschusses 
zur Negation jedes symbolischen Mehrwertes ist jedoch noch immer hoch­
gradig voraussetzungsvoll und insgesamt unwahrscheinlich. Er wird nur im 
Okzident vollzogen, während der Bezug auf ein transzendentes Drittes in 
allen anderen Gesellschaftsformen noch bis heute dafür sorgt, dass alle 
Formen für alle Beobachter stets mehr bedeuten, als sie offen anzeigen. 
Dies ist detaillierter zu begründen, ist es doch dieses - vor dem Hintergrund 
des nunmehr skizzierten Prozesses der Formenkristallisation- vollkommen 
unwahrscheinliche, methodisch (insbesondere durch den Satz vom ausge­
schlossenen Dritten) gesicherte Absehen von sämtlichen Bedeutungsüber­
schüssen der Formen, das, so die zentrale These dieser Arbeit, zur 
sukzessiven und schließlich zur exponentiellen Häufung von Katastrophen­
phänomenen führt. Dazu müssen die Anfänge der griechischen Philosophie 
und der Prozess des Wandels der Transzendenz der Formen bis an die 
Schwelle zur Modeme hin untersucht werden. Obgleich erneut tief in philo­
sophische Fragen eindringend, geht es dabei doch primär um die Genealo­
gie der Modeme, um die Frage, wie sich das philosophische Denken der 
Transzendenz veränderte und welche Folgen dieser Wandel zeitigte, im 
Grunde also weiterhin um eine soziale Anthropologie, nun lediglich mit an­
deren Mitteln. Es geht also gleichsam um eine Soziologie der Philosophie­
geschichte, um die sozialen und zugleich sehr realen Konsequenzen 
philosophischen Denkens für die weitere Entwicklung des Menschen. Die 
Rekonstruktion zum einen der Weise der "praktischen" Auseinandersetzung 
mit der Transzendenz und zum anderen des Wandels der Bedeutung, die der 
Transzendenz im Laufe der okzidentalen Philosophiegeschichte beigemes­
sen wurde, ist entscheidend, wenn es darum geht, die Katastrophe umfas­
send zu begreifen. 

238 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-005 - am 14.02.2026, 23:08:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VON DER TRANSZENDENZ DER FORMEN ZUR EXAKTEN WISSENSCHAFT 

6.3 Der Wandel der Transzendenz seit den 
Anfängen der okzidentalen Philosophie 

Die Anfänge der griechischen Philosophie kennzeichnen einen bedeutenden 
Wandel, der sich bereits in den obigen Ausführungen zur Herausbildung 
des Erkenntnisbewusstseins aus seinen mythischen Grundlagen heraus an­
kündigte. Es ist dies der Beginn der Reflexion über die Grundlagen der Er­
kenntnis, es sind die Anfänge der Ontologie, die sich nun fragend den 
Bedingungen des Seins zuwendet. Die bereits umfassenden Befriedungs­
leistungen der inneren Umwelt haben derart luxuriöse Bedingungen hervor­
gebracht, dass die Versuchung, den Schleier der Sais, der das Unbestimmte 
bisher verhüllte, zu lüften, immer größer wird. Es ist dies die Geschichte 
des Odysseus, der sich dem Gesang der Sirenen aussetzt. Wie Odysseus 
treffen auch die ersten Philosophen noch allerlei V orsichtsmaßnahmen. Die 
Vorsicht nimmt nach dem "Sündenfall", nachdem die Frage nach dem bis 
dahin unbestimmten Grund allen Seins einmal gestellt ist, jedoch kontinu­
ierlich ab. Dies ist im Folgenden nachzuzeichnen. 

Die vorsichtige Frage nach dem Grund des Seins 
bei den ersten Philosophen 

Die ersten griechischen Philosophen dachten im 6. und 5. Jahrhundert 
v.Chr. darüber nach, wie das Werden als möglich begriffen werden kann. 
Gemein ist den Denkern dieser Zeit, dass sie die Antwort auf diese Frage in 
einem Dritten suchten, das weder vergänglich, noch beständig, sondern un­
entstanden, unveränderlich und unvergänglich, also unbestimmt ist: "Dieser 
Gedanke lag den naturphilosophischeil Überlegungen der ionischen Philo­
sophen über ein Ur-Element zugrunde, er leitete die Spekulation der Eleaten 
und führte schließlich zu Theorien wie der atomistischen Konzeption der 
Materie", so Wolfgang Röd (Röd 2000: 20). 

Der Anfang der Philosophie ist zugleich gekennzeichnet durch die Zu­
wendung zur Frage nach den Bedingungen von Erkenntnis, wie es also 
überhaupt möglich sein kann, Aussagen nicht bloß über diesen unbestimm­
ten Grund, sondern ganz allgemein, also über das Sein als Ganzes machen 
zu können. Die beiden Denkrichtungen, die Thematisierung des Unbe­
stimmten auf der einen und die Suche nach den Bedingungen der Erkennt­
nis, also die Frage nach dem Sein auf der anderen, erscheinen in diesen 
Anfängen noch untrennbar miteinander verwoben. Die meisten Interpreten 
dieser Zeit sehen hier jedoch einen bedeutenden Wandel einsetzen, der all­
mählich das Denken aus seinem "mythischen" Grund in eine "rationale" 
Struktur transformiert. Die verwirrende Vielfalt der mythischen Götterwelt 
wurde nach und nach systematisiert und Begründungen und Erklärungen für 

239 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-005 - am 14.02.2026, 23:08:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

bislang Unhirrterfragtes wurden gesucht und gefunden (vgl. ebd.: 35). Doch 
begann diese Suche vor dem Hintergrund des Mythos, eingehüllt in einen 
sympathetischen Schleier. Während bereits der "rationale Geist" sich 
fragend dem Wesen des Seins zuwendet, stand doch noch immer 
unhinterfragt fest, dass alles letztlich seinen Grund in der (unbestimmbaren) 
Götterwelt findet. 

So wird berichtet, dass der als Begründer der griechischen Philosophie 
genannte Mileser Thales (geb. um 620) die Frage nach dem Ursprung der 
Welt gestellt habe (vgl. ebd.: 41). Thales soll die Frage dahingehend beant­
wortetet haben9

, dass alles aus einem bestimmten Stoff entstanden sei: Alles 
sei aus dem Wasser hervorgegangen, doch wie das Wasser wäre auch alles 
andere zugleich voll von Göttern (vgl. Russell 2002: 47). 10 In dieser 
Grundlegung der Philosophie wird gemeinhin noch deutlich das "mythische 
Erbe", identifiziert, alles wird noch anthropozentrisch als belebt gedeutet. 
Man könnte von einem "Panentheismus" sprechen, weil das Göttliche, von 
dem alles ausgeht, das als erste Ursache (causa prima) hinter allem steht, in 
allem zugleich anwesend ist. Bei Thales wird zwar die Frage nach dem 
Grund (Arche) gestellt und mit dem Wasser (dessen letzte Ursache das 
Göttliche ist) beantwortet, zugleich spricht aber aus der physischen Wirk­
lichkeitserfahrung ein Göttliches, von dem alles voll ist. Damit, so Johannes 
Hirschberger, steht Thales symbolisch für den Ursprung der griechischen 
Philosophie, die sich fragend dem "wahren Sein" zuwendet, über dessen 
Eingangstor jedoch der Satz Heraklits stehen könnte: "Tretet ein, auch hier 
sind Götter" (vgl. Hirschherger 1976: 29f). 

Anaximander nahm die Frage nach der Arche ebenfalls auf, beantwortete 
sie jedoch mit keinem bestimmten, sondern durch Einführung eines unbe­
stimmten Stoffes, den er "apeiron" nannte. Apeiron kann sowohl im Sinne 
qualitativer Unbestimmtheit, als auch im Sinne von "grenzenlos" (vgl. Röd 
2000: 42), als das unbestimmt Unendliche oder unendlich Unbestimmte (vgl. 
Hirschherger 1976: 20f.) verstanden werden, ohne dass damit allerdings die 
erste Ursache, also "Gott", direkt thematisiert werden würde. Anaximander 
versucht konsequent alle Ableitungsprobleme dadurch zu überwinden, die 
Arche gänzlich unbestimmt zu denken, um alles Sein aus ihm hervorgehen 
lassen zu können. Das Apeiron wird als etwas Göttliches, Unendliches, 

9 Von Thales sind keinerlei Schriften erhalten, alles, was über ihn und sein 
philosophisches Vermächtnis gesagt wird, ist also späteren Autoren zu ver­
danken und mit entsprechender Skepsis zu betrachten. 

10 Russe! merkt allerdings an, dass angezweifelt werde, ob dieser Spruch 
tatsächlich von Thales stamme (Russe! 2002: 47 FN 2). 

240 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-005 - am 14.02.2026, 23:08:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VON DER TRANSZENDENZ DER FORMEN ZUR EXAKTEN WISSENSCHAFT 

Unsterbliches und Unvergängliches gedacht (vgl. Hirschherger 1976: 21, 
ebenso Röd 2000: 43). 11 

Mit Anaximander setzt zugleich eine Entwicklung ein, die als begin­
nende Mathematisierung des Weltbildes bezeichnet werden kann. Er leistete 
die bedeutende Vorarbeit, an die der Pythagoreismus anschließen konnte. 
Er abstrahierte bereits von der wahrgenommenen Wirklichkeit zu einer geo­
metrischen Konstruktion der Welt: "Die frühen Naturphilosophen waren 
freilich noch nicht imstande, qualitative Bestimmungen tatsächlich auf 
quantitative Verhältnisse zu reduzieren; sie taten aber einen ersten Schritt 
auf einem Wege, der schließlich zur Erklärung von Tatsachen mit Hilfe 
mathematisch formulierter Naturgesetze führte" (Röd 2000: 44), so 
Wolfgang Röd. Doch durchdringt das "Göttliche" noch immer vollkommen 

selbstverständlich alle "Philosophie"; ohne das nunmehr als "Apeiron" be­
zeichnete "Unbestimmte" ließe sich keiner dieser ersten Denker, ließe sich 
die "Mathematisierung des Weltbildes", die nun durch die Pythagoreer vo­
rangetrieben wurde, nicht verstehen. 

Im Pythagoreismus12 kamen einige Motive hinzu, die dem Denken des 
Thales und des Anaximander noch fremd gewesen waren. Neben morali­
schen Lebensregeln (vgl. ebd.: 47) verdankt die Philosophie den Pythagore­
ern vor allem bemerkenswerte Ergebnisse in der Mathematik. Nicht nur der 
vermutlich fälschlicherweise Pythagoras zugeschriebene Lehrsatz ist hier zu 
nennen, von mindestens ebenso großer Bedeutung war wohl die Entdeck­
ung, dass die Intervalle innerhalb einer Tonleiter als Verhältnisse ganzer 
Zahlen ausgedrückt werden können. "Dies veranlaßte die Pythagoreer zu 
einer kühnen Verallgemeinerung: Sie erklärten, die Wirklichkeit als solche 
sei mathematisch bestimmt, ja das Wesen der Dinge bestehe geradezu aus 
Zahlen" (ebd.: 48). So gelangten sie zu der Idee einer umfassenden mathe­
matischen Ordnung der Welt (der "Harmonie der Sphären") und in der 

11 Röd merkt an, dass das Aperion, wenngleich etwas Göttliches bezeichnend, 
nicht als geistiges Prinzip aufgefasst werden dürfe, dass Anaximander es als 
stofflich auffasste (vgl. Röd 2000: 43); der Gegensatz von Materie und Geist 
spielte allerdings zu jener Zeit noch nicht die Rolle, die ihr heute zukommt. 

12 Pythagoras gilt als wesentlich durch den Dichter Orpheus beeinflusst, wobei 
allerdings tatsächlich ungeklärt ist, ob Orpheus tatsächlich ein Dichter war. 
Um seine Erscheinung ranken sich allerlei Geschichten, Bertrand Russen 
nennt ihn daher eine "dunkle und interessante Erscheinung", von der manche 
glaubten, er habe wirklich gelebt (eben als Dichter, Priester oder/und Philo­
soph), andere halten ihn für eine Göttergestalt. Auf jeden Fall wird Orpheus 
zugeschrieben, er habe vieles in die griechische Kultur eingebracht, was einen 
Ursprung in Ägypten gehabt habe, so die Lehre von der Seelenwanderung, 
woraus die Notwendigkeit einer strengen Lebensführung abgeleitet wird (vgl. 
Russe112002: 38-45). 

241 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-005 - am 14.02.2026, 23:08:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

Folge dieser Idee entwickelte sich die Mathematik zu einer unabhängigen 
Wissenschaft (vgl. ebd.). 

Doch auch hier bleibt festzustellen, dass die Mathematik der Pythago­
reer im Sinne des überzeugenden deduktiven Beweises nicht ohne ihren 
Mystizismus zu verstehen ist (vgl. Russell 2002: 51), denn die Zahl tritt 
nicht voraussetzungslos ihren Siegeszug an, vielmehr tritt sie dem Apeiron 
als notwendiges Komplement gegenüber, das die Ionier vernachlässigt hat­
ten. Während Thales und Anaximander stets von dem allen Dingen gemein­
sam zugrunde Liegenden (Arche) sprachen, dabei aber übersahen, dass auch 
die individuelle Einzelart der Dinge nach Erklärungen verlangt, setzten die 
Pythagoreer dem Unbegrenzten (Apeiron) das Begrenzte (peras) gegenüber: 
"Groß, allvollendend, allwirkend und himmlischen wie menschlichen Le­
bens Urgrund und Führerin, teilhabend an allem, ist die Kraft der Zahl [ ... ] 
ohne diese ist alles unbegrenzt, unklar und unsichtbar", so Aristoteles im 
Bericht über die Pythagoreer (Aristoteles: Metaphysik 44 B II, zitiert nach 
Hirschherger 1976: 25). Die Zahl ist nicht minder mystisch aufgeladen als 
das Apeiron, nur in dieser Opposition sind beide auch bei den Pythagoreem 
zu verstehen. Die Zahl zeigt das in diesem Sinne noch immer "mythisch" zu 
denkende Wesen der Dinge an, das Eigentliche, das wahre Sein, das sich in 
den Formen verbirgt. 

Damit wird der bedeutende Schritt der Trennung von wahrnehmbarer 
und gedachter Wirklichkeit in einer zuvor unbekannten Deutlichkeit getan. 
Die tatsächliche Harmonie der Töne wird nun nicht mehr in ihrem wahr­
nehmbaren Klang, sondern in ihrer mathematischen "Reinheit" gesehen, 
nur mehr der Bereich der vernünftig erfassbaren Gegenstände wird nun als 
die "wahre" Wirklichkeit gehandelt, während alles Wahrnehmbare zur blo­
ßen Erscheinung herabsinkt (vgl. Röd 2000: 49). Das "wahre", von den 
Dingen angezeigte, aber in ihnen verborgene Sein lässt im Pythagoreismus 
erstmals das Apeiron, die Bedeutung des Unbestimmten, deutlich verblas­
sen. War bislang das Unbestimmte unhinterfragt der Hintergrund allen 
Seins, auf das alles Seiende bezogen war, verringert sich die Bedeutung des 
Unbestimmten immer weiter, lassen sich die wahren Eigenschaften nun 
besser "aus den Dingen selbst" heraus erklären, dazu bedarf es nicht mehr 
des ständigen Rückgriffes auf das Apeiron. Doch wird das Göttliche noch 
nicht tatsächlich ausgeblendet, es darf noch immer nicht direkt thematisiert 
werden, was notwendig wäre, um es "abschaffen" zu können. Das Göttliche 
ist noch immer "tabu" und damit vor direkter Infragestellung geschützt13

. 

Dennoch ist dieser Schritt ein inkrementaler Schritt auf dem Weg zur Be-

13 V gl. dazu abermals Imhof und Romano, deren zentrale Aussage die ist, dass 
die Fragilität der Modeme gerade aus der Kritisierbarkeit der letzten trans­
zendenten Gründe resultiert (vgl. Imhof/Romano 1996: insbes. 33ff.). 

242 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-005 - am 14.02.2026, 23:08:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VON DER TRANSZENDENZ DER FORMEN ZUR EXAKTEN WISSENSCHAFT 

stimmung des Unbestimmten, des Apeiron selbst, ein Schritt, an den Hera­
klit anschließt. 14 

Gegensätzlichkeit und Einheit des Logos bei Heraklit 

Herakleitos von Ephesos, der wohl um 500 v.Chr. lebte, wird nicht zuletzt 
deshalb "der Dunkle" genannt, weil sein Werk, wohl beabsichtigt"[ ... ] un­
systematisch, sich verbergend vor unberufenen Augen [ ... ] das Wahre in 
einer kurzen, paradoxen und tief stoßenden Wendung als plötzliche Ent­
hüllung zum Ausdruck [ ... ]" (Schilling 1951: 87). bringt, so Kurt Schilling. 
Seine Lehre von der die Wirklichkeit beherrschenden Gegensätzlichkeit 
wirkte schon deshalb weit in die Philosophiegeschichte hinein, weil die 
These, dass die Dinge in jedem Augenblick gegensätzliche Bestimmungen 
hätten, ihm etwa die Kritik Platos und Aristoteles' einbrachte, die darin die 
Aufhebung des Widerspruchprinzips sahen (vgl. Röd 2000: 55). Für die 
vorliegende Arbeit von noch größerer Bedeutung aber war Heraklit als 
derjenige, der überhaupt erst die Bedingungen schuf, von denen her sich das 
Denken dem Sein in einer bis dahin nicht da gewesenen Form zuwenden 
konnte. 

Heraklit unterschied zwei "Seinssphären", die des Alltags der Mensch­
en, die "blind und irrtumserfüllt" (vgl. Schilling 1951: 87) ist, und die 
wahre Welt des Seins, dem Logos, der als letzter Sinn der Welt besteht, und 
der nur dem Philosophen zugänglich ist. Zu sämtlichen Erscheinungen 
denkt Heraklit ein logisches Negativ: Wo Tag ist, muss auch Nacht gedacht 
werden, hell gibt es nicht ohne das logische Gegenstück des Dunkels. Keine 
Erscheinung besteht jemals für sich, sie ist stets auf das Andere, auf ihr Ge­
genteil bezogen (vgl. ebd.: 89). Der Sprachgebrauch der gewöhnlichen 
Sterblichen besitzt nicht die Möglichkeit der Einsicht der Einheit, der Koin­
zidenz dieser Gegensätze, 15 hier wird jedes Ding nur mit seinem eigenen, 

14 Nur in einer Hinsicht ist Xenophanes hier zu erwähnen. War bei den bisher 
erwähnten Philosophen die Ablösung des Denkens aus dem Mythos noch er­
folgt, ohne dass dieser Prozess reflektiert worden wäre, war Xenophanes der 
erste, der sich ausdrücklich von den mythischen Göttervorstellungen distan­
zierte. Xenophanes trug zum Verblassen des Apeiron bei, welches die Ver­
schiebung des Aufmerksamkeitsschwerpunktes hin zu der "sauberen" Unter­
scheidung von wahrem und falschem Sein vorbereitet. Doch knüpfte auch 
Xenophanes noch an das Apeiron des Anaximander an, denn Gott ist, so 
vermutet Wolfgang Röd, auch bei ihm unbeweglich, unentstanden und unver­
gänglich, während er zugleich alles bewegt und alles weiß: "Ein einziger Gott, 
unter Göttern und Menschen am größten, weder an Gestalt den Sterblichen 
ähnlich, noch in Gedanken" (Xenophanes, zitiert nach Röd 2000: 50). 

15 An diesen Gedanken der Koinzidenz schließt im 15. Jahrhundert Nikolaus 
von Kues an, siehe dazu S. 258-262. 

243 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-005 - am 14.02.2026, 23:08:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

privaten Namen, mit einem vereinzelten Wort angesprochen, ohne zu die­
sem einen Namen immer auch den Gegensatz hinzuzudenken, obwohl erst 
beide Formen zusammen "einen wahren Logos bilden" (vgl. ebd.). 16 Für 
Heraklit ist in diesem Sinne Tag dasselbe wie Nacht, Tod dasselbe wie Le­
ben, weil in jedem der beiden Gegensätze das jeweils Andere mit 
gegenwärtig ist, und indem diese Einheit symbolisch bezeichnet wird, "[ ... ] 
wird der gemeinsame Grund der Welt, das Sein selber, offenbar" (ebd.: 
90)17

, das Heraklit ausdrücklich das Göttliche nennt. Der Logos, das 
Weltgesetz, ist das Göttliche, ist die Natur, im stetigen Wandel und in Ge­
gensätzen hin und her gehend alles regelnd, so auch die allen Menschen 
gemeinsame Vernunft, die die Einheit der Gegensätze zu sehen vermag, 
wenn sie über die Verschiedenartigkeit ihrer Anlagen hinwegsähen, so die 
Interpretation Kurt Schillings. 

Schilling merkt nun aber auch an, dass Heraklit sich des Problems wohl 
bewusst gewesen sei, dass der Logos kein reines Denken sein kann, denn 
dieses reine Denken führt immer nur auf ein ewiges, starres Sein, es vermag 
aber die Einheit der Gegensätze (die Koinzidenz) nicht zu erfassen, als die 
Heraklit den Logos verstanden wissen will. Deshalb bleibt Heraklit nicht 
beim reinen Denken stehen, sondern fügt dem Logos immer wieder nicht­
logische Funktionen hinzu:"[ ... ] teils halbsinnliche, wie das Sehen und Hö­
ren mit V erstand, die Wachheit des Geistes, teils absichtlich irrationale wie 
die wortlose Andeutung, die der Herr des Orakels übt, oder das Finden des 
Unerwarteten, der Einfall oder Symbol und Gleichnis" (ebd.: 91). Um den 
Logos derart zu fassen, löst sich für Heraklit die ganze Natur zu Gleichnis­
sen auf, in denen er das Sein als Werden begriff. Dies aber sei, so Schilling 
weiter, etwas gänzlich anderes, als, wie immer wieder behauptet werde, 
dem Sein das Werden gegenüber zu stellen (vgl. ebd.). Mit Heraklit wird 
das Göttliche zum Logos, zur Einheit der Gegensätze, welche als solche 
unbestimmt bleibt, weil diese Einheit nur unter zur Hilfenahme nichtratio­
naler, eben widersprüchlicher Prinzipien oder einer rein metaphorischen 
Sprache, die sich in Gleichnissen ausdrückt und damit "dunkel" bleibt, 
überhaupt in einer sprachlichen Form ausdrückbar ist. 

Das Apeiron taucht bei Heraklit nicht mehr auf. Er ist damit vielleicht 
der erste Philosoph, der für die Frage nach den Ursprüngen keine eigene 
Form mehr annimmt, mit deren Hilfe noch bei seinen philosophischen Vor-

16 "Deswegen sind die Menschen in ihrem Alltag ohnmächtig der Natur gegen­
über, sie sind wie Schlafende, denn sie vergessen von Stunde zu Stunde, was 
gewesen ist; sie sind, wie das Sprichwort sagt, immer abwesend, obwohl sie 
doch dabei sind mit ihrem Reden und Handeln", so Kurt Schilling (Schilling 
1951: 89, Hervorhebung im Original). Schilling bezieht sich hier auf das 
Fragment 34 des Heraklit. 

17 Hier verweist Schilling auf das Fragment 123 des Heraklit. 

244 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-005 - am 14.02.2026, 23:08:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VON DER TRANSZENDENZ DER FORMEN ZUR EXAKTEN WISSENSCHAFT 

fahren das Göttliche thematisiert werden konnte, ohne dieses tatsächlich di­
rekt anzusprechen. Während etwa bei den Pythagoreern das Apeiron als das 
Unbegrenzte, Unendliche, Unbestimmte diente, über das gesprochen wer­
den konnte, ohne die Götter direkt ansprechen zu müssen, das das Göttliche 
zwar symbolisierte, ohne jedoch tatsächlich dieses Göttliche zu sein, 
verzichtet Heraklit auf eine solche Unterscheidung. Bei ihm fließt das 
Göttliche zunehmend mit dem Gottesbegriff selbst ineinander, ist der Logos 

nicht mehr nur Symbol für "Gott", sondern "Gott" selbst. Der letzte Grund 
steht damit nicht mehr hinter allem, sondern ist nun unmittelbarer Untersu­
chungsgegenstand, obgleich - und das ist von entscheidender Bedeutung -
doch noch immer nicht ganz unmittelbar, sondern lediglich metaphorisch; 
tatsächlich beschreibbar ist das Göttliche noch immer nicht, es bleibt das, 
was nicht zu beschreiben, was nur eifahrbar ist. Doch führt nun erstmals 
ein Weg, der freilich nur den Philosophen offen steht, von der Einsicht in 
die Beschaffenheit der Substanzen als widersprüchliche auch zur Einsicht in 
das Göttliche selbst, zurück zur ersten Ursache, von der alles ausgeht. 

Wahres Sein, Nichts und Offenbarung: Das Lehrgedicht des 
Parmenides und der dritte Weg 

Etwa zeitgleich mit Heraklit wirkte derjenige Denker, der für viele den An­
fang der Metaphysik im engeren Sinne markiert: Parmenides von Elea (ge­
storben um 460 v.Chr.). Heraklit vermochte jeden einzelnen Vorgang iso­
liert, dabei jedoch zugleich als Verweis auf das mit diesem Vorgang 
symbolisch angezeigte Ganze des Seins, oder mit den Worten Schillings, 
"[ ... ] das Sein in den Symbolen des Seienden zu betrachten" (Schilling 
1951: 92). Das symbolisierte Eine ist für ihn das Wahre, das jenseits aller 
einzelnen Dinge liegt, die Einheit, die Koinzidenz der aufeinander bezoge­
nen Gegensätze in Bewegung. Auch für Parmenides ist Philosophie der 
Rückgang zu einem allein beständigen Grund der Welt, doch ist für diesen 
dieses Ganze gerade nicht Bewegung, sondern starres Sein, und auch die 
Methode, dorthin zu gelangen, ist, so wird zumindest behauptet, eine an­
dere, nämlich eben das von Heraklit vermiedene reine Denken (vgl. ebd.: 
88). 

Für Parmenides ist das "wahre", das "evidente" Sein das Eine, von dem 
die bloße Meinung, die Empirie (doxa) geschieden ist, er weigert sich, diese 
empirisch-physikalische Welt der ionischen Denker einfach als gegeben zu 
akzeptieren. Parmenides widerspricht den Ioniern: Von den Erscheinungen 
her führe kein Weg zum wahren Sein, nur der Weg des Denkens, so wird 
Parmenides gemeinhin interpretiert, eröffne dem Philosophen die Wahrheit 
(vgl. Habermehl 1995). In diesem Sinne ist mit Parmenides die Grundlage 
einer rationalistisch-zweiwertigen Logik gelegt, die nur entweder Wahres, 

245 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-005 - am 14.02.2026, 23:08:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

das Sein (das was ist), oder Unwahres, das also nicht Sein ist (das was nicht 

ist), zulässt, ein Drittes aber, also jeglichen symbolischen Bedeutungsüber­

schuss, durch den auch Widersprüchliches am gleichen "Gegenstand" mög­

lich wäre, ausschließt (tertium non datur). Weil es sich um einen für die 

weitere Entwicklung des okzidentalen Denkens, insbesondere für den 

Prozess der umfassenden Stabilisierung der symbolischen Formen so bedeu­

tungsvollen Text handelt, lohnt eine kurze Untersuchung, ob diese Inter­

pretation trifft, ob dieser Urtext der zweiwertig-rationalen Logik tatsächlich 

nur von zwei Werten handelt. 

Die Lehre von den zwei Wegen 
Das Lehrgedicht des Parmenides gibt seit jeher den Philosophen Anlass 

zum erbitterten Streit. 18 Der nur fragmentarisch erhaltene Text wirft etwa 

zeitgleich mit Heraklit die Frage nach dem Sein auf, die Frage also, die am 

Anfang aller Metaphysik steht. 19 Mit Heraklit, deutlicher noch mit 

Parmenides, wendet sich das Denken seinen eigenen Grundlagen zu, es 

fragt nun nach seinen eigenen Voraussetzungen, die bislang (auch noch bei 

den Ioniern) noch weitgehend unreflektiert vorgegeben blieben. Das in der 

Homerischen Form des Hexameters verfasste Lehrgedicht des Parmenides 

beschreibt, in aller Kürze zusammengefasst, die von Pferden gezogene Auf­

fahrt des jungen Parmenides zum "großen Tor der Wege von Tag und 

18 Schon Platon sah die Konfliktträchtigkeit des Parmenides. Im Theaitetos lässt 
er Sokrates zu Theodoros sprechen: "Parmenides [ ... ] ist nach dem Horneros 
,ehrenwert mir' und zugleich ,furchtbar'. Denn ich habe Gemeinschaft mit 
dem Manne gehabt, noch ganz jung, da er schon alt war, und es offenbarte 
sich mir in ihm eine ganz seltene herrliche Tiefe des Geistes. Ich furchte da­
her, daß wir teils, was er gesagt hat, nicht verstehen, teils, was er damit ge­
meint, noch viel weiter dahinten lassen werden[ ... ]" (Platon 1967: 150). Auf 
diese Stelle macht Ernst Heitsch aufmerksam, um damit die Hoffuung gering 
zu stufen, dass sich die Frage nach der Bedeutung, die Parmenides mit dem 
Begriff des Seins verband, überhaupt jemals beantworten ließe, wenn schon 
Platon "[ ... ] von Parmenides durch eine Kluft getrennt gewesen zu sein" 
scheint (Heitsch 1970: 3). 

19 Das Lehrgedicht des Parmenides gilt als einer der "Ur-Texte" der Philosophie 
vor allem deshalb, weil sich eben hier in aller Deutlichkeit das Denken dem 
Denken selbst zuzuwenden beginnt, damit also der Übergang von der Frage 
nach der Bedeutung des Seienden zu der Frage nach seinem "Wesen" vollzo­
gen wird. Homer etwa wandte sich noch ganz der Bedeutung von "Ereignis­
sen", selbst noch von "Naturkatastrophen", wie Überschwemmungen und 
Erdbeben zu, ohne aber deren Sein als von dieser Bedeutung gelöst einer ei­
genständigen Untersuchung zu unterziehen. Zu einer Rekonstruktion dieses 
Wandels von der auf Bedeutung gerichteten Beschreibung in der Versform 
des Epos zu einer "historischen" Betrachtung bei den Griechen siehe die sehr 
gut lesbare und aufschlussreiche Schrift Wolfgang Schadewaldts zu den "An­
fangen der Geschichtsschreibung bei den Griechen" (Schadewaldt 1995, hier 
insbes. 118). 

246 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-005 - am 14.02.2026, 23:08:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VON DER TRANSZENDENZ DER FORMEN ZUR EXAKTEN WISSENSCHAFT 

Nacht" (vgl. Fragment B1 nach Heitsch 1995: 10), das ilnn durch Dike als 

Richterin des Rechten geöffnet wird. Pannenides wird dann von einer na­

mentlich nicht genannten Göttin begrüßt und in die Geheimnisse der Wahr­

heie0 eingeführt: "Du sollst aber alles erfahren, sowohl der überzeugenden 

Evidenz unerschütterliches Herz wie auch die Eindrücke der Menschen, die 

ohne evidenten Beweis sind; gleichwohl wirst Du auch das hören, wie das 

Geltende notwendigerweise gültig sein musste durch alle Zeit hin insgesamt 

[ ... ]"(Fragment B1 nach ebd.: 13). 

Die unbenannte Göttin benennt dem Pannenides sodann zwei Wege des 

Untersuchens, sie gibt ihm seine Aufgabe, was für ihn "das zu Denkende" 

sein wird, das,"[ ... ] was fortan in der Geschichte der Wahrheit das anfäng­

lich zu Denkende bleibt" (Heidegger 1982: 21): 

"Der eine, (der da lautet) ,es ist, und Sein ist notwendig', ist der Weg der Über­
zeugung; denn sie folgt der Evidenz. Der andere, (der da lautet), es ist nicht, und 
Nicht-Sein ist notwendig', der ist, wie ich dir zeige, ein völlig unerfahrbarer Weg; 
denn das Nicht-Seiende kannst Du weder erkennen - denn das lässt sich nicht 

verwirklichen- noch aufzeigen" (Fragment B2 nach Heitsch 1995: 15). 

Damit wird das Sein zum Gegenstand der Philosophie, zum Gegenstand der 

Betrachtung, wie etwa Regel meinte21
. Mit diesen zwei Wegen formuliert 

das Lehrgedicht die Grundlagen aller modernen aristotelisch-zweiwertigen 

Wissenschaft, es formuliert nach einer gängigen Interpretation die Beding­
ungen der Wahrheit: Demzufolge ist der erste Weg wahr, weil nur das, was 

ist, gedacht und ausgesagt werden kann, während der zweite Weg darum 

20 Es mache allerdings noch nicht viel Sinn, so Heidegger, die Göttin, von der 
im Lehrgedicht die Wahrheit gehört wird, einfach zur "Göttin der Wahrheit" 
zu personifizieren (vgl. Heidegger 1982: 14). Das griechische a)dlusta, das in 
der Regel mit "Wahrheit" übersetzt, wörtlich aber als "Unverborgenheit" zu 
übersetzen wäre, erschließe sich in seiner Bedeutung nur, "[ ... ] wenn das 
übersetzende Wort ,Unverborgenheit' uns übersetzt in den Erfahrungsbereich 
und die Erfahrungsart, aus dem das Griechentum und im jetzigen Fall der an­
fangliche Denker Parmenides das Wort aJd1usta sagt" (ebd.: 16). So sind auch 
die Versuche anderer Philosophen, der Göttin ihren Namen zu geben, nur in 
ihrem jeweiligen Interpretationszusammenhang zu verstehen, letztlich aber 
bleibt der Name wohl unbestimmt und gerade darin liegt vielleicht die ideale 
Übersetzung verborgen. Verbreitet ist allerdings die Ansicht, die auch von 
Popper vertreten wird, dass es sich einfach erneut um Dike handelt (vgl. 
Popper 1998: 185). 

21 Bei Hege! heißt es wörtlich: "Wenn bei Xenophanes durch den Satz ,aus 
Nichts wird Nichts' das Entstehen, und was damit zusammenhängt oder dar­
auf zurückgeführt werden kann, überhaupt negiert ist, so tritt bei Parmenides 
der Gegensatz von Sein und Nichtsein bestimmter, obgleich noch ohne Be­
wußtsein auf' (Hege! 1971: 286). 

247 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-005 - am 14.02.2026, 23:08:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

notwendig unwahr ist, denn das, was nicht ist, kann notwendig weder 
gedacht noch ausgesagt werden. Allerdings sind beide Wege im mensch­
lichen, alltäglichen "empirischen" Denken und Reden schon immer mitein­
ander verbunden, so Jörg Jantzen, 

"[ ... ]denn indem ein Seiendes bestimmt gedacht und ausgesagt wird, wird es ge­

gen anderes, das es nicht ist, abgegrenzt. Logisch ist die Behauptung von Diffe­
renz (Nicht-Sein) Grundlage der Erfahrungserkenntnis, die das Wirkliche als 

Vieles und Bewegtes sieht und damit schon ein Verhältnis von Sein und Nicht­

Sein als Struktur der Wirklichkeit annimmt" (Jantzen 1988: 514). 

Das Denken des Seins kann also nicht gelingen, ohne das Nicht-Sein zu 
denken, das es somit - logisch - auch gibt. Dieses Problem hatte Heraklit 
noch umgangen, indem er das Sein als Einheit der Gegensätze dachte, wel­
che eben nicht über das reine Denken zu erreichen ist. Wie aber ist das 
wahre Sein, von dem Parrnenides spricht, dann zugänglich? Die Sache wird 
noch schwieriger, weil Parmenides in dem zweiten Teil des Lehrgedichtes 
der bloßen Meinung der "Sterblichen" doch eine Bedeutung eimäumt. Der 
Weg der Benennungen (des Daseins), der in dem tatsächlich ungeteilten, 
undifferenzierten Sein Unterscheidungen vornimmt, ist zwar nicht tatsäch­
lich, wohl aber für die Menschen, die nichts von der tatsächlichen Wahrheit 
wissen, wahr. Dennoch bleibt es bei der Aussage, dass es von dieser Wahr­
heit keinen Übergang zur tatsächlichen Wahrheit des Seins gibt. 

Die Möglichkeit des dritten Weges am Anfang der Philosophie 
Ernst Heitsch zufolge war es zuerst Karl Reinhardt, der zu Beginn des 20. 
Jahrhundert mit der Interpretation hervortrat, dass Parmenides nicht von 
zwei, sondern von drei "Wegen der Forschung" spreche, doch wird, wenn­
schon dieser dritte Weg überhaupt akzeptiert wird, bis heute kontrovers dis­
kutiert, wer oder was mit dem dritten Weg gemeint sei (vgl. dazu Heitsch 
1970: 37 sowie Reinhardt 1916, insbes. 34-36)?2 Diese Diskussion kann 
hier in keiner Weise angemessen dargestellt werden,23 doch bietet Karl-

22 Nach Ernst Heitsch ist dieser dritte Weg in der wissenschaftlichen Diskussion 
sogleich aufgenommen worden, es sei aber bis heute kontrovers geblieben, 
"[ ... ] wer mit dem zweiten und wer mit dem dritten Weg gemeint ist" 
(Heitsch 1970: 37). Hornarm dagegen meint, dass die meisten Gegenwartsfor­
scher bestreiten, dass es einen dritten Weg gäbe (vgl. Rohmann 2002: 19). 
Heitsch gibt in dem Kommentar zu der von ihm übersetzten Version der 
Fragmente des Parmenides explizit Auskunft über die Stellen, an denen sich 
die Hinweise aufzwei bzw. drei Wege finden (vgl. Heitsch 1995: 85ff.). 

23 Einen guten und doch lesbar gehaltenen Überblick zu den zahlreichen, einan­
der oft diametral gegenüberliegenden Positionen, die am Parmenides festge­
macht werden, gibt Christoph Rapp (vgl. Rapp 1997: 101-148). 

248 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-005 - am 14.02.2026, 23:08:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VON DER TRANSZENDENZ DER FORMEN ZUR EXAKTEN WISSENSCHAFT 

Dieter Rohmann (2002) eine Interpretation an, die für diese Arbeit aufge­
nommen werden soll. Die im Lehrgedicht vorgestellte Alternative von zwei 
Wegen ist, wie gesagt, zunächst nur eine scheinbare, denn zu wählen ist an 
sich immer nur der erste der beiden Wege, nämlich der des Seienden (des 
Unverborgenen, das Evidente), weil sich niemand für den zweiten, des 
Nicht-Seins entscheidet. Nur das Sein ist, sonst ist nichts, alles Nicht-Sei­
ende ist bloße doxa, empirische Meinung. Die Menschen aber leben in der 
Welt der Meinungen, denn neben dieser Wahrheit als "göttlichem Weg", 
dem sicheren Wissen, besteht die Möglichkeit des Irrtums, der "Empirie", 
das auf tradierten Ansichten beruht, die daher als wahr gelten. Auch dieser 
Form der "Wahrheit" räumt die unbenannte Göttin eine Bedeutung ein24

, 

weshalb sie dem Parrnenides neben dem ersten Weg auch diesen zweiten 
offenbart: "[ ... ] gleichwohl wirst Du auch das hören, wie das Geltende 
notwendigerweise gültig sein musste durch alle Zeiten und insgesamt [ ... ]" 
(Fragment B1 nach Reitsch 1995: 13).25 Dieser Weg ist also der Weg der 
Menschen, der Weg der "Empirie", oder mit den Worten Reinhardts: "Die 
Menschen haben sich ein Gesetz gemacht, die Welt ist eine Konvention, aus 
einem sanktionierten Irrtum folgerichtig entwickelt"26

, und Rohmann er-

24 Wie Christoph Rapp anmerkt (vgl. Rapp 1997: insbes. 101-104 und 147-149), 
frappiert das Lehrgedicht nicht zuletzt deshalb, weil es sich wohl primär der 
Trennung des "eigentlich Wahren" vom "Falschen", dem Nichtseienden wid­
met, der erste Teil des Lehrgedichtes die Phänomene der wahrnehmbaren 
Welt aber überhaupt nicht belange, während sich der zweite Teil den wahr­
nehmbaren Formen zuwendet, ohne dass aber die Verbindung zum ersten Teil 
eindeutig wäre. Es gäbe die Ansicht, so Rapp, dass das Gedicht zu allererst 
eine Kritik an dem kosmologischen Denken der Vorgänger des Parmenides 
sein sollte, deren Theorien die Entstehung der Welt und der darin enthaltenen 
Einzelphänomene umeflektiert zum Gegenstand haben, und dass das Lehrge­
dicht also "stillschweigend" auf diese Theorien referiere, deren Kenntnis es 
bedarf, um das Lehrgedicht verstehen zu können. Die diesen Theorien 
zugrunde liegenden Annahmen, dass das, was ist, entstanden, diskontinuier­
lich, bewegt usw. sei, seien falsch, wie Parmenides in aller Deutlichkeit zeigt. 
So scheint es, als ginge es in dem Gedicht nicht um eine Bestimmung des 
Verhältnisses von "falschem" und "wahrem" empirischen Wissen, dieses ist 
als solches immer falsch, denn das einzig Wahre ist eben das Sein ohne jegli­
che Unterscheidung. Worum es aber tatsächlich in dem Gedicht geht, bleibt 
wohl Gegenstand der philosophischen Diskussionen. 

25 Hervorhebung hier wie bei Hornarm (Homann 2002: 17), der nach Heitsch 
zitiert. Im Original ohne Hervorhebung. 

26 So legt Reinhardt (Reinhardt 1977: 31) den Schlusssatz des Lehrgedichtes 
aus, der da lautet: "So also sind - nach dem Eindruck (den die Menschen ha­
ben)- diese Dinge geworden und sie sind jetzt und werden von nun an in Zu­
kunft wachsen und vergehen. Die Menschen aber haben ihnen einen Namen 
gegeben, einen bezeichnenden für jedes Ding" (Fragment B 19 nach Heitsch 
1970: 53). 

249 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-005 - am 14.02.2026, 23:08:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

gänzt: "Neben die Wahrheit tritt die in sich geschlossene konsequente 
Hypothese" (Homann 2002: 21). 

Rohmann schlägt nun die Interpretation vor, die beiden Teile des 
Parmenides als zwei verschiedene Wahrheiten zu interpretieren, die durch 
den Mythos als dritten Weg zusammengehalten werden (vgl. ebd.). Das 
Lehrgedicht sei nicht hinlänglich zu verstehen, wenn man es lediglich- ei­
ner "modernen" Logik folgend - nach der Unterscheidung von Sein und 
Nicht-Sein beurteile (vgl. ebd.: 23). Vielmehr spielte für Parmenides der 
Mythos noch eine ganz entscheidende Rolle, die hier zum Ausdruck 
kommt: Es ist die unbenannte Göttin selbst, die den dritten Wert verkörpert, 
die als Unbenannte selbst unbestimmt und doch Bedingung der Unterschei­
dung von Sein und Nicht-Sein bleibt, die sie dem Parmenides offenbart. 
Heitsch hatte die drei Wege derart interpretiert, dass die Vorgabe der Alter­
native zwei er Wege gerade nicht bedeute, dass der eine der beiden Wege 
der richtige, der andere dagegen der falsche sei (vgl. Heitsch 1995: 89). 
Vielmehr ist die Erkenntnis, dass es beide Wege gäbe, der dritte Weg (in 
dem die Gegensätze wie bei Heraklit und später bei Cusanus koinzidieren), 
den die Göttin offenbart, nicht ohne davor zu warnen, den "dritten Weg" zu 
betreten - hier also verstanden als V ersuch, sie selbst in ihrer Göttlichkeit 
noch zu bestimmen: "Denn zuallererst halte Dich von dem Weg des Su­
chens fern" (Fragment B 6 nach Heitsch 1995: 23). 

Die Göttin selbst bleibt "als Weg" unbestimmt, "tabu", und doch 
zugleich Bedingung der beiden Wege, deren ausgeschlossenes Drittes sie 
ist. Weder der eine, noch der andere Weg ist "falsch" oder "richtig", die Er­
kenntnis der Gabelung beider Wege ist das, was wahr ist, in denen Sein un­
geteiltes, unbestimmbares Sein "erster Ordnung" ist. Nur das ungeteilte 
Sein ist wahr, dies aber kann nur offenbart werden, es zu ergründen ist dem 
Menschen nicht möglich, weil er sich nur auf einem der beiden Wege be­
wegen kann; die Erkenntnis der Gabelung selbst kann dagegen nur in einem 
Dritten gefunden werden.27 Damit aber wäre Parmenides zu Umecht als der 

27 Popper freilich sieht zwar lediglich zwei Wege, von denen der eine die "ratio­
nale" Erkenntnis beschreibt, der andere aber den "falschen" Weg, der von den 
Sinnen, von der Empirie ausgeht: "Der Parmenides, den wir kennen, der Au­
tor der zwei Wege, ist einer der radikalsten Rationalisten die jemals eine Er­
kenntnistheorie hervorbrachten. Sein radikaler Rationalismus könnte als 
Intellektualismus oder sogar Logizismus bezeichnet werden. Er mußte diese 
Haltung fast zwangsweise annehmen, nachdem er seine Ablehnung der Sin­
neserfahrung, der Wahrnehmung [ ... ] verallgemeinert hat" (Popper 1998: 
171 ). Im gleichen Artikel aber stellt auch Popper die Bedeutung der Göttin 
heraus (ohne allerdings ihr den "dritten Weg" zuzusprechen), wenn er sagt: 

250 

"Es gibt keinen logischen Weg von der Widerlegung einer Illusion, einer fal­
schen Ansicht- wie dem Zu- und Abnehmen des Mondes -zu der Enthüllung 
der Wahrheit, zu einer wahren Theorie. Es gibt keine logische Brücke, die von 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-005 - am 14.02.2026, 23:08:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VON DER TRANSZENDENZ DER FORMEN ZUR EXAKTEN WISSENSCHAFT 

Vater emer zweiwertigen Logik bezeichnet, die das Dritte ausschließt, 

vielmehr hätte er das Dritte als notwendige Bedingung der Erkenntnis von 

Wahrheit benannt, wäre er also als der Vater einer "dreiwertigen Logik" an 

erster Stelle zu nennen. 

Noch bis in die Scholastik und an die Grenze zur Modeme heran war 

der Gedanke eines allen zugrunde liegenden Dritten, das sämtliche Formen 

mit einem Bedeutungsüberschuss auflud, omnipräsent. Das unbestimmte 

und unbestimmbare Dritte spielte noch lange Zeit darüber hinaus eine be­

deutende Rolle innerhalb der philosophischen Schulen, zuletzt noch als in 

seinem "Handlungsradius" bereits weitgehend eingeschränkter "Gott" oder 

gar als "Weltgeist"28
. Doch bereits in den Werken Platons und Aristoteles' 

zeichnet sich ein für die weitere Entwicklung bedeutender Wandel ab, in 

dem hier der eigentliche Übergang vom mythischen zum modernen Welt­

bild gesehen wird: Die Philosophie drängt unaufhaltsam auf die Bestim­

mung des bislang Unbestimmten, darauf, den Begriff von etwas, das stets 

mehr ist, als es zu sein scheint, mit dem durch den Begriff Bezeichneten, 
Identischen und Bestimmten gleichzusetzen. 

Platons Begegnung der Krise des Normativen 

Platon war ein Kind der Krise. Angesichts des Peloponnesischen Krieges 

(431-404) mit all seinen Normen zerrüttenden Ereignissen und Folgen 

der empirischen Widerlegung zur Wahrheit fuhrt. Und wie er tatsächlich 
selbst gespürt haben mag, ist das bei jeder Entdeckung der Fall: Die neue Ein­
sicht ist ein Geschenk, eine Offenbarung der Götter" ( ebd.: 169). Popper hätte 
daraus den Schluss ziehen können, dass dieses Nichtlogische - als ein Drittes 
-Teil der Parmenidischen Ontologie ist. 

28 Für Hege! ist das, was nach Aufhebung aller Vermittlung noch vorhanden ist, 
das unmittelbare unbestimmte Sein, das innerhalb der Phänomenologie des 
Geistes erschlossen und als reines Wissen zum Anfang aller Wissenschaft 
werden soll: "Das reine Wissen, als in diese Einheit zusammengegangen, hat 
alle Beziehung auf ein Anderes und auf Vermittlung aufgehoben; es ist das 
Unterschiedslose; dieses Unterschiedslose hört somit selbst auf, Wissen zu 
sein; es ist nur einfache Unmittelbarkeit vorhanden" (Hege! 1928: 72, Her­
vorhebungen im Original gesperrt). Der Anfang aller Wissenschaft könne, so 
Hege!, nicht in der Form eines Satzes oder eines Urteils liegen, weil diese 
immer schon vermittelt seien. "So muß der Anfang absoluter oder, was hier 
gleichbedeutend ist, abstrakter Anfang sein; er darf so nichts voraussetzen, 
muß durch nichts vermittelt sein noch einen Grund haben; er soll vielmehr 
selbst Grund der ganzen Wissenschaft sein. Er muß daher schlechthin ein 
Unmittelbares sein oder vielmehr nur das Unmittelbare selbst. Wie er nicht 
gegen Anderes eine Bestimmung haben kann, so kann er auch keine in sich, 
keinen Inhalt enthalten, denn dergleichen wäre Unterscheidung und Bezie­
hung von Verschiedenem aufeinander, somit eine Vermittlung. Der Anfang ist 
also das reine Sein" (ebd: 73, Hervorhebungen im Original gesperrt). 

251 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-005 - am 14.02.2026, 23:08:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

(etwa die Pest von 43029
) für die ethische, noch homerische Tradition, stand 

für Platon, so Jürgen Mittelstraß, die dringliche Aufgabe an, gegen die "Ge­
fahr eines ethischen und erkenntnistheoretischen Relativismus" (Mittelstraß 
1981: 50), der seiner Meinung nach insbesondere von Seiten der Sophisten 
drohte, die Sokratische Frage nach dem Guten zu einer Art ausgleichender 
regulativen Idee auszubauen: "[ ... ] die schwindende Tragfähigkeit morali­
scher Traditionen soll durch den Aufbau eines verläßlichen moralischen 
Wissens anstelle der bloß auf ,Meinung' beruhenden Empfehlungen der 
Sophisten wieder ausgeglichen werden" (ebd.). In vielerlei Hinsicht von 
Parmenides beeinflusst, ja in weiten Teilen des Werkes mit diesem überein­
stimmend, unterscheidet sich Platon in diesem Punkt sehr deutlich von sei­
nem Lehrer: Angesichts des Zerfalles des sich bisher im Zustand der 
Hintergrunderfüllung befindenden, selbstverständlichen und alles durch­
dringenden Wertekanons konnte dieser nun gerade nicht mehr als unhinter­
fragt vorausgesetzt werden. So konnte Platon nicht bei dem parmenidischen 
Einen stehen bleiben, das es nunmehr erst, intellektuell, also kraft der 
menschlichen Vernunft, herzuleiten galt (vgl. Russell 2002: 152). 

Platon ist damit wohl der erste, der der Vernunft mehr zutraut als der 
regulativen Idee des unbestimmten Unbestimmbaren. Für ihn stellte sich 
angesichts erodierender verinnerlichter Normen insbesondere jenes dringli­
che Problem, der Vernunft einerseits eine derart starke Position eimäumen 
zu wollen, dem Menschen damit größere Handlungsgewalt zu verleihen, 
dabei aber zugleich die regulative Idee des unbestimmten Unbestimmbaren 

29 Wie einschneidend die Pest in Athen das Normensystem in Frage stellte, ja 
gänzlich verwarf, zeigt Thukydides beeindruckend: "Diese Krankheitsart war 
furchtbarer, als Worte es beschreiben können; sie befiel jeden mit einer Ge­
walt, die über Menschennatur ging. Auch in Folgendem zeigte es sich deut­
lich, dass sie etwas anderes als die herkömmlichen Krankheiten war: Die 
Vögel und Tiere, die sonst von Leichen fressen, gingen entweder an die vielen 
Unbeerdigten überhaupt nicht heran, oder verendeten, wenn sie davon fraßen" 
(Thukydides 2000: 147f.). Und weiter: "Völlig überwältigt vom Leid und 
ratlos, was aus ihnen werden solle, kehrten sie sich nicht mehr an göttliches 
und menschliches Gebot. Alle Bräuche, an die sie sich früher bei Begräbnis­
sen gehalten hatten, wurden in der allgemeinen Verwirrung erschüttert; jeder 
begrub, wie er konnte. [ ... ] Auf einen fremden Scheiterhaufen legten sie ihren 
Toten, bevor noch die, die ihn aufgeschichtet, dazukamen, und zündeten ihn 
an; andere warfen die Leiche, die sie trugen, auf eine schon brennende oben­
drauf und gingen fort. Auch sonst war die Pest für Athen der Anfang der 
Sittenlosigkeit" (ebd.: 149). "So hielten sie es für recht, das Angenehme mög­
lichst rasch und lustvoll zu genießen, da ihnen ja Leben und Geld gleicherma­
ßen nur für den einen Tag gegeben seien. Sich im Voraus um ein edles Ziel 
abzumühen, war niemand bereit, erschien es ihm doch zu unsicher, ob er 
nicht, ehe er es erreicht, schon ums Leben gekommen sei. Genuss für den Au­
genblick und alles, was dem diente, das galt als schön und nützlich" (ebd: 
150.). 

252 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-005 - am 14.02.2026, 23:08:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VON DER TRANSZENDENZ DER FORMEN ZUR EXAKTEN WISSENSCHAFT 

m ihrer verbleibenden Kraft nicht noch weiter einschränken zu dürfen. 
Während das eine Ganze auch für ihn etwas Göttliches, als unbewegter 
Beweger Unbestimmtes behalten muss, ist zugleich das Wesen, die Idee 
dieses leitenden Göttlichen der Vernunft zugängig zu machen, wozu das 
Unbenennbare doch benannt werden muss. 

Mit seiner Ideenlehre hatte Platon, so Jürgen Mittelstraß, zunächst vor 
allem dem Missstand zu begegnen versucht, 

"[ ... ] daß mit dem die griechische Idee der Geometrie konstituierenden Übergang 
zu theoretischen Sätzen, die sich auf relevante Eigenschaften geometrischer Figu­
ren beziehen, die Frage bislang unbeantwortet geblieben war, welchen Status die 
geometrischen Gegenstände selbst, d.h. die Rede von geometrischen Eigenschaf­
ten, eigentlich haben. Diese Gegenstände sind keine empirischen Gegenstände; 
was aber sind sie dann?" (Mittelstraß 1981: 46, Hervorhebung im Original) 

Für ihn sind eben die Gegenstände der Geometrie nicht die Gegenstände in 

ihrer Erscheinung, als die sie im Zuge der Mathematisierung des Weltbil­
des zunehmend gedeutet wurden, sondern in ihrem Wesen, in dem, was das 
Dreieck zur allgemeinen Form des Dreieckes macht, wohingegen jedes em­
pirisch vorfindbare Dreieck dieser idealen Form niemals absolut entspricht. 
Wie Parmenides unterscheidet Platon also zunächst zwischen einer sinnli­
chen Welt der konkreten Erscheinungen, der Meinungen, die, wie bei 
Heraklit, jeweils etwas von ihrem Gegenteil in sich tragen und der wahren 
Welt der Erkenntnisse, die allein intellektuell erschaut werden kann. Und 
doch muss, wer von einem Dreieck spricht, sich auf einen Gegenstand be­
ziehen, der, wie Platon folgerte, wenn er kein empirisch wahrnehmbares 
Ding ist, ein nur vernünftig erschaubarer Gegenstand sein muss, eine all­
gemeine Entität (vgl. Röd 2000: 106), also eine Universalie, eine Idee die 
den Gedanken des Dreieckes als solchen in dem Beobachter hervorruft. Nur 
diese Idee, also etwa die Idee einer "universalen Katzenheit" ist der Lehre 
zufolge wirklich, während die Katze, die an dieser universalen Idee teilhat, 
doch dieser Wahrheit immer nur in unvollkommener Weise entspricht, eben 
bloß Schatten ist (vgl. Russel 2002: 143). Die Ideen entsprechen den Be­
dingungen, die Parmenides der wahren Wirklichkeit zugeschrieben hatte, 
auch sie sind nicht dem Werden, der Zeit und dem Raum unterworfen, sie 
sind unwandelbar, unentstanden und unvergänglich (vgl. Röd 2000: 109). 
Platon verlegte die Ideen ebenfalls in einen Bereich jenseits der Erfah­
rungswirklichkeit, dachte also alles Seiende auf etwas ganz Anderes bezo­
gen. 

Zugleich galt sein Interesse aber, so die hier mit Jürgen Mittelstraß ver­
tretende Interpretation, der intellektualistischen Neubegründung einer Idee 
des Guten als normativer Leitidee, als Komplement für die seiner Meinung 

253 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-005 - am 14.02.2026, 23:08:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

nach in Auflösung begriffene, unbestimmte und unbestimmbare, transzen­
dentale regulative Idee des "Göttlichen an sich". Dieses Komplement 
musste aber auf das Unbestimmbare rekurrieren, musste dieses also zumin­
dest bedingt, eben als das Gute (hinter dem dann zugleich noch immer das 
Göttliche steht ( vgl. Russel 2002: 151) bestimmen. Um zu zeigen, dass sich 
die geometrischen Ausdrücke nicht auf empirische Objekte, sondern auf 
theoretische Objekte, auf Ideen beziehen, musste Platon eine Vielzahl von 
Ideen annehmen, diese Vielzahl aber musste in der Idee des Guten als ob­
jektives und absolutes Kriterium konvergieren. Während Parmenides wie 
Heraklit die daraus resultierenden Probleme des Verhältnisses von Vielheit 
und Einheit durch das Unbestimmtheitspostulat, also den dritten logischen 
Wert vermieden (eben auf die Bestimmung des Guten und damit auch sei­
nes Verhältnisses zu den empirischen Formen verzichteten), sah sich Platon 
in Folge seines normativ-reformatorischen Anspruches großen begrifflichen 
Schwierigkeiten ausgesetzt. 

Im Parmenides-Dialog (vgl. Platon 1967: 61-102) sieht sich der junge 
Sokrates zunächst gegenüber Parmerndes genötigt, diese Ungereimtheiten 
der Ideenlehre einzuräumen, die sich aus der Frage nach der Teilhabe des 
Einzelnen an der Idee ergaben, ob das Einzelne an der ganzen Idee oder nur 
an einem Teil Anteil habe (vgl. ebd.: 66f.). Dann aber zeigt sich, dass 
Parmenides immer wieder aus den Formen bzw. den Ideen Beispiele ihrer 
selbst, aus der Form der Ähnlichkeit eine verdinglichte Form der Ähnlich­
keit macht, Ähnlichkeit also als empirisches Ding mit allen notwendig zu 
empirischen Dingen gehörenden Eigenschaften interpretiert. In den von ihm 
angeführten Fällen entsteht daher das Problem, dass Teilhabe in der Tat 
Zerstückelung eines Dinges bedeutet, nicht aber die von Platon gemeinte 
Verwirklichung einer Form (vgl. ebd.: 67ff. sowie Suhr 1992: 106). Der 
Fehler liegt also in der Trennung des Einen und Vielen und in ihrer Be­
handlung als Stücke. Im zweiten Teil des Dialoges führt Platon in der Form 
des mündlichen Lehrgespräches praktisch vor, dass das eigentliche Problem 
in der Isolierung von Begriffen, von Ideen liegt, der gekonnte Umgang mit 
den Begriffen diese Probleme dagegen nicht aufkommen ließe (vgl. 
Martens 1995: 685). Formen sind nicht als materiell-empirische Dinge an­
zunehmen, nicht als Einzelnes, sondern als wiederholbare Form, als Allge­
meines, so Martin Suhr. Dieser fragt dann: 

"Aber worin liegt dieses Allgemeine? Wenn das, was ein Tisch ist, dadurch defi­

niert wird, daß er eine bestimmte Funktion für uns hat, daß wir ihn in bestimmter 

Weise für die Befriedigung bestimmter Bedürfuisse gebrauchen, liegt das Allge­
meine offenbar in der wiederholbaren Struktur der Situation, in unseren Gewohn­

heiten, bestimmte Zwecke zu verfolgen, in unserer Reaktion auf bestimmte 

Formen, die diesen Zwecken genügen, in unseren Erwartungen, nach bestimmten 

254 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-005 - am 14.02.2026, 23:08:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VON DER TRANSZENDENZ DER FORMEN ZUR EXAKTEN WISSENSCHAFT 

Formen Ausschau zu halten. Das, was Platon die Form [oder den Begriff, M.V.] 
des Tisches nennt, ist also ein bestimmtes Muster von Aktivitäten auf Seiten des 

Tischlers oder auf Seiten des Benutzers" (Suhr 1992: 110). 

Die Ideen wären demnach für Platon dynamische W esenheiten an sich, die 
ihre Bedeutung zum einen aus den ihnen gegenüberstehenden Substanzen 
beziehen, denen sie selbst Bedeutung verleihen, wie zum anderen aus dem 
transzendental Unbestimmten, zugleich aber als Gutes bestimmten und der 
Vernunft zugänglichen göttlichen Ganzen. Tatsächlich ist also auch die 
platonische Metaphysik auf ein transzendentales Unbestimmtes ausgerich­
tet, das sich in der Idee des Guten und durch dieses in allen Ideen aus­
drückt, damit bleiben Ideen dynamisch auf Anpassung an Umweltvaria­
tionen ausgerichtet. Zugleich steigt jedoch das der Vernunft zugängliche 
Gute nunmehr zur eigentlichen Kraft auf. Gegenüber dieser Kraft kann sich 
das Göttliche dann nicht mehr lange behaupten, ihr ist es auf kurz oder lang 
zwangsläufig ausgesetzt. 

Aristoteles' Trias von Zahl, Grenze und Unbegrenztem 

Selbst für Aristoteles stellte sich nicht die Frage, wie das Sein schlechthin 
intellegibel begriffen werden könne, noch meinte er, Prinzipien allein aus 
der Erfahrung ableiten zu können, die ihm das Sein als Ganzes erschlossen, 
obgleich er gegenüber Platon die Bedeutung der Wahrnehmung hervorhob. 
Auch und gerade Aristoteles fand im Göttlichen die letzte Ursache, in dem 
als unbewegtem Beweger alle Naturphänomene zusammenfielen. Gerade 
Aristoteles lieferte für die christliche Scholastik die bedeutende neue In­
terpretation von "Gott", die diesen nicht mehr in der Abkehr von der 
Erfahrungswelt, sondern gerade "im rationalen Durchgang durch die Er­
fahrungswelt" erkennt, ihn aber zugleich nicht als in der Erfahrung wahr­
nehmbar denkt (vgl. Höffe 198lb: 78) "Gott" wird bei Aristoteles erstmalig 
als Bedingung der Möglichkeit genannt, die Erfahrungswelt als Einheit zu 
denken: "Als erster Beweger alles Bewegten ist er - auf die Weise eines 
höchsten Zwecks allen Begehrens - der haltgebende Grund der gesamten 
Natur" (ebd.). Für Aristoteles ist "Gott" das Unbestimmte, in dem alles 
Daseiende zusammenfließen kann, weil in ihm die Widersprüche, be­
ginnend mit der Frage nach der ersten Bewegung, aufgehoben sind, sie also 
wie bei Heraklit und Parmenides koinzidieren. Erst daran anschließend 
stellt sich für ihn die Aufgabe der Logik, das Sein als das Wahre im Sinne 
des Wißbaren zu erkennen (vgl. ebd.: 81). 

255 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-005 - am 14.02.2026, 23:08:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

Allerdings entwirft Aristoteles in der Schrift "Kategorien"30 eme 
Klassifizierung alles Seienden, nach der zunächst Substanzen (erste Sub­
stanzen, Einzelsubstanzen) und Nichtsubstanzen (zweite Substanzen, Arten 
und Gattungen) voneinander unterschieden werden. Substanzen sind ge­
genüber den Nicht-Substanzen keiner anderen Sache bedürftig, sie dienen 
vielmehr als Subjekte bzw. Träger für alles andere, das demgegenüber als 
Nicht-Substanz bezeichnet wird, weil es eben eines anderen bedarf, einer 
Substanz, der sie als Eigenschaft zugerechnet werden kann (vgl. Rapp 
2001: 147). So ist der einzelne Mensch Substanz und damit zugleich Träger 
für Nicht-Substanzen wie etwa der Eigenschaft der Klugheit, des Geizes, 
aber auch der Gattung Mensch usw. Das bedeutendste Merkmal der ersten 
Substanzen ist, dass sie kontextual unabhängig sind, dass sie also in jeder 
Situation und zu jedem Zeitpunkt derselbe Gegenstand bleiben, während 
ihre akzidentellen Eigenschaften kommen und gehen (vgl. ebd.: 150). Da­
mit unterscheidet sich Aristoteles, obgleich der Unterschied bei gerrauerer 
Betrachtung seiner und der Lehre Platons wieder verschwimmt31

, für den 
hier interessierenden Gesichtspunkt deutlich von der Ideenlehre Platons, 
dass eben den Substanzen selbst nunmehr unveränderliche Eigenschaften 
zukommen, er dieses Ideale, unabhängig von Zeit und Raum Gleichblei­
bende nicht mehr in einer eigenständigen Realitätsschicht sucht, sondern 
die Ideen sozusagen in den Substanzen selbst findet. Platon stellte den Be­
zug zur alles umfassenden "göttlichen Transzendenz" über die Ideen ver­
mittelt her, das alles einigende transzendentale Transzendente bildete den 
letzten Bezugspunkt alles Seienden und Nichtseienden, aus dem heraus al­
les überhaupt seine Bedeutung erst bezog. Jedes Ding bezieht seine Bedeu­
tung in jedem Augenblick aus etwas Anderem, aus einer Idee. 

Auch für Aristoteles bildet "Gott" als der unbewegte Beweger als Ur­
sprung aller Bewegung den haltgebenden Grund der gesamten Natur, doch 
tritt das Unbestimmte mit ihm32

, spätestens aber in seiner Wirkungsge-

30 Siehe dazu allgemein das Buch Rainer Thiels (2004): "Aristoteles' Katego­
rienschrift in ihrer antiken Kommentierung". 

31 Die Diskussion, ob Aristoteles tatsächlich als der große Widersacher Platons 
bezeichnet werden kann, entzündet sich wohl in erster Linie an der Problema­
tik, dass Aristoteles in der Kategorien-Schrift eine zumindest auf den ersten 
Blick der in der späteren Metaphysik vertretenen Position widersprechende 
Vorstellung von ersten und zweiten Substanzen vertritt, die deren Verhältnis 
gerade umzukehren scheint. Das Problem soll und kann hier nicht abgehandelt 
werden. Hier interessiert allein, wie Aristoteles auf die Geschichte der philo­
sophischen Idee der Transzendenz wirkte. 

32 Man muss wohl besser sagen, dass das Unbestimmte wieder in den Hinter­
grund verlegt wird, aus dem es erst nach Parmenides hervorgetreten war, mit 
dem bedeutenden Unterschied allerdings, dass sich die Form des Unbe­
stimmten nach diesem "Sündenfall" der Nach-Parmenidischen Philosophie, 
die sich dem unbestimmten Transzendenten reflektierend zugewendet hatte, 

256 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-005 - am 14.02.2026, 23:08:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VON DER TRANSZENDENZ DER FORMEN ZUR EXAKTEN WISSENSCHAFT 

schichte, in den Hintergrund, tritt mit Aristoteles an die Stelle des Unbe­
stimmten die (prinzipiell bestimmbare) Substanz als der gemeinsame 
Bezugspunkt für alle Bedeutungen von "seiend": 

"Von Seiendem spricht man einerseits, weil es sich um Substanzen handelt, ande­

rerseits, weil es sich um Affektionen von Substanzen handelt oder weil es der 

Weg zur Substanz oder Vergehen oder Privation oder Qualität oder Schaffendes 
oder Erzeugendes der Substanz oder von etwas im Bezug auf Substanz Ausge­

sagten ist oder die Vemeinung von etwas von diesem oder von der Substanz 

(deswegen sagen wir ja auch, das Nichtseiende sei nichtseiend)" (Aristoteles: 
Metaphysik 1003b, 6f., zitiert nach Rapp 2001: 155). 

Aristoteles verwirft die Vorstellung Platons, das Allgemeine, die Arten und 
Gattungen, seien gesonderte Ideen als "hybride und überflüssige Konstruk­
tion", so Ottfried Höffe: "Denn [ ... ] allgemeine Gegenstände [seien M.V.] 
zwar denknotwendig. Mit Kants ontologischem Argument vergleichbar, 
ließe sich aber aus dieser Denknotwendigkeit nicht auf die Existenz 
schließen" (Höffe 1981b: 80). Aristoteles erachtete die Ideen als denknot­
wendig, stritt jedoch zugleich deren Existenz als für sich seiende Entitäten 
ab, das Allgemeine lässt sich seiner Ansicht nach vielmehr als Abstraktion 
aus der Wahrnehmung des Seienden begreifen, es ist die Form, die allen Er­
scheinungen einer Art gemeinsam ist (vgl. Röd 2000: 157). Damit verkehrt 
sich die Problematik Platons, von Ideen als Substanzen sprechen zu müs­
sen, dabei aber Teilhabe im oben erläuterten Sinn zu meinen, in ihr Gegen­
teil, zur Problematik Aristoteles', allgemeine Gegenstände annehmen zu 
müssen, ihnen aber zugleich eine tatsächliche Existenz abzusprechen. 
Aristoteles' Weg aber eröffnet dem Logos, verstanden gleichermaßen als 
Vernunft, ihrer Artikulation in der Sprache und deren Sinn, die Möglich­
keit, "[ ... ] das Seiende als das anzusprechen, was es ist und warum es ist" 
(vgl. Höffe 1981b: 81). Die Aufgabe des Logos liegt nunmehr im angemes­
senen Zur-Erscheinung-bringen des Seienden und seiner Gründe, sie liegt in 
der Wahrheit, die sich dem Logos in der Korrespondenz von Denken und 
Sache offenbart. Die Sätze vom Widerspruch und vom ausgeschlossenen 
Dritten sichern dieses Denken gegen Herakliteische oder Platonische 
Relativierungen der Substanz ab.33 Nicht die eigenständig seienden Ideen 

nun für alle Zeiten geändert hatte. Es kann nie wieder zum umeflektierten, 
unbestimmten, transzendenten Hintergrund werden, nachdem es sich der Ver­
nunft einmal gezeigt hat. 

33 Der Satz vom Widerspruch ist nach Aristoteles der fundamentalste und si­
cherste aller Grundsätze, denmach "[ ... ] ist es nicht möglich, daß dasselbe 
demselben in derselben Beziehung zugleich zukommt und nicht zukommt", es 
"[ ... ] ist[ ... ] nicht möglich, daß es ein Mittleres zwischen den beiden Glie-

257 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-005 - am 14.02.2026, 23:08:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

richten die Dinge in ihrer Bedeutung auf das allem zugrunde liegende 
unbestimmte Transzendente, auf das göttliche Prinzip aus, das "Telos", das 
diese Verbindung herstellt, die Zweckmäßigkeit eines Organismus etwa, 
liegt nun von Anbeginn an im Organismus selbst. Diese innere Zweckmä­
ßigkeit, die "Entelechie", steuert die Entwicklung des Keimes bis zu seiner 
vollendeten Form (vgl. Röd 2000: 159). So ist auch die aristotelische Natur 
letztlich auf ein göttliches Prinzip als höchsten Zweck bezogen. Schließlich 
bleibt Aristotels Platon nahe: Aristoteles Antwort auf die Frage, wie "Gott" 
bzw. die göttliche Substanz als unbewegter Beweger letztlich diesen Zweck 
setzt, also bewegen kann, ohne selbst bewegt zu sein, bleibt höchst idealis­
tisch: "Gott" bewegt"[ ... ] wie ein Geliebtes", so Rapp, "nicht als mechani­
sche Ursache, sondern als ein Zweck oder Ziel (telos)" (Rapp 2001: 173). 

Mit Platon und Aristoteles hat sich die Bedeutung der Transzendenz der 
Formen in unterschiedlicher Weise gewandelt. Beide Philosophen haben 
aber die Vorarbeit geleistet, dass in ihrer Nachfolge die Formen ihren Be­
deutungsüberschuss, ihren Unbestimmtheitscharakter verlieren konnten, die 
Vorarbeit für einen nie zuvor da gewesenen fundamentalen Paradigmen­
wandel also, waren Formen doch bislang stets mehr als bloßes "Ding". Der 
mit Thales markierte Beginn der Reflexion über die Bedingungen des Seins 
führte unweigerlich in Richtung auf die Bestimmung des unbestimmten 
Transzendenten, das sämtliche Formen mit einem Bedeutungsüberschuss 
auflud und sie davor bewahrte, als bloße für sich objektiv seiende Substan­
zen gedeutet zu werden, die sie niemals waren. Dennoch dauert es nach 
Thales noch etwa zwei Jahrtausende bis das Transzendentale tatsächlich als 
bestimmt gedacht, bis "Gott" tatsächlich für tot erklärt wurde. 

Substanz oder Koinzidenz der Gegensätze: 
Thomas von Aquin und Nikolaus von Kues (Cusanus) 

Thomas von Aquin zählt zumindest auch deshalb zu den bedeutendsten 
Personen innerhalb der abendländischen Philosophiegeschichte, weil er den 
metaphysischen Gehalt der platonischen und auch der aristotelischen Lehre 
mit der des Christentums zusammenführte. In seinem kurzen, zu seinem 
Frühwerk gehörenden Traktat "Über das Seiende und das Wesen" (De ente 
et essentia, entst. etwa 1252-1255, vgl. Elders 1988: 103) unterscheidet 
Thomas zwei Arten von Substanzen, die zusammengesetzte und die einfa­
che Substanz: Das Wesen der zusammengesetzten Substanz umfasse Form 
und Materie, das Wesen der einfachen Substanz jedoch nur Form, woraus 
zwei weitere Unterschiede entstünden. Das Wesen der zusammengesetzten 

258 

dem des Widerspruchs gibt" (Aristoteles: Metaphysik 1005b 19, zitiert nach 
Röd 2000: 157). 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-005 - am 14.02.2026, 23:08:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VON DER TRANSZENDENZ DER FORMEN ZUR EXAKTEN WISSENSCHAFT 

Substanz könne sowohl als Ganzes als auch als Teil bezeichnet werden, 
"[ ... ] bei einem einfachen Dinge aber, welches eben seine Form ist, kann 
als Wesen immer nur das Ganze bezeichnet werden, weil dort außer der 
Form nichts anderes vorfindlieh ist, das gewissermaßen eine Form auf­
nähme" (Aquin 1965: 46). Diese einfache Substanz sei also bloßes Sein, 
ohne dass irgendetwas von diesem Sein verschieden gedacht werden könne, 
dieses Sein vertrüge "[ ... ] keinerlei Beifügung eines unterscheidenden 
Merkmales, weil es dann sofort nicht mehr Sein, sondern ein Sein und 
überdies irgendeine Form wäre [ ... ]" (ebd.: 48). Dieses Sein könne es also 
auch nur einmal geben und so folgert er: "Demnach müssen auch die Geis­
ter aus Form und Sein bestehen und ihr Sein von einem ersten Seienden her 
haben, welches nur Sein ist. Dieses aber ist die erste Ursache, d.h. Gott" 
(ebd.: 50). 

Thomas von Aquin zufolge sind alle Lebewesen beseelt und in ihrer 
Form von "Gott" erschaffen. Die gesamte christliche Lehre wird also von 
ihm, an die aristotelisch-griechische Tradition anknüpfend, auf eine reine 
Idealität (einfache Substanz) transzendental ausgerichtet, deren Wesen von 
allem Wandel frei ist, während der Mensch sich Gottes Ansichten anzunä­
hern vermag. Form und Substanz werden aufeinander in einem Dritten, Un­
bestimmten, transzendenten Transzendentalen (als Bedingung ihrer Mög­
lichkeit) bezogen, ohne ineinander überführbar zu sein, doch führt Thomas 
von Aquin eine deutliche Trennung zwischen "zusammengesetzten Sub­
stanzen" und "einfachen Substanzen" ein, wie sie der christlichen Einheits­
lehre bis dahin unbekannt war. Diese Unterscheidung ist die Voraussetzung 
für eine undogmatische Herangehensweise an die Substanzen, Voraus­
setzung also für die moderne Wissenschaft. 

Dennoch hielt sich die Vorstellung der Unüberführbarkeit von Form 
und Materie, also der Glaube an die Unbestimmbarkeit des Ganzen, mehr 
oder weniger, sich gegenüber allen Angriffen behauptend, noch bis an die 
Schwelle zur Neuzeit. Auch knapp einhundert Jahre nach Thomas galt noch 
für Nikolaus von Kues (auch Cusanus, 1401-1464), dass der Mensch das 
Ganze des Seins zwar in Annäherung, niemals aber vollständig erfassen 
könne. Die Welt als Ganze sei ein Geistesprodukt, so Cusanus: Die Welt 
"an sich" Produkt des unendlichen Geistes Gottes, die Welt "für uns" Pro­
dukt des endlichen menschlichen Geistes (vgl. Stallmach 1989: 44). Die 
Welt der menschlichen Formen ist vom Menschen selbst geformt. Die Welt 
an sich aber habe "Gott" nach dem Vorbild der Zahl erschaffen, weshalb 
der Mensch mittels der von ihm selbst erschaffenen Mathematik und der 
gewöhnlichen Logik als Verstandesmittel sich der göttlichen Welt, der 
Harmonie der Zahlen, annähern (conjectura) könne (vgl. Scheidrake 2002: 
40). "Wie Gott die absolute Seiendheit (entitas absoluta) ist, die alles Sei­
enden Ineinsfaltung ist, so unser Geist jener unendlichen Seienden Bild 

259 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-005 - am 14.02.2026, 23:08:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

[ ... ]" (Cusanus: "Ideota de mente", zitiert nach Stallmach 1989: 44.) so 
Cusanus. Doch ist es dem Verstand unmöglich, das Ganze zu erblicken, der 
menschliche Verstand bleibt stets in den Grenzen des menschlichen Geistes 
gefangen (entia rationis): 

"Der Verstand ordnet die sinnlichen Eindrücke, indem er sie bestimmt. Diese Be­

stimmtheiten müssen gegeneinander abgesetzt sein. Die Funktion des Verstandes 
ist daher nur möglich, wenn er Gegensätze schafft und bestehen lässt. Das gegen­

satzlose Unendliche kann er innerhalb seines Gesichtskreises nicht zulassen, weil 

es sich seinem Prinzip des gegensatzbezogenen Bestimmens nicht unterwerfen 
lässt" (vgl. Flasch 1978: 259), 

so fasst Kurt Flasch die Worte Cusanus' zusammen. "In" der Vernunft aber 
kann dem Menschen Einsicht in die Einheit des durch den Verstand Ge­
schiedenen, die "Koinzidenz der Gegensätze" ( coincidentia oppositorum) 
gelingen (vgl. Flasch 2001: 22ff.). In der Vernunft fallen die Gegensätze 
zusammen, die sich aber gerade darin dem Verstand entziehen. Die unend­
liche göttliche Einheit ist dem V erstand unzugänglich, weil sie "einigende 
Einheit" (unitas uniens) ist, eine "dynamisch-komplikative Einheit" (vgl. 
Stallmach 1989: 109), welcher"[ ... ] eigentümlich [ist, M.V.] (unitatis con­
ditio est), das Seiende aus sich zu entfalten (explicare entia), da sie das Sein 
( entitas) ist, das in seiner Einfachheit das Seiende entfaltet ( entia compli­
cans)" (Cusanus: "De coniecturis", zitiert nach Stallmach 1989: 109). Die 
unendliche Einheit sei also für Cusanus, so Kurt Flasch, "[ ... ]nicht die ein­
fache Wurzel der Gegensätze", vielmehr stehe die göttliche Einheit "[ ... ] 
über dem Zusammenfall der Gegensätze" (Flasch 1978: 259, Hervorhebun­
gen im Original), sie ist also nicht mit dem Begriff "Vernunft" zu versehen, 
sondern Voraussetzung der Vernunft. Die Vernunft lässt sich wiederum 
bloß durch den Verstand denken, sie zu denken ist stets schon Differenz, ihr 
Vollzug aber ist Einheit, in ihr ist das Sein als Ganzes ungeteilt. 

Mit der Koinzidenzlehre widersprach Cusanus dem Aristotelischen Satz 
vom ausgeschlossenen Dritten. Gegensätzliche Bestimmungen könnten 
demnach durchaus an einem und demselben Ding vorkommen, doch wären 
diese Gegensätze durch ein gleichberechtigtes drittes Prinzip zu verbinden, 
während sie voneinander getrennt gedacht bleiben müssten (vgl. Flasch 
2001: 1 02): "In diesem dritten Prinzip, in der gleichwesentlichen Verbin­
dung, fallen die Widersprüche (contradictoria), also nicht nur die konträren 
Gegensätze (contraria), zusammen, bevor sie in Zweiheit und Gegensatz 
auseinandertreten" (vgl. ebd.: 104). Vor jeder Verstandestätigkeit besteht 
Einheit der Gegensätze, das unendliche Göttliche ist ohne jede Trennung, 
erst der menschliche Verstand zieht in seine Wahrnehmungswelt jene 
Grenzscheiden ein: 

260 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-005 - am 14.02.2026, 23:08:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VON DER TRANSZENDENZ DER FORMEN ZUR EXAKTEN WISSENSCHAFT 

"Der Löffel hat außer der Idee in unserem Geist kein weiteres Urbild[ ... ]. Dabei 
ahme ich nämlich nicht die Gestalt irgendeines Naturdinges nach. Solche Formen 
[ ... ] kommen allein durch menschliche Kunst zustande. Meine Kunst besteht 
darum mehr im Zustandebringen als einem (bloßen) Nachahmen geschaffener 
Gestalten, und darin ist sie der unendlichen Kunst ähnlicher" (Cusanus: "Ideota de 
mente", zitiert nach Stallmach 1989: 45). 

Wenngleich der V erstand nicht anders kann als zu trennen, kann doch der 
Bezug auf ein verbindendes Drittes die Einheit des Geschiedenen wieder 
herstellen. Mit dieser Neubestimmung des Verhältnisses von Formen und 
ihrer Verbindung in einem gemeinsamen unbestimmten Ursprung meinte 
Cusanus, die Physik aufvollkommen neue Grundlagen gestellt zu haben, so 
Kurt Flasch: "Das neue Wissen geht davon aus, daß ein metaphysisches 
Prinzip nicht den Teilungsmodi seiner Principiata unterliegt. Es steht vor 
deren Auseinandertreten in die Gegensätzlichkeit" (Flasch 2001: 106). In 
diesem metaphysischen Prinzip fänden diese Gegensätze daher "logisch" 
wieder zusammen, in allen Formen wäre demnach das Unteilbare zugleich 
mit anwesend. Auf diese Weise hoffte Cusanuns, dass sich die seit Platon 
und Aristoteles bestehenden Streitigkeiten um das Verhältnis von Form und 
Substanz überwinden ließen (vgl. ebd.: 132) Die aufeinander prallenden 
Gegensätze versuchte er mit Hilfe mathematischer und geometrischer Er­
kenntnis zu überbrücken. Die mathematischen Gegenstände seien endlich 
und könnten das Unendliche niemals erreichen, doch wären sie Anhalts­
punkte, nach denen das Unendliche "erschlossen" werden könne; die Un­
endlichkeit, also die Formlosigkeit selbst sei zwar nicht zu begreifen, wohl 
aber kann der Geist über diese "belehrt" werden. 

Cusanus steht damit an der Schwelle zur Neuzeit als ein Denker in der 
Parmenidischen und Herakliteischen Tradition, der das Unendliche, das Un­
bestimmte als Einheit der Gegensätze, als das Unbestimmbare schlechthin 
begreift. Doch schon kurze Zeit später setzte Giordano Bruno an die Stelle 
der Unendlichkeit Gottes die "Unendlichkeit der Natur" (vgl. Wemer 1995: 
632). Von der Möglichkeit der Annäherung an das göttliche Unendliche bis 
hin zum festen Glauben an die Bestimmbarkeit der "Natur" war es offenbar 
nur mehr ein kleiner Schritt. In der gesellschaftlichen Situation im 14. und 
15. Jahrhundert war der Glaube ohnehin insgesamt geschwächt. Die über­
kommenen antiken Strukturen waren im Zuge der Völkerwanderungen zer­
stört, die große Pest in Europa zwischen 1347 und 1352, der hunderijährige 
Krieg (1337/39-1453) um die französische Krone verschärften das Theodi­
zeeproblem, Bauernrevolten waren zwischen dem 13. und 15. Jahrhundert 
verbreitet, der Handel, auch der Fernhandel (Hanse) und damit der Aus­
tausch (auch kultureller Art) mit anderen Gesellschaften nahm bedeutend 
zu, selbst die Kirche wurde ökonomisiert (Ablasshandel); alles in allem be-

261 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-005 - am 14.02.2026, 23:08:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

fand sich Europa seit dem 12. Jahrhundert in einem umfassenden Wandel, 
ja in einer umfassenden Krise, so Immanuel Wallerstein: "Diese Krise war 
[ ... ] auch auf kulturellen Ebenen spürbar. Die mittelalterliche christliche 
Synthesis erlebte vielfältige Angriffe in all den Formen, die später als die 
ersten Regungen des ,modernen' westlichen Denkens bezeichnet werden 
sollten" (Wallerstein 1986: 46).34 Diese Krise ließ zwei Entwicklungsoptio­
nen einander als gleichwertige gegenübertreten: Restauration, also Wieder­
herstellung der Lehre von der Unantastbarkeit des Göttlichen nach der 
Lehre Cusanus' oder "endgültige" Abwendung von "Gott". Vor dem Hin­
tergrund dieser Krise traten Galileo Galilei und dann Rene Descartes auf die 
Bühne der Wissenschaft. 

Erreichbarkeit der "Natur" und Negation der Transzendenz: 
Galileo Galilei und Rene Descartes 

Galileo Galilei (1564-1642), der die Physik zuerst in der Form der aristote­
lischen Scholastik kennen lernte, wird bald zu deren erbittertem Gegner und 
bricht aus der Denkweise einer allumfassenden Naturphilosophie aus (vgl. 
Heckl 1995: 300). Die Infragestellung der aristotelischen Physik, wohl vor 
allem durch Cusanus, sowie die Aufwertung der Mathematik waren Bedin­
gungen der Möglichkeit dieser Loslösung des Galilei von seinen scholasti­
schen Anfängen. Galilei erscheint nach dieser Betrachtung als "Vollstreck­
er" eines in jeder Hinsicht logisch zu erfolgenden Schrittes. Er ist derjenige, 
der, von der philosophischen Tradition der Untersuchung des Verhältnisses 
von Substanz und Form befreit, die allgemeine Unruhe im wissenschaft­
lichen Diskurs zur grundlegenden Neuformulierung des Heliozentrischen 
Weltbildes nutzen kann, und er ist derjenige, der sie nutzt. Im 14. und 
beginnenden 15. Jahrhundert wurden die überkommenen Weltbilder derart 
gründlich von allen Transzendenzen befreit, bis sie schließlich im Laufe des 
16. Jahrhundert offen für eine neue Synthese waren (vgl. Fischer 1983: 36). 
So lautet denn das berühmte Zitat, das diese Loslösung Galileis von den 
philosophisch-theologischen Altlasten am deutlichsten zu kennzeichnen 
vermag: 

"Die Philosophie steht in jenem großen Buch geschrieben, das uns ständig offen 
vor Augen liegt (ich spreche vom Universum). Aber dieses Buch ist nicht zu ver­

stehen, ehe man nicht gelernt hat, die Sprache zu verstehen, und die Buchstaben 

kennt, in denen es geschrieben ist. Es ist in der Sprache der Mathematik geschrie­

ben, und die Buchstaben sind Dreiecke, Kreise und andere geometrische Figuren. 

34 Siehe dazu bei Wallerstein (1986) auch die ergiebige Analyse der Bedingun­
gen, die zu dieser Krise auf gesellschaftlich- und ökonomischer Ebene geführt 
haben, sowie der Folgen, die die Krise nach sich zog. 

262 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-005 - am 14.02.2026, 23:08:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VON DER TRANSZENDENZ DER FORMEN ZUR EXAKTEN WISSENSCHAFT 

Ohne diese Mittel ist es dem Menschen unmöglich, ein einziges Wort davon zu 
verstehen; ohne sie ist es ein vergebliches Umherirren in einem dunklen Laby­

rinth" (Galilei 1623: 631-632). 

Zwar geht auch bei Galilei die mathematische Ordnung auf "Gott" zurück, 
in diesem Sinne schließt er an Cusanus an und bleibt mit der antik­
christlichen Tradition verbunden. Doch geht der Gedanke der Uner­
reichbarkeit des Absoluten in den dazwischen liegenden gut 150 Jahren 
verloren. Für Galilei ist das Buch der Philosophie von "Gott" in der 
mathematischen Sprache geschrieben, um vom Menschen entziffert werden 
zu können. Nicht die Annäherung an das göttliche Unendliche ist mehr das 
Ziel, sondern die absolute Erkenntnis der (damit auch endlichen) Natur. 
Wieder ist es zunächst nur eine graduelle Verschiebung, die beide Positio­
nen voneinander trennt. So sagt Galilei: 

"Obwohl es zwecklos ist, die wahre Natur der Sonnenflecken erkennen zu wollen, 

können wir doch einige ihrer Eigenschaften erkennen, etwa Ort, Bewegung, Ges­
talt, Größe, Helligkeit, Veränderung, Entstehung und Auflösung. Die Erfassung 

dieser Eigenschaften wiederum versetzt uns in die Lage, auch über andere und 

kontroversere Qualitäten der Natursubstanzen nachzudenken und unseren Blick 
auf das höchste Ziel allunserer Bemühungen zu richten: auf die Liebe zum göttli­

chen Schöpfer. Es bestärkt unsere Hoffuung, daß uns auch das Erfassen aller an­

deren Wahrheiten, die in ihm, der Quelle allen Lichts und der Wahrheit sind, 
vergönnt sein wird" (Galilei 1957: 114). 

"Gott" verblasst damit wieder mehr und mehr zum bloßen Hintergrund35
, 

der kaum einer Erwähnung bedarf. 
Es ist kaum jemals sinnvoll zu sagen, dass der eine oder der andere 

Autor für einen epochalen Umbruch "verantwortlich" gewesen wäre. Stets 
sind die diskursiven Felder der Zeit Bedingung dafür, dass eine Leistung, 
und ist sie auch noch so bedeutsam, überhaupt auf ein interessiertes Publi­
kum trifft, das diese zu würdigen weiß. Viele andere Faktoren spielen eine 
Rolle. Auch verändert sich die Bedeutung von Autoren im Nachhinein, je 
nach dem "Zeitgeist", aus dem heraus sie betrachtet werden. Entsprechend 
könnte Rene Descartes sicher nicht sagen, dass er derjenige gewesen sei, 
mit dem das Mittelalter sein Ende und die Neuzeit ihren Anfang genommen 
hätte. Auch wären, um eine solche Aussage zumindest plausibel werden zu 
lassen, vielfältige ergänzende Erläuterungen notwendig, es wären zudem 

35 Dieser Hintergrund bleibt aber als solcher noch immer selbstverständlich, er 
verschwindet noch immer nicht ganz. 

263 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-005 - am 14.02.2026, 23:08:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

weitere bedeutende Personen, etwa Isaac Newton oder Francis Bacon36 oder 
noch andere zu nennen. 

In dieser Arbeit steht jedoch nicht die Bewertung der einzelnen heran­
gezogenen Personen an, sie will auch keine Geschichte der Wissenschaften 
schreiben, es geht ihr lediglich um den exemplarischen Nachweis, dass ein­
setzend mit der antiken Philosophie ein bedeutender Wandel stattgefunden 
hat, ein Wandel der Bedeutung, die der Frage nach dem Verhältnis von Teil 
und Ganzem, von Substanz und Form beigemessen wurde. Diese Diskus­
sion ist keine rein akademische, sondern eine weit in das Denken und Han­
deln ganzer Epochen hineimeichende. Hinter der Diskussion steht die Frage 
nach der Form, in der Gesellschaften sich selbst in ein Verhältnis zum Sein 
setzen, nach der Bedeutung ihrer selbst, nach dem Sinn des Seins, nach ih­
rem Verhältnis zu dem der "V erstandestätigkeit" Unzugänglichen, ihrer ins­
gesamt unbestimmbaren Umwelt. 

Bis in das Denken Cusanus' hinein ist der Gedanke der Teilhabe des 
Teiles an einem unendlichen Ganzen zentral. Das Ganze, das als solches 
niemals abschließend bestimmt ist, steht in einem wie auch immer gearteten 
Verhältnis zum Teil, wodurch das Teil seine Form, seinen Sinn erhält. Ob 
diese Form nun immanent, also als aristotelische Psyche oder von außen, 
als Idee an die Substanz herangetragen wird, bleibt belanglos in Hinsicht 
auf die Sinnfrage, denn in beiden Fällen ist die Transzendenz auf ein Drit­
tes, sinnstiftendes und Formen als symbolische markierendes Moment noch 
gegeben. Die umwälzenden sozialen Veränderungen hatten die Frage nach 
diesem transzendenten Dritten derart grundsätzlich aufgeworfen, dass nun 
auch die Grundlagen selbst zur Diskussion standen. Erstmals zumindest in­
nerhalb der modernen Zeitrechnung stand nicht mehr allein die Frage nach 
dem Verhältnis des Teiles zu seinem Ganzen zur Diskussion, mit Rene 
Descartes (1596-1650) wurde nun zeitgleich zu der Zerstörung des helio-

36 Für Lorraine Daston ist es Bacon, der als radikaler Reformer angetreten sei, 
die "zentralen Lehren der aristotelischen Naturphilosophie zu zerstören", der 
gerade in außernatürlichen Erscheinungen eine Herausforderung für die Wis­
senschaften sah: Die Naturphilosophie müsse sich nicht nur Einzeldingen 
überhaupt, sondern gerade den außernatürlichen Erscheinungen zuwenden 
(vgl. Daston 2003: 49). "Auf diese Weise also fielen im Verlauf des 16. und 
17. Jahrhunderts die außernatürlichen Phänomene sozusagen aus dem fast 
übernatürlichen Extrem des Vorzeichens in das beinahe natürliche Extrem der 
Tatsache im Baconsehen Sinne. Sie hatten ihre Karriere als Inbegriff des Zei­
chens begonnen und wurden schließlich unwiderruflich , bedeutungsfrei'. Der 
entscheidende Schritt auf dem Wege dieser erstaunlichen Verwandlung war 
die Neutralisierung der außernatürlichen Phänomene", so Daston (ebd.: 51). 
Meines Erachtens war diese Neutralisierung allerdings nicht Ursache, sondern 
Teil des andauernden Prozesses, dessen entscheidende Phase bereits in die 
Homerischen Zeit und der klassischen Zeit der griechischen Antike zu datie­
ren ist. 

264 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-005 - am 14.02.2026, 23:08:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VON DER TRANSZENDENZ DER FORMEN ZUR EXAKTEN WISSENSCHAFT 

zentrischen Weltbildes durch Galilei offen die Frage gestellt, ob dieses Ver­
hältnis überhaupt für die menschliche Existenz von Bedeutung sei. Der ra­
dikale Zweifel des Descartes wendet sich, eimnal aufgeworfen, schon 
innerhalb seines eigenen Schaffens sofort gegen sich selbst, er entfaltet 
noch in seinem eigenen Werk eine eigene Dynamik, von der die nachfol­
gende Philosophie und Sozialgeschichte sich nicht mehr lösen konnte. 

Die Mathematik, die in der Renaissance weiter an Bedeutung gewann, 
erhielt durch die ökonomische Entwicklung zusätzlichen Auftrieb. Der 
Handel, insbesondere in den sich entfaltenden Städten, hier wiederum vor 
allem der Hanse, stellte neue Anforderungen auch an die Wissenschaften. 
Die ersten Universitäten förderten den wissenschaftlichen Austausch und 
trugen - wie der schleichende Bedeutungsverlust der Kirche - zu einer 
grundlegenden Abkehr von der mittelalterlichen Scholastik und einer Hin­
wendung zur antiken Philosophie bei. Schon der Gedanke, dass die Natur 
ihrem Wesen nach mathematischer Struktur sei, wie er zuerst von den Py­
thagoreem, dann für die Modeme von Kepler und Galilei formuliert wurde, 
trug den Keim zur Infragestellung der Notwendigkeit eines anderen ein­
heitlichen Prinzips neben der rationalen Mathematik in sich. Descartes 
führte diesen Gedanken der zentralen und vorrangigen Bedeutung der Ma­
thematik bis an ihr radikalisiertes Ende: Die Struktur der Außenwelt ist 
ihrem Wesen nach mathematischer Art, und zwischen ihr und dem 
mathematischen Denken des menschlichen Geistes besteht eine natürliche 
Harmonie (vgl. Djiksterhuis 1983: 451). 

Doch wird diese Idealisierung der rationalen Mathematik erst durch den 
zweiten Aspekt der Cartesianischen Philosophie umwälzend für die Philo­
sophiegeschichte: durch den radikalen Zweifel ("doute universel"), denn 
erst in dieser Kombination löst sich die Sinntranszendenz grundlegend 
aur,37 Zunächst beabsichtigte Descartes, wie er selbst sagt,"[ ... ] alldas als 
völlig falsch [zu, M.V.] verwerfen, wofür ich mir nur den geringsten Zwei­
fel ausdenken könnte, um zu sehen, ob danach nicht irgendeine Überzeu­
gung zurückbliebe, die gänzlich unbezweifelbar wäre" (Descartes 1997: 
53). Dieser Zweifel führte, wie Winfried Weier feststellt, Descartes den ent­
scheidenden Schritt über den bereits in der Tradition Ockhams und 
Montaignes angelegten allgemeinen Zweifel an der Wahrhaftigkeit der 
Erscheinungen hinaus (vgl. Weier 1988: 110). Descartes stellte nicht mehr 
allein die Frage, ob die Erscheinungen mit dem übereinstimmen, was sich 
der "naiven" Anschauung darbietet, ob diese von "Gott" gegebenen Ideen 
den Objekten in der Außenwelt direkt korrespondierten. Sein entscheiden-

37 Siehe hierzu und im Folgenden den hervorragenden Text von Winfried Weier 
zur "Grundlegung der Neuzeit" (vgl. Weier 1988, darin insbes. 109ff. zur 
"Auflösung der Sinntranszendenz"). 

265 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-005 - am 14.02.2026, 23:08:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

der Schritt liegt in der"[ ... ] grundsätzlichen Annahme der Möglichkeit un­
eingeschränkter Sinnwidrigkeit, d.h. nicht nur Sinnfremdheit, sondern 
Sinngegensätzlichkeit" (ebd.: 111. Im Original kursiv). Er hält es also für 
möglich, dass die bisher unhinterfragt angenommene letzte Instanz, wie 
auch immer sie beschaffen sei, nicht gelte. Diese Radikalität führte schon 
Descartes selbst in große Erklärungsnöte, etwa hinsichtlich der Frage nach 
der Geltung des Zweifels, wenn doch alles grundsätzlich anzweifelbar 
wäre. Doch "[ ... ] alle nachträglichen Bemühungen Descartes ', diesen Ge­
danken wieder zu entschärfen und so in gewisser Weise diesen Schritt wie­
der rückgängig zu machen, ändern [ ... ] nichts daran, daß er nicht mehr wie 
noch Ockham die Möglichkeit absoluter Sinnwidrigkeit ausschließt [ ... ]" 
(ebd.). Damit, so Winfried Weier, rüttelt Descartes in uneingeschränkter 
Weise "[ ... ] an der Metaphysik des Sinndenkens, an der Vorstellung eines 
Denken und Sein übergreifenden Sinnhorizontes, an dem beide Bereiche 
teilhaben[ ... ]" (ebd.: 112). 

Für den hier zu behandelnden Zusammenhang sind die Bemühungen 
Descartes, sich des Sinnhorizontes doch wieder zu vergewissern, den er ja 
benötigt, um doch den Zweifel selbst rechtfertigen zu können, von weniger 
großer Bedeutung. Durchaus ist zu bemerken und festzuhalten, dass der 
"Sinnhorizont" auch mit Descartes nicht auf einen Schlag abhanden kommt, 
dazu ist er, wie alle Denker seiner Zeit, in den überkommenen Seins- und 
damit Denkregionen viel zu tief verankert. Im Cartesianischen Denken 
nehmen die beiden Gottesbeweise eine zentrale Position ein. Dennoch 
kennzeichnet Descartes diese Zäsur des erstmaligen qualitativen Umschlags 
der Fragestellung. Er hat, wie kein anderer vor ihm, 

"[ ... ] den Gedanken an einen Sinn, der sich in den verschiedenen heterogenen 

Seinsbereichen in analoger Weise verwirklicht und an dem die verschiedenen Sei­

enden gemäß ihrer Fassungskraft teilhaben, als Urvoraussetzung des Denkens, als 
Urpostulat des Philosophierens, als nicht beweisbare, eben nur aufweisbare Voraus­

setzung des Denkens zutiefst zu erschüttern und aufzugeben gesucht" (ebd.: 114). 

Der Cartesianische Dualismus von "res cogitans" als denkender und "res 
extensa" als ausgedehnter Sache, formuliert das Geist-Seele Problem unter 
veränderten Vorzeichen neu. Einheit finden beide nun nicht mehr in der 
Transzendenz, sondern in dem Subjekt selbst: "Cogito ergo sum", das "ich 
denke, also bin ich" braucht "Gott" nicht, der - als "Betrüger" entlarvt -
diesen Beweis nicht zu erbringen vermag. Descartes wird damit zum 
"geistigen Vater" des Materialismus, indem er der res extensa jegliche un­
mittelbare Verbindung zur res cogitans abspricht, deren ganzes Wesen es 
auf der anderen Seite ist, zu denken, womit zugleich der moderne Subjekti­
vismus geboren ist. Die bisherige Einheit von Substanz und Form bricht auf 

266 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-005 - am 14.02.2026, 23:08:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VON DER TRANSZENDENZ DER FORMEN ZUR EXAKTEN WISSENSCHAFT 

in zwei einander gegenüberstehende "Substanzen", deren Zusammenspiel 
zwar wiederum in einer letztlich auf "Gott" zurückgehenden Harmonie be­
gründet liegt. Für die sich abzeichnende Ausdifferenzierung des wissen­
schaftlichen Betriebes und der bereits sich vollziehenden Trennung von 
Kirche und Wissenschaft bedeutet dieser Dualismus jedoch die Trennung 
der Aufgaben. Mechanismus und Subjektivismus erforschen nun je eigene 
Bereiche, und die Frage nach deren Zusammenhang wird der Theologie 
überlassen, während die Frage nach den Bedingungen des Lebendigen da­
mit erstmals überhaupt virulent wird. War das Leben trotz Platon und 
Aristoteles noch mehr oder weniger unhinterfragt als von, in und durch 
"Gott" gegeben gedacht, verlangte es nun nach einer dem neuen Weltbild 
angemessenen, also naturwissenschaftlich begründbaren Erklärung, der sich 
jede Disziplin einzeln zuwendete, ohne mehr die Frage nach dem Ganzen 
zu stellen. Erstmals erschien eine materiale Welt am Horizont der neuen 
Wissenschaften, bestehend aus unveränderlichen, transparenten, nach Ge­
setzen beschreibbaren und nach dem Vorbild der mathematischen Ratio­
nalität geformten Substanzen ohne jeglichen Verweisungsüberschuss. Es 
erschien eine Welt aus Formen, die nicht mehr eingebunden sind in einen 
sie übergreifenden Zusammenhang, denen sich nun die Welt des Sozialen 
als kategorisch Anderes ohne Verbindung gegenübergestellt sieht. 

6.4 Von den Anfängen der okzidentalen 
Philosophie zum Phänomen der Katastrophe 

Bis an die Schwelle zur Neuzeit, dies wurde in diesem Kapitel gezeigt, 
blieben alle bereits hochgradig stabilisierten Formen der menschlichen 
Wahrnehmung eingebunden in einen übergreifenden Zusammenhang. Diese 
Transzendenz der Formen machte es unmöglich, irgendetwas als bloß für 
sich seiend zu behandeln, stets ist das, was sich zeigt, zugleich ein anderes, 
das sich verbirgt. Der sympathetische Zusammenhang aller wahrgenomme­
nen Formen war seit jeher die Bedingung dafür, dass sich nichts dauerhaft 
entgegen dem "Auftrag zum Überleben", der Vorgabe der Grenzerhaltung 
zwischen Form und Umwelt hatte entwickeln können. Schwerwiegende 
Fehlentwicklungen waren unwahrscheinlich, weil sich ständig alles an 
Umweltveränderungen anpasste, während zugleich sich viable Formen ent­
falten und relativ stabilisieren konnten, die insgesamt "Luxurierung der Le­
bensverhältnisse" bedeuteten; Bedingungen entstanden also, welche die 
Entwicklung organischer Formen bis hin zum Menschen ermöglichten. 

Dem Heiligen kam dabei eine ganz besondere Bedeutung zu: Es schuf 
besonders günstige Bedingungen dafür, dass sich weitaus komplexere Zu­
sammenhänge als zuvor entfalten konnten. Höhere Komplexität von Grup-

267 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-005 - am 14.02.2026, 23:08:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

pen ist deshalb unwahrscheinlich, weil mehr Organisationsnotwendigkeiten 
dauerhaft gesichert sein müssen, weil also mit steigendem Komplexitäts­
grad ein höheres Maß an Stabilität erforderlich ist, während zugleich doch 
das Organisationsganze ständig mit unvorhersehbaren Umweltveränderun­
gen zu rechnen hat und mit diesen umgehen können muss. Das Heilige 
vermochte diese beiden, auf den ersten Blick unvereinbaren Ansprüche, 
miteinander in insgesamt für die weitere Entwicklung günstiger Weise zu 
vereinbaren. Es ermöglichte die Ausrichtung eines größer werdenden Grup­
penzusammenhanges entlang eines einzigen zentralen Vektors, es verrin­
gerte also die Reibungsflächen innerhalb der Gruppe und es stellte die 
Techniken, mit Hilfe derer die in jedem Gruppenzusammenhang wirkenden 
Zentrifugalkräfte gebändigt werden konnten. Gleichzeitig sicherte es 
sämtliche Formen gegen eine totale Erstarrung ab, welche den Verlust der 
Fähigkeit bedeutet hätte, ständig auf Umweltveränderungen, also auf un­
bestimmte Gefahren in höchstmöglichem Maß eingestellt zu sein. 

Das Heilige als Bezugspunkt aller Formen war die Bedingung der 
Möglichkeit, dass etwas bloß es selbst und zugleich ein anderes sein konnte; 
wahrgenommene Formen können nun für den Alltag Substanz und in der 
Auseinandersetzung mit dem Heiligen Symbol sein, durch das hindurch die 
Umwelt zu dem Menschen spricht, ohne dass die Form dochjemals auf eine 
der beiden Bedeutungen zu reduzieren wäre. Dinge können jetzt umfassen­
der denn je als für sich seiend genommen werden, ohne doch den konkreten 
Umweltbezug, ihre Historizität zu vergessen. Mit der Trennung zwischen 
Wissenschaft und Theologie insbesondere durch Descartes aber wurde es 
erstmals in der Geschichte des Menschen möglich, Formen gänzlich unab­
hängig von ihren konkreten Entstehungsbedingungen zu denken und als 
solche entsprechend zu behandeln. Etwas kann nun bloße Substanz sein, 
klar, rein, unveränderlich, mit sich selbst über die Zeit identisch, durch Ge­
setze beschreibbar, man kann es zerteilen, analysieren, wieder zusammen­
setzen, es bleibt doch dasselbe Objekt, dasselbe Ding; dieses Ding, dieses 
Objekt spricht nicht mehr, es ist nur mehr tote Sache. 

Die Fragilität der frühen wissenschaftlichen Objekte 

Allerdings bleibt diese, nach dem Vorbild der Zahlen und dem Analogie­
schluss auf die Welt der "wahren" Formen gewonnene Vorstellung ein bis 
heute nie wirklich erreichtes Ideal. Zwar folgten auf Descartes zwei Jahr­
hunderte eines positivistischen szientistischen Enthusiasmus, aus dem her­
aus auch die Soziologie sich mit Auguste Comte (1798-1857) konstituierte; 
ein Zeitraum, in dem der Glaube überwiegt, die Welt als Ganze würde sich 
nun immer umfassender positiv bestimmen lassen, je weiter sich der 

268 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-005 - am 14.02.2026, 23:08:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VON DER TRANSZENDENZ DER FORMEN ZUR EXAKTEN WISSENSCHAFT 

Mensch von seinen Idolen befreit, die seine Wahrnehmung trübten.38 Wie 

Steven Shaper und Sirnon Sheffer aber gezeigt haben, war im 17. Jahrhun­

dert alles andere als klar, wie die neue Wissenschaft letztlich aussehen 

würde (vgl. Shapin/Schaffer 1989).39 Immanuel Kants "Kopernikanische 

Revolution" im Jahr 1787 erschütterte dann das sich erst im Entstehen be­

findliche objektive Weltbild bereits wieder in seinen Grundfesten mit der 

Überlegung,"[ ... ] ob wir nicht in den Aufgaben der Metaphysik damit bes­

ser vorankommen, dass wir annehmen, die Gegenstände müssen sich nach 

unserem (sie!) Erkenntnis richten[ ... ], anstelle wie bisher zu versuchen, die 

Erkenntnis nach den Gegenständen zu richten" (Karrt 1995: 25, B XVI­

XVII). 
Die Anfänge der Industrialisierung brachten auch von politisch-gesell­

schaftlicher Seite die auf der Basis der neuen Wissenschaft gewonnenen Er­

rungenschaften wieder in Verruf. Bis zum ausgehenden 19. Jahrhundert 

wurden die auftretenden Widersprüche zwischen den gerade erst gewonne­

nen "Objekten" und "Tatsachen"40 durch Uminterpretation zu retten ver­

sucht (so insbes. Nagel 1991: 122f.).41 Ein Jahrhundert lang rangen so die 

38 Dass der Mensch sich von den die Wahrnehmung trübenden Idolen befreien 
müsse, um zur wahren Erkenntnis zu gelangen (vgl. Bacon 1982), forderte be­
reits Francis Bacon an der Schwelle zum 17. Jahrhundert. Auguste Comte war 
gut zweihundert Jahre später der Meinung, absolute Begriffe im Sinne letzter 
Ursachen würden sich zwar nicht finden lassen, es sei daher sinnlos, den Ur­
sprung des Weltalls ermitteln und die inneren Ursachen erkennen zu wollen. 
"Statt dessen suchen wir, deren Gesetze durch gemeinsamen Gebrauch der 
Vernunft und der Beobachtung zu entdecken [ ... ]", so Comte (Comte 1974: 
2). 

39 Steven Shapin und Sirnon Schaffer (1989) rekonstruieren die Auseinanderset­
zungen zwischen dem Naturphilosophen Boyle und dem politischen Philoso­
phen Hobbes als Kampf um die Erfindung einer Wissenschaft. Im Zuge dieses 
Kampfes konstituiere sich symmetrisch die Welt des Politischen, der Levia­
than, die Macht und auf der anderen Seite die Welt der Natur, der objektiven 
Dinge, der Mechanismen, so Bruno Latour, der die Schrift von Shapin und 
Schaffer in den deutschsprachigen Diskurs eingebracht hat. Dieser Konstituie­
rungszusammenhang aber werde im Verlaufe des 17. Jahrhunderts zuneh­
mend verdeckt, bis schließlich der Ursprung der Welt der Wissenschaften 
unsichtbar werde, Natur also als geschichtslos dem Menschen gegenüber trete 
(vgl. Latour 2002b). 

40 Zur Geschichte von "Objekten" und Tatsachen empfehle ich das Buch "Wun­
der, Tatsachen und Beweise. Zur Geschichte der Rationalität" von Lorraine 
Daston (vgl. Daston 2003). Daston, die ihre eigene Arbeit als eine "histori­
sche Epistemologie" bezeichnet (vgl. ebd.: 15), beschreibt darin sehr detail­
reich und informativ die vielen miteinander wechselwirkenden Faktoren, die 
allesamt den historischen Charakter von "Rationalität" hervorheben. 

41 Es gäbe"[ ... ] viele empirische Brüche, die man wegwerfen muß um ein rei­
nes konstantes Phänomen zu erhalten [ ... ]", so Johann Wolfgang Goethe in 
seinen naturwissenschaftlichen Schriften (vgl. Goethe 1998: 24, vgl. hierzu 

269 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-005 - am 14.02.2026, 23:08:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

"objektiven" und die individuell-subjektiven, ja "genialen" Kräfte des 
menschlichen Geistes miteinander um die Vorherrschaft, bis schließlich, 
wie bereits zweihundert Jahre zuvor alles Göttliche, nun alles Subjektive aus 
der Wissenschaft verbannt wurde (vgl. Daston 2003: 116ff.). Die Wissen­
schaft zog sich in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhundert in das Labor zu­
rück42 im Glauben, dadurch Natur "objektiver" erkennen zu können, befreit 
von den Vernureinigungen subjektiver Wahrnehmung - Lorraine Daston 
spricht diesbezüglich von der "aperspektivischen Objektivität" (vgl. ebd.: 
127ff.).43 

Damit aber erhöht sich zugleich der Legitimationsdruck auf die "objek­
tive", auf die "exakte" Wissenschaft, die nun jeden Fehler und jede Unge­
nauigkeit immer offensichtlicher selbst zu verantworten hat.44 Nun gerät die 
wissenschaftliche Objektivität selbst unter Druck, wovon auch die "harten" 
Naturwissenschaften nicht verschont bleiben. 1905 präsentierte Albert 
Einstein seine berühmten fünf Artikel, mit denen er die Grundlagen nicht 
nur der Relativitätstheorie, mit der das Newtonsehe Weltbild erschüttert 
werden sollte, sondern auch der Quantentheorie legte. Nur wenige Jahre 
später zeigte diese Quantentheorie, dass die folgerichtige Anwendung der 
"Naturgesetze" zu Widersprüchen führte. Max Planck hatte gezeigt, dass 
Energie nur in diskreten Energiequanten emittiert und absorbiert werden 
kann. Dieser Gedanke aber ließ sich nicht in den überlieferten physikalischen 
Rahmen integrieren. (vgl. Reisenberg 1987: 3-5). Wemer Reisenbergs Un­
schärferelation wies nach, dass in einer experimentellen Anordnung nicht 
zugleich der exakte Ortswert und der exakte Impulswert, also die Bewe­
gungsrichtung und Geschwindigkeit eines Teilchens bestimmt werden kön-

auch den Artikel von Lorraine Daston [1999: 22], die diese Stelle bei Goethe 
nennt). 

42 Siehe dazu Peter Weingart (2003: 68): Im Labor erlangt die Wissenschaft des­
halb eine neue Qualität, weil sie die interessierenden Phänomene auswählen, 
variieren und reproduzieren kann -und weil sie alljene Aspekte, die in einem 
gegebenen Augenblick nicht interessieren, ignorieren kann. Dieses reduktio­
nistische Vorgehen, das Abstrahieren von Kontexten (d.h. der ,natürlichen' 
Umwelt), von Zeit und Ort, und die Manipulation der Objekte, erwies sich als 
außerordentlich erfolgreich bei der Suche nach Naturgesetzen. Eine wesent­
liche Voraussetzung und Bedingung des Erfolgs war dabei die Trennung von 
der Gesellschaft [ ... ]". 

43 Die "Geschichte der Objektivität", die Daston (2003) vorgelegt hat, skizziert 
die langen Kämpfe, die unser heutiges Bild von der Wissenschaft ergaben. 

44 Der wissenschaftlichen Objektivität ergeht es damit nicht anders als allen 
"Ideologien", die gerade in der Phase ihrer höchsten Wirksamkeit mit Neben­
effekten konfrontiert wird, die sie nun selbst zu verantworten hat, um schließ­
lich ihre Unfahigkeit dazu eingestehen zu müssen. Dies haben Kurt Imhofund 
Gaetano Romano hervorragend gezeigt (vgl. Imhof/Romano 1996, insbes. 
170ff.). 

270 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-005 - am 14.02.2026, 23:08:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VON DER TRANSZENDENZ DER FORMEN ZUR EXAKTEN WISSENSCHAFT 

nen. Niels Bohrs Konzept der Komplementarität revolutionierte die Physik 
mit der Hypothese, dass einige Phänomene sich grundsätzlich nicht durch 
einzelne, sondern nur durch zwei einander ausschließende Erklärungen 
zusammen himeichend erklären ließen (vgl. Esfeld 1998 insbes. 284f.). 

Die realen Konsequenzen des "Mythos" vom idealen Objekt 

Alles in allem hat es das eindeutige, bestimmte, von allen kulturellen Ein­
flüssen freie Objekt in den okzidentalen Wissenschaften nie gegeben. Dabei 
unternahm überhaupt nur der Okzident diesen Versuch, irgendetwas auf 
diese ideale Form zu reduzieren, wie Bruno Latour feststellte: 

"Alle anderen, ob Chinesen oder Amerindianer, Azande oder Barouya, können 
dagegen in unseren Augen nicht wirklich trennen zwischen dem, was Erkenntnis, 
und dem, was Gesellschaft ist; zwischen dem, was Zeichen, und dem, was Sache 
ist; zwischen dem, was von der Natur als solcher kommt und dem, was ihre je­
weilige Kultur verlangt" (Latour 2002b: 133f.). 

Doch obwohl es auch dem Okzident nicht gelang, dieses ideale Objekt zu 
entdecken, liegt der Glaube an die reale Existenz solcher Objekte doch der 
Modeme und insbesondere ihrer Wissenschaft als leitendes Paradigma 
zugrunde, so auch der modernen Vorstellung von Natur.45 Nur vor dem 
Hintergrund dieser Idee, dieses Glaubens, konnte sie "Natur" eifznden, vor 
einem Hintergrund, der als solcher unbegründet bleibt. Nur vor diesem 
Hintergrund konnte sie sodann die Materialität erfinden, die dem Sozialen 
unüberführbar als das Andere gegenübersteht. Die Gründe dieses Mythos 
aber verwischen sich zusehends, je mehr man versucht, auch nur eine ein­
zige "wissenschaftliche Tatsache" bis an ihren Anfang zu rekonstruieren. 

Harry Collins und Trevor Pinch kamen in ihrer Untersuchung des Pro­
zesses der Wissensgenese in den Naturwissenschaften zu dem Schluss, dass 
"[ ... ] die Zahl derer, die über jene Art unmittelbarer Erfahrung verfügen, 
die nach dem Ideal der Naturwissenschaften allein zur Wahrheit führen soll, 
sehr klein und ihre soziale Vemetzung schwach ist." Mehr noch, seien sogar 

"[ ... ] für diese wenigen die Dinge komplizierter [ ... ], als sie gewöhnlich darge­
stellt werden. Denn zumindest brauchten sogar sie Zeit, um sich zur Wahrheit der 
Speziellen Relativitätstheorie, und noch mehr Zeit, um sich zur Wahrheit der All-

45 Entsprechend schwer fiel es seit jeher, die auftretenden Unstimmigkeiten zu 
verwischen, die sich ständig wieder bemerkbar machten. Siehe dazu abermals 
Bruno Latour, der die Anstrengungen, die dieses Paradigma den Wissen­
schaften seit jeher abverlangt, detailliert erörtert. (vgl. Latour 2002b, auch 
Latour 2001). 

271 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-005 - am 14.02.2026, 23:08:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

gemeinen Relativitätstheorie vorzuarbeiten. Dafür mussten sie den Versuchen der 
jeweils anderen vertrauen und sich darauf einigen, bestimmte Interpretationen der 
vorliegenden Daten zu akzeptieren und andere zu verwerfen sowie riesige Men­
gen überlieferten Wissens anzunehmen, in die diese Interpretationen eingebettet 
und die sie ihrerseits gar nicht überprüfen konnten" (Collins/Pinch 1999: 218f.). 

Jede Art wissenschaftlicher Erkenntnis, also auch die der Naturwissenschaf­
ten, hängt von einer Reihe vonVorannahmen ab, die sich ins Unbestimmte 
erstrecken. Es gibt keinen festen Grund, auf dem Wissenschaft ruht. Auch 
scheinbar unmittelbar evidente und unbestreitbare "Tatsachen"- bspw. dass 
tot sei, wer aus einem Flugzeug ohne Fallschirm springt- erweisen sich, je 
tiefer die Suche nach den Gründen dringt, als keineswegs so evident, 
keineswegs als Fakten, die sich selbst erklärten. Das Beispiel fortführend: 
Schon was der Tod bedeutet bis hin zur Frage, ob der Tod ein "reales", vom 
Leben absolut geschiedenes Phänomen ist, wird von Kultur zu Kultur voll­
kommen unterschiedlich beantwortet, möglich gar, dass die Frage selbst auf 
völliges Unverständnis stößt, weil überhaupt nicht verstanden wird, worauf 
sich "Tod" bezieht (vgl. Imhof/Romano 1996: 23). Was also ist ein Stein? 
Was ist ein Gebäude? Was ist eine Regel, was ist ein Gesetz? Was ist also 
Natur? Was unterscheidet Natur von allem anderen, dass der Mensch als 
Teil seiner Umwelt in unendlich langen Wechselwirkungsprozessen geformt 
und mehr oder weniger stark stabilisiert hat? 

Die Antwort, die in dieser Arbeit hergeleitet wurde, muss lauten, dass es 
die Natur nicht tatsächlich, unabhängig von anderen Formen gibt, dass es 
ebenso Substanzen nicht real, sondern nur als Relationen gibt, dass nichts 
ist, das bloß für sich allein besteht, dass alles erst im V erweis auf alle 
anderen Fonnungen Geistes wird, als was es erscheint. Der Glaube an ein 
mit sich selbst identisches und in sich selbst begründetes Objekt ist ein 
Mythos (allerdings gegenüber dem sympathetischen Denken mit umgekehr­
tem Vorzeichen, vgl. dazu auch Latour 2002a und Voss 2006b), der aus der 
Verabsolutierung der Erfahrung hochgradiger Stabilität der Formen resul­
tierte, der seine Macht schließlich durch die augenscheinliche Evidenz 
dieses Denkens in Substanzen erlangte. Die praktischen "Erfolge" des Sub­
stanzdenkens verliehen diesem Mythos jene Kraft, von der er noch immer 
zehrt. Die Modeme vermochte, enthemmt von den bindenden Kräften der 
Transzendenz, all jene Potentiale zu erschließen, die der Mensch im Zuge 
seiner eigenen Entwicklung in seine Umwelt hineinlegte. Die zur Natur 
verdinglichte Umwelt, die er nun wissenschaftlich analysierte, passte lange 
Zeit sehr gerrau auf jene Denkkategorien, über die der Mensch verfügte -
sind sie doch das Ergebnis ein und desselben Formungsprozesses - dieser 
"glückliche Griff' zwang ihm den Eindruck von der Gesetzlichkeit der 
Natur, von der "Harmonie der Sphären" geradezu auf. 

272 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-005 - am 14.02.2026, 23:08:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VON DER TRANSZENDENZ DER FORMEN ZUR EXAKTEN WISSENSCHAFT 

Eine zweite Bedingung für den Erfolgszug dieses Mythos war aller­
dings, dass mit "Gott" zugleich die Transzendenz, also der symbolische 
Bedeutungsüberschuss, der "Mehrwert" der Formen schlechthin negiert 
wurde, so dass die logische Alternative zum Substanzdenken kategorisch 
ausgeschlossen wurde. Nur weil diese Alternative kategorisch ausgeschlos­
sen war, vermochte sich der analytische Mythos wirklich ungehemmt zu 
entfalten, obwohl er doch ständig mit Widersprüchen in Konflikt geriet, die 
seine Legitimität in Frage stellten. Von dieser Transzendenz und damit jeg­
licher Möglichkeit zur Kritik grundsätzlich befreit konnte sich die Wissen­
schaft an die "Eliminierung der Qualitäten" (so Theodor W. Adomo und 
Max Horkheimer in der Dialektik der Aufklärung; vgl. Adomo/Horkheimer 
1997: 53) machen. Sie begann die Quantifizierung der Umwelt zum (mo­
dernen) Konstrukt der "Natur", das Herauslösen aller Formen aus ihren Zu­
sammenhängen, die Trennung von allen "immanenten Zwecken" (so 
Herbert Marcuse 1989: 161).46 Um auftretende Widersprüche verarbeiten 
zu können, trennte sie zunächst zwischen einer transparenten Welt der be­
reits "bereinigten" technischen Artefakte auf der einen und einer Welt des 
noch nicht gänzlich objektiv bestimmbaren irrtransparenten Sozialen auf der 
anderen Seite und bot allerlei Mächte auf, diese Trennung bis heute zu er­
halten (vgl. Latour 2002b ). Sie schuf damit die Bedingungen, derer der Ka­
pitalismus bedarf, die "Warenform", die Austauschbarkeit des Unvergleich­
baren.47 Sie kappte damit die selbstregulierende Verbindung zwischen -
erst dadurch tatsächlich zu Substanzen gewordenen- Formen und Umwelt, 
sie unterband die sich der Beobachtung entziehenden Abstimmungsweisen, 
die bis dato noch fundamentale Fehlentwicklungen verhinderten. 

Die Modeme löst seit ihren Anfängen systematisch symbolisch über 
sich hinaus verweisende Formen aus ihren Entstehungszusammenhängen. 
Das Absehen von den Bedeutungsüberschüssen der Formen macht es mög­
lich, im "Material" nur mehr eindimensional bestimmte Eigenschaften zu 
sehen, entlang derer sich dieses Material mit anderem zu neuen Formen zu­
sammenfügen lässt. Nun ist es nicht mehr die konkrete, historische, in der 
ganzen Komplexität der Wechselwirkung zwischen Umwelt und Form ge­
nerierte Bedeutung, welche ständig neu erfasst wird und die somit gemäß 

46 An anderer Stelle heißt es bei Marcuse: "Die beiden Dimensionen des Den­
kens -die der wesentlichen und die der erscheinenden Wahrheiten- wirken 
nicht mehr aufeinander ein, und ihre konkrete dialektische Beziehung wird zu 
einer abstrakten erkenntnistheoretischen oder ontologischen. An die Stelle der 
über die gegebene Wirklichkeit ausgesprochenen Urteile treten Sätze, die die 
allgemeine Form des Denkens und die Beziehungen zwischen dem Denken 
und seinen Gegenständen bestimmen" (ebd.: 151). 

47 Auch der Arbeiter wird zur Ware, doch ist es nicht der Kapitalismus, der ihn 
dazu macht, sondern das diesem selbst zugrunde liegende Denken in Substan­
zen, so ließe sich gegen Marx argumentieren. 

273 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-005 - am 14.02.2026, 23:08:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

der jeweils aktuellen Situation symbolisch den Zusammenhang von Form 
und Umwelt herstellt. Nun ist die Bedeutung der materialen Formen auf 
verdinglichte, invariante Eigenschaften reduziert, entlang derer sie sich mit 
anderen zu neuen Legierungen verschmelzen lassen. Die Mehrwertigkeit 
aller Formen reduziert sich auf eine einzige und erst dadurch quantifizierba­
re Dimension. Nun kann etwas nur noch Substanz oder Nicht-Substanz sein 
- tertium non datur - was zuvor zugleich Substanz, als auch unbestimmte 
Nicht-Substanz sein konnte und in dieser Komplementarität48 den Mensch­
en und schließlich komplexe Gesellschaften- transzendental- ermöglichte. 

Die Formen werden aus dem komplexen und keinem Beobachter gänz­
lich zugängigen Abstimmungsprozess der Formen mit Umwelt in bis dahin 
unbekanntem Ausmaß herausgenommen und entgegen den von der Umwelt 
ausgehenden Wandlungsdruck stabilisiert. Diese Stabilisierung gegen den 
umfassenden Wandlungsdruck der Umwelt ermöglicht in begrenzten Ho­
rizonten eine hochgradige Effizienzsteigerung. Das ganz normale Scheitern 
kann lange Zeit unterbunden werden, ja es bleibt in vielen Fällen gänzlich 
aus. Gerade das Ausbleiben dieses Scheiterns aber macht es unmöglich, 
frühzeitig zu erkennen, wo sich Schwachstellen verstärken und von wel­
chen Stellen her das nun umso radikalere Scheitern droht. Allmählich neh­
men die "Nebenfolgen" überhand, mehr und mehr falsifiziert die Umwelt­
variation die umfassend zum Alltag versteinerten Formen der Bewältigung 
der Probleme des Überlebens. Weil aber mit der Negation Gottes zugleich 
jegliche Transzendenz, also jede Mehrwertigkeit der Formen kategorisch 
mit negiert und also "gesperrt" bleibt, wird zur Bewältigung dieser Real­
Falsifikationen dasselbe zweiwertig-rationale Instrumentarium, also die 
instrumentell-systematisierende Technik und die selbst zu Quasi-Substan­
zen geronnenen wissenschaftlich-exakten Begriffe, eingesetzt - und zwar 
ausschließlich, stehen doch schon rein begrifflich keinerlei nicht-ver­
dinglichende Alternativen bereit. Umso katastrophaler kollabieren am Ende 
die umfassend stabilisierten, entlang einer alle gesellschaftlichen Teilberei­
che durchdringenden - nach den Mustern des sich lange Zeit geradezu auf­
dringenden Beherrschbarkeitsideals gestrickten - zweiwertigen Rationalität 
eng verkoppelten Formensysteme49

. 

48 Hier sei noch einmal auf die Fußnote 32 aufS. 26 verwiesen, in welcher der 
Komplementaritätsbegriff nach Hans-Carl Jongebloed, so wie er hier gedacht 
wird, näher bestimmt wurde. 

49 Diesen Prozess beobachtet die OECD gegenwärtig als eine Zunahme "syste­
mischer Risiken" (vgl. OECD 2003). Dabei handelt es sich vor dem Hinter­
grund der Ausführungen der vorliegenden Arbeit eher um die Rückkehr der 
allgegenwärtigen Gefahr, die nur vorübergehend sich ausblenden ließ (vgl. 
hierzu auch Voss 2005a). 

274 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-005 - am 14.02.2026, 23:08:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

