Il Die Verkniipfung von praxis-
und diskurstheoretischen Ansatzen
Ein sinnvolles Unterfangen fir die
religionswissenschaftliche Forschung?

Carmen Becker

1. Einleitung

»Ihr seid ja immer in den Wolken und arbeitet nur mit Texten.« Diese salop-
pe Auerung, deren Adressatin ich war, wurde wihrend einer Diskussion zur
theoretischen und methodologischen Ausrichtung eines geplanten interna-
tionalen, religionswissenschaftlichen Studiengangs von einem der Koopera-
tionspartner geduflert. Dieser an diskursanalytisch arbeitende Wissenschaft-
ler/-innen gerichtete Vorwurf des Intellektualismus und Textualismus, wo-
nach alles durch Sprache iiberdeterminiert sei, ist nicht neu. Auf der anderen
Seite werden ethnographisch arbeitende Kolleginnen und Kollegen, die sich
dennoch diskurstheoretisch verorten, des Ofteren misstrauisch nach ihrer
ontologischen und epistemologischen Selbstverortung gefragt. Ob sie denn
nicht Gesellschaft und Soziales aus der Materialitit — gemeint sind dabei hiu-
fig die Daten, die sich aus der Feldforschung ergeben — ableiteten und da-
durch Religion als >natiirliche« Kategorie mit einer eigenen Wirklichkeit rei-
fizierten.

Diese gegensetzliche Wahrnehmung ist das Ergebnis eines spezifischen
und auch in der Religionswissenschaft wirkmichtigen Klassifizierungssche-
mas entlang der Konstruktion und zunehmenden Ausdifferenzierung zweier
Leitkonzepte: Praktik und Diskurs. Diese Leitunterscheidung duflert sich in
unterschiedlichen Terminologien, Forschungsprogrammen sowie damit ver-
kntipften Methodologien und ist eingelagert in unterschiedliche objektivierte,
reale Strukturen (z.B. Sammelbinde, Konferenzen, Netzwerke). Sie generiert
Subjektpositionen mit einem je spezifischen Habitus (z.B. Feldforscherin und

- am 14.02.2026, 18:23:16.


https://doi.org/10.14361/9783839458488-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

36

Carmen Becker

Archivarbeiterin). Im Folgenden wird argumentiert, dass diese Differenzen
ein Produkt von spezifischen Typologisierungen und Konstruktionsleistun-
gen im Bereich der sozial- und kulturwissenschaftlichen Theorien der letzten
Jahrzehnte sind. Sie haben somit eine Geschichte, deren geronnene und se-
dimentierte Formen wir gegenwartig als zwei unterschiedliche und — wenn
man den oben paraphrasierten wechselseitigen Vorwiirfen Glauben schenken
mag — inkommensurable Theoriefamilien beobachten kénnen.

Dabei wird die Grenzziehung zwischen den einzelnen Theoriefamilien
vor allem in der Soziologie immer wieder herausgefordert. Oft bleiben die
Grenzen zwischen dem >Praxistheorie-Diskurs< und dem >Diskurstheorie-
Diskurs< unscharf. Mein Beitrag nimmt diesen Faden auf, um die zuvor
skizzierte gegensitzliche Wahrnehmung von Diskurs- und Praxistheoreti-
ker/-innen, die hier aufgrund der Kiirze des Beitrags etwas holzschnittartig
wiedergegeben wurde, vor allem mit Blick auf die Religionswissenschaft
zunichst in einem ersten Schritt zu problematisieren oder — in Bourdieu-
scher Begrifflichkeit — zu denaturalisieren. Im zweiten Schritt wird die
Grenzziehung zwischen beiden Theoriefamilien infrage gestellt, um dann
in einem dritten Schritt mogliche Verkniipfungen zunichst abstrakt, und
dann anhand zweier Beispiele, konkretisieren zu konnen. Dabei soll kein
grofler, beide Theoriefamilien umfassender Ansatz als Gegenentwurf pri-
sentiert werden. Es geht vielmehr darum, die Historizitit und Kontingenz
dieser Klassifizierung ins Bewusstsein zu rufen und durch wiederholtes und
verkniipfendes Zitieren aus dem Repertoire beider Theorien auf mogliche
Suchbewegungen, Verschiebungen und Verbindungen hinzuwirken.

Dabei werden im ersten Abschnitt zunichst beide Leitkonzepte re-
konstruiert und die jeweils geteilten epistemologischen und ontologischen
Grundannahmen skizziert. Im zweiten Abschnitt wird eine Verschrinkung
beider Perspektiven entwickelt und diskutiert. Dabei gehe ich von einer
Position innerhalb der Praxistheorien aus, formuliere zentrale Desiderate
und schlage dementsprechend eine diskurstheoretische Erweiterung der

1 Das eine Erweiterung der aus Diskurstheorien abgeleiteten Analytik sinnvoll sein
kann, ist auch in der Religionswissenschaft keine Neuentdeckung. In einem 2016 er-
schienenen Sammelband zur diskursiven Religionswissenschaft schlagen einige Au-
toren vor, Ansdtze aus der Praxistheorie, dem Neomarxismus und dem Neuen Mate-
rialismus in die Diskursanalysen einzubeziehen (siehe einzelne Beitrage in Wijsen/von
Stuckrad 2016).

- am 14.02.2026, 18:23:16.


https://doi.org/10.14361/9783839458488-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[I Die Verkniipfung von praxis- und diskurstheoretischen Ansétzen

Praxistheorien vor.” Im letzten und dritten Abschnitt wird eine solche
diskurstheoretische Erweiterung anhand von zwei Beispielen aus jeweils
unterschiedlichen ethnographisch angelegten Forschungsprojekten konkre-
tisiert.

Dieser Beitrag soll dabei nicht nur zeigen, dass eine Verschrinkung bei-
der Perspektiven moglich ist, sondern dass sie sowohl fiir die praxeologisch
als auch diskursanalytisch arbeitende Religionswissenschaft einen Mehrwert
bietet. Dieser Mehrwert liegt ausgehend von einer praxeologischen Verortung
des forschenden Subjekts darin, dass die gesamtgesellschaftlich in Diskur-
sen konstruierten und zirkulierten Wahrnehmungskategorien zunichst vom
Habitus losgel6st betrachtet werden und dann in ihrer jeweils feldspezifi-
schen Einverleibung in generative Handlungs-, Wahrnehmungs- und Denk-
schemata beschrieben und verstanden werden kénnen. Aus diskurstheoreti-
scher Sicht trigt eine praxeologische Erginzung dazu bei, die Wirkmachtig-
keit von Diskursen auf Korper, Praktiken und materiale Strukturen schirfer
in den analytischen Fokus nehmen zu konnen, ohne diese als einseitige Ab-
leitung aus alles tiberdeterminierenden Diskursen zu konzeptualisieren.

2. Praxis- und Diskurstheorien:
Die Konstruktion unterschiedlicher Leitkonzepte

In Pierre Bourdieus Baukasten diverser miteinander verflochtener und teil-
weise aufeinander angewiesener Konzepte markieren >Praktiken< den Ort an
dem sich das Soziale manifestiert und somit beobachtbar wird. Praktiken
sind der zentrale Gegenstand seiner Forschung: Warum tun Menschen, was
sie tun? Und wie kommt es, dass sie es auf diese spezifische Weise tun und
nicht anders? In dem kurz nach seinem Tod erschienenen Dokumentarfilm
Die Soziologie ist ein Kampfsport (La Sociologie est un sport de combat) erklirt
Pierre Bourdieu in einem Interview in einem Jugendradio, dass ihn interes-
siere, warum sich so wenig verindere: »Ich habe sehr schnell verstanden, dass
es vor allem Stabilitit gibt, eine Trigheit« (Carles/Bourdieu 2008).

2 Ebenso gewinnbringend kénnte die Argumentationslinie von einer Verortung in der
Diskurstheorie ausgehen und zu einer praxistheoretischen Erweiterung fiihren. Dies
wdre eine entsprechend sinnvolle Vorgehensweise fiir Diskussionen im Rahmen eines
Workshops »Diskurstheorien und Religionswissenschaft«.

- am 14.02.2026, 18:23:16.

37


https://doi.org/10.14361/9783839458488-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

38

Carmen Becker

Praktiken sind in diesem Sinne die zentrale Einheit kulturwissenschaftli-
cher Analysen der Familie der Praxistheorien (vgl. Reckwitz 2002: 249). Folgt
man Andreas Reckwitz’ Systematisierung kulturwissenschaftlicher Theorien,
so lokalisieren Diskurstheorien im Gegensatz zu Praxistheorien das Soziale in
»Diskursen¢, denn dort manifestieren bzw. konstituieren sich die wirkmachti-
gen und machtvollen symbolischen Strukturen des gesellschaftlichen Zusam-
menlebens. Reckwitz (ebd.: 248) subsumiert Diskurstheorien zusammen mit
anderen Theorien wie der symbolischen bzw. interpretativen Anthropologie
unter den Begriff »kulturalistischer Textualismus« (culturalist textualism).

Diese Systematisierung ist sicherlich hilfreich, um Ordnung und Uber-
sicht in die Theoriebildung der letzten Jahrzehnte zu bringen und stellt einen
Versuch dar, kulturwissenschaftliche Theorien voneinander abzugrenzen. Je-
doch ist sie, wie Andreas Reckwitz selbst bemerkt, zwangsweise eine radikal
vereinfachende Typisierung (vgl. Reckwitz 2003: 286). Daher ist es nicht ganz
verwunderlich, dass Michel Foucaults Werk besonders mit Bezug auf seine
»genealogische Phase« in allgemeinen Ausfithrungen zu Praxistheorien oft
dieser Theoriefamilie zugeschlagen (vgl. Schifer 2013: 121ft.), als Inspirations-
quelle fiir weitere Anstéf3e aufgefithrt (vgl. Reckwitz 2003: 283) und zur Uber-
windung von Schwichen der Praxistheorien (vgl. Ortner 2006) herangezogen
wird. Vor allem die in der Religionswissenschaft im Vergleich zu >Diskurs<
bisher eher vernachlissigten Foucault'schen Konzepte (Bio-)Macht, Subjekti-
vierung, Technologien des Selbst, Dispositiv und Gouvernementalitit lassen
Diskurstheorien niher an die Praxistheorien heranriicken.

Trotz dieser durchaus wahrgenommenen und thematisierten Gemein-
samkeiten haben sich beide Leitkonzepte — Praktik und Diskurs —in den
letzten Jahrzehnten mit einem jeweils eigenen »kulturtheoretischen Fundie-
rungsvokabular« (Reckwitz 2008: 189) nicht nur zu eigenen Theoriefamilien
entwickelt, sondern sich auch zu voneinander losgel6sten Forschungspro-
grammen mit unterschiedlichen Methodologien und je eigener Analytik
ausdifferenziert. In diesem Sinne deckt sich Reckwitz’ Systematisierung
kulturwissenschaftlicher bzw. kultursoziologischer Theorien zunichst in
weiten Teilen mit der forschungspraktischen Wirklichkeit. Diese allgemeine
Entwicklung innerhalb der Soziologie und den Kulturwissenschaften pragt
auch die Teile der Religionswissenschaft, die sich vornehmlich, sei es in his-
torischer oder gegenwartsanalytischer Perspektive, als sinnrekonstruierend
versteht. Dabei kristallisieren sich die Unterschiede der Forschungspro-
gramme auf zwei Ebenen besonders pointiert heraus: (1) Auf der Ebene der

- am 14.02.2026, 18:23:16.


https://doi.org/10.14361/9783839458488-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[I Die Verkniipfung von praxis- und diskurstheoretischen Ansétzen

Ausdifferenzierung beider Leitkonzepte in den letzten Jahrzehnten und (2)
auf der Ebene der Methodologie.

2.1 Praktik als Leitkonzept

Ublicherweise setzen Definitionen von Praktiken zunichst beim Tun an, was
auch Fithlen und Denken einschlief3t. Jo Helle-Valle (2010: 192) beschreibt
Praktiken als »everything that is done«, Sherry B. Ortner (1984: 149) als
»anything people do« und Theodore R. Schatzki (2001: 48) als »organic nexus
of activity«. Dieses Tun wird jedoch nicht als individuelle Handlung ausge-
hend von einem Individuum gedacht, sondern ist zum einen relational und
zum anderen als historisch geronnene Form zu verstehen. Der relationale
Charakter von Praktiken driickt sich vor allem in Begriffen wie Verkniipfung
(nexus), Netzwerk oder Komplex aus, in denen zunichst kein Element eine
Vorrangstellung hat. In Praktiken verbinden sich Menschen, besonders in
ihrer Kérperlichkeit, Dinge und Artefakte.> Es geht in der Praxisforschung
daher vornehmlich darum, »die vielfiltigen Aspekte der Praxis als materielle
Entititen zu identifizieren, zu versammeln und in Beziehung zueinander zu
setzen« (Hillebrandt 2016: 83).

Diese Elemente verbinden sich iiber erlernte Skripte, die als implizites
Wissen und als Schemata bzw. Handlungsdispositionen in den Kérpern ein-
gelagert sind und intuitiv als praktischer Sinn abgerufen werden kénnen. Da-
bei handelt es sich um sedimentierte, jedoch nicht statische Strukturen, die
sowohl Praktiken strukturieren als auch durch Praktiken strukturiert werden.
Die inkorporierten Schemata und Dispositionen fithren nicht zu einer stabi-
len Routinisierung und Reproduktion der immer gleichen Praktiken, sondern
ermoglichen vielmehr eine durch die Schematisierung »geregelt Improvisa-
tion« (Barldsius 2011: 49). Die Ubertragung der Schemata von einer Praktik
auf die andere Praktik verliuft ohne gesteuerte Ausrichtung, etwa iiber ei-
nen aufdenstehenden Diskurs oder iiber ein Bewusstsein (vgl. Bourdieu 1993:
136). Wihrend Andreas Reckwitz (2003: 296) in diesem Zusammenhang von
Routinisierung spricht, schligt Hilmar Schifer (2016: 141) aufbauend auf Jac-
ques Derridas Begriff der Iterabilitit vor, Praktiken als »sich wiederholende
Formationen, als Strom eines Praxisgeschehens, der sich durch Raum und

3 Frank Hillebrandt (2016: 82, Fn. 3) nimmt eine Unterscheidung zwischen Dingen als
vorhandene, ungeformte Materie und Artefakten als durch Praxis geformte Materie
vor.

- am 14.02.2026, 18:23:16.

39


https://doi.org/10.14361/9783839458488-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

40

Carmen Becker

Zeit bewegt«, zu verstehen. Das Subjekt bleibt in dieser Perspektive weiter-
hin kulturell iiberformt, da es an das kulturell verfiigbare und zirkulierende
Repertoire in Form von Zitaten anschliefen muss, um lesbar zu sein. Jedoch
habe es die Moglichkeit des Zitierens —und damit immer auch des anders und
falsch Zitierens bzw. der Transponierung eines Zitats in einen anderen Kon-
text.* Wihrend Routine eher als verinderungsresistent begriffen wird, impli-
ziert das Wiederholen in Zitatketten ohne Riickgriffméglichkeit auf ein au-
thentisches Original immer auch eine Verschiebung in Raum und Zeit. Diese
neueren theoretischen Erweiterungen greifen vor allem die Kritik an Bour-
dieu auf, dass er Praktiken als Ausdruck eines Habitus zu deterministisch
und mechanistisch gefasst und somit jegliche Form von Handlungsfreiheit
ausgeschlossen hitte (vgl. Dillon 2001).

Neben der akteurseigenen Korperlichkeit sind Artefakte und Dinge wei-
tere materiale Dimensionen bzw. Elemente von Praktiken. Sie werden durch
Affordanzen in ihrer Relation zu Praktiken und Kérpern geprigt und pri-
gen diese. Der Begriff Affordanz umfasst den in materialen Strukturen ein-
geschriebenen praktischen Moglichkeitshorizont. James J. Gibson (1986: 127),
der den Begriff im Kontext der Umweltpsychologie eingefiihrt hat, beschreibt
die Angebote (affordances) der Umwelt als das »what it [the environment, CB]
offers the animal, what it provides or furnishes, either for good or ill«. Die-
ser Angebotscharakter eines Objekts ergibt sich aus dem Zusammentreffen
von Subjekt und Umwelt. Er gehort somit weder zur materiellen noch zur
mentalen Welt, eine Differenzierung, die James J. Gibson (1977: 70) deutlich
zuriickweist. In beinah praxeologischer Manier versucht er, mit dem Kon-
zept der Affordanz Subjektivismus und Objektivismus in der Erklirung von
Interaktionen zwischen Akteur und Dingen/Objekten zu itberwinden: Affor-
danzen sind zum einen unabhingig von Bediirfnissen, Bewertungen und der
Aufmerksambkeit des Subjekts, da sie sich zunichst invariant anbieten. Eine
Zeitung bietet das Aufschlagen an, ein volles Glas Wasser das Trinken und
ein Stuhl das Sitzen — unabhingig davon, ob nun jemand den Stuhl bequem
findet, Durst hat oder sich in der Nihe einer Zeitung befindet. Jedoch sind
Affordanzen nicht statische, physikalische Fakten, die sich aufierhalb jegli-
cher Korperlichkeit manifestieren. Die von der Umwelt bereitgestellten Nut-
zungshinweise miissen wahrgenommen und als Méglichkeiten interpretiert

4 Eine dhnliche Ubersetzunge von Jacques Derridas Konzept der Iterabilitit in Gesell-
schaftstheorie findet sich bereits bei Judith Butler (2016).

- am 14.02.2026, 18:23:16.


https://doi.org/10.14361/9783839458488-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[I Die Verkniipfung von praxis- und diskurstheoretischen Ansétzen

werden.’ Die in Praktiken aktualisierte Nutzung schreibt sich dann wieder-
um in materiale Strukturen ein. Das Konzept der Affordanz geht somit von
einer »wechselseitigen Bezugnahme von Objekt und Subjekt« (Zillien 2008)
aus und impliziert eine Uberwindung des Objekt-Subjekt Gegensatzes.

2.2 Diskurs als Leitkonzept

Ahnlich wie Praktiken als geronnene Formen Vergangenheit, Gegenwart und
Zukunft miteinander verbinden und immer auch in ihrer historischen Gewor-
denheit zu verstehen sind, unterliegen auch Diskurse der »Unerbittlichkeit
der Historizitit« (Brieler 1998). Die bildhaften Umschreibungen von Praktik
als Strom durch Zeit und Raum (siehe oben) und von Diskurs als »rhizomartig
verzweigter miandernder Fluss von Wissen durch die Zeit« (Jiger/Jager 2007:
23) teilen die Vorstellung von iiber die Zeit hinweg geronnenen Strukturen,
die — um in der Bildsprache des Stroms zu bleiben — zerflieflen, versiegen,
Seen bilden, in groflere Gewidsser miinden und sich neu verzweigen konnen.
Als Ausgangsdefinition wird Diskurs iiblicherweise als ein Sinn- oder Kom-
munikationszusammenhang beschrieben, der von Aussagen produziert wird.
Als »Atom des Diskurses« (Bublitz 2003: 5) tritt eine Aussage durch Sichtbar-
keit und Wiederholbarkeit in Erscheinung. Es handelt sich somit um jeweils
geregelte und institutionalisierte Redeweisen, mit denen Wahrheiten im Sin-
ne von geltendem Wissen tiber die Wirklichkeit gesellschaftlich hergestellt,
gesichert und zirkuliert werden (Bithrmann/Schneider 2008: 24-29). Diskurse
generieren somit als »Triger von jeweils giiltigem Wissen« (Jiger/Jiger 2007:
20) soziale Wirklichkeit(en), die Machtwirkungen entfalten. Gleichzeitig ma-
nifestieren sich Diskurse in Praktiken, materialen Anordnungen und Techno-
logien (vgl. Bublitz 2003: 9). Der gemeinsame Nenner der Diskurstheorien ist
die Annahme der unhintergehbaren Diskursimmanenz der erfahrbaren Welt.

Das Verhiltnis zwischen Diskurs und Materialitit ist in der Diskurstheo-
rie umstritten und stellt den wichtigsten Kristallisationspunkt einer Syste-
matisierung von diskurstheoretischen Ansitzen dar. Michel Foucault spricht
Aussagen eine »wiederholbare Materialitit« zu:

Zuwiederholbar, umsich volligin den riumlich-zeitlichen Koordinaten ihrer
Entstehung zu halten (sie ist etwas anderes als Datum und Ort ihres Erschei-

5 Donald A. Norman (1999: 39) spricht in diesem Zusammenhang von perceived affordan-
ces.

- am 14.02.2026, 18:23:16.

4


https://doi.org/10.14361/9783839458488-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

42

Carmen Becker

nens), zusehr mitdem verbunden, was sie umgibt und stiitzt, um ebenso frei
wie eine reine Form zu sein (sie ist etwas anderes als ein Konstruktionsge-
setz, das sich auf eine Menge von Elementen erstreckt), ist sie mit einer be-
stimmten modifizierbaren Schwere, mit einem Gewicht ausgestattet, dasin
Beziehung zu dem Feld steht, in dem sie sich befindet, mit einer Bestdndig-
keit ausgestattet, die verschiedene Verwendungen erlaubt, mit einer zeitli-
chen Permanenz, die nicht die Tatenlosigkeit einer einfachen Spur hat und
nicht auf ihrer eigenen Vergangenheit schlummert. (Foucault 1981: 152f)

Diese schwimmende Bewegung in der Auseinandersetzung mit Materialitat
und Korperlichkeit setzt sich in diskurstheoretischen Diskussionen iiber
das Verhiltnis zwischen Diskursivem und Nicht-Diskursivem fort. Michel
Foucault (vgl. 1981: 231) selbst identifiziert nicht-diskursive Bereiche zum
Beispiel mit Institutionen, politischen Ereignissen, 6konomischen Praktiken
und Prozessen. Dabei gelingt es ihm nicht, die Grenzziehung zwischen
diskursiven und nicht-diskursiven Praktiken zu plausibilisieren bzw. die
Leerstelle zwischen ihnen zu theoretisieren (vgl. Waldenfels 1991: 291). Er
relativiert die Wichtigkeit der Unterscheidung zwischen Diskursivem und
Nicht-Diskursivem in einem Gesprich mit Angehérigen des Département de
Psychanalyse der Université Paris VIII in Vincennes, in dem er wiederholt
nach der Abgrenzung gefragt wird: »Von mir aus. Aber fur das, was ich
mit dem Dispositiv will, ist es kaum von Bedeutung zu sagen: das hier ist
diskursiv und das nicht« (Foucault 1978: 125).

Daniel Wrana und Antje Langer (vgl. Wrana/Langer 2007: 4) interpretie-
ren diese Stelle zusammen mit einer Relektiire von Michel Foucaults Archdo-
logie des Wissens dahingehend, dass er diese Unterscheidung eingefiihrt habe,
um sie zugleich wieder aufzuheben (vgl. Foucault 1981: 621F.). Die Unterschei-
dung zwischen diskursiv und nicht-diskursiv entspreche somit nicht der Dif-
ferenz zwischen sprachlich und nicht-sprachlich. Ein Diskurs bildet Gegen-
stinde (z.B. »der Wahnsinn«), indem er Instanzen der Abgrenzung (z.B. Ge-
richte und Arzte), Oberflichen des Auftauchens (z.B. Sexualitit und Strafvoll-
zug), Kategorisierungs- und Bewertungsraster (z.B. Stufen der Zurechnungs-
fahigkeit) und Praktiken der Wissensproduktion (z.B. Fragebdgen, Verhor-
weisen, Biographien) miteinander in Beziehung setzt. Somit seien Diskurse
als Biindel von Beziehungen zu verstehen, in dem ein Feld von Gegenstinden,
ein Ensemble von Bedeutungen, eine Positionierung von Subjekten und eine
Materialitit miteinander auf eine spezifische Art und Weise sinnhaft verbun-
den werden, die Wahrheit produziert.

- am 14.02.2026, 18:23:16.


https://doi.org/10.14361/9783839458488-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[I Die Verkniipfung von praxis- und diskurstheoretischen Ansétzen

Die von Michel Foucault nie ginzlich aufgegebene und paradoxe Unter-
scheidung zwischen diskursiv und nicht-diskursiv wird von Ernesto Laclau
und Chantal Mouffe kategorisch abgelehnt:

Our analysis rejects the distinction between discursive and non-discursive
practices. It affirms: a) that every object is constituted as an object of dis-
course, insofar as no object is given outside every discursive condition of
emergence; and b) that any distinction between what are usually called the
linguistic and behavioural aspects of a social practice, is either an incorrect
distinction or ought to find its place as a differentiation within the social
production of meaning, which is structured under the form of discursive to-
talities. (Laclau/Mouffe 1985: 107)

Sie setzen direkt bei Saussures strukturalistischer Sprachwissenschaft an und
verstehen Artikulationen als relational. Artikulationen sind ,practices estab-
lishing a relation among elements such that their identity is modified as
a result of the articulatory practice” (ebd.: 105). Diese Akte bzw. Praktiken
der gleichzeitigen Relationierung und Differenzierung konstituieren Diskur-
se und sind nicht auf Sprache eingeschrinkt, sondern vollziehen sich auch im
nicht-sprachlichen Handeln. Erst »in der Praxis des In-Beziehung-Setzens«
(Nonhoff 2007: 9) erhalten Artikulationen, das heiflt jedwede Art des Han-
delns, ihren spezifischen Sinn. Gleichzeitig ist jede Praxis insoweit eine dis-
kursive Praxis, da das Diskursive erst die Wirklichkeit im Sinne von dem,
was wir wahrnehmen konnen, konstituiert. Ihnen geht es nicht darum, ob
ein Objekt auerhalb des Denkens existiert — ein Erdbeben ist ein Ereignis,
das existiert. Vielmehr weisen sie die Behauptung ab, dass sich solche Ereig-
nisse aufderhalb jeglicher Diskursivierung konstituieren konnen. Ein Erdbe-
ben wird zum Beispiel als ein natiirlich-geologisches Phinomen oder als Zei-
chen von Gottes Zorn diskursiviert (vgl. Laclau/Mouffe 1985: 108). Erst durch
diese Diskursivierungen werden jeweils unterschiedliche Praktiken, Subjek-
te und Materialititen hervorgebracht und zueinander in Beziehung gesetzt.
Das Diskursive ist dabei immer auf unterschiedliche Art und Weise invol-
viert. So wird das Erdbeben »ein gesellschaftlich anschlussfihiges Objekt«
(Wrana/Langer 2007: 5). Die Diskursanalyse spiirt das Diskursive in allen ge-
sellschaftlichen, das heif3t sozial wahrnehmbaren Objekten und Handlungen
auf, ohne notwendigerweise behaupten zu miissen, dass es kein Auflen des
Diskursiven gibe. Diskurse sind somit materiell-zeichenhafte Entititen mit
einer je unterschiedlichen »Zahlebigkeit« und einem unterschiedlichen Grad
an Sedimentierung (van Dyk et al. 2014: 354). Vertreterinnen und Vertreter

- am 14.02.2026, 18:23:16.

43


https://doi.org/10.14361/9783839458488-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4

Carmen Becker

der Kritischen Diskursanalyse/Critical Discourse Analysis halten an der Un-
terscheidung zwischen diskursiven und nicht-diskursiven Praktiken fest (vgl.
die Aufsitze in Wodak/Meyer 2009). So ergibt sich fiir Siegfried Jiger folgen-
der Zusammenhang zwischen dem Diskursiven und dem Nicht-Diskursiven:

Ich habe den Eindruck, dass die Schwierigkeiten bei der Bestimmung
des Dispositivs mit der mangelnden Bestimmung der Vermittlung von
Diskurs (Sagbarem/Gesagten), nicht-diskursiven Praxen (Tatigkeiten) und
Sichtbarkeiten (Produkten/Gegenstinden) zu tun haben. Wenn ich mit
Leontjew u.a. diese Sichtbarkeiten als Vergegenstiandlichungen/Tatigkeiten
von Wissen (Diskurs) begreife und die nicht-diskursiven Praxen als titiges
Umsetzen von Wissen, ist dieser Zusammenhang hergestellt, und das
konnte wahrscheinlich viele Probleme l6sen. (Jager 2001: 95)

Demnach produziert das im Diskurs eingelagerte bzw. von ihm getragene
Wissen Objektivationen (Sichtbarkeiten), wihrend nicht-diskursive Praktiken
das Wissen in Taten umsetzen. Alle diese Elemente verkniipfen sich im Dis-
positiv, das dann Siegfried Jager (2001: 106) zufolge aus (1) diskursiven Prak-
tiken im Sinne von Sprechen/Denken, (2) Handlungen als nicht-diskursive
Praktiken und (3) Sichtbarkeiten und Vergegenstindlichungen, in denen sich
diskursive Praktiken und Handlungen objektiviert haben, besteht. In diesem
Sinne greifen einige Diskursforschende auf das von Michel Foucault vor allem
in Sexualitit und Wahrheit: Der Wille zum Wissen angewandte Konzept des Dis-
positivs zuriick, das explizit Materialitit und Koérperlichkeit mit Diskursen in
einem iibergeordneten Komplex verbindet:

Was ich unter [Dispositiv, C.B.] festzumachen versuche, erstens ein ent-
schieden heterogenes Ensemble, das Diskurse, Institutionen, architekturale
Einrichtungen, reglementierende Entscheidungen, Gesetze, administrative
Mafinahmen, wissenschaftliche Aussagen, philosophische, moralische oder
philanthropische Lehrsitze, kurz: Gesagtes ebenso wohl wie Ungesagtes
umfasst. Soweit die Elemente des Dispositivs. Das Dispositiv selbst ist das
Netz, das zwischen diesen Elementen gekniipft werden kann. Zweitens
mochte ich mit dem Dispositiv gerade die Natur der Verbindung deutlich
machen [..]. Kurz gesagt gibt es zwischen diesen Elementen, ob diskursiv
oder nicht, ein Spiel von Positionswechseln und Funktionsverinderungen
[..]. Drittens verstehe ich unter Dispositiv eine Art von—sagen wir— For-
mation, deren Hauptfunktion zu einem gegebenen historischen Zeitpunkt
darin bestanden hat, auf einen Notstand (urgence) zu antworten. Das

- am 14.02.2026, 18:23:16.


https://doi.org/10.14361/9783839458488-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[I Die Verkniipfung von praxis- und diskurstheoretischen Ansétzen

Dispositiv hat also eine vorwiegend strategische Funktion. (Foucault 1978:
119f)

Dieser Definitionsversuch kann gut an der Begriffsverwendung im Franzosi-
schen verdeutlicht werden. Dispositif bezeichnet unter anderem eine Gesamt-
heit von Einzelteilen, die zusammen einen Mechanismus, einen Apparat oder
eine Maschine konstituieren. So verbindet der dispositif d'alarme (Alarmanla-
ge) technologische Infrastrukturen, Warnsignale, Gesetze, Gebrauchsanlei-
tungen, Polizeidienststellen, standardisierte Handlungsabliufe, Eigentum als
Diskurs, Subjektpositionen (Dieb, Eigentiimer) und mehr zu einem Mecha-
nismus. Die einzelnen Elemente erhalten ihre Bedeutung und Funktion erst
in ihrer spezifischen Verbindung zueinander: Wird ein Element verschoben
oder verdndert, zieht dies Positionswechsel und Verschiebungen im gesamten
Dispositiv nach sich. Dieses Dispositiv antwortet auf einen wahrgenommen
Notstand (Diebstihle, Einbriiche), der eine Antwort erfordert. Dariiber hin-
aus bezeichnet dispositif im Franzosischen den Teil eines Urteils, der entschei-
det, disponiert, anordnet, oder kurz gesagt »wahr spricht«. Ahnlich konstitu-
ieren Dispositive im Foucault’schen Denken den jeweiligen Méglichkeitsraum
fir giiltiges, wahres Wissen. In diesem Sinne spielen sie eine dhnliche Rol-
le wie Diskurse. Die Nihe der Diskursanalyse zur praxeologischen Methode
wird deutlicher, sobald sie sich dem Dispositiv als Komplex von Kérpern, Ar-
tefakten, Reprisentationen und Wissen zuwendet (vgl. Reckwitz 2008: 201).
Andere halten eine analytische bzw. heuristische Trennung zwischen dis-
kursiv und nicht-diskursiv fir fruchtbar, um Wirkungen und Verflechtungen
entlang dieser Trennlinie analysieren zu konnen (vgl. Bithrmann/Schneider
2008: 49; Keller 2011: 255). Dadurch wird die Frage nach dem Verhiltnis zwi-
schen diskursiv und nicht-diskursiv zu einer empirischen Frage, in der jedoch
vorweg eine Trennung konstruiert und als Raster an den Untersuchungsge-
genstand bzw. die Daten gelegt wird. Befirworter/-innen einer Trennung des
Diskursiven vom Nicht-Diskursiven sehen sich dabei dem Vorwurf ausge-
setzt, dass aufgrund des durchschimmernden Dualismus die als nicht-dis-
kursiv konstruierten Objekte in die Diskurse einbrechen. Als Gegenentwurf
wird auf unterschiedliche Korper-, Praxis- und Artefakttheorien zuriickge-
griffen, um den Prozess der diskursiven Konstitution neu zu fassen. »Da-
bei kommt dem durch Bezeichnung erfahrbar gemachten Gegenstand eine
ko-konstituierende Rolle zu, ohne dass damit der grundlegend kontingente
Charakter des »Endprodukts< zuriickgewiesen wire« (van Dyk et al. 2014: 355).
Diese Argumentation hat eine dhnliche Stofdrichtung wie das Affordanzkon-

- am 14.02.2026, 18:23:16.

45


https://doi.org/10.14361/9783839458488-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

46

Carmen Becker

zept: Gegenstinde bzw. die materiale Welt erlangen erst ttber Diskursivie-
rungen ihre Bedeutung und werden wahrnehmbar. Ein Gegenstand hat da-
mit immer einen diskursiven Anteil, wodurch auch eine Trennung zwischen
diskursiv und materiell fehlgeleitet ist. Jedoch formen dabei die materiellen
Strukturen als bereits wahrgenommene, geronnene und objektivierte Struk-
tur ihre eigene, sich im Sinne der Iterabilitit wiederholende Diskursivierung.

2.3 Geteilte epistemologische und ontologische Annahmen

Bereits diese Skizze der beiden Leitkonzepte und der damit jeweils verbunde-
nen theoretischen Einbettungen deutet auf Uberschneidungen in den jeweils
zugrundeliegenden Perspektiven hin, die die angebliche Inkommensurabi-
litdt beider Ansitze infrage stellen. Fiinf Aspekte hinsichtlich einer geteilten
ontologischen und epistemologischen Perspektive erscheinen hier relevant: (1)
Zwar scheinen Praxistheorien die Korperlichkeit und Materialitit von Prak-
tiken selbstverstindlicher fassen und in Beziehung zum Leitkonzept setzen
zu kénnen. Doch ist dies auch in der Debatte um das Verhiltnis zwischen
diskursiv und nicht-diskursiv in den Diskurstheorien angelegt, die in den
letzten Jahren durch Einbezug von Ansitzen aus dem Neuen Materialismus
und der Akteur-Netzwerk-Theorie eine Verschiebung durchlaufen haben. (2)
Theodore R. Schatzki (2016: 29) attestiert den Praxistheorien als Gemeinsam-
keit eine »flache Ontologie«, die davon ausgeht, dass sich »die Sphire des
sozialen ausschliefilich auf einer einzigen Ebene (oder vielmehr: auf keiner
Ebene) erstreckt« und dadurch das in der Soziologie gingige Mikro-/Makro-
Ebenenverstindnis verwirft. Dieses vorherrschende Mehrebenenmodell fithrt
dazu, dass zwischen den Ebenen (kausale) Abhingigkeiten angenommen wer-
den. Entweder bringen Handlungen und Individuen Strukturen hervor, oder
Strukturen tiben (kausale) Effekte auf Handlungen und Individuen aus (vgl.
ebd.: 31). Ebenso wie Praxistheorien haben Diskurstheorien den Anspruch,
den Dualismus zwischen Struktur (Makro) und Akteur mit Handlungsmacht
(Mikro) als nicht relevant auszuhebeln. (3) Dariiber hinaus sind beide Leit-
konzepte — Praktik und Diskurs — grundlegend relational angelegte Konzepte
und somit im Kern antiessentialistisch. (4) Viertens operieren sie mit einem
Wissensbegriff, der dynamisch gedacht und historisiert wird und stark auf
Internalisierung abhebt: Wissen besteht aus Schemata, Dispositionen oder
Klassifikationen, aufgrund welcher quasi prareflexiv »wahr« gesprochen und
abgestimmt auf das soziale Feld adiquat gehandelt werden kann. Dieses Wis-
sen (re-)produziert die wahrgenommene Welt in ihren Relationen. (5) Letzt-

- am 14.02.2026, 18:23:16.


https://doi.org/10.14361/9783839458488-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[I Die Verkniipfung von praxis- und diskurstheoretischen Ansétzen

endlich laufen beide Leitkonzepte auf einen dhnlichen Machtbegriff hinaus:
Jager (2001: 87) fast die Verschrinkung zwischen Diskurs und Macht folgen-
dermafien zusammen: »Diskurse itben Macht aus, da sie Wissen transportie-
ren, das kollektives und individuelles Bewusstsein speist. Dieses zustande-
kommende Wissen ist die Grundlage fiir individuelles und kollektives Han-
deln und die Gestaltung von Wirklichkeit«. Ahnliche Gedanken spiegeln sich
in Pierre Bourdieus Begriff der symbolischen Macht bzw. der symbolischen
Gewalt wider. Symbolsysteme ergeben sich aus Prozessen der Wahrnehmung
und Klassifikation von etwas als etwas, woraus sich eine praktische Schliis-
sigkeit und Geordnetheit der Welt ergibt. Die sozialen Prozesse der Genese
dieser Symbolsysteme werden jedoch verschleiert, naturalisiert und von den
Beherrschten verkannt und anerkannt (vgl. Bourdieu 2017: 210ff.). Die Aner-
kennung ist dabei keine Tat des freien Bewusstseins, sondern »wurzelt in der
unmittelbaren Ubereinstimmung zwischen den einverleibten Strukturen, die
wie diejenigen zur Organisation von Zeitrhythmen (zum Beispiel die vollkom-
men willkiirliche Einteilung des Unterrichtsplans der Schulen in Stunden) zu
praktischen Schemata geworden sind, und den objektiven Strukturen« (Bour-
dieu 2017: 226f.).

Besonders die Verbindung von Wissen und Macht wird noch aufgegriffen
werden, um die Fruchtbarkeit einer Verschrinkung beider Theoriefamilien zu
diskutieren und anhand von Forschungsdaten darzustellen.

3. Verschrankungen beider Perspektiven

Reckwitz pladiert dafiir,

Praktiken und Diskurse nicht wie zwei unabhangige Gegenstinde zu sepa-
rieren—von denen dann, je nach theoretischem Hintergrund, jeweils einem
eine lediglich sekundire Bedeutung zukommt —, sondern als zwei anein-
ander gekoppelte Aggregatzustinde der materialen Existenz von kulturel-
len Wissensordnungen zu begreifen. Das Konzept der Wissensordnung be-
zeichnet hier das, was in Praktiken und Diskursen verhandelt wird und ihnen
ihre Form gibt. (Reckwitz 2008: 201f.)

Diskurse, so Reckwitz, sind als Beobachterkategorie zu verstehen, mit deren
Hilfe Praktiken unter dem Aspekt ihrer Produktion von Reprisentationen be-
trachtet werden. Diskursive Praktiken sind somit Praktiken der Reprisenta-
tion, die Objekte, Subjekte und Relationen auf eine spezifische Weise dar-

- am 14.02.2026, 18:23:16.

47


https://doi.org/10.14361/9783839458488-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

48

Carmen Becker

stellen und dadurch als Entititen konstituieren bzw. reproduzieren. Es geht
also nicht um eine Hierarchisierung bzw. Einverleibung der Diskurse durch
Praktiken. Vielmehr kann ein- und dieselbe Praktik als Diskurs im Sinne der
Diskurtheorie oder als Praktik im Sinne der Praxistheorie perspektiviert wer-
den. Bei der einen Perspektive wird das Symbolische bzw. die Reprisentation
der Welt herausgearbeitet, durch die die Welt erst entsteht. Bei der anderen
Perspektive fillt das Licht vor allem auf die Materialitit und Kérperlichkeit
sowie auf die Verleiblichung des Wissens um die Ordnung der Welt. Reck-
witz (2008: 201) spricht in den weiteren Ausfithrungen von »einem Modell von
Praxis/Diskurs-Formationen, die es zu untersuchen gelte. Es ist fraglich, ob
ein potenziell neu ausgerichtetes Konzept, das beide Perspektiven vereinigt,
notwendig ist. Im Sinne von Pierre Bourdieus Verstindnis von Konzepten als
analytische Werkzeuge kénnte man die Konzeptualisierung einer Verschrin-
kung von Diskurs und Praktik an der empirischen Untersuchung ausrich-
ten und beim Nachdenken iiber die jeweiligen Daten entstehen lassen. Die-
ser Weg wird im letzten Abschnitt bevorzugt, wobei Reckwitz’ Grundimpuls,
Praktik und Diskurs als aneinander gekoppelte Aggregatzustinde zu verste-
hen, Gehor geschenkt wird.

Dabei mdchte ich zunichst ein Zitat Pierre Bourdieus zum Ausgangs-
punkt nehmen, aus dem sich die Verbindung von Wissen, Diskurs und Macht
herausarbeiten lasst.

Bekanntlich sind alle Versuche vergebens, die eine oder andere Form von
Rassismus —ob ethnischer, sozialer oder sexueller Art—blofs mit den Waf-
fen logischer oder empirischer Widerlegung zu bekampfen, und dies umso
mehr, als Diskurse ihm zuarbeiten, die seine Dispositionen und seinen (oft
recht unbestimmten, unterschiedlich artikulierbaren und sich selbst unkla-
ren) Glaubenssidtzen schmeicheln, indem sie das Gefiihl oder die Illusion
verschaffen, sie auszudriicken. Gewif}, der Habitus ist kein Schicksal, aber
auseigener Kraftund ohnejede Veranderung der Bedingungen, unter denen
die Dispositionen produziert und verstarkt werden, kann symbolisches Han-
deln kérperlich verankerte Glaubensinhalte, Passionen und Triebe nicht aus-
merzen, die den Aufforderungen oder Verurteilungen des humanistischen
Universalismus (der tbrigens selbst in Dispositionen und Glaubenssitzen
wurzelt) gar nicht erreichbar sind. (Bourdieu 2017: 231)

In diesem Zitat, das aus dem Kapitel »Symbolische Gewalt und politische
Kimpfe« stammt, perspektiviert Pierre Bourdieu Rassismus zunichst als ei-
ne Herrschaftsbeziehung. Der Versuch, durch bewusste und zielgerichtete

- am 14.02.2026, 18:23:16.


https://doi.org/10.14361/9783839458488-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[I Die Verkniipfung von praxis- und diskurstheoretischen Ansétzen

Intervention in Debatten und Diskussionen eine geistige Umkehr auszulésen
und somit dem Rassismus entgegenzutreten, ist ihm zufolge vergeblich. Ei-
ne solche »kollektive Sprechtherapie« interveniert nicht in die Herrschaftsbe-
ziehungen, da die relevanten Diskurse, die diese Herrschaftsbeziehung auf-
rechterhalten, ihnen »schmeicheln« und sie naturalisieren, nicht angetastet
werden. Ein Habitus kann nicht tiber bewusste Steuerung in Form des Argu-
mentierens oder Debattierens, also ohne eine Verinderung der relationalen,
materiellen Realitit der existentiellen Lebensbedingungen im sozialen Raum,
die den Habitus ausbilden und in welchen er eingelagert ist, transformiert
werden. Somit reproduziert der Habitus weiterhin Rassismus.

Die Rolle der Diskurse ist in diesem Zitat relativ schwach, wie auch
im Gesamtwerk von Pierre Bourdieu (vgl. Diaz-Bone 2010: 58ff.). Der Dis-
kurs wird auf das Gesprochene, die Rede, die Argumentationsweise und
den Sprachstil - inkorporiert im und reproduziert durch den sprachlichen
Habitus — reduziert. Dementsprechend besteht das Feld der Diskurse aus
miteinander konkurrierenden Meinungen, in dem das Undiskutierte bzw.
Nicht-Sagbare ausgeschlossen wird. Die Doxa des Feldes der Meinungen/Dis-
kurse umfasst »jenes Ensemble von Thesen, die stillschweigend und jenseits
des Fragens postuliert werden und die als solche sich erst in der Retrospek-
tive, dann, wenn sie praktisch fallengelassen wurden, zu erkennen gebenc
(Bourdieu 1976: 331). Diskurse »arbeiten Dispositionen zu« und »schmeicheln
Glaubensitzen«. Diskurse sind jedoch keine Quelle von Macht bzw. nicht
der Ort, in denen soziale Wirklichkeit entsteht. Diskurse sind Aulerungen
des symbolischen Raums bzw. — um in der Begrifflichkeit Pierre Bourdieus
zu verbleiben — Auflerungen des Raums der Lebensstile, der sich durch
Distinktionen auszeichnet, die in Praktiken empirisch beobachtbar werden.
Daher kommt Rainer Diaz-Bone (2010: 69f.) zum Schluss, dass bei Pierre
Bourdieu »die Realitit der Diskurse [...] als eine abgeleitete [erscheint], der
Diskurs erscheint als Reprisentation von etwas anderem als ihm selbst«.
Dieses »andere als ihm selbst« sind die materiellen Bedingungen und ob-
jektivierten Relationen des sozialen Raums, der durch die Verteilung der
verschiedenen Kapitalformen strukturiert wird. Der Habitus vermittelt zwi-
schen der Position, die der Einzelne im sozialen Raum einnimmt, und dem
Raum der Lebensstile, der ein symbolischer Ausdruck des sozialen Raums
ist. Im Raum der Lebensstile nehmen die Akteure homolog zum sozialen
Raum relative Positionen ein, die sich in symbolischer, also kultureller Form
als Lebensstile ausdriicken, die sich wiederum in lebensstilspezifischen

- am 14.02.2026, 18:23:16.

49


https://doi.org/10.14361/9783839458488-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

50

Carmen Becker

Praktiken artikulieren. Die Praktiken formen den Habitus und schreiben
damit die Positionierung im sozialen Raum fort.

Die Verortung der Diskurse im Raum der Lebensstile und die Vorrangstel-
lung der Verteilungen der Kapitalformen, die bei Pierre Bourdieu stets durch-
scheint, fithren zu dem Vorwurf des Okonomismus und des materialistischen
Determinismus. Die von Pierre Bourdieu anerkannte Webersche Perspektive,
der zufolge die lebensweltliche Wahrnehmung zentral fiir die Handlungen
von Akteuren ist, gerdt dadurch in den Hintergrund. Diaz-Bone (2010: 117)
schldgt daher als diskurstheoretische Erweiterung der Praxistheorie vor, die
Diskurse in der Analyse aus dem Raum der Lebensstile zu entlassen und in ei-
nem eigenen Raum zu verorten, dem Raum der Interdiskurse.® Dabei soll »die
Existenz verschiedener Wirklichkeitssphiren [...] angemessen berticksichtigt
werden und ein Monismus des Materiellen oder des Geistigen vermieden wer-
den. Von besonderem Interesse ist dabei die Beeinflussung von Lebensstilen
durch die diskursive Praxis«. Damit wird der unterschwelligen Ableitungs-
logik Pierre Bourdieus, wonach Praktiken und Lebensstile symbolische Aus-
drucksformen und Ableitung des Materiellen bzw. des sozialen Raums sind,
entgegengewirkt. Diskurse erhalten im Sinne der Diskurstheorie eine eigene
Wirkmacht, indem sie die gemeinsamen Prinzipien der Sichtung und Ord-
nung sowie gleiche oder dhnliche Strukturen der Erkenntnis und Wertung als
prareflexiven, unmittelbaren Konsens iiber den Sinn der Welt gesamtgesell-
schaftlich hervorbringen. Das Ergebnis sind naturalisierte Klassifizierungs-
formen, die die Erfahrung der Welt als einer Welt des gesunden Menschenver-
standes ermdglichen. Die Produktion dieses kollektiven Wissens wird damit
von der Korperlichkeit einzelner Akteure und ihren Positionierungen im Feld
und im Sozialraum losgeldst. Dieses im Interdiskursraum produzierte und
zirkulierte Wissen, wird vom Habitus aufgegriffen, konkretisiert, angepasst
oder als unméglich abgelehnt. Damit erhalten Objekte und Praktiken einen
Wertigkeitshorizont im gesamtgesellschaftlichen Kontext, der sich feldspezi-
fisch im Habitus verankert. In dieser Perspektive vermittelt das Prinzip der
Homologie zwischen den drei Riumen — sozialer Raum, Raum der Lebenssti-
le und Interdiskursraum: Es wird eine strukturelle Korrespondenz zwischen

6 Als Interdiskurse werden im Anschluss an Jiirgen Link (2013) diejenigen Diskurse be-
zeichnet, in denen sich das Wissen zumeist iiber Massenmedien vermittelte Kollek-
tivsymbole organisiert. Sie unterscheiden sich von den Spezialdiskursen (der Wissen-
schaft) durch eine alltagstaugliche Sinnstiftung, auf deren Basis sich soziale Gruppen
in der Cesellschaft verstandigen konnen.

- am 14.02.2026, 18:23:16.


https://doi.org/10.14361/9783839458488-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[I Die Verkniipfung von praxis- und diskurstheoretischen Ansétzen

den Riumen angenommen, die im Gegensatz zu hierarchisierten Abhingig-
keitsverhiltnissen durch ein wechselseitiges Hineinwirken charakterisiert ist.
Hier kommt die bereits konstatierte Flachheit der praxis- und diskurstheo-
retischen Ontologien zum Tragen: Die drei heuristisch konstruierten Riume
befinden sich auf einer bzw. keiner Ebene.

Eine diskurstheoretische Erweiterung der Praxistheorien nimmt die
Praktiken in den Blick, die Triger dieser grundlegenden Klassifizierungs-
formen im gesamten sozialen Raum sind und diese (re)produzieren. Die
Reproduktion dieses Wissens um die Welt kann nur dann erfolgreich sein
und symbolische Macht ausiiben, wenn sie als implizites Wissen inkorpo-
riert im Habitus Praktiken generiert, die dann wiederum diese spezifische
Reprisentation der Welt in Form eines Zitats, das die Bedeutung durchaus
verschieben kann, wiederholen und damit fortschreiben. Die hier vorge-
schlagene Erweiterung soll nicht in eine Neuformulierung einer spezifischen
Analytik mit einer daran gekoppelten Methodologie miinden. Vielmehr soll
sie eine Sensibilitit generieren, in denen Diskurse als produktive Triger
von Wissen verstanden werden, die praxisrelevante Schemata iiber die
einzelnen sozialen Felder hinaus gesamtgesellschaftlich anbieten und zir-
kulieren. Wie im Einzelfall Diskurse in Praktiken hineinwirken und vice
versa, bleibt in diesem Verstindnis eine empirische Frage. Im Folgenden
werden an zwei Beispielen aus unterschiedlichen Forschungsprojekten zwei
unterschiedliche Verschrinkungsmoglichkeiten von Praxis- und Diskurs-
theorie konkretisiert. Das erste Beispiel basiert auf einem mehrjahrigen
Forschungsprojekt itber Musliminnen und Muslime in Deutschland und den
Niederlanden, die von der Salafiyya’ inspiriert sind. Dieses praxeologisch
angelegte Forschungsprojekt wird vom mir ex post um eine diskurstheore-
tische Perspektive erweitert, die in der daraus entstandenen Ethnographie
bereits angelegt war, jedoch nicht expliziert wurde. Zentral steht dabei der
Authentizitits(inter)diskurs, der sich iiber das Streben nach »authentischem,

7 Ich bevorzuge den Ausdruck Salafiyya anstelle des allgemein Gblichen>Salafismuse, da
letzterer die diskursive und durchaus umkampfte Tradition, die sich hinter dem Begriff
Salafiyya verbirgt, zugunsten eines mittlerweile sicherheitsheitspolitischen Begriffs,
der eng mit dem Radikalisierungsparadigma verkniipft ist, verschleiert. In diesem For-
schungsprojekt umfasst der Begriff Salafiyya sowohl die unterschiedlichen islamischen
diskursiven Traditionen, die dieses Label beanspruchen, als auch die Menschen, die
sich einer dieser Traditionen zugehorig fithlen.

- am 14.02.2026, 18:23:16.

51


https://doi.org/10.14361/9783839458488-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

52

Carmen Becker

islamischen Wissen«< in den Habitus der Partizipanten einlagert und entspre-
chend >authentische< Praktiken generiert. Das zweite Beispiel entstammt
einer Feldforschung zu Interaktionen zwischen ehrenamtlichen Helfern und
Syrern im Rahmen eines mehrmonatigen Kirchenasyls in Hannover. Im Zuge
der methodologischen Uberlegungen wurde bereits vorab versucht, diskurs-
und praxistheoretische Perspektiven miteinander zu verbinden. Hier stehen
vor allem der Religions(inter)diskurs und die gesamtgesellschaftliche Pro-
duktion von Klassifizierungsschemata entlang der Leitdifferenz zwischen
legitimer, sikularisierter Religion und Islam im Vordergrund, die sich in den
Interaktionen materialisieren.

4. >Authentizitat< und >Religion« als Interdiskurse
und einverleibtes Wissen

In der kurzen Diskussion beider Forschungsprojekte wird zunichst der rele-
vante Interdiskursraum (-Authenitzitit« und >Religion<) dargestellt, um dann
zu zeigen, wie die dort produzierten Klassifikationsschemata sich mit feld-
spezifischen Wertigkeiten verflechten, von Akteuren einverleibt werden und
sich in Praktiken duflern. Da es sich in beiden Fillen eher um eine Veran-
schaulichung der moglichen Verschrinkung von Diskurs- und Praxistheorie
handelt, soll es im Folgenden weniger um die analytische Tiefe gehen als um
die Suchbewegung zwischen Praktik und Diskurs und den dadurch zu er-
schlieRenden Raum zwischen beiden heuristischen Konzepten.

4.1 Authentizitat, islamisches Wissen und performative Praktiken

Das Forschungsprojekt zu von der Salafiyya inspirierten Muslimen und Musli-
minnen in den Niederlanden und in Deutschland beschiftigte sich vornehm-
lich mit der Frage, wie diese Gruppen ihre Identitit und Wahrnehmung der
Welt in computervermittelten Umgebungen (re)konstruieren, und wie diese
Sinnstrukturen bzw. dieses Wissen sich in Praktiken duflert. Dabei standen
vor allem Verdnderungsdynamiken im Fokus, die - so die Annahme — im Zu-
ge der Ubersetzung von Praktiken in einen relativ neuen Raum, der durch
spezifische Technologien und Materialititen gepragt ist, entstehen. Die Feld-
forschung fand online und offline von 2008 bis 2011 statt und brachte hete-
rogene Daten hervor, die grob in drei Gruppen eingeteilt werden kénnen: (1)
Feldnotizen, die durch (mehr oder weniger) teilnehmende Beobachtung on-

- am 14.02.2026, 18:23:16.


https://doi.org/10.14361/9783839458488-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[I Die Verkniipfung von praxis- und diskurstheoretischen Ansétzen

line (vor allem in Chatriumen und Diskussionsforen) und offline (vor allem
im Zuge von Seminaren und Treffen in Moscheen und Vereinen, aber auch
wihrend Freizeitaktivititen) zustande gekommen sind, (2) nutzergenerier-
te Inhalte von Chatriumen und Diskussionsforen in Form von archivierten
Diskussionsbeitrigen, dort eingebetteten Objekten wie Audio- und Videoauf-
nahmen oder 6ffentlich zugénglichen Profilinformationen von Nutzern sowie
(3) 32 informelle (spontane und zumeist nicht aufgenommene) Gespriche mit
einer Dauer von mehr als 30 Minuten, die in Form von paraphrasierten Proto-
kollen vorliegen und 15 formelle, aufgenommene Interviews mit einer Dauer
zwischen zwei und vier Stunden, die in Form von Transkripten vorliegen. Die-
se Daten wurden im Sinne der Grounded Theory nach Kathy Charmaz (2006)
gesammelt, kodiert und analysiert. Das gesamte Forschungsprojekt war pra-
xeologisch orientiert, da es sich vor allem auf Praktiken und deren Dynamiken
richten sollte.®

Bei der offenen Initialkodierung des Materials wurde schnell deutlich,
dass Authentizitit eine zentrale Kategorie in der Weltdeutung und der Selbst-
wahrnehmung der Partizipantinnen und Partizipanten darstellt. Authenti-
zitit kristallisierte sich als eine umfassende ethische Ambition heraus, die
auf vielfiltige Weise in unterschiedlichen Praktiken eingeschrieben war und
auch bewusst eingeiibt wurde. Uberwiegend als Attribut verwendet, wurde
Authentizitit auf Wissen und auf ein spezifisches Muslimsein bezogen. Die
Vorstellung von authentischem Wissen bezog sich auf hermeneutisch-inter-
pretative Praktiken, in denen die religiésen Quellen (Koran und Hadithe) in-
terpretiert werden. Partizipantinnen und Partizipanten griffen dabei auf ela-
borierte Klassifikationsschemata itber den Status der Hadithe aus der dis-
kursiven Tradition des Islam zuriick, um die Authentizitit derjenigen Hadi-
the, die Auskunft iiber das Leben Muhammads geben sollen, zu beurteilen.
Das Leben Muhammads wurde von Partizipantinnen und Partizipanten als
einzig giiltige und autorisierte Blaupause fiir ein gottesfiirchtiges, authen-
tisch-muslimisches Leben umschrieben. Daher solle sich jeder »echte Mus-
lim« selbst und ohne vermittelnde Instanz um das Wissen tiber das Leben Mu-
hammads bemiihen. Dieses Wissen miisse jedoch »ausgegraben werdenc, da
sich die folgenden Generationen von Muslimen von der authentischen Quelle

8 Fir detaillierte Ausfithrungen zur theoretischen Rahmung, Methodologie und Daten-
sammlung und -analyse siehe meine unveréffentlichte Dissertation (Becker 2013) Lear-
ning to Be Authentic. Religious Practices of German and Dutch Muslims Following the Salafiyya
in Forums and Chat Rooms.

- am 14.02.2026, 18:23:16.

53


https://doi.org/10.14361/9783839458488-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

54

Carmen Becker

immer weiter entfernt hitten. In der islamischen Hadithwissenschaft (‘ulim
al-hadith) werden die als authentisch (sahih) klassifizierten Hadithe auf das
Leben Muhammads zuriickgefithrt und als verlissliche Auskunft dariiber be-
handelt. Danach folgen in Zahl und Terminologie variierende Abstufungen
bis hin zu >schwach« und >gefilscht«. Muslime, die der Salafiyya folgen, ha-
ben den Anspruch, sich in der Kunst der »islamischen Argumentation« zu
iiben und sich diese anzueignen, so dass jede und jeder in der Lage ist, die
Klassifikationsschemata auf das iiberlieferte Material anzuwenden und nicht
den seit den Anfingen der Hadithwissenschaft akkumulierten, klassifikato-
rischen Wissensbestinden »blind zu folgen« (taqlid). Authentisches Wissen
ist demnach nur das, was man selbst nach den geltenden Regeln, wenn nicht
produziert hat, so doch nachvollziehen kann. Gleichzeitig bemiihten sich Par-
tizipantinnen und Partizipanten regelmifig, auf nicht-islamische diskursive
Traditionen zuriickzugreifen, um ihre moralischen Ambitionen und die damit
verbundenen Schriften zu authentifizieren. Dies geschah tiber (natur-)wis-
senschaftliche Interpretationen (tafsir ‘ilmi) des Koran und der Uberlieferun-
gen, um aufzuzeigen, dass der Koran Wissen beinhaltet, iber das die Men-
schen auf der arabischen Halbinsel im 7. Jahrhundert noch nicht haben verfii-
gen kénnen. Neben zahlreichen anderen Koranversen wurde mehrmals Vers
55:18-19 angefiihrt, wonach Gott zwei Meere habe entstehen lassen, die zu-
sammentreffen, aber nicht ineinander iiberlaufen, da eine Barriere zwischen
beiden stehe. In diesem Vers gehe es um eine (natur-)wissenschaftliche Inter-
pretation, nimlich um das Phinomen, dass Wasser unterschiedlicher Dichte
und Salinitit sich nicht mische, wie man etwa in der Meerenge von Gibral-
tar beobachten kénne. Dies habe jedoch Muhammad nicht wissen konnen,
womit die Authentizitit der islamischen Botschaft als Gottesrede bewiesen
sei. Das Bemiihen, (natur-)wissenschaftliche Beweise anzufiithren, verweist
auf ein Wissensverstindnis, das eng mit der Moderne und dem Positivismus
verkniipft ist: Empirische Beobachtungen aus dem Bereich der Naturwissen-
schaften gelten als Maf3stab dafiir, ob eine Botschaft als authentisch gewertet
wird. Hier wird also ein Teil des modernen wissenschaftlichen Spezialdis-
kurses in die Praktik der »islamischen Argumentation« als ein Denkschema
einbezogen und zitiert.

Diejenigen, die in Chatriumen und Diskussionsforen »islamische Argu-
mentation« als spezifisch hermeneutisch-interpretative Praktik meisterten,
waren zugleich diejenigen mit besonders hoher Autoritit (symbolisches Ka-
pital), das sie in symbolische Macht in Form von Setzungs- und Benennungs-
macht umsetzen konnten. Letzteres riickt die performative Seite der Praktik

- am 14.02.2026, 18:23:16.


https://doi.org/10.14361/9783839458488-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[I Die Verkniipfung von praxis- und diskurstheoretischen Ansétzen

»islamische Argumentation« in den Vordergrund, die unter anderem an ei-
nem spezifischen Sprachstil und dem wortlichen Zitieren von >authentischem
Wissen«<in Form von markierten Zitaten oder Fufinoten erkennbar ist, die den
(erfolgreichen) Trager als Subjekt mit ethischen Ambitionen und als Autoritit
produzieren.

Neben spezifisch hermeneutisch-interpretativen Praktiken wurden nar-
rativ-performative Praktiken aus den Daten rekonstruiert, die auf die Ein-
verleibung des generierten »authentischen< Wissens — vor allem spezifische
Handlungsschemata, die aus den vermeintlichen Handlungen Muhammads
herausgearbeitet werden — abzielen. Hier kommt nun ein weiterer Interdis-
kurs zum Tragen, der die Gegenwartskultur prigt und den man tbergrei-
fend als Authentizititsdiskurs bezeichnen kénnte. Charles Lindholm versucht
diesen folgendermafien zu fassen:

Persons are authentic if they are true to their roots or if their lives are a di-
rect and immediate expression of their essence. Similarly, collectives are au-
thentic if their biological heritage can be traced and if the members act in
the proper, culturally valued manner.

From this evidence, there are two overlapping modes for characterizing any
entity as authentic: genealogical or historical (origin) and identity or corre-
spondence (content). Authentic objects, persons or collectives are original,
real, and pure; they are what they purport to be, their roots are known and
verified, their essence and appearance are one. (Lindholm 2008: 2)

Diese Ausfithrungen zu Authentizitit in der modernen Gegenwartskultur
spiegeln sich auf vielfiltige Weise in dem Bemithen von Partizipantinnen und
Partizipanten wider, ein authentisches Muslimsein zu verkérpern und zu in-
korporieren. Aus den als authentisch klassifizierten Uberlieferungen werden
Narrative entwickelt, die handlungsleitend sind und die muslimische Per-
sonlichkeit Muhammads im Sinne eines perfekten Menschen auch 4sthetisch
herausschilen. Hier stehen zunichst Eigenschaften wie Standhaftigkeit,
Gottesfurcht, Geduld und Unbeirrbarkeit im Mittelpunkt vieler Erzihlungen.
Musliminnen und Muslime, die der Salafiyya folgen, arbeiten daran, sich
diese Eigenschaften in Form von spezifischen Dispositionen einzuverleiben
und sich somit als authentischer Muslim bzw. als authentische Muslimin im
Gegensatz zu den schwachen oder falschen Musliminnen und Muslimen, oft
»Heuchler« (munafiqin) genannt, zu konstituieren. Ein Teil der Diskussionen
in Chatrdumen und Foren beschiftigte sich explizit mit diesem Prozess
der Habitualisierung: Dieses authentische Wissen soll prareflexiv quasi als

- am 14.02.2026, 18:23:16.

55


https://doi.org/10.14361/9783839458488-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

56

Carmen Becker

eigene Natur zum Einsatz kommen, ohne dass es immer wieder in Form
von bewusster Selbstdisziplinierung von sich selbst eingefordert werden
muss. Dariiber hinaus stellen diese Narrative eine genealogische Verbindung
zum »Propheten« her. Diese Herstellung wird oft als »Wiederherstellung«
begriffen: Jeder Mensch trage die natiirliche Inklination, Gott intuitiv auf
die richtige Art und Weise zu verehren, in sich. Diese in der islamischen
Tradition als fitra bezeichnete, bei der Geburt vorhandene Neigung, sich nur
Gott zu unterwerfen, verwische im Zuge der Primirsozialisation und miisse
dann iber eine bewusste Riickkehr zu diesem Naturzustand bzw. dieser
menschlichen Essenz wiedererlangt werden.

Diese Dynamik ldsst sich am Narrativ der ghuraba’ (Fremden), die auf
zwei Uberlieferungen zuriickgeht, veranschaulichen. Muhammad soll dem-
nach gesagt haben, dass die wahren Muslime reisende Fremde in dieser Welt
seien, die sich ihrem gottgewollten Schicksal unterwerfen. Diese wahren
Glaubige seien in der gottlosen Gesellschaft marginalisiert, da sie unbeirrt
auf Gottes Pfad der Rechtschaffenen wandelten. Sie konnten jedoch froh
sein, denn der Islam habe als etwas Fremdes begonnen und werde zu diesem
Fremdsein zuriickkehren. Dieses Narrativ zirkuliert vor allem im Genre
des nashid, von Mannern a capella aufgefithrte Musikstiicke mit Beziigen zu
islamischen diskursiven Traditionen, und bietet gerade Musliminnen und
Muslimen, die in Gesellschaften leben, die mehrheitlich nicht-muslimisch
sind, die sinnproduzierende Disposition des Fremden an. Ausgestoflen
bzw. abgelehnt von der Mehrheitsgesellschaft, teilweise unter Repressionen
seitens staatlicher Behorden leidend, fithlt man sich in seiner Identitit als
Fremder bestirkt und ermutigt, diesem Weg standhaft weiter zu folgen.
Diese Narrative bietet nicht nur ein Interpretationsschema an, mit dem es
gelingt, Fremdsein positiv und als Zeichen des richtigen Wegs zu deuten,
sondern sie affiziert laut Aussagen von Partizipantinnen und Partizipanten
auf eine Art und Weise, dass man »Gottes schiitzende Hand« fithle und sich
ein »innerer Friede im Herzen ausbreite«.

Diese kurzen Ausfithrungen zeigen, wie unterschiedliche interdiskursi-
ve Riaume (islamische Hadithwissenschaft, moderner Wissensbegriff und der
Authentizititsdiskurs der Gegenwartskultur) von Musliminnen und Musli-
men, die der Salafiyya folgen, zitiert, in Praktiken konkretisiert und dadurch
habitualisiert werden. Der symbolische Raum der Praktiken ist dabei keine
blof3e Ableitung der zitierten Interdiskurse. Wie die dort eingelagerten Klas-
sifikationsregime, Handlungs-, Denk- und Wahrnehmungsschemata konkret
in den Habitus iiberfithrt werden, ist kontingent. Dariiber hinaus sind die

- am 14.02.2026, 18:23:16.


https://doi.org/10.14361/9783839458488-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[I Die Verkniipfung von praxis- und diskurstheoretischen Ansétzen

hier angesprochenen Praktiken auch als »reflexiv-moderne Technologien des
Selbst« (Hirseland/Schneider 2008) fassbar, die Subjekte anleiten, sich tiber
alltagspraktische Techniken und Ubungen als Subjekte im Sinne ihrer ethi-
schen Ambition zu verstehen und selbst zu fithren. Die diskurstheoretische
Erweiterung des praxeologisch ausgerichteten Forschungsprojektes kann hier
zeigen, wie gesamtgesellschaftliche Prozesse in Form von in Interdiskursen
produzierten Wissensordnungen auf das religiose Feld einwirken, dort loka-
lisiert werden und wie diese Interdiskurse auch dazu fithren kénnen, mora-
lisch-ethische Ambitionen bewusst in den Habitus einzulagern, um sie letzt-
endlich in den praktischen Sinn iibergehen zu lassen. Sie sollen als unbewuss-
te, intuitive Skripte im Hintergrund ablaufen und Teil der eigenen >Natur«
werden.

4.2 Zum Fliichtling werden: Interpellation und Interaktion

Im zweiten hier diskutierten Projekt wurden bereits zu Anfang praxis- und
diskursanalytische Perspektiven miteinander verkniipft. Vom Sommer 2016
bis zum Sommer 2017 engagierte ich mich als Ubersetzerin, Begleiterin, Be-
sucherin und >Gesellschafterin<in einem Kirchenasyl, in dem insgesamt sechs
Syrerinnen und Syrer versuchten, ihrer Abschiebung nach Bulgarien zu ent-
gehen. Relativ schnell entstand die Idee, diese Erfahrung mit einer Feldfor-
schung zu verbinden, da mir bestimmte sich wiederholende Muster in den In-
teraktionen zwischen ehrenamtlichen Helferinnen und Helfern auf der einen
und syrischen Gefliichteten auf der anderen Seite auffielen. Dabei versuchte
ich zu verstehen, wie im Zuge dieser Interaktionen »der Fliichtling« als domi-
nante Subjektposition entstand und durch Prozesse der Subjektivierung ein-
verleibt wurde. Wihrend des Kirchenasyls sammelte ich zunidchst Material,
das Teil von Praktiken der Interpellation war, mittels derer Syrer als Fliichtlin-
ge angerufen wurden, und denen ich im Feld des Kirchenasyls begegnet bin:
Offizielle Briefe von staatlichen Stellen, mediale Produktionen, popkulturelle
Produktionen, in denen spezifische Gruppen als Fliichtlinge adressiert wer-
den — man denke hier an die T-Shirts mit »refugees welcome« Aufdrucken.
Alle diese materialen Entititen oder Artefakte der Interpellation sind Triger
von Diskursen, aus denen der Flichtling als Flichtling hervorgeht, und die
im gesamtgesellschaftlichen, medial gestiitzten Interdiskursraum zirkulie-
ren. Dariiber hinaus fokussierte ich meine Feldnotizen auf die Interaktionen,
um die spezifischen Praktiken, die von den zwei pragnanten Subjektpositio-
nen Fliichtling und ehrenamtliche Unterstiitzerin bzw. ehrenamtlicher Un-

- am 14.02.2026, 18:23:16.

57


https://doi.org/10.14361/9783839458488-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

58

Carmen Becker

terstiitzer geprigt wurden, herausschilen, analysieren und die dahinterste-
henden wirkmichtigen Handlungs- und Wahrnehmungsschemata freilegen
zu konnen. Die Artefakte der Interpellation (z.B. Videos, offizielle Schreiben,
Handreichungen von Nichtregierungsorganisationen) wurden als zunichst
eigenstindiger Interdiskurs mit Hilfe einer an Ernesto Laclau und Chantal
Moutffe orientierten Diskursanalyse (vgl. Nonhoff 2006 und 2010, dazu unten
mehr) bearbeitet. Die Feldnotizen zu den alltiglichen Interaktionen wurden
in praxeologischer Tradition zunichst materialgeleitet und dann aufihre do-
minanten Muster (Skripte) und Abweichungen hin kodiert, um dadurch auf
die méglichen, dahinterliegenden habitusspezifischen Wahrnehmungs- und
Handlungsschemata zuriickgreifen zu konnen. Beide Analysen wurden ab-
schlieRend in Beziehung zueinander gesetzt.

Die Diskurstheorie nach Ernesto Laclau und Chantal Mouffe geht von
Differenzbeziehungen (x ungleich y) aus, die sich in Aquivalenzbeziehungen
in Bezug auf einen leeren Signifikanten verketten kénnen (x und y sind
gleichwertig mit Bezug auf z). Aquivalenzbeziehungen iiberformen das Spiel
der Differenzen, kénnen sich jedoch nur temporir stabilisieren. Sie sind ent-
scheidend fir die Dichotomisierung des diskursiven Raums und fithren zu
antagonistischen Beziehungen. Folgendes eingingiges Beispiel veranschau-
licht das »Spiel der Differenzen«: In den gegenwirtigen Debatten herrscht
zwischen »Emanzipation von Frauenc (x) und »Integration von Frauen in den
Arbeitsmarkt« (y) zunichst eine Differenzbeziehung: das eine ist ungleich
dem anderen. In Bezug auf »Gleichberechtigung« (z) sind »Emanzipation
von Frauenc (x) und »Integration von Frauen in den Arbeitsmarkt« (y) jedoch
gleichwertig, also iquivalent. Der leere Signifikant »Gleichberechtigung«
reprasentiert sowohl »Emanzipation von Frauen« als auch »Integration von
Frauen in den Arbeitsmarkt«. Aquivalenzketten kdnnen in Kontrarititsbezie-
hung zu anderen Aquivalenzketten treten. Die Aquivalenzkette reprisentiert
durch den leeren Signifikanten »Gleichberechtigung« verhilt sich im Dis-
kurs zum Beispiel kontrir zur Aquivalenzkette »Frauenunterdriickung.
»Frauenunterdriickung« reprasentiert dhnlich wie »Gleichberechtigung« eine
Kette von dquivalenten Elementen wie »Gender-Pay-Gap«, »Care-Arbeit«
oder »sexuelle Belistigung«. Beide Aquivalenzketten dichotomisieren den
diskursiven Raum und bringen antagonistische Beziehungen hervor.

Basierend auf diesen Uberlegungen, habe ich Daten kodiert, in denen
Fliichtlinge angesprochen werden und Aquivalenzketten herausgearbeitet,
die vereinfacht folgendermaflen dargestellt werden kénnen:

- am 14.02.2026, 18:23:16.


https://doi.org/10.14361/9783839458488-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[I Die Verkniipfung von praxis- und diskurstheoretischen Ansétzen

DEUTSCH FLUCHTLING

akul '
el - Religion &) som

spirituell-individuell

Frauenemanzipation Frauenunterdriickung
Grundgesetz Scharia

Vielfalt monolithische Kultur
Wabhlfreiheit sozialer Druck

sexuelle Freiheit unterdriickte Sexualitat
selbstunternehmend schicksalsergeben
ausgewogen radikal

Fortschritt Stillstand

Abb. 1: Vereinfachte grafische Darstellung der zwei antagonistischen Aquivalenzketten

Je nach Situation waren Deutsch/Fliichtling oder Religion/Islam als lee-
re Signifikanten die zentrale Leitdifferenz der antagonistischen Aquivalenz-
ketten, wobei Religion hier verstanden als sikular und spirituell-individu-
ell mit Deutsch, und Fliichtling mit Islam gleichgesetzt wurde. Zentral ist,
dass Islam meist nicht als Ausprigung der Oberkategorie Religion produziert
wurde, sondern als konstitutives Aulen die Aquivalenzkette Deutsch/Religi-
on stabilisierte. Gleichzeitig zeigte sich im untersuchten Material, dass in
der Beziehung zwischen Religion und Islam ein »noch nicht« eingefiigt wird.
Diesem Interpretations- und Klassifikationsschema zufolge kann Islam po-
tenziell zum Beispiel durch Integration, Reformation oder Sikularisierung
zu einer Auspragung von Religion werden. Dieser Einschub ist wichtig, um
die wechselseitige Wirkweise zwischen diesem dualistisch-antagonistischen
Klassifizierungs- und Wahrnehmungsschema und den interaktionalen Prak-
tiken zwischen syrischen Gefliichteten und ehrenamtlichen Unterstiitzenden
zu verstehen.

Exemplarisch soll eine sich im Sinne einer Praktik wiederholende Interak-
tion skizziert und analysiert werden, die ich etwas unbeholfen als »den Haus-
halt machen« bezeichne. Dabei handelt es sich um Szenen, die sich zumeist in
der Kiiche abspielten. In diesen Praktiken komplimentierten ehrenamtliche
Helferinnen syrische Frauen mehr oder weniger subtil aus der Kiiche hinaus,

- am 14.02.2026, 18:23:16.

59


https://doi.org/10.14361/9783839458488-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

60

Carmen Becker

um dann syrische Minner dazu aufzurufen oder zu animieren, in der Kii-
che an den im Haushalt anfallenden Arbeiten wie Kochen, Abwasch und Auf-
riumen teilzunehmen. Ein weiterer Teil des Skripts war ein aufklirerischer
Gestus, durch den syrische Minner und Frauen iiber Geschlechtergleichheit
in Deutschland informiert wurden. In Gesprichen zwischen den Unterstiit-
zerinnen und Unterstiitzern wurde Geschlechterungleichheit als fester Be-
standteil einer muslimischen Kultur ausgemacht: Fliichtlinge seien durch die-
se Kultur gepragt. Um in Deutschland jedoch leben und partizipieren zu kon-
nen, missten sie lernen, diesen Teil ihrer Kultur zu erkennen und abzulegen.

Die Problematisierung von Geschlechterungleichheit wurde pidagogisch
kodiert: Fliichtlinge sollten befihigt werden, die in ihrer Kultur internalisierte
Geschlechterungleichheit zu erkennen, diese selbst zu problematisieren und
durch konkrete Handlungen, etwa durch das Mitwirken an den in der Kiiche
anfallenden Arbeiten, zu iiberwinden. Diese Pidagogisierung operierte ent-
lang der Leitdifferenz Deutsch/Fliichtling und war in die oben dargestellten
Aquivalenzketten eingelagert. Dadurch wurden die sich zueinander antago-
nistisch verhaltenden Aquivalenzketten aus dem Interdiskursraum heraus-
gehoben und als zentrales Klassifizierungsschema in alltigliche Handlungen
eingelagert. In diesem Sinne kann »der Fliichtling« nicht nur als Subjektpo-
sition, sondern auch als Dispositiv verstanden werden: Der Antagonismus
Deutsch/Fliichtling bzw. Religion/Islam identifiziert und klassifiziert eine ge-
sellschaftliche Gruppe als Problem, das eine Intervention als notwendig er-
scheinen lasst. Fliichtling und Deutsch treten als antagonistische Subjekt-
positionen hervor. Es werden Mechanismen produziert — hier: Pidagogisie-
rung — die auf die Dringlichkeit der Lage reagieren und die verschiedenen
Elemente des Dispositivs zueinander in Beziehung setzen. Ziel ist eine Nor-
malisierung des Fliichtlings im Sinne einer Uberwindung des Antagonismus
Deutsch/Fliichtling bzw. Religion/Islam. Jedoch reproduziert das Dispositiv
die ihm zugrundeliegenden Klassifizierungsregime und blockiert somit die
Normalisierung, die es selbst als Ziel ausgibt.

In diesem Beispiel besteht der Mehrwert der diskurstheoretischen Erwei-
terung darin, die zur Verfugung stehenden hegemonialen Subjektpositionen
und die damit jeweils verbundenen Aquivalenzketten in den Blick zu neh-
men. In der Analyse der Interaktionen zwischen den sich entlang der zwei
zentralen Subjektpositionen formierenden sozialen Gruppen zeigt sich der
Mechanismus, der den Interdiskursraum mit den Praktiken verbindet und
der mit der Heuristik des Dispositivs gefasst werden kénnte.

- am 14.02.2026, 18:23:16.


https://doi.org/10.14361/9783839458488-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[I Die Verkniipfung von praxis- und diskurstheoretischen Ansétzen

5. Schlussfolgerung

Abschlieflend soll der Bogen zu den allgemeinen Entwicklungen in der
Religionswissenschaft gespannt und der Ausgangspunkt von der Praxis-
theorie auf die Diskurstheorie verschoben werden. Diskurstheoretische
Ansitze haben mittlerweile ihren festen Platz in den unterschiedlichen
Einfithrungswerken gefunden. Dabei steht der Religionsbegriff im Zentrum
der Denaturalisierungs- und Dekonstruktionsbemithungen. Ein dhnliches
Schicksal hat bereits eine andere wirkmichtige Differenzkategorie, race/Rasse
ereilt. Auch hier stellt sich dhnlich wie in der Religionswissenschaft die Frage
»What happens after deconstruction?« (McCutcheon 2017). Patrick Wolfe,
der in seinem Ansatz diskurs- und praxistheoretische Elemente vereint,
beschreibt die Lage beziiglich race folgendermafien:

[..] itis apparent that, useful though it may once have been for denatural-
ising race, the well-worn piety that race is a social construct does not get us
very far. Rather than a conclusion, this general premise founds a set of ques-
tions: how are races constructed, under what circumstances, and in whose
interests? (Wolfe 2016: 6)

Aus dieser Lagebeschreibung folgt als Desiderat, dass race als »set of clas-
sificatory regimes« in Aktion beobachtet werden sollte: »As performed and
contested on the ground, [..], race emerges not as singular or unified but as
a fertile, Hydra-headed assortment of local practices« (Wolfe 2016: 10). Bei-
de Aspekte des Phianomens race, sowohl die lokalen, distinkten Praktiken und
Rassifizierungen als auch die feldiibergreifende Klassifikationsschemata, die
sich in Doktrinen und Wissensordnungen im interdiskursiven Raum konsti-
tuieren, formen zusammen spezifische race regimes (vgl. ebd.: 18-19).

Analog dazu lieRe sich eine Entwicklung in der Religionswissenschaft
vorstellen, in der die Denaturalisierung und Dekonstruktion des Religions-
begriffs weiterbetrieben, aber gleichzeitig die anhaltende Wirkmacht als
symbolisch-produktive, d.h. wirklichkeitskonstituierende, Macht in Form
von geltenden Wissensordnungen zunichst rekonstruiert und dann lokali-
siert und einverleibt iiber Praktiken in den Blick genommen wird. In diesem
Sinne geht der kritische Gestus der Diskurstheorie nicht weit genug, die in
den Worten Judith Butlers ihre Hauptaufgabe darin sieht, »das System der
Bewertungen selbst herauszuarbeiten« (Butler 2002: 252). Die beharrliche
Wirkmacht von bereits dekonstruierten Objektivationen und Differenzkate-
gorien wie race und Religion wird erst deutlich, wenn herausgearbeitet wird,

- am 14.02.2026, 18:23:16.

61


https://doi.org/10.14361/9783839458488-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

62

Carmen Becker

wie diese gekoppelt an Systeme der Bewertungen prireflexiv und verschleiert
Handlungen, Wahrnehmungen und Denken generieren, die dann wieder
auf die gesellschaftlichen, diskursiv zirkulierenden Klassifikationsregime
einwirken. Genau in diesem Unterfangen liegt das Potenzial einer Verschrin-
kung der praxis- und diskurstheoretischen Perspektiven, die bereits in den
Theoriefamilien selbst angelegt ist.

Literatur

Barlosius, Eva (2011): Pierre Bourdieu, Frankfurt a.M.: Campus-Verlag.

Becker, Carmen (2013): Learning to be authentic. Religious practices of Ger-
man and Dutch Muslims following the Salafiyya in forums and chat
rooms. Dissertation, Radboud Universiteit Nijmegen (Niederlande).

Bourdieu, Pierre (1976): Entwurf einer Theorie der Praxis auf der ethnologi-
schen Grundlage der kabylischen Gesellschaft, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Bourdieu, Pierre (1993): Sozialer Sinn: Kritik der theoretischen Vernunft,
Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Bourdieu, Pierre (2017): Meditationen. Zur Kritik der scholastischen Vernunft,
Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Brieler, Ulrich (1998): Die Unerbittlichkeit der Historizitit: Foucault als His-
toriker, K6ln: Bohlau.

Bublitz, Hannelore (2003): Diskurs, Bielefeld: transcript.

Bithrmann, Andrea D./Schneider, Werner (2008): Vom Diskurs zum Disposi-
tiv. Eine Einfithrung in die Dispositivanalyse, Bielefeld: transcript.

Butler, Judith (2002): »Was ist Kritik? Ein Essay tiber Foucaults Tugendc, in:
Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie 50 (2), S. 249-266.

Butler, Judith (2016): Haf3 spricht. Zur Politik des Performativen, Frankfurt
a.M.: Suhrkamp.

Carles, Pierre/Bourdieu, Pierre (2008): Soziologie ist ein Kampfsport: Pierre
Bourdieu im Portrit, Dokumentarfilm.

Charmaz, Kathy (2006): Constructing Grounded Theory. A practical guide
through qualitative analysis, London/Thousand Oaks/New Delhi: Sage
Publications.

Diaz-Bone, Rainer (2010): Kulturwelt, Diskurs und Lebensstil: Eine diskurs-
theoretische Erweiterung der Bourdieuschen Distinktionstheorie, Wies-
baden: Verlag fiir Sozialwissenschaft.

- am 14.02.2026, 18:23:16.


https://doi.org/10.14361/9783839458488-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[I Die Verkniipfung von praxis- und diskurstheoretischen Ansétzen

Dillon, Michele (2001): »Pierre Bourdieu, Religion, and Cultural Production,
in: Cultural Studies © Critical Methodologies 1 (4), S. 411-429.

Dyk, Silke van/Langer, Antje Langer/Macgilchrist, Felicitas/Wrana, Dani-
el/Ziem, Alexander (2014): »Discourse and beyond? Zum Verhiltnis
von Sprache, Materialitit und Praxis«, in Johannes Angermuller/Mar-
tin Nonhoft/Eva Herschinger/Felicitas Macgilchrist/Martin Reisigl/Juliet-
te Wedl/Daniel Wrana/Alexander Ziem (Hg.), Diskursforschung. Ein in-
terdisziplinires Handbuch. Band 1. Theorien. Methodologien und Kon-
troversen, Bielefeld: transcript, S. 345-363.

Foucault, Michel (1978): Dispositive der Macht. Michel Foucault iiber Sexuali-
tit, Wissen und Wahrheit, Berlin: Merve Verlag.

Foucault, Michel (1981): Archiologie des Wissens, Frankfurt a.M.: Suhrkamp

Foucault, Michel (2017): Sexualitit und Wahrheit. Der Wille zum Wissen,
Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Gibson, James J. (1977): »The theory of affordances«, in Robert Shaw/John
Bransford (Hg.), Perceiving, acting, and knowing. Toward an ecological
psychology, Hillsdale: Lawrence Erlbaum Associates Publishers, S. 67-82.

Gibson, James J. (1986): The ecological approach to visual perception, Hillsdale:
Lawrence Erlbaum Associate Publishers.

Helle-Valle, Jo (2010): »Language-games, in/dividuals and media uses: What
a practice perspective should imply for media studies, in: Birgit Briuch-
ler/John Postill (Hg.), Theorising media and practice, New York & Oxford:
Berghahn Books, S. 191-211.

Hillebrandt, Frank (2016): »Die Soziologie der Praxis als post-strukturalisti-
scher Materialismusc, in: Hilmar Schifer (Hg.), Praxistheorie. Ein sozio-
logisches Forschungsprogramm, Bielefeld: transcript, S. 71-94.

Hirseland, Andreas/Schneider, Werner (2008): »Biopolitik und Technologi-
en des Selbst: Zur Subjektivierung von Macht und Herrschaft, in: Karl-
Siegbert Rehberg (Hg.), Die Natur der Gesellschaft: Verhandlungen des
33. Kongresses der Deutschen Gesellschaft fir Soziologie, Frankfurt a.M.:
Campus Verlag, S. 5640-5648.

Jager, Margarete/Jiger, Siegfried (2007): Deutungskimpfe: Theorie und Praxis
kritischer Diskursanalyse, Wiesbaden: Springer VS.

Jager, Siegfried (2001): »Diskurs und Wissen. Theoretische und methodische
Aspekte einer Kritischen Diskurs- und Dispositivanalyse, in: Reiner Kel-
ler/Andreas Hirseland/Werner Schneider/Willy Viehéver (Hg.), Handbuch
sozialwissenschaftliche Diskursanalyse: Band I: Theorien und Methoden,
Wiesbaden: Springer VS, S. 81-112.

- am 14.02.2026, 18:23:16.

63


https://doi.org/10.14361/9783839458488-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

64

Carmen Becker

Keller, Reiner (2011): Wissenssoziologische Diskursanalyse: Grundlegung ei-
nes Forschungsprogramms, Wiesbaden: Springer VS.

Laclau, Ernesto/Moufte, Chantal (1985): Hegemony and socialist strategy. To-
wards a radical democratic politics, London: Verso.

Lindholm, Charles (2008): Culture and authenticity, Malden, Oxford & Carl-
ton: Blackwell Publishing.

Link, Jirgen (2013): »Diskurs, Interdiskurs, Kollektivsymboliks, in: Zeitschrift
fir Diskursforschung 1 (1), S. 7-24.

McCutcheon, Russell T. (2017): »What happens after deconstruction?«, in: Im-
plicit Religion 20 (4), S. 401-405.

Nonbhoff, Martin (2006): Politischer Diskurs und Hegemonie: Das Projekt »So-
ziale Marktwirtschaft«, Bielefeld: transcript.

Nonhoff, Martin (Hg.) (2007): Diskurs - radikale Demokratie — Hegemonie.
Zum politischen Denken von Ernesto Laclau und Chantal Mouffe, Biele-
feld: transcript.

Nonhoff, Martin (2010): »Hegemonieanalyse: Theorie, Methode und For-
schungspraxis«, in: Reiner Keller/Andreas Hirseland/Werner Schnei-
der/Willy Viehover (Hg.), Handbuch sozialwissenschaftliche Diskursana-
lyse. Band 2: Forschungspraxis, Wiesbaden: Springer VS, S. 299-332.

Norman, Donald A. (1999): »Affordance, conventions, and designg, in: Inter-
actions 6 (3), S. 38-42.

Ortner, Sherry B. (1984): »Theory in anthropology since the Sixties«, in: Com-
parative Studies in Society and History 26 (1), S. 126-166.

Ortner, Sherry B. (2006). Anthropology and social theory: Culture, power, and
the acting subject, Durham: Duke University Press.

Reckwitz, Andreas (2002): »Toward a theory of social practices. A develop-
ment in culturalist theorizing«, in: European Journal of Social Theory 5 (2),
S. 245-265.

Reckwitz, Andreas (2003): »Grundelemente einer Theorie sozialer Praktiken.
Eine sozialtheoretische Perspektives, in: Zeitschrift fiir Soziologie 32 (4),
S. 282-301.

Reckwitz, Andreas (2008): »Praktiken und Diskurse. Eine sozialtheoretische
und methodologische Relation, in: Herbert Kalthoff/Stefan Hirschau-
er/Gesa Lindemann (Hg.), Theoretische Empirie. Zur Relevanz qualitati-
ver Forschung, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 188-209.

Schifer, Hilmar (2013): Die Instabilitit der Praxis: Reproduktion und Trans-
formation des Sozialen in der Praxistheorie, Frankfurt a.M.: Velbriick
Wissenschaft.

- am 14.02.2026, 18:23:16.


https://doi.org/10.14361/9783839458488-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[I Die Verkniipfung von praxis- und diskurstheoretischen Ansétzen

Schatzki, Theodore R. (2001): »Practice mind-ed orders«, in: Theodore R.
Schatzki/Karin Knorr Cetina/Elke von Savigny (Hg.), The practice turn in
contemporary theory, London & New York: Routledge, S. 42-55.

Schatzki, Theodore R. (2016): »Praxistheorie als flache Ontologie«, in: Hilmar
Schifer (Hg.), Praxistheorie. Ein soziologisches Forschungsprogramm,
Bielefeld: transcript, S. 29-44.

Speer, Susan A. (2002): »Natural and >contrived« data: A sustainable distinc-
tion?, in: Discourse Studies 4 (4), S. 511-525.

Waldenfels, Bernhard (1991): »Ordnung in Diskursenc, in: Frangois Ewald/
Bernhard Waldenfels (Hg.), Spiele der Wahrheit: Michel Foucaults Den-
ken, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 277-297.

Wijsen, Frans Jozef Servaas/von Stuckrad, Kocku (Hg.) (2016): Making re-
ligion: theory and practice in the discursive study of religion, Leiden&
Boston: Brill.

Wodak, Ruth/Meyer, Michael (Hg.) (2009): Methods of critical discourse anal-
ysis, London/Thousand Oaks: Sage.

Wolfe, Patrick (2016): Traces of history: elementary structures of race, London:
Verso.

Wrana, Daniel/Langer, Antje (2007): »An den Rindern der Diskurse. Jenseits
der Unterscheidung diskursiver und nicht-diskursiver Praktikenc, in: Fo-
rum Qualitative Sozialforschung/Forum: Qualitative Social Research 8 (2).

Zillien, Nicole (2008): »Die (Wieder-)Entdeckung der Medien — Das Af-
fordanzkonzept in der Mediensoziologie«, in: Sociologia Internationa-
lis 46 (2), S. 161-181.

- am 14.02.2026, 18:23:16.

65


https://doi.org/10.14361/9783839458488-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

M 14.02.2026, 19:23:16.


https://doi.org/10.14361/9783839458488-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

