
II Die Verknüpfung von praxis-

und diskurstheoretischen Ansätzen

Ein sinnvolles Unterfangen für die

religionswissenschaftliche Forschung?

Carmen Becker

1. Einleitung

»Ihr seid ja immer in den Wolken und arbeitet nur mit Texten.« Diese salop-

pe Äußerung, deren Adressatin ich war, wurde während einer Diskussion zur

theoretischen und methodologischen Ausrichtung eines geplanten interna-

tionalen, religionswissenschaftlichen Studiengangs von einem der Koopera-

tionspartner geäußert. Dieser an diskursanalytisch arbeitendeWissenschaft-

ler/-innen gerichtete Vorwurf des Intellektualismus und Textualismus, wo-

nach alles durch Sprache überdeterminiert sei, ist nicht neu. Auf der anderen

Seite werden ethnographisch arbeitende Kolleginnen und Kollegen, die sich

dennoch diskurstheoretisch verorten, des Öfteren misstrauisch nach ihrer

ontologischen und epistemologischen Selbstverortung gefragt. Ob sie denn

nicht Gesellschaft und Soziales aus derMaterialität – gemeint sind dabei häu-

fig die Daten, die sich aus der Feldforschung ergeben – ableiteten und da-

durch Religion als ›natürliche‹ Kategorie mit einer eigenen Wirklichkeit rei-

fizierten.

Diese gegensetzliche Wahrnehmung ist das Ergebnis eines spezifischen

und auch in der Religionswissenschaft wirkmächtigen Klassifizierungssche-

mas entlang der Konstruktion und zunehmenden Ausdifferenzierung zweier

Leitkonzepte: Praktik und Diskurs. Diese Leitunterscheidung äußert sich in

unterschiedlichen Terminologien, Forschungsprogrammen sowie damit ver-

knüpftenMethodologien und ist eingelagert in unterschiedliche objektivierte,

reale Strukturen (z.B. Sammelbände, Konferenzen, Netzwerke). Sie generiert

Subjektpositionenmit einem je spezifischen Habitus (z.B. Feldforscherin und

https://doi.org/10.14361/9783839458488-002 - am 14.02.2026, 19:23:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458488-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


36 Carmen Becker

Archivarbeiterin). Im Folgenden wird argumentiert, dass diese Differenzen

ein Produkt von spezifischen Typologisierungen und Konstruktionsleistun-

gen im Bereich der sozial- und kulturwissenschaftlichenTheorien der letzten

Jahrzehnte sind. Sie haben somit eine Geschichte, deren geronnene und se-

dimentierte Formen wir gegenwärtig als zwei unterschiedliche und – wenn

man den oben paraphrasierten wechselseitigen Vorwürfen Glauben schenken

mag – inkommensurable Theoriefamilien beobachten können.

Dabei wird die Grenzziehung zwischen den einzelnen Theoriefamilien

vor allem in der Soziologie immer wieder herausgefordert. Oft bleiben die

Grenzen zwischen dem ›Praxistheorie-Diskurs‹ und dem ›Diskurstheorie-

Diskurs‹ unscharf. Mein Beitrag nimmt diesen Faden auf, um die zuvor

skizzierte gegensätzliche Wahrnehmung von Diskurs- und Praxistheoreti-

ker/-innen, die hier aufgrund der Kürze des Beitrags etwas holzschnittartig

wiedergegeben wurde, vor allem mit Blick auf die Religionswissenschaft

zunächst in einem ersten Schritt zu problematisieren oder – in Bourdieu-

scher Begrifflichkeit – zu denaturalisieren. Im zweiten Schritt wird die

Grenzziehung zwischen beiden Theoriefamilien infrage gestellt, um dann

in einem dritten Schritt mögliche Verknüpfungen zunächst abstrakt, und

dann anhand zweier Beispiele, konkretisieren zu können. Dabei soll kein

großer, beide Theoriefamilien umfassender Ansatz als Gegenentwurf prä-

sentiert werden. Es geht vielmehr darum, die Historizität und Kontingenz

dieser Klassifizierung ins Bewusstsein zu rufen und durch wiederholtes und

verknüpfendes Zitieren aus dem Repertoire beider Theorien auf mögliche

Suchbewegungen, Verschiebungen und Verbindungen hinzuwirken.1

Dabei werden im ersten Abschnitt zunächst beide Leitkonzepte re-

konstruiert und die jeweils geteilten epistemologischen und ontologischen

Grundannahmen skizziert. Im zweiten Abschnitt wird eine Verschränkung

beider Perspektiven entwickelt und diskutiert. Dabei gehe ich von einer

Position innerhalb der Praxistheorien aus, formuliere zentrale Desiderate

und schlage dementsprechend eine diskurstheoretische Erweiterung der

1 Das eine Erweiterung der aus Diskurstheorien abgeleiteten Analytik sinnvoll sein

kann, ist auch in der Religionswissenschaft keine Neuentdeckung. In einem 2016 er-

schienenen Sammelband zur diskursiven Religionswissenschaft schlagen einige Au-

toren vor, Ansätze aus der Praxistheorie, dem Neomarxismus und dem Neuen Mate-

rialismus in dieDiskursanalysen einzubeziehen (siehe einzelneBeiträge inWijsen/von

Stuckrad 2016).

https://doi.org/10.14361/9783839458488-002 - am 14.02.2026, 19:23:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458488-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II  Die Verknüpfung von praxis- und diskurstheoretischen Ansätzen 37

Praxistheorien vor.2 Im letzten und dritten Abschnitt wird eine solche

diskurstheoretische Erweiterung anhand von zwei Beispielen aus jeweils

unterschiedlichen ethnographisch angelegten Forschungsprojekten konkre-

tisiert.

Dieser Beitrag soll dabei nicht nur zeigen, dass eine Verschränkung bei-

der Perspektiven möglich ist, sondern dass sie sowohl für die praxeologisch

als auch diskursanalytisch arbeitende Religionswissenschaft einen Mehrwert

bietet. DieserMehrwert liegt ausgehend von einer praxeologischen Verortung

des forschenden Subjekts darin, dass die gesamtgesellschaftlich in Diskur-

sen konstruierten und zirkulierten Wahrnehmungskategorien zunächst vom

Habitus losgelöst betrachtet werden und dann in ihrer jeweils feldspezifi-

schen Einverleibung in generative Handlungs-, Wahrnehmungs- und Denk-

schemata beschrieben und verstanden werden können. Aus diskurstheoreti-

scher Sicht trägt eine praxeologische Ergänzung dazu bei, die Wirkmächtig-

keit von Diskursen auf Körper, Praktiken und materiale Strukturen schärfer

in den analytischen Fokus nehmen zu können, ohne diese als einseitige Ab-

leitung aus alles überdeterminierenden Diskursen zu konzeptualisieren.

2. Praxis- und Diskurstheorien:
Die Konstruktion unterschiedlicher Leitkonzepte

In Pierre Bourdieus Baukasten diverser miteinander verflochtener und teil-

weise aufeinander angewiesener Konzepte markieren ›Praktiken‹ den Ort an

dem sich das Soziale manifestiert und somit beobachtbar wird. Praktiken

sind der zentrale Gegenstand seiner Forschung: Warum tun Menschen, was

sie tun? Und wie kommt es, dass sie es auf diese spezifische Weise tun und

nicht anders? In dem kurz nach seinem Tod erschienenen Dokumentarfilm

Die Soziologie ist ein Kampfsport (La Sociologie est un sport de combat) erklärt

Pierre Bourdieu in einem Interview in einem Jugendradio, dass ihn interes-

siere, warum sich so wenig verändere: »Ich habe sehr schnell verstanden, dass

es vor allem Stabilität gibt, eine Trägheit« (Carles/Bourdieu 2008).

2 Ebenso gewinnbringend könnte die Argumentationslinie von einer Verortung in der

Diskurstheorie ausgehen und zu einer praxistheoretischen Erweiterung führen. Dies

wäre eine entsprechend sinnvolle Vorgehensweise für Diskussionen im Rahmen eines

Workshops »Diskurstheorien und Religionswissenschaft«.

https://doi.org/10.14361/9783839458488-002 - am 14.02.2026, 19:23:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458488-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


38 Carmen Becker

Praktiken sind in diesem Sinne die zentrale Einheit kulturwissenschaftli-

cher Analysen der Familie der Praxistheorien (vgl. Reckwitz 2002: 249). Folgt

man Andreas Reckwitz’ Systematisierung kulturwissenschaftlicher Theorien,

so lokalisieren Diskurstheorien imGegensatz zu Praxistheorien das Soziale in

›Diskursen‹, denn dortmanifestieren bzw. konstituieren sich die wirkmächti-

gen undmachtvollen symbolischen Strukturen des gesellschaftlichen Zusam-

menlebens. Reckwitz (ebd.: 248) subsumiert Diskurstheorien zusammen mit

anderen Theorien wie der symbolischen bzw. interpretativen Anthropologie

unter den Begriff »kulturalistischer Textualismus« (culturalist textualism).

Diese Systematisierung ist sicherlich hilfreich, um Ordnung und Über-

sicht in die Theoriebildung der letzten Jahrzehnte zu bringen und stellt einen

Versuch dar, kulturwissenschaftliche Theorien voneinander abzugrenzen. Je-

doch ist sie, wie Andreas Reckwitz selbst bemerkt, zwangsweise eine radikal

vereinfachende Typisierung (vgl. Reckwitz 2003: 286). Daher ist es nicht ganz

verwunderlich, dass Michel Foucaults Werk besonders mit Bezug auf seine

»genealogische Phase« in allgemeinen Ausführungen zu Praxistheorien oft

dieserTheoriefamilie zugeschlagen (vgl. Schäfer 2013: 121ff.), als Inspirations-

quelle für weitere Anstöße aufgeführt (vgl. Reckwitz 2003: 283) und zur Über-

windung von Schwächen der Praxistheorien (vgl. Ortner 2006) herangezogen

wird. Vor allem die in der Religionswissenschaft im Vergleich zu ›Diskurs‹

bisher eher vernachlässigten Foucault’schen Konzepte (Bio-)Macht, Subjekti-

vierung, Technologien des Selbst, Dispositiv und Gouvernementalität lassen

Diskurstheorien näher an die Praxistheorien heranrücken.

Trotz dieser durchaus wahrgenommenen und thematisierten Gemein-

samkeiten haben sich beide Leitkonzepte – Praktik und Diskurs – in den

letzten Jahrzehnten mit einem jeweils eigenen »kulturtheoretischen Fundie-

rungsvokabular« (Reckwitz 2008: 189) nicht nur zu eigenen Theoriefamilien

entwickelt, sondern sich auch zu voneinander losgelösten Forschungspro-

grammen mit unterschiedlichen Methodologien und je eigener Analytik

ausdifferenziert. In diesem Sinne deckt sich Reckwitz’ Systematisierung

kulturwissenschaftlicher bzw. kultursoziologischer Theorien zunächst in

weiten Teilen mit der forschungspraktischen Wirklichkeit. Diese allgemeine

Entwicklung innerhalb der Soziologie und den Kulturwissenschaften prägt

auch die Teile der Religionswissenschaft, die sich vornehmlich, sei es in his-

torischer oder gegenwartsanalytischer Perspektive, als sinnrekonstruierend

versteht. Dabei kristallisieren sich die Unterschiede der Forschungspro-

gramme auf zwei Ebenen besonders pointiert heraus: (1) Auf der Ebene der

https://doi.org/10.14361/9783839458488-002 - am 14.02.2026, 19:23:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458488-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II  Die Verknüpfung von praxis- und diskurstheoretischen Ansätzen 39

Ausdifferenzierung beider Leitkonzepte in den letzten Jahrzehnten und (2)

auf der Ebene der Methodologie.

2.1 Praktik als Leitkonzept

Üblicherweise setzen Definitionen von Praktiken zunächst beim Tun an, was

auch Fühlen und Denken einschließt. Jo Helle-Valle (2010: 192) beschreibt

Praktiken als »everything that is done«, Sherry B. Ortner (1984: 149) als

»anything people do« und Theodore R. Schatzki (2001: 48) als »organic nexus

of activity«. Dieses Tun wird jedoch nicht als individuelle Handlung ausge-

hend von einem Individuum gedacht, sondern ist zum einen relational und

zum anderen als historisch geronnene Form zu verstehen. Der relationale

Charakter von Praktiken drückt sich vor allem in Begriffen wie Verknüpfung

(nexus), Netzwerk oder Komplex aus, in denen zunächst kein Element eine

Vorrangstellung hat. In Praktiken verbinden sich Menschen, besonders in

ihrer Körperlichkeit, Dinge und Artefakte.3 Es geht in der Praxisforschung

daher vornehmlich darum, »die vielfältigen Aspekte der Praxis als materielle

Entitäten zu identifizieren, zu versammeln und in Beziehung zueinander zu

setzen« (Hillebrandt 2016: 83).

Diese Elemente verbinden sich über erlernte Skripte, die als implizites

Wissen und als Schemata bzw. Handlungsdispositionen in den Körpern ein-

gelagert sind und intuitiv als praktischer Sinn abgerufen werden können. Da-

bei handelt es sich um sedimentierte, jedoch nicht statische Strukturen, die

sowohl Praktiken strukturieren als auch durch Praktiken strukturiert werden.

Die inkorporierten Schemata und Dispositionen führen nicht zu einer stabi-

len Routinisierung und Reproduktion der immer gleichen Praktiken, sondern

ermöglichen vielmehr eine durch die Schematisierung »geregelt Improvisa-

tion« (Barlösius 2011: 49). Die Übertragung der Schemata von einer Praktik

auf die andere Praktik verläuft ohne gesteuerte Ausrichtung, etwa über ei-

nen außenstehenden Diskurs oder über ein Bewusstsein (vgl. Bourdieu 1993:

136). Während Andreas Reckwitz (2003: 296) in diesem Zusammenhang von

Routinisierung spricht, schlägt Hilmar Schäfer (2016: 141) aufbauend auf Jac-

ques Derridas Begriff der Iterabilität vor, Praktiken als »sich wiederholende

Formationen, als Strom eines Praxisgeschehens, der sich durch Raum und

3 Frank Hillebrandt (2016: 82, Fn. 3) nimmt eine Unterscheidung zwischen Dingen als

vorhandene, ungeformte Materie und Artefakten als durch Praxis geformte Materie

vor.

https://doi.org/10.14361/9783839458488-002 - am 14.02.2026, 19:23:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458488-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


40 Carmen Becker

Zeit bewegt«, zu verstehen. Das Subjekt bleibt in dieser Perspektive weiter-

hin kulturell überformt, da es an das kulturell verfügbare und zirkulierende

Repertoire in Form von Zitaten anschließen muss, um lesbar zu sein. Jedoch

habe es dieMöglichkeit des Zitierens –und damit immer auch des anders und

falsch Zitierens bzw. der Transponierung eines Zitats in einen anderen Kon-

text.4Während Routine eher als veränderungsresistent begriffen wird, impli-

ziert das Wiederholen in Zitatketten ohne Rückgriffmöglichkeit auf ein au-

thentisches Original immer auch eine Verschiebung in Raum und Zeit. Diese

neueren theoretischen Erweiterungen greifen vor allem die Kritik an Bour-

dieu auf, dass er Praktiken als Ausdruck eines Habitus zu deterministisch

und mechanistisch gefasst und somit jegliche Form von Handlungsfreiheit

ausgeschlossen hätte (vgl. Dillon 2001).

Neben der akteurseigenen Körperlichkeit sind Artefakte und Dinge wei-

tere materiale Dimensionen bzw. Elemente von Praktiken. Sie werden durch

Affordanzen in ihrer Relation zu Praktiken und Körpern geprägt und prä-

gen diese. Der Begriff Affordanz umfasst den in materialen Strukturen ein-

geschriebenen praktischen Möglichkeitshorizont. James J. Gibson (1986: 127),

der den Begriff im Kontext der Umweltpsychologie eingeführt hat, beschreibt

die Angebote (affordances) der Umwelt als das »what it [the environment, CB]

offers the animal, what it provides or furnishes, either for good or ill«. Die-

ser Angebotscharakter eines Objekts ergibt sich aus dem Zusammentreffen

von Subjekt und Umwelt. Er gehört somit weder zur materiellen noch zur

mentalen Welt, eine Differenzierung, die James J. Gibson (1977: 70) deutlich

zurückweist. In beinah praxeologischer Manier versucht er, mit dem Kon-

zept der Affordanz Subjektivismus und Objektivismus in der Erklärung von

Interaktionen zwischen Akteur und Dingen/Objekten zu überwinden: Affor-

danzen sind zum einen unabhängig von Bedürfnissen, Bewertungen und der

Aufmerksamkeit des Subjekts, da sie sich zunächst invariant anbieten. Eine

Zeitung bietet das Aufschlagen an, ein volles Glas Wasser das Trinken und

ein Stuhl das Sitzen – unabhängig davon, ob nun jemand den Stuhl bequem

findet, Durst hat oder sich in der Nähe einer Zeitung befindet. Jedoch sind

Affordanzen nicht statische, physikalische Fakten, die sich außerhalb jegli-

cher Körperlichkeit manifestieren. Die von der Umwelt bereitgestellten Nut-

zungshinweise müssen wahrgenommen und als Möglichkeiten interpretiert

4 Eine ähnliche Übersetzunge von Jacques Derridas Konzept der Iterabilität in Gesell-

schaftstheorie findet sich bereits bei Judith Butler (2016).

https://doi.org/10.14361/9783839458488-002 - am 14.02.2026, 19:23:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458488-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II  Die Verknüpfung von praxis- und diskurstheoretischen Ansätzen 41

werden.5 Die in Praktiken aktualisierte Nutzung schreibt sich dann wieder-

um in materiale Strukturen ein. Das Konzept der Affordanz geht somit von

einer »wechselseitigen Bezugnahme von Objekt und Subjekt« (Zillien 2008)

aus und impliziert eine Überwindung des Objekt-Subjekt Gegensatzes.

2.2 Diskurs als Leitkonzept

Ähnlich wie Praktiken als geronnene Formen Vergangenheit, Gegenwart und

Zukunftmiteinander verbinden und immer auch in ihrer historischenGewor-

denheit zu verstehen sind, unterliegen auch Diskurse der »Unerbittlichkeit

der Historizität« (Brieler 1998). Die bildhaften Umschreibungen von Praktik

als Strom durch Zeit und Raum (siehe oben) und vonDiskurs als »rhizomartig

verzweigter mäandernder Fluss vonWissen durch die Zeit« (Jäger/Jäger 2007:

23) teilen die Vorstellung von über die Zeit hinweg geronnenen Strukturen,

die – um in der Bildsprache des Stroms zu bleiben – zerfließen, versiegen,

Seen bilden, in größere Gewässer münden und sich neu verzweigen können.

Als Ausgangsdefinition wird Diskurs üblicherweise als ein Sinn- oder Kom-

munikationszusammenhang beschrieben, der von Aussagen produziert wird.

Als »Atom des Diskurses« (Bublitz 2003: 5) tritt eine Aussage durch Sichtbar-

keit und Wiederholbarkeit in Erscheinung. Es handelt sich somit um jeweils

geregelte und institutionalisierte Redeweisen, mit denenWahrheiten im Sin-

ne von geltendem Wissen über die Wirklichkeit gesellschaftlich hergestellt,

gesichert und zirkuliert werden (Bührmann/Schneider 2008: 24-29). Diskurse

generieren somit als »Träger von jeweils gültigem Wissen« (Jäger/Jäger 2007:

20) soziale Wirklichkeit(en), die Machtwirkungen entfalten. Gleichzeitig ma-

nifestieren sich Diskurse in Praktiken,materialen Anordnungen und Techno-

logien (vgl. Bublitz 2003: 9). Der gemeinsame Nenner der Diskurstheorien ist

die Annahme der unhintergehbaren Diskursimmanenz der erfahrbarenWelt.

Das Verhältnis zwischen Diskurs und Materialität ist in der Diskurstheo-

rie umstritten und stellt den wichtigsten Kristallisationspunkt einer Syste-

matisierung von diskurstheoretischen Ansätzen dar. Michel Foucault spricht

Aussagen eine »wiederholbare Materialität« zu:

Zuwiederholbar, um sich völlig in den räumlich-zeitlichenKoordinaten ihrer

Entstehung zu halten (sie ist etwas anderes als Datum und Ort ihres Erschei-

5 Donald A. Norman (1999: 39) spricht in diesem Zusammenhang von perceived affordan-

ces.

https://doi.org/10.14361/9783839458488-002 - am 14.02.2026, 19:23:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458488-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


42 Carmen Becker

nens), zu sehrmit demverbunden,was sie umgibt und stützt, umebenso frei

wie eine reine Form zu sein (sie ist etwas anderes als ein Konstruktionsge-

setz, das sich auf eine Menge von Elementen erstreckt), ist sie mit einer be-

stimmtenmodifizierbaren Schwere, mit einem Gewicht ausgestattet, das in

Beziehung zu dem Feld steht, in dem sie sich befindet, mit einer Beständig-

keit ausgestattet, die verschiedene Verwendungen erlaubt, mit einer zeitli-

chen Permanenz, die nicht die Tatenlosigkeit einer einfachen Spur hat und

nicht auf ihrer eigenen Vergangenheit schlummert. (Foucault 1981: 152f.)

Diese schwimmende Bewegung in der Auseinandersetzung mit Materialität

und Körperlichkeit setzt sich in diskurstheoretischen Diskussionen über

das Verhältnis zwischen Diskursivem und Nicht-Diskursivem fort. Michel

Foucault (vgl. 1981: 231) selbst identifiziert nicht-diskursive Bereiche zum

Beispiel mit Institutionen, politischen Ereignissen, ökonomischen Praktiken

und Prozessen. Dabei gelingt es ihm nicht, die Grenzziehung zwischen

diskursiven und nicht-diskursiven Praktiken zu plausibilisieren bzw. die

Leerstelle zwischen ihnen zu theoretisieren (vgl. Waldenfels 1991: 291). Er

relativiert die Wichtigkeit der Unterscheidung zwischen Diskursivem und

Nicht-Diskursivem in einem Gespräch mit Angehörigen des Département de

Psychanalyse der Université Paris VIII in Vincennes, in dem er wiederholt

nach der Abgrenzung gefragt wird: »Von mir aus. Aber für das, was ich

mit dem Dispositiv will, ist es kaum von Bedeutung zu sagen: das hier ist

diskursiv und das nicht« (Foucault 1978: 125).

Daniel Wrana und Antje Langer (vgl. Wrana/Langer 2007: 4) interpretie-

ren diese Stelle zusammen mit einer Relektüre von Michel Foucaults Archäo-

logie des Wissens dahingehend, dass er diese Unterscheidung eingeführt habe,

um sie zugleich wieder aufzuheben (vgl. Foucault 1981: 62ff.). Die Unterschei-

dung zwischen diskursiv und nicht-diskursiv entspreche somit nicht der Dif-

ferenz zwischen sprachlich und nicht-sprachlich. Ein Diskurs bildet Gegen-

stände (z.B. »der Wahnsinn«), indem er Instanzen der Abgrenzung (z.B. Ge-

richte und Ärzte), Oberflächen des Auftauchens (z.B. Sexualität und Strafvoll-

zug), Kategorisierungs- und Bewertungsraster (z.B. Stufen der Zurechnungs-

fähigkeit) und Praktiken der Wissensproduktion (z.B. Fragebögen, Verhör-

weisen, Biographien) miteinander in Beziehung setzt. Somit seien Diskurse

als Bündel von Beziehungen zu verstehen, in dem ein Feld von Gegenständen,

ein Ensemble von Bedeutungen, eine Positionierung von Subjekten und eine

Materialität miteinander auf eine spezifische Art undWeise sinnhaft verbun-

den werden, die Wahrheit produziert.

https://doi.org/10.14361/9783839458488-002 - am 14.02.2026, 19:23:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458488-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II  Die Verknüpfung von praxis- und diskurstheoretischen Ansätzen 43

Die von Michel Foucault nie gänzlich aufgegebene und paradoxe Unter-

scheidung zwischen diskursiv und nicht-diskursiv wird von Ernesto Laclau

und Chantal Mouffe kategorisch abgelehnt:

Our analysis rejects the distinction between discursive and non-discursive

practices. It affirms: a) that every object is constituted as an object of dis-

course, insofar as no object is given outside every discursive condition of

emergence; and b) that any distinction between what are usually called the

linguistic and behavioural aspects of a social practice, is either an incorrect

distinction or ought to find its place as a differentiation within the social

production of meaning, which is structured under the form of discursive to-

talities. (Laclau/Mouffe 1985: 107)

Sie setzen direkt bei Saussures strukturalistischer Sprachwissenschaft an und

verstehen Artikulationen als relational. Artikulationen sind „practices estab-

lishing a relation among elements such that their identity is modified as

a result of the articulatory practice” (ebd.: 105). Diese Akte bzw. Praktiken

der gleichzeitigen Relationierung und Differenzierung konstituieren Diskur-

se und sind nicht auf Sprache eingeschränkt, sondern vollziehen sich auch im

nicht-sprachlichen Handeln. Erst »in der Praxis des In-Beziehung-Setzens«

(Nonhoff 2007: 9) erhalten Artikulationen, das heißt jedwede Art des Han-

delns, ihren spezifischen Sinn. Gleichzeitig ist jede Praxis insoweit eine dis-

kursive Praxis, da das Diskursive erst die Wirklichkeit im Sinne von dem,

was wir wahrnehmen können, konstituiert. Ihnen geht es nicht darum, ob

ein Objekt außerhalb des Denkens existiert – ein Erdbeben ist ein Ereignis,

das existiert. Vielmehr weisen sie die Behauptung ab, dass sich solche Ereig-

nisse außerhalb jeglicher Diskursivierung konstituieren können. Ein Erdbe-

ben wird zum Beispiel als ein natürlich-geologisches Phänomen oder als Zei-

chen von Gottes Zorn diskursiviert (vgl. Laclau/Mouffe 1985: 108). Erst durch

diese Diskursivierungen werden jeweils unterschiedliche Praktiken, Subjek-

te und Materialitäten hervorgebracht und zueinander in Beziehung gesetzt.

Das Diskursive ist dabei immer auf unterschiedliche Art und Weise invol-

viert. So wird das Erdbeben »ein gesellschaftlich anschlussfähiges Objekt«

(Wrana/Langer 2007: 5). Die Diskursanalyse spürt das Diskursive in allen ge-

sellschaftlichen, das heißt sozial wahrnehmbaren Objekten und Handlungen

auf, ohne notwendigerweise behaupten zu müssen, dass es kein Außen des

Diskursiven gäbe. Diskurse sind somit materiell-zeichenhafte Entitäten mit

einer je unterschiedlichen »Zählebigkeit« und einem unterschiedlichen Grad

an Sedimentierung (van Dyk et al. 2014: 354). Vertreterinnen und Vertreter

https://doi.org/10.14361/9783839458488-002 - am 14.02.2026, 19:23:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458488-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


44 Carmen Becker

der Kritischen Diskursanalyse/Critical Discourse Analysis halten an der Un-

terscheidung zwischen diskursiven und nicht-diskursiven Praktiken fest (vgl.

die Aufsätze in Wodak/Meyer 2009). So ergibt sich für Siegfried Jäger folgen-

der Zusammenhang zwischen dem Diskursiven und dem Nicht-Diskursiven:

lch habe den Eindruck, dass die Schwierigkeiten bei der Bestimmung

des Dispositivs mit der mangelnden Bestimmung der Vermittlung von

Diskurs (Sagbarem/Gesagten), nicht-diskursiven Praxen (Tätigkeiten) und

Sichtbarkeiten (Produkten/Gegenständen) zu tun haben. Wenn ich mit

Leontjew u.a. diese Sichtbarkeiten als Vergegenständlichungen/Tätigkeiten

von Wissen (Diskurs) begreife und die nicht-diskursiven Praxen als tätiges

Umsetzen von Wissen, ist dieser Zusammenhang hergestellt, und das

könnte wahrscheinlich viele Probleme lösen. (Jäger 2001: 95)

Demnach produziert das im Diskurs eingelagerte bzw. von ihm getragene

WissenObjektivationen (Sichtbarkeiten),während nicht-diskursive Praktiken

das Wissen in Taten umsetzen. Alle diese Elemente verknüpfen sich im Dis-

positiv, das dann Siegfried Jäger (2001: 106) zufolge aus (1) diskursiven Prak-

tiken im Sinne von Sprechen/Denken, (2) Handlungen als nicht-diskursive

Praktiken und (3) Sichtbarkeiten und Vergegenständlichungen, in denen sich

diskursive Praktiken und Handlungen objektiviert haben, besteht. In diesem

Sinne greifen einige Diskursforschende auf das vonMichel Foucault vor allem

in Sexualität und Wahrheit: Der Wille zumWissen angewandte Konzept des Dis-

positivs zurück, das explizit Materialität und Körperlichkeit mit Diskursen in

einem übergeordneten Komplex verbindet:

Was ich unter [Dispositiv, C.B.] festzumachen versuche, erstens ein ent-

schieden heterogenes Ensemble, das Diskurse, Institutionen, architekturale

Einrichtungen, reglementierende Entscheidungen, Gesetze, administrative

Maßnahmen, wissenschaftliche Aussagen, philosophische, moralische oder

philanthropische Lehrsätze, kurz: Gesagtes ebenso wohl wie Ungesagtes

umfasst. Soweit die Elemente des Dispositivs. Das Dispositiv selbst ist das

Netz, das zwischen diesen Elementen geknüpft werden kann. Zweitens

möchte ich mit dem Dispositiv gerade die Natur der Verbindung deutlich

machen […]. Kurz gesagt gibt es zwischen diesen Elementen, ob diskursiv

oder nicht, ein Spiel von Positionswechseln und Funktionsveränderungen

[…]. Drittens verstehe ich unter Dispositiv eine Art von – sagen wir – For-

mation, deren Hauptfunktion zu einem gegebenen historischen Zeitpunkt

darin bestanden hat, auf einen Notstand (urgence) zu antworten. Das

https://doi.org/10.14361/9783839458488-002 - am 14.02.2026, 19:23:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458488-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II  Die Verknüpfung von praxis- und diskurstheoretischen Ansätzen 45

Dispositiv hat also eine vorwiegend strategische Funktion. (Foucault 1978:

119f.)

Dieser Definitionsversuch kann gut an der Begriffsverwendung im Französi-

schen verdeutlicht werden.Dispositif bezeichnet unter anderem eine Gesamt-

heit von Einzelteilen, die zusammen einenMechanismus, einen Apparat oder

eine Maschine konstituieren. So verbindet der dispositif d’alarme (Alarmanla-

ge) technologische Infrastrukturen, Warnsignale, Gesetze, Gebrauchsanlei-

tungen, Polizeidienststellen, standardisierte Handlungsabläufe, Eigentum als

Diskurs, Subjektpositionen (Dieb, Eigentümer) und mehr zu einem Mecha-

nismus. Die einzelnen Elemente erhalten ihre Bedeutung und Funktion erst

in ihrer spezifischen Verbindung zueinander: Wird ein Element verschoben

oder verändert, zieht dies Positionswechsel und Verschiebungen im gesamten

Dispositiv nach sich. Dieses Dispositiv antwortet auf einen wahrgenommen

Notstand (Diebstähle, Einbrüche), der eine Antwort erfordert. Darüber hin-

aus bezeichnet dispositif im Französischen den Teil eines Urteils, der entschei-

det, disponiert, anordnet, oder kurz gesagt »wahr spricht«. Ähnlich konstitu-

ieren Dispositive im Foucault’schen Denken den jeweiligenMöglichkeitsraum

für gültiges, wahres Wissen. In diesem Sinne spielen sie eine ähnliche Rol-

le wie Diskurse. Die Nähe der Diskursanalyse zur praxeologischen Methode

wird deutlicher, sobald sie sich dem Dispositiv als Komplex von Körpern, Ar-

tefakten, Repräsentationen und Wissen zuwendet (vgl. Reckwitz 2008: 201).

Andere halten eine analytische bzw. heuristische Trennung zwischen dis-

kursiv und nicht-diskursiv für fruchtbar, umWirkungen und Verflechtungen

entlang dieser Trennlinie analysieren zu können (vgl. Bührmann/Schneider

2008: 49; Keller 2011: 255). Dadurch wird die Frage nach dem Verhältnis zwi-

schen diskursiv und nicht-diskursiv zu einer empirischen Frage, in der jedoch

vorweg eine Trennung konstruiert und als Raster an den Untersuchungsge-

genstand bzw. die Daten gelegt wird. Befürworter/-innen einer Trennung des

Diskursiven vom Nicht-Diskursiven sehen sich dabei dem Vorwurf ausge-

setzt, dass aufgrund des durchschimmernden Dualismus die als nicht-dis-

kursiv konstruierten Objekte in die Diskurse einbrechen. Als Gegenentwurf

wird auf unterschiedliche Körper-, Praxis- und Artefakttheorien zurückge-

griffen, um den Prozess der diskursiven Konstitution neu zu fassen. »Da-

bei kommt dem durch Bezeichnung erfahrbar gemachten Gegenstand eine

ko-konstituierende Rolle zu, ohne dass damit der grundlegend kontingente

Charakter des ›Endprodukts‹ zurückgewiesen wäre« (van Dyk et al. 2014: 355).

Diese Argumentation hat eine ähnliche Stoßrichtung wie das Affordanzkon-

https://doi.org/10.14361/9783839458488-002 - am 14.02.2026, 19:23:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458488-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


46 Carmen Becker

zept: Gegenstände bzw. die materiale Welt erlangen erst über Diskursivie-

rungen ihre Bedeutung und werden wahrnehmbar. Ein Gegenstand hat da-

mit immer einen diskursiven Anteil, wodurch auch eine Trennung zwischen

diskursiv und materiell fehlgeleitet ist. Jedoch formen dabei die materiellen

Strukturen als bereits wahrgenommene, geronnene und objektivierte Struk-

tur ihre eigene, sich im Sinne der Iterabilität wiederholende Diskursivierung.

2.3 Geteilte epistemologische und ontologische Annahmen

Bereits diese Skizze der beiden Leitkonzepte und der damit jeweils verbunde-

nen theoretischen Einbettungen deutet auf Überschneidungen in den jeweils

zugrundeliegenden Perspektiven hin, die die angebliche Inkommensurabi-

lität beider Ansätze infrage stellen. Fünf Aspekte hinsichtlich einer geteilten

ontologischen und epistemologischen Perspektive erscheinen hier relevant: (1)

Zwar scheinen Praxistheorien die Körperlichkeit und Materialität von Prak-

tiken selbstverständlicher fassen und in Beziehung zum Leitkonzept setzen

zu können. Doch ist dies auch in der Debatte um das Verhältnis zwischen

diskursiv und nicht-diskursiv in den Diskurstheorien angelegt, die in den

letzten Jahren durch Einbezug von Ansätzen aus dem Neuen Materialismus

und der Akteur-Netzwerk-Theorie eine Verschiebung durchlaufen haben. (2)

Theodore R. Schatzki (2016: 29) attestiert den Praxistheorien als Gemeinsam-

keit eine »flache Ontologie«, die davon ausgeht, dass sich »die Sphäre des

sozialen ausschließlich auf einer einzigen Ebene (oder vielmehr: auf keiner

Ebene) erstreckt« und dadurch das in der Soziologie gängige Mikro-/Makro-

Ebenenverständnis verwirft.Dieses vorherrschendeMehrebenenmodell führt

dazu, dass zwischen den Ebenen (kausale) Abhängigkeiten angenommenwer-

den. Entweder bringen Handlungen und Individuen Strukturen hervor, oder

Strukturen üben (kausale) Effekte auf Handlungen und Individuen aus (vgl.

ebd.: 31). Ebenso wie Praxistheorien haben Diskurstheorien den Anspruch,

den Dualismus zwischen Struktur (Makro) und Akteur mit Handlungsmacht

(Mikro) als nicht relevant auszuhebeln. (3) Darüber hinaus sind beide Leit-

konzepte – Praktik und Diskurs – grundlegend relational angelegte Konzepte

und somit im Kern antiessentialistisch. (4) Viertens operieren sie mit einem

Wissensbegriff, der dynamisch gedacht und historisiert wird und stark auf

Internalisierung abhebt: Wissen besteht aus Schemata, Dispositionen oder

Klassifikationen, aufgrund welcher quasi präreflexiv »wahr« gesprochen und

abgestimmt auf das soziale Feld adäquat gehandelt werden kann.DiesesWis-

sen (re-)produziert die wahrgenommene Welt in ihren Relationen. (5) Letzt-

https://doi.org/10.14361/9783839458488-002 - am 14.02.2026, 19:23:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458488-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II  Die Verknüpfung von praxis- und diskurstheoretischen Ansätzen 47

endlich laufen beide Leitkonzepte auf einen ähnlichen Machtbegriff hinaus:

Jäger (2001: 87) fast die Verschränkung zwischen Diskurs und Macht folgen-

dermaßen zusammen: »Diskurse üben Macht aus, da sie Wissen transportie-

ren, das kollektives und individuelles Bewusstsein speist. Dieses zustande-

kommende Wissen ist die Grundlage für individuelles und kollektives Han-

deln und die Gestaltung von Wirklichkeit«. Ähnliche Gedanken spiegeln sich

in Pierre Bourdieus Begriff der symbolischen Macht bzw. der symbolischen

Gewalt wider. Symbolsysteme ergeben sich aus Prozessen der Wahrnehmung

und Klassifikation von etwas als etwas, woraus sich eine praktische Schlüs-

sigkeit und Geordnetheit der Welt ergibt. Die sozialen Prozesse der Genese

dieser Symbolsysteme werden jedoch verschleiert, naturalisiert und von den

Beherrschten verkannt und anerkannt (vgl. Bourdieu 2017: 210ff.). Die Aner-

kennung ist dabei keine Tat des freien Bewusstseins, sondern »wurzelt in der

unmittelbaren Übereinstimmung zwischen den einverleibten Strukturen, die

wie diejenigen zur Organisation von Zeitrhythmen (zumBeispiel die vollkom-

men willkürliche Einteilung des Unterrichtsplans der Schulen in Stunden) zu

praktischen Schemata geworden sind, und den objektiven Strukturen« (Bour-

dieu 2017: 226f.).

Besonders die Verbindung vonWissen und Macht wird noch aufgegriffen

werden, um die Fruchtbarkeit einer Verschränkung beiderTheoriefamilien zu

diskutieren und anhand von Forschungsdaten darzustellen.

3. Verschränkungen beider Perspektiven

Reckwitz plädiert dafür,

Praktiken und Diskurse nicht wie zwei unabhängige Gegenstände zu sepa-

rieren – von denen dann, je nach theoretischemHintergrund, jeweils einem

eine lediglich sekundäre Bedeutung zukommt –, sondern als zwei anein-

ander gekoppelte Aggregatzustände der materialen Existenz von kulturel-

len Wissensordnungen zu begreifen. Das Konzept der Wissensordnung be-

zeichnet hier das, was in Praktiken undDiskursen verhandelt wird und ihnen

ihre Form gibt. (Reckwitz 2008: 201f.)

Diskurse, so Reckwitz, sind als Beobachterkategorie zu verstehen, mit deren

Hilfe Praktiken unter dem Aspekt ihrer Produktion von Repräsentationen be-

trachtet werden. Diskursive Praktiken sind somit Praktiken der Repräsenta-

tion, die Objekte, Subjekte und Relationen auf eine spezifische Weise dar-

https://doi.org/10.14361/9783839458488-002 - am 14.02.2026, 19:23:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458488-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


48 Carmen Becker

stellen und dadurch als Entitäten konstituieren bzw. reproduzieren. Es geht

also nicht um eine Hierarchisierung bzw. Einverleibung der Diskurse durch

Praktiken. Vielmehr kann ein- und dieselbe Praktik als Diskurs im Sinne der

Diskurtheorie oder als Praktik im Sinne der Praxistheorie perspektiviert wer-

den. Bei der einen Perspektive wird das Symbolische bzw. die Repräsentation

der Welt herausgearbeitet, durch die die Welt erst entsteht. Bei der anderen

Perspektive fällt das Licht vor allem auf die Materialität und Körperlichkeit

sowie auf die Verleiblichung des Wissens um die Ordnung der Welt. Reck-

witz (2008: 201) spricht in den weiteren Ausführungen von »einemModell von

Praxis/Diskurs-Formationen«, die es zu untersuchen gelte. Es ist fraglich, ob

ein potenziell neu ausgerichtetes Konzept, das beide Perspektiven vereinigt,

notwendig ist. Im Sinne von Pierre Bourdieus Verständnis von Konzepten als

analytische Werkzeuge könnte man die Konzeptualisierung einer Verschrän-

kung von Diskurs und Praktik an der empirischen Untersuchung ausrich-

ten und beim Nachdenken über die jeweiligen Daten entstehen lassen. Die-

ser Weg wird im letzten Abschnitt bevorzugt, wobei Reckwitz’ Grundimpuls,

Praktik und Diskurs als aneinander gekoppelte Aggregatzustände zu verste-

hen, Gehör geschenkt wird.

Dabei möchte ich zunächst ein Zitat Pierre Bourdieus zum Ausgangs-

punkt nehmen, aus dem sich die Verbindung vonWissen, Diskurs undMacht

herausarbeiten lässt.

Bekanntlich sind alle Versuche vergebens, die eine oder andere Form von

Rassismus – ob ethnischer, sozialer oder sexueller Art – bloß mit den Waf-

fen logischer oder empirischer Widerlegung zu bekämpfen, und dies umso

mehr, als Diskurse ihm zuarbeiten, die seine Dispositionen und seinen (oft

recht unbestimmten, unterschiedlich artikulierbaren und sich selbst unkla-

ren) Glaubenssätzen schmeicheln, indem sie das Gefühl oder die Illusion

verschaffen, sie auszudrücken. Gewiß, der Habitus ist kein Schicksal, aber

aus eigener Kraft undohne jedeVeränderungder Bedingungen, unter denen

die Dispositionen produziert und verstärkt werden, kann symbolischesHan-

deln körperlich verankerte Glaubensinhalte, Passionen und Triebe nicht aus-

merzen, die den Aufforderungen oder Verurteilungen des humanistischen

Universalismus (der übrigens selbst in Dispositionen und Glaubenssätzen

wurzelt) gar nicht erreichbar sind. (Bourdieu 2017: 231)

In diesem Zitat, das aus dem Kapitel »Symbolische Gewalt und politische

Kämpfe« stammt, perspektiviert Pierre Bourdieu Rassismus zunächst als ei-

ne Herrschaftsbeziehung. Der Versuch, durch bewusste und zielgerichtete

https://doi.org/10.14361/9783839458488-002 - am 14.02.2026, 19:23:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458488-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II  Die Verknüpfung von praxis- und diskurstheoretischen Ansätzen 49

Intervention in Debatten und Diskussionen eine geistige Umkehr auszulösen

und somit dem Rassismus entgegenzutreten, ist ihm zufolge vergeblich. Ei-

ne solche »kollektive Sprechtherapie« interveniert nicht in die Herrschaftsbe-

ziehungen, da die relevanten Diskurse, die diese Herrschaftsbeziehung auf-

rechterhalten, ihnen »schmeicheln« und sie naturalisieren, nicht angetastet

werden. Ein Habitus kann nicht über bewusste Steuerung in Form des Argu-

mentierens oder Debattierens, also ohne eine Veränderung der relationalen,

materiellen Realität der existentiellen Lebensbedingungen im sozialen Raum,

die den Habitus ausbilden und in welchen er eingelagert ist, transformiert

werden. Somit reproduziert der Habitus weiterhin Rassismus.

Die Rolle der Diskurse ist in diesem Zitat relativ schwach, wie auch

im Gesamtwerk von Pierre Bourdieu (vgl. Diaz-Bone 2010: 58ff.). Der Dis-

kurs wird auf das Gesprochene, die Rede, die Argumentationsweise und

den Sprachstil – inkorporiert im und reproduziert durch den sprachlichen

Habitus – reduziert. Dementsprechend besteht das Feld der Diskurse aus

miteinander konkurrierenden Meinungen, in dem das Undiskutierte bzw.

Nicht-Sagbare ausgeschlossen wird. DieDoxa des Feldes der Meinungen/Dis-

kurse umfasst »jenes Ensemble von Thesen, die stillschweigend und jenseits

des Fragens postuliert werden und die als solche sich erst in der Retrospek-

tive, dann, wenn sie praktisch fallengelassen wurden, zu erkennen geben«

(Bourdieu 1976: 331). Diskurse »arbeiten Dispositionen zu« und »schmeicheln

Glaubensätzen«. Diskurse sind jedoch keine Quelle von Macht bzw. nicht

der Ort, in denen soziale Wirklichkeit entsteht. Diskurse sind Äußerungen

des symbolischen Raums bzw. – um in der Begrifflichkeit Pierre Bourdieus

zu verbleiben – Äußerungen des Raums der Lebensstile, der sich durch

Distinktionen auszeichnet, die in Praktiken empirisch beobachtbar werden.

Daher kommt Rainer Diaz-Bone (2010: 69f.) zum Schluss, dass bei Pierre

Bourdieu »die Realität der Diskurse […] als eine abgeleitete [erscheint], der

Diskurs erscheint als Repräsentation von etwas anderem als ihm selbst«.

Dieses »andere als ihm selbst« sind die materiellen Bedingungen und ob-

jektivierten Relationen des sozialen Raums, der durch die Verteilung der

verschiedenen Kapitalformen strukturiert wird. Der Habitus vermittelt zwi-

schen der Position, die der Einzelne im sozialen Raum einnimmt, und dem

Raum der Lebensstile, der ein symbolischer Ausdruck des sozialen Raums

ist. Im Raum der Lebensstile nehmen die Akteure homolog zum sozialen

Raum relative Positionen ein, die sich in symbolischer, also kultureller Form

als Lebensstile ausdrücken, die sich wiederum in lebensstilspezifischen

https://doi.org/10.14361/9783839458488-002 - am 14.02.2026, 19:23:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458488-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


50 Carmen Becker

Praktiken artikulieren. Die Praktiken formen den Habitus und schreiben

damit die Positionierung im sozialen Raum fort.

Die Verortung der Diskurse imRaumder Lebensstile und die Vorrangstel-

lung der Verteilungen der Kapitalformen, die bei Pierre Bourdieu stets durch-

scheint, führen zu demVorwurf des Ökonomismus und desmaterialistischen

Determinismus. Die von Pierre Bourdieu anerkannte Webersche Perspektive,

der zufolge die lebensweltliche Wahrnehmung zentral für die Handlungen

von Akteuren ist, gerät dadurch in den Hintergrund. Diaz-Bone (2010: 117)

schlägt daher als diskurstheoretische Erweiterung der Praxistheorie vor, die

Diskurse in der Analyse aus demRaum der Lebensstile zu entlassen und in ei-

nem eigenen Raumzu verorten, demRaumder Interdiskurse.6 Dabei soll »die

Existenz verschiedener Wirklichkeitssphären […] angemessen berücksichtigt

werden und einMonismus desMateriellen oder des Geistigen vermiedenwer-

den. Von besonderem Interesse ist dabei die Beeinflussung von Lebensstilen

durch die diskursive Praxis«. Damit wird der unterschwelligen Ableitungs-

logik Pierre Bourdieus, wonach Praktiken und Lebensstile symbolische Aus-

drucksformen und Ableitung des Materiellen bzw. des sozialen Raums sind,

entgegengewirkt. Diskurse erhalten im Sinne der Diskurstheorie eine eigene

Wirkmacht, indem sie die gemeinsamen Prinzipien der Sichtung und Ord-

nung sowie gleiche oder ähnliche Strukturen der Erkenntnis undWertung als

präreflexiven, unmittelbaren Konsens über den Sinn der Welt gesamtgesell-

schaftlich hervorbringen. Das Ergebnis sind naturalisierte Klassifizierungs-

formen, die die Erfahrung derWelt als einerWelt des gesundenMenschenver-

standes ermöglichen. Die Produktion dieses kollektiven Wissens wird damit

von der Körperlichkeit einzelner Akteure und ihren Positionierungen im Feld

und im Sozialraum losgelöst. Dieses im Interdiskursraum produzierte und

zirkulierte Wissen, wird vom Habitus aufgegriffen, konkretisiert, angepasst

oder als unmöglich abgelehnt. Damit erhalten Objekte und Praktiken einen

Wertigkeitshorizont im gesamtgesellschaftlichen Kontext, der sich feldspezi-

fisch im Habitus verankert. In dieser Perspektive vermittelt das Prinzip der

Homologie zwischen den drei Räumen – sozialer Raum, Raum der Lebenssti-

le und Interdiskursraum: Es wird eine strukturelle Korrespondenz zwischen

6 Als Interdiskurse werden im Anschluss an Jürgen Link (2013) diejenigen Diskurse be-

zeichnet, in denen sich das Wissen zumeist über Massenmedien vermittelte Kollek-

tivsymbole organisiert. Sie unterscheiden sich von den Spezialdiskursen (der Wissen-

schaft) durch eine alltagstaugliche Sinnstiftung, auf deren Basis sich soziale Gruppen

in der Gesellschaft verständigen können.

https://doi.org/10.14361/9783839458488-002 - am 14.02.2026, 19:23:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458488-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II  Die Verknüpfung von praxis- und diskurstheoretischen Ansätzen 51

den Räumen angenommen, die im Gegensatz zu hierarchisierten Abhängig-

keitsverhältnissen durch einwechselseitigesHineinwirken charakterisiert ist.

Hier kommt die bereits konstatierte Flachheit der praxis- und diskurstheo-

retischen Ontologien zum Tragen: Die drei heuristisch konstruierten Räume

befinden sich auf einer bzw. keiner Ebene.

Eine diskurstheoretische Erweiterung der Praxistheorien nimmt die

Praktiken in den Blick, die Träger dieser grundlegenden Klassifizierungs-

formen im gesamten sozialen Raum sind und diese (re)produzieren. Die

Reproduktion dieses Wissens um die Welt kann nur dann erfolgreich sein

und symbolische Macht ausüben, wenn sie als implizites Wissen inkorpo-

riert im Habitus Praktiken generiert, die dann wiederum diese spezifische

Repräsentation der Welt in Form eines Zitats, das die Bedeutung durchaus

verschieben kann, wiederholen und damit fortschreiben. Die hier vorge-

schlagene Erweiterung soll nicht in eine Neuformulierung einer spezifischen

Analytik mit einer daran gekoppelten Methodologie münden. Vielmehr soll

sie eine Sensibilität generieren, in denen Diskurse als produktive Träger

von Wissen verstanden werden, die praxisrelevante Schemata über die

einzelnen sozialen Felder hinaus gesamtgesellschaftlich anbieten und zir-

kulieren. Wie im Einzelfall Diskurse in Praktiken hineinwirken und vice

versa, bleibt in diesem Verständnis eine empirische Frage. Im Folgenden

werden an zwei Beispielen aus unterschiedlichen Forschungsprojekten zwei

unterschiedliche Verschränkungsmöglichkeiten von Praxis- und Diskurs-

theorie konkretisiert. Das erste Beispiel basiert auf einem mehrjährigen

Forschungsprojekt über Musliminnen und Muslime in Deutschland und den

Niederlanden, die von der Salafiyya7 inspiriert sind. Dieses praxeologisch

angelegte Forschungsprojekt wird vom mir ex post um eine diskurstheore-

tische Perspektive erweitert, die in der daraus entstandenen Ethnographie

bereits angelegt war, jedoch nicht expliziert wurde. Zentral steht dabei der

Authentizitäts(inter)diskurs, der sich über das Streben nach ›authentischem,

7 Ich bevorzuge den Ausdruck Salafiyya anstelle des allgemein üblichen ›Salafismus‹, da

letzterer die diskursive und durchaus umkämpfte Tradition, die sich hinter demBegriff

Salafiyya verbirgt, zugunsten eines mittlerweile sicherheitsheitspolitischen Begriffs,

der engmit demRadikalisierungsparadigma verknüpft ist, verschleiert. In diesem For-

schungsprojekt umfasst der Begriff Salafiyya sowohl die unterschiedlichen islamischen

diskursiven Traditionen, die dieses Label beanspruchen, als auch die Menschen, die

sich einer dieser Traditionen zugehörig fühlen.

https://doi.org/10.14361/9783839458488-002 - am 14.02.2026, 19:23:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458488-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


52 Carmen Becker

islamischen Wissen‹ in den Habitus der Partizipanten einlagert und entspre-

chend ›authentische‹ Praktiken generiert. Das zweite Beispiel entstammt

einer Feldforschung zu Interaktionen zwischen ehrenamtlichen Helfern und

Syrern im Rahmen eines mehrmonatigen Kirchenasyls in Hannover. Im Zuge

der methodologischen Überlegungen wurde bereits vorab versucht, diskurs-

und praxistheoretische Perspektiven miteinander zu verbinden. Hier stehen

vor allem der Religions(inter)diskurs und die gesamtgesellschaftliche Pro-

duktion von Klassifizierungsschemata entlang der Leitdifferenz zwischen

legitimer, säkularisierter Religion und Islam im Vordergrund, die sich in den

Interaktionen materialisieren.

4. ›Authentizität‹ und ›Religion‹ als Interdiskurse
und einverleibtes Wissen

In der kurzen Diskussion beider Forschungsprojekte wird zunächst der rele-

vante Interdiskursraum (›Authenitzität‹ und ›Religion‹) dargestellt, um dann

zu zeigen, wie die dort produzierten Klassifikationsschemata sich mit feld-

spezifischen Wertigkeiten verflechten, von Akteuren einverleibt werden und

sich in Praktiken äußern. Da es sich in beiden Fällen eher um eine Veran-

schaulichung der möglichen Verschränkung von Diskurs- und Praxistheorie

handelt, soll es im Folgenden weniger um die analytische Tiefe gehen als um

die Suchbewegung zwischen Praktik und Diskurs und den dadurch zu er-

schließenden Raum zwischen beiden heuristischen Konzepten.

4.1 Authentizität, islamisches Wissen und performative Praktiken

Das Forschungsprojekt zu von der Salafiyya inspiriertenMuslimen undMusli-

minnen in den Niederlanden und in Deutschland beschäftigte sich vornehm-

lich mit der Frage, wie diese Gruppen ihre Identität und Wahrnehmung der

Welt in computervermittelten Umgebungen (re)konstruieren, und wie diese

Sinnstrukturen bzw. dieses Wissen sich in Praktiken äußert. Dabei standen

vor allem Veränderungsdynamiken im Fokus, die – so die Annahme – im Zu-

ge der Übersetzung von Praktiken in einen relativ neuen Raum, der durch

spezifische Technologien und Materialitäten geprägt ist, entstehen. Die Feld-

forschung fand online und offline von 2008 bis 2011 statt und brachte hete-

rogene Daten hervor, die grob in drei Gruppen eingeteilt werden können: (1)

Feldnotizen, die durch (mehr oder weniger) teilnehmende Beobachtung on-

https://doi.org/10.14361/9783839458488-002 - am 14.02.2026, 19:23:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458488-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II  Die Verknüpfung von praxis- und diskurstheoretischen Ansätzen 53

line (vor allem in Chaträumen und Diskussionsforen) und offline (vor allem

im Zuge von Seminaren und Treffen in Moscheen und Vereinen, aber auch

während Freizeitaktivitäten) zustande gekommen sind, (2) nutzergenerier-

te Inhalte von Chaträumen und Diskussionsforen in Form von archivierten

Diskussionsbeiträgen, dort eingebetteten Objekten wie Audio- und Videoauf-

nahmen oder öffentlich zugänglichen Profilinformationen von Nutzern sowie

(3) 32 informelle (spontane und zumeist nicht aufgenommene) Gespräche mit

einer Dauer vonmehr als 30Minuten, die in Form von paraphrasierten Proto-

kollen vorliegen und 15 formelle, aufgenommene Interviews mit einer Dauer

zwischen zwei und vier Stunden, die in Form von Transkripten vorliegen.Die-

se Daten wurden im Sinne der Grounded Theory nach Kathy Charmaz (2006)

gesammelt, kodiert und analysiert. Das gesamte Forschungsprojekt war pra-

xeologisch orientiert, da es sich vor allem auf Praktiken und derenDynamiken

richten sollte.8

Bei der offenen Initialkodierung des Materials wurde schnell deutlich,

dass Authentizität eine zentrale Kategorie in derWeltdeutung und der Selbst-

wahrnehmung der Partizipantinnen und Partizipanten darstellt. Authenti-

zität kristallisierte sich als eine umfassende ethische Ambition heraus, die

auf vielfältige Weise in unterschiedlichen Praktiken eingeschrieben war und

auch bewusst eingeübt wurde. Überwiegend als Attribut verwendet, wurde

Authentizität auf Wissen und auf ein spezifisches Muslimsein bezogen. Die

Vorstellung von authentischem Wissen bezog sich auf hermeneutisch-inter-

pretative Praktiken, in denen die religiösen Quellen (Koran und Hadithe) in-

terpretiert werden. Partizipantinnen und Partizipanten griffen dabei auf ela-

borierte Klassifikationsschemata über den Status der Hadithe aus der dis-

kursiven Tradition des Islam zurück, um die Authentizität derjenigen Hadi-

the, die Auskunft über das Leben Muhammads geben sollen, zu beurteilen.

Das Leben Muhammads wurde von Partizipantinnen und Partizipanten als

einzig gültige und autorisierte Blaupause für ein gottesfürchtiges, authen-

tisch-muslimisches Leben umschrieben. Daher solle sich jeder »echte Mus-

lim« selbst und ohne vermittelnde Instanz umdasWissen über das LebenMu-

hammads bemühen. Dieses Wissen müsse jedoch »ausgegraben werden«, da

sich die folgenden Generationen von Muslimen von der authentischen Quelle

8 Für detaillierte Ausführungen zur theoretischen Rahmung, Methodologie und Daten-

sammlung und -analyse siehemeine unveröffentlichte Dissertation (Becker 2013)Lear-

ning toBeAuthentic. ReligiousPractices ofGermanandDutchMuslims Following the Salafiyya

in Forums and Chat Rooms.

https://doi.org/10.14361/9783839458488-002 - am 14.02.2026, 19:23:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458488-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


54 Carmen Becker

immer weiter entfernt hätten. In der islamischen Hadithwissenschaft (ʿulūm

al-hadīth) werden die als authentisch (sahīh) klassifizierten Hadithe auf das

Leben Muhammads zurückgeführt und als verlässliche Auskunft darüber be-

handelt. Danach folgen in Zahl und Terminologie variierende Abstufungen

bis hin zu ›schwach‹ und ›gefälscht‹. Muslime, die der Salafiyya folgen, ha-

ben den Anspruch, sich in der Kunst der »islamischen Argumentation« zu

üben und sich diese anzueignen, so dass jede und jeder in der Lage ist, die

Klassifikationsschemata auf das überlieferte Material anzuwenden und nicht

den seit den Anfängen der Hadithwissenschaft akkumulierten, klassifikato-

rischen Wissensbeständen »blind zu folgen« (taqlīd). Authentisches Wissen

ist demnach nur das, was man selbst nach den geltenden Regeln, wenn nicht

produziert hat, so doch nachvollziehen kann. Gleichzeitig bemühten sich Par-

tizipantinnen und Partizipanten regelmäßig, auf nicht-islamische diskursive

Traditionen zurückzugreifen, um ihremoralischen Ambitionen und die damit

verbundenen Schriften zu authentifizieren. Dies geschah über (natur-)wis-

senschaftliche Interpretationen (tafsīr ʿilmī) des Koran und der Überlieferun-

gen, um aufzuzeigen, dass der Koran Wissen beinhaltet, über das die Men-

schen auf der arabischen Halbinsel im 7. Jahrhundert noch nicht haben verfü-

gen können. Neben zahlreichen anderen Koranversen wurde mehrmals Vers

55:18-19 angeführt, wonach Gott zwei Meere habe entstehen lassen, die zu-

sammentreffen, aber nicht ineinander überlaufen, da eine Barriere zwischen

beiden stehe. In diesem Vers gehe es um eine (natur-)wissenschaftliche Inter-

pretation, nämlich um das Phänomen, dass Wasser unterschiedlicher Dichte

und Salinität sich nicht mische, wie man etwa in der Meerenge von Gibral-

tar beobachten könne. Dies habe jedoch Muhammad nicht wissen können,

womit die Authentizität der islamischen Botschaft als Gottesrede bewiesen

sei. Das Bemühen, (natur-)wissenschaftliche Beweise anzuführen, verweist

auf ein Wissensverständnis, das eng mit der Moderne und dem Positivismus

verknüpft ist: Empirische Beobachtungen aus dem Bereich der Naturwissen-

schaften gelten als Maßstab dafür, ob eine Botschaft als authentisch gewertet

wird. Hier wird also ein Teil des modernen wissenschaftlichen Spezialdis-

kurses in die Praktik der »islamischen Argumentation« als ein Denkschema

einbezogen und zitiert.

Diejenigen, die in Chaträumen und Diskussionsforen »islamische Argu-

mentation« als spezifisch hermeneutisch-interpretative Praktik meisterten,

waren zugleich diejenigen mit besonders hoher Autorität (symbolisches Ka-

pital), das sie in symbolische Macht in Form von Setzungs- und Benennungs-

macht umsetzen konnten. Letzteres rückt die performative Seite der Praktik

https://doi.org/10.14361/9783839458488-002 - am 14.02.2026, 19:23:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458488-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II  Die Verknüpfung von praxis- und diskurstheoretischen Ansätzen 55

»islamische Argumentation« in den Vordergrund, die unter anderem an ei-

nem spezifischen Sprachstil und demwörtlichen Zitieren von ›authentischem

Wissen‹ in Form vonmarkierten Zitaten oder Fußnoten erkennbar ist, die den

(erfolgreichen) Träger als Subjekt mit ethischen Ambitionen und als Autorität

produzieren.

Neben spezifisch hermeneutisch-interpretativen Praktiken wurden nar-

rativ-performative Praktiken aus den Daten rekonstruiert, die auf die Ein-

verleibung des generierten ›authentischen‹ Wissens – vor allem spezifische

Handlungsschemata, die aus den vermeintlichen Handlungen Muhammads

herausgearbeitet werden – abzielen. Hier kommt nun ein weiterer Interdis-

kurs zum Tragen, der die Gegenwartskultur prägt und den man übergrei-

fend als Authentizitätsdiskurs bezeichnen könnte. Charles Lindholm versucht

diesen folgendermaßen zu fassen:

Persons are authentic if they are true to their roots or if their lives are a di-

rect and immediate expression of their essence. Similarly, collectives are au-

thentic if their biological heritage can be traced and if the members act in

the proper, culturally valued manner.

From this evidence, there are two overlapping modes for characterizing any

entity as authentic: genealogical or historical (origin) and identity or corre-

spondence (content). Authentic objects, persons or collectives are original,

real, and pure; they are what they purport to be, their roots are known and

verified, their essence and appearance are one. (Lindholm 2008: 2)

Diese Ausführungen zu Authentizität in der modernen Gegenwartskultur

spiegeln sich auf vielfältigeWeise in dem Bemühen von Partizipantinnen und

Partizipanten wider, ein authentisches Muslimsein zu verkörpern und zu in-

korporieren. Aus den als authentisch klassifizierten Überlieferungen werden

Narrative entwickelt, die handlungsleitend sind und die muslimische Per-

sönlichkeit Muhammads im Sinne eines perfekten Menschen auch ästhetisch

herausschälen. Hier stehen zunächst Eigenschaften wie Standhaftigkeit,

Gottesfurcht, Geduld und Unbeirrbarkeit imMittelpunkt vieler Erzählungen.

Musliminnen und Muslime, die der Salafiyya folgen, arbeiten daran, sich

diese Eigenschaften in Form von spezifischen Dispositionen einzuverleiben

und sich somit als authentischer Muslim bzw. als authentische Muslimin im

Gegensatz zu den schwachen oder falschen Musliminnen und Muslimen, oft

»Heuchler« (munāfiqūn) genannt, zu konstituieren. Ein Teil der Diskussionen

in Chaträumen und Foren beschäftigte sich explizit mit diesem Prozess

der Habitualisierung: Dieses authentische Wissen soll präreflexiv quasi als

https://doi.org/10.14361/9783839458488-002 - am 14.02.2026, 19:23:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458488-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


56 Carmen Becker

eigene Natur zum Einsatz kommen, ohne dass es immer wieder in Form

von bewusster Selbstdisziplinierung von sich selbst eingefordert werden

muss. Darüber hinaus stellen diese Narrative eine genealogische Verbindung

zum »Propheten« her. Diese Herstellung wird oft als »Wiederherstellung«

begriffen: Jeder Mensch trage die natürliche Inklination, Gott intuitiv auf

die richtige Art und Weise zu verehren, in sich. Diese in der islamischen

Tradition als fitra bezeichnete, bei der Geburt vorhandene Neigung, sich nur

Gott zu unterwerfen, verwische im Zuge der Primärsozialisation und müsse

dann über eine bewusste Rückkehr zu diesem Naturzustand bzw. dieser

menschlichen Essenz wiedererlangt werden.

Diese Dynamik lässt sich am Narrativ der ghurabāʾ (Fremden), die auf

zwei Überlieferungen zurückgeht, veranschaulichen. Muhammad soll dem-

nach gesagt haben, dass die wahren Muslime reisende Fremde in dieser Welt

seien, die sich ihrem gottgewollten Schicksal unterwerfen. Diese wahren

Gläubige seien in der gottlosen Gesellschaft marginalisiert, da sie unbeirrt

auf Gottes Pfad der Rechtschaffenen wandelten. Sie könnten jedoch froh

sein, denn der Islam habe als etwas Fremdes begonnen und werde zu diesem

Fremdsein zurückkehren. Dieses Narrativ zirkuliert vor allem im Genre

des nashīd, von Männern a capella aufgeführte Musikstücke mit Bezügen zu

islamischen diskursiven Traditionen, und bietet gerade Musliminnen und

Muslimen, die in Gesellschaften leben, die mehrheitlich nicht-muslimisch

sind, die sinnproduzierende Disposition des Fremden an. Ausgestoßen

bzw. abgelehnt von der Mehrheitsgesellschaft, teilweise unter Repressionen

seitens staatlicher Behörden leidend, fühlt man sich in seiner Identität als

Fremder bestärkt und ermutigt, diesem Weg standhaft weiter zu folgen.

Diese Narrative bietet nicht nur ein Interpretationsschema an, mit dem es

gelingt, Fremdsein positiv und als Zeichen des richtigen Wegs zu deuten,

sondern sie affiziert laut Aussagen von Partizipantinnen und Partizipanten

auf eine Art und Weise, dass man »Gottes schützende Hand« fühle und sich

ein »innerer Friede im Herzen ausbreite«.

Diese kurzen Ausführungen zeigen, wie unterschiedliche interdiskursi-

ve Räume (islamische Hadithwissenschaft, moderner Wissensbegriff und der

Authentizitätsdiskurs der Gegenwartskultur) von Musliminnen und Musli-

men, die der Salafiyya folgen, zitiert, in Praktiken konkretisiert und dadurch

habitualisiert werden. Der symbolische Raum der Praktiken ist dabei keine

bloße Ableitung der zitierten Interdiskurse. Wie die dort eingelagerten Klas-

sifikationsregime, Handlungs-, Denk- undWahrnehmungsschemata konkret

in den Habitus überführt werden, ist kontingent. Darüber hinaus sind die

https://doi.org/10.14361/9783839458488-002 - am 14.02.2026, 19:23:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458488-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II  Die Verknüpfung von praxis- und diskurstheoretischen Ansätzen 57

hier angesprochenen Praktiken auch als »reflexiv-moderne Technologien des

Selbst« (Hirseland/Schneider 2008) fassbar, die Subjekte anleiten, sich über

alltagspraktische Techniken und Übungen als Subjekte im Sinne ihrer ethi-

schen Ambition zu verstehen und selbst zu führen. Die diskurstheoretische

Erweiterung des praxeologisch ausgerichteten Forschungsprojektes kann hier

zeigen, wie gesamtgesellschaftliche Prozesse in Form von in Interdiskursen

produzierten Wissensordnungen auf das religiöse Feld einwirken, dort loka-

lisiert werden und wie diese Interdiskurse auch dazu führen können, mora-

lisch-ethische Ambitionen bewusst in den Habitus einzulagern, um sie letzt-

endlich in den praktischen Sinn übergehen zu lassen. Sie sollen als unbewuss-

te, intuitive Skripte im Hintergrund ablaufen und Teil der eigenen ›Natur‹

werden.

4.2 Zum Flüchtling werden: Interpellation und Interaktion

Im zweiten hier diskutierten Projekt wurden bereits zu Anfang praxis- und

diskursanalytische Perspektiven miteinander verknüpft. Vom Sommer 2016

bis zum Sommer 2017 engagierte ich mich als Übersetzerin, Begleiterin, Be-

sucherin und ›Gesellschafterin‹ in einemKirchenasyl, in dem insgesamt sechs

Syrerinnen und Syrer versuchten, ihrer Abschiebung nach Bulgarien zu ent-

gehen. Relativ schnell entstand die Idee, diese Erfahrung mit einer Feldfor-

schung zu verbinden, damir bestimmte sichwiederholendeMuster in den In-

teraktionen zwischen ehrenamtlichen Helferinnen und Helfern auf der einen

und syrischen Geflüchteten auf der anderen Seite auffielen. Dabei versuchte

ich zu verstehen, wie im Zuge dieser Interaktionen ›der Flüchtling‹ als domi-

nante Subjektposition entstand und durch Prozesse der Subjektivierung ein-

verleibt wurde. Während des Kirchenasyls sammelte ich zunächst Material,

das Teil von Praktiken der Interpellation war,mittels derer Syrer als Flüchtlin-

ge angerufen wurden, und denen ich im Feld des Kirchenasyls begegnet bin:

Offizielle Briefe von staatlichen Stellen, mediale Produktionen, popkulturelle

Produktionen, in denen spezifische Gruppen als Flüchtlinge adressiert wer-

den – man denke hier an die T-Shirts mit »refugees welcome« Aufdrucken.

Alle diese materialen Entitäten oder Artefakte der Interpellation sind Träger

von Diskursen, aus denen der Flüchtling als Flüchtling hervorgeht, und die

im gesamtgesellschaftlichen, medial gestützten Interdiskursraum zirkulie-

ren. Darüber hinaus fokussierte ich meine Feldnotizen auf die Interaktionen,

um die spezifischen Praktiken, die von den zwei prägnanten Subjektpositio-

nen Flüchtling und ehrenamtliche Unterstützerin bzw. ehrenamtlicher Un-

https://doi.org/10.14361/9783839458488-002 - am 14.02.2026, 19:23:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458488-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


58 Carmen Becker

terstützer geprägt wurden, herausschälen, analysieren und die dahinterste-

henden wirkmächtigen Handlungs- und Wahrnehmungsschemata freilegen

zu können. Die Artefakte der Interpellation (z.B. Videos, offizielle Schreiben,

Handreichungen von Nichtregierungsorganisationen) wurden als zunächst

eigenständiger Interdiskurs mit Hilfe einer an Ernesto Laclau und Chantal

Mouffe orientierten Diskursanalyse (vgl. Nonhoff 2006 und 2010, dazu unten

mehr) bearbeitet. Die Feldnotizen zu den alltäglichen Interaktionen wurden

in praxeologischer Tradition zunächst materialgeleitet und dann auf ihre do-

minanten Muster (Skripte) und Abweichungen hin kodiert, um dadurch auf

die möglichen, dahinterliegenden habitusspezifischen Wahrnehmungs- und

Handlungsschemata zurückgreifen zu können. Beide Analysen wurden ab-

schließend in Beziehung zueinander gesetzt.

Die Diskurstheorie nach Ernesto Laclau und Chantal Mouffe geht von

Differenzbeziehungen (x ungleich y) aus, die sich in Äquivalenzbeziehungen

in Bezug auf einen leeren Signifikanten verketten können (x und y sind

gleichwertig mit Bezug auf z). Äquivalenzbeziehungen überformen das Spiel

der Differenzen, können sich jedoch nur temporär stabilisieren. Sie sind ent-

scheidend für die Dichotomisierung des diskursiven Raums und führen zu

antagonistischen Beziehungen. Folgendes eingängiges Beispiel veranschau-

licht das »Spiel der Differenzen«: In den gegenwärtigen Debatten herrscht

zwischen »Emanzipation von Frauen« (x) und »Integration von Frauen in den

Arbeitsmarkt« (y) zunächst eine Differenzbeziehung: das eine ist ungleich

dem anderen. In Bezug auf »Gleichberechtigung« (z) sind »Emanzipation

von Frauen« (x) und »Integration von Frauen in den Arbeitsmarkt« (y) jedoch

gleichwertig, also äquivalent. Der leere Signifikant »Gleichberechtigung«

repräsentiert sowohl »Emanzipation von Frauen« als auch »Integration von

Frauen in den Arbeitsmarkt«. Äquivalenzketten können in Kontraritätsbezie-

hung zu anderen Äquivalenzketten treten. Die Äquivalenzkette repräsentiert

durch den leeren Signifikanten »Gleichberechtigung« verhält sich im Dis-

kurs zum Beispiel konträr zur Äquivalenzkette »Frauenunterdrückung«.

»Frauenunterdrückung« repräsentiert ähnlich wie »Gleichberechtigung« eine

Kette von äquivalenten Elementen wie »Gender-Pay-Gap«, »Care-Arbeit«

oder »sexuelle Belästigung«. Beide Äquivalenzketten dichotomisieren den

diskursiven Raum und bringen antagonistische Beziehungen hervor.

Basierend auf diesen Überlegungen, habe ich Daten kodiert, in denen

Flüchtlinge angesprochen werden und Äquivalenzketten herausgearbeitet,

die vereinfacht folgendermaßen dargestellt werden können:

https://doi.org/10.14361/9783839458488-002 - am 14.02.2026, 19:23:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458488-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II  Die Verknüpfung von praxis- und diskurstheoretischen Ansätzen 59

 

 

Abb. 1: Vereinfachte grafische Darstellung der zwei antagonistischen Äquivalenzketten

Je nach Situation waren Deutsch/Flüchtling oder Religion/Islam als lee-

re Signifikanten die zentrale Leitdifferenz der antagonistischen Äquivalenz-

ketten, wobei Religion hier verstanden als säkular und spirituell-individu-

ell mit Deutsch, und Flüchtling mit Islam gleichgesetzt wurde. Zentral ist,

dass Islammeist nicht als Ausprägung der Oberkategorie Religion produziert

wurde, sondern als konstitutives Außen die Äquivalenzkette Deutsch/Religi-

on stabilisierte. Gleichzeitig zeigte sich im untersuchten Material, dass in

der Beziehung zwischen Religion und Islam ein »noch nicht« eingefügt wird.

Diesem Interpretations- und Klassifikationsschema zufolge kann Islam po-

tenziell zum Beispiel durch Integration, Reformation oder Säkularisierung

zu einer Ausprägung von Religion werden. Dieser Einschub ist wichtig, um

die wechselseitige Wirkweise zwischen diesem dualistisch-antagonistischen

Klassifizierungs- und Wahrnehmungsschema und den interaktionalen Prak-

tiken zwischen syrischen Geflüchteten und ehrenamtlichen Unterstützenden

zu verstehen.

Exemplarisch soll eine sich im Sinne einer Praktik wiederholende Interak-

tion skizziert und analysiert werden, die ich etwas unbeholfen als »den Haus-

halt machen« bezeichne.Dabei handelt es sich umSzenen, die sich zumeist in

der Küche abspielten. In diesen Praktiken komplimentierten ehrenamtliche

Helferinnen syrische Frauen mehr oder weniger subtil aus der Küche hinaus,

https://doi.org/10.14361/9783839458488-002 - am 14.02.2026, 19:23:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458488-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


60 Carmen Becker

um dann syrische Männer dazu aufzurufen oder zu animieren, in der Kü-

che an den im Haushalt anfallenden Arbeiten wie Kochen, Abwasch und Auf-

räumen teilzunehmen. Ein weiterer Teil des Skripts war ein aufklärerischer

Gestus, durch den syrische Männer und Frauen über Geschlechtergleichheit

in Deutschland informiert wurden. In Gesprächen zwischen den Unterstüt-

zerinnen und Unterstützern wurde Geschlechterungleichheit als fester Be-

standteil einermuslimischenKultur ausgemacht: Flüchtlinge seien durch die-

se Kultur geprägt. Um in Deutschland jedoch leben und partizipieren zu kön-

nen, müssten sie lernen, diesen Teil ihrer Kultur zu erkennen und abzulegen.

Die Problematisierung von Geschlechterungleichheit wurde pädagogisch

kodiert: Flüchtlinge sollten befähigt werden, die in ihrer Kultur internalisierte

Geschlechterungleichheit zu erkennen, diese selbst zu problematisieren und

durch konkrete Handlungen, etwa durch das Mitwirken an den in der Küche

anfallenden Arbeiten, zu überwinden. Diese Pädagogisierung operierte ent-

lang der Leitdifferenz Deutsch/Flüchtling und war in die oben dargestellten

Äquivalenzketten eingelagert. Dadurch wurden die sich zueinander antago-

nistisch verhaltenden Äquivalenzketten aus dem Interdiskursraum heraus-

gehoben und als zentrales Klassifizierungsschema in alltägliche Handlungen

eingelagert. In diesem Sinne kann »der Flüchtling« nicht nur als Subjektpo-

sition, sondern auch als Dispositiv verstanden werden: Der Antagonismus

Deutsch/Flüchtling bzw. Religion/Islam identifiziert und klassifiziert eine ge-

sellschaftliche Gruppe als Problem, das eine Intervention als notwendig er-

scheinen lässt. Flüchtling und Deutsch treten als antagonistische Subjekt-

positionen hervor. Es werden Mechanismen produziert – hier: Pädagogisie-

rung – die auf die Dringlichkeit der Lage reagieren und die verschiedenen

Elemente des Dispositivs zueinander in Beziehung setzen. Ziel ist eine Nor-

malisierung des Flüchtlings im Sinne einer Überwindung des Antagonismus

Deutsch/Flüchtling bzw. Religion/Islam. Jedoch reproduziert das Dispositiv

die ihm zugrundeliegenden Klassifizierungsregime und blockiert somit die

Normalisierung, die es selbst als Ziel ausgibt.

In diesem Beispiel besteht der Mehrwert der diskurstheoretischen Erwei-

terung darin, die zur Verfügung stehenden hegemonialen Subjektpositionen

und die damit jeweils verbundenen Äquivalenzketten in den Blick zu neh-

men. In der Analyse der Interaktionen zwischen den sich entlang der zwei

zentralen Subjektpositionen formierenden sozialen Gruppen zeigt sich der

Mechanismus, der den Interdiskursraum mit den Praktiken verbindet und

der mit der Heuristik des Dispositivs gefasst werden könnte.

https://doi.org/10.14361/9783839458488-002 - am 14.02.2026, 19:23:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458488-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II  Die Verknüpfung von praxis- und diskurstheoretischen Ansätzen 61

5. Schlussfolgerung

Abschließend soll der Bogen zu den allgemeinen Entwicklungen in der

Religionswissenschaft gespannt und der Ausgangspunkt von der Praxis-

theorie auf die Diskurstheorie verschoben werden. Diskurstheoretische

Ansätze haben mittlerweile ihren festen Platz in den unterschiedlichen

Einführungswerken gefunden. Dabei steht der Religionsbegriff im Zentrum

der Denaturalisierungs- und Dekonstruktionsbemühungen. Ein ähnliches

Schicksal hat bereits eine andere wirkmächtige Differenzkategorie, race/Rasse

ereilt. Auch hier stellt sich ähnlich wie in der Religionswissenschaft die Frage

»What happens after deconstruction?« (McCutcheon 2017). Patrick Wolfe,

der in seinem Ansatz diskurs- und praxistheoretische Elemente vereint,

beschreibt die Lage bezüglich race folgendermaßen:

[…] it is apparent that, useful though it may once have been for denatural-

ising race, the well-worn piety that race is a social construct does not get us

very far. Rather than a conclusion, this general premise founds a set of ques-

tions: how are races constructed, under what circumstances, and in whose

interests? (Wolfe 2016: 6)

Aus dieser Lagebeschreibung folgt als Desiderat, dass race als »set of clas-

sificatory regimes« in Aktion beobachtet werden sollte: »As performed and

contested on the ground, […], race emerges not as singular or unified but as

a fertile, Hydra-headed assortment of local practices« (Wolfe 2016: 10). Bei-

de Aspekte des Phänomens race, sowohl die lokalen, distinkten Praktiken und

Rassifizierungen als auch die feldübergreifende Klassifikationsschemata, die

sich in Doktrinen und Wissensordnungen im interdiskursiven Raum konsti-

tuieren, formen zusammen spezifische race regimes (vgl. ebd.: 18-19).

Analog dazu ließe sich eine Entwicklung in der Religionswissenschaft

vorstellen, in der die Denaturalisierung und Dekonstruktion des Religions-

begriffs weiterbetrieben, aber gleichzeitig die anhaltende Wirkmacht als

symbolisch-produktive, d.h. wirklichkeitskonstituierende, Macht in Form

von geltenden Wissensordnungen zunächst rekonstruiert und dann lokali-

siert und einverleibt über Praktiken in den Blick genommen wird. In diesem

Sinne geht der kritische Gestus der Diskurstheorie nicht weit genug, die in

den Worten Judith Butlers ihre Hauptaufgabe darin sieht, »das System der

Bewertungen selbst herauszuarbeiten« (Butler 2002: 252). Die beharrliche

Wirkmacht von bereits dekonstruierten Objektivationen und Differenzkate-

gorien wie race und Religion wird erst deutlich, wenn herausgearbeitet wird,

https://doi.org/10.14361/9783839458488-002 - am 14.02.2026, 19:23:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458488-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


62 Carmen Becker

wie diese gekoppelt an Systeme der Bewertungen präreflexiv und verschleiert

Handlungen, Wahrnehmungen und Denken generieren, die dann wieder

auf die gesellschaftlichen, diskursiv zirkulierenden Klassifikationsregime

einwirken. Genau in diesem Unterfangen liegt das Potenzial einer Verschrän-

kung der praxis- und diskurstheoretischen Perspektiven, die bereits in den

Theoriefamilien selbst angelegt ist.

Literatur

Barlösius, Eva (2011): Pierre Bourdieu, Frankfurt a.M.: Campus-Verlag.

Becker, Carmen (2013): Learning to be authentic. Religious practices of Ger-

man and Dutch Muslims following the Salafiyya in forums and chat

rooms. Dissertation, Radboud Universiteit Nijmegen (Niederlande).

Bourdieu, Pierre (1976): Entwurf einer Theorie der Praxis auf der ethnologi-

schenGrundlage der kabylischenGesellschaft, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Bourdieu, Pierre (1993): Sozialer Sinn: Kritik der theoretischen Vernunft,

Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Bourdieu, Pierre (2017):Meditationen. Zur Kritik der scholastischen Vernunft,

Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Brieler, Ulrich (1998): Die Unerbittlichkeit der Historizität: Foucault als His-

toriker, Köln: Böhlau.

Bublitz, Hannelore (2003): Diskurs, Bielefeld: transcript.

Bührmann, Andrea D./Schneider, Werner (2008): Vom Diskurs zum Disposi-

tiv. Eine Einführung in die Dispositivanalyse, Bielefeld: transcript.

Butler, Judith (2002): »Was ist Kritik? Ein Essay über Foucaults Tugend«, in:

Deutsche Zeitschrift für Philosophie 50 (2), S. 249-266.

Butler, Judith (2016): Haß spricht. Zur Politik des Performativen, Frankfurt

a.M.: Suhrkamp.

Carles, Pierre/Bourdieu, Pierre (2008): Soziologie ist ein Kampfsport: Pierre

Bourdieu im Porträt, Dokumentarfilm.

Charmaz, Kathy (2006): Constructing Grounded Theory. A practical guide

through qualitative analysis, London/Thousand Oaks/New Delhi: Sage

Publications.

Diaz-Bone, Rainer (2010): Kulturwelt, Diskurs und Lebensstil: Eine diskurs-

theoretische Erweiterung der Bourdieuschen Distinktionstheorie, Wies-

baden: Verlag für Sozialwissenschaft.

https://doi.org/10.14361/9783839458488-002 - am 14.02.2026, 19:23:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458488-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II  Die Verknüpfung von praxis- und diskurstheoretischen Ansätzen 63

Dillon, Michele (2001): »Pierre Bourdieu, Religion, and Cultural Production«,

in: Cultural Studies ↔ Critical Methodologies 1 (4), S. 411-429.

Dyk, Silke van/Langer, Antje Langer/Macgilchrist, Felicitas/Wrana, Dani-

el/Ziem, Alexander (2014): »Discourse and beyond? Zum Verhältnis

von Sprache, Materialität und Praxis«, in Johannes Angermuller/Mar-

tin Nonhoff/Eva Herschinger/Felicitas Macgilchrist/Martin Reisigl/Juliet-

te Wedl/Daniel Wrana/Alexander Ziem (Hg.), Diskursforschung. Ein in-

terdisziplinäres Handbuch. Band 1. Theorien. Methodologien und Kon-

troversen, Bielefeld: transcript, S. 345-363.

Foucault, Michel (1978): Dispositive der Macht. Michel Foucault über Sexuali-

tät, Wissen und Wahrheit, Berlin: Merve Verlag.

Foucault, Michel (1981): Archäologie des Wissens, Frankfurt a.M.: Suhrkamp

Foucault, Michel (2017): Sexualität und Wahrheit. Der Wille zum Wissen,

Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Gibson, James J. (1977): »The theory of affordances«, in Robert Shaw/John

Bransford (Hg.), Perceiving, acting, and knowing. Toward an ecological

psychology, Hillsdale: Lawrence Erlbaum Associates Publishers, S. 67-82.

Gibson, James J. (1986):The ecological approach to visual perception,Hillsdale:

Lawrence Erlbaum Associate Publishers.

Helle-Valle, Jo (2010): »Language-games, in/dividuals and media uses: What

a practice perspective should imply for media studies«, in: Birgit Bräuch-

ler/John Postill (Hg.), Theorising media and practice, New York & Oxford:

Berghahn Books, S. 191-211.

Hillebrandt, Frank (2016): »Die Soziologie der Praxis als post-strukturalisti-

scher Materialismus«, in: Hilmar Schäfer (Hg.), Praxistheorie. Ein sozio-

logisches Forschungsprogramm, Bielefeld: transcript, S. 71-94.

Hirseland, Andreas/Schneider, Werner (2008): »Biopolitik und Technologi-

en des Selbst: Zur Subjektivierung von Macht und Herrschaft«, in: Karl-

Siegbert Rehberg (Hg.), Die Natur der Gesellschaft: Verhandlungen des

33. Kongresses der Deutschen Gesellschaft für Soziologie, Frankfurt a.M.:

Campus Verlag, S. 5640-5648.

Jäger,Margarete/Jäger, Siegfried (2007): Deutungskämpfe:Theorie und Praxis

kritischer Diskursanalyse, Wiesbaden: Springer VS.

Jäger, Siegfried (2001): »Diskurs und Wissen. Theoretische und methodische

Aspekte einer Kritischen Diskurs- und Dispositivanalyse«, in: Reiner Kel-

ler/Andreas Hirseland/Werner Schneider/Willy Viehöver (Hg.), Handbuch

sozialwissenschaftliche Diskursanalyse: Band I: Theorien und Methoden,

Wiesbaden: Springer VS, S. 81-112.

https://doi.org/10.14361/9783839458488-002 - am 14.02.2026, 19:23:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458488-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


64 Carmen Becker

Keller, Reiner (2011): Wissenssoziologische Diskursanalyse: Grundlegung ei-

nes Forschungsprogramms, Wiesbaden: Springer VS.

Laclau, Ernesto/Mouffe, Chantal (1985): Hegemony and socialist strategy. To-

wards a radical democratic politics, London: Verso.

Lindholm, Charles (2008): Culture and authenticity, Malden, Oxford & Carl-

ton: Blackwell Publishing.

Link, Jürgen (2013): »Diskurs, Interdiskurs, Kollektivsymbolik«, in: Zeitschrift

für Diskursforschung 1 (1), S. 7-24.

McCutcheon, Russell T. (2017): »What happens after deconstruction?«, in: Im-

plicit Religion 20 (4), S. 401-405.

Nonhoff,Martin (2006): Politischer Diskurs undHegemonie: Das Projekt »So-

ziale Marktwirtschaft«, Bielefeld: transcript.

Nonhoff, Martin (Hg.) (2007): Diskurs – radikale Demokratie – Hegemonie.

Zum politischen Denken von Ernesto Laclau und Chantal Mouffe, Biele-

feld: transcript.

Nonhoff, Martin (2010): »Hegemonieanalyse: Theorie, Methode und For-

schungspraxis«, in: Reiner Keller/Andreas Hirseland/Werner Schnei-

der/Willy Viehöver (Hg.), Handbuch sozialwissenschaftliche Diskursana-

lyse. Band 2: Forschungspraxis, Wiesbaden: Springer VS, S. 299-332.

Norman, Donald A. (1999): »Affordance, conventions, and design«, in: Inter-

actions 6 (3), S. 38-42.

Ortner, Sherry B. (1984): »Theory in anthropology since the Sixties«, in: Com-

parative Studies in Society and History 26 (1), S. 126-166.

Ortner, Sherry B. (2006). Anthropology and social theory: Culture, power, and

the acting subject, Durham: Duke University Press.

Reckwitz, Andreas (2002): »Toward a theory of social practices. A develop-

ment in culturalist theorizing«, in: European Journal of SocialTheory 5 (2),

S. 245-265.

Reckwitz, Andreas (2003): »Grundelemente einer Theorie sozialer Praktiken.

Eine sozialtheoretische Perspektive«, in: Zeitschrift für Soziologie 32 (4),

S. 282-301.

Reckwitz, Andreas (2008): »Praktiken und Diskurse. Eine sozialtheoretische

und methodologische Relation«, in: Herbert Kalthoff/Stefan Hirschau-

er/Gesa Lindemann (Hg.), Theoretische Empirie. Zur Relevanz qualitati-

ver Forschung, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 188-209.

Schäfer, Hilmar (2013): Die Instabilität der Praxis: Reproduktion und Trans-

formation des Sozialen in der Praxistheorie, Frankfurt a.M.: Velbrück

Wissenschaft.

https://doi.org/10.14361/9783839458488-002 - am 14.02.2026, 19:23:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458488-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II  Die Verknüpfung von praxis- und diskurstheoretischen Ansätzen 65

Schatzki, Theodore R. (2001): »Practice mind-ed orders«, in: Theodore R.

Schatzki/Karin Knorr Cetina/Elke von Savigny (Hg.), The practice turn in

contemporary theory, London & New York: Routledge, S. 42-55.

Schatzki, Theodore R. (2016): »Praxistheorie als flache Ontologie«, in: Hilmar

Schäfer (Hg.), Praxistheorie. Ein soziologisches Forschungsprogramm,

Bielefeld: transcript, S. 29-44.

Speer, Susan A. (2002): »›Natural‹ and ›contrived‹ data: A sustainable distinc-

tion?«, in: Discourse Studies 4 (4), S. 511-525.

Waldenfels, Bernhard (1991): »Ordnung in Diskursen«, in: François Ewald/

Bernhard Waldenfels (Hg.), Spiele der Wahrheit: Michel Foucaults Den-

ken, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 277-297.

Wijsen, Frans Jozef Servaas/von Stuckrad, Kocku (Hg.) (2016): Making re-

ligion: theory and practice in the discursive study of religion, Leiden&

Boston: Brill.

Wodak, Ruth/Meyer, Michael (Hg.) (2009): Methods of critical discourse anal-

ysis, London/Thousand Oaks: Sage.

Wolfe, Patrick (2016): Traces of history: elementary structures of race, London:

Verso.

Wrana, Daniel/Langer, Antje (2007): »An den Rändern der Diskurse. Jenseits

der Unterscheidung diskursiver und nicht-diskursiver Praktiken«, in: Fo-

rumQualitative Sozialforschung/Forum: Qualitative Social Research 8 (2).

Zillien, Nicole (2008): »Die (Wieder-)Entdeckung der Medien – Das Af-

fordanzkonzept in der Mediensoziologie«, in: Sociologia Internationa-

lis 46 (2), S. 161-181.

https://doi.org/10.14361/9783839458488-002 - am 14.02.2026, 19:23:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458488-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839458488-002 - am 14.02.2026, 19:23:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458488-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

