
Rezensionen 597

Gegensatz dazu die Maya-Staaten der klassischen Zeit
miteinander um die Vorherrschaft streitende Stadtstaaten
und der aztekische Staat ein Stadtstaat mit aggressiver
Expansionspolitik zur Errichtung einer sich weit ausdeh-
nenden Tributherrschaft. Sind die aztekischen Mythen
schon eine fragwürdige Interpretationsbasis für die Welt
der Teotihuacanos, so geht die Autorin in ihrer Suche
nach Vergleichbarem noch viel weiter. Sie spricht bei
der Einschätzung der Krieger und Paradiesvorstellun-
gen nicht nur direkt vom Teotihuacan Jihad. Selbst die
Begräbnisfeierlichkeiten für den US-Präsidenten Ronald
Reagan müssen zum Vergleich herhalten. Damit ver-
deutlicht die Autorin, dass für sie der Staat, unabhängig
von seiner sozioökonomischen Grundlage, im Prinzip
über Jahrtausende gleichwertig erscheint. Jenseitsvor-
stellungen sowie dazu gehörende Rituale wie deren
Repräsentation durch die Priesterschaft wären ihr zu-
folge gegenüber den Vorstellungen vom eigenen Stadt-
und Staatswesen als axis mundi und deren Demons-
tration durch Königtum und Kriegswesen unbedeutend
gewesen.

Sind einerseits viele neue Interpretationsansätze in
beeindruckender Fülle vorhanden, so ist doch die Be-
schränkung auf die Ausdeutung von Gewalt eines je-
weils einzelnen Herrschers im Machtkampf mit den
Kriegereliten enttäuschend. Zudem treten diese Aspekte
nach Meinung der Rezensentin in den interpretierten
Kulturäußerungen durchaus nicht so deutlich in Er-
scheinung. Die altmexikanischen Kulturen haben unter-
schiedliche soziopolitische Strukturen gehabt, jedoch ist
in keiner die Priesterschaft in der Bedeutungslosigkeit
versunken, was sich, soweit bekannt, aus der gesamten
Kosmogonie und deren ritueller Absicherung im Leben
erklärt. Warum sollte das in der Gesellschaft von Teoti-
huacan anders sein? Das vorliegende Buch enthält viele
Anregungen zum Nachdenken über die Interpretation
von altmexikanischen Kunstzeugnissen. Ein kritisches
Verhältnis zur subjektiven Sichtweise der Autorin er-
scheint jedoch angeraten.

Ursula Thiemer-Sachse

Hesse, Karl: A Jos! Die Welt, in der die Chachet-
Baininger leben. Sagen, Glaube und Tänze von der Ga-
zelle-Halbinsel Papua-Neuguineas. Hrsg. v. H. J. Hiery.
Wiesbaden: Harrassowitz Verlag, 2007. 276 pp., Fotos.
ISBN 978-3-447-05662-5. (Quellen und Forschungen
zur Südsee; Reihe A: Quellen, 2) Preis: € 48.00

Von 1966 bis 1980 lebte und arbeitete der heutige
Erzbischof von Rabaul, Karl Hesse, unter den Chachet-
Bainingern im nordwestlichen Bergland der Gazelle-
Halbinsel der heutigen Provinz East New Britain von
Papua-Neuguinea. Das Volk der Baininger, so die von
den Tolai-Nachbarn an der Küste übernommene Be-
zeichnung, von denen sich eine der fünf Untergrup-
pen selbst “Chachet” (wir sind Menschen) nennt, lebte
zerstreut und zurückgezogen in den Pflanzungen der
Wälder. Sie unterschieden sich in Verhaltensweisen und
Traditionen gravierend von den benachbarten Stämmen.
Im Mittelpunkt ihres traditionellen Lebens (wie auch

entsprechend dieses Buches) stand der Glaube an a Jos,
die Geister, der heute trotz fast vollständiger Christiani-
sierung nach wie vor stark vertreten ist. Die Geisterwelt
und damit der Glaube an die guten und bösen Mächte,
denen neben dem Totenreich auch die materielle Welt
sowie Naturerscheinungen, Krankheiten und Todesfälle
zuzuordnen waren, bestimmte das Leben von der Geburt
bis zum Tod. Insbesondere die Abhaltung des nächtli-
chen Feuertanzes stand im Zentrum der Baining-Kultur.
Dieser Maskentanz reflektierte nicht nur die Interaktion
mit den übernatürlichen Kräften. Indem die Geister im
Tanz Besitz von der Maske ergriffen, fand die Koexis-
tenz von Menschen und Geistern zueinander statt und
beeinflusste sich gegenseitig zum Wohle beider. Der
Band dokumentiert Hesses diesbezügliche Erlebnisse
und generell positive Erfahrungen unter und mit den
Chachet sowie seine eigene Tätigkeit bis zur Erlangung
der Unabhängigkeit des Landes im Jahr 1975.

In seinen einführenden Anmerkungen geht der Her-
ausgeber des Bandes, der Bayreuther Historiker Her-
mann Hiery, auf die Kontextbedingungen der Region
und seiner Menschen ein, deren Christianisierung durch
Herz-Jesu-Missionare in den Küstengebieten 1896 und
im Landesinneren 1952/53 begann. So sind für ihn zwei
Ereignisse für die Perzeption der Baininger durch die
Europäer bedeutsam, die in der deutschen Kolonial-
epoche gründen. Zum einen die schon Ende des 19.
Jahrhunderts durch Mission und Kolonialverwaltung er-
kannte Verachtung und Ausbeutung der Baininger durch
die sich überlegen gebende Gruppe der benachbarten
Tolai mittels Raubzügen, Entführungen und Tributver-
pflichtungen, die bis heute, so das Urteil eines Priesters,
bei den Bergbewohnern “a deep sense of inferiority
complex” (viii) hinterlassen haben. Dass dazu nicht nur
Europäer, sondern gerade auch Missionare beigetragen
haben, belegt die Aussage des Paters Alfred Hagen
von 1941. Danach seien die “Hinterwäldler der Südsee”
nicht nur “kaum einer Kultivierung fähig”, sondern auch
mit ihrer den Tolai gegenüber untergeordneten Skla-
venrolle glücklich (151). Zum anderen das so genannte
“Baining-Massaker” von St. Paul vom 13. August 1904,
dem zehn europäische Missionsangehörige zum Opfer
fielen. Bis heute wird der “Baininger Märtyrer” in der
katholischen Kirche gedacht.

Mit den folgenden Strafexpeditionen sowie der kolo-
nialgerichtlichen Verurteilung und anschließenden Exe-
kution von – so ein Zeitzeuge – sechs Gefangenen be-
gann nach Hesse die “Leidensgeschichte der Baininger”
(x), die für die Beteiligten den raschen demographischen
Niedergang der Volksgruppe bis hin zum Aussterben
nahe legte. Im Ersten Weltkrieg folgten Übergriffe und
die Verschleppung durch Rekrutierer für die Plantagen
der Weißen, dem sich Epidemien und Zwangsverpflich-
tungen als Träger durch das japanische Militär während
des Zweiten Weltkriegs oder die alternative Hungersnot
als Folge der Flucht in den Urwald anschlossen. Hinzu
kam, dass den Bainingern durch die Missionare bereits
Anfang des Jahrhunderts die Abhaltung des als exzes-
siv gewerteten Feuertanzes als nicht erhaltenswerte un-
christliche Tradition untersagt worden war. Stattdessen

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-597 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:33:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-597


598 Rezensionen

wurde die Assimilation an europäische Vorstellungen
intensiviert.

Das Verbot des Feuertanzes und der Nachtmasken
wurde erst in den 1950er Jahren in der Hoffnung auf
Umkehr der ablehnenden Haltung der Bevölkerung ge-
genüber der Mission revidiert. Christen blieben bis in die
1960er Jahre eine Minderheit, über 3/4 der Bewohner
waren ungetauft und der eigenen Tradition weiterhin
verbunden. Dazu erneut der schon zitierte Pater Ha-
gen im Jahr 1941: “Was dem Baininger geheiligt er-
schien, die alte Religion, ist ihm verboten worden mit
sanften und unsanften Mitteln. In jahrelanger täglicher
Kleinarbeit in Schule und Kirche hat der Missionar
versucht, eine Umwertung aller Werte herbeizuführen.”
Trotz dieser Bemühungen “hängt der Baininger mit
seiner, wenn auch verborgenen Liebe an seinem alten
Glauben” (154). Erst jetzt erfolgte die massive Evangeli-
sierungsarbeit. Gegen Ende der 1960er Jahre eskalierten
die politischen Spannungen in Rabaul erneut mit der
antikolonialen Mataungan-Bewegung, die ihren Höhe-
punkt in der Ermordung des australischen Distriktbe-
amten Jack Emanuel im August 1971 durch Mitglieder
der Tolai erreichte. Heute kann vom Aussterben der
mittlerweile 7.000 Baininger keine Rede mehr sein. Die
Nachttänze und Masken der Chachet, laut Hesse nach
zwei bis drei Generationen Verlust übernommen von
anderen Baininger-Gruppen, finden wieder unbehindert
statt und sind teilweise in die Liturgie integriert. Weitere
Konflikte mit den bevölkerungsreicheren Tolai um die
Verfügbarkeit von Land scheinen allerdings vorprogram-
miert.

Die folgenden nicht ethnologisch orientierten Auf-
zeichnungen Hesses beinhalten die von Gewährsleuten
übernommenen Gestalten der Ursprungs- wie anderer
Sagen, gefolgt von Niederschriften über den Glauben,
das Verhalten und die Lebenszyklen der Baininger wie
auch deren Gesetze und Strafen. Dem schließen sich
Beschreibungen der rituellen Tag- und Nachttänze an,
die auch die Herstellung der verwendeten Masken ein-
schließlich eigener Zeichnungen enthalten. In einem
weiteren Teil setzt sich der Autor kritisch mit frühen
Berichten und Urteilen der katholischen Missionare Carl
Laufer und Alfred Hagen, von dem auch ein Teilabdruck
eines Manuskriptes erfolgt, auseinander. Im letzten Teil
des Buches werden Briefe des Autors der Jahre 1966 bis
1975 in die Heimat wiedergegeben, in denen über die
Organisation und den Verlauf des Alltags berichtet wird.
Sie zeigen nicht nur den enormen persönlichen Einsatz
des Verfassers aber auch der Gemeindemitglieder, in der
jeder alltägliche Gegenstand wie die Materialien zum
Häuserbau über fast 30 Kilometer Dschungelpfade bis
zur Missionsstation zu transportieren waren und selbst
der Straßenbau per Hand in eigener Regie begonnen
wurde, sondern dokumentieren auch das Bemühen um
den Aufbau von Grundschulen und Gesundheitsposten.
Die australische (Kolonial-)Verwaltung war hier weitge-
hend nichtexistent. Den Band beschließt eine Auswahl
von Fotografien dieser Jahre.

Auch wenn die 23-seitige Einführung des Herausge-
bers zu kurz ausfällt und eher mehr (auch anthropolo-

gisch kontextualisierte) Fragen aufwirft statt Antworten
zu geben, stellen die Aufzeichnungen Hesses nicht nur
ein Zeitdokument aus der Spätphase der Kolonialherr-
schaft Papua-Neuguineas dar, sondern bezeugen auch
einen Teil der Missions- und Religionsgeschichte des
Landes. Hesses hier nur partiell abgebildetes 40-jähriges
Engagement für die Menschen, die Gesellschaft und
die katholische Kirche fand auch in Papua-Neuguinea
breite Anerkennung. So wurde dem Erzbischof Anfang
des Jahres gemeinsam mit dem ehemaligen australischen
Labor-Premier Bob Hawke die höchste einheimische
Auszeichnung verliehen. Der mit dem Ehrentitel eines
“Chief” verbundene “Grand Companion of the Order of
the Logohu” (das Landessymbol Paradiesvogel in der
Motu-Sprache) weist ihn als ganz besonderen Freund
des Landes aus. Roland Seib

Heyden, Ulrich van der (Hrsg.): Das neue Lexikon
der Indianer Nordamerikas. Erfurt: Sutton Verlag, 2008.
383 pp. Abb. ISBN 978-3-86680-244-5. Preis: € 19.90

In nunmehr dritter Auflage seit 1992 und unter neu-
em Titel hat der Historiker und Sachbuchautor van der
Heyden sein zweispaltig auf hochwertigem Papier ge-
setztes “Indianerlexikon” vorgelegt. Etwa ein Viertel der
über 2.000 (Klappentext) namentlich nicht gekennzeich-
neten Einträge stammen von sechzehn Koautoren, der
Rest vom Herausgeber selbst. Gleich im ersten Absatz
der Einleitung positioniert der Hrsg. sein Werk als “von
Fachleuten” verfasste Alternative zu Onlinerecherchen
im Internet, wo die Informationen eben “nicht immer
nachprüfbar” seien (5). Als Zielgruppen hat der Band
neben den einschlägigen Indianerfreunden auch Wes-
ternbegeisterte und allgemein Politik- und Geschichts-
interessierte. Er versteht sich als aufklärerisch, wie die
Aufnahme von Stichworten wie “Curare” und “Quipu”
zeigt, in denen dargelegt wird, dass es diese Kulturele-
mente im indigenen Nordamerika gerade nicht gab, es in
der populären Rezeption aber mitunter anders behauptet
wird.

In zahlreichen biografischen Einträgen deckt der
Band zumindest exemplarisch die Entdeckungsreisenden
(auch die russischen), historische Persönlichkeiten der
Indigenen und der Kolonialmächte und sogar wichtige
Schauspieler des Indianerfilmgenres ab. Ebenso finden
zahlreiche Schriftsteller und Maler ihren Platz, die mit
ihren teilweise fiktiven Werken das deutsche Indianer-
bild entscheidend geprägt haben, neben dem notorischen
Karl May auch Armand (F. A. Strubberg), Emil Droon-
berg (E. Muschik), Fritz Steuben (Erhard Wittek) und
andere. Das Werk verrät seine Provenienz mit willkom-
menen Stichworten zu entsprechenden Personen aus den
ehemals sozialistischen Ländern, wie dem Ethnologen-
ehepaar Eva und Julius Lips, dem Museumsgründer
Patty Frank (Ernst Tobis) oder dem polnischen Reise-
schriftsteller Arkady Fiedler. An lebenden Personen sind
vor allem indigene Geistesschaffende und Aktivisten
vertreten, neben gestandenen populären Künstlern wie
Buffy Sainte-Marie, Scott N. Momaday oder Joy Harjo
auch Vetreter der jüngeren Generation ab 1960, u. a.

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-597 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:33:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-597

