Freundschaft in Einsamkeit.
Eine soziologische Grenzbetrachtung

JOHANNES WEISS

»And I must be, as he had been, alone,
»As all must bes, I said within my heart,
>Whether they work together or apart«.

[...]
>Man work togethers, I told him from the heart,
>Whether they work together or apart« [...]«.

(Robert Frost, The Tuft of Flowers)

Nicht nur in den Naturwissenschaften und in der Mathematik, sondern
auch in der Soziologie empfiehlt es sich, gelegentlich statt des massenhaft
auftretenden Normal- oder Durchschnittsfalls einen empirisch unwahr-
scheinlichen, vielleicht auch nur unauffilligen Grenzfall in den Blick zu
nehmen. Im Zuge einer solchen Grenzbetrachtung treten die unterschei-
denden und grundlegenden Merkmale eines Sachzusammenhangs beson-
ders deutlich hervor. Der Gegenstand der nachfolgenden Uberlegungen
und die Art seiner Behandlung sind so zu verstehen.'

1 Das Thema soll dem Anlass und Ort der Verdffentlichung gemil sein, die
Behandlungsart Bernd Giesen, der Grenzen soziologischer Analyse immer
aufs neue ausgemessen und ausgedehnt, gelegentlich auch um der Sache wil-
len bewusst tiberschritten hat.

hitps:/dol.org/10.14361/9783839408292-007 - am 14.02.2028, 19:17:02, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839408292-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

202 | JOHANNES WEISS

Der Gegenstand der Soziologie ist die Gesellschaft oder das Gesellschaft-
liche. Allerdings streitet man seit jeher und immer aufs neue dariiber, was
mit diesen Worten genau gemeint sei, wie man es finden und dingfest ma-
chen konne. Groflere Einigkeit besteht dagegen hinsichtlich dessen, was,
jedenfalls im engeren Sinne und per definitionem, nicht zum Zustindig-
keitsbereich der Soziologie gehort — nicht das >Singuldre<, sondern das
>Allgemeines, nicht die >Ausnahme¢, sondern die sRegel< oder das >Durch-
schnittliche<, nicht das >Einsamsein¢, sondern das >Zusammensein< und so
fort. Allerdings sollten auch diese ausgegrenzten Phinomene von der So-
ziologie ernst- und in den Blick genommen werden, weil sie die Ordnung
und den Gang der gesellschaftlichen Dinge infrage zu stellen oder zu ge-
fahrden vermogen — und eben deshalb zu deren immer neuer Legitimie-
rung und Stabilisierung gebraucht werden.

Ungeachtet dieses breiten soziologischen Konsenses ist natiirlich nicht
immer klar, was diesseits und was jenseits der Grenzen der Gesellschaft
und damit auch der Soziologie liegt. Das lédsst sich gut am Phéanomen der
>Freundschaft< erkennen. Es gilt in der Soziologie gemeinhin durchaus als
ein soziales Phdnomen, und als solches wird es in seinen vielféltigen ge-
sellschaftlichen Beziigen und Funktionen auch in mancherlei Analysen
thematisiert. Zugleich aber gibt es noch immer einen auffilligen Mangel
an soziologischen Untersuchungen, die sich der >Freundschaft< im engeren
Sinne und als einem sozialen Tatbestand ganz eigener Art, also nicht in ih-
ren gesamtgesellschaftlichen Bedingungs- und Nutzungszusammenhingen
(vgl. Krug 2006), widmen. Gemeint ist die Art von Freundschaft, bei der
nicht gilt, was aus soziologischer Sicht bei Gruppen und Institutionen ge-
nerell unterstellt zu werden pflegt: dass es auf soziale Positionen, Rollen
und Beziehungen als solche ankomme, nicht auf diese oder jene einzigar-
tigen Menschen, die sie ausfiillen und realisieren.

Demnach wire es der fiir Freundschaften dieses Typs konstitutive An-
spruch auf Nichtaustauschbarkeit und Unvertretbarkeit der befreundeten
Menschen und der damit einhergehenden Singularitit ihres Verhiltnisses,
der die Schwierigkeiten seiner Soziologisierung und damit auch die Zu-
riickhaltung der Soziologen erkldrte. Natiirlich konnte man auch diesem
Anspruch so beizukommen versuchen, dass man ihn zu einer kommunika-
tiv erzeugten Fiktion erklirte, die zwar fiir die Beteiligten ganz unver-
zichtbar, fiir die Soziologie jedoch eben dies — eine Fiktion — sei. Aber
konnte man dann Freundschaften in ihrer konkreten Wirklichkeit und

hitps:/dol.org/10.14361/9783839408292-007 - am 14.02.2028, 19:17:02, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839408292-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FREUNDSCHAFT IN EINSAMKEIT | 203

Wirksamkeit gerecht werden — so gar, dass man den Befreundeten etwas
Neues und Erhellendes dariiber zu sagen hitte?

Eine andere, mit jener ersten eng verbundene Eigenart ist geeignet, diese
Reserve der Soziologie zu verstirken. Solche Freundschaften bedeuten,
dass Menschen sich (je fiir sich und in einer besonderen Beziehung) aus
allen weiteren sozialen Beziigen und Bindungen ausschlieBen, sich mit
Willen und Bewusstsein in Gemeinsamkeit vereinsamen.

>Freundschaft<, so verstanden und praktiziert, ist also eine sehr beson-
dere Form von sozialer Selbst-Exklusion’. Dies ist nicht mit dem — natiir-
lich zutreffenden — Hinweis angemessen zu erfassen und abzutun, dass der
meist absichtsvolle Riickzug und die Selbst-AbschlieBung ein ganz gene-
relles und konstitutives Merkmal von >Freundschaft« sei. Das Bediirfnis
nach AusschlieBung und AusschlieBllichkeit erfahrt hier jedenfalls eine
wesentliche, qualitative Steigerung, indem es sich mit dem Streben nach
Einsamkeit verbindet, dessen dezidiert asozialer, wenn nicht offensiv anti-
sozialer Charakter ganz unbezweifelbar zu sein scheint. Wenn die Sozio-
logie aus den genannten Griinden schon mit der >Freundschaft< iiberhaupt
ihre Probleme hat, wird sie sich bei einer mit Vereinsamung einhergehen-
den >Freundschaft« erst recht zuriickhalten. Ihre Neigung, Einsamkeit nur
als einen sozialen (und deshalb auch psychischen) Mangelzustand zu be-
trachten, ist iiberstark und in den einschligigen Untersuchungen ganz do-
minant. Sie muss deshalb auf eine in diesem Sinne radikalisierte Auspri-
gung von >Freundschaft« durchschlagen — wenn sie nicht als eine schlichte
Unmoglichkeit gesehen wird, ein in sich widerspriichliches, kaum vor-
stellbares und jedenfalls nicht existenzfahiges Gebilde.

Wenn man nicht so weit gehen will, mag man die hier ins Auge gefass-
ten Gegebenheit doch als den extremsten Gegensatz zum Ideal einer alle
Menschen als Menschen einschlieBenden >Freundschaft<, einer universel-
len Philanthropie, betrachten und bewerten. Auch das wire aber vorschnell
geurteilt. Die nachfolgenden Uberlegungen sind von der Vorstellung gelei-
tet, dass wir es hier viel eher nimlich mit einem der Fille zu tun haben, bei
dem die Extreme sich beriihren.

2 Dies ist ein gesellschaftliches Phinomen von groler Bedeutung und Aktuali-
tit, das sich aber — wegen der angedeuteten professionellen Voreingenom-
menheit — der Wahrnehmung der meisten Soziologen vollig entzieht. Siehe
dazu meine Ausfiithrungen in Weif3 (2006).

hitps:/dol.org/10.14361/9783839408292-007 - am 14.02.2028, 19:17:02, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839408292-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

204 | JOHANNES WEISS

1v.

Wenn das gemeinte Phidnomen, >Freundschaft in Einsamkeit¢, also der
Aufmerksamkeit und dem Interesse der Soziologie — und wohl auch der
Psychologie oder Philosophie — entgangen ist, dann kann das doch unmég-
lich fiir die Dichtung gelten. Die Einsamkeit ist der Dichtkunst nicht nur
als »poetogene Situation«, und zwar »par excellence« (Assmann/Assmann
2000: 13), notwendig, sondern auch als Thema vertraut und lieb. Und grof3
wire der Ertrag, wenn man es unternihme zusammenzusuchen, wo und
wie sie bedichtet und besungen worden ist.” Nur drei Beispiele aus sehr
unterschiedlichen Kontexten seien genannt: Henry Purcells Loblied >O so-
litude< (»O solitude, my sweetest choice / O how I solitude adore«), ~Ma
solitude< von Georges Moustaki (»Elle sera & mon dernier jour / Ma derni-
ére compagne / Non, je ne suis jamais seul / Avec ma solitude«) und
schlieBlich Rilkes >Der Einsame« (2. Strophe):

»In mein Gesicht reicht eine Welt herein,
die vielleicht unbewohnt ist wie ein Mond,
sie aber lassen kein Gefiihl allein,

und alle ihre Worte sind bewohnt.

Wie die >Einsamkeit< ist auch die >Freundschaft< eine Hauptbedingung
und, gewiss auch deshalb, ein wesentlicher Gegenstand des Dichtens, und
so kann man erwarten, dass das auch fiir ihr Zusammenspiel, obzwar nicht
im selben Mafe, gilt.

V.

Allen, die es auch nur in die Nihe der klassischen deutschen Poesie ge-
fiihrt hat, ist zumindest ein Dichtwerk bekannt, das von der Sache spricht —
und dies in einer Weise, die es zum einschlidgigen locus classicus macht.
Tatsdchlich kam es mir sogleich in den Sinn, nachdem ich auf das Thema
gestolen war. Es ist Goethes >An den Mond« (2. Fassung), das so anhebt:

»Fiillest wieder Busch und Tal

3 Die von Aleida und Jan Assmann (2000) herausgegebene, einer »verglei-
chend-anthropologischen« Perspektive verpflichtete und nicht auf die poeti-
sche Literatur beschrinkte Sammlung von Abhandlungen bietet sehr viel
Stoff und intellektuelle Anregung fiir ein solches Unterfangen — und zwar
auch hinsichtlich seiner soziologischen Relevanz und Ergiebigkeit. Auch die
>Einsamkeit in Gemeinschaft< kommt hier, insbesondere in Gestalt der friih-
christlichen Eremiten, in den Blick.

hitps:/dol.org/10.14361/9783839408292-007 - am 14.02.2028, 19:17:02, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839408292-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FREUNDSCHAFT IN EINSAMKEIT | 205

Still mit Nebelglanz,
Losest endlich auch einmal
Meine Seele ganz«.

Es endet mit diesen beiden Strophen:

»Selig, wer sich von der Welt
Ohne Hass verschlief3t,

Einen Freund am Busen halt
Und mit dem genieft,

Was von Menschen nicht gewusst
QOder nicht bedacht,

Durch das Labyrinth der Brust
Wandelt in der Nacht«.

Nachdem diese Zeilen sich einmal im Kopf festgesetzt hatten und nicht
wieder herauswollten, schien es das Beste, sie zum Leitfaden der soziolo-
gischen resp. sozio-philosophischen Erwédgungen zu nehmen. Warum soll-
te nicht auch hier, oder gerade hier, ein Poet den Sinn der Sache tiefer ver-
standen und genauer erfasst haben als ein »Menschenwissenschaftler«
(Elias), jedenfalls fiirs Erste? Und warum sollte das nicht a fortiori bei
Goethe anzunehmen sein, der lange vor jeder Soziologie tiefe Einsichten
in die >condition moderne< gewonnen hatte (und deshalb auf Marx ebenso
wie auf Weber und Simmel so stark hatte wirken konnen)?

Schon Tenbruck (1964: 433) hatte seinen Rekurs auf die Geistes-, d.h.
Literaturgeschichte, damit gerechtfertigt, dass eine »ernsthafte Theorie der
personlichen Beziehungen« noch nicht einmal »tentativ« zu entwerfen sei,
»wenn man sich allein an das mit den Methoden der modernen Soziologie
erhobene Material halten wollte«. Ich habe den Eindruck, dass sich die so-
ziologische Datenlage mittlerweile nicht wesentlich verbessert hat, am al-
lerwenigsten hinsichtlich meiner speziellen Fragestellung.

VI.

Es erschien geboten, vorweg wenigstens einen Eindruck von dem zu ge-
winnen, was die Literaturwissenschaft, also die Germanistik, zu diesem
Gedicht zu sagen hitte. Thre Aufgabe liegt ja gewiss (auch) darin, eine
Briicke zwischen der Dichtung und den anderen, poesieferneren, Human-
oder Geisteswissenschaften zu schlagen.

Der — vorlédufige — Ertrag dieser Bemithungen war allerdings beschei-
den: Dies sei die zweite, in der Mitte um drei Strophen erweiterte, ansons-
ten nur leicht verinderte Fassung des Gedichts. Die beiden letzten Stro-

hitps:/dol.org/10.14361/9783839408292-007 - am 14.02.2028, 19:17:02, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839408292-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

206 | JOHANNES WEISS

phen seien unverindert geblieben bis auf den Umstand, dass an der betref-
fenden Stelle statt von einem »Freund« von einem »Mann« gesprochen
werde (was darauf schlieBen lasse, dass die Worte urspriinglich einer Frau
— Frau von Stein? — in den Mund gelegt waren). Sodann wird auf die auf-
fillig starke und tatsidchlich sehr bedenkenswerte Selbstrezeption dieses
Gedichts durch Goethe verwiesen4, auflerdem auf die beachtlich frithe und
deutliche innerpoetische resp. innerkiinstlerische (musikalische) Rezeption
und Anverwandlung: mehrere Vertonungen, darunter zwei von Franz
Schubert; Marianne von Willmers Brief vom 2.1.1828; Joseph von Ei-
chendorffs >Schweigt der Menschen laute Lust im Taugenichts< (1826);
Ludwig Tiecks Novelle >Der Mondsiichtige< (1831).

Was schlielich die uns vornehmlich interessierenden beiden letzten
Strophen angeht (»Und die beiden letzten Strophen?«, fragt sich der Au-
tor), hei3it es: Es gehe nicht um ein »Aufgehen im Ganzen« (wie in der 1.
Strophe), sondern um eine Abkehr, nicht zwar von der »Natur«, sondern
von der »Welt«. Und »Welt« bedeute dabei nicht bloB »Gesellschaft,
sondern »die Totalitidt der Empirie« (Arntzen 1996).

Das sind spirliche Auskiinfte und viel weniger, als man erwarten soll-
te. Und dieses Wenige lésst sich nicht ohne weiteres mit dem verbinden,
was Sigmund Freud in seiner Ansprache zur Verleihung des Goethe-
Preises 1930 (verlesen von Anna Freud) zur — alles entscheidenden — letz-
ten Strophe sagt, wenn er bemerkt, dass darin, »in stimmungsvollen Wor-
ten«, »der Inhalt des Traumlebens« ausgesprochen werde (Freud 1963:
438).

Die beiden Deutungen treffen sich — immerhin — in ihrer Unbestimmt-
heit, ihrem nur andeutenden Charakter. Es mag sein, dass sie genau des-
halb der Sache angemessen sind. Denn offensichtlich weigert sich auch der
Dichter, klar und genau zu sagen, was die Freunde in ihrer gewollten
Weltabgeschiedenheit »genieflen« und was daran so genussvoll ist. Es ist,
so heifit es, von der Art, dass »Menschen« (also Menschen ganz allgemein,
nicht nur die Menschen »da draufen«) es entweder nicht wissen oder,
wenn sie es wissen (konnen), jedenfalls nicht bedenken. Und in dreifacher,
sich steigernder Wendung wird gesagt, dass diese »es« schwer zu fassen,
also gedanklich zu identifizieren, dingfest zu machen sei: Es »wandelt«
(irrt umher) ohne Weg und Ziel (»im Labyrinth«), und dies im Dunkel der
Nacht.

4 1. Fassung; »Herbstgefiihl<; >Jdgers Abendlied<; spiter: >Vollmondnacht« in
>West-Ostlicher Diwan<; >Um Mitternacht<; >Ddmmrung senkte sich von
obenc< in den »>Chinesisch-Deutschen Jahres- und Tageszeiten<; schlieBlich:
>Dem aufgehenden Vollmondex.

hitps:/dol.org/10.14361/9783839408292-007 - am 14.02.2028, 19:17:02, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839408292-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FREUNDSCHAFT IN EINSAMKEIT | 207

VII.

Was ist hier gemeint? Was ist der >Inhalt< einer solchen Bewusstseinslage
oder Gestimmtheit, wenn die Freudsche Auskunft, es sei »der Inhalt des
Traumlebens«, nicht befriedigen will? Klar ist, wovon sich dieser Seelen-
zustand absetzt: nicht von diesen oder jenen besonderen sozialen Beziigen
und Institutionen, sondern von jedem gesellschaftlich vorgegebenen uns
symbolisch geordneten »universe of discourse« iiberhaupt, also auch von
dem Welthorizont, den eine/die »Gesellschaft« mit ihren letzten, grundle-
genden Reduktionen von Komplexitit stiftet und absichert.

Es handelt sich hier nicht um den Riickzug aus einer unertriglich ge-
wordenen Wirklichkeit, schon gar nicht um die Flucht in die Verriicktheit,
die geistige Verwirrung — etwa in dem Sinne, in dem Nietzsche sich eine
Zukunft vorstellte, in der denkende Menschen freiwillig ins Irrenhaus ge-
hen wiirden, oder in dem man dem »armen Holderlin« eine mindestens
halbbewusste Flucht in den — woméglich »der Welt« sogar vorgespielten —
Wahnsinn zugetraut und angedichtet hat. Gemeint ist vielmehr der Uber-
gang in eine Art von Welterfahrung, die sich mit groer Gelassenheit, ganz
ohne Verzweiflung und »Hass« gegeniiber den Realititen der sozialen Le-
benswelt, vollzieht — dies allerdings in der Gewissheit, einer tieferen
Wahrheit zu begegnen.

Der zitierte Kommentator trifft also insofern etwas Richtiges und Be-
denkenswertes, als er bemerkt, es gehe um ein aggressionsloses Hinter-
sichlassen von »Gesellschaft« iiberhaupt, und zwar ohne dass an deren Stel-
le die eine, umfassende und wahre >Natur< trete — etwa in dem Sinne, in
dem Nietzsches Zarathustra die »Erde«, das kosmische Geschehen, als ei-
ne »ewige Wiederkehr des Gleichen«, gegen die Menschen-Geschichte
(und die »Gesellschaft« sowieso) setzt.

VIII.

Und dies ist auch in meinen Augen die Einsicht, die iiber dieses besondere
Gedicht, tiber die Goethesche »>Weltanschauung< und eine poetische resp.
dsthetische Weltdeutung iiberhaupt hinaus und, nicht zwar geradewegs in
die Soziologie, wohl aber in Uberlegungen von einiger soziologischer Re-
levanz und Ergiebigkeit fiihrt. Sie betrifft die Tatsache einer Wirklichkeit,
welche durch die eingespielten Sprachspiele und gesellschaftlichen Kon-
ventionen oder Konstruktionen normalerweise — und auch notwendiger-
weise — ausgeblendet oder neutralisiert wird, diese aber doch immer — je-
denfalls nicht erst unter den Bedingungen der modernen, >entzauberten<
Kultur — wie ein (oder: als ihr) Schatten begleitet und, dann und wann,
durchbricht und prinzipiell, d.h. von Grund auf, in Frage stellt. Das ge-
schieht insbesondere, obzwar keineswegs ausschlieBlich, in der lyrischen

hitps:/dol.org/10.14361/9783839408292-007 - am 14.02.2028, 19:17:02, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839408292-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

208 | JOHANNES WEISS

Dichtung, die ja, nach meinem Verstdndnis, wesentlich aus dem Ungenii-
gen liber das in Worten Sagbare (bzw. liber die Befangenheit in gegebenen
Sprachwelten) hervorgeht und eben deshalb aus ihrer Einsamkeit nicht he-
rauskommt.

Diese Einsamkeit ist nicht diese oder jene, sondern eben die, die fiir
uns Menschen und unser Welt- und Selbstverhiltnis konstitutiv ist und die
sich deshalb denkenden Menschen zwar nicht unabléssig, aber doch immer
aufs Neue aufdringt.

1X.

Was aber hat es in diesem Zusammenhang mit der >Freundschaft< auf sich
und worin liegt insofern die Bedeutung des Ganzen fiir eine soziologische
Betrachtung? Endet das Vorgetragene nicht, philosophisch gesehen, bei
einer Vorstellung von Einsamkeit, die denknotwendig mit radikaler >Ver-
einzelung« einhergeht?

An dieser Stelle ist Friedrich Tenbrucks (1964) Essay ins Spiel zu
bringen. Seine zentrale, von dem Germanisten W. Rasch inspirierte These
lautet, dass sich die Bliite des Freundschaftswesens in der zweiten Hailfte
des 18. und zu Beginn des 19. Jahrhunderts aus dem Zerfall traditionaler
Gemeinschaftsformen und Bindungen erkldre. Es handelt sich also, sehr
kurz gesagt, um eine Kompensations- oder Liickenbiilertheorie: Freund-
schaft springt da ein, wo sonst nur noch die vollige Gemeinschafts- und
Bindungslosigkeit bliebe.

Man konnte denken, dass auch die von mir in den Blick genommene
Form der Freundschaft, die mit einer gesteigerten Einsamkeitserfahrung
einhergeht, sich gut in diesen Bahnen interpretieren liefe: als extreme
Ausprigung, die extremen Bedingungen entspricht.

Dies aber erscheint nach den bisherigen Erwégungen ganz falsch: Die
gemeinte Art der Freundschaft kompensiert keine Verlust- und Exklusion-
serfahrungen, sondern vertieft, unterstiitzt und erhilt sie. Ihre besondere
Exklusivitit und ihre besondere (seelische und korperliche) Intimitit sowie
ihre weitgehende Sprachlosigkeit entsprechen genau der beschriebenen Er-
fahrung oder Stimmung. Sie ist die zugleich hochst intensive und (im
Ausdruck) hochst reduzierte Form von Sozialitidt und Kommunikation, die
einer solchen Erfahrung/Gestimmtheit allein geméf ist. Sie hebt die Ein-
samkeit und auch die radikale Vereinzelung nicht auf, mildert sie nicht
einmal, sondern bestitigt und bekriftigt sie als eine geteilte und verbin-
dende Gegebenheit.5 In ihr verkniipft sich ein quantitatives Minimum mit

5 »Und solchermaBlen zu Zwein ist man wahrlich einsamer als zu Einem«
(Nietzsche 1980b: 198). Das ist zwar in einem etwas anderen Zusammen-
hang gesagt, stimmt aber auch in diesem.

hitps:/dol.org/10.14361/9783839408292-007 - am 14.02.2028, 19:17:02, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839408292-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FREUNDSCHAFT IN EINSAMKEIT | 209

einem qualitativen Maximum von Sozialitdt (als Kommunikabilitit), und
darin griindet die Stirke und die Unfassbarkeit der gemeinsamen Welter-
fahrung zugleich: »Gute Freunde geben einander hier und da ein dunkles
Wort als Zeichen des Einverstindnisses, welches fiir jeden Dritten ein Rét-
sel sein soll« (Nietzsche 1980a: 583). Auch das findet sich bei Friedrich
Nietzsche und trifft (doch) die gemeinte Sache ebenso wie das, was er Za-
rathustra fragen ldsst: »Bist du reine Luft und Einsamkeit und Brot und
Arznei deinem Freunde?« (1980b: 72)

X.

Nietzsche war nicht nur ein exzeptioneller Denker, er war auch, sehr be-
wusst, ein Denker der Exzeptionalitit. Deshalb ist es kein Zufall, dass er
einen Sinn und auch passende Worte fiir >Freundschaft< in diesem exzepti-
onellen Sinne hatte. Das letzte Wort in der Sache gebiihrt aber einem So-
ziologen, einem sehr gemiBigt erscheinenden zumal: Georg Simmel.
>Freundschaft<, wie sie hier verstanden wurde, ist eine aulergewohnliche
Form von Sozialitdt. Sie ist aber diejenige >Ausnahmex, von der aus man
auch die >Regel< besser versteht, welche Simmel in seinem berithmten
>Exkurs< als zweites »soziales Apriori« formuliert hat: »Die Art (des) Ver-
gesellschaftet-Seins ist bestimmt oder mitbestimmt durch die Art (des)
Nicht-Vergesellschaftet-Seins« (1983: 26).° In einer solchen >Freund-
schaft« namlich kommt beides zusammen, indem es einander bedingt: das
stirkste, ganz unerschiitterliche Gefiihl der Zusammengehorigkeit und
Gleichgestimmtheit mit dem klarsten Bewusstsein der Vereinzelung. In
ihr, so kann man wohl sagen, lebt dieses Apriori in seiner reinsten Form.

XI.

Gerade wenn das Zusammenspiel von Einsamkeit und Gemeinsamkeit, so-
ziologisch betrachtet, ein Grenz-Fall, seine Betrachtung also eine Grenz-
Betrachtung ist, dann sollte sich daraus etwas von sehr allgemeiner und
grundlegender Bedeutung ablesen lassen. Was das sein konnte, wurde
schon angedeutet. Es wire eine keineswegs ganz neue, aber doch zu wenig

6 Ganz dhnlich, aber ganz unabhingig von Simmel, hat Ludwig Landgrebe
diesen Grund-Satz ausgedriickt: »Die Individuation im Sinne (der) absoluten
Vereinzelung stammt nicht aus der Gesellschaft, sondern ist die Vorausset-
zung dafiir, dass es Gesellschaft gibt, die in Interaktion steht« (1975: 40).

hitps:/dol.org/10.14361/9783839408292-007 - am 14.02.2028, 19:17:02, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839408292-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

210 | JOHANNES WEISS

beachtete Einsicht. Sie hat zwei Seiten, die dialektisch miteinander ver-
kniipft sind, aber nicht synthetisiert werden konnen.

Die Einsicht besagt zunichst, dass das Gesellschaftliche auch da, wo
wir uns seinem Zugriff, seinen Festlegungen und Einschrinkungen am
meisten entzogen haben, doch sehr gegenwirtig bleibt, und dies nicht nur
als das Negierte oder Geflohene und auch nicht nur deshalb, weil es die
Bedingungen und Mittel eines solchen Entzugs vorgibt. Noch wichtiger
und wirksamer ist vielmehr, dass, jedenfalls beim hier beschriebenen Phi-
nomen, das Bewusstsein der radikalsten Vereinzelung sich mit einer be-
sonders starken Erfahrung der Gemeinschaftlichkeit verbindet.

Die Kehrseite dieser Einsicht lautet, dass noch so umfassende und tief
reichende Erscheinungs- und Wirkungsformen des Gesellschaftlichen vom
Bewusstsein ihrer Grenzen — und das heif3t: ihres >Wesens< — nicht nur un-
tergriindig oder irgendwie begleitet werden, sondern dieses Bewusstsein
von sich her herausfordern und aufdringen, nicht permanent zwar, wohl
aber immer aufs neue.

Das besonders Instruktive der >Freundschaft in Einsamkeit< liegt, so
betrachtet, eben darin, dass hier das gegenldufige Zusammenspiel von
Vereinzelung und Vergemeinschaftung nach beiden Seiten hin zutage tritt.

XI1.

Dies sind vorliufige, erprobende Uberlegungen, die, in dieser doppelten
Hinsicht, einer differenzierten Ausfiihrung und Vertiefung sehr bediirften.
Die Dimension der >Freundschaft< in diesem engeren Verstande ist der
Aufmerksamkeit der Soziologie weitgehend, aber doch nicht vollig ent-
gangen. Anders steht es mit der Einsamkeit. Aber auch hier gibt es An-
satzpunkte fiir vertiefende Untersuchungen in der soziologischen Denktra-
dition, vor allem bei Georg Simmel. Und Simmel hat, durchaus von der
Mitte seines Denkens her, also nicht in einer beildufigen, wenn nicht sogar
auf groben Missdeutungen beruhenden Weise, einen Philosophen inspi-
riert, der wegen seiner vermeintlichen Fixierung auf die elementare Ein-
samkeit menschlichen Daseins seit jeher — und fiir viele bedeutende Fach-
vertreter (wie Pierre Bourdieu) bis heute — als der eigentliche Anti-
Soziologe gilt: Martin Heidegger.

Unabweisbar ist die Erfahrung der elementaren »Einzelnheit« und
»Vereinsamung« des menschlichen Daseins im »Vorlaufen« zum je eige-
nen, unvertretbaren Tod. Dies, und nicht eine vermeintliche Todesbeses-
senheit des Philosophen, erklédrt die besondere Bedeutung des Themas in

hitps:/dol.org/10.14361/9783839408292-007 - am 14.02.2028, 19:17:02, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839408292-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FREUNDSCHAFT IN EINSAMKEIT | 211

der Heideggerschen Daseinsanalytik7 — und gerade hier ist der Einfluss
Simmels offenkundig. Im Kapitel >Tod und Unsterblichkeit< seines letzten,
ihm selbst gewiss wichtigsten, Buches spricht er von der »Formung des
Lebens in seinem ganzen Verlaufe durch den Tod« (1999: 307; Simmels
Hervorhebung), und er bemerkt dazu, dass viele »Naturvolker« das Leben
»noch nicht tief oder [...] nicht individuell genug gefasst (hitten), um den
Tod in seine Einheit einzubeziehen«. Der Tod sei ndmlich fiir ein Wesen
»sozusagen umso griindlicher, je individueller es [sei]«. Dies gilt Simmel
sogar als »die eigentliche Definition der Individualitit«: »Nur die Indivi-
dualitit kann wirklich sterben« (ebd., 330).

X111,

Von diesen Einsichten fiihrt eine direkte Linie zu Heideggers Analysen
(vgl. Schmitz 1991). Und in ihrem Lichte versteht man gut, warum die So-
ziologie, die Simmel in seinen spiten Jahren wegen der Vordringlichkeit
der Sache zuriickgestellt hatte, sich um ihrer — der Soziologie — Selbster-
haltung willen vorzugsweise mit der gesellschaftlichen Bewiltigung oder
Neutralisierung des Todes beschiftigt.

Und doch ist mit der Simmel’schen und Heidegger’schen Art seiner
Thematisierung die Gemeinschaftlichkeit des Menschen nicht aus dem
Blick geriickt. Die elementare Einsamkeit des >Daseins< begriindet zu-
gleich eine Weise des >Mitdaseins«, der »des Anteilnehmens an dem
Schicksal anderer Menschen« (Kant), die eben deshalb so stark ist, weil
bei ihr die »Jemeinigkeit< des Existierens nicht aufgehoben, sondern vor-
ausgesetzt und bekriftigt wird.

Man konnte versucht sein, hier eine sehr wohlwollende und interessier-
te, wenn nicht apologetische (Um-)Deutung der Daseinsanalytik am Wer-
ke zu sehen, doch entspricht das Gesagte ganz eindeutig Heideggers eige-
ner Sicht der Dinge. Entgegen einer verbreiteten und unablidssig wieder-
holten Meinung thematisiert die Daseinsanalytik das >Mitsein< nicht nur in
seinen >uneigentlichen<, an das >Man« verfallenen Erscheinungsformen.
Und diese werden auch nicht, wie Bourdieu (1988) behauptet, der Sozio-
logie zugewiesen, um diese Wissenschaft selbst als Funktion derselben
Uneigentlichkeit auszuweisen und abzutun.

Im Fiinften Kapitel von >Sein und Zeit< (§34) handelt Heidegger da-
von, wie »die Stimme eines Freundes« in die existenziale Einsamkeit des
>Daseins< hineinklingt und gehort wird. Er spricht vom »Aufeinander-
horen, in dem sich das Mitsein ausbildet«, und davon, dass wir dabei »im

7 Auch Bernd Giesen bezieht sich gelegentlich auf dieses Kernstiick der Da-
seinsanalytik, obzwar nicht in der hier gemeinten Hinsicht (vgl. Giesen
2004: 14, 158).

hitps:/dol.org/10.14361/9783839408292-007 - am 14.02.2028, 19:17:02, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839408292-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

212 | JOHANNES WEISS

Vorhinein schon mit den Anderen bei dem Seienden sind, woriiber die Re-
de ist« (SuZ: 163f.). SchlieBllich bemerkt er, dass das Schweigen kein defi-
zitdrer Zustand ist, dass ihm vielmehr das »echte Hérenkonnen und durch-
sichtige Miteinandersein entstammt« (ebd., 165).

Es folgen Analysen zur Alltdglichkeit des Daseins, in dessen »Gerede«
sich die »alltidgliche Ausgelegtheit« einer Welt reproduziert, und zwar bis
in die »Moglichkeiten des Gestimmt-seins« hinein. (ebd., 167ff.). Heideg-
ger betont hier wie auch sonst, dass diese Form der Verfallenheit nicht in
einer »herabziehenden« Absicht in den Blick genommen werde, sondern
allein deshalb, weil sich in dieser »alltdglichsten und hartnickigsten >Rea-
litdt««, und nur in ihr, die »existenziale Struktur des Daseins« aufdecken
lasse (ebd., 170).

XIV.

Wozu sind Gedankenginge der hier vorgetragenen Art gut? Man mag in
ihnen, jedenfalls in ihrem materialen Teil, eine interessante und auch
wiinschbare Erweiterung des Beobachtungsfeldes der Soziologie sehen,
und zwar auch dann, wenn den behandelten Phinomenen weiterhin eine
nur marginale, also grenzwertige Bedeutung zuerkannt wird. Das wire
immerhin etwas, aber doch weniger, als mit den Uberlegungen ausdriick-
lich intendiert war: ein addquateres, griindlicheres Verstidndnis dessen, was
es mit der Gesellschaftlichkeit tiberhaupt auf sich hat — auch, aber keines-
wegs nur, unter den Bedingungen ihrer »Entdinglichung« in der (Post-)
Moderne, der Bernhard Giesen (1991) eine grofe Studie gewidmet hat.

Den allem zugrunde liegenden Kern- und Leitgedanken hat, wie be-
merkt, schon Georg Simmel verstanden, als »soziales Apriori« formuliert
und der Soziologie als ein solches zu beachten aufgegeben. Er besagt, dass
die Soziologie ihren Gegenstand nur dann angemessen begreift, wenn sie
ihn, und zwar durchgehend, als dasjenige gegenldufiges Zusammenspiel
von Vergesellschaftet- und Nicht-Vergesellschaftet-Sein in den Blick
nimmt, das Kant »ungesellige Geselligkeit« genannt hatte. Das in den vor-
liegenden Erorterungen thematisierte soziale Phianomen ist lehrreich, weil
es zu einer solchen Sicht der Dinge notigt.

Literatur

Arntzen, Helmut (1996). »An den Mond«. In: Otto, Regine/Witte, Bernd (Hg.):
Goethe Handbuch. Bd. 1: Gedichte. Stuttgart: Metzler. S. 180-187.

Assmann, Aleida/Assmann, Jan (Hg.) (2000). Einsamkeit. Miinchen: Fink.

Bernsdorf, Wilhelm (1969). »Freundschaft«. In: Ders. (Hg.). Worterbuch der So-
ziologie. Stuttgart: Enke.

hitps:/dol.org/10.14361/9783839408292-007 - am 14.02.2028, 19:17:02, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839408292-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FREUNDSCHAFT IN EINSAMKEIT | 213

Bourdieu, Pierre (1988). Die politische Ontologie Martin Heideggers. Frank-
furt/Main: Suhrkamp.

Commengé, Beatrice (2007). »Rainer Maria Rilke. Devenir solitude«. In: La so-
litude. Mal de vivre ou quéte de soi. Magazin Literaire. Hors-Série (12). S.
66-68.

France-Lanord, Hadrien (2007). »Martin Heidegger. L’age de solitude«. In: La
solitude. Mal de vivre ou quéte de soi. Magazin Literaire. Hors-Série (12). S.
70-73.

Freud, Sigmund (1963). Das Unbewufte. Schriften zur Psychoanalyse. Frank-
furt/Main: Fischer.

Giesen, Bernhard (1991). Die Entdinglichung des Sozialen. Eine evolutionstheo-
retische Perspektive auf die Postmoderne. Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Giesen, Bernhard (2004). Triumph and Trauma. Boulder: Paradigm.

Heidegger, Martin (2004). Die Grundbegriffe der Metaphysik. Welt — Endlich-
keit — Einsamkeit. Frankfurt/Main: Klostermann.

Heidegger, Martin (1963). Sein und Zeit. Tiibingen: Niemeyer.

Hermand, Jost (2006). Freundschaft. Zur Geschichte einer sozialen Bindung.
Koln: Bohlau.

Krug, Joachim Siegbert/Kuhl, Ulrich (2006). Macht, Leistung, Freundschaft.
Motive als Erfolgsfaktoren in Wirtschaft, Politik und Spitzensport. Stuttgart:
Kohlhammer.

Laurent, Alain (2007): »Friedrich Nietzsche. Le individualisme pardoxale d’un
solitaire«. In: La solitude. Mal de vivre ou quéte de soi. Magazin Literaire.
Hors-Série (12). S.63-66.

Nietzsche, Friedrich (1980a). Menschliches-Allzumenschliches II. Der Wanderer
und sein Schatten. Kritische Studienausgabe. Bd. 2. Miinchen: DTV.

Nietzsche, Friedrich (1980b). Also sprach Zarathustra. Ein Buch fiir Alle und
Keinen. Kritische Studienausgabe. Bd. 4. Miinchen: DTV.

Rasch, Wolfdietrich (1936). Freundschaftskult und Freundschaftsdichtung im
deutschen Schrifttum des 18. Jahrhunderts vom Ausgang des Barock bis zu
Klopstock. Halle: Niemeyer.

Schmitz, Hermann (1991). »Vorrede«. In: Groheim, Michael: Von Georg Sim-
mel zu Martin Heidegger. Philosophie zwischen Leben und Existenz. Bonn:
Bouvier. o0.S.

Simmel, Georg (1983). Soziologie. Untersuchungen iiber die Formen der Verge-
sellschaftung. Berlin: Duncker & Humblot.

Simmel, Georg (1999). Lebensanschauung. Vier metaphysische Kapitel. Georg
Simmel Gesamtausgabe. Bd. 16. Frankfurt/Main: Suhrkamp. S. 212-345.
Tenbruck Friedrich H. (1964). »Ein Beitrag zu einer Soziologie der personlichen
Beziehungen«. In: Kolner Zeitschrift fiir Soziologie und Sozialpsychologie.

16.Jg. S. 431- 456.

WeiB, Johannes (2006). »Uber Selbstexklusion und Verstindigungsverweige-

rung«. In: Annali di Sociologia/Soziologisches Jahrbuch. 16. Jg. S. 239-252.

hitps:/dol.org/10.14361/9783839408292-007 - am 14.02.2028, 19:17:02, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839408292-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

hitps:/dol.org/10.14361/9783839408292-007 - am 14.02.2028, 19:17:02, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839408292-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

