Kulturelle und religiose Zwischenraume
Warum wir auch ein intrareligioses Lernen an Schulen
brauchen

Britta Konz

1 Schulische Bildung in der Migrationsgesellschaft

Schulische Bildung muss heute zwangsliufig im Kontext kultureller und religio-
ser Pluralitit gedacht werden (Rosenberg & Geimer 2014). Infolge von Globalisie-
rung und Migration' ist der grofite Teil der Menschheit, mit Mary Louise Pratt
gesprochen, »in Kontaktzonen ansissig«, wo Menschen mit unterschiedlichen kul-
turellen und religiosen Verortungen zusammengefunden haben oder zusammen-
treffen, sich gegenseitig bereichern, sich auseinandersetzen oder sogar gewaltsam
in Konflikt sind (Pratt 2008). In diesen »Zwischenriumen« begegnen sich Kultu-
ren, werden Gemeinsamkeiten und Differenzen ausgehandelt und es kommt »zu
Verschmelzungen, Uberlagerungen, Festschreibungen - in jedem Fall zu Verinde-
rungen und zur Entstehung von Neuemc« (Jahnel 2019). »Kontaktzonen« sind dem-
entsprechend keine herrschaftsfreien Riume. Sie sind vielmehr durch Macht- und
Hierarchieverhiltnisse gekennzeichnet, bei denen soziale Strukturkategorien als
»gesellschaftliche Platzanweiser« dienen (Walgenbach 2012, 23). In der globalisier-
ten Welt kursiert die Angst vor dem Verlust von (nationaler) Identitit, die dann -
mitunter aggressiv — verteidigt werden soll. Kultur und Religion werden bei Aus-
handlungsprozessen von Zugehérigkeit und Nichtzugehorigkeit vielfach als »Mit-
tel zur Abgrenzung« instrumentalisiert (Jahnel 2016, 311).

Migrationssensible Religionspadagogik muss also von einer Verflechtung der
Kulturen und Geschichte(n) ausgehen. Dabei ist Schule, wie die Gesellschaft ins-
gesamt, kein hierarchie- und machtfreier Raum. Paul Mecheril spricht von »Zuge-
horigkeitsordnungen« als »historische(n) und produktive(n) Strukturen, in denen

1 Unter dem Begriff Migration werden unterschiedliche Zuwanderungsformen subsummiert;
er umfasst die »klassischen« Arbeitsmigranten, Aussiedler, Gefliichtete und »irregulare For-
men von Migration«, mit ihren jeweils »spezifische(n) Herausforderungen und Problemla-
gen, gerade auch im Blick auf den Bildungsbereich« (Méller 2017, 43-49; 43).

https://dol.org/10.14361/9783839452551-013 - am 14.02.2026, 06:06:32. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839453551-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

242

Britta Konz

Subjekte Erfahrungen der symbolischen Distinktion und Klassifikation, Erfahrun-
gen der Handlungsmichtigkeit und Wirksamkeit sowie biografische Erfahrungen
der kontextuellen Verortung machen« (Mecheril 2016, 17). Schiilerinnen und Schii-
ler werden am Lernort Schule »in Selbstverstindnisse und Selbstpraktiken« einge-
fithrt, deren Ordnungen und Strukturen natio-ethno-kulturell kodiert sind (Me-
cheril 2016, 23). Als Bildungseinrichtung sollte Schule dementsprechend Lernpro-
zesse anbahnen, in denen sich Schiilerinnen und Schiiler mit den Strukturen ihrer
Lebenswelt auseinandersetzen und die »Selbst- und Weltverhiltnisse« reflektieren
(Mecheril 2016, 24). Angesichts globaler Not und Ungleichheit gehort hierzu auch
die Reflexion der »relativen Privilegierung europiischer Kontexte« (Mecheril 2016,
24).

In Folge von Migration und der zunehmenden Ausdifferenzierung der Ge-
sellschaft wird auch die weltweite kulturelle Heterogenitit des Christentums in
Deutschland und damit die intrareligiése Diversitit christlicher Glaubensbezeu-
gungen sichtbarer und zum Gegenstand von Aushandlungsprozessen. Im Folgen-
den mochte ich dieser innerchristlichen Differenzierung genauer mit Blick auf
ein erforderliches intrareligioses Lernen im Religionsunterricht nachgehen, wobei
zunichst die Rahmenbedingungen des Lernens unter migrationsgesellschaftli-
chen Voraussetzungen ausgelotet werden. Anschliefend folgen Uberlegungen
iber intrareligiose Lernprozesse im Religionsunterricht.

2 Wer gehort dazu? Der Umgang mit differenten
Glaubensbezeugungen und Weltanschauungen unter
migrationsgesellschaftlichen Bedingungen

In der Schule treffen sikulare Selbst- und Weltdeutungen auf religiése Selbst- und
Weltdeutungen von Schiilerinnen und Schiilern sowie Lehrerinnen und Lehrern.
Nicht immer verlduft dies spannungsfrei. Aladin El-Mafaalani zeigt auf, dass, kon-
trir zu gingigen Vorstellungen, die »Verbesserung der Teilhabechancen im Bil-
dungswesen, auf dem Arbeitsmarkt und im politischen Alltag« gerade nicht zur
»Homogenisierung von Lebensweisen« fithre (EI-Mafaalani 2019, 41). Stattdessen
miisse man davon ausgehen, dass auch »bei gelungener Integration« »Differenz-
und Fremdheitserfahrungen« gemacht werden (El Mafaalani 2019, 41). Minderhei-
ten witrden ihre Anspriiche dann selbstbewusster artikulieren, sich nicht mehr da-
mit begniigen, am »Katzentisch« zu sitzen, sondern selber »ein Stiick vom Kuchen«
beanspruchen bzw. mitbestimmen, welcher Kuchen auf den Tisch kommt. Hier-
durch kommt es zur Infragestellung und neuen Aushandlungsprozessen »sozia-
le[r] Privilegien, kulturelle[r] Dominanzverhiltnisse und Deutungshoheiten«. Dies
fihre zu dem paradoxen Effekt, dass mehr tiber Diskriminierung diskutiert und
aufbegehrt werde, nicht obwohl, sondern weil sich die Teilhabechancen verbessert

https://dol.org/10.14361/9783839452551-013 - am 14.02.2026, 06:06:32. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839453551-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kulturelle und religiése Zwischenrdume

haben (El Mafaalani 2019, 42). Auch wenn man anfragen kann, ob sich die Teilhabe-
chancen aktuell nicht wieder verschlechtern, insofern Rassismus, Antisemitismus
und Auslinderfeindlichkeit wieder >salonfihiger< werden und politisch erstarken,
macht El-Mafaalani auf einen wichtigen Aspekt aufmerksam. Die pidagogische
Bemithung um Integration und Teilhabe sollte nicht auf das Ziel einer konflikt-
freien Gemeinschaft ausgerichtet sein. Angesichts der zunehmenden Komplexitit
der Gesellschaft und des gesteigerten Konfliktpotentials sollte Bildung stattdes-
sen darauf zielen, Diversititskompetenz aufzubauen und konstruktive Aushand-
lungsprozesse einzuiiben (El Mafaalani 2019, 45). In Anbetracht der wachsenden
Zahl migrierter oder gefliichteter Christinnen und Christen miissen Lehrerinnen
und Lehrer neben interreligiésen Kompetenzen hierfur auch interkulturell-theo-
logische und interkulturell-6kumenische Kompetenzen erwerben (Link-Wieczorek
2017, 129).

Ausgangspunkt intrareligiésen Lernens ist ebenso wie beim interreligiésen Ler-
nen die Tatsache, dass Deutschland eine Migrationsgesellschaft ist und sich hier-
aus Aushandlungsprozesse iiber kulturelle, ethnische, politische und religiése Zu-
gehorigkeiten und Identititen ergeben (Moller 2017, 44). Méller verweist darauf,
dass zwar auf die zunehmende Heterogenitit religios-weltanschaulicher Orientie-
rungen hingewiesen werde, die asymmetrischen Machtverhiltnisse dieser Positio-
nierungen im religionspidagogischen Diskurs bisher aber kaum reflektiert wer-
den (Moller 2017, 43). Mittels »mediale[r], wissenschaftliche[r] und politisch-juris-
tische[r] Diskurse[..]«, aber auch durch »pidagogische]...] Interaktionen und bil-
dungsinstitutionelle[...] Strukturen« werden EinschlieBungen und Ausgrenzungen
vollzogen und reproduziert (Moller 2017, 43). Hierbei stellt sich auch die Frage, wer
mitgedacht wird, wenn es um die Ausgestaltung des Religionsunterrichtes z.B. im
Sinne eines Konfessionell-kooperativen Religionsunterrichtes geht. Bislang wer-
den christliche Schiilerinnen und Schiiler mit baptistischen, pfingstlerischen oder
anderen freikirchlichen Prigungen statistisch kaum erfasst, insofern sie eher un-
ter »sonstigen« Glaubensgemeinschaften oder auch »Konfessionslosen« subsum-
miert werden (Link-Wieczorek 2017, 127). Auch griechisch-, syrisch-, ruminisch-
oder russisch-orthodoxe Schiilerinnen und Schiiler werden oft nicht unbedingt
mit dem Christentum assoziiert (Link-Wieczorek 2017, 127). Zunichst muss dem-
entsprechend eine Verinderung der Wahrnehmungsprozesse eingeleitet und die
intrareligiose und interkulturelle Pluralitit innerhalb der Religionsgemeinschaften
ins Blickfeld geriickt werden. Hiervon ausgehend sollte eine Selbstreflexion an-
gebahnt und die Frage nach moglichen asymmetrischen Machtverhiltnissen ge-
stellt werden: Wer hat (und aus welchem Grund) Deutungsmacht im Christentum,
wer wird iibersehen? Als Grundlage fiir eine solche machtkritische Analyse wird
im Folgenden der Begriff des »religiosen Otherings« von Mecheril und Thomas-
Olalde dargelegt und fiir die Analyse von intrareligiosem Othering fruchtbar ge-
macht. Aufgrund der vielschichtigen und komplexen Geschichte des Christentums

https://dol.org/10.14361/9783839452551-013 - am 14.02.2026, 06:06:32. - Open Acce

243


https://doi.org/10.14361/9783839453551-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2k

Britta Konz

konnen asymmetrische Machtverhiltnisse hier nur in Ansitzen reflektiert werden,
weshalb ich mich auf Anmerkungen zu den Auswirkungen der Kolonialgeschichte
in Bezugnahme auf postkoloniale und interkulturelle Theologie fokussieren werde.

3 Analyse von Machtverhéltnissen - Religioses Othering und
homogenisierendes Kulturverstandnis

»Othering« dient dazu, den Status der eigenen Gruppe aufzuwerten, indem die
andere Gruppe — scheinbar gerechtfertigt — abgewertet wird (Rothgangel 2002,
90). Dabei wird durch Verwendung von Dualismen das >Andere< zur Kontrast-
bzw. Negativfolie, vor der sich die eigene Identitit strahlend abhebt. Durch ei-
nen solchen Riickgriff auf Kontrastmodelle kann eine vermeintlich klare Orientie-
rung gewonnen und Identititssicherheit generiert werden (Rothgangel 2002, 81).
Julia Reuter iibersetzt die Praxis des »Otherings« treffend mit »VerAnderung, da
hierdurch Fremdheit konstruiert und produziert wird, z.B. indem man die kultu-
relle Zugehorigkeit essentialisiert (Reuter 2002, 148; Jahnel 2016, 36). Nach Me-
cheril und Thomas-Olalde wird auch Religion zum Othering verwendet, da sie
in komplexen pluralisierten Gesellschaften als »natio-ethno-kultureller Zugeho-
rigkeitscode« fungiert (Mecheril & Thomas-Olalde 2011, 57). Sie dient dabei als
»Kommunikations- und Imaginationsschema« zur Unterscheidung von Gruppen
(Mecheril & Thomas-Olalde 2011, 58). Mit Hilfe »religiésen Otherings« kann ein
einheitliches (nationales) >Wir« konstituiert werden. Die »Andersheit« der Ande-
ren wird dabei mit Verweis auf ihre »andere Religion« hervorgehoben bzw. her-
gestellt und erhilt durch die Bezugnahme auf Religion gleichsam eine religise
Legitimation (Mecheril & Thomas-Olalde 2011, 57). Dadurch kénne man, wie Me-
cheril und Thomas-Olalde hervorheben, im Kontext von Globalisierung und Migra-
tion den nicht zur EU gehérenden Biirgern »ein eindeutiges Merkmal zuzuschrei-
ben, namlich eine orientalisch-islamische Grundeinstellung«, von der man sich
dann abgrenze und als iiberlegen kennzeichne (Mecheril & Thomas-Olalde 2011,
57). Fiir Individuen und Gruppen hat dieses »religiose Othering« gravierende Aus-
wirkungen, weil hierdurch restriktive Strukturen vorgegeben werden, innerhalb
derer Subjektivierungspraktiken vollzogen werden und der Zugang zu Ressour-
cen entschieden wird (Mecheril & Thomas-Olalde 2011, 49). Die Abgrenzungs- und
Unterscheidungspraxen auf der Grundlage von Religionszugehorigkeiten wirken
sich damit auf alle Lebensbereiche aus und entfalten auch in der Schule ihre Wirk-
machtigkeit. Unter »migrationsgesellschaftlichen Bedingungen begegnen sich mit
Christentum und Islam also« wie Moller hervorhebt, »nicht einfach zwei Religio-
nen auf Augenhéhe« (Méller 2017, 56).

Mit Blick auf das Christentum méchte ich den Begriff des religiésen Otherings
ausweiten, um auch auf eine Dynamik innerhalb von Glaubensgemeinschaften

https://dol.org/10.14361/9783839452551-013 - am 14.02.2026, 06:06:32. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839453551-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kulturelle und religiése Zwischenrdume

hinzuweisen, bei der infolge von VerAnderung Marginalisierungs- und Diskrimi-
nierungsprozesse innerhalb von Religionen vollzogen werden: Es findet auch ein
intrareligioses Othering im Christentum statt (Konz 2019).

4 Intrareligidses Othering - VerAnderung differenter christlicher
Kulturen und Uberzeugungen

Religios-kulturelle Differenzlinien verlaufen nicht nur entlang der Religionen, son-
dern ebenso inmitten von Religionen (Link-Wieczorek 2014, 118). Obwohl von au-
Ren betrachtet Religionen oftmals als einheitliche »monolithische Blocke« (Willems
2011, 205) erlebt werden, gibt es auch innerhalb von Religionsgemeinschaften di-
vergierende Glaubensbezeugungen und kontrastierende Wahrheitsanspriiche, die
zu Konflikten und spannungsgeladenen Aushandlungsprozessen fithren konnen.
Auch innerhalb von Religionsgemeinschaften werden divergente Glaubensiiber-
zeugungen artikuliert und es wird um Vormachtstellung gerungen. Dabei wer-
den teilweise auch kontrastierende Wahrheitsanspriiche verhandelt und um das
Wesen der >wahrenc Religion bzw. Glaubenspraxis gerungen. Auch hierbei geht es
um den Zugang zu Ressourcen, und die VerAnderungsprozesse der als »Anders«
betrachteten oder marginalisierten Gliubigen haben Auswirkungen auf Subjekti-
vierungspraxen. Im Unterschied zu interreligiosen Konflikten sind intrareligiose
VerAnderungspraxen moglicherweise nicht gleichermafien offensichtlich. Richtet
man jedoch den Blick auf das weltweite Christentum und die Frage danach, welche
Theologie Deutungshoheit beansprucht, wer leitende Positionen besetzt, welche
Theologie marginalisiert und welche an Universititen und Ausbildungszentren ge-
lehrt wird, wird deutlich, dass auch hier Ausgrenzungs- und Abgrenzungsprozesse
stattfinden.

Interkulturelle und postkoloniale Theologie machen seit langem auf die viel-
schichtigen kulturellen Interaktionen und »unterschiedlichen Hybridformen des
Christlichen« aufmerksam (Hock 2011, 149). Dabei zeigen sie auf, dass Interkul-
turalitit »Wesensmerkmal des Christentums« ist (Jahnel 2020). Das Christentum
konstituierte sich von Beginn an im kulturell und religios pluralen Raum. Es be-
steht seit jeher aus »einer Vielzahl an Christentiimern« und durchlief bzw. durch-
lduft bis heute transkulturelle Verinderungsprozesse (Gruber 2013, 75). »Die Rei-
sen, die der christliche Glaube im Gepick von Missionaren, Hindlern oder Ko-
lonialbeamten, MigrantInnen oder Fliichtlingen, Geschiftsleuten, Beamten oder
Studierenden unternommen hat, habeng, so Claudia Jahnel, »das Christentum ver-
andert und mannigfaltig gemacht durch transkulturelle Vermischungs- und Aus-
tauschprozesse.« (Jahnel 2019) Immer noch allzu oft wird jedoch die sogenannte
»kontextuelle Theologie« nicht als grundsatzlicher Beitrag zur Theologie betrachtet,
der in den Kanon theologischer Bildung aufgenommen werden muss. Umgekehrt

https://dol.org/10.14361/9783839452551-013 - am 14.02.2026, 06:06:32. - Open Acce

245


https://doi.org/10.14361/9783839453551-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

246

Britta Konz

wird sogenannte >westliche Theologie« nicht als >kontextuelle Theologie« betrachtet,
sondern als universal giiltig. Gegeniiber >kontextuellen Theologien< wurde lange
Zeit ins Feld gefiihrt, dass sich »echte Theologie durch ihre Universalitit und den
universalen Anspruch jenseits aller kulturellen Partikularititen« auszeichne (Jahnel
2019). Dagegen betrachtet sich >kontextuelle Theologie« bewusst als »voice]...] from
the margins«.> Angefragt wird von Seiten postkolonialer und interkultureller Theo-
logie insbesondere die unhinterfragte Vormachtstellung der historisch-kritischen
Exegese. So kritisiert beispielsweise Lazare S. Rukundwa, dass die Bibel den Text
und der Westen Hermeneutik und Methode vorgebe, wihrend der Rest der Welt
sich dann mit dem Lesen begniigen miisse (Nehring & Wiesgickl 2018, 15; Konz &
Jahnel 2019). Musa Wenkosi Dube plidiert dagegen fiir eine Wissensproduktion,
die »wirklich divers und reprisentativ ist fiir die Welt, wie sie ist — in all ihren
Diversititen, fiir eine Theologie, »die nicht so eng von einer einzigen Perspektive
her definiert ist« (Offenberger 2012, 161).

Intrareligioses Othering im Christentum duflert sich auch in einem Ausblenden
der Tatsache, dass sich der demografische Schwerpunkt des Christentums von Eu-
ropa und Nordamerika inzwischen in die siidliche Hemisphire verlagert hat (John-
son & Kenneth R. Ross 2009, x). Die Vormachtstellung und Deutungsmacht des so-
genannten >westlichen Christentums, das >Ubersehen« der siidlichen Hemisphire,
wurzelt in der Geschichte des europiischen Kolonialismus, der die Ureinwohner
Lateinamerikas und Afrikas als riickstindig und unzivilisiert markierte. Ausbeu-
tung und Versklavung wurden als >Zivilisierung« zum Wohle der Kolonisierten legi-
timiert, wozu auch das durch Missionare verbreitete Christentum beitrug (Méller
2017, 47). Die »VerAnderung« der Kolonisierten als different und unterlegen brach-
te auf der anderen Seite »das souverine und iiberlegene europiische Selbst« der
kolonialen Herrschaft hervor (Castro Varela 2006, 155). Die dabei produzierten Bil-
der der>Anderen<beeinfluss(t)en nachhaltig prigend Theorie und Handlungspraxis
der postkolonialen Gesellschaften (Jahnel 2019). Postkoloniale und Interkulturelle
Theologie fordern deshalb zu einer (theologischen) Reflexion der kolonialen Ver-
gangenheit und des Neokolonialismus heraus, bei denen die »transnationalen Di-
mensionen sozialer Ungleichheit als Konsequenz des Kolonialismus« Beriicksich-
tigung finden.

Fir Christinnen und Christen aus ehemals kolonisierten Lindern ergeben sich
dementsprechend ambivalente Zugehorigkeiten zum Christentum. Das Christen-
tum blieb nimlich nicht (nur) die Religion der Unterdriicker, sondern wurde (auch)
eigenstindig angeeignet und ausgeformt und zur Quelle fir die Artikulation ei-
gener Glaubens- und Unrechtserfahrungen. Bis heute ringen Theologinnen und

2 Vgl. den gleichnamigen Titel des Klassikers von R. S. Sugirtharajah, Voices from the Margin:
Interpreting the Bible in the Third World, New York 2006.

https://dol.org/10.14361/9783839452551-013 - am 14.02.2026, 06:06:32. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839453551-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kulturelle und religiése Zwischenrdume

Theologen des >globalen Siidens< um die Entwicklung und Anerkennung einer ei-
genstindigen Theologie, unabhingig von »westlichen Wissensparadigmen« (Jahnel
2019). Ignoriert man diese Theologien, indem man sie als >randstindig< oder »exo-
tisch« markiert, wiederholt man die Ausgrenzung und Marginalisierung. Theolo-
gisch ignoriert man damit einen, wie Simojoki aufzeigt, »global gesehen besonders
dynamische[n] und zukunftsweisende[n] Explorationskontext christlichen Glau-
bens und christologischen Nachdenkens« (Simojoki 2017, 221). Auch die Tatsache,
dass kontextuelle Theologie in der Sprache der vorherrschenden Theologie formu-
liert werden muss, um Gehor zu finden, erscheint, insbesondere vor dem Hinter-
grund der Kolonialgeschichte, fragwiirdig. Mit der Entscheidung, das Christentum
in die Welt zu tragen, hat sich Theologie auf Reisen begeben und an den verschiede-
nen Orten folgerichtig Transformationsprozesse durchlaufen. Die hierdurch ent-
standene Vielfiltigkeit der >Christentiimer« ist eine Konsequenz dieser Geschichte,
die infolge von Migration und Flucht nun auch in Deutschland zunehmend sicht-
bar wird. Migrierte Christinnen und Christen oder Gefliichtete, die in Deutsch-
land zum Christentum konvertieren, fordern zur Reflexion dieser Machtverhilt-
nisse und zu einem »neuen Blick auf unsere >eigene« religiése Tradition« heraus
(Simojoki 2017, 221). Aktuell sind die christlichen Kirchen in Deutschland heraus-
gefordert, »in einer tendenziell nachchristlichen Gesellschaft die Gestaltungskraft
des christlichen Glaubens lebendig zu halten« (Moller & Wedding 2017, 140). Er-
ginzt werden misste dies um eine (macht-)politische Dimension: Wir stehen vor
der Aufgabe, die Gestaltungskraft des christlichen Glaubens lebendig erfahrbar zu
machen, in einer Gesellschaft, die nicht mehr unhinterfragt die Deutungsmacht
des Christlichen und die Notwendigkeit kirchlicher Strukturen anerkennt und in
der es gleichzeitig um die Aufarbeitung kolonialer und neokolonialer Herrschafts-
strukturen geht, die auch mit der Geschichte christlicher Mission und Theologie
verbunden sind.

5 Migrationssensibles intrareligioses Lernen im Religionsunterricht -
Anfragen an konfessionelle Identitat und Konfessionelle Kooperation

Inwiefern haben die aufgezeigten Aspekte des intrareligiosen Otherings nun Rele-
vanz fiir Schule und Religionsunterricht? Auch in der Religionspddagogik werden
die Anliegen Interkultureller Theologie sowie insgesamt migrationsgesellschaft-
liche Fragen und Herausforderungen noch nicht ausreichend beriicksichtigt.
Beim Blick auf schulische Rahmenrichtlinien und Lehrpline fiir den evangeli-
schen Religionsunterricht fillt auf, dass die kulturelle Pluralitit innerhalb des
Christentums bisher kaum beachtet oder konzeptionell ausformuliert wurde.
Dadurch wird Schiilerinnen und Schiilern immer noch der Eindruck eines rein
>westlichen< und >weiflen< Christentums vermittelt, interkulturelle Pluralitit wird

https://dol.org/10.14361/9783839452551-013 - am 14.02.2026, 06:06:32. - Open Acce

247


https://doi.org/10.14361/9783839453551-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

248

Britta Konz

vorwiegend mit der Religion >der Anderen< und mit interreligiésem Lernen asso-
ziiert. Infolgedessen bleibt eine grundlegende Differenzkultur von >wir< und >die
Anderenc bestehen. Bisher gibt es auch keine »umfassende Dekonstruktion des
religionspidagogischen Differenzdiskurses [...] in der Tradition des Poststruktura-
lismus und des Postkolonialismus« bei dem eine »machtkritische Perspektive auf
Differenztheorien« geworfen wird, wie Méller und Wedding bemangeln (Moller &
Wedding 2017, 147; Méller 2017, 43-59). Sie kritisieren, dass der »religionspidago-
gische Mainstream-Diskurs« zum interkonfessionellen und interreligiésen Lernen
immer noch zu stark einer Richtung »erziehungswissenschaftlicher Konzepte
interkulturellen Lernens« ihnele, die letztlich eine kulturelle Differenz herstellen
(Moller & Wedding 2017, 139-158). Die Begegnung mit dem Anderen werde dabei
»als Chance und Bereicherung des Eigenen verstanden, insofern das Verstindnis
fiir das Andere grundgelegt, aber auch das Eigene in Abgrenzung zum Anderen
und Fremden schirfer konturiert wird« (Moller & Wedding 2017, 145). In den
Erziehungswissenschaften wird gleichzeitig jedoch zunehmend Kritik an Konzep-
ten geiibt, die einen statischen Kulturbegriff rezipieren und »den dynamischen
Wandel historisch situierter Kulturen« ebenso ausblenden wie Transkulturalitat
(Méller & Wedding 2017, 145).2

Hiervon ausgehend fragen Méller und Wedding an, ob nicht auch im Diskurs
um konfessionelle Kooperation im Religionsunterricht die Gefahr bestehe, dass zu-
nichst konfessionelle Differenz hergestellt werde, die man anschlieRend mit der
»Praxis interkonfessionellen Lernens bearbeiten« konne (Moéller & Wedding 2017,
146). Immer noch ist die Vorstellung verbreitet, dass sich im Prozess der religio-
sen Sozialisation zuerst eine konfessionelle Identitit ausprigt, die dann in den
Diskurs mit anderen (konfessionellen oder religiésen) Identititen eintreten kann.
Es gibt jedoch keine in sich homogenen und von anderen unbeeinflusste Kultu-
ren, mit denen individuelle Religiosititen oder Weltanschauungen >identisch« sein
kénnten, und einen rein konfessionellen Raum, in dem sich diese Identitit ent-
falten konnte, gibt es auch im gegenwirtigen konfessionellen Religionsunterricht
nicht. Implizit wird dabei, wie Link-Wieczorek aufzeigt, eine Homogenitit reli-
gidser Sozialisationsprozesse vorausgesetzt, wie sie auch in einem Deutschland
jenseits aller Migrationseinfliisse kaum noch anzutreffen ist (Link-Wieczorek 2014,
119). Zu unterschiedlich sind die religiésen Sozialisationen und religiésen Beziige
der Schiilerinnen und Schiiler, und es stellt sich die Frage, ob eine solche Einheit-
lichkeit konfessioneller Identitit je existierte. Da der Mensch in eine »Koexistenz«
hineingeboren ist, (Ricken 2009, 75) konstituiert sich das Selbst in einem stetigen
Spannungsfeld von »Individualem und Sozialem« (Ricken 2009, 76). Im Gegeniiber

3 Kritik wird nicht an allen interkulturellen Theorien und Konzepten der interkulturellen Pad-
agogik gelibt, sondern nur an solchen, die ein statisches Kulturverstindnis zugrunde legen
und Kulturalisierungen vollziehen.

https://dol.org/10.14361/9783839452551-013 - am 14.02.2026, 06:06:32. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839453551-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kulturelle und religiése Zwischenrdume

findet sich eine identititskonstituierende Begrenzung,* und man muss sich selbst
»als Bedingung anderer und [von] deren méglicher Entwicklung verstehen« lernen
(Ricken 2009, 90). Dies gilt auch fiir die religiose oder konfessionelle Identitit,
die sich im Miteinander, in der Auseinandersetzung und Begegnung konstituiert
(Link-Wieczorek 2014, 119).

Bei der Ausgestaltung des Konfessionellen sowie des konfessionell-koopera-
tiven Religionsunterrichtes sollte dementsprechend die weltweite interkulturel-
le »Vielfalt des Christlichen als Reichtum« erschlossen werden, ohne herkémm-
liche Schemata von Konfessionalisierung zu bedienen (Link-Wieczorek 2014, 119).
Konfessioneller Religionsunterricht oder konfessionell-kooperativer Religionsun-
terricht darf nicht zu einem vermeintlichen >Riickzugsraum« werden, in dem man
sich vor der Infragestellung des >Eigenenc durch andere Kulturen, Religionen und
differierende Glaubensbeziige >schiitzt«. Wird man der Unvermeidlichkeit inter-
kultureller und interreligiéser »Kontaktzonen« gewahr, fordert die interkulturel-
le Pluralitit des Christentums dazu heraus, ein konfessionelles Selbstverstindnis
zu entwickeln, das nicht auf einem sreligiosen Othering« und auch nicht auf in-
trareligiosem Othering basiert und zur kritischen Selbstreflexion und christlicher
Stimmenpluralitit ermutigt.

Wie lisst sich nun ein solches intrareligioses Lernen mit Schiillerinnen und
Schiillern anbahnen, bei dem eigene Verortungen und Werthaltungen anerkannt,
hinterfragt, differente Glaubensansichten zugelassen, das Christentum jedoch
nicht der Beliebigkeit preisgegeben wird? Wie kann eine Suche nach Gemein-
samen gestaltet werden, das nicht auf Othering basiert, das nicht exklusiv und
ausgrenzend formuliert wird, sondern durch Stimmenpluralitit getragen ist und
bei dem sich Christinnen und Christen »als Bedingung anderer und [von] deren
moglicher Entwicklung verstehen [...] lernen«? (Ricken 2009, 90)

6 Die Suche nach religiosen und kulturellen Kontaktzonen und
Zwischenraumen

Intrareligioses Lernen im Religionsunterricht zielt auf eine Sensibilisierung fiir re-
ligioses und intrareligioses Othering, eine Reflexion der relativen Privilegierung
europdischer Kontexte und die Transformation der hiervon dominierten Les- und
Deutungsarten der Weltverhiltnisse und des Glaubens. Vom Ist-Zustand religio-
ser und kultureller »Kontaktzonen« (Pratt 1991, 33-40) in der Migrationsgesellschaft

4 Als Beispiel fiihrt er Erziehungssituationen an, bei denen Kindern alles erlaubt wird. Diese
Kinder erleben nach Ricken ihre Eltern nicht mehr als die Anderen, sondern nur noch als Ex-
tension ihrer selbst. Sie fithlen sich infolgedessen allein gelassen und nicht sicher gebunden
(Ricken 2009, 84).

https://dol.org/10.14361/9783839452551-013 - am 14.02.2026, 06:06:32. - Open Acce

249


https://doi.org/10.14361/9783839453551-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

250

Britta Konz

ausgehend, sollten erweiternde religiése Deutungs- und Orientierungsangebote
eingebracht werden, die zum interkulturellen Theologisieren und zur Analyse re-
ligiésen und intrareligidsen Otherings anregen.’ Beim Theologisieren mit Schii-
lerinnen und Schiilern sollte dabei die Einsicht nahegebracht werden, dass die
gemeinsame Suche nach Kontaktzonen und Zwischenriumen niemals konflikt-
frei sein kann, dass die Konflikte aber von einem prinzipiellen Willen zum Ge-
meinsamen und zur gemeinschaftlichen Gestaltung der Weltverhiltnisse getragen
und konstruktiv ausgehandelt werden kénnen. Spannungen zwischen differenten
Glaubensbezeugungen kénnen mit Francois Jullien dabei als »Abstinde« gesehen
werden, die in eine produktive Spannung gebracht werden kénnen, wenn sie in
einem vom Willen zum Gemeinsamen getragenen »third space« (Bhabha 2007,
5) miteinander in Schwingung gebracht werden. Dieser Raum des Gemeinsamen
kann jedoch nur entstehen, wenn es die Bereitschaft gibt, sich selbst auf Strukturen
des Otherings und ein mogliches »Gewaltpotenzial der eigenen Werthaltung befra-
gen zu lassen«. Dies gilt dann fiir alle miteinander kommunizierenden Parteien,
die nicht versuchen sollten, »kollektiven Identititen zu ihrem Recht zu verhelfenc,
sondern vielmehr »fiir allgemeine Regeln der Anerkennung von Unterschieden«
einzutreten (Mecheril 2017).° Eine solche Form des »Universellen« dringt darauf,
stetig den Horizont zu erweitern, so dass sich das Gemeinsame niemals vorschnell
abschlief3t oder »einkapselt« (Julien 2016, 31; 35). Vielfalt darf dabei jedoch auch
nicht als Beliebigkeit missverstanden werden, bei der alles erlaubt ist. Sie findet
ihre Grenze in fundamentalistischen Religionsauslegungen und Auflerungen, bei
denen es nicht um Kommunikation, sondern nur um das Postulieren eigener ex-
klusiver und ausgrenzender Wahrheiten geht.

Fiir eine Suche nach dem Gemeinsamen kénnen aus der Okumene und der
Interkulturellen Theologie rahmende Deutungs- und Orientierungsangebot fir
Schiilerinnen und Schiiler gewonnen werden.

7 Intrareligioses Lernen auf der Basis einer »0kumene des Lebens«
auf der »Suche nach der Wahrheit Gottes im Zwischenraum«

Innerchristliche Pluralitit lisst sich mit Hilfe des Konzeptes einer »Okumene
des Lebens« als eine gemeinsame Suchbewegung denken. Die »Okumene des
Lebens« realisiert sich nach Link-Wieczorek in der gemeinsamen Erschlieffung

5 Zur Notwendigkeit und Méglichkeiten interkulturellen Theologisierens siehe: Konz, Britta,
Interkulturelle Theologie.

6 Mecheril betont beispielsweise, dass er sich nicht auf die Seite einer Minderheit schlagen
mochte, aber gegen den »Totalitarismus jeder Mehrheit« sei, »auch jener, die ehemals mi-
noritar war« (Mecheril 2017)

https://dol.org/10.14361/9783839452551-013 - am 14.02.2026, 06:06:32. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839453551-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kulturelle und religiése Zwischenrdume

eines lebensnahen und »lebensbegleitenden« christlichen Glauben (Julien 2016,
31; 35). Wenn Christinnen und Christen ihre im Licht des Glaubens gedeuteten
Lebenserfahrungen miteinander teilen und ihren Glauben in ihrer jeweiligen
Sprache und aus ihrer jeweiligen Konfession und Kultur heraus formulieren, kén-
nen religiose Ressourcen erfahrbar, geteilt und ggf. neu ausgelegt werden (Julien
2016, 126; 131). Leitend ist fiir Link-Wieczorek bei einer solchen »Okumene des
Lebens« die Bereitschaft, die Spuren Gottes auch »im Zeugnis der anderen Kon-
fession wahrzunehmen« (Julien 2016, 126). Ausgangspunkt und Denkhorizont der
gemeinsamen Suche ist die Erkenntnis, dass die Wahrheit Gottes nicht vollstindig
begreifbar und in Worten fassbar ist. In interkulturell-6kumenischen Gesprichen
kann sich dann, gerade aufgrund der miteinander in Spannung gebrachten unter-
schiedlichen Glaubensperspektiven, ein »gemeinsamer Bezugsrahmen« auftun,
»auf den hin und aus dem heraus« man denkt und sich gegenseitig zu verstehen
sucht (Link-Wieczorek 2014,122). In eine dhnliche Richtung zielt Claudia Jahnel
aus der Sicht interkultureller Theologie, wenn sie das christliche Miteinander
als eine Suche der »Wahrheit Gottes in den Zwischenriumen« beschreibt (Jahnel
2019).7 Diese Suche findet statt, wenn Menschen »inmitten des Zusammenbruchs
traditioneller kultureller und politischer Sinnzusammenhinge und Wahrheitsbe-
hauptungen Sinn stiften und nach der Wahrheit« suchen, die fiir sie lebensrelevant
und sinngebend ist. Dieses Wahrheitsverstindnis findet seine Grundlage im bi-
blisch vermittelten Dasein und Mit-Sein, der Beziehungshaftigkeit Gottes, die
in seinem Eingreifen in die Welt erfahrbar wird. In einem solchen »>Inter< als
»Begegnungs- und Zwischenraum, der immer auch ein gemeinsamer Handlungs-
raum ist«, wird, wie Jahnel betont, die Wahrheit Gottes nicht relativiert, sondern
vielmehr »konkretisiert«, insofern sie sich »als erfahrene, gewusste und inkor-
porierte Realitit« materialisiert. Weder Kultur noch Evangelium sind »statische
Groens, weshalb der Mensch mit seinen lebensweltlichen Anliegen nicht hinter
Dogmen verschwinden darf. Bei der »Suche nach der >Wahrheit Gottes in den
Zwischenriumen« darf deshalb auch kein erneut »geschlossenes, von anderen
binir getrenntes Wissenssystem« generiert werden. Stattdessen sollten, so Jahnel,
Briiche und Suchbewegungen sichtbar bleiben (Jahnel 2019).

Eine so gedachte »Okumene des Lebens, die einlidt, gemeinsam nach »der
Wahrheit Gottes in den Zwischenriumen« zu suchen, widerspricht exklusivis-
tischen oder fundamentalistischen Vergegenstindlichung des Wortes Gottes.
Es geht also nicht um einen Austausch, bei dem die Gesprichspartner letztlich
intendieren, dass die eigene Wahrheit bestitigt und das Gegeniiber iiberzeugt
wird. Er ist vielmehr getragen von dem Willen zum Gemeinsamen, von Stimmen-
pluralitit, von der Bereitschaft, Konflikte konstruktiv auszuhandeln sowie von

7 Ich danke Claudia Jahnel fir die Erlaubnis, schon vor Erscheinen des Aufsatzes daraus zu
zitieren.

https://dol.org/10.14361/9783839452551-013 - am 14.02.2026, 06:06:32. - Open Acce

251


https://doi.org/10.14361/9783839453551-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

252

Britta Konz

dem Vertrauen darauf, dass sich der Geist Gottes in einem solchen Miteinander
der Menschen Bahn bricht.

In einer solchen gemeinsamen »Suche nach der Wahrheit Gottes im Zwischen-
raum« kénnen und miissen immer wieder Zwischenergebnisse ausgemacht wer-
den, die jedoch fluide bleiben und bei Bedarf neu verhandelt und iberschrieben
werden. Wichtig ist es, Schiilerinnen und Schiiler zu ermutigen, die Prozesshaftig-
keit des Gespriches, die moglicherweise bleibenden Fragen und Widerspriichlich-
keiten auszuhalten und kritische Anfragen zuzulassen. So sind weifle und west-
lich sozialisierte Schiilerinnen und Schiiler z.B. meist irritiert, wenn sie mit Je-
susbildern konfrontiert werden, die nicht den klassischen weiflen Jesus der Kin-
derbibeln zeigen. In der Auseinandersetzung mit anderen Bildern, wie beispiels-
weise den Darstellungen des balinesischen Kiinstlers Nyoman Darsane® kénnen
sich aber konstruktive Gespriche dariiber fithren lassen, warum Jesus eigentlich
zumeist als weifler Mann gezeichnet wird. Zudem sollten im Religionsunterricht
auch die Stimmen von Christinnen und Christen aus Lateinamerika, Afrika und
Asien eingebracht werden, die biblische Themen oftmals mit aktuellen Fragen wie
der nach globaler Gerechtigkeit und Nachhaltigkeit vernetzen. Wenn es gelingt,
sich auf machtkritische Kommunikations- und Austauschprozesse einlassen, kon-
nen wichtige Ressourcen des Christentums (wieder-)entdeckt werden, die sowohl
fiir das interreligiose als auch fiir das intrareligiose Lernen fruchtbar sind. Der Blick
auf die innerbiblische Vielfalt von Glaubensdeutungen kann ermutigen, dass sich
diese Aushandlungsprozesse konstruktiv vollziehen lassen und Stimmenpluralitit
bereichern kann.

Literatur

Bhabha, Homi K. (2007): Die Verortung der Kultur. Tiibingen.

Castro Varela, Maria do Mar (2006): Postkolonialitit. In: Paul Mecheril (Hg.) unter
Mitarbeit von Veronika Kouabas & Matthias Rangger: Handbuch Migrations-
padagogik. Weinheim/Basel, 152-166.

El-Mafaalani, Aladin (2019): Alle an einem Tisch. Identititspolitik und die parado-
xen Verhiltnisse zwischen Teilhabe und Diskriminierung. In: Identititspolitik.
Aus Politik und Zeitgeschichte 9-11/2019, 41-45.

Gruber, Judith (2013): Theologie nach dem Cultural Turn. Interkulturalitit als theo-
logische Ressource (ReligionsKulturen Bd. 12). Stuttgart.

Hock, Klaus (2011): Einfithrung in die Interkulturelle Theologie. Darmstadt.

8 Informationen zum Kuinstler und seinen Bildern finden sich unter: www.narwastu.org/about-
us/7/i-nyoman-darsane/und: https://www.omsc.org/portfolio-nyoman-darsane.

https://dol.org/10.14361/9783839452551-013 - am 14.02.2026, 06:06:32. - Open Acce



https://www.omsc.org/portfolio-nyoman-darsane.
https://www.omsc.org/portfolio-nyoman-darsane.
https://www.omsc.org/portfolio-nyoman-darsane.
https://www.omsc.org/portfolio-nyoman-darsane.
https://www.omsc.org/portfolio-nyoman-darsane.
https://www.omsc.org/portfolio-nyoman-darsane.
https://doi.org/10.14361/9783839453551-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.omsc.org/portfolio-nyoman-darsane.
https://www.omsc.org/portfolio-nyoman-darsane.
https://www.omsc.org/portfolio-nyoman-darsane.
https://www.omsc.org/portfolio-nyoman-darsane.
https://www.omsc.org/portfolio-nyoman-darsane.
https://www.omsc.org/portfolio-nyoman-darsane.

Kulturelle und religiése Zwischenrdume

Jahnel, Claudia (2019): Die Wahrheit Gottes in den Zwischenriumen suchen. Uber
die Epistemologie interkultureller Theologie. Erscheint in: Franz Gmainer-
Pranzl (Hg.): Von s>schoner Vielfalt« zu prekirer Heterogenitit. Bildungspro-
zesse in pluraler Gesellschaft (Salzburger interdisziplinire Diskurse, Bd. 17).
Berlin u.a.

Jahnel, Claudia (2016): Interkulturelle Theologie und Kulturwissenschaft. Unter-
sucht am Beispiel afrikanischer Theologie. Stuttgart.

Jahnel, Claudia (2020): Interkulturelle Theologie als theologische Disziplin. Online:
www.ev.rub.de/it-jahnel/index.html.de [letzter Zugrift: 23.04.2020].

Johnson, Todd M. & Ross, Kenneth R. (2009): Preface. In: Dies. (Hg.): Atlas of Global
Christianity. 1910-2010. Edinburgh.

Jullien, prangois (2017): Es gibt keine kulturelle Identitdt: Wir verteidigen die Ressour-
cen einer Kultur. Berlin.

Konz, Britta (2019): Interkulturelle Theologie als herausfordernde Ressource im Re-
ligionsunterricht. Erscheint in: Dies., Ortmann, Bernhard & Wetz, Christian
(Hg.), Postkolonialismus, Theologie und die Konstruktion des Anderen. Erkun-
dungen in einem Grenzgebiet. Leiden.

Konz, Britta & Jahnel, Claudia (2019): Kontrapunktisches Lesen — intertextuelle An-
regungen fiir eine interkulturelle Bibeldidaktik. In: Zeitschrift fiir Pidagogik
und Theologie, Bd. 71, H. 3, 257-271.

Link-Wieczorek, Ulrike (2017): Im Religionsunterricht konfessionell kooperieren.
Okumenisch-theologische Grundlegung. In: Konstantin Lindner u.a. (Hg.): Zu-
kunftsfihiger Religionsunterricht. Konfessionell — kooperativ — kontextuell.
Freiburg i.Br. u.a., 123-138.

Link-Wieczorek, Ulrike (2014): Okumenische Herausforderungen fiir die Religions-
pidagogik. In: Theo-Web. Zeitschrift fiir Religionspidagogik 13 (2014), H. 2,
117-125.

Mecheril, Paul & Thomas-Olalde, Oscar (2011): Die Religion der Anderen. Anmer-
kungen zu Subjektivierungspraxen der Gegenwart. In: Birgit Allenbach u.a.
(Hg.): Jugend, Migration und Religion. Interdisziplinire Perspektiven (Religion
— Wirtschaft — Politik 4). Ziirich, 35-66.

Mecheril, Paul (2016): Migrationspidagogik — ein Projekt. In: Paul Mecheril (Hg.)
unter Mitarbeit von Veronika Kouabas und Matthias Rangger: Handbuch Mi-
grationspidagogik. Weinheim/Basel, 8-30.

Mecheril, Paul (2017): »Religion wird zu einer Differenzkategorie gemacht«. In-
terview von Ali Mete mit Paul Mecheril (11.11.2017). Online: www.islamiq.de/
2017/11/11/religion-wird-zu-einer-differenzkategorie-gemacht/ [letzter Zugrift:
30.4.19].

Moller, Rainer & Wedding, Michael (2017): Mehr Communio- bzw. Okumenesen-
sibilitit! — oder: Wird das Differenzkonzept religionspidagogisch tiberstrapa-

https://dol.org/10.14361/9783839452551-013 - am 14.02.2026, 06:06:32. - Open Acce

253


http://www.ev.rub.de/it-jahnel/index.html.de
http://www.islamiq.de/2017/11/11/religion-wird-zu-einer-differenzkategorie-gemacht/
http://www.islamiq.de/2017/11/11/religion-wird-zu-einer-differenzkategorie-gemacht/
https://doi.org/10.14361/9783839453551-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.ev.rub.de/it-jahnel/index.html.de
http://www.islamiq.de/2017/11/11/religion-wird-zu-einer-differenzkategorie-gemacht/
http://www.islamiq.de/2017/11/11/religion-wird-zu-einer-differenzkategorie-gemacht/

254

Britta Konz

ziert? In: Konstantin Lindner u.a. (Hg.): Zukunftsfihiger Religionsunterricht.
Konfessionell — kooperativ — kontextuell. Freiburg i.Br. u.a., 139-158.

Moller, Rainer (2017): Interreligiése Bildung aus migrationsgesellschaftlicher Per-
spektive. In: Ders.u.a. (Hg.): Kooperation im Religionsunterricht: Chancen und
Grenzen interreligidsen Lernens. Beitrige aus evangelischer, katholischer und
islamischer Perspektive. Miinster, 43-59.

Nehring, Andreas & Wiesgickl, Simon (2018): Postkoloniale Theorien und die Theo-
logie. Themen, Debatten und Forschungsstand zur Einfithrung. In: Dies. (Hg.),
Postkoloniale Theologien II. Perspektiven aus dem deutschsprachigen Raum,
Stuttgart, 7-22.

Offenberger, Bernhard (2012): »To push the boundaries«. Die Grenzen des Wissens
weiten. Ein Interview mit Musa W. Dube. In: Bibel und Kirche 67, 160-163.

Pratt, Mary Louise (1991): Arts of the Contact Zone. In: Profession 91, 33-40.

Reuter, Julia (2002): Ordnungen des Anderen. Zum Problem des Eigenen in der
Soziologie des Fremden. Bielefeld.

Ricken, Norbert (2009): Uber Anerkennung - oder: Spuren einer anderen Subjek-
tivitdt. In: Norbert Ricken, Henning Réhr, Jorg Ruhloff & Klaus Schaller (Hg.):
Umlernen. Festschrift fiir Kite Meyer-Drawe. Paderborn u.a., 75-92.

Rosenberg, Florian von & Geimer, Alexander (2014) (Hg.): Bildung unter Bedingun-
gen kultureller Pluralitit. Wiesbaden.

Rothgangel, Martin (2002): Von der Diagnose zur Therapie. Christliche Identitit
ohne Antijudaismus. In: TheoWeb. Zeitschrift fir Religionspidagogik, H. 2, 8o-
97.

Simojoki, Henrik (2017): Christus in Afrika. Wie anderswo geglaubt wird. In: Rudolf
Englert & Friedrich Schweitzer (Hg.): Jesus als Christus im Religionsunterricht.
Experimentelle Zuginge zu einer Didaktik der Christologie. Gottingen, 220-
231.

Walgenbach, Katharina (2012): Intersektionalitit — eine Einfithrung. Online: www.
portal-intersektionalitit.de [letzter Zugriff: 1.5.2019].

Willems, Joachim (2011): Lernen an interreligiésen Uberschneidungssituationen —
Uberlegungen zu Ausgangspunkten einer lebensweltlich orientierten interreli-
giosen Didaktik. In: Theo-Web. Zeitschrift fiir Religionspadagogik 10 (2011), H.
1, 202-219.

https://dol.org/10.14361/9783839452551-013 - am 14.02.2026, 06:06:32. - Open Acce



http://www.portal-intersektionalit�t.de
http://www.portal-intersektionalit�t.de
https://doi.org/10.14361/9783839453551-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

