
Kulturelle und religiöse Zwischenräume

Warum wir auch ein intrareligiöses Lernen an Schulen

brauchen

Britta Konz

1 Schulische Bildung in der Migrationsgesellschaft

Schulische Bildung muss heute zwangsläufig im Kontext kultureller und religiö-

ser Pluralität gedacht werden (Rosenberg & Geimer 2014). Infolge von Globalisie-

rung und Migration1 ist der größte Teil der Menschheit, mit Mary Louise Pratt

gesprochen, »in Kontaktzonen ansässig«, woMenschenmit unterschiedlichen kul-

turellen und religiösen Verortungen zusammengefunden haben oder zusammen-

treffen, sich gegenseitig bereichern, sich auseinandersetzen oder sogar gewaltsam

in Konflikt sind (Pratt 2008). In diesen »Zwischenräumen« begegnen sich Kultu-

ren, werden Gemeinsamkeiten und Differenzen ausgehandelt und es kommt »zu

Verschmelzungen, Überlagerungen, Festschreibungen – in jedem Fall zu Verände-

rungen und zur Entstehung von Neuem« (Jahnel 2019). »Kontaktzonen« sind dem-

entsprechend keine herrschaftsfreien Räume. Sie sind vielmehr durch Macht- und

Hierarchieverhältnisse gekennzeichnet, bei denen soziale Strukturkategorien als

»gesellschaftliche Platzanweiser« dienen (Walgenbach 2012, 23). In der globalisier-

ten Welt kursiert die Angst vor dem Verlust von (nationaler) Identität, die dann –

mitunter aggressiv – verteidigt werden soll. Kultur und Religion werden bei Aus-

handlungsprozessen von Zugehörigkeit und Nichtzugehörigkeit vielfach als »Mit-

tel zur Abgrenzung« instrumentalisiert (Jahnel 2016, 311).

Migrationssensible Religionspädagogik muss also von einer Verflechtung der

Kulturen und Geschichte(n) ausgehen. Dabei ist Schule, wie die Gesellschaft ins-

gesamt, kein hierarchie- und machtfreier Raum. Paul Mecheril spricht von »Zuge-

hörigkeitsordnungen« als »historische(n) und produktive(n) Strukturen, in denen

1 Unter dem Begriff Migration werden unterschiedliche Zuwanderungsformen subsummiert;

er umfasst die »klassischen« Arbeitsmigranten, Aussiedler, Geflüchtete und »irreguläre For-

men von Migration«, mit ihren jeweils »spezifische(n) Herausforderungen und Problemla-

gen, gerade auch im Blick auf den Bildungsbereich« (Möller 2017, 43-49; 43).

https://doi.org/10.14361/9783839453551-013 - am 14.02.2026, 06:06:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


242 Britta Konz

Subjekte Erfahrungen der symbolischen Distinktion und Klassifikation, Erfahrun-

gen der Handlungsmächtigkeit und Wirksamkeit sowie biografische Erfahrungen

der kontextuellen Verortung machen« (Mecheril 2016, 17). Schülerinnen und Schü-

ler werden am Lernort Schule »in Selbstverständnisse und Selbstpraktiken« einge-

führt, deren Ordnungen und Strukturen natio-ethno-kulturell kodiert sind (Me-

cheril 2016, 23). Als Bildungseinrichtung sollte Schule dementsprechend Lernpro-

zesse anbahnen, in denen sich Schülerinnen und Schüler mit den Strukturen ihrer

Lebenswelt auseinandersetzen und die »Selbst- und Weltverhältnisse« reflektieren

(Mecheril 2016, 24). Angesichts globaler Not und Ungleichheit gehört hierzu auch

die Reflexion der »relativen Privilegierung europäischer Kontexte« (Mecheril 2016,

24).

In Folge von Migration und der zunehmenden Ausdifferenzierung der Ge-

sellschaft wird auch die weltweite kulturelle Heterogenität des Christentums in

Deutschland und damit die intrareligiöse Diversität christlicher Glaubensbezeu-

gungen sichtbarer und zum Gegenstand von Aushandlungsprozessen. Im Folgen-

den möchte ich dieser innerchristlichen Differenzierung genauer mit Blick auf

ein erforderliches intrareligiöses Lernen im Religionsunterricht nachgehen, wobei

zunächst die Rahmenbedingungen des Lernens unter migrationsgesellschaftli-

chen Voraussetzungen ausgelotet werden. Anschließend folgen Überlegungen

über intrareligiöse Lernprozesse im Religionsunterricht.

2 Wer gehört dazu? Der Umgang mit differenten
Glaubensbezeugungen und Weltanschauungen unter
migrationsgesellschaftlichen Bedingungen

In der Schule treffen säkulare Selbst- und Weltdeutungen auf religiöse Selbst- und

Weltdeutungen von Schülerinnen und Schülern sowie Lehrerinnen und Lehrern.

Nicht immer verläuft dies spannungsfrei. Aladin El-Mafaalani zeigt auf, dass, kon-

trär zu gängigen Vorstellungen, die »Verbesserung der Teilhabechancen im Bil-

dungswesen, auf dem Arbeitsmarkt und im politischen Alltag« gerade nicht zur

»Homogenisierung von Lebensweisen« führe (El-Mafaalani 2019, 41). Stattdessen

müsse man davon ausgehen, dass auch »bei gelungener Integration« »Differenz-

und Fremdheitserfahrungen« gemacht werden (El Mafaalani 2019, 41). Minderhei-

ten würden ihre Ansprüche dann selbstbewusster artikulieren, sich nicht mehr da-

mit begnügen, am »Katzentisch« zu sitzen, sondern selber »ein Stück vomKuchen«

beanspruchen bzw. mitbestimmen, welcher Kuchen auf den Tisch kommt. Hier-

durch kommt es zur Infragestellung und neuen Aushandlungsprozessen »sozia-

le[r] Privilegien, kulturelle[r] Dominanzverhältnisse und Deutungshoheiten«. Dies

führe zu dem paradoxen Effekt, dass mehr über Diskriminierung diskutiert und

aufbegehrt werde, nicht obwohl, sondern weil sich die Teilhabechancen verbessert

https://doi.org/10.14361/9783839453551-013 - am 14.02.2026, 06:06:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kulturelle und religiöse Zwischenräume 243

haben (El Mafaalani 2019, 42). Auch wennman anfragen kann, ob sich die Teilhabe-

chancen aktuell nicht wieder verschlechtern, insofern Rassismus, Antisemitismus

und Ausländerfeindlichkeit wieder ›salonfähiger‹ werden und politisch erstarken,

macht El-Mafaalani auf einen wichtigen Aspekt aufmerksam. Die pädagogische

Bemühung um Integration und Teilhabe sollte nicht auf das Ziel einer konflikt-

freien Gemeinschaft ausgerichtet sein. Angesichts der zunehmenden Komplexität

der Gesellschaft und des gesteigerten Konfliktpotentials sollte Bildung stattdes-

sen darauf zielen, Diversitätskompetenz aufzubauen und konstruktive Aushand-

lungsprozesse einzuüben (El Mafaalani 2019, 45). In Anbetracht der wachsenden

Zahl migrierter oder geflüchteter Christinnen und Christen müssen Lehrerinnen

und Lehrer neben interreligiösen Kompetenzen hierfür auch interkulturell-theo-

logische und interkulturell-ökumenische Kompetenzen erwerben (Link-Wieczorek

2017, 129).

Ausgangspunkt intrareligiösen Lernens ist ebenso wie beim interreligiösen Ler-

nen die Tatsache, dass Deutschland eine Migrationsgesellschaft ist und sich hier-

aus Aushandlungsprozesse über kulturelle, ethnische, politische und religiöse Zu-

gehörigkeiten und Identitäten ergeben (Möller 2017, 44). Möller verweist darauf,

dass zwar auf die zunehmende Heterogenität religiös-weltanschaulicher Orientie-

rungen hingewiesen werde, die asymmetrischen Machtverhältnisse dieser Positio-

nierungen im religionspädagogischen Diskurs bisher aber kaum reflektiert wer-

den (Möller 2017, 43). Mittels »mediale[r], wissenschaftliche[r] und politisch-juris-

tische[r] Diskurse[…]«, aber auch durch »pädagogische[…] Interaktionen und bil-

dungsinstitutionelle[…] Strukturen« werden Einschließungen und Ausgrenzungen

vollzogen und reproduziert (Möller 2017, 43). Hierbei stellt sich auch die Frage, wer

mitgedacht wird, wenn es um die Ausgestaltung des Religionsunterrichtes z.B. im

Sinne eines Konfessionell-kooperativen Religionsunterrichtes geht. Bislang wer-

den christliche Schülerinnen und Schüler mit baptistischen, pfingstlerischen oder

anderen freikirchlichen Prägungen statistisch kaum erfasst, insofern sie eher un-

ter »sonstigen« Glaubensgemeinschaften oder auch »Konfessionslosen« subsum-

miert werden (Link-Wieczorek 2017, 127). Auch griechisch-, syrisch-, rumänisch-

oder russisch-orthodoxe Schülerinnen und Schüler werden oft nicht unbedingt

mit dem Christentum assoziiert (Link-Wieczorek 2017, 127). Zunächst muss dem-

entsprechend eine Veränderung der Wahrnehmungsprozesse eingeleitet und die

intrareligiöse und interkulturelle Pluralität innerhalb der Religionsgemeinschaften

ins Blickfeld gerückt werden. Hiervon ausgehend sollte eine Selbstreflexion an-

gebahnt und die Frage nach möglichen asymmetrischen Machtverhältnissen ge-

stellt werden: Wer hat (und aus welchem Grund) Deutungsmacht im Christentum,

wer wird übersehen? Als Grundlage für eine solche machtkritische Analyse wird

im Folgenden der Begriff des »religiösen Otherings« von Mecheril und Thomas-

Olalde dargelegt und für die Analyse von intrareligiösem Othering fruchtbar ge-

macht. Aufgrund der vielschichtigen und komplexen Geschichte des Christentums

https://doi.org/10.14361/9783839453551-013 - am 14.02.2026, 06:06:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


244 Britta Konz

können asymmetrische Machtverhältnisse hier nur in Ansätzen reflektiert werden,

weshalb ich mich auf Anmerkungen zu den Auswirkungen der Kolonialgeschichte

in Bezugnahme auf postkoloniale und interkulturelleTheologie fokussieren werde.

3 Analyse von Machtverhältnissen – Religiöses Othering und
homogenisierendes Kulturverständnis

»Othering« dient dazu, den Status der eigenen Gruppe aufzuwerten, indem die

andere Gruppe – scheinbar gerechtfertigt – abgewertet wird (Rothgangel 2002,

90). Dabei wird durch Verwendung von Dualismen das ›Andere‹ zur Kontrast-

bzw. Negativfolie, vor der sich die eigene Identität strahlend abhebt. Durch ei-

nen solchen Rückgriff auf Kontrastmodelle kann eine vermeintlich klare Orientie-

rung gewonnen und Identitätssicherheit generiert werden (Rothgangel 2002, 81).

Julia Reuter übersetzt die Praxis des »Otherings« treffend mit »VerAnderung«, da

hierdurch Fremdheit konstruiert und produziert wird, z.B. indem man die kultu-

relle Zugehörigkeit essentialisiert (Reuter 2002, 148; Jahnel 2016, 36). Nach Me-

cheril und Thomas-Olalde wird auch Religion zum Othering verwendet, da sie

in komplexen pluralisierten Gesellschaften als »natio-ethno-kultureller Zugehö-

rigkeitscode« fungiert (Mecheril & Thomas-Olalde 2011, 57). Sie dient dabei als

»Kommunikations- und Imaginationsschema« zur Unterscheidung von Gruppen

(Mecheril & Thomas-Olalde 2011, 58). Mit Hilfe »religiösen Otherings« kann ein

einheitliches (nationales) ›Wir‹ konstituiert werden. Die »Andersheit« der Ande-

ren wird dabei mit Verweis auf ihre »andere Religion« hervorgehoben bzw. her-

gestellt und erhält durch die Bezugnahme auf Religion gleichsam eine religiöse

Legitimation (Mecheril & Thomas-Olalde 2011, 57). Dadurch könne man, wie Me-

cheril undThomas-Olalde hervorheben, im Kontext von Globalisierung undMigra-

tion den nicht zur EU gehörenden Bürgern »ein eindeutiges Merkmal zuzuschrei-

ben, nämlich eine orientalisch-islamische Grundeinstellung«, von der man sich

dann abgrenze und als überlegen kennzeichne (Mecheril & Thomas-Olalde 2011,

57). Für Individuen und Gruppen hat dieses »religiöse Othering« gravierende Aus-

wirkungen, weil hierdurch restriktive Strukturen vorgegeben werden, innerhalb

derer Subjektivierungspraktiken vollzogen werden und der Zugang zu Ressour-

cen entschieden wird (Mecheril & Thomas-Olalde 2011, 49). Die Abgrenzungs- und

Unterscheidungspraxen auf der Grundlage von Religionszugehörigkeiten wirken

sich damit auf alle Lebensbereiche aus und entfalten auch in der Schule ihre Wirk-

mächtigkeit. Unter »migrationsgesellschaftlichen Bedingungen begegnen sich mit

Christentum und Islam also« wie Möller hervorhebt, »nicht einfach zwei Religio-

nen auf Augenhöhe« (Möller 2017, 56).

Mit Blick auf das Christentummöchte ich den Begriff des religiösen Otherings

ausweiten, um auch auf eine Dynamik innerhalb von Glaubensgemeinschaften

https://doi.org/10.14361/9783839453551-013 - am 14.02.2026, 06:06:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kulturelle und religiöse Zwischenräume 245

hinzuweisen, bei der infolge von VerAnderung Marginalisierungs- und Diskrimi-

nierungsprozesse innerhalb von Religionen vollzogen werden: Es findet auch ein

intrareligiöses Othering im Christentum statt (Konz 2019).

4 Intrareligiöses Othering – VerAnderung differenter christlicher
Kulturen und Überzeugungen

Religiös-kulturelle Differenzlinien verlaufen nicht nur entlang der Religionen, son-

dern ebenso inmitten von Religionen (Link-Wieczorek 2014, 118). Obwohl von au-

ßen betrachtet Religionen oftmals als einheitliche »monolithische Blöcke« (Willems

2011, 205) erlebt werden, gibt es auch innerhalb von Religionsgemeinschaften di-

vergierende Glaubensbezeugungen und kontrastierende Wahrheitsansprüche, die

zu Konflikten und spannungsgeladenen Aushandlungsprozessen führen können.

Auch innerhalb von Religionsgemeinschaften werden divergente Glaubensüber-

zeugungen artikuliert und es wird um Vormachtstellung gerungen. Dabei wer-

den teilweise auch kontrastierende Wahrheitsansprüche verhandelt und um das

Wesen der ›wahren‹ Religion bzw. Glaubenspraxis gerungen. Auch hierbei geht es

um den Zugang zu Ressourcen, und die VerAnderungsprozesse der als »Anders«

betrachteten oder marginalisierten Gläubigen haben Auswirkungen auf Subjekti-

vierungspraxen. Im Unterschied zu interreligiösen Konflikten sind intrareligiöse

VerAnderungspraxen möglicherweise nicht gleichermaßen offensichtlich. Richtet

man jedoch den Blick auf das weltweite Christentum und die Frage danach, welche

Theologie Deutungshoheit beansprucht, wer leitende Positionen besetzt, welche

Theologie marginalisiert und welche an Universitäten und Ausbildungszentren ge-

lehrt wird, wird deutlich, dass auch hier Ausgrenzungs- und Abgrenzungsprozesse

stattfinden.

Interkulturelle und postkoloniale Theologie machen seit langem auf die viel-

schichtigen kulturellen Interaktionen und »unterschiedlichen Hybridformen des

Christlichen« aufmerksam (Hock 2011, 149). Dabei zeigen sie auf, dass Interkul-

turalität »Wesensmerkmal des Christentums« ist (Jahnel 2020). Das Christentum

konstituierte sich von Beginn an im kulturell und religiös pluralen Raum. Es be-

steht seit jeher aus »einer Vielzahl an Christentümern« und durchlief bzw. durch-

läuft bis heute transkulturelle Veränderungsprozesse (Gruber 2013, 75). »Die Rei-

sen, die der christliche Glaube im Gepäck von Missionaren, Händlern oder Ko-

lonialbeamten, MigrantInnen oder Flüchtlingen, Geschäftsleuten, Beamten oder

Studierenden unternommen hat, haben«, so Claudia Jahnel, »das Christentum ver-

ändert und mannigfaltig gemacht durch transkulturelle Vermischungs- und Aus-

tauschprozesse.« (Jahnel 2019) Immer noch allzu oft wird jedoch die sogenannte

›kontextuelle Theologie‹ nicht als grundsätzlicher Beitrag zurTheologie betrachtet,

der in den Kanon theologischer Bildung aufgenommen werden muss. Umgekehrt

https://doi.org/10.14361/9783839453551-013 - am 14.02.2026, 06:06:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


246 Britta Konz

wird sogenannte ›westlicheTheologie‹ nicht als ›kontextuelleTheologie‹ betrachtet,

sondern als universal gültig. Gegenüber ›kontextuellen Theologien‹ wurde lange

Zeit ins Feld geführt, dass sich »echte Theologie durch ihre Universalität und den

universalen Anspruch jenseits aller kulturellen Partikularitäten« auszeichne (Jahnel

2019). Dagegen betrachtet sich ›kontextuelle Theologie‹ bewusst als »voice[…] from

themargins«.2 Angefragt wird von Seiten postkolonialer und interkulturellerTheo-

logie insbesondere die unhinterfragte Vormachtstellung der historisch-kritischen

Exegese. So kritisiert beispielsweise Lazare S. Rukundwa, dass die Bibel den Text

und der Westen Hermeneutik und Methode vorgebe, während der Rest der Welt

sich dann mit dem Lesen begnügen müsse (Nehring & Wiesgickl 2018, 15; Konz &

Jahnel 2019). Musa Wenkosi Dube plädiert dagegen für eine Wissensproduktion,

die »wirklich divers und repräsentativ ist für die Welt, wie sie ist – in all ihren

Diversitäten«, für eine Theologie, »die nicht so eng von einer einzigen Perspektive

her definiert ist« (Offenberger 2012, 161).

Intrareligiöses Othering imChristentum äußert sich auch in einemAusblenden

der Tatsache, dass sich der demografische Schwerpunkt des Christentums von Eu-

ropa und Nordamerika inzwischen in die südliche Hemisphäre verlagert hat (John-

son & Kenneth R. Ross 2009, x). Die Vormachtstellung und Deutungsmacht des so-

genannten ›westlichen Christentums‹, das ›Übersehen‹ der südlichen Hemisphäre,

wurzelt in der Geschichte des europäischen Kolonialismus, der die Ureinwohner

Lateinamerikas und Afrikas als rückständig und unzivilisiert markierte. Ausbeu-

tung und Versklavung wurden als ›Zivilisierung‹ zumWohle der Kolonisierten legi-

timiert, wozu auch das durch Missionare verbreitete Christentum beitrug (Möller

2017, 47). Die »VerAnderung« der Kolonisierten als different und unterlegen brach-

te auf der anderen Seite »das souveräne und überlegene europäische Selbst« der

kolonialen Herrschaft hervor (Castro Varela 2006, 155). Die dabei produzierten Bil-

der der ›Anderen‹ beeinfluss(t)en nachhaltig prägendTheorie undHandlungspraxis

der postkolonialen Gesellschaften (Jahnel 2019). Postkoloniale und Interkulturelle

Theologie fordern deshalb zu einer (theologischen) Reflexion der kolonialen Ver-

gangenheit und des Neokolonialismus heraus, bei denen die »transnationalen Di-

mensionen sozialer Ungleichheit als Konsequenz des Kolonialismus« Berücksich-

tigung finden.

Für Christinnen und Christen aus ehemals kolonisierten Ländern ergeben sich

dementsprechend ambivalente Zugehörigkeiten zum Christentum. Das Christen-

tum blieb nämlich nicht (nur) die Religion der Unterdrücker, sondern wurde (auch)

eigenständig angeeignet und ausgeformt und zur Quelle für die Artikulation ei-

gener Glaubens- und Unrechtserfahrungen. Bis heute ringen Theologinnen und

2 Vgl. den gleichnamigen Titel des Klassikers von R. S. Sugirtharajah, Voices from the Margin:

Interpreting the Bible in the Third World, New York 2006.

https://doi.org/10.14361/9783839453551-013 - am 14.02.2026, 06:06:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kulturelle und religiöse Zwischenräume 247

Theologen des ›globalen Südens‹ um die Entwicklung und Anerkennung einer ei-

genständigenTheologie, unabhängig von »westlichenWissensparadigmen« (Jahnel

2019). Ignoriert man diese Theologien, indem man sie als ›randständig‹ oder »exo-

tisch‹ markiert, wiederholt man die Ausgrenzung und Marginalisierung. Theolo-

gisch ignoriert man damit einen,wie Simojoki aufzeigt, »global gesehen besonders

dynamische[n] und zukunftsweisende[n] Explorationskontext christlichen Glau-

bens und christologischen Nachdenkens« (Simojoki 2017, 221). Auch die Tatsache,

dass kontextuelle Theologie in der Sprache der vorherrschenden Theologie formu-

liert werden muss, um Gehör zu finden, erscheint, insbesondere vor dem Hinter-

grund der Kolonialgeschichte, fragwürdig.Mit der Entscheidung, das Christentum

in dieWelt zu tragen, hat sichTheologie auf Reisen begeben und an den verschiede-

nen Orten folgerichtig Transformationsprozesse durchlaufen. Die hierdurch ent-

standene Vielfältigkeit der ›Christentümer‹ ist eine Konsequenz dieser Geschichte,

die infolge von Migration und Flucht nun auch in Deutschland zunehmend sicht-

bar wird. Migrierte Christinnen und Christen oder Geflüchtete, die in Deutsch-

land zum Christentum konvertieren, fordern zur Reflexion dieser Machtverhält-

nisse und zu einem »neuen Blick auf unsere ›eigene‹ religiöse Tradition« heraus

(Simojoki 2017, 221). Aktuell sind die christlichen Kirchen in Deutschland heraus-

gefordert, »in einer tendenziell nachchristlichen Gesellschaft die Gestaltungskraft

des christlichen Glaubens lebendig zu halten« (Möller & Wedding 2017, 140). Er-

gänzt werden müsste dies um eine (macht-)politische Dimension: Wir stehen vor

der Aufgabe, die Gestaltungskraft des christlichen Glaubens lebendig erfahrbar zu

machen, in einer Gesellschaft, die nicht mehr unhinterfragt die Deutungsmacht

des Christlichen und die Notwendigkeit kirchlicher Strukturen anerkennt und in

der es gleichzeitig um die Aufarbeitung kolonialer und neokolonialer Herrschafts-

strukturen geht, die auch mit der Geschichte christlicher Mission und Theologie

verbunden sind.

5 Migrationssensibles intrareligiöses Lernen im Religionsunterricht –
Anfragen an konfessionelle Identität und Konfessionelle Kooperation

Inwiefern haben die aufgezeigten Aspekte des intrareligiösen Otherings nun Rele-

vanz für Schule und Religionsunterricht? Auch in der Religionspädagogik werden

die Anliegen Interkultureller Theologie sowie insgesamt migrationsgesellschaft-

liche Fragen und Herausforderungen noch nicht ausreichend berücksichtigt.

Beim Blick auf schulische Rahmenrichtlinien und Lehrpläne für den evangeli-

schen Religionsunterricht fällt auf, dass die kulturelle Pluralität innerhalb des

Christentums bisher kaum beachtet oder konzeptionell ausformuliert wurde.

Dadurch wird Schülerinnen und Schülern immer noch der Eindruck eines rein

›westlichen‹ und ›weißen‹ Christentums vermittelt, interkulturelle Pluralität wird

https://doi.org/10.14361/9783839453551-013 - am 14.02.2026, 06:06:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


248 Britta Konz

vorwiegend mit der Religion ›der Anderen‹ und mit interreligiösem Lernen asso-

ziiert. Infolgedessen bleibt eine grundlegende Differenzkultur von ›wir‹ und ›die

Anderen‹ bestehen. Bisher gibt es auch keine »umfassende Dekonstruktion des

religionspädagogischen Differenzdiskurses […] in der Tradition des Poststruktura-

lismus und des Postkolonialismus« bei dem eine »machtkritische Perspektive auf

Differenztheorien« geworfen wird, wie Möller und Wedding bemängeln (Möller &

Wedding 2017, 147; Möller 2017, 43-59). Sie kritisieren, dass der »religionspädago-

gische Mainstream-Diskurs« zum interkonfessionellen und interreligiösen Lernen

immer noch zu stark einer Richtung »erziehungswissenschaftlicher Konzepte

interkulturellen Lernens« ähnele, die letztlich eine kulturelle Differenz herstellen

(Möller & Wedding 2017, 139-158). Die Begegnung mit dem Anderen werde dabei

»als Chance und Bereicherung des Eigenen verstanden, insofern das Verständnis

für das Andere grundgelegt, aber auch das Eigene in Abgrenzung zum Anderen

und Fremden schärfer konturiert wird« (Möller & Wedding 2017, 145). In den

Erziehungswissenschaften wird gleichzeitig jedoch zunehmend Kritik an Konzep-

ten geübt, die einen statischen Kulturbegriff rezipieren und »den dynamischen

Wandel historisch situierter Kulturen« ebenso ausblenden wie Transkulturalität

(Möller & Wedding 2017, 145).3

Hiervon ausgehend fragen Möller und Wedding an, ob nicht auch im Diskurs

um konfessionelle Kooperation imReligionsunterricht die Gefahr bestehe, dass zu-

nächst konfessionelle Differenz hergestellt werde, die man anschließend mit der

»Praxis interkonfessionellen Lernens bearbeiten« könne (Möller & Wedding 2017,

146). Immer noch ist die Vorstellung verbreitet, dass sich im Prozess der religiö-

sen Sozialisation zuerst eine konfessionelle Identität ausprägt, die dann in den

Diskurs mit anderen (konfessionellen oder religiösen) Identitäten eintreten kann.

Es gibt jedoch keine in sich homogenen und von anderen unbeeinflusste Kultu-

ren, mit denen individuelle Religiositäten oder Weltanschauungen ›identisch‹ sein

könnten, und einen rein konfessionellen Raum, in dem sich diese Identität ent-

falten könnte, gibt es auch im gegenwärtigen konfessionellen Religionsunterricht

nicht. Implizit wird dabei, wie Link-Wieczorek aufzeigt, eine Homogenität reli-

giöser Sozialisationsprozesse vorausgesetzt, wie sie auch in einem Deutschland

jenseits aller Migrationseinflüsse kaum noch anzutreffen ist (Link-Wieczorek 2014,

119). Zu unterschiedlich sind die religiösen Sozialisationen und religiösen Bezüge

der Schülerinnen und Schüler, und es stellt sich die Frage, ob eine solche Einheit-

lichkeit konfessioneller Identität je existierte. Da der Mensch in eine »Koexistenz«

hineingeboren ist, (Ricken 2009, 75) konstituiert sich das Selbst in einem stetigen

Spannungsfeld von »Individualem und Sozialem« (Ricken 2009, 76). Im Gegenüber

3 Kritik wird nicht an allen interkulturellen Theorien und Konzepten der interkulturellen Päd-

agogik geübt, sondern nur an solchen, die ein statisches Kulturverständnis zugrunde legen

und Kulturalisierungen vollziehen.

https://doi.org/10.14361/9783839453551-013 - am 14.02.2026, 06:06:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kulturelle und religiöse Zwischenräume 249

findet sich eine identitätskonstituierende Begrenzung,4 und man muss sich selbst

»als Bedingung anderer und [von] deren möglicher Entwicklung verstehen« lernen

(Ricken 2009, 90). Dies gilt auch für die religiöse oder konfessionelle Identität,

die sich im Miteinander, in der Auseinandersetzung und Begegnung konstituiert

(Link-Wieczorek 2014, 119).

Bei der Ausgestaltung des Konfessionellen sowie des konfessionell-koopera-

tiven Religionsunterrichtes sollte dementsprechend die weltweite interkulturel-

le »Vielfalt des Christlichen als Reichtum« erschlossen werden, ohne herkömm-

liche Schemata von Konfessionalisierung zu bedienen (Link-Wieczorek 2014, 119).

Konfessioneller Religionsunterricht oder konfessionell-kooperativer Religionsun-

terricht darf nicht zu einem vermeintlichen ›Rückzugsraum‹ werden, in dem man

sich vor der Infragestellung des ›Eigenen‹ durch andere Kulturen, Religionen und

differierende Glaubensbezüge ›schützt‹. Wird man der Unvermeidlichkeit inter-

kultureller und interreligiöser »Kontaktzonen« gewahr, fordert die interkulturel-

le Pluralität des Christentums dazu heraus, ein konfessionelles Selbstverständnis

zu entwickeln, das nicht auf einem ›religiösen Othering‹ und auch nicht auf in-

trareligiösem Othering basiert und zur kritischen Selbstreflexion und christlicher

Stimmenpluralität ermutigt.

Wie lässt sich nun ein solches intrareligiöses Lernen mit Schülerinnen und

Schülern anbahnen, bei dem eigene Verortungen und Werthaltungen anerkannt,

hinterfragt, differente Glaubensansichten zugelassen, das Christentum jedoch

nicht der Beliebigkeit preisgegeben wird? Wie kann eine Suche nach Gemein-

samen gestaltet werden, das nicht auf Othering basiert, das nicht exklusiv und

ausgrenzend formuliert wird, sondern durch Stimmenpluralität getragen ist und

bei dem sich Christinnen und Christen »als Bedingung anderer und [von] deren

möglicher Entwicklung verstehen […] lernen«? (Ricken 2009, 90)

6 Die Suche nach religiösen und kulturellen Kontaktzonen und
Zwischenräumen

Intrareligiöses Lernen im Religionsunterricht zielt auf eine Sensibilisierung für re-

ligiöses und intrareligiöses Othering, eine Reflexion der relativen Privilegierung

europäischer Kontexte und die Transformation der hiervon dominierten Les- und

Deutungsarten der Weltverhältnisse und des Glaubens. Vom Ist-Zustand religiö-

ser und kultureller »Kontaktzonen« (Pratt 1991, 33-40) in derMigrationsgesellschaft

4 Als Beispiel führt er Erziehungssituationen an, bei denen Kindern alles erlaubt wird. Diese

Kinder erleben nach Ricken ihre Eltern nicht mehr als die Anderen, sondern nur noch als Ex-

tension ihrer selbst. Sie fühlen sich infolgedessen allein gelassen und nicht sicher gebunden

(Ricken 2009, 84).

https://doi.org/10.14361/9783839453551-013 - am 14.02.2026, 06:06:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


250 Britta Konz

ausgehend, sollten erweiternde religiöse Deutungs- und Orientierungsangebote

eingebracht werden, die zum interkulturellen Theologisieren und zur Analyse re-

ligiösen und intrareligiösen Otherings anregen.5 Beim Theologisieren mit Schü-

lerinnen und Schülern sollte dabei die Einsicht nahegebracht werden, dass die

gemeinsame Suche nach Kontaktzonen und Zwischenräumen niemals konflikt-

frei sein kann, dass die Konflikte aber von einem prinzipiellen Willen zum Ge-

meinsamen und zur gemeinschaftlichen Gestaltung der Weltverhältnisse getragen

und konstruktiv ausgehandelt werden können. Spannungen zwischen differenten

Glaubensbezeugungen können mit Francois Jullien dabei als »Abstände« gesehen

werden, die in eine produktive Spannung gebracht werden können, wenn sie in

einem vom Willen zum Gemeinsamen getragenen »third space« (Bhabha 2007,

5) miteinander in Schwingung gebracht werden. Dieser Raum des Gemeinsamen

kann jedoch nur entstehen,wenn es die Bereitschaft gibt, sich selbst auf Strukturen

des Otherings und einmögliches »Gewaltpotenzial der eigenenWerthaltung befra-

gen zu lassen«. Dies gilt dann für alle miteinander kommunizierenden Parteien,

die nicht versuchen sollten, »kollektiven Identitäten zu ihrem Recht zu verhelfen«,

sondern vielmehr »für allgemeine Regeln der Anerkennung von Unterschieden«

einzutreten (Mecheril 2017).6 Eine solche Form des »Universellen« dringt darauf,

stetig den Horizont zu erweitern, so dass sich das Gemeinsame niemals vorschnell

abschließt oder »einkapselt« (Julien 2016, 31; 35). Vielfalt darf dabei jedoch auch

nicht als Beliebigkeit missverstanden werden, bei der alles erlaubt ist. Sie findet

ihre Grenze in fundamentalistischen Religionsauslegungen und Äußerungen, bei

denen es nicht um Kommunikation, sondern nur um das Postulieren eigener ex-

klusiver und ausgrenzender Wahrheiten geht.

Für eine Suche nach dem Gemeinsamen können aus der Ökumene und der

Interkulturellen Theologie rahmende Deutungs- und Orientierungsangebot für

Schülerinnen und Schüler gewonnen werden.

7 Intrareligiöses Lernen auf der Basis einer »Ökumene des Lebens«
auf der »Suche nach der Wahrheit Gottes im Zwischenraum«

Innerchristliche Pluralität lässt sich mit Hilfe des Konzeptes einer »Ökumene

des Lebens« als eine gemeinsame Suchbewegung denken. Die »Ökumene des

Lebens« realisiert sich nach Link-Wieczorek in der gemeinsamen Erschließung

5 Zur Notwendigkeit und Möglichkeiten interkulturellen Theologisierens siehe: Konz, Britta,

Interkulturelle Theologie.

6 Mecheril betont beispielsweise, dass er sich nicht auf die Seite einer Minderheit schlagen

möchte, aber gegen den »Totalitarismus jeder Mehrheit« sei, »auch jener, die ehemals mi-

noritär war« (Mecheril 2017)

https://doi.org/10.14361/9783839453551-013 - am 14.02.2026, 06:06:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kulturelle und religiöse Zwischenräume 251

eines lebensnahen und »lebensbegleitenden« christlichen Glauben (Julien 2016,

31; 35). Wenn Christinnen und Christen ihre im Licht des Glaubens gedeuteten

Lebenserfahrungen miteinander teilen und ihren Glauben in ihrer jeweiligen

Sprache und aus ihrer jeweiligen Konfession und Kultur heraus formulieren, kön-

nen religiöse Ressourcen erfahrbar, geteilt und ggf. neu ausgelegt werden (Julien

2016, 126; 131). Leitend ist für Link-Wieczorek bei einer solchen »Ökumene des

Lebens« die Bereitschaft, die Spuren Gottes auch »im Zeugnis der anderen Kon-

fession wahrzunehmen« (Julien 2016, 126). Ausgangspunkt und Denkhorizont der

gemeinsamen Suche ist die Erkenntnis, dass die Wahrheit Gottes nicht vollständig

begreifbar und in Worten fassbar ist. In interkulturell-ökumenischen Gesprächen

kann sich dann, gerade aufgrund der miteinander in Spannung gebrachten unter-

schiedlichen Glaubensperspektiven, ein »gemeinsamer Bezugsrahmen« auftun,

»auf den hin und aus dem heraus« man denkt und sich gegenseitig zu verstehen

sucht (Link-Wieczorek 2014,122). In eine ähnliche Richtung zielt Claudia Jahnel

aus der Sicht interkultureller Theologie, wenn sie das christliche Miteinander

als eine Suche der »Wahrheit Gottes in den Zwischenräumen« beschreibt (Jahnel

2019).7 Diese Suche findet statt, wenn Menschen »inmitten des Zusammenbruchs

traditioneller kultureller und politischer Sinnzusammenhänge und Wahrheitsbe-

hauptungen Sinn stiften und nach derWahrheit« suchen, die für sie lebensrelevant

und sinngebend ist. Dieses Wahrheitsverständnis findet seine Grundlage im bi-

blisch vermittelten Dasein und Mit-Sein, der Beziehungshaftigkeit Gottes, die

in seinem Eingreifen in die Welt erfahrbar wird. In einem solchen ›Inter‹ als

»Begegnungs- und Zwischenraum, der immer auch ein gemeinsamer Handlungs-

raum ist«, wird, wie Jahnel betont, die Wahrheit Gottes nicht relativiert, sondern

vielmehr »konkretisiert«, insofern sie sich »als erfahrene, gewusste und inkor-

porierte Realität« materialisiert. Weder Kultur noch Evangelium sind »statische

Größen«, weshalb der Mensch mit seinen lebensweltlichen Anliegen nicht hinter

Dogmen verschwinden darf. Bei der »Suche nach der ›Wahrheit Gottes in den

Zwischenräumen‹« darf deshalb auch kein erneut »geschlossenes, von anderen

binär getrenntes Wissenssystem« generiert werden. Stattdessen sollten, so Jahnel,

Brüche und Suchbewegungen sichtbar bleiben (Jahnel 2019).

Eine so gedachte »Ökumene des Lebens«, die einlädt, gemeinsam nach »der

Wahrheit Gottes in den Zwischenräumen« zu suchen, widerspricht exklusivis-

tischen oder fundamentalistischen Vergegenständlichung des Wortes Gottes.

Es geht also nicht um einen Austausch, bei dem die Gesprächspartner letztlich

intendieren, dass die eigene Wahrheit bestätigt und das Gegenüber überzeugt

wird. Er ist vielmehr getragen von demWillen zum Gemeinsamen, von Stimmen-

pluralität, von der Bereitschaft, Konflikte konstruktiv auszuhandeln sowie von

7 Ich danke Claudia Jahnel für die Erlaubnis, schon vor Erscheinen des Aufsatzes daraus zu

zitieren.

https://doi.org/10.14361/9783839453551-013 - am 14.02.2026, 06:06:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


252 Britta Konz

dem Vertrauen darauf, dass sich der Geist Gottes in einem solchen Miteinander

der Menschen Bahn bricht.

In einer solchen gemeinsamen »Suche nach der Wahrheit Gottes im Zwischen-

raum« können und müssen immer wieder Zwischenergebnisse ausgemacht wer-

den, die jedoch fluide bleiben und bei Bedarf neu verhandelt und überschrieben

werden.Wichtig ist es, Schülerinnen und Schüler zu ermutigen, die Prozesshaftig-

keit des Gespräches, die möglicherweise bleibenden Fragen und Widersprüchlich-

keiten auszuhalten und kritische Anfragen zuzulassen. So sind weiße und west-

lich sozialisierte Schülerinnen und Schüler z.B. meist irritiert, wenn sie mit Je-

susbildern konfrontiert werden, die nicht den klassischen weißen Jesus der Kin-

derbibeln zeigen. In der Auseinandersetzung mit anderen Bildern, wie beispiels-

weise den Darstellungen des balinesischen Künstlers Nyoman Darsane8 können

sich aber konstruktive Gespräche darüber führen lassen, warum Jesus eigentlich

zumeist als weißer Mann gezeichnet wird. Zudem sollten im Religionsunterricht

auch die Stimmen von Christinnen und Christen aus Lateinamerika, Afrika und

Asien eingebracht werden, die biblische Themen oftmals mit aktuellen Fragen wie

der nach globaler Gerechtigkeit und Nachhaltigkeit vernetzen. Wenn es gelingt,

sich auf machtkritische Kommunikations- und Austauschprozesse einlassen, kön-

nen wichtige Ressourcen des Christentums (wieder-)entdeckt werden, die sowohl

für das interreligiöse als auch für das intrareligiöse Lernen fruchtbar sind.Der Blick

auf die innerbiblische Vielfalt von Glaubensdeutungen kann ermutigen, dass sich

diese Aushandlungsprozesse konstruktiv vollziehen lassen und Stimmenpluralität

bereichern kann.

Literatur

Bhabha, Homi K. (2007): Die Verortung der Kultur. Tübingen.

Castro Varela, Maria do Mar (2006): Postkolonialität. In: Paul Mecheril (Hg.) unter

Mitarbeit von Veronika Kouabas & Matthias Rangger: Handbuch Migrations-

pädagogik. Weinheim/Basel, 152-166.

El-Mafaalani, Aladin (2019): Alle an einem Tisch. Identitätspolitik und die parado-

xen Verhältnisse zwischen Teilhabe und Diskriminierung. In: Identitätspolitik.

Aus Politik und Zeitgeschichte 9-11/2019, 41-45.

Gruber, Judith (2013): Theologie nach dem Cultural Turn. Interkulturalität als theo-

logische Ressource (ReligionsKulturen Bd. 12). Stuttgart.

Hock, Klaus (2011): Einführung in die Interkulturelle Theologie. Darmstadt.

8 Informationen zumKünstler und seinenBildern finden sich unter: www.narwastu.org/about-

us/7/i-nyoman-darsane/und: https://www.omsc.org/portfolio-nyoman-darsane.

https://doi.org/10.14361/9783839453551-013 - am 14.02.2026, 06:06:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.omsc.org/portfolio-nyoman-darsane.
https://www.omsc.org/portfolio-nyoman-darsane.
https://www.omsc.org/portfolio-nyoman-darsane.
https://www.omsc.org/portfolio-nyoman-darsane.
https://www.omsc.org/portfolio-nyoman-darsane.
https://www.omsc.org/portfolio-nyoman-darsane.
https://doi.org/10.14361/9783839453551-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.omsc.org/portfolio-nyoman-darsane.
https://www.omsc.org/portfolio-nyoman-darsane.
https://www.omsc.org/portfolio-nyoman-darsane.
https://www.omsc.org/portfolio-nyoman-darsane.
https://www.omsc.org/portfolio-nyoman-darsane.
https://www.omsc.org/portfolio-nyoman-darsane.


Kulturelle und religiöse Zwischenräume 253

Jahnel, Claudia (2019): Die Wahrheit Gottes in den Zwischenräumen suchen. Über

die Epistemologie interkultureller Theologie. Erscheint in: Franz Gmainer-

Pranzl (Hg.): Von ›schöner Vielfalt‹ zu prekärer Heterogenität. Bildungspro-

zesse in pluraler Gesellschaft (Salzburger interdisziplinäre Diskurse, Bd. 17).

Berlin u.a.

Jahnel, Claudia (2016): Interkulturelle Theologie und Kulturwissenschaft. Unter-

sucht am Beispiel afrikanischer Theologie. Stuttgart.

Jahnel, Claudia (2020): Interkulturelle Theologie als theologische Disziplin. Online:

www.ev.rub.de/it-jahnel/index.html.de [letzter Zugriff: 23.04.2020].

Johnson, ToddM.&Ross, Kenneth R. (2009): Preface. In: Dies. (Hg.): Atlas of Global

Christianity. 1910-2010. Edinburgh.

Jullien, François (2017): Es gibt keine kulturelle Identität:Wir verteidigen die Ressour-

cen einer Kultur. Berlin.

Konz, Britta (2019): InterkulturelleTheologie als herausfordernde Ressource im Re-

ligionsunterricht. Erscheint in: Dies., Ortmann, Bernhard & Wetz, Christian

(Hg.), Postkolonialismus,Theologie und die Konstruktion des Anderen. Erkun-

dungen in einem Grenzgebiet. Leiden.

Konz, Britta & Jahnel, Claudia (2019): Kontrapunktisches Lesen – intertextuelle An-

regungen für eine interkulturelle Bibeldidaktik. In: Zeitschrift für Pädagogik

und Theologie, Bd. 71, H. 3, 257-271.

Link-Wieczorek, Ulrike (2017): Im Religionsunterricht konfessionell kooperieren.

Ökumenisch-theologische Grundlegung. In: Konstantin Lindner u.a. (Hg.): Zu-

kunftsfähiger Religionsunterricht. Konfessionell – kooperativ – kontextuell.

Freiburg i.Br. u.a., 123-138.

Link-Wieczorek, Ulrike (2014): Ökumenische Herausforderungen für die Religions-

pädagogik. In: Theo-Web. Zeitschrift für Religionspädagogik 13 (2014), H. 2,

117-125.

Mecheril, Paul & Thomas-Olalde, Oscar (2011): Die Religion der Anderen. Anmer-

kungen zu Subjektivierungspraxen der Gegenwart. In: Birgit Allenbach u.a.

(Hg.): Jugend,Migration und Religion. Interdisziplinäre Perspektiven (Religion

– Wirtschaft – Politik 4). Zürich, 35-66.

Mecheril, Paul (2016): Migrationspädagogik – ein Projekt. In: Paul Mecheril (Hg.)

unter Mitarbeit von Veronika Kouabas und Matthias Rangger: Handbuch Mi-

grationspädagogik. Weinheim/Basel, 8-30.

Mecheril, Paul (2017): »Religion wird zu einer Differenzkategorie gemacht«. In-

terview von Ali Mete mit Paul Mecheril (11.11.2017). Online: www.islamiq.de/

2017/11/11/religion-wird-zu-einer-differenzkategorie-gemacht/ [letzter Zugriff:

30.4.19].

Möller, Rainer & Wedding, Michael (2017): Mehr Communio- bzw. Ökumenesen-

sibilität! – oder: Wird das Differenzkonzept religionspädagogisch überstrapa-

https://doi.org/10.14361/9783839453551-013 - am 14.02.2026, 06:06:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.ev.rub.de/it-jahnel/index.html.de
http://www.islamiq.de/2017/11/11/religion-wird-zu-einer-differenzkategorie-gemacht/
http://www.islamiq.de/2017/11/11/religion-wird-zu-einer-differenzkategorie-gemacht/
https://doi.org/10.14361/9783839453551-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.ev.rub.de/it-jahnel/index.html.de
http://www.islamiq.de/2017/11/11/religion-wird-zu-einer-differenzkategorie-gemacht/
http://www.islamiq.de/2017/11/11/religion-wird-zu-einer-differenzkategorie-gemacht/


254 Britta Konz

ziert? In: Konstantin Lindner u.a. (Hg.): Zukunftsfähiger Religionsunterricht.

Konfessionell – kooperativ – kontextuell. Freiburg i.Br. u.a., 139-158.

Möller, Rainer (2017): Interreligiöse Bildung aus migrationsgesellschaftlicher Per-

spektive. In: Ders.u.a. (Hg.): Kooperation im Religionsunterricht: Chancen und

Grenzen interreligiösen Lernens. Beiträge aus evangelischer, katholischer und

islamischer Perspektive. Münster, 43-59.

Nehring, Andreas &Wiesgickl, Simon (2018): PostkolonialeTheorien und dieTheo-

logie.Themen, Debatten und Forschungsstand zur Einführung. In: Dies. (Hg.),

Postkoloniale Theologien II. Perspektiven aus dem deutschsprachigen Raum,

Stuttgart, 7-22.

Offenberger, Bernhard (2012): »To push the boundaries«. Die Grenzen des Wissens

weiten. Ein Interview mit Musa W. Dube. In: Bibel und Kirche 67, 160-163.

Pratt, Mary Louise (1991): Arts of the Contact Zone. In: Profession 91, 33-40.

Reuter, Julia (2002): Ordnungen des Anderen. Zum Problem des Eigenen in der

Soziologie des Fremden. Bielefeld.

Ricken, Norbert (2009): Über Anerkennung – oder: Spuren einer anderen Subjek-

tivität. In: Norbert Ricken, Henning Röhr, Jörg Ruhloff & Klaus Schaller (Hg.):

Umlernen. Festschrift für Käte Meyer-Drawe. Paderborn u.a., 75-92.

Rosenberg, Florian von & Geimer, Alexander (2014) (Hg.): Bildung unter Bedingun-

gen kultureller Pluralität. Wiesbaden.

Rothgangel, Martin (2002): Von der Diagnose zur Therapie. Christliche Identität

ohne Antijudaismus. In:TheoWeb. Zeitschrift für Religionspädagogik,H. 2, 80-

97.

Simojoki,Henrik (2017): Christus in Afrika.Wie anderswo geglaubt wird. In: Rudolf

Englert & Friedrich Schweitzer (Hg.): Jesus als Christus im Religionsunterricht.

Experimentelle Zugänge zu einer Didaktik der Christologie. Göttingen, 220-

231.

Walgenbach, Katharina (2012): Intersektionalität – eine Einführung. Online: www.

portal-intersektionalität.de [letzter Zugriff: 1.5.2019].

Willems, Joachim (2011): Lernen an interreligiösen Überschneidungssituationen –

Überlegungen zu Ausgangspunkten einer lebensweltlich orientierten interreli-

giösen Didaktik. In: Theo-Web. Zeitschrift für Religionspädagogik 10 (2011), H.

1, 202-219.

https://doi.org/10.14361/9783839453551-013 - am 14.02.2026, 06:06:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.portal-intersektionalit�t.de
http://www.portal-intersektionalit�t.de
https://doi.org/10.14361/9783839453551-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

