3. Recht als Medium
der Beziehung zum Anderen

Kant und Hegel stellen die Logik entsetzender Unterbrechung im Recht
heraus und fordern viele Implikationen aufschlussreich zutage. Sie rau-
men der geschichtlichen Uberschreitungsbewegung einen zentralen sys-
tematischen Ort in ihrer Rechtsphilosophie ein. Beide exponieren und
erhellen auf unterschiedliche Weise die grundlegende Bedeutung der
Fremdheitserfahrung in dieser Dynamik. Sie verzeichnen ihre Vielschich-
tigkeit, ihre Prekaritit und Ambivalenz. Zuallererst unterstreichen bei-
de die uneinholbare Entzogenheit, das Unendliche, Absolute, Heilige
des Rechtlichen. Kant beschreibt davon ausgehend den sich aufdran-
genden Pflichtcharakter der Rechtserfahrung, Hegel die Kollision und
die strikte Erhabenheit tiber den subjektiven Willen. Beide insistieren
ferner auf der Auferlichkeit gesetzlicher und institutioneller Formierung
und zwangsbewehrter Durchsetzung. Beide heben aber auch hervor, dass
der rechtliche Standpunkt darin nicht aufgeht, sich ideell entzieht und in
einem breiteren gesellschaftlichen Umfeld behauptet. Sie legen die Ver-
schrankung dieser unterschiedlichen Elemente semantischer und forma-
ler Fremdheit dar und zeigen, wie sich in konkreten Differenzkonstel-
lationen eine geschichtliche Perspektive auftut, die dartber hinausgeht.
Sie zeichnen aber beide auch nach, wie leicht diese Dynamik scheitert
und verkiimmert und wie tief sie mit rechtlosen Kriften verstrickt ist.
Ihre Analysen schildern sowohl alltagliche als auch katastrophale Fal-
le der Versteifung des Rechts auf einen isolierten Gesichtspunkt. In der
Erfahrung des Fremden entfesseln sich so Prozesse der Suppression und
Entfremdung.

Viele wichtige und nuancierte Einsichten in die Disposition rechtli-
cher Fremdheit sind damit schon gewonnen. Allerdings sind wir auch in
vieler Hinsicht an Grenzen gestofSen. Vieles fanden wir nur angedeutet,
unausgefuhrt, bald durch andere Gesichtspunkte relativiert oder gar un-
terdriickt. Das Andere, das Fremde und die Differenz werden nicht als
solche affirmativ benannt, sondern nur implizit in den Strukturen der
rechtlichen Geschichtsdynamik aufgewiesen. Alle Evidenz der Alteritit
bleibt gezihmt und letztlich nivelliert durch ihre Eintragung in eine tiber-
greifende Logik des Subjekts und der Identitit. Hegel nimmt entschieden
Abstand von Kants Orientierung am einzelnen Vernunftsubjekt und ge-
winnt dadurch tatsichlich in vieler Hinsicht ein schirferes Bild von der
pluralistischen Disposition der Rechtsentfaltung. Seine Explikation ver-
bleibt aber in den subjektzentrierten Kategorien des Idealismus und ge-
langt in der Distanznahme vom Einzelwillen zu einem Paradigma hohe-
rer Totalitdt, das die Erfahrung des Anderen umfassend einbegreift und

117

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT ALS MEDIUM DER BEZIEHUNG ZUM ANDEREN

auf diese Weise noch konsequenter beherrscht. So werden die Spuren
wirklicher Differenz doch immer wieder verdrangt. Der Pluralismus des
Rechts prisentiert sich als tiberblickbares und weithin kontrollierbares
System, die freigesetzte Geschichte als im GrofSen und Ganzen absehba-
re Entwicklung mit einer einzigen Richtung.

Konsequent in den Fokus rechtstheoretischer Reflexion riickt die
Fremdheit und darin auch die Entsetzungslogik des Rechts erst in der
Zeit, in der auch Kelsen, Schmitt und Benjamin iiber die Transzendenz
des Rechts streiten. Das irritierende Fortleben rechtlicher Erhabenheit,
das hier mit ganz unterschiedlicher Bewertung als befestigende Affirma-
tion der politischen Ordnung ausgemacht wird, wird in diesem Kontext
auch als Quelle sprengender Kritik mit neuer Schiarfe wahrgenommen
und artikuliert. Die widerstindige Entzogenheit wird deutlich als Zeug-
nis der Alteritit erkannt, die durch keine politische Ordnung eingeholt
wird und darin die von Benjamin notierte Aussicht der Geschichte auf-
stof3t. Die Erfahrung des Anderen wird als Ausgangspunkt und Kern des
Rechts namhaft gemacht. Die Erlauterung dieser Einsicht schliefSt an das
aufklarende Erbe Kants und Hegels an, bringt das Beschriebene aber zu-
gleich in Stellung gegen seine Nivellierung durch das idealistische Ge-
schichtsmodell, die in der Kriegsbegeisterung des Ersten Weltkriegs ihre
aggressive Virulenz erwiesen hatte.

Alteritdt wird in der Philosophie des 20. Jahrhunderts oft in ers-
ter Linie mit Emmanuel Lévinas verbunden. Tatsichlich ist Lévinas
der Bedeutung des Anderen in vieler Hinsicht wie kein Zweiter nach-
gegangen. Sein Werk ist aber keine isolierte Intervention, sondern
steht in einer Reihe verwandter Beitrige, die sich dem Thema mit ei-
nem dhnlichen Anliegen zuwenden. Theunissen konstatierte gar, dass
kaum eine zweite Thematik in der Philosophie des 20. Jahrhunderts
ein vergleichbares Interesse auf sich gezogen habe.* Lévinas verwies
selbst insbesondere auf die Bedeutung der Totalitatskritik im 1921
erschienenen Stern der Erlésung von Franz Rosenzweig.* Daneben
wurde das Alterititsmotiv deutlich durch die Dialogphilosophie, am
profiliertesten durch Rosenzweigs Weggefihrten Martin Buber, expo-
niert. Aber auch in der phinomenologischen Tradition bildete Alteri-
tat bereits seit Husserl ein wichtiges Problem.? Einen weiteren, in der
philosophischen Diskussion heute oft unterbelichteten Strang der Al-
teritdtsreflexion bildete seit dem frithen 20. Jahrhundert das Denken
Karl Barths und die um ihn entstehende dialektische Theologie. Samuel

1 M. Theunissen, Der Andere. Studien zur Sozialontologie der Gegenwart, 2.,
um eine Vorrede vermehrte Aufl., Berlin/New York 1977, S. 1.

2 E. Lévinas, Totalitit und Unendlichkeit. Versuch iiber die Exterioritit,
tbers. W. Krewani, 4. Aufl., Freiburg/Miinchen 2003, S. 31.

3 Vgl. zum Alterititsdenken in Phinomenologie und Dialogismus vor Lévinas
die Darstellung von M. Theunissen, Der Andere, a.a.O.

118

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT ALS MEDIUM DER BEZIEHUNG ZUM ANDEREN

Moyn hat in einer Studie zu den Origins of the Other hier sogar die
wichtigste Quelle von Lévinas® Alteritatsbegriff geortet.* Tatsachlich
ist das Motiv der Alteritit als solches bedeutender und bezeichnen-
der fiir die dialektische Theologie als fiir die philosophischen Quel-
len von Lévinas.

Es erscheint zweifelhaft, dass der Einfluss der dialektischen Theolo-
gie auf Lévinas so direkt gegeben war, wie Moyns ideengeschichtliche
Rekonstruktion suggeriert. Moyn liefert keinerlei Belege oder auch nur
Hinweise auf eine eigentliche Rezeption dieser theologischen Diskurse
durch Lévinas.s Plausibel ist aber — und das scheint auch bei Moyn im
Vordergrund zu stehen —, dass die Leitmotive der neuen Offenbarungs-
theologie als Element der intellektuellen Debatten der Zwischenkriegs-
zeit eine entscheidende Grundlage fiir Lévinas darstellten. Die Rolle der
Theologie in der 6ffentlichen Diskussion war damals in Kontinentaleu-
ropa naturlich wesentlich grofser, als es heute der Fall ist. Gerade Karl
Barths radikale Neuausrichtung der Theologie wurde weithin wahrge-
nommen, wobei das Andere geradezu als Chiffre dieser neuen Lehre galt.
Im Zuge von Barths Widerstand gegen das Dritte Reich erlangte er noch
grofere Bekanntheit. Barths Bedeutung auch im intellektuellen Leben
Frankreichs um Lévinas wird bezeugt durch den geisteswissenschaftli-
chen Ehrendoktortitel, den ihm die Sorbonne 1963 verlieh. Paul Ricceur
bereitete die Laudatio des Dekans vor. Erstmals vergab die Sorbonne ei-
nen solchen Ehrentitel an eine Personlichkeit aus der Theologie. Ein pro-
testantischer Theologe war im katholisch geprigten Frankreich ein be-
sonders unwahrscheinlicher Empfanger dieser Auszeichnung.® Fiir einen
religiosen Philosophen wie Emmanuel Lévinas, der im engen Austausch
mit christlichen Intellektuellen — darunter nicht zuletzt Ricceur — stand
und dessen Denken sich im Innersten gegen den Nationalsozialismus
wandte, lag die Wahrnehmung Barths und seines Umfelds besonders
nahe.

Indirekte Beziige waren auf alle Fille gegeben. Ricceur hat in einem
Gesprich ausdriicklich vermerkt, dass Barth ihm den Anstof§ gab, iiber
Husserls Zentrierung des Cogito hinauszugehen und die Gebrochenheit
des Subjekts aus einer Vorgingigkeit des Horens vor der Selbstherrschaft

4 S.Moyn, Origins of the Other. Emmanuel Levinas Between Revelation and
Ethics, Ithaca/London 2005.

5 Eine literarische Abhingigkeit verneint auch J.E. Goud, Emmanuel Levinas
und Karl Barth. Ein religionsphilosophischer und ethischer Vergleich, Bonn
1992, S. 8.

6 Vgl. G. Casalis in K. Barth, »Interview von Georges Casalis (III)«, in: K.
Barth, Gespriche 1963, Gesamtausgabe, Bd. 41, hg. v. E. Busch, Ziirich
2003, S. 334-341, 340f. Dieses und weitere Werke Karl Barths werden in
der Regel nach der digitalen Ausgabe The Digital Karl Barth Library zitiert
(https://dkbl.alexanderstreet.com, letzter Zugriff: 04.03.2021).

119

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT ALS MEDIUM DER BEZIEHUNG ZUM ANDEREN

darzulegen.” Ricceur war durch seine kommentierte Ubersetzung von
Husserls Ideen eine grundlegende Referenz der franzosischen Husserl-
rezeption nach dem Zweiten Weltkrieg.® Seine Kritik an Husserl formu-
lierte Ricceur bald darauf in einem einflussreichen Aufsatz zu Kant und
Husserl.® In Kants praktischer Philosophie enthiille sich die ethische Be-
troffenheit des Selbst durch den Anderen. Mit dieser ideengeschichtli-
chen Verkniipfung und ihrer alterititstheoretischen Wendung zeichnete
Ricceur den Weg vor, den Lévinas ausloten und weiterverfolgen wiirde.

Die Frage, wieweit hier unmittelbare Einflisse, allgemeinere Beziige
oder eher Konvergenzen gegeben sind, braucht uns hier aber nicht wei-
ter zu interessieren. Wichtig ist die Verwandtschaft in der Sache, auf die
auch andernorts verschiedentlich hingewiesen wurde.* Barths Beitrag
zur Alterititsdiskussion ist vorliegend von erstrangigem Interesse, weil er
den Zusammenhang von Erhabenheit und Alterititslogik der Rechtsse-
mantik besonders klar darlegt. Auch dariiber hinaus wird unter Beriick-
sichtigung Barths die Verkniipfung von sozialtheoretischer, weltexegeti-
scher und theologisch-metaphysischer Ebene besser nachvollziehbar, die
das Alteritatsmotiv auch in der philosophischen Diskussion kennzeich-
net."* Die Rede vom Anderen hebt in vielen Fillen darauf ab, dass die
konstitutive Asymmetrie der Erfahrung des Mitmenschen und der Welt
auch den gesellschaftlichen Horizont sprengt und eine Transzendenz er-
offnet, die das endliche Bewusstsein mit seinen Begriffen nicht einzuho-
len vermag. Dieser Nexus kommt bereits bei Barth zur Sprache, ist eben-
so unmittelbar deutlich bei Buber und bleibt auch in der Fortsetzung der
Alteritdtsdiskussion nach Lévinas wichtig, wie sich etwa bei Theunissen,
Derrida und Butler zeigt. Weiter erhellt der Riickgang zu Barth, dass die
starke Verarbeitung der jiidischen Tradition in der Alterititsdebatte in

7 P. Ricceur, »The Poetics of Language and Myth«, Interview von R. Kear-
ney, in: R. Kearney, Debates in Continental Philosophy. Conversations with
Contemporary Thinkers, New York 2004, S. 99-125, 109.

8  E.Husserl, Idées directrices pour une phénoménologie, iibers. v. P. Riceeur,
Paris 1985 (Erstausgabe 1950).

9 P Ricceur, »Kant et Husserl«, Kant-Studien 46 (1955), S. 44—67.

10 S.G. Smith, The Argument to the Other. Reason Beyond Reason in the
Thought of Karl Barth and Emmanuel Lévinas, Chico/CA 1983; J.E. Goud,
Emmanuel Levinas und Karl Barth, a.a.O.; D. v. Tippelskirch, »Liebe von
fremd zu fremd ...«. Menschlichkeit des Menschen und Gottlichkeit Gottes
bei Emmanuel Lévinas und Karl Barth, Freiburg 2002; Ph. Stoellger, »Barth
und die Postmoderne. Perspektiven auf eine prekire Konstellation«, in: M.
Leiner/W. Trowitzsch (Hg.), Karl Barths Theologie als europdisches Ereig-
nis, Gottingen 2008, S. 397—432.

11 Diese Verkniipfung bei Lévinas zu unterstreichen, ist auch ein zentrales An-
liegen von Moyns Untersuchung. Vgl. S. Moyn, Origins of the Other, a.a.O.,
S. off.

I20

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT ALS MEDIUM DER BEZIEHUNG ZUM ANDEREN

ihrem Kern kein exklusiv judisches Erbe in Anschlag bringt, sondern
sich in einem judisch-christlichen Gesprach situiert.”™ Das schlief3t frei-
lich nicht aus, dass sich mit dem Rekurs auf Judentum und Christentum
auch je spezifische Folgerungen verbinden. Wichtig ist der jiidisch-christ-
liche Kontext vorliegend insbesondere deshalb, weil er die Beziige des
Alterititsdenkens zum Unendlichen Kants und dem Absoluten Hegels
verdeutlicht. Die Alteritdtsdiskussion kntipft an den kritischen Sinn die-
ser Theorieelemente in ihrer judisch-christlichen Anlage an und radika-
lisiert diesen. Das ist auch das Unternehmen von Theunissen mit Blick
auf Hegels Lehre vom absoluten Geist. In der fritheren Diskussion ver-
bindet sich diese Radikalisierung wesentlich mit einer Riickbesinnung
von Hegel auf Kant. Neben den Anschliissen an den Deutschen Idealis-
mus wird in der Lektiire Barths ferner das Verhiltnis des Alteritatsden-
kens zur oben erorterten Diskussion politischer Theologie in der ersten
Halfte des 20. Jahrhunderts deutlicher. Theoretisch wie praktisch war
Barth ein zentraler Exponent und Bezugspunkt der damaligen Debatten
um Theologie und Politik.*s

Es drangt sich also aus vielen Griinden auf, die Rekonstruktion der
alteritatstheoretischen Perspektive auf unser Thema bei Barth zu be-
ginnen. Die philosophische Alterititsdiskussion wiederholt aber frei-
lich nicht nur die gleiche Sicht in einem anderen Kontext, sondern setzt
die Analyse aufschlussreich fort. Lévinas stellt das Motiv der Alteritit
ins Zentrum seines gesamten Denkens und erortert es trotz steter Beto-
nung der theologischen Implikationen stirker unter einem sozialtheo-
retischen Gesichtspunkt. Er verdeutlicht durch diesen Fokus und seine
phanomenologische Erhellung die Konfiguration der Alterititserfahrung
in den Strukturen des Rechts und konkretisiert die Explikation der Alte-
ritdtslogik in Studien zu den Menschenrechten und dem Gesetz. Schar-
fer umrissen wird in Lévinas’ philosophischer Erlduterung der Thematik
auch das Verhiltnis von Recht und Politik. Derrida schliefSt an Lévinas’

12 Auch diesen Punkt hebt Moyn hervor. Vgl. ebd., S. 12.

13 Barth war der fithrende Kopf der offenbarungstheologischen Wende, die
zur Zeit der politisch-theologischen Diskussion um Kelsen und Schmitt die
deutschsprachige Theologie beherrschend umtrieb, und hatte von Anfang
an die Bedeutung der neuen theologischen Richtung fiir die Einordnung des
Politischen betont. Diese politische Pointierung der Theorie bezeugte Barth
durch sein Engagement als religioser Sozialist und spiter als Wortfiihrer des
kirchlichen Widerstands gegen den Nationalsozialismus. Schmitt weist so-
wohl in der zweiten Auflage von Politische Theologie als auch in Politische
Theologie II auf die theologische Bewegung hin, die Barth vertritt, vermei-
det es aber, den Gegner Barth namentlich zu erwihnen: C. Schmitt, Politi-
sche Theologie, a.a.0., S. 7 (protestantische Lehre, die »Gott als das >Ganz
Andere«« versteht); ders., Politische Theologie 11, a.a.0., S. 16ff., insbes. 17
(evangelische Theologie der »Krisis«).

I2T

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT ALS MEDIUM DER BEZIEHUNG ZUM ANDEREN

Alteritdtsanalysen an, formuliert aber wichtige kritische Anmerkungen.
Auf dieser Grundlage erortert Derrida Fragen des Rechts und der Poli-
tik viel eingehender. Die grofSere Aufmerksambkeit fiir Recht und Politik
verleiht der Rechtsanalyse nicht nur mehr Umfang, sondern ist auch mit
wichtigen inhaltlichen Wendungen verkniipft. Die Fremdheit des Rechts
wird differenzierter nachgezeichnet. Vor allem die Verwicklungen der
rechtlichen Alteritdtslogik mit suppressiven Tendenzen, die darin impli-
zierte Fragilitat und die strikte Ungewissheit des rechtlichen Transzen-
denzversprechens werden subtiler beschrieben.

Der Status des Rechts im Alteritdtsdenken hat bisher verhaltnismafig
wenig Beachtung gefunden. Eher diskutiert werden die allgemeinen po-
litischen Implikationen, womit der Bereich des Rechts mittelbar thema-
tisch wird. Aber auch diese Diskussion ist nicht sonderlich breit. Weithin
gelten die hier erorterten Denker als Autoren, deren Erkenntnisinteresse
in anderen Gebieten liegt und die daher wenig Erhellendes zu Problemen
des Rechts bereithalten. Tatsachlich hat Lévinas politisch-rechtliche Fra-
gen nur am Rande direkt erortert. Bei Barth nimmt die Behandlung poli-
tischer und rechtlicher Fragen mehr Raum ein, bleibt aber immer nach-
driicklich in einen theologischen Rahmen eingebunden. Derrida wendet
sich dem Themenfeld gegen Ende seines Lebens intensiv zu, kommt aber
zuvor iiber viele Jahrzehnte oft nur am Rande und auf Umwegen darauf
zu sprechen. Das darf allerdings nicht dariiber hinwegtauschen, wie tief-
greifend die Wendung zum Anderen politisch motiviert ist: Sie erfolgt
durch und durch unter dem Eindruck totalitirer Ideologien und Ver-
nichtungskriege und ist im Kern Widerstand gegen diese Entwicklungen.
Die Sparsambkeit, Nachtriglichkeit und Indirektheit politisch-rechtlicher
Ausfithrungen hat paradoxerweise grofSte politische Bedeutung: Sie wen-
det sich gegen einen Primat der Politik und ihrer souverinen Gestaltung,
der als Grundmerkmal der politischen Irrwege des 20. Jahrhunderts er-
kannt wird. Dagegen wird die Vorgangigkeit und Irreduzibilitat des Ethi-
schen geltend gemacht. Erst in diesem Rahmen ist — sekundar, stiickhaft
und vorldufig, nicht im Sinne unverriickbarer Aktionsprogramme — poli-
tische Reflexion am Platz. Lévinas halt den Ton dieser sekundaren politi-
schen Ausfiihrungen besonders knapp und kritisch. Der vorherrschenden
Privilegierung des Politischen wird so ein korrigierendes Gegengewicht
zur Seite gestellt. Auch Lévinas macht aber die politische Bedeutung die-
ser Kritik durchaus deutlich.

In den Darlegungen zu politischen Fragen kommt nun bei allen drei
Autoren dem Rechtsbegriff eine bemerkenswert grofle Rolle zu. Wie bei
Kant und Hegel, aber im Unterschied zu vielen anderen Beitriagen des
20. Jahrhunderts wird Politik auffillig stark unter dem Gesichtspunkt
des Rechts diskutiert. Ein zentraler Grund fiir diese herausgehobene Stel-
lung lasst sich bereits antizipieren: Recht vermittelt Ethik und Politik.
Weil Politik — schon bei Kant und Hegel — wesentlich als Antwort auf

I22

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KARL BARTH: RECHT ALS PRINZIP EINER ORDNUNG INDIREKTER IDENTITAT

einen vorhergehenden ethischen Appell rekonstruiert wird, bewegt sich
Politik immer im Kontext des Rechts. Recht bietet eine Semantik und
Form, die diesen Appell in seiner Uneinholbarkeit wachhilt. Die Besin-
nung auf das Andere hat aber viele prizisierende und weiterreichende
Konsequenzen fur Stellung, Logik und Sinn des Rechts, wie sich im Fol-
genden zeigen wird.

3.1 Karl Barth: Recht als Prinzip einer Ordnung
indirekter Identitat

3.1.1 Die Stellung von Barths Theologie zur Philosophie

Theologische Diskurse werden in den interdisziplinaren Theoriedebat-
ten der Gegenwart nur selten beriicksichtigt. Zwar werden religiose und
theologische Motive durchaus herangezogen: Vor allem die jiidische Tra-
dition und insbesondere Ansitze des judischen Messianismus sind seit
Benjamin zumal in kritischen Theorien oft aufgegriffen worden. Gerade
in der Rechtstheorie wurden jidische Quellen in jiingerer Zeit vermehrt
diskutiert.™ Auch an christliche Lehren haben in den letzten Jahren pro-
minente Stimmen der politischen Philosophie angeschlossen, wobei der
Dimension des Rechts ebenfalls grofle Bedeutung zukam.'s Wie in vie-
len fritheren Bemiihungen, die kritische Sprengkraft des Christentums
neu zur Geltung zu bringen, galt Paulus dabei ein besonderes Interesse.*¢

14 Vgl. D. Loick, Juridismus, a.a.O., S. 313ff.; A. Fischer-Lescano, »Regenbo-
genrecht. Transnationales Recht aus den >Quellen des Judentums««, in: J.
Konig/S. Seichter (Hg.), Menschenrechte. Demokratie. Geschichte. Trans-
disziplinire Herausforderungen an die Pidagogik, Weinheim 2014, S. 162~
180; I. Augsberg/K.-H. Ladeur (Hg.), Talmudische Tradition und moderne
Rechtstheorie. Kontexte und Perspektiven einer Begegnung, Tiibingen 2013;
dies., »Der Buchstabe todtet, aber der Geist machet lebendig<? Zur Bedeu-
tung des Gesetzesverstindnisses der judischen Tradition fiir eine postmo-
derne Rechtstheorie«, Rechtstheorie 40 (2009), S. 431-472; J. v. Daniels:
Religioses Recht als Referenz. Jiidisches Recht im rechtswissenschaftlichen
Vergleich, Tuibingen 2009.

15 Dies ist allem voran bei Giorgio Agambens Romerbrief-Lektiire der Fall: G.
Agamben, Die Zeit, die bleibt. Ein Kommentar zum Romerbrief, Gbers. v.
D. Giuriato, Frankfurt a.M. 2006.

16 A.Badiou, Paulus. Die Begriindung des Universalismus, iibers. v. H. Jatho,
Miinchen 20025 G. Agamben, Die Zeit, die bleibt, a.a.O.; auch Slavoj Zizek
und Eric Santner setzen sich mit Paulus auseinander, allerdings weniger sys-
tematisch. Vgl. fiir einen Uberblick iiber die Paulus-Diskussion D. Finkelde,
Politische Eschatologie nach Paulus. Badiou — Agamben — Zizek — Santner,

123

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT ALS MEDIUM DER BEZIEHUNG ZUM ANDEREN

Der Ruickgriff auf das Christentum dient in der aktuellen Diskussion oft
nicht zuletzt der kritischen Abgrenzung von stiarker jiidisch geprigten
Theorieparadigmen.'” Diese Rezeptionen rekurrieren aber regelmafSig
isoliert auf biblische Texte, dltere theologische Traktate und ihre Rezep-
tion in der Philosophie — womit dem Quellenstudium auch eine Aura
des Archiologischen garantiert wird. Moderne theologische Literatur
wird selbst in diesen Arbeiten nur sehr eingeschrankt berticksichtigt. Auf
Barth bezieht sich Agamben sporadisch.'® Diese Hinweise bleiben aber
knapp und verraten sehr eingeschrinkte Quellenkenntnisse.

Insofern versteht sich nicht von selbst, dass die spezifisch theolo-
gische Diskussion anschlussfihig ist fiir den unverbindlicheren Bezug
auf religiose Quellen in der Rechtstheorie. Gerade bei Barth kann die
Plausibilitit einer entsprechenden Rezeption zweifelhaft erscheinen, fiir
beide Seiten des Rezeptionsvorgangs, also sowohl mit Blick auf die
theologische Intention Barths als auch hinsichtlich des rechtsphiloso-
phischen Erkenntnisgewinns. Denn Barths Kernanliegen ist es, den Ge-
halt christlichen Glaubens allein aus der Offenbarung Christi zu ex-
plizieren. Mit Entschiedenheit und Nachdruck wendet er sich gegen
jegliches Ansinnen einer naturlichen, von der Offenbarung unabhan-
gig aus der menschlichen Vernunft begriundeten Theologie.* Von daher
kann es unzulassig und verfilschend erscheinen, Barths Erwagungen

Wien 2009. Wesentlich an Paulus orientiert waren namentlich bereits die
kritischen Interventionen Luthers, Kierkegaards und Barths.

17 Agamben und Zizek bringen das christliche Material insbesondere gegen die
Dekonstruktion Derridas in Stellung. Vgl. G. Agamben, Die Zeit, die bleibt,
a.2.0.,S. 116f.; zu den Implikationen des Unterschieds fir den Status des Ge-
setzes vgl. ders., Homo sacer. Die Souverdnitdit der Macht und das nackte Le-
ben, tibers. v. H. Thiiring, Frankfurt a.M. 2002, S. 64ff.; S. Zizek, The Puppet
and the Dwarf: The Perverse Core of Christianity, Cambridge/MA / London
2003, S. 139ff. (in der deutschen Ubersetzung nicht enthalten). Zizek wen-
det seine Rezeption ferner gegen Adorno, Lévinas und Butler. Vgl. ders., Gna-
denlose Liebe, tibers. v. N. Schneider, Frankfurt 2001, S. 122ff. (zu Adorno);
ders., Die politische Suspension des Ethischen, iibers. v. ]. Hagestedt, Frank-
furt a.M. 2005, S. 97ff (zu Lévinas); ebd., S. 14ff. (zu Butler, wobei Zizek
auch den Gegensatz Butlers zum Paulus-Leser Badiou hervorhebt). Agam-
ben und Zizek konstrastieren die christliche Konzeption allerdings nicht mit
dem jiidischen Denken an sich, sondern deuten diese durchaus als Fortset-
zung und Radikalisierung bestimmter Gehalte und Traditionslinien des Ju-
dentums.

18 Vgl. G. Agamben, Die Zeit, die bleibt, a.a.0., S. 53; ders., Herrschaft und
Herrlichkeit. Zur theologischen Genealogie von Okonomie und Regierung
(Homo Sacer 11.2), tibers. v. A. Hiepko, Berlin 2010, S. 253ff.

19 Vgl. insbes. K. Barth, »Nein! Antwort an Emil Brunner«, in: Vortrige und
kleinere Arbeiten 1934-193 5, Gesamtausgabe, Bd. 52, hg. v. M. Beintker
u.a., Zirich 2017, S. 429-527.

124

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KARL BARTH: RECHT ALS PRINZIP EINER ORDNUNG INDIREKTER IDENTITAT

jenseits einer intern christlichen Verstindigung tiber den geteilten Glau-
ben zu diskutieren und mit andern, nicht verbindlich christlichen Po-
sitionen ins Gesprich zu bringen. Frithere Versuche, Beziige zwischen
Barth und dem philosophischen Alterititsdenken darzustellen, haben
entsprechend heftigen Widerspruch innerhalb der Barth-Forschung
ausgelost.>> Umgekehrt erscheint fraglich, ob Barths Werk tiberhaupt
Einsichten fiir eine unbefangene Analyse des Rechts bereithilt. Barth
argumentiert nach MafSgabe der biblischen Botschaft. Immer stiarker
konzentriert sich Barth auf eine systematische Aufarbeitung der christ-
lichen Dogmatik im Rahmen der kirchlichen Gemeinschaft.>* Auch die
Schriften neben der Kirchlichen Dogmatik, die von frith an den Grof3-
teil seiner Schaffenskraft in Anspruch nimmt, orientieren sich inhalt-
lich und sprachlich konsequent an der christlichen Dogmenlehre. Seine
Begrifflichkeiten, Motive und Gedankenginge lassen sich daher nicht
ohne Weiteres in eine allgemeine Theoriereflexion integrieren. Tatsach-
lich hat Barth selbst im unbedingten Ausgang von der Offenbarung
Jesu Christi einen grundlegenden Unterschied von Theologie und Phi-
losophie geortet.>> Umgekehrt hat Lévinas trotz aller Affinitit zu einem
theologischen Gesichtspunkt Wert auf den philosophischen Charakter
seines Werks gelegt** und seine Darlegungen wiederholt kritisch vom
theologischen Diskurs abgegrenzt.>+ Es erscheint vor diesem Hinter-
grund kuhn, Barths Perspektive umstandslos in der rechtsphilosophi-
schen Reflexion aufzugreifen und in einer Linie mit dem philosophi-
schen Alterititsdenken zu lesen.

Mit diesen Bedenken ist eine sehr grundsatzliche Frage zum Status des
Barth’schen Werks und der Theologie als Wissenschaft tiberhaupt an-
gesprochen. Sie ist hier natiirlich nicht umfassend abzuhandeln. Ange-
bracht erscheint aber, die Konstellation zu umreiflen, in der die theolo-
gische Argumentation Barths innerhalb der rechtstheoretischen Debatte
gesehen wird. Es braucht uns vorliegend freilich nicht unbedingt zu kiim-
mern, ob Barths Intentionen korrekt wiedergegeben werden. Auch ein
produktives Missverstandnis wire sachdienlich, wenn damit Aufschliisse

20 Vgl. Bruce McCormacks Rezension einer Studie zu Barth und Derrida:
»Graham Ward’s Barth, Derrida and the Language of Theology«, Scottish
Journal of Theology 49 (1996), S. 97-109.

21 K. Barth, Die kirchliche Dogmatik, Miinchen und Zollikon/Ziirich 193 2ff.

22 K.Barth, »Philosophie und Theologie«, in: G. Huber (Hg.), Philosophie und
christliche Existenz. Festschrift fiir Heinrich Barth, Basel/Stuttgart 1960, S.
93—-106.

23 E. Lévinas, »Transcendance et hauteur«, Bulletin de la Société francaise de
philosophie 56 (1962), S. 89-113, 110.

24 Siehe etwa E. Lévinas, Totalitit und Unendlichkeit, a.a.O., S. 25, 423f.;
ders., Jenseits des Seins oder anders als Sein geschiebt, tibers. v. T. Wiemer,
2. Aufl., Miinchen 1998, S. 269.

125

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT ALS MEDIUM DER BEZIEHUNG ZUM ANDEREN

zur Alteritit des Rechts zu gewinnen wiren. Genau in einem solchen
»fruchtbaren Missverstindnis« unter Verfehlen der eigenen Intention
der rezipierten Seite hat der spite Barth den Modus wechselseitigen Ler-
nens von Philosophie und Theologie vermutet.*s Bei genauerem Hinse-
hen ist die Distanz zwischen den beiden Wissenschaften aber nicht so
grofs, wie diese Aussage auf den ersten Blick annehmen lassen kann.
Der Erorterung der Differenz der beiden Disziplinen schickt Barth mit
Nachdruck voraus, dass beide die gleiche Wirklichkeit beschreiben. Die
Offenbarung stellt kein abgesondertes Ereignis jenseits der allgemei-
nen, philosophisch zu erfassenden Wirklichkeit dar. Barths konsequen-
ter Ausgang von der Offenbarung hebt darauf ab, dass dieses Geschehen
alle Wirklichkeit fundiert und durchdringt. Auch Barths Christozent-
rismus, sein Insistieren auf der konkreten Spezifizitit der Offenbarung
Jesu Christi (»[n]icht eine Christusidee, sondern der Jesus von Naza-
reth, der unter Augustus und Tiberius gelebt hat, gestorben und aufer-
standen ist, um nicht mehr zu sterben — und dieser nicht als ein ausge-
zeichnetes (vielleicht als das ausgezeichnetste) >Vehikel< oder Symbol,
als bevorzugte Chiffre der Wahrheit, sondern Dieser als wahrer Gott
und wahrer Mensch«)?¢, ist entgegen orthodoxen Preisungen und libera-
len Schmihungen nicht als Scheidung des christlichen Offenbarungswis-
sens von einer allgemeinen, nicht auf das biblische Zeugnis bezogenen
Wahrheitssuche zu verstehen. Wie immer bei Barth kommt alles darauf
an, die volle Dialektik seiner Erwdgungen zu beriicksichtigen. Die eben
zitierte Stelle zur MafSgeblichkeit Jesu lautet weiter: »er selbst die der
ganzen Welt und so auch dem Philosophen und dem Theologen leuch-
tende Wahrheit! «>7 Christi Offenbarung ist eine allen geltende, Philoso-
phie und Theologie gleichermafSen zugangliche Wahrheit. Keinesfalls ist
sie gleichzusetzen mit der menschlichen Bezugnahme auf Jesus oder die
Bibel und dem Bekenntnis dazu. Genau darum geht es Barths unbeirrba-
rem Festhalten an der konkreten Wirklichkeit der Offenbarung: Offen-
barung ist nichts einem Glauben, einem theologischen oder philosophi-
schen Denken oder auch einer organisierten Gemeinschaft Verfiigbares,
sondern das stets unverfigbare, jedem menschlichen Dafiirhalten an
Wahrheit und Wirklichkeit iiberlegene »Selbstzeugnis eines Anderen«.*
Deshalb verband sich Barths Betonung der historischen Realitdt Christi
mit einer prononcierten Unbeteiligtheit an der historischen Erkundung
des Lebens Jesu: Die Offenbarung ist ein Ereignis, das den geschichtli-
chen Weltlauf um 1-30, seine Erfahrung und Erkundung durchbricht,

25 K. Barth, »Philosophie und Theologie«, a.a.0., S. 103.

26 Ebd.,S. ro1f.

27 Ebd.,S. 102.

28 K. Barth, »Theologische und Philosophische Ethik«, in: Vortrige und klei-
nere Arbeiten 192 5-1930, Gesamtausgabe, Bd. 24, hg v. H. Schmidt, Ziirich

1994, S. 542-565.

126

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KARL BARTH: RECHT ALS PRINZIP EINER ORDNUNG INDIREKTER IDENTITAT

dadurch aber nicht an Wirklichkeitsgehalt verliert, sondern im Gegen-
teil seine den eigenen Gang von Natur und Mensch unbedingt relati-
vierende Wahrheit und Konkretheit erweist. Barth zogert deshalb auch
nicht, mit Erkenntnis der Offenbarung Jesu Christi ohne das Wissen um
Jesus und sogar ante Christum natum zu rechnen. Die Gegenwart der
Offenbarung auch in der profanen Welt erortert Barth eingehend in der
spaten Versohnungslehre seiner Dogmatik,* wird aber schon von den
Frihschriften an immer wieder herausgestellt. Bereits der Romerbrief
von 1922 spricht vom »allem gliubigen und ungldubigen Historismus
und Psychologismus zum Trotz [...] Skandalon einer ewigen Offenba-
rung in Jesus, einer Offenbarung dessen, was wahrlich auch schon Ab-
raham und Plato sahen.«3° Die Prolegomena der Kirchlichen Dogmatik
erldutern das paradoxe Verhiltnis von Zeit und Ewigkeit der Offenba-
rung ausfithrlich und bekraftigen im Blick auf das alttestamentliche Is-
rael: »Die Viter hatten Christus, den ganzen Christus. Wohlverstanden
[...]: nicht eine Christusidee, sondern das fleischgewordene Wort, den
geschichtlichen Christus.«3* Mit Blick auf die Philosophie hilt Barth
schon zu dhnlicher Zeit fest: »Mit einer der Offenbarung grundsatzlich
verschlossenen Philosophie kann die Theologie darum nicht rechnen,
weil sie mit dem der Offenbarung grundsatzlich und wirklich verschlos-
senen Menschen nicht rechnen kann.«3* Offenbarung sei mithin kein
Prirogativ der Theologie. Dasselbe folgt fiir den kirchlichen Kontext,
den Barths Dogmatik im Titel hervorhebt: Theologie konne, »indem sie
sich selbst in den Raum der Kirche stellt, die Philosophie nicht anders-
wo suchen als in demselben Raume, in dem Raume, in dem das Wort
Gottes gesprochen ist und je und je gehort werden kann.«33 Getreu der
reformatorischen Unterscheidung von sichtbarer und unsichtbarer Kir-
che differenziert Barth sorgfaltig zwischen der Kirche als gemeinschaft-
lichem Raum der Offenbarung und als organisiertem Sozialverband
(ohne den Bezug zwischen den beiden Groflen aus dem Blick zu verlie-
ren).’+ Barth wird also nicht miide zu unterstreichen, dass die Messiasof-
fenbarung gerade im Beharren auf ihrer konkret-unverfigbaren Wirk-
lichkeit als allgemein zugédngliches, jeden Menschen konfrontierendes

29 K. Barth, Die kirchliche Dogmatik, a.a.O., Bd. IV/3, S. 128ff.

30 K. Barth, Der Romerbrief (Zweite Fassung) 1922, 16. Aufl., Ziirich 1999,
S. 283.

31 K. Barth, Die kirchliche Dogmatik, a.a.O., Bd. 1/2, S. 102.

32 K. Barth, »Theologische und philosophische Ethik«, a.a.0., S. 555.

33 Ebd.

34 Vgl. zu Barths Verstindnis der Unterscheidung von sichtbarer und unsicht-
barer Kirche K. Barth, Die kirchliche Dogmatik, a.a.O., Bd. IV/1, S. 728ff.
Der kirchliche Sozialverband kann sich, wie Barth vielfach betont, sogar in
eine Gegenkraft wahrer Kirche verkehren, wo er den Bezug zu seinem un-
verfiigbaren Grund verliert (vgl. z.B. ebd., S. 734).

127

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT ALS MEDIUM DER BEZIEHUNG ZUM ANDEREN

Ereignis begriffen wird, welches sich auch der Philosophie, allenfalls in
anderen Worten,?s erschliefSen kann.

Freilich unterscheidet sich die Theologie von der Philosophie durch ih-
ren spezifischen Fokus auf Gott, Offenbarung und Glauben, den die Phi-
losophie nicht beziehungsweise nicht per se teilt. Theologie stiitzt sich als
christliche primir auf die biblischen Schriften und orientiert sich an ei-
ner spezifischen religiosen Gemeinschaft und ihrer Tradition. Dabei ver-
wendet sie Begrifflichkeiten, die der Philosophie nicht selbstverstandlich,
zum Teil auch fremd sind. Das sind gewichtige, aber fir Barth und die
hier diskutierte philosophische Linie von Kant bis Derrida nicht untiber-
briickbare Differenzen. Unabhingig vom Fokus wird ja eben der Bezug
auf die gleiche Wirklichkeit beansprucht. Die Theologie interessiert sich
dabei, wie Barth ausfiihrt, auch nicht nur fiir Gott, sondern immer fiir
Gott und den Menschen - sie wire insofern praziser als » Theanthropo-
logie« bezeichnet.’¢ Dieses Erkenntnisinteresse der Beziehung von Gott
und Mensch driickt ja auch die Zentrierung des Offenbarungsbegriffs
aus. Die Philosophie klammert ihrerseits die Gottesfrage nicht aus, son-
dern wendet sich traditionell ebenso Mensch wie Gott zu. Hierbei re-
kurriert sie zwar unverbindlicher, aber durchaus oft auf religiose Quel-
len und Begriffe, vor allem der judisch-christlichen Tradition. Bei Kant,
Hegel, Lévinas und Derrida ist diese Aufnahme judisch-christlicher Mo-
tive und Begrifflichkeiten in die philosophische Argumentation beson-
ders ausgepragt. Barth vermutet demgemaf3, dass der »Streit um Worte«
zwar bedeutsame, aber produktive Differenzen zum Austrag bringt, die
eine Verstindigung nicht ausschliefSen.3”

Der uniiberbriickbare Dissens, den Barth dennoch zwischen den bei-
den Disziplinen wahrnimmt, betrifft die Richtung der Betrachtung von
Gott und Mensch. Theologie geht nach Barths Verstindnis vom gottli-
chen Handeln, eben der Offenbarung, aus, und nimmt erst davon aus-
gehend Lage und Verhalten des Menschen in den Blick. Die Philosophie
sieht er demgegeniiber gerade auf dem umgekehrten Weg: Sie beginnt
beim Menschen und gelangt erst von da »in einer michtigen Elevation«
zu Gott.’® Barth konstatiert dies mit Blick auf die Geschichte der Phi-
losophie und spezifischer fir die um Heidegger gruppierte Existentia-
lontologie seiner Zeit, in der er auch seinen anfinglichen Weggefahrten
Bultmann?® und letztlich ebenso seinen Bruder Heinrich Barth befangen

35 Vgl. K. Barth, »Philosophie und Theologie«, a.a.0., S. 95ff.

36 K. Barth, »Philosophie und Theologie«, a.a.0., S. 106.

37 Ebd.,S. 97.

38 Ebd.,S. 99.

39 Vgl. fir eine erhellende Zusammenfassung von Barths Verortung und Kri-
tik der Position Bultmanns den Brief Barths vom 27.5.1947 an T. Wurm, in:
K. Barth/R. Bultmann, Briefwechsel 1911-1966, Karl Barth Gesamtausga-
be, Bd. 1, hg. v. B. Jaspert u.a., Ziirich 1994, Anhang 28, S. 276-285.

128

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KARL BARTH: RECHT ALS PRINZIP EINER ORDNUNG INDIREKTER IDENTITAT

sieht.#° In diversen Varianten wird hier nach Barths Dafiirhalten unter-
nommen, im ontologischen und epistemologischen Horizont menschli-
cher Existenz sekundir zur Transzendenz zu gelangen. Dadurch wird die
wahre Transzendenz, wirkliche Alteritit, die sich unverfiigbar offenbart
und an der theologisch alles hangt, aber gerade verdrangt. Daher das be-
stindige Verfehlen im philosophisch-theologischen Gesprich.

Es ist augenfillig, dass diese Distanzierung von der Philosophie im
Kern mit der Positionierung Lévinas’ innerhalb des philosophischen Dis-
kurses konvergiert und bereits derjenigen Rosenzweigs sehr nahesteht.
Auch Lévinas operiert ja immer wieder und in vielfaltigen Begrifflich-
keiten mit der Gegenuberstellung eines Denkens vom Selbst oder vom
Anderen her. Auch er sieht die griechisch-philosophische Tradition vom
Paradigma des Ausgangs vom Ich beherrscht, das erst nachtraglich zum
Andern gelangt und diesen so immer verfehlt. Lévinas folgt damit Rosen-
zweig, der »[d]er ganzen ehrwiirdigen Gesellschaft der Philosophen von
Jonien bis Jena« ebenso eine verfehlte Unterstellung der All- und Ein-
heit des Seins und des Denkens zugeschrieben hat.+* Mit Barth stimmt
Lévinas auch darin tberein, dass er in Heideggers Existentialontolo-
gie eine teilweise verwandte, im Entscheidenden aber durchwegs un-
taugliche, das problematisierte Paradigma bekriftigende Bestrebung er-
kennt. Wie Barth korrigieren Rosenzweig und Lévinas das ontologische
Totalitatsparadigma in einer Besinnung auf das judisch-christliche Of-
fenbarungsdenken und erkennen in der Sprache des Glaubens unabge-
goltene Ressourcen einer adiquaten Wirklichkeitsbeschreibung.+* Ge-
rade die Fremdheit und Sperrigkeit der judisch-christlichen Motive, ihr
Argernischarakter, die Unterbrechung der selbstsicheren intellektuellen

40 Vgl. den hier mehrfach zitierten Aufsatz »Philosophie und Theologie«
(a.a.0.), den Karl Barth fiir eine Festschrift zu Ehren seines Bruders und
mit Blick auf dessen Arbeit verfasst. Am Ende (S. 106) bezieht Barth seinen
Vorbehalt ausdriicklich auf die Arbeit seines Bruders. Siehe zu Barths Veror-
tung der Positionen Bultmanns und seines Bruders innerhalb der Existenz-
philosophie auch K. Barth, Die kirchliche Dogmatik,a.a.O.,Bd. 1/, S. 38f.,
wo zugleich die besondere Nihe zur Position seines Bruders deutlich wird.

41 E Rosenzweig, Der Stern der Erlosung, a.a.O., S. 13.

42 Auf »unabgegoltene semantische Potentiale« der Religion und spezifischer
der judisch-christlichen Tradition hat in anderer Weise auch Jiirgen Haber-
mas vielfach hingewiesen. Vgl. bereits — im verfassungstheoretischen Rah-
men - J. Habermas, » Volkssouveranitit als Verfahren«, in: Faktizitidt und
Geltung, a.a.0., S. 600-631, S. 631; grundlegend ders., Glauben und Wis-
sen (Friedenspreis des deutschen Buchhandels 2001), Frankfurt a.M. 20013
eingehend ders., Auch eine Geschichte der Philosophie, a.a.O. Zitat aus
ders., »Das Politische — Der verniinftige Sinn eines zweifelhaften Erbstiicks
der Politischen Theologie«, in: E. Mendieta/]. VanAntwerpen (Hg.), Religi-
on und Offentlichkeit, Berlin 2012, S. 38-52, 45.

129

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT ALS MEDIUM DER BEZIEHUNG ZUM ANDEREN

Reflexion, qualifiziert ihren Wahrheitswert und darf nicht preisgegeben
werden.#

Dass sich Lévinas gleichwohl von der Theologie abgrenzt, besta-
tigt niher besehen die Konvergenz mit Barth. Theologie weist Lévinas
zuriick, soweit sie »die Idee der Beziehung zwischen Gott und dem
Geschopf in der Sprache der Ontologie« beschreibt und »vom logi-
schen Vorrang der Totalitit, die dem Sein addquat ist«, ausgeht.+ Da-
rin konne sie Transzendenz nicht fassen. Lévinas’ Zuriickweisung be-
zieht sich damit genau auf diejenigen Konzeptionen der Theologie, die
auch Barth in ihren protestantischen und katholischen Varianten ver-
wirft, weil sie denselben Mangel aufweisen, den Barth — wiederum mit
Rosenzweig und Lévinas — in der Philosophie moniert. Tatsdchlich pra-
zisiert Lévinas selbst an spaterer Stelle, dass er sich lediglich von Theo-
logie im Sinne eines dogmatischen Wissensbesitzes abgrenzt, seine Ar-
beit aber durchaus als Theologie im Sinne »alternierender Reflexion«
(»alternating reflection«) bezeichnet werden konne.+5 Angesprochen
auf eine Bemerkung im Aufsatz Gott und die Philosophie, welche »di-
alektische Theologie« in die Kritik einschliefst, erklart Lévinas in dem
Interview auch, dass sich diese Stelle nicht auf Barth, sondern auf He-
gel bezieht.+¢

Barths theologischer Vorbehalt gegeniiber der Philosophie findet also im
Alteritatsdenken ein Pendant innerhalb der Philosophie. In seinem ersten
Text zum Verhaltnis der beiden Disziplinen hilt Barth auch noch entschie-
den dafur, dass in beiden Wissenschaften ein Denken vom unverfiigbaren
»Selbstzeugnis eines Anderen« her moglich sei.+” In einem bemerkens-
werten Vorgriff auf Lévinas fugt Barth beilaufig an, dass in der Philoso-
phie wohl »die Ethik der Metaphysik iibergeordnet sein« miisse.** Barths
zweiter Beitrag zum Thema in der Festschrift fir seinen Bruder Heinrich
Barth lasst die Frage nach der Moglichkeit einer solchen Philosophie mit
der Vermutung offen, dass es sich dabei um einen »Krypto-Theologen«

43 Barth war auch in anderer Weise bemiiht, den unverfiigbaren Fremdheits-
charakter des Dargelegten durch die Sprache der Darlegung zu unterstrei-
chen. Vgl. K. Barth, Ethik IT 1928/1929, Gesamtausgabe, Bd. 10, hg. v. D.
Braun, Ziirich 1978, S. 176, wo Barth die Verwendung eines nicht prizise
tibersetzbaren Fremdworts entsprechend begriindet.

44 E.Lévinas, Totalitit und Unendlichkeit, a.a.O., S. 423.

45 E.Lévinas, »What one asks of oneself, one asks of a saint. A Dialogue with
Emmanuel Levinas 1980-81«, Interview von J.F. Goud, Levinas Studies 3
(2008), S. 1-33, 6.

46 Ebd.,S. 8; vgl. E. Lévinas, »Gott und die Philosophie«, in: B. Casper (Hg.),
Gott nennen. Phanomenologische Zuginge, Freiburg 1981, tibers. v. R.
Funk, S. 81-123, 94.

47 K. Barth, »Theologische und philosophische Ethik«, a.a.0., S. 561.

48 Ebd.,S. 562.Vgl. auch ebd., S. 558.

130

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KARL BARTH: RECHT ALS PRINZIP EINER ORDNUNG INDIREKTER IDENTITAT

handeln wiirde.# Es ist denkbar, dass diese Anderung der Argumentation
in erster Linie eine beschwichtigende Relativierung der Kritik am Jubilar
war: Der Dissens mit dem Bruder wire eine unvermeidliche Konsequenz
der disziplindren Differenz. Jedenfalls steht damit wieder ein tiberwind-
licher Streit um Worte in Frage, indem auch Lévinas selbst, wie wir eben
gesehen haben, nicht vorbehaltlos auf einer Seite stand: Ist ein Alteritéts-
denken in philosophischen Begriffen besser als Philosophie oder Theolo-
gie bezeichnet? Weiterhin betont Barth, dass das theologische Offenba-
rungsdenken tber die gleiche Wirklichkeit spricht wie die Philosophie,
und lasst die Moglichkeit einer Formulierung seines grundlegenden Vor-
behalts gegentiber der philosophischen Tradition innerhalb des philoso-
phischen Diskurses in der Sache offen. Lévinas’ erste Entfaltung dieses
Unternehmens in Totalitdt und Unendlichkeit erscheint ein Jahr darauf.s°

Das geteilte Grundanliegen bedeutet natiirlich nicht, dass Barths Theo-
logie mit dem philosophischen Denken vom Anderen her in jeder Hin-
sicht tibereingeht. Abweichungen ergeben sich nicht nur aus den oben
angefiihrten, iiberbriickbaren Unterschieden theologischer und philoso-
phischer Betrachtung und aus den Differenzen jidischer und christli-
cher Lehre. Man kann auch annehmen, dass Lévinas’ Annaherung von
gottlicher und menschlicher Alteritdt Barth zu weit gegangen wire und
die Sorge provoziert hitte, dass auch hier die Alteritdtserfahrung in ei-
nem Primat des Menschen und seiner Sozialitit aus dem Blick gerat —
obschon Barth die Verkntipfung der beiden Ebenen, wie wir gleich sehen
werden, keineswegs fremd war. Zwischen Barth und Rosenzweig erfolgte
eine gegenseitige Kenntnisnahme, doch konnten mehrfache Anregungen
zu Austausch und Rezeption in beider Umfeld die wechselseitige Skepsis
nicht ausraumen.s* Zwischen Barth, Lévinas und Derrida bestehen viel-
faltige Differenzen, wie im Folgenden mit Blick auf das Recht erhellen
wird. In diesem Prolegomenon war nur darzulegen, dass und inwiefern
Barths Theologie kein vom Gegenstand der Philosophie isoliertes Thema
abhandelt, sondern einen Beitrag zur disziplinentibergreifen Wirklich-
keitsinterpretation leisten kann und will, welcher der philosophischen
Besinnung auf Alteritdt nicht nur historisch und semantisch, sondern
auch sachlich unmittelbar verbunden ist. Das Vorurteil, wonach analo-
ge Argumente und selbst die Verwendung derselben religiosen Figuren
wie beispielsweise der Rede vom Messias in Philosophie und Theologie
ganz anders gemeint seien, versperrt nicht nur ein erhellendes Gesprich,
sondern nimmt beiden Seiten ihre radikale Spitze: Die Theologie wird in

49 Ebd.,S. 99.

so E.Lévinas, Totalité et infini. Essay sur I'extériorité, Den Haag 1961 (dt. To-
talitidt und Unendlichkeit, a.a.0.).

51 Vgl. E. Busch, »... nur noch die Hand geben<. Karl Barth und Franz Rosen-
zweig«, in: ders., Barth — ein Portrit in Dialogen. Von Luther bis Benedikt
XVI, Zirich 2015, S. 151-169.

I31

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT ALS MEDIUM DER BEZIEHUNG ZUM ANDEREN

eine Wunderwelt jenseits der konkreten Wirklichkeit geraumt; der Phi-
losophie der Anspruch genommen, in der Geltendmachung uneinholba-
rer Fremdheit wirklich Fremdes zur Geltung zu bringen.

3.1.2 Zwischen Kant und Hegel: Recht als spannungsvoller Widerspruch

Die umrissene Dialektik von radikaler Transzendenz und existentieller
Gegenwartigkeit in Barths Theologie findet nicht zuletzt darin Ausdruck,
dass sich Barth immer theoretisch wie praktisch intensiv mit den gesell-
schaftlichen Verhiltnissen seiner Zeit auseinandergesetzt und in seiner
theologischen Existenz politisch Stellung bezogen hat.s* Die Bibel sei
stets zusammen mit der Zeitung zu lesen — keines ohne das andere —, lau-
tete eine beruhmte, oft wiederholte Mahnung Barths.s3 In seinen politi-
schen Schriften und Vortragen haben Begrifflichkeiten des Rechts wie bei
Kant und Hegel eine auffillig prominente, nicht selten sogar titelgeben-
de Bedeutung. Bereits ein Vortrag, den Barth 911 als junger Dorfpfar-
rer im sozialdemokratischen Arbeiterverein Safenwil hielt, trug den Titel
Menschenrecht und Biirgerpflicht.s+ Zwei seiner berithmtesten Schriften
gegen den Nationalsozialismus — Evangelium und Gesetz und Rechiferti-
gung und Recht — riicken die Dimension des Rechtlichen ebenfalls schon
im Titel in den Fokus der politischen Perspektive.ss Auch seine nicht spe-
zifisch politischen Schriften dokumentieren eine intensive Auseinander-
setzung mit dem Thema des Rechts, die sich bis zu den letzten, posthum
veroffentlichten Dogmatik-Vorlesungen fortsetzt.s¢

52 Zum Begriff der theologischen Existenz vgl. Barths Streitschrift » Theologi-
sche Existenz heute!«, in: Vortrige und kleinere Arbeiten 1930-1933, Ge-
samtausgabe, Bd. 49, hg. v. M. Beintker u.a., Ziirich 2013, S. 271-363.

53 K. Barth, »Interview von Georges Casalis (IIT)«, a.a.O., S. 338. Vgl. ferner
ders., Der Romerbrief (Zweite Fassung) 1922,a.a.0.,S. 448 und 462; ders.,
»Barth an Thurneysen, 11.11.1918«, in: ders./E. Thurneysen, Briefwech-
sel, Bd. 1: 191319271, Karl Barth Gesamtausgabe, Bd. 3, hg. v. E. Thurney-
sen, Ziirich 1973, S. 299-301, 300; ders., »Interview von Fr. Klopfenstein
(30.4.1966)«, in: Gespriche 1964-1968, Gesamtausgabe, Bd. 28, hg. v. E.
Busch, Ziirich 1997, S. 242-247, 243.

54 K. Barth, »Menschenrecht und Biirgerpflicht«, in: Vortrige und kleinere
Arbeiten 1909-1914, Gesamtausgabe, Bd. 22, hg. v. H. Helms u.a., Ziirich
1993, S. 361-379.

55 K. Barth, »Evangelium und Gesetz« und »Rechtfertigung und Recht«, in:
ders., Rechtfertigung und Recht. Christengemeinde und Biirgergemeinde.
Evangelium und Gesetz, Ziirich 1998, S. 81-109 bzw. 5—45.

56 K. Barth, Das christliche Leben. Die kirchliche Dogmatik 1V/4, Fragmen-
te aus dem Nachlafs. Vorlesungen 1959-1961, Gesamtausgabe, Bd. 7, hg. v.
H.-A. Drewes und E. Jiingel, 3. Aufl., Ziirich 1999.

132

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KARL BARTH: RECHT ALS PRINZIP EINER ORDNUNG INDIREKTER IDENTITAT

Die Prominenz rechtlicher Semantik, die naturlich an die Bedeutung
rechtlicher Figuren in der christlichen Terminologie anschlief3t, ist nicht
nur ein Zug der duflerlichen Darstellung und Ausdruck thematischer
Schwerpunktsetzung. Barths Optik entspricht auch darin derjenigen
Kants und Hegels, dass sie Politik konsequent an die Idee des Rechts
kniipft. Im Vortrag vor dem Sozialistischen Arbeiterverein orientiert sich
Barth im Anschluss an Hermann Cohen tatsdchlich auch deutlich am
Deutschen Idealismus und vor allem Kant.57 Es ist beeindruckend, wie
der junge Pfarrer rechtsphilosophische Einsichten aus Geschichte und
Gegenwart in die politische Reflexion mit einem breiten, nicht-akade-
mischen Publikum integriert. Zunichst nimmt Barth dezidiert im Sinne
der kantianischen Position zu der damaligen Kontroverse um Recht und
Interesse Stellung: die beiden Begriffe seien klar zu unterscheiden. Als
Differenzierungsmerkmal des Rechts fithrt Barth die die Menschen ver-
bindende Allgemeinheit rechtlichen Sollens an. So vermittelt er der Zen-
trierung des Menschenrechtsbegriffs eine spezifische Pointe: Die Men-
schenrechtskategorie hebt nicht auf individuelles Belieben ab, sondern
auf ein Anderen gleichermaflen angewiesenes allgemeines Handeln.

Recht und Menschenrecht sind demnach nicht von der Pflicht zu tren-
nen, die Barth niherhin als Burgerpflicht bestimmt: Nur im pflichtge-
mifsen Handeln »als Mit-Glied anderer Glieder« eines gemeinschaftli-
chen Handlungsorganismus kann sich Recht verwirklichen,’® als blofSer
individueller Anspruch pervertiert es in sein Gegenteil. Als Beispiel fur
eine solche Verkehrung zieht Barth zum einen seinerseits den Verfall der
Franzosischen Revolution heran. Andererseits nennt er — auf der Linie
der marxistischen Rechtskritik — den einseitigen Rekurs des kapitalisti-
schen Unternehmertums auf die Gewihrleistungen, welche die damali-
ge Schweizerische Bundesverfassung unter dem Titel der Handels- und
Gewerbefreiheit sanktionierte.s In einer erstaunlichen Antizipation von
Hannah Arendts berithmter These, dass politische Zugehorigkeit das

57 Vgl. zum starken Rekurs auf Cohen Barths Bericht iiber den Vortrag im
Brief vom 22.10.1911 an J. Low, zit. von den Hg. in K. Barth, »Menschen-
recht und Biirgerpflicht«, a.a.0., S. 362.

58 K. Barth, »Menschenrecht und Biirgerpflicht«, a.a.O., S. 371.

59 Vgl. Bundesverfassung der Schweizerischen Eidgenossenschaft (1874), Art.
31. Die Garantie ist in der neuen Bundesverfassung von 1999 als Wirt-
schaftsfreiheit verankert worden, die als einziges Grundrecht ausdriicklich
sowohl als Recht als auch als Grundsatz staatlichen Handelns festgeschrie-
ben ist (Art. 27, Art. 94 BV). Die Gewihrleistung ist eine Eigenheit der
schweizerischen Verfassung und vermittelt dem freien Wirtschaften in der
Tat seit jeher eine bedenklich privilegierte Stellung innerhalb des Verfas-
sungssystems. Vgl. dazu J. Reich, Grundsatz der Wirtschaftsfreibeit. Evolu-
tion und Dogmatik von Art. 94 Abs. 1 und 4 der Bundesverfassung, Zirich/
St. Gallen 2011.

133

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT ALS MEDIUM DER BEZIEHUNG ZUM ANDEREN

einzige Menschenrecht darstellt, % erklart Barth: » Ein anderes Men-
schenrecht habe ich nicht als die Biirgerpflicht, denn ich habe keine and-
re Freibeit zu handeln.«** So begriinde das Recht den Staat als politische
Gemeinschaft. Politik und der Staat als politisches Gemeinwesen werden
deshalb — weiterhin ganz auf der Linie Kants — als durch das Recht ver-
mittelte moralische Forderung qualifiziert.

Hier unterstreicht Barth freilich sogleich den Ideencharakter des Staa-
tes: Der Staatsgedanke weist unendlich tiber jeden bestimmten Staat hi-
naus. Die rechtlich begriindete Biirgerpflicht gelte nie einfach einem
gegebenen Staat, sondern gebiete die fortwihrende Uberschreitung be-
stehender Ordnungen. Sie beziehe sich auf eine Allheit jenseits natio-
naler, sozialer und intellektueller Grenzen, selbst jenseits der Idee eines
Weltstaates, der seinerseits das je geschichtlich Ausstehende nie einschlie-
en konne. Im titigen »Fortschritt oder sagen wir noch praziser [...]
Fortschreiten« werden Menschenrecht, Birgerpflicht und Staatsgedanke
verwirklicht.®*

In alldem wiederholt Barth mit neuen Worten, neuer Anschaulichkeit
und Prignanz Kants Exposition der rechtlichen Uberschreitungslogik.
Mit Hegel wird diese geschichtliche Dynamik deutlicher als gegenwir-
tige Wirklichkeit des Rechts in den konkreten Verhiltnissen expliziert:
Nicht in einem fixen Zustand, nicht im abgeschlossenen Fortschritt,
sondern im Fortschreiten ist Recht wirklich. Barth erlautert diese Dy-
namik ebenso als dialektisch-pluralistischen Prozess — hier durch das
Begriffspaar von Menschenrecht und Biirgerpflicht, die als einander im-
plizierende, aber doch unterschiedene Momente gefasst werden. Auch
Hegels Erweiterung von Kants Institutionenfokus auf die gesamtgesell-
schaftliche Aktualisierung des Rechts in »sittliche[r] und politische[r]
Arbeit« vollzieht Barth mit.% Ausdriicklich weist Barth sein Publikum
auf die politische Bedeutung des Privatlebens hin, sogleich aber auch
auf die spezifische Relevanz der Teilnahme an politischen Institutionen.
Hegels Kritik an Kants Pflichtprimat, dem Ausgang von der Beschrin-
kung des Einzelwillens, wird insofern entsprochen, als das Pflichtmo-
ment zwar als Implikation des Rechts beschrieben, aber erst in einem
zweiten Schritt erwdhnt wird, und die Seite des Rechtsanspruchs in der
Dialektik gleichrangig bleibt. Gleichzeitig geht Barth aber in entschei-
denden Punkten gegen Hegel zur Perspektive Kants zuriick und bringt
Hegels System auf diese Weise aus dem Gleichgewicht. Er affirmiert die
kosmopolitische Finalitit der Staatsidee, deren Unendlichkeit selbst in
einem Weltstaat nicht aufginge. Er nimmt wieder Moral statt Sittlichkeit

60 H. Arendt, »Es gibt nur ein einziges Menschenrecht«, Die Wandlung 4

(1949),S. 754=770.
61 K. Barth, »Menschenrecht und Biirgerpflicht«, a.a.0., S. 371.
62 Ebd.,S. 374.

63 Ebd. (Hervorhebung BV, im Original andere Hervorhebung).

134

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KARL BARTH: RECHT ALS PRINZIP EINER ORDNUNG INDIREKTER IDENTITAT

zum Leitbegriff, postuliert eine moralische Begrindung der Politik, die
in keinem sittlichen Horizont aufgeht. Er stellt die Unhintergehbarkeit
des Pflichtbegriffs und des Beschrankungsmoments fir die Beschrei-
bung menschlicher Freiheit heraus und verleiht diesem Aspekt trotz der
gleichrangigen Spannung von Recht und Pflicht insofern Prioritit, als er
diese Spannung als uneinholbare moralische Aufgabe expliziert. Schliefs-
lich betont er den praktischen Charakter des geschichtlichen Prozesses:
»in diesem Fortschreiten betiatigen wir den Staatsgedanken, betitigen
wir unsre Biirgerpflicht und eben damit unser Menschenrecht.«% Auch
die eigene Reflexion integriert sich als politischer Vortrag wie viele klei-
ne Schriften Kants in diese Praxis.

Mit dieser Konstellation zwischen Kant und Hegel versammelt Barth
nicht einfach Motive der beiden Denker, sondern riickt die kritische Pra-
xis der Entsetzung mit neuer Schirfe in den Fokus der Rechtsbetrach-
tung. Im Zusammenhang von politisch-sittlicher Vergemeinschaftung
und moralischem Uberschuss wird der Spannungscharakter akzentuiert
und als Kern der Rechtserfahrung herausgehoben. Rechtsverwirklichung
darf weder mit einer politischen Ordnung noch mit deren Geschichte
identifiziert werden, sondern vollzieht sich in einer Beziehung kritischer
Distanz, die je und je individuell und kollektiv praktisch auszutragen
ist. Diese Disposition lasst sich nicht als eine einheitliche Dynamik fas-
sen, sondern vollzieht sich wesentlich plural. Barth fasst sie in dem Vor-
trag als die »Spannung zwischen Menschenrecht und Biirgerpflicht«.5s
Die zwei Momente implizieren einander, lassen sich aber nicht abschlie-
Bend vermitteln. Gegentiber Kant akzentuiert Barth die innere Bezogen-
heit von gegebener Rechtsordnung und transzendenter Rechtsidee: Die
Rechtsidee bildet nicht nur das Regulativ einer Verdnderung der 6ffentli-
chen Ordnung, sondern schreibt unserer aktuell-konkreten Rechtspflicht
inmitten der gesellschaftlichen Verhiltnisse eine Spannung ein, welche
diese in jedem Moment von der herrschenden Ordnung distanziert. Ge-
geniiber Hegel verschirft Barth die uniiberwindliche Differenz: Auf kei-
nem Standpunkt kann die rechtliche Spannung in einen einheitlichen
Prozess integriert werden. Der Aufgabe des Rechts eignet eine uneinhol-
bare Widerspriichlichkeit, die nur als solche in vielfiltiger Praxis ihren
kritischen Sinn entfalten kann, als stetes »Fortschreiten vom einen zum
andern« in kollektiver und individueller Verantwortung.®

Barths politischer Volksvortrag zeichnet in unscheinbaren Worten be-
reits wichtige Grundlinien der Argumentationsstruktur vor, welche das
judisch-christliche Differenzdenken der diagnostizierten Verstrickung
des Deutschen Idealismus in einer Identitatslogik entgegenhilt. Freilich

64 Ebd.
65 Ebd.
66 Ebd.

135

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT ALS MEDIUM DER BEZIEHUNG ZUM ANDEREN

handelt es sich erst um Ansitze und Tendenzen, die nur im Lichte des
spateren Werks deutlich hervortreten. In diesem Lichte ist es aber auf-
schlussreich, die Anfinge von Barths Differenzdenken und die darin
unternommenen Uberginge von der Rechtsphilosophie des Deutschen
Idealismus nachzuvollziehen. Gegen den Anspruch systematischer Ver-
mittlung wird die spannungsvolle Erfahrung eines unvermittelbaren Wi-
derspruchs, einer konstitutiven Differenz oder eben Alteritdt zur Geltung
gebracht, die sich nicht in eine hohere Einheit integrieren ldsst. Obgleich
die Produktivitit dieses Widerspruchs Hegels Denken im Kern antreibt
und obwohl die Implikation der Einheit des Verhiltnisses im Verhalt-
nis der Differenz logisch unbestechlich ist, verfehlt Hegels System die
Tragweite der Differenzerfahrung. Seine Dialektik ist folgerichtig, schei-
tert aber gerade daran, dass sie sich der Konsequenz des Gedankens zu
sehr hingibt und die Paradoxien menschlicher Wirklichkeit darin ver-
driangt — sowohl das leidvoll Aporetische als auch das unverfiigbar Ver-
heifSungsvolle.

Die Schlussigkeit der Vermittlung ist durch die Evidenz uniiberbriick-
barer Differenzen und Widerspriiche zu korrigieren. Dieses Anliegen eint
zahlreiche Varianten des Differenzmotivs im 20. Jahrhundert. Neben Ro-
senzweigs Totalitatskritik, Barths dialektischer Theologie, Lévinas® Al-
teritatstheorie und Derridas Denken der différance ist etwa an Adornos
negative Dialektik®” und Merleau-Pontys »Dialektik ohne Synthese«%
zu denken. All diese Ansitze kennzeichnet ein Modus der Paradoxie, da
sie die Grenzen des stringenten, aber sich selbst iberlassenen Gedanken-
gangs an den Widerspriichen der Wirklichkeit aufzuweisen suchen. Thre
Richtschnur ist, in Rosenzweigs Begriffen, der »gesunde Menschenver-
stand«,® die in den verschiedenen Ansitzen auf unterschiedliche Wei-
se in Anschlag gebrachte Evidenz konkreter »Erfahrung«.7° Barths Vor-
trag bringt diese paradoxe Widerspriichlichkeit durch die Spannung von
Menschenrecht und Biirgerpflicht noch milde, aber bestimmt ins Spiel:
Recht verwirklicht sich nur in einem gemeinschaftlich-geschichtlichen
normativen Horizont und geht doch nie darin auf. Dieser Widerspruch
hebt sich nicht auf im geschichtlichen Prozess, sondern ist von uns al-
len immer neu praktisch zu beantworten, im Gang »vom einen zum an-
dern«7* — eine klassische Formel schlechter Unendlichkeit in Hegels Op-
tik.

67 Th.W. Adorno, »Negative Dialektik«, a.a.O.

68 M. Merleau-Ponty, Das Sichtbare und das Unsichtbare, iibers. v. R. Giulia-
ni und B. Waldenfels, 3. Aufl., Miinchen 2004, S. 129.

69 F. Rosenzweig, Das Biichlein vom gesunden und kranken Menschenver-
stand, Frankfurt a.M. 1992.

70 F. Rosenzweig, »Das neue Denken. Einige nachtrigliche Bemerkungen zum
>Stern der Erlosung««, in: ders., Zweistromland, a.a.0., S. 139-161, passim.

71 Siehe oben Fn. 66.

136

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KARL BARTH: RECHT ALS PRINZIP EINER ORDNUNG INDIREKTER IDENTITAT

Entscheidend ist nun fiir die jiidisch-christliche Reaffirmation des Wi-
derspruchs, dass seine ausgesprochene Unaufloslichkeit keine tragische
Aporie bedeutet, sondern sich im Eingedenken der Aporie ein Verspre-
chen wirklicher Versohnung bezeugt. Die negative Einsicht in die Unzu-
langlichkeit der Vermittlung ist getragen von der Offenbarung des Ande-
ren, nicht in unsere individuellen und kollektiven Horizonte Integrierten,
in seiner Uneinholbarkeit. Diese Evidenz drangt zur fortlaufenden, nie
abzuschlieflenden, in ihrem Ziel immer ungewissen und unverfiigbaren
Uberschreitung. Dieses Dringen, der ethische Appell zum titigen Fest-
halten der Beschrinktheit jeder Vermittlung, birgt das immer ungewis-
se Versprechen, dass sich im Wachhalten der Aporie die Beziehung zum
Anderen realisiert. Diese Hoffnung motiviert das Offenhalten der Wider-
spriiche, das »nicht passive]|...] Aushalten der Aporie«,”* die Kultivierung
des »Nicht-Konnen([s]«,”> und bewahrt vor der Verzweiflung schlechter
Unendlichkeit. Das Gelingen dieser Konstellation bleibt aber schlecht-
hin unverfiigbar, lasst sich durch keine Ordnung und keinen Geschichts-
lauf absehen. Jeder Versuch, sie zu kontrollieren, verrit sie. Thr Verspre-
chen liegt in der Evidenz des entgegenkommenden Erfahrungsgehalts,
der den falschen Vermittlungen widersteht, das Fortschreiten vom einen
zum andern motiviert und in diesem Fortschreiten eine immer ungesi-
cherte, dem Handeln entzogene, nicht geschichtlich lineare, aber doch
bestimmte Spur der Versohnung offenbart. Die Paradoxie dieser Aussicht
einer Vermittlung in der Anerkennung ihrer Unvollziehbarkeit wird von
verschiedenen Autoren mit der biblischen Figur unmaglicher, eben dem
menschlichen Vermogen unverfiigbarer und unbegreiflicher, aber doch
unabweisbar sich aufdrangender Moglichkeit gefasst.”+ Hier wird auch

72 J. Derrida, Aporien. Sterben — auf die » Grenzen der Wabrheit « gefasst sein,
ubers. v. F. Wetzel, Miinchen 1998, S. 35.

73 K. Barth, »Das Wort Gottes als Aufgabe der Theologie«, in: Vortrige und
kleinere Arbeiten 1922-1925, Gesamtausgabe, Bd. 19, hg. v. H. Finze-
Michaelsen, Ziirich 1990, S. 144-175, S. 151: » Wir sollen als Theologen
von Gott reden. Wir sind aber Menschen und kénnen als solche nicht von
Gott reden. Wir sollen Beides [sic], unser Sollen und unser Nicht-Koénnen,
wissen und eben damit Gott die Ebre geben.«

74 K. Barth, Der Romerbrief (Zweite Fassung) 1922, a.a.0., S. 55 u.6.; Th.W.
Adorno, Minima Moralia, a.a.O., S. 283; ]. Derrida, Eine gewisse unmag-
liche Moglichkeit, vom Ereignis zu sprechen, tibers. v. S. Lidemann, Berlin
2003; vgl. in rechtsphilosophischer Hinsicht ferner v.a. ders., Gesetzeskraft.
Der »mystische Grund der Autoritit«, iibers. v. A. Garcia Diittmann, Frank-
furt a.M. 1991, S. 33 (Gerechtigkeit als »Erfahrung des Unmdoglichen«).
Zum biblischen Hintergrund vgl. v.a. das Herrenwort: »Was bei den Men-
schen unmoglich ist, das ist bei Gott moglich.« (Lk 18,27; Parallelstellen:
Mt 19,26, Mk 10,27). Dass Gott nichts unmoglich ist, ist aber bereits ein
wichtiges Motiv im Alten Testament (siehe nur Gen 18,14).

137

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT ALS MEDIUM DER BEZIEHUNG ZUM ANDEREN

die Triftigkeit weiterer theologischer Motive und Konnotationen in An-
schlag gebracht, nicht nur bei Barth, sondern ebenso im philosophischen
Differenzdenken: mit den Begriffen des Messias oder Christus, der Of-
fenbarung, der Versohnung, des Anderen. »Nur in Gott ist die Synthesis
zu finden, — aber in Gott ist sie zu finden«, formuliert Barth in seinem
klassischen, vor der Deutschen religios-sozialen Vereinigung in Tambach
gehaltenen Vortrag Der Christ in der Gesellschaft.”s

Recht erkennt Barth bereits in einer frithen Intuition als ein Medi-
um dieser verheifSungsvoll-aporetischen Spannung in den politischen
Verhiltnissen. Recht konfrontiert uns mit einer Ordnung, die nie mit
sich selbst identisch ist und uns so fortwihrend zur verantwortungsvol-
len Uberschreitung auf das uneinholbare Allgemeine hin anhilt. Darin
sprengt Recht eine Perspektive geschichtlicher Emanzipation auf, die in
keine ubergreifende Entwicklung zu integrieren ist. Die eroffnete Aus-
sicht ist ungewiss, birgt aber gerade darin ihr befreiendes Versprechen.
All dies ist in Barths Ausfithrungen beim Safenwiler Arbeiterverein nur
unscheinbar angelegt. Der Vortrag argumentiert eigenstindig, ideenreich
und lebensnah, bewegt sich aber vordergriindig auf vertrauten kantia-
nischen Bahnen. Trotzdem zeichnet sich schon hier die Wendung ab, die
sich Barth und weiteren kritischen Zeitgenoss:innen in den Erfahrungen
und Erkenntnissen der folgenden Jahre aufschliefSt und gegen die Iden-
titatslogik des Deutschen Idealismus entfaltet wird.

3.1.3 Die Alteritdtslogik des Rechts

In starkem Anschluss an Kant, mit Hegel dialektisch gewendet, aber den
Widerspruch zuspitzend stellt Barth bereits in seiner ersten Reflexion zum
Thema des Rechts die Entsetzungsdynamik ins Zentrum und trifft in der
Theoriegrundlage charakteristische Weichenstellungen des jiidisch-christ-
lichen Differenzdenkens, die er in seinem Werk mit grofSer Konsequenz
durchhalten wird. Besonders bemerkenswert ist dies insofern, als der Vor-
trag mehrere Jahre vor der zweiten Auflage des Romerbrief-Kommen-
tars gehalten wird, die als Griindungsschrift der dialektischen Theologie
gilt. Selbst die erste Auflage des Kommentars ist noch in einiger Ferne.
Das Referat spricht allerdings noch nicht von der Dimension eines An-
deren, der besser Rechnung zu tragen wire und die in der Forderung des
Rechts in irgendeiner Weise zum Ausdruck kime. Zu einem leitenden Mo-
tiv wird die Alteritidtssemantik bei Barth erst auf dem Weg zur Zweitauf-
lage des Romerbriefs unter dem Eindruck von Rudolf Ottos Schrift tiber

75 K. Barth, »Der Christ in der Gesellschaft«, in: Vortrige und kleinere Arbei-
ten 1914-1921, Gesamtausgabe, Bd. 48, hg. v. H.-A. Drewes, Ziirich 2012,

S.546-598, 595.

138

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KARL BARTH: RECHT ALS PRINZIP EINER ORDNUNG INDIREKTER IDENTITAT

das Heilige.”® In Ottos Beschreibung des Heiligen als des Ganz Anderen
erkennt Barth die Antizipation der Grenzen eines psychologischen Subjek-
tivismus, an die er ankniipfen kann, um ihr eine konsequent offenbarungs-
theologische Wendung zu geben’”: Das wirkliche, ganz Andere lasst sich
nicht im Horizont des eigenen Bewusstseins konstruieren, antizipieren,
herleiten oder auch nur fassen; es offenbart sich. Und umgekehrt: Das Of-
fenbarungsereignis ist charakterisiert durch seine unverfiigbare Alteritit.

Barth rekurriert also auf den Begriff des Anderen zunichst, um die Be-
ziehung von Gott und Mensch zu erldutern und den existentiellen Sinn
der Gottesrede zu beschreiben. Davon ausgehend wendet sich Barth aber
auch der Alterititserfahrung im zwischenmenschlichen Verhiltnis zu. In
seiner um 1930 mehrfach gehaltenen Ethik-Vorlesung kommt der Be-
gegnung des Mitmenschen eine zentrale Rolle zu.”® Die Konfrontation
mit dem Anspruch des anderen Menschen wird hier als Ereignis geschil-
dert, in dem Gottes Gebot, die Offenbarung in ihrer ethischen Valenz,
dem Subjekt begegnet, dessen eigenen Standpunkt unterbricht und ihm
einen hoheren Gesichtspunkt auftut. Die dem Bewusstsein des Subjekts
nicht nachtrigliche, sondern immer schon gegenwirtige, aber seinem
Verfiigen entzogene Erfahrung der Alteritit enthiillt die Beschrianktheit
der subjektiven Perspektive und offenbart einen Anstof§ und Gehalt der
Verantwortung — der Begriff hilt den Antwortcharakter bereits fest” —,
der jede aus mir, meiner Natur und meinen Ideen abzuleitende Vorgabe
transzendiert. Die von Kant geschilderte Unendlichkeit der moralischen
Idee, die das Naturliche geschichtlich tiberbietende Sittlichkeit des Geis-
tes in Hegels Berichten hat Barth zufolge also ihren Erscheinungsort in
der Erfahrung des Anderen. In der Alterititserfahrung hat die ethische
Verfasstheit menschlicher Existenz stets hochst konkrete, existentielle
Gestalt. In diesem Punkt bestitigt und radikalisiert Barths Ethik der Al-
teritdt anerkennungstheoretische Konkretisierungen des Moralbewusst-
seins: Der ethische Gesichtspunkt hat immer die bestimmte Gestalt eines
sozialen und geschichtlichen Kontexts. Barth fiihrt hier den biblischen
Begriff des Nichsten an: In der konkreten Forderung zur Verantwor-
tung ist dieser Andere mein Nichster. Eine gewichtige Wendung gegen-
uber der Anerkennungsdynamik liegt allerdings in der Fokussierung der
Asymmetrie der Alteritatserfahrung. Der Nichste enthullt mir den ethi-
schen Gesichtspunkt gerade durch die nicht anzueignende Fremdheit, in
der er mir begegnet. Nahe und konkret, ist die mir eroffnete Forderung
zugleich uneinholbar entzogen und unverfiigbar. Darin erfahre ich ih-
ren spezifischen Sinn und ihre spezifische Autoritit. Die Wahrnehmung

76 R. Otto, Das Heilige, a.a.O.

77 Vgl. zu Barths Leseeindriicken seinen Brief an Thurneysen vom 3.6.1919,
in: K. Barth/E. Thurneysen, Briefwechsel, Bd. 1, a.a.0., S. 329-323, 330.

78 K. Barth, Ethik II, a.a.0., S. 167ff.

79 Vgl.ebd., S. 167.

139

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT ALS MEDIUM DER BEZIEHUNG ZUM ANDEREN

meiner Verantwortung bedarf zuallererst der Anerkennung dieser the-
oretischen und praktischen Uneinholbarkeit. Nie kann sich ethisches
Handeln mit einem abschlieffenden Verstandnis des Anderen, gar einer
fixen Summe von Regeln begniigen. Die Alteritatserfahrung vergegen-
wartigt mir im Gegenteil die Beschrianktheit jedes solchen Begriffs und
das Gebot, meine Begriffe im Lichte der konkreten Begegnung zu iiber-
schreiten. Und sie bildet einen Anstof§ des Ethischen, der sich nicht wei-
ter begriinden und deduzieren ldsst, sondern meinen Erwigungen un-
einholbar vorausliegend seine Evidenz in sich selbst hat, sich offenbart.

Eine der zentralen Vollzugsgestalten, in der mir dieser grundlegende
Anspruch des Anderen begegnet, ist nun Barth zufolge das Recht. Das
Manuskript der Ethik-Vorlesung bietet Barths umfassendste und sys-
tematischste Auseinandersetzung mit dem Rechtsbegriff.® Die Ausfiih-
rungen beginnen mit der Feststellung, dass sich die wirkliche Bedeutung
des Rechts nicht, wie mit Hobbes so oft unterstellt wird, im Rechthaben,
dem Einfordern eines eigenen Rechts, auftut. Der Anfang des Rechtspro-
blems ist, wie Barth ganz auf der Spur Hegels formuliert, »die Kollisi-
on meiner eigenen Lebensbetitigung mit der Gesellschaftsordnung«.®!
Im Unterschied zu Hegels Beschreibung der Rechtskollision riickt Barth
aber auch hier sogleich den asymmetrischen Erfahrungsgehalt der Kolli-
sion ins Zentrum, der durch die Schilderung in der ersten Person mit be-
sonderer Schirfe hervortritt: Die Bedeutung des Rechts eroffnet sich mir
im Anspruch des Anderen, den dieser gestutzt auf die offentliche Rechts-
ordnung geltend macht. Die Rechtserfahrung hat also zunichst passi-
ven Charakter: »Das Recht ist nicht in uns selber, sondern es widerfibrt
uns«.’* Die Vergegenwirtigung eines Anspruchs jenseits der Antizipati-
on des Subjekts, der die Beschranktheit des subjektiven Bewusstseins of-
fenbart und kritisch dariiber hinausweist, ist der emanzipatorische Sinn
des Rechts.

Barths Erlduterung des Rechts stellt also sogleich die Alterititslogik
ins Zentrum. Der Hinweis auf die Erfahrung des Anderen im Kern des
Rechts bringt mehrere Aspekte in den Blick. Zunéchst wird eben die se-
mantische Beobachtung in Anschlag gebracht, dass Recht einen Stand-
punkt verpflichtender Allgemeinheit und Gerechtigkeit unterstellt, der
das Belieben des Subjekts iiberschreitet und ihm gegeniibertritt. Diese
autoritative Unterbrechung und Sprengung der Selbstbehauptung riickt
Barth ins Zentrum seiner Ausfithrungen. Selbst eine Uberschreitung der
Willkiir der Gemeinschaft wird durch die Rede von Recht beansprucht.
Eben in diesem Sinne geht der Rechtsbegriff auch nie im Begriff des Inte-
resses auf. Freilich unterstreicht Barth auch, dass Recht umfassend vom

8o Ebd.,S. 212ff.
81 Ebd.,S. 214.
82 Ebd.

140

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KARL BARTH: RECHT ALS PRINZIP EINER ORDNUNG INDIREKTER IDENTITAT

Interesse durchzogen ist. Gleichzeitig weist es seinem spezifischen Sinn
nach aber immer dariiber hinaus.®s Impliziert ist in der Uberschreitung
gemeinschaftlicher Willkiir auch, dass Recht nicht ein schlichtes Derivat
der Politik ist. Die Promulgation von Erlassen als Recht behauptet eine
normative Verbindlichkeit, welche den Befehl der Erlassenden transzen-
diert. Untrennbar verkniipft mit dieser semantischen Dimension bringt
Barths phinomenologische Schilderung des Widerfahrnischarakters des
Rechts aber auch den Aspekt der Form in den Blick. Die Form des Rechts
vergegenwartigt uns die Alteritdt des Rechtsanspruchs. Barth betont hier
die Konfrontation mit Rechtsanspriichen Anderer. Aber auch in der du-
Beren Positivitdt der Rechtsordnung und ihrer Anwendung durch unab-
hangige Organe begegnet uns Recht als eine dem unmittelbaren Handeln
enthobene, begrenzende Instanz. Gerade in seiner irritierenden Starrheit
tritt das Gesetz dem Handeln der Subjekte als ein Fremdes gegeniiber,
das ihnen eine spezifische Rechtfertigung abverlangt und mit dem sie ihre
eigenen Absichten zu vermitteln haben. Ein weiteres Charakteristikum
des Rechts, das Barths Vorlesung nicht unmittelbar thematisiert, aber
im Hinweis auf die strukturierende Bedeutung des Anderen und Nachs-
ten anklingt, liegt in dem, was man nach einer klassischen Formel als
die kontramajoritare Disposition des Rechts bezeichnen kann.* In der
Prasentation als hohere, der Disposition der Gesellschaft entzogene Ins-
tanz verspricht Recht auch und zumal, die Anspriiche des vom Blick der
Gemeinschaft Ausgeschlossenen, Ubersehenen und Verdringten zu be-
haupten. Auch insofern bringt Recht die Erinnerung an das Andere und
die Anderen zum Tragen.

Damit sind nicht ausgewahlte Rechtsinhalte benannt, sondern es wird
eine allgemeine Logik der Bedeutung, Form und Praxis des Rechts be-
schrieben. Sie konkretisiert sich in spezifischen Rechtsgehalten, geht
aber nicht darin auf. Auf einen solchen tieferen Sinn, eine innere Ten-
denz der Struktur des Rechts als solcher, zielt Barths Explikation des
Rechts aus der Begegnung mit dem Nichsten. Er entwickelt keinen Ka-
talog von Rechten des Anderen, etwa im Sinne eines Naturrechts.®s Die

83 Vgl.ebd.,S. 218f.

84 Alexander Bickel hat mit Blick auf die amerikanische Verfassungsgerichts-
barkeit die » counter-majoritarian difficulty « problematisiert (A. Bickel, The
Least Dangerous Branch. The Supreme Court at the Bar of Politics, 2. Aufl.,
New Haven 1986, S. 16ff.). Daran anschliefSend wird oft von der kontrama-
joritaren Funktion von Rechten gesprochen, insbesondere im Blick auf in-
ternationale Menschenrechte. Eine Zentralreferenz fir eine Affirmation der
kontramajoritiren Logik von Rechten ist Ronald Dworkins Rechtstheorie.
Vgl. insbes. R. Dworkin, Biirgerrechte ernstgenommen, tibers. v. U. Wolf,
Frankfurt a.M. 1984.

85 Vgl. die Naturrechtskritik in K. Barth, »Christengemeinde und Biir-
gergemeinde«, in: Rechtfertigung und Recht. Christengemeinde und

141

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT ALS MEDIUM DER BEZIEHUNG ZUM ANDEREN

Alteritdtslogik exponiert im Gegenteil die Relativitit und Vorldufigkeit
jedes fixen Rechtekatalogs. Barth geht es darum, Recht als einen Erfah-
rungsraum zu rekonstruieren, in dem die befreiende Erfahrung des An-
deren wachgehalten wird, der dem Menschen die Begrenztheit seiner
Subjektivitat offenbart und ihm zugleich die Transzendierung derselben
in Anerkennung des ihm unverfiigbaren Anderen verheif$t. Als Form der
Differenz, des Abstands vom Subjekt, die den Schein souveraner Eigen-
gesetzlichkeit fortlaufend bricht, kultiviert Recht diese kritische Verge-
genwirtigung des Anderen. In seiner Auseinandersetzung mit dem nati-
onalsozialistischen Totalitarismus wird Barth mit Nachdruck auf diesen
Punkt zuriickkommen. Der Aufsatz Rechtfertigung und Recht (1938),
einer der wichtigsten Beitrage Barths in diesem Zusammenhang, legt
dar, dass der Rechtsstaat seine emanzipatorische Bedeutung in der dia-
lektischen Form einer »relativen Selbstandigkeit« realisiere.*® Mit Blick
auf das Pilatus-Urteil, in dem der Statthalter den fir unschuldig befun-
denen Jesus dem Tribunal der Volksstimmung aushindigt, kommen-
tiert Barth: »Der ddmonisierte Staat ist offenbar gerade in diesem Ge-
gentiber nicht etwa der Staat, der zu viel, sondern der zu wenig Staat
ist [...]«.’” Damonische Staatsiiberhohung droht gerade dort, wo der in
der Form des Rechts kultivierte Abstand des Staats zu den Subjekten
eingeebnet wird.

Die dialektische Figur »relativer Selbstindigkeit« zeigt freilich be-
reits an, dass die beschriebene Emanzipationslogik von zwei Seiten ge-
fahrdet ist. Angesichts des Totalitarismus ist es Barth primdr darum
zu tun, auf die Gefahr des Verlusts der Differenz hinzuweisen. Auf der
anderen Seite liegt aber in der Differenz des Rechts auch eine spezi-
fische Gefahr. Der Alteritdtscharakter des Rechts kann seinerseits ge-
sellschaftliche Standpunkte in einen falschen Schein der Unbedingtheit
hullen. Der Anspruch der Unterbrechung und Begrenzung politischer
Disposition enthebt dann rechtliche Erwigungen der Kritik und lasst die
herrschende rechtliche Ordnung als eine dem gesellschaftlichen Diskurs
entzogene Instanz erscheinen. Relative, bedingte Selbstindigkeit wird
strikte Selbstandigkeit. Diese Tendenz immunisierender Verklarung lasst
sich exemplarisch in vielen Naturrechtslehren beobachten, denen es da-
rum geht, bestimmte ewige, der politischen Diskussion vorausliegende
und unzugangliche Rechtsinhalte zu identifizieren. Aber die schlechte

Biirgergemeinde. Evangelium und Gesetz, a.a.O., S. 47-80, 58ff. Vgl. zur
Stellung der massgeblich von Barth bestimmten vorherrschenden evangeli-
schen Rechtslehre nach dem Zweiten Weltkrieg zwischen Positivismus und
Naturrecht auch H. Simon, Der Rechtsgedanke in der gegenwirtigen deut-
schen evangelischen Theologie unter besonderer Beriicksichtigung des Pro-
blems materialer Rechtsgrundsditze, Diss. Bonn 1952, S. 170ff.

86 K. Barth, »Rechtfertigung und Recht«, a.a.0O., S. 19.

87 Ebd.,S. 15.

142

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KARL BARTH: RECHT ALS PRINZIP EINER ORDNUNG INDIREKTER IDENTITAT

Verselbstindigung des Rechts und der das Recht verwaltenden Institu-
tionen im Verweis auf ihren unpolitischen Charakter ist ein Phanomen,
das weit tiber naturrechtliche Diskurse hinausreicht. Die Kritik dieser
Entfremdungstendenz des Rechts bildet natiirlich einen klassischen To-
pos der christlichen Theologie: Die Problematisierung blinder Befolgung
des Gesetzesbuchstabens und der Selbstrechtfertigung durch das Gesetz.
Die Prominenz dieses Themas ist gewiss ein Grund, weshalb Barth zu-
nédchst den emanzipatorischen Sinn rechtlicher Selbstindigkeit betont.
Dieser droht in der christlichen Kritik ausgeblendet zu werden. Gleich-
zeitig unterstreicht Barth aber auch umgehend die Gefahr der Uberho-
hung des Rechts.

An diesem Problem wird die Erscheinungsweise und die Tragweite der
rechtlichen Alteritdtslogik erst richtig deutlich. Jede offentliche Rechts-
ordnung ist eine zutiefst fragwiirdige, von vielerlei Zumutungen und Un-
gerechtigkeiten durchzogene Richtschnur. Der Andere ist weder in seiner
Rechtsbehauptungnochinirgendeiner anderen Hinsicht nur und immer von
hehren Motiven geleitet. Das konsequente Ernstnehmen des » Menschlich-
Allzumenschliche[n] des Rechtes« bildet fiir Barth einen zentralen As-
pekt der christlichen Rechtslehre.®® Der mir entgegentretende Rechts-
anspruch konfrontiert mich stets mit einer dubiosen, auch im besten
Fall nur sehr eingeschrankt gerechten Forderung. In diesem Sinne strik-
ten AusflieSens aus den diirftigen, ausgreifend ungerechten Kriften der
menschlichen Natur ist Recht »auf der ganzen Linie Naturrecht, es ist
immer auch auf der ganzen Linie Klassenrecht.«* Gerade diese strik-
te Fragwiirdigkeit enthiillt aber die volle Sprengkraft der Konstellation:
Die Alteritdtserfahrung macht nicht nur die Endlichkeit des eigenen Be-
wusstseins, sondern die konstitutive Beschranktheit jedes menschlichen
Standpunkts evident — auch der Mafigaben des Anderen und der offentli-
chen Rechtsordnung. In der Erschiitterung souveraner Eigenmacht weist
Recht auch tiber sich selbst hinaus und widerstrebt seiner Verabsolutie-
rung. Dies kann freilich keine Riickkehr zum eigenen Standpunkt be-
grinden, sondern bekraftigt nur die Bedeutung der im Recht kultivier-
ten Abstandnahme. Weder in einer bestimmten Rechtsordnung noch in
einem Jenseits oder Diesseits des Rechts ist ein absoluter Standpunkt
aufzufinden. Das Widerfahrnis des Rechts durchkreuzt diese verzweifel-
te Suche nach einem Letzten. Es offnet durch die stete Vergegenwarti-
gung unhintergehbarer Vorldufigkeit den kritischen Blick fiir das darin
ausgeschlossene Andere. So bricht mitten in der Fragwiirdigkeit der ge-
sellschaftlichen Verhiltnisse ein Standpunkt der Transzendenz, der Uber-
schreitung souveraner Handlungsordnungen, auf. Im allzunatiirlichen

88 K. Barth, Ethik II, a.a.0., S. 222.
89 K. Barth, »Gesprach mit der Kirchlichen Bruderschaft in Wiirttemberg
(15.7.1963)«, in: Gespriche 1963, a.a.0., S. 42-109, 106.

143

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT ALS MEDIUM DER BEZIEHUNG ZUM ANDEREN

Rechtstreiben »hineingemischt und mitredend« vollzieht sich »ein Ge-
genspiel, wo dann das Recht nicht reines Naturrecht«, nicht nur das
Recht der herrschenden Klasse ist.*°

Recht birgt diese VerheifSung, einen Sinn fir das Andere zu wecken,
»die Augen wieder [zu] 6ffnen fir den Nichsten, den ich in der Hybris
meines Lebensdranges immer wieder tibersehe, den ich so gerne los wi-
re.«* Diese Offnung fiir den Nichsten realisiert sich nicht in der blinden
Exekution der von Anderen vorgebrachten Rechtstitel, sondern eben in
einer bestimmten Haltung, einer Reflexion vom Anderen her, einer Auf-
merksamkeit fiir Anspriiche, die eine vorausgesetzte Rechtslage — unter
Umstanden auch der unmittelbare Rechtsanspruch Anderer — ausschliefSt
und in der Sehnsucht unfehlbarer Souverinitat verdriangt. Die Praxis
des Rechts ist durchgiangig an diesem tieferen Rechtssinn zu orientieren.
Vorschriften sind von den Rechtsunterworfenen stets im Lichte des ih-
rer Rechtsformigkeit eingeschriebenen Appells fiir das Ausgeschlossene
zu interpretieren, im aufSersten Fall gar zu missachten. »Eben weil das
Recht einen Sinn hat, der nicht in ihm selber liegt, sondern auf den es
iiber sich selbst hinaus blof§ hinweist, eben darum ist alle Rechts-aus-
iibung sinngemafs Deutung, Interpretation des Rechts«.>* Hier greift
Barth die paulinische Differenzierung von Buchstabe und Geist auf.®
Auch der eigene Rechtsanspruch ist unter dem Eindruck der Erschiit-
terung der Selbstbehauptung zu verstehen und geltend zu machen: An-
spriche sind vom berechtigten Subjekt nicht allein zum Zweck der ge-
schiitzten Interessen oder gar um ihrer selbst willen auszuiiben, sondern
haben ihrerseits fiir den Andern als Unterbrechung der Selbstbehauptung
zu fungieren. Die Alterititslogik des Rechts bedeutet also keine Verwer-
fung der eigenen Rechtsbehauptung, sondern vermittelt auch dieser ei-
nen anderen Sinn, der in die Austibung eigener Anspriiche aufzunehmen
ist. Das Widerfahrnis des Rechts fordert so »passive und aktive Aner-
kennung«, Annahme und Geltendmachung.*+

Die Stiftung dieses Sinns fiir das Andere, auf den Recht tiber sich hi-
naus hinweist, bezeichnet Barth mit Stammlers beriihmtem, spater insbe-
sondere auch in der Radbruch’schen Formel wirkmichtig aufgegriffenem

9o Ebd. (Erginzung des Hg. in Eckklammern hier nicht tibernommen.)

91 K. Barth, Ethik II, a.a.0., S. 224.

92 Ebd., S. 234. Scharf bezeichnet Barth hier den schopferisch-konstitutiven
Charakter rechtlicher Performanz, der in der jiingeren Rechtstheorie eini-
ge Beachtung gefunden hat. Auf diesen Aspekt wird bei Derrida zurtickzu-
kommen sein, der ihm nihere Aufmerksamkeit gewidmet hat und damit ent-
scheidende Grundlagen der neueren Diskussion formuliert hat.

93 Vgl. ebd., S. 234ff.; siehe fiir das Motiv bei Paulus insbes. 2. Kor 3,6.

94 Ebd.,S. 189 (Hervorhebung BV). Vgl. mit Bezug auf den Status der Grund-
rechte auch K. Barth, »Christengemeinde und Biirgergemeinde«, a.a.O.,
S. 671.

144

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KARL BARTH: RECHT ALS PRINZIP EINER ORDNUNG INDIREKTER IDENTITAT

Ausdruck als »das richtige Recht«?s, und noch provokativer als » Kir-
chenrecht, d.h. die Hausordnung der Gemeinde Christi«.>¢ Sofern Recht
diesen Sinn stiftet, ist es eben Zeugnis, Erinnerung, Kultivierung des
Einbruchs eines Gesichtspunkts, der den Standpunkt der Eigengesetz-
lichkeit sprengt und transzendiert. Es ist » Ausdruck des Gebotes Got-
tes«.9” Barths Beschreibung der rechtlichen Alteritatslogik hat hier also
zugleich eine soziologische und theologische Dimension: Die Offnung
fiir den Nichsten ist die Offenbarung von Gottes Gebot. Wie bereits be-
merkt wurde, kennzeichnet diese Verkniipfung von soziologischer und
theologischer Ebene, die sich nicht zuletzt in messianischen beziehungs-
weise christologischen Figuren artikuliert, auch das philosophische Alte-
rititsdenken. Sie kann geradezu als die Zentralbeobachtung dieser The-
orietradition begriffen werden. An dieser Stelle wird die Pointe deutlich:
Die Erfahrung des anderen Menschen erschopft sich nicht in der Wahr-
nehmung seiner differenten Individualitdt und der Erkenntnis sozialer
Pluralitit, sondern sprengt in spezifischer Weise den Horizont des Sozi-
alen. Sie offenbart durch ihre Alteritat einen moralisch konnotierten Ge-
sichtspunkt der Unendlichkeit, des Absoluten und Unbedingten, der von
keinem Begriff des Anderen eingeholt wird. Diese Erfahrung des Abso-
luten bildet indes nicht ein zauberhaftes Ereignis neben der alltiglichen
Welterfahrung, sondern liegt konkret im Kern der Letzteren. Die Lebens-
welt, das Soziale und das Theologische lassen sich nicht unabhingig von-
einander beschreiben. Darauf hebt die Rede vom Anderen ab. Sie bringt
bewusst das die Semantik des Rechts auszeichnende Schillern zwischen
dem Verweis auf die Erfahrungswelt, den anderen Menschen und das
Ganz Andere Gottes zum Tragen. In diesem Schillern erinnert die Alte-
ritdtsfigur auch tiber den Anderen hinaus an all das Andere, was nicht
zuletzt der Fokus auf den Menschen ausschliefSt: Das Tier, die Natur, die
Vielfalt der Welt, theologisch: der Schopfung, in ihrer dem Menschen un-
verfligbaren und von ihm zu bewahrenden Dignitit.?®

Mit der Bezeichnung des Rechtssinns als Gottes Gebot und Kirchen-
recht ist auch angezeigt, dass sich das richtige Recht nicht durch unsere

95 Ebd., S. 224. Vgl. zum Hintergrund des Begriffs R. Stammler, Die Leh-
re vom richtigen Rechte, Nachdruck der neubearbeiteten Aufl. von 1926,
Darmstadt 1964. Radbruchs Formel hat den Ausdruck bekanntlich negativ,
in der Rede von einem »unrichtigen Recht«, aufgenommen (G. Radbruch,
»Gesetzliches Unrecht und iibergesetzliches Recht«, a.a.0., S. 107).

96 K. Barth, Ethik II,a.a.0., S. 225.

97 Ebd., S. 190.

98 Diese Dimension der nicht-menschlichen Kreatur steht bei Barth nicht im
Vordergrund, ist aber deutlicher im Blick als in den Anfiangen der philoso-
phischen Alterititsdiskussion. Immer wieder vermerkt Barth die Verantwor-
tung und VerheifSung fiir die ganze Kreatur (vgl. im vorliegenden Zusam-
menhang insbesondere K. Barth, Die kirchliche Dogmatik, a.a.O., Bd. 1ll/4,

145

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT ALS MEDIUM DER BEZIEHUNG ZUM ANDEREN

eigene Rechtspraxis garantieren lasst. Die Wahrnehmung des Anderen,
in unseren Ordnungen und Standpunkten Ausgeschlossenen lisst sich ih-
rem Wesen nach nicht unmittelbar stipulieren. Sie ldsst sich auch nicht
mittelbar durch die Bereitstellung der erforderlichen Reflexionsbedin-
gungen gewdhrleisten. Jede vermeintliche Garantie verdeckt gerade die
Alteritdtserfahrung, indem sie sich auf ihre eigenen Mafsgaben zuriick-
zieht, diese MafSgaben verabsolutiert. Dem Sinn fiir den Nichsten, fiir
die Nichste und das Nachste jenseits meines eigenen Bewusstseinshori-
zonts eignet mithin eine letzte Unverfigbarkeit. Barth unterstreicht dies
mit dem Satz, »dafd Gott allein Recht schaffen kann.«*® Die Hoffnung
und das Vertrauen, dass sich dieser Sinn in unserer Rechtswirklichkeit
tatsachlich auftut, die VerheifSung des Rechts liegt in der Evidenz, in der
sich mir der Anspruch des Anderen in der Rechtserfahrung unverfiug-
bar offenbart und uiber die Beschrianktheit der Eigenmacht hinausweist.
Die Praxis des Rechts kann nur danach streben, einen Raum zu pflegen,
in dem sich diese Erfahrung wachhilt und immer neu einstellen kann.
In den in Verfassungsprdambeln und anderen Dokumenten bis heute
verbreiteten Gottesanrufungen erkennt Barth den Hinweis auf dieses un-
verfuigbare Versprechen des Rechts. Die Proklamation, dass Recht, wie es
in der Schweizerischen Bundesverfassung heifSt, »Im Namen Gottes des
Allmachtigen« erlassen ist, und Machthabende ihre Vorschriften »Von
Gottes Gnaden« stipulieren, erinnert daran, dass Recht seinen Wert und
seine Geltung nicht aus sich selbst hat, sondern allein als Medium ei-
ner unverfiigbaren Uberwindung der Mafigabe menschlicher Souverini-
tat durch Offenbarwerden dessen, was der eigene Bewusstseinshorizont
ausschliefSt. Das Wachbleiben dieses Versprechens ist essentiell. Daraus
erhellt, dass rechtliche Regeln nie vorbehaltlos unmittelbar zu exekutie-
ren sind, sondern stets der kritischen Reflexion, unter Umstanden gar
der Missachtung im Lichte dieser immanenten Gerechtigkeitshoffnung
bediirfen. Zugleich bekunden die Transzendenzformeln das Vertrauen,
dass sich der unverfiigbare Sinn der Rechtspflege, die Offnung fiir das

S. 547). Die Schopfungslehre begiinstigt die Sensibilitdt der Theologie in die-
ser Frage. Papst Franziskus hat diesen Traditionsgehalt in der aktuellen 6ko-
logischen Diskussion mit der Enzyklika Laudato si’ neu fruchtbar gemacht
(Die Enzyklika »Laudato si’«. Uber die Sorge fiir das gemeinsame Haus,
Freiburg 2015). In der Philosophie gewinnt der Aspekt des nicht-mensch-
lichen Anderen, wie wir sehen werden, namentlich bei Derrida gesteigerte
Bedeutung. Heute wird er unter dem Eindruck existentieller 6kologischer
Herausforderungen, substantieller Fortschritte kiinstlicher Intelligenz und
anderer Phinomene der unter dem Stichwort des Anthropozin zusammen-
gefassten Verwischung von Grenzen menschlicher und nicht-menschlicher
Wirklichkeit zusehends prominenter. Hier geht die Alteritdtsdebatte auch in
gegenwirtige Diskussionen um einen neuen Materialismus ein.
99 Ebd.,S. 236.

146

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KARL BARTH: RECHT ALS PRINZIP EINER ORDNUNG INDIREKTER IDENTITAT

Andere, tatsichlich aktualisiert. Sie haben mithin zugleich kritischen und
affirmativen Sinn. »Der Name Gottes ist die Grenze und der Grund, der
Grund und die Grenze des Rechtes«.™°

Die Verankerung solcher Gottesbeziige ist freilich keineswegs ein
verlassliches Giitesiegel von Rechtsordnungen. Auch sie konnen das
emanzipatorische Versprechen des Rechts nicht garantieren und unter
Umstinden gar im Gegenteil der problematischen Uberhéhung der ge-
gebenen Ordnung dienen, der die Alterititserfahrung entgegenarbei-
tet. Barth vermerkt denn auch, dass es gute Griinde gegen die Formu-
lierung derartiger Anrufungen gibt.*** Immer besteht die Gefahr, dass
diese zur gottesldsterlichen Affirmation eigener Macht werden.** Trotz
dieser Vorbehalte erkennt er im Brauch der Gottesanrufungen aber eine
wertvolle Ressource, um das kritische Vertrauen in das Transzendenz-
versprechen des Rechts zu pflegen, das den blinden Rechtsgehorsam
bricht. Das artikuliert Barth vor allem in einem Vortrag, den er wahrend
des Zweiten Weltkriegs veroffentlichte und der kurz darauf von den
Schweizer Behorden zensiert wurde. Die Gottesanrufung der Schweize-
rischen Bundesverfassung »Im Namen Gottes des Allmachtigen!« wur-
de hier schon im Referatstitel der politischen Offentlichkeit in Erinne-
rung gerufen.™s Barths Argumentation in dem Vortrag bezeugt einmal
mehr die grofse Nahe zu Kant. Auch Kant hatte die Gottesbezuge in
Herrschertiteln beildufig in der von Barth explizierten Richtung als kri-
tische Erinnerung an die Erhabenheit des Rechts kommentiert.**+ Barth
wiederholt aber auch in vielen Punkten Kants oben dargestellte Kritik
eines machtbasierten Rechtsdenkens im Anhang der Friedensschrift. Er
zieht die Verfassungspraambel und andere Gottesverweise innerhalb
der schweizerischen Staatsordnung heran, um die Eidgenoss:innen an
die Inanspruchnahme durch das Versprechen rechtlicher Allgemeinheit
zu erinnern. Alle diese Zeichen sind Reminiszenzen, dass der Staat nicht
einfach der gemeinschaftlichen Selbstbehauptung, der machtvollen In-
teressenverwirklichung dient, sondern zugleich und zuletzt das Allge-
meine »einer durch das Recht verbundenen Gemeinschaft freier Volker
von freien Menschen« bezweckt, das die Grenzen des gemeinschaftli-
chen Wohls durchbricht.*s Barth warnt vor der Tendenz, die Rechts-
idee in der Bedringnis des Kriegs dem Macht- und Interessenkalkiil zu
unterwerfen, und wirbt fiir das engagierte Vertrauen in die Kraft des
Rechts, den Gesichtspunkt der Macht zu tiberwinden. Er betont dabei

100 Ebd., S. 230.

1ot Ebd., S. 229.

102 Vgl. K. Barth, »Im Namen Gottes des Allmachtigen! 1291-1941«, in: ders.,
Eine Schweizer Stimme: 1938-1945, Ziirich 1985, S. 201232, 214.

103 Ebd.

104 L. Kant, »Zum ewigen Frieden«, a.a.0., S. 207.

105 K. Barth, »Im Namen Gottes des Allmachtigen! 1291-1941«,2.2.0.,S. 227.

147

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT ALS MEDIUM DER BEZIEHUNG ZUM ANDEREN

insbesondere die europdische und kosmopolitische Dimension recht-
licher Allgemeinheit. Mit konkreten Postulaten ruft das Referat dazu
auf, das politische Handeln an der Devise von »Recht tiber Macht« zu
orientieren.’® Diese Haltung vordergriindiger Schwiche, des Hintan-
stellens der MafSgaben der Macht, erachtet Barth als den Kern des ent-
schiedenen Widerstands gegen die Bedrangungen des totalitiren Krie-
ges. Sie kann die Akkommodation an die Dynamik der herrschenden
Macht- und Gewaltverhiltnisse aufbrechen.

Die anhaltenden Formen, Recht als Ausdruck gottlicher Erhabenheit
zu affirmieren, erkennt Barth also als eine bedeutende Ressource, um
die souveranititskritische Gerechtigkeitsfinalitit des Rechts prasent zu
halten. Vor der unmittelbaren Herausforderung von Totalitarismus und
Weltkrieg ist die antitotalitire Sprengkraft dieses Verantwortungs- und
VerheifSungshorizonts besonders existentiell. Aber auch unter allen an-
deren Umstdnden ist es ein unerlissliches Element der Rechtsverwirk-
lichung, das Bewusstsein zu erhalten, dass der Sinn des Rechts uber die
gesetzlichen Vorschriften hinausgeht, sich in diesen er6ffnen kann, aber
nicht in ihrer schlichten Setzung liegt. Die gesetzlichen Regeln stofSen
dieses Bewusstsein selbst an, tendieren aber zugleich dazu, es zu verber-
gen. Wir sind gehalten, Ausdrucksformen zu pflegen, welche die in der
Alteritdtserfahrung aufbrechende VerheifSung einer die souverane Ord-
nung transzendierenden Universalitdt als Rahmen und Ziel rechtlicher
Reflexion in Erinnerung halten. Solche Affirmationen der Erhabenheit
konnen ihrerseits leicht in Machtbeschworung verkehrt werden und ha-
ben insofern immer etwas Zwiespaltiges. Thr Sinn lebt von der lebendi-
gen Spannung mit den herrschenden Vorschriften, der immer weiter zu
pflegen und nie gewiss zu sichern ist. Deshalb lasst sich die rechte Pfle-
ge des gefragten Bewusstseins nicht an fixen Formeln festmachen, son-
dern hat im konkreten Kontext diejenige Artikulation zu suchen, wel-
che kraftvoll an die verheifSungsvolle Unverfiigbarkeit des Rechts zu
erinnern vermag.

Recht stellt den Blick auf das Andere also nach Barths Beobachtung
in einer eigentumlich schillernden Disposition frei. Die spannungsvolle
Struktur strenger Mittelbarkeit, die wir bei Kant und Hegel vorgezeich-
net fanden, wird mit neuer Konsequenz nachvollzogen und in ihrem Al-
teritdtssinn erkannt. Der Anspruch des Anderen tritt uns zunichst in der
storrisch-unflexiblen Formalitat des Rechts entgegen, die unser unmittel-
bares Handeln durch duflere, auch dem kollektiven Verfugen nicht um-
standslos disponible Regeln unterbricht. Die implizierte Enthullung des
Anderen weist aber wesentlich iiber diese Regeln hinaus und stellt die
gegebenen Regeln in einen weiteren Reflexionsrahmen. Sie sind im Lich-
te der ihnen mitgegebenen VerheifSung zu beachten, den Anspruch des

106 Ebd., S. 210.

148

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KARL BARTH: RECHT ALS PRINZIP EINER ORDNUNG INDIREKTER IDENTITAT

Anderen jenseits unserer immer beschrankten vorgefassten Handlungs-
regeln wahrzunehmen. Formeln und Praktiken der Transzendenzaffirma-
tion bezeugen diesen tiberschiefenden Horizont. Diese Reflexion vom
Anderen her aktualisiert sich aber nicht jenseits des Rechts, sondern aus
der Konfrontation und Auseinandersetzung mit den menschlich-allzu-
menschlichen Normen, die als Medien der aufgestofSenen Aussicht allen
Schein eines Letztgiiltigen verlieren.

Um die skizzierte Konstellation schirfer zu erfassen, ist es hilfreich,
Barths Ausfiihrungen zum Recht theologisch zu situieren. Barth wendet
sich gegen einen in grofSen Teilen der protestantischen Theologie sei-
ner Zeit wahrgenommenen Dualismus, der den als Schopfungsordnung
begriffenen Bereich des weltlichen Rechts von der geistlichen Wirk-
lichkeit der Versohnung trennt. Dagegen macht Barth das Einbegrif-
fensein des Rechts in die Realitit der Versohnung geltend. Dies stellt
er gleich zu Beginn seiner Ausfithrungen zum Recht in der Ethik-Vor-
lesung klar: »Der Begriff des Rechtes fillt, theologisch betrachtet, [...]
unter den Begriff der Versohnung. «**7 Damit weist Barth einerseits eine
Autonomie der politischen Verhiltnisse gegeniiber der Messiasoffen-
barung zuriick — um gerade so die Relativitit des Politischen in den
Blick zu riicken. Andererseits geht es darum, eine Trennung der Kate-
gorie des Rechts von derjenigen der Gnade, des Gesetzes vom Evange-
lium, abzuweisen — wiederum, um so zugleich die Grenze des Rechts
zu erkennen. Damit wird auch die Kontinuitat von Erstem und Zwei-
tem Testament, von Juden- und Christentum betont. Hier wird die Af-
finitat Barths zum jidischen Rechtsdenken begreiflich. Recht ist nicht
Ausfluss der Gegebenheiten der Schopfung, der unmittelbar-natiirli-
chen Verhiltnisse — insofern auch nicht »Naturrecht« —, sondern eine
aus der Entwicklungsdynamik der Weltverhaltnisse nicht ableitbare,
dieser entgegentretende und sie unterbrechende Instanz. Als solche of-
fenbart Recht eine Perspektive der Transzendierung, der Befreiung von
den absehbaren Verlaufsgesetzen gesellschaftlichen Lebens. Sie steuert
nicht nur vorgegebene Machtverhiltnisse nach Mafigabe feststehender
Interessen, sondern hilt zu einem neuen Blick auf die Welt an, indem
sie die Beschranktheit der herrschenden Maf§gaben und den darin ver-
dringten Anspruch des Nichsten bezeugt. In dieser Uberwindung sou-
verdner Weltverwaltung zugunsten eines neuen Sinns fiir das darin aus-
geschlossene Andere liegt das Versohnungsversprechen des Rechts. Die
Aktualisierung dieser Versohnungsfinalitit, der Offnung fiir das Nachs-
te, geht uber die unmittelbare Gesetzesbefolgung hinaus, bleibt so zu-
letzt unverfugbares Widerfahrnis, unverdiente Gnade. Recht verliert
seinen befreienden Sinn, wo diese unverfiigbar-promissorische Dimen-
sion vergessen und Recht mit der gesetzlichen Disposition identifiziert

107 K. Barth, Ethik 11, a.a.0., S. 212.

149

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT ALS MEDIUM DER BEZIEHUNG ZUM ANDEREN

wird, so nicht mehr als Zeugnis der Entsetzung, sondern im Gegenteil
als Bekraftigung souverdner Eigenmacht fungiert. Recht ist relatives
Medium, nicht abschliefende und domestizierbare Realitit der Ver-
s6hnung: In Evangelium und Gesetz, einer der ersten gegen die natio-
nalsozialistische Herrschaft gewandten theologischen Studien Barths,
fasst er die skizzierte Konstellation, die sein Rechtsverstindnis leitet,
mit dem Satz: »das Gesetz ist nichts anderes als die notwendige Form
des Evangeliums, dessen Inhalt die Gnade ist.«*°® In der autoritativen
Unterbrechung der Eigenmacht durch einen allgemeinen Anspruch pro-
klamiert das Gesetz eine Uberschreitung narzisstischer Souverinitit,
die sich allein als Gnade, unregulierbares Entgegenkommen, erschlief3t
und aktualisiert.

3.1.4 »Hochst indirekte Identitdit«

Mit all seinen Darlegungen zum Recht ist es Barth darum zu tun, eine
Struktur »hochst indirekter Identitat« freizulegen*®: Der Sinn des Rechts
geht tiber dieses hinaus, dieses Hinausgehen wird aber durch ebendieses
Recht angestofSen. Zuriickgewiesen wird zum einen eine ungebrochene
Identitat: Die Annahme, dass die rechtliche Ordnung als solche eine letz-
te, absolute, vorbehaltlose normative MafSgabe darstellen wiirde. Eben-
so zurtickgewiesen wird aber zum anderen eine schlichte Trennung: Die
Unterstellung, dass Recht von jedem transzendenten Standpunkt sepa-
riert in einer blofsen Setzung aufginge. Die scheinbar kontriren Alterna-
tiven fuhren in dieselbe Identitatslogik. In beiden Fillen wird ein letzter,
unerschitterlicher Horizont beschworen, der auf kein Anderes bezogen
ist. Einmal wird Recht — etwa als gottliches Naturrecht — zur erhabe-
nen Ordnung verklart; einmal werden die Dispositionen der Gesellschaft
durch Abweisung aller Transzendenz als unerschiitterliche MafSgabe be-
griffen — durch Fixierung auf die positive Rechtsordnung oder auch im
Verweis auf Instanzen ohne rechtliche Gestalt. In all diesen Fillen wird
die Verfiigbarkeit eines letzten, totalen Gesichtspunkts unterstellt. Dem-
gegeniiber insistiert Barth auf der spannungsvollen Dialektik indirek-
ter Identitdt, die im Recht zum Austrag kommt. Recht widersteht der
Illusion eines souverinen, letzten MafSstabes und kann nur so, durch
die Exposition strikter Vorlaufigkeit, einen hoheren Standpunkt, das

108 K. Barth, »Evangelium und Gesetz«, a.a.0., S. 89.

109 K. Barth, Ethik 11, a.a.0., S. 236. Darin erhellt die zentrale systematische
Stellung des Rechtsbegriffs in Barths gesamter Theologie. »Die Theologie
Barths ist ja durchweg gegen das Mif§verstiandnis gerichtet, dafl Gott sich in
dieser Welt unmittelbar offenbare.« (E. Jiingel, »Zum Verhiltnis von Kirche
und Staat nach Karl Barth«, Zeitschrift fiir Theologie und Kirche, Beiheft 6
(1986), S. 76-135, 87).

150

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KARL BARTH: RECHT ALS PRINZIP EINER ORDNUNG INDIREKTER IDENTITAT

Bewusstsein unhintergehbarer Differenz und die Kritik falscher Tota-
litat, kultivieren.

Barth rekonstruiert diese Totalititskritik als den Kern des Rechts, be-
tont aber auch ihre auflerordentliche Fragilitat: Mit der die Selbstge-
wissheit erschiitternden Alteritit des Rechts ist die Tendenz verbunden,
das gegebene Recht als solches zu verabsolutieren. Stets besteht die » Ge-
fahr der Vergotterung bzw. Vergotzung des Menschen und seines Rech-
tes, durch die dieses eo ipso sich selbst aufhebt.«'*° Die Aufhebung der
totalitdtskritischen Logik bedeutet die Authebung des Rechts; diese Ge-
fahr ist aber ihrerseits im Recht selbst, seiner Pritention von Erhaben-
heit, angelegt. Es ist daher von grofiter Bedeutung, das Bewusstsein in-
direkter Identitit wachzuhalten. Die Struktur der Nichtidentitit — um
die frappierend dhnliche Begrifflichkeit Rosenzweigs und Adornos auf-
zunehmen, die auch bei Derrida zu finden sein wird"'* — ist nicht nur zur
angemessenen Darstellung des Rechts ins Zentrum zu riicken, diese Erin-
nerung bildet auch und zumal ein essentielles Moment rechtlicher Praxis.
Vor diesem Hintergrund stellt Barth die Logik der Indirektheit mit grofs-
tem Nachdruck heraus: »in der Frage, ob wir uns dessen bewufSt sind,
dafs wir Menschen und nicht Gotter sind, kann man alle Fragen zusam-
mengefaflt sehen, von denen wir auch in dieser Hinsicht umzingelt sind
und denen wir Rede zu stehen haben.« So schliefSen die Ausfuhrungen
zum Recht in der Ethik-Vorlesung.***

Nicht nur in der Ethik-Vorlesung hebt Barth die Bedeutung der Nicht-
identitit hervor, die er in der Wirklichkeit des Rechts am Werk sieht. Das
Thema bildet ein Leitmotiv seiner politischen und rechtlichen Schrif-
ten. In immer neuen Anldufen und mit wachem Sinn fur die Heraus-
forderungen der jeweiligen Zeit beschreibt und problematisiert Barth
die Tendenz, bestimmte Projekte und Gebilde des menschlichen Lebens
falschlich zu einem Letzten, Totalen zu erheben, in ihnen ungebremst
aufzugehen, das Bewusstsein ihrer endlichen Beschranktheit zu verlie-
ren und so den Sinn fiir alles Andere ebenso wie fir die eigentliche re-
lative Bedeutung der verabsolutierten Dinge zu verlieren. Blind der ver-
selbstandigten Logik eines Anliegens unterworfen, ohne das Bewusstsein
ihrer Vorlaufigkeit »sub specie aeternitatis«,**> entfremden wir uns von

110 Ebd,, S. 237.

111 Vgl. E Rosenzweig, Der Stern der Erlosung, a.a.O., S. 13f.; Th.W. Adorno,
»Negative Dialektik«, a.a.O., passim; J. Derrida, Préjugés. Vor dem Gesetz,
ibers. v. D. Otto und A. Witte, 3. Aufl., Wien 2005, S. 73, 75.

112 Ebd.

113 K. Barth, »Der Christ in der Gesellschaft«, a.a.O., S. 598. Wie der Heraus-
geber ebd., Anm. 598, bemerkt und belegt, verwendet Barth diese Formel
Spinozas (vgl. B. de Spinoza, Ethik in geometrischer Form dargestellt, Latei-
nisch-Deutsch, tibers. und hg. v. W. Bartuschat, Hamburg 1999, II, Lehrs. 44,
Folges. 2, sowie V, Lehrs. 22ff.) auch andernorts in seinem Frithwerk.

I51

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT ALS MEDIUM DER BEZIEHUNG ZUM ANDEREN

der Welt, unseren Mitmenschen und uns selbst. So verwirft bereits der
Tambacher Vortrag die »Isolierung«'*4 und » Abstraktion«'*s bestimm-
ter Werte, Institutionen und Giter, sei es in Gestalt unbedingter Affir-
mation oder Kritik bestehender Verhiltnisse. Erst das Bewusstsein der
beschrankten Berechtigung von Bejahung und Verneinung im Lichte des
Ganz Anderen befreit zum wirklich verantwortungsvollen, engagierten,
kritischen politischen Handeln. Unsere Freiheits- und Gerechtigkeits-
kdmpfe entfalten ihren Sinn als »Gleichnis« und » Analogie«, eben nie
unmittelbar, direkt, absolut und abschliefSend. "¢

Intensiv befasst sich Barth in den Jahren des Aufstiegs des Natio-
nalsozialismus mit der dogmatischen Erlauterung des theologisch ge-
schichtsschweren Analogiebegriffs und bemiiht sich, den unverfiigba-
ren Alteritdtscharakter der bezeichneten Struktur zu unterstreichen. Er
problematisiert, dass die thomistische Lehre der analogia entis eine dem
menschlichen Sein per se innewohnende, mithin autark erkennbare und
zu vollziehende Gegebenheit suggeriert.''” Dagegen erlautert Barth die
Analogie unter den Titeln der paulinischen »analogia fidei«*** sowie der
Bonhoeffer entliehenen »analogia relationis«** als prophetisch-indispo-
nibles, praktisch-geschichtliches Beziehungsereignis.™° Kraft der Begeg-
nung des Anderen bezeugt unser Handeln ein Geschehen, das nie in un-
serem Tun aufgeht.

114 Barth, »Der Christ in der Gesellschaft«, a.a.0., S. 572.

115 Ebd., S. 593.

116 Ebd., S. 5§82 (»Analogie« im Original kursiv) u.6.

117 Vgl. K. Barth, Die Kirchliche Dogmatik, a.a.O.,Bd. /1, S. 252ff. Affirmativ
als Kernfigur theologischer Reflexion wurde der Begriff der analogia entis in
erster Linie von Barths Zeitgenossen Erich Przywara entfaltet. Vgl. insbes.
E. Przywara, Analogia Entis. Metaphysik. I Prinzip, Miinchen 1932. Die
Formel wurde aber bereits in der Scholastik verwendet. Vgl. zur Begriffge-
schichte J. Terdn-Dutari, » Die Geschichte des Terminus »analogia entis< und
das Werk Erich Przywaras. Dem Denker der >analogia entis< zum achtzigs-
ten Geburtstag«, Philosophisches Jahrbuch 77 (1970), S. 163-179.

118 K. Barth, Die Kirchliche Dogmatik, a.a.0.,Bd.I/1,S. 257f. Die Formel geht
auf Rém 12,6 zuriick.

119 K. Barth, Die Kirchliche Dogmatik, a.a.O., Bd. Ill/1, S. 219f. Bonhoeffer
pragt diesen Begriff in D. Bonhoeffer, Schopfung und Fall, Werkausgabe,
Bd. 3, hg. v. M. Riiter und I. Todt, 2., durchgesehene und aktualisierte Aufl.,
Giitersloh 2002, S. 61.

120 Vgl. zur Analogiekonzeption unter ethisch-politischen Gesichtspunk-
ten neben den zitierten Werken insbes. K. Barth, »Nein! Antwort an Emil
Brunner«, a.a.0.; ders., » Christengemeinde und Biirgergemeinde«, a.a.O.,
S. 63ff; ders., Die Kirchliche Dogmatik, a.a.O., Bd. I1l/3, S. 59; ders., »Ge-
spriach mit Tibinger >Stiftlern< (2.3.1964)<«, in: Gespriche 19641968,
a.a.0., S. 31-129, 86ff, insbes. 89ff.

I52

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KARL BARTH: RECHT ALS PRINZIP EINER ORDNUNG INDIREKTER IDENTITAT

Weiterhin auf dieser Linie erortert Barth im letzten, posthum erschie-
nenen Teil seiner Dogmatik das Problem der »herrenlosen Gewalten«.'*"
Wo sich die menschliche Neigung durchsetzt, sich selbst als absolut,
»herrenlos«, zu begreifen, gelangt der Mensch nicht zu grofSerer Frei-
heit, sondern verliert sich in der Dynamik verselbstandigter sozialer Ge-
bilde, in ihrerseits eben scheinbar herrenlosen Gewalten. Hier bringt
Barth die Problematik ausdriicklich auf den Begriff der » Entfremdung«,
die er als ein dialektisches Phanomen beschreibt: Indem sich der Mensch
von Gott entfremdet, das heifst sich selbst als unbedingt, absolut, her-
renlos denkt, entfremdet er sich von sich selbst.*** Er geht auf in seinen
eigenen Entwiirfen, kann sich nicht mehr aus kritischer Distanz auf die-
se beziehen. Eben deshalb entfremden sich seine Gebilde ihm, er wird
von ihnen beherrscht und unterdriickt, weil sie ihm als Letztes gelten.
Ausgehend von der neutestamentlichen Schilderung dimonisch-lebens-
beherrschender Gewalten fithrt Barth zunichst die Hypostasierung po-
litischer Ordnungen sowie des Geldes an, ferner die Entfesselung von
Ideologien sowie der unter dem Begriff des » Chthonischen« gefassten
Macht materialer Handlungszusammenhinge wie der Technik und des
Verkehrs.'> Allen Beispielen ist gemeinsam, dass sich soziale Erzeugnis-
se emanzipieren und zu einer beherrschenden Gewalt im menschlichen
Leben werden, die durch keinen hoheren Gesichtspunkt gebrochen und
relativiert wird.

In dieser spaten Erlauterung der » Ddmonie des Politischen «**4 kommt
Barth auch sogleich auf die ambivalente Rolle des Rechts innerhalb der
Verabsolutierungsdynamik zuriick. In der »Aufrichtung und Ubung
von Recht«™s hat die politische Ordnung zunichst eine befreiende, die
Entfesselung der Eigenmacht unterbrechende Funktion. Mit dieser In-
stituierung des Rechts wird aber eine Macht und Gewalt etabliert, die
stets zur Entfesselung, dem »Umschlag von der Macht des Rechtes in
das Recht der Macht«, tendiert.’*¢ Recht verliert dann seine unterbre-
chende Logik, ist der Macht nicht »Bestimmung und Grenze«, sondern
dient im Gegenteil ihrer Selbstbehauptung.*>” Die Instanz der Differenz,
der Erschiitterung falscher Absolutheit, evoziert ihrerseits den Schein
unmittelbarer Identitit eines Letztgiltigen. Diese Ambivalenz ist jeder
Rechtsordnung eingeschrieben. Fortlaufend und immer neu ist die fra-
gile Struktur indirekter Identitit nachzuvollziehen und zu kultivieren.
In einer mundlichen Einlassung zu seinem Rechtsverstindnis aus den

121 K. Barth, Das christliche Leben, a.a.0., S. 363ff.

122 Ebd.

123 Barth, Das christliche Leben, a.a.O., S. 388 (im Original kursiv).
124 Ebd., S. 374 (im Original teilweise kursiv).

125 Ebd. (im Original teilweise kursiv).

126 Ebd., S. 378.

127 Ebd., S. 374.

153

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT ALS MEDIUM DER BEZIEHUNG ZUM ANDEREN

letzten Lebensjahren kreist Barth ebenfalls um diesen Punkt und rekur-
riert nochmals auf den Analogiebegriff, dem er nun zur Vermeidung der
dogmatischen Streitigkeiten das sinngleiche deutsche Erbwort vorzieht:
»Entsprechungen« seien im menschlichen Recht zu suchen, »ein Reflex
des Gesetzes Gottes«, in dem zeugnishaft die »Spuren echten Rechtes«
durchdringen.*>*

Gerade auch in den Schriften, mit denen Barth angesichts der Herr-
schaft des Nationalsozialismus und der Herausforderungen der neuen
Bundesrepublik in die politische Diskussion intervenierte, bildet die Auf-
gabe der Nichtidentitit einen Leitfaden. Die drei wohl berithmtesten, be-
reits zitierten Schriften aus diesem Zusammenhang — Evangelium und
Gesetz, Rechtfertigung und Recht sowie Christengemeinde und Biirger-
gemeinde — stellen dies besonders deutlich heraus. Die drei Texte erortern
vor dem Hintergrund des nationalsozialistischen Totalititsanspruchs
und bundesrepublikanischer Versuche naturrechtlicher Ordnungszemen-
tierung das Verhiltnis von Religion und Politik, beziehungsweise Kirche
und Staat, mit dessen Skizzierung schon die Ethik-Vorlesung schliefst.*>
Bereits die augenfilligen Analogien der Betitelung zeigen die Struktur der
Nichtidentitit an: Je zwei Begriffe werden nebeneinandergestellt, durch
das »und« zugleich voneinander differenziert und miteinander verbun-
den. Der erste Begriff weist auf den Kern der christlichen Botschaft hin,
der zweite ruft den Bereich des Politischen auf, dies aber mit Termini, die
ihrerseits Grundkategorien christlicher Wirklichkeitsbeschreibung bil-
den: Gesetz, Recht, Gemeinde. Anhand der verschiedenen Begriffspaa-
re legen die drei Aufsitze die so angezeigte Struktur indirekter Identitit
dar: Das menschliche Recht bietet keinen totalen, auch keinen hochs-
ten Standpunkt, liegt aber auch nicht aufSerhalb des Bereiches letzthin-
niger Vers6hnung, Befreiung und Gerechtigkeit, die Kirche verkiindigt.
Recht bildet Moment der verheiffenen Gerechtigkeitsverwirklichung
und hat seine eben wesentlich relative Bedeutung in diesem Verhiltnis
gleichzeitiger Differenz und Bezogenheit auf den Fluchtpunkt gottlicher
Gerechtigkeit. Umgekehrt realisieren sich Evangelium, Rechtfertigung,
Christengemeinde nicht in unmittelbarer Totalitat, ohne das Moment
profaner rechtlicher Ordnung. Die verheifSene Durchbrechung mensch-
licher Eigenmacht involviert die Rechtserfahrung, die den Gesichtspunkt
menschlicher Souveranitit in schlichter Vorlaufigkeit unterbricht.

Wie bereits in der knappen theologischen Situierung angedeutet, steht
im Hintergrund der Exposition dieser Struktur eine breitere Diskussi-
on uber das Verhiltnis von Kirche und Staat, und, damit verknupft,
geistlichem und weltlichem Lebensvollzug. Barth konstatierte innerhalb

128 K. Barth, »Gespriach mit der Kirchlichen Bruderschaft in Wiirttemberg
(15.7.1963)«, a.a.0., S. 103ff.
129 K. Barth, Ethik 11, a.a.0., S. 457ff.

154

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KARL BARTH: RECHT ALS PRINZIP EINER ORDNUNG INDIREKTER IDENTITAT

des Christentums und — trotz der reformatorischen Wendung gegen die
institutionelle Separierung des Sakralen im Katholizismus — insbeson-
dere auch im deutschen Protestantismus eine Unterbelichtung des Zu-
sammenhangs von geistlich-kirchlicher und weltlich-politischer Sphire.
Dieser Mangel betraf nicht nur die Theologie der damaligen Zeit. Wie
Barth in Rechtfertigung und Recht eingangs feststellt, haben die Refor-
matoren zwar die Existenz und Autoritdt der zwei Bereiche sowie ihre
Vereinbarkeit deutlich herausgehoben, den Zusammenhang aber nicht
aufgehellt.s° In den Vordergrund riickte so die Differenz. Hier erkannte
Barth den ideologischen Hintergrund fur die Geflissenheit, mit der sich
breite protestantische Kreise vorbehaltlos schon um den Ersten Welt-
krieg, dann noch verheerender im Nationalsozialismus den Obrigkei-
ten der politisch-nationalen Projekte ihrer Zeit unterwarfen. Obwohl
ihr christliches Bekenntnis die konstitutive Beschrianktheit und Stind-
haftigkeit der politischen Ordnung beinhaltete, konnten sie in dieser
eine im weltlichen Bereich uneingeschrankt mafigebliche gottliche Sen-
dung sehen. Die Einsicht in die strikte Begrenztheit der politischen Ord-
nung verlor jeden kritischen Sinn und verkehrte sich in die Immuni-
sierung gegeniiber jedem Vorbehalt durch Separierung der weltlichen
Herrschaftsverhaltnisse vom geistlichen Gesichtspunkt. Als pragnan-
teste Traditionsgrundlage dieses Trennungsdenkens fiihrte Barth oft die
Luther’sche Zwei-Reiche-Lehre an.*s* Allerdings ging es bei dem Problem
nicht exklusiv um ein lutherisches Erbe. Zwar ortete Barth einen Zusam-
menhang von Luthers Wirkung mit einer besonderen Affinitit zum Ob-
rigkeitsgehorsam in Deutschland.’* Zugleich notierte er aber, dass das
Problem konfessionelle Alternativen uiberschreitet. Calvin und Zwing-
li kritisierte er ebenso fiir die Vernachldssigung des Problems.'ss Luther
stand auch deshalb stirker im Vordergrund, weil sich Barths Kritik pri-
mir gegen theologische Alternativen in Deutschland richtete, die ihrer-
seits in erster Linie an Luther ankniipften. Wirkmachtig war (und ist)
das problematisierte Trennungsdenken indes analog auch andernorts.

130 K. Barth, »Rechtfertigung und Recht«, a.a.O., S. 5ff.

131 Vgl. bereits K. Barth, »Grundfragen der christlichen Sozialethik. Ausei-
nandersetzung mit Paul Althaus«, in: Vortrige und kleinere Arbeiten 1922—
1925, a.a.0., S. 39-57, 46; ferner insbes. ders., Gotteserkenntnis und Got-
tesdienst nach reformatorischer Lebre. 20 Vorlesungen (Gifford-Lectures)
itber das Schottische Bekenntnis von 1560, gehalten an der Universitdt
Aberdeen im Friihjabr 1937 und 1938, Zollikon 1938, S. 205f.

132 Vgl. etwa K. Barth, »An George Bell, Bischof von Chichester, 1939«, in:
Offene Briefe 193 5—-1942, Gesamtausgabe, Bd. 36, hg. v. D. Koch, Ziirich
2001, S. 196—204, 203; ders., »Ein Brief nach Frankreich (durch Pfarrer
Charles Westphal), 1939«, in: Offene Briefe 193 5-1942,a.a.0.,S. 205—223,
2205

133 Barth, »Rechtfertigung und Recht«, a.a.O., S. 6f.

155

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT ALS MEDIUM DER BEZIEHUNG ZUM ANDEREN

Wie in seiner tibrigen Theologie bezog sich Barth freilich in der Entwick-
lung seiner Gegenposition starker auf Calvin als auf Luther. Nicht unbe-
dingt weniger bedeutsam als dieser konfessionelle Akzent war die Ver-
ankerung im genossenschaftlich-demokratischen Politikverstindnis der
Schweiz und die damit verbundene Distanz zum obrigkeitsstaatlichen
Paradigma der deutschen Diskussion.*3+ Mit diesen spezifischen Ressour-
cen suchte Barth aber bei dieser existentiellen Frage natiirlich Einsich-
ten, die iiber konfessionelle und geographische Grenzen hinweg giiltig
sind. Er macht die umfassende Inanspruchnahme des menschlichen Le-
bens durch die gottliche Offenbarung geltend. Diese Durchdringung al-
ler Lebensbereiche entwickelt Barth christologisch'3s: Christus offenbart
die Transzendenz menschlicher Eigenmacht als Wahrheit der Immanenz
menschlichen Lebens. Diese VerheifSung verwirft eine vorbehaltlose Au-
tonomie einzelner Lebenssphiaren und begriindet eine gemeinsame Ver-
antwortung von Kirche und Staat.

Galt es einerseits den Dualismus von Geistlichem und Weltlichem
theoretisch wie praktisch zu tiberwinden, so war dabei aber andererseits
ebenso dringend die Einebnung jeder Differenz zugunsten totaler Identi-
tat zuriickzuweisen. Auch damit wiirde die Beziehung kritischer Relati-
vierung preisgegeben, deren befreiende Bedeutung sich Barth zufolge in
der christlichen Botschaft erschliefst. Trennungs- und Identitatsdenken
fithren in denselben Schein einer religios sanktioniert letztgiiltigen, tota-
len gesellschaftlichen Ordnung. Barth wendet sich gegen beide Alterna-
tiven, wobei er je nach Kontext die eine oder andere Seite betont: Seine
religios-sozialistischen Genoss:innen warnt er primir vor einer Engfiih-
rung ihres politischen Aktivismus mit dem gottlichen Wort (obgleich er
den Zusammenhang durchaus bejaht und bekriftigt). Die Zurtickwei-
sung der rechthaberischen Identifikation des gottlichen Anspruchs mit
den eigenen Handlungsmaximen erkannte er auch als das sachgerech-
te Movens fiir die Unterscheidung zweier Reiche bei Luther.*3¢ Auch ge-
geniiber einer heidnisch-mythischen Verabsolutierung des Staates im Na-
tionalsozialismus bringt Barth die Alteritdat des Absoluten in Anschlag.
Gegen die Distinktion der politischen Ordnung als eines autonomen Ei-
genbereichs menschlichen Lebens macht er wiederum den Zusammen-
hang von Weltlichem und Geistlichem geltend, die auch politisch-weltli-
che, nicht blof§ personlich-innerliche Bedeutung der geistlich-christlichen
Ethik. Diese Kritik richtet er insbesondere gegen einen konservativen
Obrigkeitsgehorsam, bald auch eine darauf gestiitzte Unterstiitzung des

134 Wieweit diese Differenzen von konfessioneller (Calvin/Luther) und politi-
scher (Genossenschafts-/Obrigkeitsstaat) Tradition miteinander zusammen-
hiangen und in welcher Richtung allfillige Einfliisse bestehen, sei dahinge-
stellt.

135 Vgl. K. Barth, »Rechtfertigung und Recht, a.a.O., S. 7.

136 K. Barth, »Grundfragen der christlichen Sozialethik«, a.a.O., S. 46f.

156

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KARL BARTH: RECHT ALS PRINZIP EINER ORDNUNG INDIREKTER IDENTITAT

Faschismus, aber ebenso gegen eine liberale Entkopplung von personli-
chem und politisch-gesellschaftlichem Leben.'s”

Zwischen dem ergebnisgleichen Trennungs- und Identititsdenken
legt Barth in der indirekten, analogisch-gleichnishaften Identitat des
Rechtsstaats eine Logik der Beziehung in Differenz frei.’s® Die explizier-
te Konstellation bedeutet keine vermittelnde Symmetrie, sondern eine
spannungs-, ja widerspruchsvolle Asymmetrie. Barth vermeidet jede Be-
schreibung, welche die bestindige, jede:n Einzelne:n praktisch immer
neu herausfordernde Spannung durch Suggestion einer Aufhebung auf
einem dritten Mittelweg stillstellen wiirde. Jede soziale Ordnung — sei sie
politisch oder kirchlich - sieht sich einem verheifSungsvollen Anspruch
ausgesetzt, den sie zu beantworten hat, obgleich sie ihn nicht einzuho-
len vermag. Die Einlosung dieses Anspruchs ist dem Menschen unverfiig-
bar. Diese Situation drangt zur tatigen Anerkennung der Uneinholbar-
keit, in immer neuer kritischer Intervention. Die gebotene Haltung lebt
von der Hoffnung, dass sich im engagierten Bewusstsein von der Vorldu-
figkeit jeder menschlichen Aktion die unverfugbare Durchbrechung des
blof$ Vorlaufigen ereignet. Anzeigen ldsst sich diese Konstellation hochs-
tens paradox, mit widerspruchlichen Kategorien wie derjenigen indirek-
ter Identitdt und mit einer theologischen Sprache der Offenbarung und
des Glaubens. Eine solche Rede artikuliert die innere Bezogenheit, ohne
die Radikalitat der Differenz preiszugeben. Die Differenz politischer und
kirchlicher Institutionen reflektiert das Spannungsverhaltnis von Geist-
lichem und Weltlichem. Der relativierende Sinn der institutionellen Un-
terscheidung betrifft nicht nur den Staat. Die spezifische Beschranktheit
beider Instanzen, soweit sich diese in menschlicher Vergemeinschaftung
realisieren, wird wachgehalten. Die Kirche vergegenwartigt dem Staat
die konstitutive Vorldufigkeit seiner Sozialordnung und die letzte Un-
verfugbarkeit seines Zwecks. Der Staat vergegenwirtigt der Kirche, dass
auch die Letztere nicht Verwirklichung des Gottesreichs ist, sondern nur
fehlbar und fragmentarisch dessen Kommen verkuindigt.

Dieser korrigierenden Erganzung des reformatorischen Erbes hinsicht-
lich der politischen Verhaltnisse wandte sich Barth im Widerstand ge-
gen den Nationalsozialismus intensiv zu. Thren politisch bedeutsamsten
Ausdruck fand sie in der Barmer Theologischen Erkldrung, mit der die
regimekritische Bekennende Kirche 1934 offentlich in Bekenntnisgestalt

137 Vgl. Barths Kritik an Reinhold Niebuhr im »Gesprach mit dem Schaffhau-
ser Pfarrkonvent (30.8.1962)«, in: Gespriche 1959-1962, Gesamtausgabe,
Bd. 25, hg. v. E. Busch, Ziirich 1995, S. 381-394, 388.

138 Vgl. zur Affirmation des Rechtsstaats K. Barth, » Rechtfertigung und Recht«,
a.a.0., S. 42; ders., »Christengemeinde und Biirgergemeinde«, a.a.O.,
S. 66.Dass der anzustrebende Staat seinen Sinn »indirekt«, als » Gleichnis«,
»Entsprechung«, » Analogon« sucht, wird ebd., S. 63, wiederholt.

157

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT ALS MEDIUM DER BEZIEHUNG ZUM ANDEREN

gegen den nationalsozialistischen Totalitatsanspruch Stellung bezog.'®
Das Dokument, das in der Nachkriegszeit in vielen deutschsprachigen
Landeskirchen zu einer Bekenntnisgrundlage wurde, wurde in erhebli-
chem MafSe von Karl Barth konzipiert und verfasst.’« Es fasst in sechs
engagierten Thesen die dialektische Kritik von Trennungs- und Identi-
tatsdenken zusammen. Besonders deutlich wird die dialektische Pointe
von der zweiten und der fiinften These vorgetragen: Wihrend die zwei-
te These Gottes Inanspruchnahme des ganzen Lebens und die Inexistenz
von Lebensbereichen ginzlich eigener Ordnung festhalt, affirmiert die
fiinfte These die relative Autonomie von Staat und Kirche in ihrem je be-
schrankten Kompetenzbereich.

An dieser Stelle ist es instruktiv, nochmals zur politischen Theolo-
gie von Barths Zeitgenossen Carl Schmitt zuriickzublicken, um Barths
Position und ihre rechtstheoretischen Implikationen prazise nachzu-
vollziehen. Denn die politisch so unterschiedlich gesinnten Interven-
tionen Barths und Schmitts konvergieren in grundlegender Hinsicht.
Auch Schmitt kritisiert die Unterstellung einer Trennung von Religi-
on und Politik in je unabhingige Reiche. Vor allem in seiner zweiten
Schrift zu dem Thema Politische Theologie II (1970), die auf eine Kri-
tik Erik Petersons antwortet, hebt er diesen Aspekt hervor.*+* Die Schei-
dung von Religion und Politik konnte, so Schmitt, fiktiv aufrechterhal-
ten werden, solange es zwei institutionelle Spharen — Staat und Kirche
— gab, deren offentliche Zustandigkeit fiir das eine oder das andere an-
erkannt war. Diese institutionellen Voraussetzungen seien aber im Lauf

139 »Theologische Erklirung zur gegenwirtigen Lage der Deutschen Evangeli-
schen Kirche«, in: G. Niemoller (Hg.), Die erste Bekenntnissynode der Deut-
schen Evangelischen Kirche zu Barmen. I1. Texte — Dokumente — Berichte,
Gottingen 1959, S. 196-202.

140 Vgl. zur Entstehungsgeschichte C. Nicolaisen, Der Weg nach Barmen. Die
Entstehungsgeschichte der Theologischen Erklirung von 1934, Neukir-
chen-Vluyn 1985.

141 C. Schmitt, Politische Theologie 11, a.a.O. Peterson hatte 193 5 Schmitts po-
litische Theologie und generell jede Indienstnahme des Christentums fiir po-
litische Ideologien in der unscheinbaren Gestalt einer theologiegeschicht-
lichen Studie unter dem Titel Monotheismus als politisches Problem. Ein
Beitrag zur Geschichte der politischen Theologie im Imperium Romanum
zuriickgewiesen (wiederabgedruckt in: E. Peterson, Theologische Traktate,
Ausgewihlte Schriften, hg. v. B. Nichtweif$, Bd. 1, Wiirzburg 1994, S. 23—
81). Erst die letzte Anmerkung des Textes weist Schmitts politische Theo-
logie mit zwei knappen Sitzen als Gegenstand der Fundamentalkritik aus
(ebd., S. 81, Anm. 168). Peterson war Barth als Kollege in Gottingen ver-
bunden und mit Schmitt lange befreundet. 1930 konvertierte er zum Katho-
lizismus. Vgl. zur Biographie Petersons B. Nichtweifs, Art. »Peterson, Erik«,
in: Biographisch-Bibliographisches Kirchenlexikon, hg. v. EW. Bautz, fort-
gef. v. T. Bautz, Bd. 7, Nordhausen 1994, Sp. 275-281.

158

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KARL BARTH: RECHT ALS PRINZIP EINER ORDNUNG INDIREKTER IDENTITAT

der Moderne zusehends entfallen — sowohl das staatliche Politikmono-
pol als auch die Verwaltung des Glaubens durch die Kirche. In der Zeit
nach dem Ersten Weltkrieg sei die Unhaltbarkeit der Distinktion evi-
dent geworden, schreibt Schmitt riickblickend.™#* In dieser Zeit formu-
lieren er und Barth ihre Kritik. Wie Barth wendet sich Schmitt gegen
die wahrgenommene Tendenz, politische Institutionen als Gebilde zu
begreifen, die in einem spezifischen, umgrenzten Kompetenzbereich al-
lein aufgrund ihrer iberkommenen Sachzustindigkeit mafSgebend wi-
ren, ohne eine tiber ihre faktische Macht hinausgehende, normative
und damit letztlich metaphysische Legitimation. Fiir Schmitt ist dieses
Problem einer institutionellen Verselbstindigung, die jeder Legitimati-
onsforderung enthebt, im burgerlich-liberalen Rechtsstaat besonders
virulent. Auch Schmitt verknupft die Kritik einer Zwei-Reiche-Dicho-
tomie mit der Kritik einer Identititskonzeption, die den Naturzusam-
menhang weltlicher Machtverhiltnisse verabsolutiert. Naturalistische
Identitit und dualistische Separation resultieren in derselben Uberho-
hung des Faktischen. Die Macht des Faktischen, gerade auch in der Ge-
stalt positiver Staatsgesetze, ist durch die darauf irreduzible, norma-
tiv-sittliche Dynamik konkret-geschichtlicher Ordnungen zu brechen,
die sich in Entscheidungen artikulieren. Diese Realitit sittlicher Dezisi-
on transzendiert das faktisch Gegebene, lasst sich nicht aus diesem ab-
leiten und eroffnet so eine Entsetzung der gegebenen Machtverhaltnis-
se durch Aktualisierung der uneinholbar transzendenten Rechtsidee.
Bei Barth konkretisiert sich die Spannung von Geistlichem und Welt-
lichem, der Uberschuss des Rechts iiber sich selbst, ebenso in der ver-
antwortlichen Entscheidung: Kein Gesetz, kein Naturrecht und kein
anderes Kriterium kann uns in seiner Unmittelbarkeit die Forderung
des »richtigen Rechts« abschlielend vorgeben. Gerade weil die Bedeu-
tung des Rechts tiber den Buchstaben des Rechts hinausgeht, bleibt das
Dezisionsmoment — bis hin zur Méglichkeit eines Entschlusses zum
Widerstand gegen die gegebene Ordnung — konstitutiv.™#* Die Zent-
ralitat des Entscheidungsbegriffs bei beiden Autoren steht im Kontext
einer breiteren Wendung zur Dezisionskategorie in den theoretischen
Debatten der Zeit und ist gerade in ihrer theologischen Signifikanz
vor dem Hintergrund der damaligen Kierkegaard-Renaissance zu se-
hen, die Barth und Schmitt mitvollzogen.'++ Auch dieser gemeinsame

142 C. Schmitt, Politische Theologie 11, a.a.0., S. 16ff.

143 Vgl. K. Barth, Ethik II, S. 225f.; vgl. ferner ebd., S. 23 4.

144 Vgl. zum Verhiltnis Barths zu Kierkegaard K. Barth, »Mein Verhiltnis zu
Seren Kierkegaard«, Orbis Litterarum 18 (1963), S. 97—100. Schmitt zitiert
Kierkegaard in der Entwicklung seines Dezisionismus an zentraler Stelle als
Referenz fiir die Bedeutung der Ausnahme. Kierkegaard wird dabei nicht na-
mentlich, sondern als »[e]in protestantischer Theologe« zitiert (C. Schmitt,
Politische Theologie, a.a.0., S. 21).

159

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT ALS MEDIUM DER BEZIEHUNG ZUM ANDEREN

ideengeschichtliche Zusammenhang zeigt an, dass die Parallelen nicht
nur oberflachliche sind.

In der weiteren Explikation der Rechtsentscheidung werden allerdings
Differenzen deutlich, die die beiden Perspektiven nicht nur voneinander
distanzieren, sondern einander geradezu entgegensetzen. Schmitt folgert
aus der Unhintergehbarkeit der Dezision ein Desiderat starker Autori-
tit. Weil das rechtliche Gesollte den faktischen Verhiltnissen schlechthin
transzendent ist, hat es nicht aus sich selbst, sondern einzig im Vollzug
einer klaren und verbindlichen Entscheidung Realitat. Die politisch-sitt-
liche Dezision hat deshalb den letzten Gesichtspunkt abzugeben. Zu ver-
meiden ist ihre Relativierung oder gar Determination durch die Macht
gegebener Verhiltnisse und ihre Verflichtigung durch Zerstreuung der
Entscheidkompetenz. Schmitt propagiert dementsprechend ein macht-
volles, hierarchisch organisiertes und klar umgrenztes Ordnungsgefii-
ge, in dem zuletzt eine klar bestimmte Fithrungsperson ebenso klar defi-
nierte Entscheidungen trifft und souverin durchsetzt, aus dem sittlichen
Bewusstsein der konkreten Gemeinschaft und in unbeirrbarer Opposi-
tion gegen alle Verhiltnisse jenseits des eigenen sittlichen Standpunkts.
Je mehr die Entscheidung hingegen verdunkelt, verwischt, verzogert und
relativiert wird, desto stdrker tritt der Gesichtspunkt des Rechts hinter
anderen zuriick. Auch dann konkretisiert sich Recht nur in einer letz-
ten, insofern souverinen Entscheidung — im dufSersten Fall durch die
unbewusste Entscheidung, nicht zu entscheiden. Die Entscheidung wird
aber nicht mehr gleichermafSen bestimmt im Rekurs auf die Rechtsidee
getroffen und beachtet, weshalb die Orientierung am Rechtsgedanken
durch andere Gesichtspunkte und Einfliisse zuriickgedringt wird. Gegen
die Verfliichtigung des Entscheidungsmoments in Modellen der Vermitt-
lung vertritt Schmitt ein Paradigma der Direktheit. Thomas Hobbes, die
zentrale Referenzfigur seines Dezisionismus, wird als »der grofSe Direk-
te« angefithrt und bewundert. '+ » Alle Mischungen und Indirektheiten
erkannte er als Verschleierungen oder blofSe Vertagungen.«'4¢ Mit dieser
Erkenntnis tritt Schmitt an, um Insinuationen der Indirektheit in seiner
Zeit zu widerlegen. Barths indirekte Identitit bringt auf den Punkt, wo-
gegen Schmitt anschreibt.

Schmitts Argumentation orientiert sich am Modell der katholischen
Kirche, das er um 1920 in mehreren Aufsitzen erldutert und propagiert.'+”
Die Prasenz einer sichtbaren, hierarchisch gegliederten Organisation, die

145 C. Schmitt, »Die vollendete Reformation. Bemerkungen und Hinweise zu
neueren Leviathan-Interpretationen«, Der Staat 4 (1965), S. 51-69, 56.

146 Ebd., S. 64.

147 C. Schmitt, »Die sichtbare Kirche«, a.a.O.; ders., Romischer Katholizismus
und politische Form, 6. Aufl., Stuttgart 2016; vgl. auch ders., Der Wert des
Staates und die Bedeutung des Einzelnen, a.a.O., insbes. S. 8off. Vgl. zum
Folgenden insbes. den zuerst genannten Aufsatz.

160

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KARL BARTH: RECHT ALS PRINZIP EINER ORDNUNG INDIREKTER IDENTITAT

das transzendente Wort Gottes in autoritativen Entscheidungen konkre-
tisiert, verleiht der christlichen Offenbarung Wirklichkeit in der heuti-
gen Welt. Als menschliche Einrichtung kann die Kirche zwar irren und
ist mithin auch stets der Moglichkeit legitimer Kritik durch die Einzel-
nen ausgesetzt. Diese Kritik ist aber als Moment der sichtbaren insti-
tutionellen Wirklichkeit zu verstehen und darf nicht — wie in der Re-
formation — zur Zuriickweisung der einen autoritativen Institution als
solcher zugunsten einer davon unterschiedenen unsichtbaren Kirche fiih-
ren. Es ist moglich, dass der offizielle Papst nicht die wahre Lehre ver-
tritt und diese stattdessen von einer Gruppe aus der Kirche AusgestofSe-
ner hochgehalten wird. Doch die sichtbare Kontinuitat einer unfehlbaren
Entscheidungsinstanz — diese Instanz mag der offizielle Papst oder im
Gegenteil die Stimme seiner Kontrahent:innen sein — ist unabdingbar, da-
mit sich das Wort Gottes nicht im Irrealen verfliichtigt.’+* Denn Gottes
Wort hat eben in der autoritativen Entscheidung und nur darin Realitit.
Strukturanalog verwirklicht sich Schmitt zufolge — das ist der Kern sei-
ner Politischen Theologie von 1922 — das weltliche Recht. Wirklichkeit
hat es allein in der effektiven Autoritdt von Entscheidungen. » Auctori-
tas, non veritas facit legem« — diese Formel von Thomas Hobbes bildet
deshalb fiir Schmitt den Schlissel zum richtigen Rechtsverstandnis.
Wir sind daher angehalten, autoritire Dezisionsmacht auf der Grundla-
ge geschichtlich geformter Sittengemeinschaften zu kultivieren, um den
Rechtsgedanken gegen die Ungerechtigkeit naturwiichsiger Machtver-
hiltnisse zu aktualisieren.

Schmitts Explikation des Modells katholischer Formierung des Got-
tesworts wendet sich apologetisch gegen eine protestantische Kritik in-
stitutioneller Autoritit.’s° Die Affirmation konstitutiver Sichtbarkeit der
Kirche, die im einen Aufsatz titelgebend ist, verwirft die reformatorische

148 Eine wichtige Referenz Schmitts bildet die damals und bis heute vieldisku-
tierte These des protestantischen Juristen Rudolph Sohm, wonach das geist-
liche Wesen der Kirche mit einer rechtlichen Ordnung unvereinbar sei (vgl.
R. Sohm, Kirchenrecht, 1. Bd: Die geschichtlichen Grundlagen, anastati-
scher Neudruck, Miinchen/Leipzig 1923, S. X sowie — im Bezug auf Luther —
460ff.). Schmitt nimmt Sohms brisante These zum Beleg dafiir, dass nur das
katholische Modell hierarchischer Entscheidungsautoritit Rechtsverwirkli-
chung ermoglicht. (Vgl. C. Schmitt, Der Wert des Staates und die Bedeutung
des Einzelnen, a.a.0., S. 81.)

149 C. Schmitt, Politische Theologie, a.a.0., S. 55. Die Formel findet sich bei
Hobbes in der lateinischen Fassung des Leviathan von 1668 (T. Hobbes, Le-
viathan, hg. v. N. Malcolm, Bd. 2, Clarendon Edition of the Works of Tho-
mas Hobbes, Bd. 4, Oxford 2012, S. 431). Vgl. ferner insbes. C. Schmitt,
»Die vollendete Reformation«, a.a.O.

150 Der beriihmte erste Satz von Romischer Katholizismus und politische Form
stellt den apologetisch-polemischen Charakter pragnant heraus: »Es gibt

161

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT ALS MEDIUM DER BEZIEHUNG ZUM ANDEREN

Unterscheidung von sichtbarer und unsichtbarer Kirche.s* An dieser
Opposition tritt auch die Differenz zu Barth hervor. Wenn Barth das in
der Rechtsordnung freigesetzte richtige Recht als Kirchenrecht bezeich-
net und die Rechtsordnung insoweit als indirekt identisch mit dem gott-
lichen Gebot bezeichnet, folgt er der reformatorischen Differenzierung
des Kirchenbegriffs. Sichtbare institutionelle Formierung und Autori-
tat ist auch nach Barths Konzeption unabdingbar. Nicht nur die Idee,
sondern die Wirklichkeit des Rechts ist aber nicht strikt, sondern eben
indirekt identisch mit der geschichtlichen Reihe machtvoller Entschei-
dungen. In der Reihe der Rechtsentscheidungen findet ein Anspruch Aus-
druck, der auch die unmittelbare Mafsgeblichkeit dieser Entscheidun-
gen bricht. Diese tiefere Bedeutung geht nicht in der direkt sichtbaren
Bedeutung und Kraft der einzelnen Dezisionen auf, sondern liegt in der
»unsichtbaren«, nie zu garantierenden, also letztlich nur im glaubenden
Vertrauen aus einer unerweislichen Evidenz zu vollziehenden Realisie-
rung eines bestimmten Verhiltnisses zur Welt, den Mitmenschen und
sich selbst, das die Pluralitdt rechtlicher Entscheidungen gerade auch in
ihrer wechselseitigen Relativierung kultiviert. Aufgebrochen wird gera-
de der ungebremste Zugriff auf die Welt in souveraner Dezision. Auch
unwiderruflich rechtskriftige Entscheidungen bilden nicht unmittelbar
die Wirklichkeit des Rechts, sondern als Moment einer Praxis, in der
sich die Uberschreitung menschlicher Eigenmacht immer neu vorliufig,
stiickhaft und nie kontrollierbar ereignet.

Diese Divergenz der Konzeptionen Schmitts und Barths erschopft
sich nicht in einem Unterschied der theologischen Deskription, sondern
hat durchaus gewichtige praktische Konsequenzen. Barth sieht den pri-
vilegierten Ort der Rechtsentscheidung nicht in Positionen der Starke,
sondern in einer Konstellation der Schwiche.*s* Dies konkretisiert sich
zunichst in der Verschiebung der Letztentscheidung von der institutio-
nellen Autoritit in das Gewissen der Einzelnen.'s3 Er propagiert nicht
die Einsetzung eines machtigen Souverins, sondern appelliert an die Ver-
antwortung der einzelnen Biirger:innen fiir die ultimative Dezision. Th-
nen obliegt es, die RechtmafSigkeit staatlicher Vorschriften am eigenen

einen antiromischen Affekt.« (C. Schmitt, Rémischer Katholizismus und po-
litische Form, a.a.0., S. 5.)

151 Vgl. insbes. C. Schmitt, »Die sichtbare Kirche«, a.a.O., S. 450.

152 Vgl. zum Motiv der Schwiche K. Barth, Die kirchliche Dogmatik, a.a.O.,
Bd. IV/3, S. 849ff. Bereits bei Paulus ist die Option fiir das Schwache ein
wichtiges Motiv. Vgl. 1. Kor. 1,27 und 2. Kor. 12,9. Auch Benjamin hebt
die Schwiche des Messianischen in seinen Geschichtsthesen hervor. Vgl. W.
Benjamin, »Uber den Begriff der Geschichte«, a.a.0., S. 694: »Dann ist uns
wie jedem Geschlecht, das vor uns war, eine schwache messianische Kraft
mitgegeben, an welche die Vergangenheit Anspruch hat.«

153 Vgl. K. Barth, Ethik 11, a.a.0., S. 22 5ff.

162

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KARL BARTH: RECHT ALS PRINZIP EINER ORDNUNG INDIREKTER IDENTITAT

Gewissen zu prifen. Das ist zum einen ein Postulat der Demokratisie-
rung, vor allem aber und dariiber hinausgehend der Pluralisierung. Ent-
scheidungsinstanzen sind durch andere zu brechen und zu relativieren.
Dies gilt auch fiir demokratische Entscheidungen einer Mehrheit, selbst
fiir eine Entscheidung in Einstimmigkeit.’s+ Auch solche Dezisionen sind
immer neu dem Gewissen der Einzelnen auszusetzen. Schmitts Aufruf
zur gehorsamen Einordnung in eine homogene und hierarchische Sit-
tengemeinschaft weicht einer Aufforderung zu konsequenter individu-
eller Gewissensprifung. Gewaltmittel zur Durchsetzung der staatlichen
Ordnung werden nur »als Grenzfall«, nicht als Wesensmerkmal staatli-
chen Handelns befiirwortet.ss

Mit der individuellen Differenz riickt auch die Pluralitat staatlicher
Gewalten und gesellschaftlicher Gruppen in ein anderes Licht. Barth
bekennt sich zum Ideal des Rechtsstaats, das fiir Schmitt privilegier-
ter Gegenstand der Polemik ist.’s¢ Politisches Handeln ist, wie Barth
ausfuhrt, konsequent an Recht zu binden und dadurch zu begrenzen.
Barth verwirft jede ungebundene Staatsgewalt und hebt die konstituti-
ve Auslegungsbediirftigkeit rechtlicher Erlasse hervor. Auch die Gesetz-
gebung ist nicht ein ungebremstes Entscheidungsmonopol, sondern im
Zuge ihrer Anwendung kritisch zu reflektieren. Ferner sind die Dispo-
sitionen der Staatsgewalten durch die Macht gesellschaftlicher Institu-
tionen und Bewegungen zu relativieren. In diesem Sinne skizziert Barth
das Verhiltnis von Kirche und Staat: Es wird nicht als Kampf um ein
quis iudicabit's” gedeutet, in dem entweder der Staat oder die Kirche
obsiegt, sondern als fortwahrende Spannung ohne eindeutige Hierar-
chie begriffen.s®

Ein weiterer wichtiger Unterschied betrifft die internationale Dimensi-
on der Rechtsforderung. Zu den wirkungsreichsten, zugleich diistersten

154 Vgl. K. Barth, » Christengemeinde und Biirgergemeinde«, a.a.0., S. 69.

155 K. Barth, »Gesprich mit der Kirchlichen Bruderschaft in Wiirttemberg
(15.7.1963)«, a.a.0., S. 59.

156 K. Barth, »Rechtfertigung und Recht«, a.a.O., S. 425 K. Barth, »Christen-
gemeinde und Biirgergemeinde«, a.a.0., S. 66. Vgl. zu Schmitts Kritik der
liberalen Rechtsstaatsidee insbes. C. Schmitt, Legalitit und Legitimitdt, 8.,
korrigierte Aufl., Berlin 2012.

157 Diese Frage wiederholt Schmitt immer wieder, um die Pointe seines Dezi-
sionismus zu markieren. Sie bildet fiir Schmitt den Kern der Hobbes’schen
Philosophie. Vgl. C. Schmitt, » Die vollendete Reformation«, a.a.O., S. 64ff.

158 Vgl. bereits die Ausfithrungen zum Verhiltnis von Kirche und Staat in der
Ethik, die zugleich eine Unterordnung des Staats unter die Kirche und eine
Unterordnung der Kirche unter den Staat postulieren (ebd., S. 464f.). Beson-
ders erhellend erldutert Barth die Beziehung in Differenz zwischen Kirche
und Staat in Rechtfertigung und Recht, wo er die Konstellation von Bezogen-
heit und Spannung anhand des Begriffs der napoukia als » Fremdlingschaft«

163

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT ALS MEDIUM DER BEZIEHUNG ZUM ANDEREN

Wendungen von Schmitts Rechtstheorie gehort das Verstindnis der Kon-
stitution des Politischen als Freund-Feind-Entscheidung. Die Geltung ei-
ner offentlichen Rechtsordnung setzt demnach eine politische Grund-
entscheidung voraus, in welcher eine Gemeinschaft ihre Daseinsweise
von anderen abgrenzt. Als Feinde begreift Schmitt diejenigen, die dieser
existentiellen Assoziation nicht angehoren. In ihrer Andersheit liegt das
Potential einer zu bekimpfenden Negation der eigenen Existenzweise.'s
Demgegeniiber vertritt Barth, wie wir bereits gesehen haben, im An-
schluss an Kant ein kosmopolitisches Rechtsverstindnis. Recht formt
sich in bestimmten Gemeinschaften, doch ist zugleich immer »tber ihre
Mauern hinauszusehen«.'®° Keine politische Entscheidung ist zu einem
letzten Grund zu erheben. Sie muss Moment bleiben, das sich in uni-
verseller Finalitat fiir andere Anspriche offenhilt und dadurch relati-
vieren lasst.

SchlieSlich ergeben sich aus den beiden Konzeptionen auch diver-
gierende Bilder des Modus des Entscheidungsprozesses. Schmitt betont
in politischer Akzentuierung den Machtcharakter der Entscheidung,
den sich Recht in der Wendung gegen den Primat der Macht seinerseits
aneignen muss. Er hebt die Merkmale der Souverinitit und Autori-
tat hervor, das beliebig setzende »Moment inhaltlicher Indifferenz«¢*,
die Scheidung von Freund und Feind. In alldem propagiert Schmitt
den Mut zu einer buchstiblich dezidierten Aktivitit ohne relativieren-
de Rucksichten, die sich selbst ihrer inneren Aggressivitit — der Feind-
bildung - hingibt und jedem widerstindigen Gesichtspunkt unbeirrbar
entgegentritt. Demgegentiber stellt Barth paradox einen passiven Vor-
gang in der Rechtsentscheidung in den Vordergrund. Er beschreibt die
Entscheidung als Antwort auf einen mir entgegentretenden, nicht antizi-
pierten und immer zuvorkommenden Anspruch eines Anderen, den ich
darin als meinen Néchsten erkenne. Herausgehoben wird die Bindung
und Begrenzung der eigenen Disposition. Der Akt der Dezision und ih-
res Vollzugs ist immer schon ein gebrochener, der aus der Erfahrung
der Nichtigkeit eigener Souveranitat erfolgt. Die Entscheidungssituati-
on entspringt der Einsicht in die Unmoglichkeit einer absolut gerech-
ten Entscheidung, gewinnt aber gerade aus dieser Unmoglichkeit ihre
spezifische Hoffnung und Entschlossenheit. Das hoffnungsvolle und en-
gagierte Vertrauen bezieht sich nicht auf ein souveridnes Entscheiden,
sondern darauf, dass sich der nicht selbst verfugte Vorgang der Ent-
setzung der eigenen Souveranitit in der Praxis gebrochenen Entschei-
dens bezeugt und artikuliert. Geurteilt wird aus der Offenbarung des

der Kirche im Staat erldutert (K. Barth, »Rechtfertigung und Recht«, a.a.O.,
passim).

159 C. Schmitt, Der Begriff des Politischen, a.a.O.

160 K. Barth, » Christengemeinde und Biirgergemeinde«, a.a.0O., S. 71.

161 C. Schmitt, Politische Theologie, a.a.0., S. 36.

164

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KARL BARTH: RECHT ALS PRINZIP EINER ORDNUNG INDIREKTER IDENTITAT

Ausgeschlossenen, Anderen gerade auch der eigenen Entscheidungen, in
immer neuer, entschlossener Wendung gegen den Schein unverbriichli-
cher Positionen, die bei keinem Urteil stehen bleibt, sondern durch die
fortgesetzte Dezisionspraxis die befreiende Relativierung des eigenen
Verfugens verfolgt. Auch dieses Urteilen vom Anderen her, das Derri-
da auf die sprechende Kategorie der »>passiven< Entscheidung« bringen
wird,"¢* kennzeichnet ein durchaus resolutes Auftreten, das sich insbe-
sondere im Mut zum UnzeitgemifSen, Gegenlaufigen, Storrischen — so-
wohl gegen die Hypostasierung affirmativer wie diejenige kritischer
Positionen — ausdriickt, sich damit aber eben gegen jede Pratention letz-
ter MafSgeblichkeit auch der eigenen Dezisionen richtet.*s3 In alldem
postuliert Barth genau die Merkmale fiir die Rechtsentscheidung, die
Schmitts Ideal derselben zuriickweist: Pluralitat der Instanzen, wech-
selseitige Relativierung, konstitutive Gebundenheit, Abbau von Auto-
ritat, Macht und Gewalt, Beirrung durch das ausgeschlossene Andere
und Offenheit dafiir, Teilung und Bruch der Souveranitit — kurz: Indi-
rektheit.

Die Rolle der unterschiedlichen Kirchenbegriffe in den beiden Kon-
zeptionen sollte auch hier nicht dazu verleiten, die Differenz als unmit-
telbar konfessionelle zu verstehen. Barth stellt ja ausdriicklich heraus,
dass die Thematik auch in der Geschichte der unterschiedlichen Stro-
mungen des Protestantismus oft anders erortert wurde oder schlicht
unterbelichtet blieb, und versucht dies mit seinen Beitrigen zu kor-
rigieren. Freilich unternimmt Barth eine immanente Kritik und ver-
sucht das Problematisierte mit Gehalten der reformatorischen Lehre zu
tiberwinden. Die daraus gewonnenen Perspektiven fanden aber durch-
aus Zuspruch und gewichtige Parallelen in der katholischen Theo-
logie.**+ Umgekehrt standen viele evangelische Theologen seinerzeit
Schmitts Position niher. Ein wichtiger protestantischer Gegenspieler
Barths in diesem Zusammenhang war Emanuel Hirsch, der in den

162 J. Derrida, Politik der Freundschaft, tbers. v. S. Lorenzer, Frankfurt a.M.
2002, S. 105.

163 Vgl. zur passivisch-relativischen Logik von Entscheidung und Entschlos-
senheit bei Barth im ethisch-politischen Kontext insbes. K. Barth, Die
kirchliche Dogmatik, a.a.O., Bd.IV/3, S. 821ff. Barth erlautert die Passivi-
tat der Entscheidung natiirlich hier wie andernorts christologisch: Die ei-
gene Entscheidung ist Folge und Zeugnis der in Christus gefallenen Ent-
scheidung.

164 Vgl. insbes. H.U. von Balthasar, Karl Barth. Darstellung und Deutung seines
Denkens, 4., unveranderte Aufl., Einsiedeln 1976; innerhalb der fritheren
Diskussionen um politische Theologie und die Beurteilung des nationalso-
zialistischen Totalitarismus ist allem voran die erwihnte Schmitt-Kritik des
konvertierten Katholiken Erik Peterson in seiner Schrift Monotheismus als
politisches Problem (a.a.O.) zu nennen.

165

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT ALS MEDIUM DER BEZIEHUNG ZUM ANDEREN

frithen 1920er-Jahren Barths Kollege in Gottingen war. Auch Hirsch,
der spater die deutsche Kierkegaard-Ausgabe besorgte, war ein bedeu-
tender Exponent der Kierkegaard-inspirierten Wendung zur Katego-
rie der Entscheidung. Wie Schmitt war Hirsch dann ein leidenschaftli-
cher Anhinger der nationalsozialistischen Regierung und verkniipfte
seine Unterstiitzung noch intensiver mit theologisch-religiosen Argu-
menten. Bereits in einer Rezension von Schmitts Politischer Theologie
konstatierte Hirsch die starken Konvergenzen seiner eigenen Positi-
on mit derjenigen Schmitts und insbesondere dem Dezisionismus des
Letzteren.*ss Obgleich er wie diverse Lutheraner ganz unterschiedli-
cher politischer und theologischer Couleur das Motiv der Zwei-Rei-
che-Differenzierung nicht als solches aufgeben wollte, bemiihte er
sich ebenfalls und bereits frith darum, die damit verbundene Tendenz
zur isolierenden Verselbstindigung der politischen Ordnung gegen-
uber dem Geistlichen zu tiberwinden.*¢¢ Wie Schmitt und Barth bringt
Hirsch im Recht einen Sinngehalt in Anschlag, der nicht in der positi-
ven Rechtsordnung aufgeht und ein irreduzibles Element der Entschei-
dung impliziert.**” Dieses unhintergehbare Dezisionsmoment wird wie
bei Barth, aber im Unterschied zu Schmitt nicht in Anlehnung an die
katholische Kirche institutionell konzipiert, sondern zuletzt als Gewis-
sensentscheidung der Einzelnen verstanden. Trotz dieser Gemeinsam-
keiten zwischen Barth und Hirsch wird die rechtliche Entscheidung
bei den beiden Theologen aber doch véllig anders gedacht, wobei sich
der von Hirsch bekundete Einklang mit Schmitt bestatigt. Hirsch be-
greift die Gewissensentscheidung als Realisation der Geschichte der
Volksgemeinschaft. Die zuletzt durch die Gewissen geformte Gemein-
schaft eines Volkes begreift Hirsch als den Souverin, dessen geschicht-
liches Handeln ein gottliches Wirken darstellt.*®® Die Transzendenz
des Rechts wird hier in doppeltem Sinne im Modus der Selbstbehaup-
tung gedacht. Das eigene Gewissen ist unmittelbar Instanz letzter Be-
urteilung; ihr letzter sittlicher Horizont und ihr Realisationsziel ist
die Geschichte des eigenen Volkes. Auf diese Weise kombiniert Hirsch
Kierkegaards Entscheidungsdenken mit der Geschichtsphilosophie des
Deutschen Idealismus. Wie bei Schmitt wird die Verwirklichung des
Rechts mit der Macht von Entscheidungen identifiziert, die Ausdruck

165 E. Hirsch, Rezension zu: C. Schmitt, Politische Theologie. Vier Kapitel zur
Lebre von der Souverinitdt, Minchen 1922, Theologische Literaturzeitung
48 (1923), Sp. 524-525, 524.

166 Vgl. E. Hirsch, Die Reich-Gottes-Begriffe des neueren europdischen Den-
kens, Gottingen 192.1.

167 Vgl. hierzu und zum Folgenden E. Hirsch, »Recht und Religion«, Archiv fiir
Rechts- und Sozialphilosophie 29 (1936), S. 226-238.

168 Vgl. E. Hirsch, »Vom verborgenen Suverin« [sic], Glaube und Volk 2
(1933),S. 4-13.

166

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KARL BARTH: RECHT ALS PRINZIP EINER ORDNUNG INDIREKTER IDENTITAT

einer hier nicht institutionell, sondern volksideologisch verstandenen,
letztlich aber autoritdar konkretisierten Souverdnitit sind.*®

Schon lange vor den Auseinandersetzungen um den nationalsozialisti-
schen Totalitarismus wurde die Opposition dieses ethischen Modells zur
Perspektive Barths und anderer, auch lutherischer Exponenten der dia-
lektischen Theologie thematisch. Im Aufsatz Ethik des Gewissens oder
Ethik der Gnade von 1921 weist Barths damaliger Weggefahrte Friedrich
Gogarten auf die Gefahr in Hirschs Ansatz hin, die eigene Selbstreflexi-
on zu verabsolutieren, und stellt dem das offenbarungstheologisch-alte-
ritdtstheoretische Verstandnis ethischen Urteilens aus dem Bruch souve-
ranen Entscheidens gegentiber.'”° Noch konsequenter artikuliert Barth
diese Differenz 1922 in einem Notenwechsel mit Hirsch, den ein priva-
ter Rundbrief Barths dokumentiert.*”* Barth beantwortet hier elf Thesen
Hirschs mit elf Gegenthesen, die alle darauf abheben, Hirschs Identifika-
tion des Transzendenten mit der eigenen Gewissensreflexion durch den
Hinweis auf die christologische Unverfiigbarkeit der Transzendenz zu wi-
dersprechen. Bereits hier zeigt sich Barth besonders besorgt uiber die poli-
tischen Implikationen von Hirschs Ansicht und konstatiert diesbeziiglich
eine Analogie von Hirschs Konservatismus zu der im Tambacher Vor-
trag kritisierten Identifikation sozialistischer Programme mit der christ-
lichen Offenbarung, wie sie Barth namentlich bei Ragaz beobachtete.'7*
Die schwache, indirekte Form der Entscheidung, die Barth im Recht er-
offnet sieht, bedeutet die Durchkreuzung ebendieses Postulats der Sou-
veranitat, fur die das Entscheidungsmotiv bei Hirsch und Schmitt steht.

Sowohl Hirsch als auch Schmitt haben die Opposition zu Barth deut-
lich wahrgenommen. Barths Wortfithrerschaft im kirchlichen Wider-
stand gegen den Nationalsozialismus machte den Widerspruch im Er-
gebnis in aller Schirfe augenfillig. Die zunichst kollegial ausgetragene
Kontroverse zwischen Barth und Hirsch wurde mit der politischen Zu-
spitzung zunehmend heftig und eskalierte 1932 in einem offenen Brief-
wechsel zur nationalistischen Verhinderung des Hochschulamtsantritts
des Theologen Giinther Dehn.73 Schmitt polemisiert im November

169 Vgl. zu Hirschs politischer Theologie im Kontext seiner Zeit J. Stroup, »Po-
litical Theology and Secularization Theory in Germany, 1918-1939. Eman-
uel Hirsch as a Phenomenon of His Time«, Harvard Theological Review 8o
(1987), S. 321-386.

170 F. Gogarten, »Ethik des Gewissens oder Ethik der Gnade«, Zwischen den
Zeiten 1 (1923), S. 10-29.

171 K. Barth, Rundbrief vom 26. Februar 1922, in: ders./E. Thurneysen, Brief-
wechsel, Bd. 2: 1921-1930, Karl Barth Gesamtausgabe, Bd. 4, hg. v. E. Thur-
neysen, Ziirich 1974, S. 41-54.

172 Ebd., S. 46.

173 K. Barth, » An die Frankfurter Zeitung, 1932« in: Offene Briefe 1909-1935,
Gesamtausgabe, Bd. 35, hg v. D. Koch, Ziirich 2001, S. 170-183; ders./E.

167

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT ALS MEDIUM DER BEZIEHUNG ZUM ANDEREN

1933 in der Vorbemerkung zur zweiten Auflage der Politischen Theo-
logie gegen Barth. Wie oft wiirdigt Schmitt den Gegner nicht mit einer
Namensnennung, die Charakterisierung lisst den Gemeinten aber deut-
lich erkennen. Bezeichnender Weise fokussiert Schmitt — freilich in po-
lemischer Verzerrung — auf das Alteritatsmotiv: »Freilich stellt in der
protestantischen Theologie eine andere, angeblich unpolitische Lehre
Gott in derselben Weise als das >Ganz Andere« hin, wie fiir den ihr zu-
gehorigen Liberalismus Staat und Politik das >Ganz Andere« sind. «'74
Zeitpunkt und Inhalt des Kommentars lassen vermuten, dass Schmitt
primdr Barths Streitschrift Theologische Existenz heute! im Sinn hat,
mit der sich Barth einige Monate zuvor gegen die nationalsozialistische
Umprogrammierung der Kirche gewandt hatte.”s Barth hatte gegen die
totalitiaren Politisierungsbestrebungen dort eine Besinnung der Kirche
auf ihre eigene, von der Politik unterschiedene Sache gefordert. Schmitt
unterschlagt freilich, dass die Dialektik dieser Intervention — das Poli-
tische der Differenz vom Politischen — Barth vollauf bewusst und be-
absichtigt war. Als Schmitt viele Jahre spater nochmals eingehend die
Logik der Direktheit bei Hobbes wiirdigt, trigt er seine Uberlegungen
gegen eine Hobbes-Kritik des ausdriicklich als »Barth-Schiiler « einge-
fihrten Theologen Dietrich Braun vor.’7¢ Auch hier stellt Schmitt den
Widerspruch zum politischen Denken in der Linie Barths heraus. Eine
Auseinandersetzung mit Barths Schriften erfolgt aber auch an dieser
Stelle nicht.

3.1.5 Gegen Kant und Hegel: Richtiges Recht als
Instanz messianischer Gegengeschichte

Hirschs Position ist auch aufschlussreich, um Barths Stellung zur Rechts-
konzeption Kants und Hegels zu prazisieren. Der Deutsche Idealismus
bietet fur Hirschs Engfihrung von Offenbarung und Volksgeschich-
te eine mafSgebliche Quelle. Freilich gibt die volkische Aneignung der
idealistischen Geschichtsphilosophie eine sehr verkiirzende und proble-
matische Wendung. Hirschs privilegierte Referenz ist dabei auch weder
Kant noch Hegel, sondern Fichte, der dem Nationalen wirkmachtig eine

Hirsch, » An Prof. D. Emanuel Hirsch, Gottingen, 1932« [Briefwechsel], in:
K. Barth, Offene Briefe 1909-1935, a.a.0., S. 184—207.

174 C. Schmitt, Politische Theologie, a.a.0., S. 7.

175 K. Barth, »Theologische Existenz heute!«, a.a.O.

176 C. Schmitt, »Die vollendete Reformation«, a.a.O., S. 54. Schmitt rezensiert
die von Karl Barth betreute Dissertation D. Braun, Der sterbliche Gott oder
Leviathan gegen Behemoth. Erwdgungen zu Ort und Funktion der Lebre
von der Konigsherrschaft Christi in Thomas Hobbes’ » Leviathan«, Teil 1,
Ziirich 1963.

168

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KARL BARTH: RECHT ALS PRINZIP EINER ORDNUNG INDIREKTER IDENTITAT

Bedeutung beimafs, die es bei Kant und Hegel nicht hatte.’”” Trotzdem
verdeutlicht Hirschs Ankniipfung an die idealistische Geschichtsphiloso-
phie gerade durch ihre volkische Vergroberung eine grundlegende Diffe-
renz zu Barth: Die aufklirerisch-idealistische Geschichtsphilosophie er-
lautert die Dynamik emanzipatorischer Transzendenz im Recht als die
dominante Richtung gesellschaftlicher Einheiten. Trotz gegenlaufiger
Momente und Erwidgungen ist eine Logik ibergreifender Identitit vor-
herrschend.'7® Sie driickt sich nicht zuletzt in der Verwendung des Ge-
schichtsbegriffs selbst aus: Er wird in der Form eines Kollektivsingulars
verwendet und operiert mit Vorstellungen eines universalen Geschichts-
subjekts. Gesellschaftliche Zusammenhinge werden vor allem bei He-
gel mafSgeblich mit Figuren kollektiver Substantialitat und Subjektivi-
tat erldutert, insbesondere durch den Begriff des Volks beziehungsweise
des Volksgeists. Bei Kant spielen derartige Kollektivsubjekte nicht die-
selbe Rolle, die Idee einer weltburgerlichen Universalgeschichte sugge-
riert aber ebenfalls eine einheitliche, beherrschende Emanzipationsten-
denz der gesellschaftlichen Verhiltnisse. Der Kosmopolitismus vermittelt
Kants Theorie in gewisser Hinsicht sogar eine noch stiarker monistische
Logik.'7? Bei beiden Autoren wird Emanzipation identifiziert mit der
geschichtlichen Bewegung menschlicher Gemeinschaften, von Staaten
und Volkern, und zuletzt der Weltgesellschaft. Geschichte wird so als
Fortschrittsgeschichte begriffen. Nicht erst bei Hirsch hat diese Fort-
schrittsidee auch eine religios-revelatorische Konnotation. Kant wie He-
gel charakterisieren die Rekonstruktion geschichtlichen Fortschritts als
Theodizee.®°

177 Vgl. J.G. Fichte, Reden an die deutsche Nation, Hamburg 2008. Hirsch
widmete der Philosophie Fichtes mehrere Monographien: E. Hirsch, Fich-
tes Religionsphilosophie im Rabmen der philosophischen Gesamtentwick-
lung Fichtes, Gottingen 1914; ders., Christentum und Geschichte in Fich-
tes Philosophie, Tubingen 19205 ders., Fichtes, Schleiermachers und Hegels
Verhdltnis zur Reformation, Gottingen 1930.

178 Vgl. im Bezug auf Hegel Th.W. Adorno, »Negative Dialektik«, a.a.O.,
S. 293ff.

179 Die Kritik suppressiver Einheitssuggestion haben insbesondere postko-
loniale und radikaldemokratische Beitrige gegen den Kosmopolitismus
vorgebracht. Prominent etwa C. Mouffe, Uber das Politische. Wider die
kosmopolitische Illusion, iibers. v. N. Neumeier, Frankfurt a.M. 2007. Eine
zentrale Quelle Mouffes und vieler anderer Kosmopolitismuskritiken ist C.
Schmitt, der insbesondere in Der Begriff des Politischen, a.a.O., eine klassi-
sche Kritik kosmopolitischer Ideale vorgelegt hat.

180 I. Kant, »Idee zu einer allgemeinen Geschichte in weltbiirgerlicher Ab-
sicht«, a.a.0., S. 49; G.W.E. Hegel, Vorlesungen iiber die Philosophie der
Geschichte, a.a.0., S. 28, 540. Vgl. zu den theologischen Implikationen der
Geschichtsphilosophie K. Lowith, Weltgeschichte und Heilsgeschehen. Die

169

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT ALS MEDIUM DER BEZIEHUNG ZUM ANDEREN

Das judisch-christliche Differenzdenken, das bei Barth eine mafSgeb-
liche Grundlegung und Entfaltung erhilt, wendet sich — unter dem Ein-
druck der Weltkriege — gegen diese optimistische Verklarung und Verein-
heitlichung einer volks- und weltgeschichtlichen Tendenz. Emanzipation
wird ebenfalls wesentlich geschichtlich begriffen. Als Kern der Geschicht-
lichkeit werden aber nicht die inneren Dynamiken menschlicher Sozialitat
oder gar globale Tendenzen der Menschheit begriffen, sondern im Gegen-
teil ereignishafte Briiche dominanter Entwicklungen. Es ist die Sprengung
absehbarer Entwicklungsprozesse, die Geschichte als Artikulation der
Freiheit vom festgelegten Lauf der Dinge abhebt. Paradigmatisch ist hier
wiederum das Christusereignis: Der nicht antizipierbare und nicht verfug-
bare Eintritt eines Anderen mitten in der Welt, der den eigenen Gang der
Weltgeschichte erlosend unterbricht und diese umwilzend als Ganze in ein
neues Licht riickt. Die Behauptung, den gesellschaftlichen Verhaltnissen
wohne eine allgemeine Fortschrittstendenz inne, wird entschieden zurtick-
gewiesen. Eine solche Erzahlung verdriangt das umgreifende Leiden im
weltgeschichtlichen Gang, heiligt dieses sogar als schicksalhaft notwendi-
ge Implikation eines universalen Guten. Auch die Pluralitat menschlicher
Erfahrungen wird unterdriickt zugunsten einer einzigen globalen Rich-
tung. MafSgebend ist die Perspektive der Sieger:innen, die die divergente
Realitit der Ubrigen ideologisch abblendet. Gegen eine solche Beschrei-
bung wird in der Besinnung auf das Andere befreiende Geschichte nicht
als tibergreifender Prozess, sondern als widerstandige Spur rekonstruiert,
die in der Wirklichkeit schwach, aber beharrlich aufscheint.”®* Trotz und
gerade in ihrer Unscheinbarkeit verheifdt die Widerstandigkeit der Ge-
schichtserfahrung die ultimative Uberwindung der sich selbst iiberlasse-
nen Weltgeschichte. Unausloschlich eréffnet Geschichte auch und gerade
im Schein unabwendbar macht- und gewaltbestimmter Entwicklungen
die Hoffnung der Moglichkeit, dass es ganz anders sein konnte. Im Schein
hoffnungsloser Zwangsliufigkeit enthiillt sich die Uberlegenheit der Ge-
schichtsaussicht tiber die Bedingungen des Bestehenden besonders scharf;
und an der Aussicht auf ein Anderes erweist sich umgekehrt erst die Ver-
werflichkeit des Vorfindlichen. »Nur um der Hoffnungslosen willen ist
uns die Hoffnung gegeben«, lautet ein bertthmtes Zitat Benjamins, das
Adorno und Marcuse verschiedentlich wiederholten.*** Der Satz bringt

theologischen Voraussetzungen der Geschichtsphilosophie, Stuttgart/Wei-
mar 2004.

181 Vgl. mit Blick auf die Situation der Schweiz im Kontext des Zweiten Welt-
kriegs K. Barth, »Im Namen Gottes des Allmichtigen! 1291-1941<, a.a.0.,
S. 211. Zum spurhaften Charakter richtiger Rechtsverwirklichung vgl. ders.,
»Gesprach mit der Kirchlichen Bruderschaft in Wiirttemberg (15.7.1963)«,
a.a.0.,, S. 106.

182 W. Benjamin, » Goethes Wahlverwandtschaften«, in: Gesammelte Schriften,
a.a.0.,Bd. 1.1, S. 121-201, 201. Vgl. Th.W. Adorno, » Charakteristik Walter

170

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KARL BARTH: RECHT ALS PRINZIP EINER ORDNUNG INDIREKTER IDENTITAT

die fortschrittskritische Dialektik des messianischen Geschichtsbildes auf
den Punkt. Die Schwiche dieses Anderen des Bestehenden nach Maf3ga-
be menschlicher Macht tragt die Hoffnung, dass sich darin eine Ordnung
anderer Art jenseits der weltgeschichtlichen Machtkiampfe eroffnet. Auch
dieser Aspekt kennzeichnet das Messiasmotiv, um das die Geschichtsphi-
losophie des Differenzdenkens kreist.

Die berithmteste Explikation der messianischen Korrektur klassischer
Geschichtsphilosophie bieten Walter Benjamins Thesen Uber den Begriff
der Geschichte.*®3 Auch bei Barth nimmt dieses Unternehmen von Anfang
an eine zentrale Rolle ein. Wahre, befreiende Geschichte wird anhand
der Messiasoffenbarung als kritische Gegenkraft gegen den eigenstin-
digen Lauf der Weltgeschichte erliutert. Einen Kernbegriff von Barths
Geschichtskonzeption bildet vor allem in den frithen Schriften der Be-
griff der Krise oder Krisis. »Die sog. »Heilsgeschichte«[...] ist [...] die fort-
laufende Krisis aller Geschichte«, heifst es etwa im Romerbrief.**+ Eben
in Aufbruch und Uberschreitung der leidvollen Dynamik menschlicher
Gesellschaft liegt befreiende Geschichtlichkeit. Das Messiasereignis ent-
hullt die Geschichte dieser Krise weltgeschichtlichen Fortschreitens. Im
Vordergrund steht im Romerbrief das negative Anliegen der Kritik fort-
schrittsoptimistischer Geschichtsphilosophie. Der Text entstand vor dem
Hintergrund des umgreifenden Aufgehens dieser selbstbewussten Fort-
schrittsidee in der nationalistischen Kriegsbegeisterung des Ersten Welt-
kriegs und ist tief von dem Anliegen gepragt, den darin erkannten intel-
lektuellen Boden der politischen Irrwege der Zeit zuriickzuweisen. Auf
den geschichtlichen Charakter des Bruchs mit der Weltgeschichte wird
— wie im obigen Zitat ersichtlich — hingewiesen, betont wird aber pri-
mar das Antithetische der Offenbarung zum Geschichtlichen. In spateren
Texten geht Barth stirker auf die Geschichtlichkeit auch des Bruchs der
Fortschrittsgeschichte ein. Zur Erlduterung dieser anderen Geschichte
zieht Barth den von Franz Overbeck tibernommenen, theologisch umge-
wendeten Begriff der »Urgeschichte« heran.**s Barth bezieht den Begriff

Benjamins«, a.a.0., S. 252f.; ders., »Negative Dialektik«, a.a.0., S. 370f;
H. Marcuse, Der eindimensionale Mensch. Studien zur Ideologie der fortge-
schrittenen Industriegesellschaft, 21. Aufl., Darmstadt/Neuwied 1987, S. 268.

183 W. Benjamin, »Uber den Begriff der Geschichte«, a.a.O.

184 K. Barth, Der Romerbrief (Zweite Fassung) 1922,2a.a.0.,S. 35.

185 Vgl. zur Bezugnahme auf Overbeck K. Barth, Die christliche Dogmatik im
Entwurf. 1. Die Lebre vom Worte Gottes. Prolegomena zur christlichen
Dogmatik 1927, Gesamtausgabe, Bd. 14, hg. v. G. Sauter, Ziirich 1982,
S. 309ff. Barth entnimmt den Begriff F. Overbeck, Christentum und Kultur.
Gedanken und Anmerkungen zur modernen Theologie, aus dem Nachlafs,
hg. v. C.A. Bernoulli, Kritische Neuausgabe, hg. v. B. von Reibnitz, Werke
und Nachlafs, Bd. 6/1: Kirchenlexicon. Materialien » Christentum und Kul-
tur«, Stuttgart 1996, S. 52ff.

171

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT ALS MEDIUM DER BEZIEHUNG ZUM ANDEREN

auf die Christusoffenbarung, um die Gleichzeitigkeit von Geschichtlich-
keit und Uberschreitung des Geschichtlichen zu benennen, die er wiede-
rum oft mit der Rede vom Indirekten fasst. Im Dogmatikentwurf von
1927 erldutert Barth seinen Begriff der Urgeschichte in Orientierung am
Dogma der Gottmenschlichkeit Christi. Einerseits ist die Offenbarung ein
geschichtliches Ereignis und hat gerade in dieser innerweltlich-mensch-
lichen Gegenwirtigkeit ihre Bedeutung. Andererseits und ebenso kons-
titutiv sprengt das Offenbarungsereignis die blof menschlich-weltliche
Geschichte, ist insofern »mehr als Geschichte«.** Die Urgeschichte ist
deshalb in den Begriffen allgemeiner Geschichte nicht zu erkennen, son-
dern erschlieft sich eben nur als Offenbarung. In der Anthropologie der
Kirchlichen Dogmatik fihrt Barth im Einklang mit Benjamin weiter aus,
dass eben erst diese Urgeschichte wahre Geschichte eroffnet. » Der Begriff
der Geschichte in seinem eigentlichen von dem des Zustandes verschie-
denen Sinn setzt da ein, wird da realisiert, wo dem in einem bestimmten
Zustand befindlichen Wesen etwas geschieht, d. h. etwas tiber seine Na-
tur hinaus Anderes, ein Neues widerfihrt.«'%” Die Offenbarung Chris-
ti ist dieses Widerfahrnis eines Anderen, das die blofSe Entwicklung des
menschlichen Wesens transzendiert. In ihr eroffnet sich deshalb die Ge-
schichtlichkeit der conditio humana. Die Geschichtlichkeit des Menschen
ergibt sich nicht aus seinem Wesen, sondern aus seinem Einbegriffensein
in die messianische Geschichte. Die Messiasoffenbarung ist aber nicht
nur der Schlissel zur Geschichtlichkeit als Bedingung des Menschen,
sondern auch zu einer genuinen, von der Weltgeschichte unterschiede-
nen, aber durch sie hindurchgehenden Geschichte. Diese » Weissagungs-
geschichte« ist Barth zufolge die Kirche: Die Geschichte gesellschaftlicher
Zeugnisse des messianischen Aufbruchs der weltgeschichtlichen Geset-
ze.™® Auch hier bezieht Barth den Kirchenbegriff nicht allein auf Institu-
tionen der Christenheit. Er verweist auf die Kontinuitat alt- und neutes-
tamentlicher Zeugnisse, hebt so bei der vorchristlichen Geschichte Israels
an, und erwigt ebenfalls aufSerbiblische Zeugnisse.

Auch in der Versohnungslehre, wo Barth das Verhiltnis von Heils-
und Weltgeschichte nochmals ausfiihrlich erortert, veranschaulicht er die
Konstellation maf3geblich mit der Geschichte des jiidischen Volkes bis hi-
nein ins 20. Jahrhundert.*® Sein beharrliches Fortleben in weltgeschicht-
licher Marginalisation und Schwiche exemplifiziert die erstaunlichen,
der menschlichen Selbstbehauptung drgerlichen Krifte des Widerstands
gegen die Macht der Weltgeschichte. Auch hier wird das Beispiel frei-
lich nicht als welthistorischer Beweis messianischer Befreiung angefiihrt,

186 K. Barth, Dogmatik im Entwurf 1927,a.a.0.,S. 312.

187 K. Barth, Die kirchliche Dogmatik, a.a.O., Bd. IIl/2, S. 189.
188 K. Barth, Dogmatik im Entwurf 1927, a.a.0., S. 318ff.

189 K. Barth, Die kirchliche Dogmatik, a.a.O., Bd. IV/3, S. 78 8ff.

172

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KARL BARTH: RECHT ALS PRINZIP EINER ORDNUNG INDIREKTER IDENTITAT

sondern als Zeugnis der Briiche der weltgeschichtlichen Perspektive, de-
ren offenbarenden Sinn der theologische Diskurs zu artikulieren sucht.™°
Die Ausfithrungen der spiten Versohnungslehre sind sichtlich an einem
anderen werkgeschichtlichen Punkt, vor allem aber in einem anderen re-
algeschichtlich-politischen Kontext verfasst. Barth betont nicht wie in
den frithen Schriften die Differenz von Offenbarungs- und Weltgeschich-
te gegen deren Identifikation, sondern hebt gegen eine Separierung der
beiden Kategorien ihre Beziehung hervor. Das Offenbarungsereignis wi-
derlegt die Selbstiandigkeit und Absolutheit der Weltgeschichte und stellt
auch diese so als Ganze in ein neues Licht. Dieses Licht befreit von der
Determination durch die Eigendynamik der gegebenen Verhiltnisse und
eroffnet das wahrhaft geschichtliche Handeln, das die zweideutige Macht
der Weltgeschichte innerbalb der Weltgeschichte iiberschreitet. Auch hier
grenzt Barth die messianische Aufhebung der Weltgeschichte klar von
der Aufhebung in einer weltgeschichtlichen Synthese ab. Der christolo-
gische Gesichtspunkt realisiert sich, wie Barth ausfuhrt, nicht in der Un-
terwerfung unter den Geschichtslauf im enthaltsam-beschwichtigenden
Modus eines »Sowohl-Als auch« [sic], sondern in entschlossener, obgleich
nie endgultiger Parteinahme im geschichtlichen Geschehen.** Eben da-
rin wird auch die Weltgeschichte in den Horizont der Erlosung gesetzt.
Die Kritik des idealistischen Fortschrittsdenkens impliziert ein ande-
res Verstiandnis der rechtlichen Uberschreitungsdynamik. Die Emanzipa-
tionspotenz des Rechts wird nicht als allgemeine, regelmafSige, iibergrei-
fende und letztlich weltumspannende Dynamik politischer Ordnungen
konstruiert. Sie wird vielmehr als eine Gegenkraft begriffen, die den
ungebremsten Gang gegebener Machtverhiltnisse und nicht zuletzt die
Verstrickung des Rechts in diesen Gang beharrlich unterbricht. Seman-
tik und Form des Rechts eignet eine Widerstandigkeit, eben die unaus-
l6schliche Vergegenwirtigung eines Anderen, Ausgeschlossenen, die sich
der totalen Inanspruchnahme des Rechts durch die dominanten weltge-
schichtlichen Krifte widersetzt und so immer neu die Gegengeschich-
te des Ausbruchs aus dem weltgeschichtlichen Lauf auftut. Wenn Barth
die Verwurzelung des Rechts in der Alteritdtserfahrung und den Wider-
fahrnischarakter desselben herausstellt, wenn er das richtige Recht als
Kirchenrecht bezeichnet, wenn er die Indirektheit der Rechtsverwirkli-
chung unterstreicht und die autoritative Entscheidung hinter derjenigen
der Biirger:in zuriicktreten ldsst, wenn er Differenz und Pluralitat gegen
ubergreifende Synthesen wendet, korrespondieren die Begrifflichkeit und
die beschriebene Struktur mit der Erlauterung des rettenden Bruchs der
Weltgeschichte. Diese Kraft der Krise erkennt und affirmiert Barth als
den Zweck des Rechts. Sie bildet nicht die alleinige Logik der zutiefst von

190 Vgl. ebd., S. 784f.
191 Ebd., S. 821ff. (Zitat S. 822).

173

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT ALS MEDIUM DER BEZIEHUNG ZUM ANDEREN

Macht und Eigeninteressen durchdrungenen Realitit rechtlicher Ord-
nungen. Aber sie bildet den Emanzipationssinn des Rechts, den es immer
neu zu suchen und zu finden gilt. Dieser Sinn ist nie durch die herrschen-
den Verhiltnisse garantiert. Das heifSt allerdings nicht, dass er lediglich
ereignishaft aufblitzen konnte und von unseren Dispositionen gianzlich
losgelost wire. Wir sind durchaus gefordert, den Sinn des Rechts in In-
stitutionen und gesellschaftlichen Praktiken verdichtend und verstetigend
zu kultivieren. Eben darauf weist Barth hin, wenn er die Gegenkrifte ge-
gen die Weltgeschichte ihrerseits als Geschichte, ja sogar als die eigent-
liche Geschichte qualifiziert und zunehmend die Verwobenheit der Ge-
gengeschichte mit der Weltgeschichte unterstreicht. Trotz Schwiche und
Ungesichertheit zieht sich eine Spur der Krise durch den Weltlauf, die in
ihrer Transzendenz der vermeintlichen Gesetze der Welt eine letzte Uber-
legenheit verheif3t. Die Begriffe der Kirche und des Zeugnisses, die Barth
bei der Erlauterung dieser Gegengeschichte in Anschlag bringt, bezeich-
nen die Konstellation von Kultivierung und Unverfiigbarkeit, die Barth
hier wahrnimmt. Die Kontinuitdt emanzipatorischen Aufbruchs realisiert
sich in individuellen und gemeinschaftlichen, nicht zuletzt institutionellen
Formen der Vergegenwirtigung des Sinns fiir das Andere, das der Gang
der Weltgeschichte verdriangt. Als Zeugnis grindet die Kultivierung die-
ser Perspektive aber nicht in sich selbst, sondern erinnert immer nach-
traglich einen Blick, der sich unverfigbar auftut. Daher kann die Praxis
der Kultivierung ihren Sinn auch nie verbiirgen.™>

Recht bildet eine wichtige Form, um die kritische Gebrochenheit der
Weltgeschichte wach- und offenzuhalten. Die Praktiken des Rechts ent-
wickeln und pflegen eine Beziehung der Differenz, der Distanz und Dis-
sonanz mit der Welt, in der sich eine Befreiung von den Imperativen des
Bestehenden eroffnet, im aufmerksamen Sinn fiir die uneinholbaren An-
spriiche dessen, was die vorfindlichen Imperative ausschliefSen, unter-
driicken und verdringen, die Anspriiche des Anderen des Bestehenden.
So birgt Recht das Versprechen einer Versohnung mit dem nie einzu-
holenden Anderen. In dieser vorsichtig optimistischen Einordnung des
Rechts weicht Barths Geschichtskonzeption trotz der engen Verwandt-
schaft von Benjamins rechtskritischer Explikation messianischer Ge-
schichte ab. Mit Benjamin kritisiert Barth die idealistische Darstellung
des Rechts als Medium eines linearen weltgeschichtlichen Fortschritts.
Im Unterschied zu Benjamins Deutung folgt Barth aber insofern der idea-
listischen Geschichtsphilosophie, als er Recht gleichwohl als eine zentrale
Instanz geschichtlicher Befreiung begreift. Diese emanzipatorische Kraft

192 Vgl. zum implizierten Engagement aus dem Eingedenken der Unverfig-
barkeit auch G. Hunsinger, »Karl Barth und die Befreiungstheologie«, in:
L. Schottroff/W. Schottroff (Hg.), Wer ist unser Gott? Beitrige zu einer Be-
freiungstheologie im Kontext der >ersten< Welt, Munchen 1986, S. 43-63.

174

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EMMANUEL LEVINAS: RECHT ALS RAHMEN EINER POLITIK VOM ANDEREN HER

setzt Recht in doppelter Indirektheit frei: Zum einen kultiviert Recht ein
Verhiltnis des Abstands von der Getriebenheit der Weltgeschichte und
zeichnet so eine Geschichte der Differenz in die Weltgeschichte ein. Zum
andern bleibt der Ausbruch aus den gegebenen Herrschaftsverhiltnissen
auch in dieser Stellung des Abstands immer prekir und unverfiigbar. Im-
mer besteht die Tendenz, die rechtliche Logik der Distanz zum Bestehen-
den zur Garantie eines hoheren Standpunkts zu verkldren und gegebene
Verhiltnisse durch diesen Schein der Erhabenheit nur zu verfestigen. Die-
se Beobachtung einer spezifischen Tendenz des Rechts, ungerechte Gesell-
schaftsstrukturen schicksalhaft zu verfestigen, teilt Barth mit Benjamin.
Die Verkehrung des Rechts vom Emanzipationsmedium in ein Instrument
entfremdender Zementierung bildet ja iberhaupt einen Zentraltopos der
christlichen Theologie. Gleichzeitig warnt Barth aber auch davor, einen
Zustand jenseits des Rechts zu einem Letzten zu verklaren. In der Seman-
tik und Form des Rechts bekundet sich der »eschatologische Vorbehalt«,
die Abweisung von Phantasien der Letztgiiltigkeit im Bewusstsein unhin-
tergehbarer Unverfugbarkeit, in alle Richtungen und eben nicht zuletzt
im Bezug auf das Recht selbst.*>> Darin kann Recht uns in seiner tiefen
Ambivalenz und Verstricktheit in die herrschenden Verhiltnisse in eine
befreiende Konstellation zur Welt versetzen.

3.2 Emmanuel Lévinas: Recht als Rahmen einer Politik
vom Anderen her

In der philosophischen Diskussion wird die Rekonstruktion des Rechts
als Semantik der Alteritdt bald von Emmanuel Lévinas weiterverfolgt.
Wie oben bemerkt, diirften Lévinas die Grundziige von Barths Theologie
bekannt gewesen sein, Hinweise auf eine direkte Rezeption gibt es jedoch
nicht. Vor diesem Hintergrund ist es noch bemerkenswerter, wie eng die
beiden Autoren in der allgemeinen StofSrichtung ihres Denkens und nicht
zuletzt in ihrem Verstindnis des Rechts beieinander sind. Lévinas wieder-
holt viele der leitenden Gedanken von Barths Rechtskonzeption. Seine
phianomenologische Perspektive verdichtet dabei die Aufzeichnung der
Alteritatserfahrung im Recht und widmet tragenden Ausdrucksweisen

193 Der Begriff des eschatologischen Vorbehalts wurde urspriinglich von Erik
Peterson geprigt, dann zunachst vor allem durch seinen Schiiler Ernst Kase-
mann bekannt und spiter durch Johann Baptist Metz in die politisch-theolo-
gische Diskussion eingebracht. Vgl. K. Anglet, Der eschatologische Vorbehalt.
Eine Denkfigur Erik Petersons, Paderborn 2000; E. Kasemann, Leib und Leib
Christi. Eine Untersuchung zur paulinischen Begrifflichkeit, Tibingen 1933,
S. 148; J.B. Metz, »Zur Theologie der Welt (1968)«, in: Gesammelte Schrif-
ten, hg. v. J. Reikerstorfer, Bd. 1, Freiburg i.B. 2015, S. 17-147, 107 u.0.

175

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT ALS MEDIUM DER BEZIEHUNG ZUM ANDEREN

des rechtlichen Alterititssinns nahere Betrachtung. Aus den Quellen der
judischen Rechtskultur werden verschiedene Aspekte weiter prazisiert.
Lévinas hat wie Barth nie eine eigenstindige und systematische Rechts-
theorie formuliert. Im Unterschied zu Barths Werk befassen sich Lévinas’
Schriften auf den ersten Blick iiberhaupt wenig mit Aspekten des Offent-
lich-Politischen — weder mit Recht noch mit anderen Fragen des offent-
lichen Lebens. Sein Fokus liegt auf Konstellationen interpersonaler Be-
gegnung, nicht auf anonymen Gesellschaftsverhaltnissen. Sein Anliegen
ist der Aufweis der Irreduzibilitit des Besonderen und eine Kritik regu-
lar-gesetzlicher Allgemeinheit als Leitfaden verantwortlichen Handelns.
Auf den zweiten Blick erweist sich dieser Eindruck als irrig. Lévinas’
Werk ist im Kern die Reaktion auf einen politischen Vorgang: Die nati-
onalsozialistische Judenverfolgung, der dahinterstehende Totalitarismus
und der aus diesem hervorgegangene Vernichtungskrieg. Der Titel seines
ersten Hauptwerks Totalitidt und Unendlichkeit ldsst diesen konkreten
geschichtlichen Hintergrund nicht zufillig mitten in der Abstraktheit
der metaphysischen Wortwahl anklingen: Zuriickgewiesen wird mit dem
Hinweis auf die Unendlichkeit des Anderen der Schein des Totalen. Das
zweite Hauptwerk Jenseits des Seins erinnert ebenfalls gleich eingangs
an den politischen Hintergrund und macht den Bezug zum erorterten
Thema der Alteritit ausdriicklich: »Dem Gedenken der nichsten Ange-
horigen unter den sechs Millionen der von den Nationalsozialisten Er-
mordeten, neben den Millionen und Abermillionen von Menschen aller
Konfessionen und aller Nationen, Opfer desselben Hasses auf den ande-
ren Menschen, desselben Antisemitismus«, wird das Buch gewidmet.™4
In den einfihrenden Bemerkungen zum Alterititsdenken haben wir be-
reits darauf hingewiesen: Die Marginalitit politischer Ausfiihrungen hat
die gleich niher zu erlauternde, politisch hochrelevante Pointe, einen
Primat und damit letztlich eine Totalitdt des Politischen zu bestreiten.™s
Trotz dieser Relativierung des Politischen und seiner Begrifflichkeit
nimmt die Ebene 6ffentlicher Sozialverhiltnisse im Argumentationsgang
von Lévinas’ Hauptschriften iiberdies auch gar nicht eine so unterge-
ordnete Stellung ein, wie es einer fliichtigen Durchsicht erscheinen mag.
Lévinas verhandelt diese Ebene primar anhand der Figur des Dritten, die
in seiner Konzeption eine wichtige systematische Stellung einnimmt.™¢

194 E. Lévinas, Jenseits des Seins, a.a.0., S. 7 (im Original kursiv).

195 Vgl. dazu J. Derrida, »Das Wort zum Empfang«, a.a.O.

196 Vgl. dazu R. Bernasconi, »Wer ist der Dritte? Uberkreuzung von Ethik und
Politik bei Levinas«, iibers. v. A. Kapust, in: B. Waldenfels/I. Dirmann (Hg.),
Der Anspruch des Anderen. Perspektiven phinomenologischer Ethik, Miin-
chen 1998, S. 87-110; T. Bedorf, Dimensionen des Dritten. Sozialphilo-
sophische Modelle zwischen Ethischem und Politischem, Miinchen 2003,
S. 25ff.; P. Delhom, Lévinas’ Philosophie zwischen Verantwortung und Ge-
rechtigkeit, Miinchen 2000, insbes. S. 200ff.

176

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EMMANUEL LEVINAS: RECHT ALS RAHMEN EINER POLITIK VOM ANDEREN HER

Die Bedeutung des Problems erhellt auch daher, dass eben dieses in der
zweiten Hauptschrift neu situiert und herausgehoben wird. Lévinas dif-
ferenziert in Jenseits des Seins deutlicher zwischen der Verantwortung
aus der unmittelbaren Begegnung mit dem Anderen und der Gerechtig-
keit in der 6ffentlichen Konstellation des Rechts und prazisiert den schil-
lernden Zusammenhang der beiden Aspekte.*” Dariiber hinaus hat sich
Lévinas aber auch in einer Reihe kleinerer Schriften unmittelbar mit Fra-
gen der Politik und des Rechts auseinandergesetzt, auch hierin stets un-
ter dem Eindruck des rassistischen Totalitarismus. Bereits 1934 wies der
junge Schiiler Heideggers in einem Aufsatz auf die philosophisch-meta-
physische Dimension der nazistischen Ideologie hin. In der metaphysi-
schen Tragweite der nationalsozialistischen Ideologie, die er hier in der
absoluten, distanzlosen Identifikation menschlicher Existenz mit der ma-
teriellen Geschichtsentwicklung erkannte, bemerkte Lévinas schon da-
mals die weltumspannende Radikalitat der Bedrohung.'*® Noch in Be-
griffen eines kantianischen Liberalismus ohne Rekurs auf die Figur des
Anderen bringt Lévinas schon hier eine Metaphysik der Differenz gegen
die Identitatslogik des Nationalsozialismus in Stellung. In den Jahrzehn-
ten darauf verfasste er immer wieder politische Texte, oft mit Blick auf
aktuelle Entwicklungen. Viele dieser Betrage kommen auf die Rolle des
Rechts zu sprechen. Von besonderem Interesse ist eine Reihe von Auf-
satzen zum Begriff der Menschenrechte, die Lévinas gegen Ende seines
Lebens schrieb. Bedeutsam sind aber auch Lévinas’ Talmudlektiiren und
seine Schriften zum Judentum, in denen der Status des Politischen so-
wie die Bedeutung des Gesetzes zentrale Themen darstellen. Inzwischen
hat Lévinas’ politische Philosophie denn auch einige Aufmerksamkeit in
der Rezeption erhalten. Fiir seine rechtstheoretischen Erwagungen ldsst
sich dies nicht gleichermaflen behaupten. Auch diese haben aber in den
letzten Jahren doch 6fter Beachtung gefunden. Schon viel frither hat mit
Jacques Derrida der vielleicht wichtigste Leser von Lévinas just im Kon-
text der Rechtsphilosophie besonders eng an Lévinas angeschlossen. Die-
ser Rezeptionslinie werden wir im Folgenden nachgehen.

3.2.1 Die Fundamentalitit der Menschenrechte
und ihr prophetischer Alteritditssinn

Die in den 1980er-Jahren entstandene Serie von Aufsitzen zu den Men-
schenrechten stellen Lévinas’ unmittelbarste Auseinandersetzung mit

197 E. Lévinas, Jenseits des Seins, a.a.0., S. 342ff.

198 E. Lévinas, »Einige Betrachtungen zur Philosophie des Hitlerismus«, iibers.
v. A. Letzkus, in: E. Lévinas, Verletzlichkeit und Frieden. Schriften iiber die
Politik und das Politische, Ziirich/Berlin 2007, S. 73-86.

177

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT ALS MEDIUM DER BEZIEHUNG ZUM ANDEREN

dem Thema des Rechts dar.™ Mit den Menschenrechten behandeln die-
se Texte einen Gegenstand, der damals zunehmend ins Zentrum rechts-
theoretischer Diskurse riickte, gerade auch in Frankreich. Im Verlauf
des Kalten Kriegs waren die Menschenrechte zu einem Kernbegriff pro-
gressiver Politik avanciert.>>® Gleichzeitig war damit in Frankreich aber
natiirlich auch ein Kernstiick des revolutiondren Erbes und ebenso eine
grundlegende Kategorie der Kantischen Philosophie angesprochen. So-
wohl dem spezifischen politischen und rechtlichen Kontext der Zeit als
auch den verarbeiteten Traditionen entsprach, dass Lévinas die Men-
schenrechte in seinen Aufsitzen nicht nur als einen Spezialbereich der
rechtlichen Ordnung, sondern als ein durchdringendes Fundament des
Rechts erortert. »Es handelt sich wahrscheinlich — wie komplex ihre
Anwendung auf die rechtlichen Phinomene auch sei — um das Mafs al-
len Rechts und, sicherlich, um seine Ethik.«>* Die Menschenrechte be-
zeichnen, wie Lévinas weiter ausfuhrt, eines der »latenten Prinzipien«
des Rechts, welches das menschliche Bewusstsein seit jeher, also »a pri-
ori«, konfrontiert,>*> und werden im Zuge zunehmender Rationalisie-
rung der gesellschaftlichen Verhiltnisse in der Moderne zur »Basis je-

199 E.Lévinas, »Bilderverbot und >Menschenrechte«« (1984), tibers. v. A. Hirsch
und P. Delhom, in: Verletzlichkeit und Frieden, a.a.O., S. 115-123; ders.,
»Die Menschenrechte und die Rechte des jeweils anderen« (1985), tibers. v.
P. Delhom, in: Verletzlichkeit und Frieden, a.a.O., S. 97—-108; ders., »Men-
schenrechte und guter Wille« (1985), iibers. v. . Miething, in: Verletzlich-
keit und Frieden, a.a.0., S. 109-113; ders., »Les droits de I"autre homme«
(1989), in: ders., Altérité et transcendance, Paris 1995, S. 149-153.

200 Vgl. S. Moyn, The Last Utopia, a.a.O. Man braucht Moyns These nicht
zu teilen, dass der eigentliche Aufstieg der Menschenrechte zu einem po-
litischen Leitgedanken erst nach 1968 erfolgte. Unabhingig davon, wie-
weit der Prozess des Aufstiegs zuriickreicht, ist zu konstatieren, dass die
Menschenrechte zur Zeit von Lévinas’ Beitragen eine Schliisselkategorie
der politischen Diskussion darstellten und gerade auch unter franzosischen
Intellektuellen mit neuem Interesse und Wohlwollen erértert wurden. Un-
ter dem Eindruck des sozialistischen Totalitarismus und dagegen gerich-
teter Widerstandsbewegungen verlor zu dieser Zeit insbesondere auch die
marxistische Rechteskepsis unter franzosischen Linksintellektuellen an Ge-
wicht. (Vgl. insbes. C. Lefort, »Menschenrechte und Politik«, in: U. R6-
del (Hg.), Autonome Gesellschaft und libertire Demokratie, tibers. v. K.
Menke, Frankfurt a.M. 1990, S. 239-280; dazu und zum weiteren Dis-
kussionskontext S. Moyn, »The Politics of individual rights: Marcel Gau-
chet and Claude Lefort«, in: R. Geenens/H. Rosenblatt (Hg.), French
Liberalism from Montesquieu to the Present Day, Cambridge 2012,
S.291-3710.)

201 E. Lévinas, »Die Menschenrechte und die Rechte des jeweils anderen«,
a.a.0.,S. 97.

202 Ebd.

178

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EMMANUEL LEVINAS: RECHT ALS RAHMEN EINER POLITIK VOM ANDEREN HER

der menschlichen Gesetzgebung«.**3 Diese Erlduterung lasst nicht nur
deutlich das Menschenrechtsverstindnis Kants anklingen, den Lévinas
in seinen Aufsidtzen auch ausdriicklich als zentrale Referenz der Argu-
mentation anfiihrt. Sie korrespondiert auch der fundamentalen, die ver-
schiedenen Republiken tiberdauernden Bedeutung der Menschenrechts-
erkliarung im franzosischen Verfassungssystem und der in Frankreich
gepflegten Interpretation der Menschenrechte als Prinzipien der Gesamt-
rechtsordnung.>>+ Die Charakterisierung der Menschenrechte als einer
allgemeinen Rechtsbasis steht aber nicht nur im Einklang mit dem fran-
zosischen Verfassungsmodell. Auch in anderen Lindern und nicht zu-
letzt im deutschsprachigen Raum hat sich in der zweiten Hilfte des 20.
Jahrhunderts die Einsicht durchgesetzt, dass den Grund- und Menschen-
rechten eine solche »konstitutiv-institutionelle Funktion« eignet.>°s Dies
reflektiert auch der Aufstieg der Menschenrechte zu einer leitenden Le-
gitimationsfigur politischer und rechtlicher Diskurse im internationalen
Kontext. Diesen weitreichenden, buchstiblich konstituierenden Gehalt
der Menschenrechte hellen Lévinas® Reflexionen zu den Menschenrech-
ten auf. Angesprochen sind auch subjektive Anspriiche, in eins damit und
vor allem aber auch eine Grundbedeutung, Richtschnur, Finalitit und
Logik, eben Prinzip, Mafs und Ethik des Rechts. Deutlich wird dies auch

203 Ebd., S. 1o1.

204 Vgl. zur programmatisch-legislativen Orientierung der dominanten franzo-
sischen Grundrechtstradition T. Wihl, Aufbebungsrechte. Form, Zeitlichkeit
und Gleichbheit der Grund- und Menschenrechte, Weilerswist 2019, S. 97ff.

205 Die Rede von einer konstitutiv-institutionellen Funktion geht auf P. Saladin
zuriick (ders., Grundrechte im Wandel, Bern 1970, S. 309) und ist heute in ers-
ter Linie in der schweizerischen Rechtslehre und -praxis giangig. In Deutsch-
land wird das Problem ofter unter dem Titel eines objektiven, objektivrechtli-
chen oder institutionellen Gehalts verhandelt. Diese Bezeichnungen erscheinen
weniger giinstig. Die beiden ersten Begriffe suggerieren falschlich eine strenge
Alternative zum subjektiven Charakter der Grundrechte. Die isolierte Rede
von einer institutionellen Funktion ruft demgegeniiber stirker eine distinkte
Theorielinie auf, die von Maurice Hauriou tiber Peter Hiberle fithrt und we-
sentlich umstrittener ist als die Beobachtung der konstitutiv-institutionellen
Bedeutung. (Vgl. M. Hauriou, »Die Theorie der Institution und der Griindung
(Essay tiber den sozialen Vitalismus)«, in: Die Theorie der Institution und zwei
andere Aufsitze von Maurice Hauriou, Berlin 1965, tibers. v. H. und J. Jecht,
S. 27-66; P. Hiberle, Die Wesensgehaltsgarantie des Art. 19. Abs. 2 Grund-
gesetz. Zugleich ein Beitrag zum institutionellen Verstandnis der Grundrech-
te und zur Lebre vom Gesetzesvorbehalt, Karlsruhe 1962). In allen drei Fal-
len wird die zentrale Pointe der Konstitutierung der Gesamtrechtsordnung
durch die Grundrechte nicht unmittelbar herausgestellt, obwohl sie durchaus
auch in der deutschen Diskussion als Ausgangspunkt des Sachverhalts gese-
hen wird (vgl. K. Hesse, Grundziige des Verfassungsrechts der Bundesrepu-
blik Deutschland, Neudruck der 20. Aufl., Heidelberg 1999, S. 127ff.).

179

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT ALS MEDIUM DER BEZIEHUNG ZUM ANDEREN

daran, dass Lévinas’ Argumentation oft zwischen der Rede von Men-
schenrechten im Plural und von dem Menschenrecht im Singular chan-
giert. Aus dieser Pointierung von Lévinas’ Menschenrechtsreflexionen
erhellt auch das rechtstheoretische Gewicht der entsprechenden Aufsit-
ze. In Frage steht der durchdringende Sinn des Rechts.

Diesen Sinn erldutert Lévinas nun ganz auf der Linie Barths als Impli-
kation der Alteritatserfahrung. In einer kondensierten » Phinomenologie
der Menschenrechte« stellt Lévinas fest, dass sich die Menschenrechte
zunichst »als Recht des jeweils anderen manifestieren«.>°¢ Thr Ausgangs-
punkt ist keine Anspruchs-, sondern die Pflichterfahrung des Subjekts,
die sich in der Begegnung mit anderen Menschen einstellt. Es ist Lévinas
zufolge diese Erfahrung der Rechte des Anderen, die auch die eigenen
Rechtsanspriiche enthillt. Die eigene Berechtigung erweist sich darin
nicht durch Analogie oder Generalisierung des Rechts des Anderen, son-
dern effektiv in der Position des eigenen Inanspruchgenommenseins. Die-
se Verantwortungsposition bedeutet fur das Subjekt »Einsetzung seiner
eigenen Freiheit«.>” In der Forderung des Anderen gewinnt das Subjekt
die Freiheit konkreter Allgemeinheit jenseits des Horizonts des Eigenin-
teresses. Die Begriindung des eigenen Freiheitsrechts durch den Anderen
erhellt Lévinas mithilfe des jiidischen Motivs der Auserwahlung: Die Ver-
antwortung setzt das Subjekt in seiner unabtretbaren Singularitit in den
Stand der Freiheit. Die durch die Menschenrechte reklamierte Freiheits-
position ist also ursprunglich nicht die Freiheit konkurrierender Selbst-
entfaltung, sondern diejenige der Verantwortung fiir den Anderen. Die
Menschenrechte bedeuten daher nicht allein die Sicherung der ersten
Leitidee der Franzosischen Revolution, der Freiheit. Sie sind auch nicht
nur Garant von Freiheit und Gleichheit. Sie sind ebenso Instanz der Brii-
derlichkeit.>*® Als Ausdruck der Begegnung des Anderen postulieren sie
eine Freiheit in verantwortlicher Beziehung zum Anderen.>*

Der menschenrechtliche Anspruch des Anderen, der meine eigene Frei-
heit zu ihm hin einsetzt und so die Grundlage des Rechts stiftet, ist keine

206 E. Lévinas, »Die Menschenrechte und die Rechte des jeweils anderen«,
a.2.0.,, S. 108.

207 Ebd.

208 Ebd., S. 107.

209 Dass der Begriff der Briiderlichkeit auf die Franzosische Revolution ver-
weist, bedeutet nicht, dass er bei Lévinas ausschliefSlich oder auch nur pri-
mar aus dem Erbe der Revolution entwickelt wiirde. Der Begriff wird nicht
nur in den spezifisch rechtlich-politischen Schriften herangezogen, sondern
nimmt auch in Lévinas’ iibrigem Werk eine wichtige Stellung ein. Er wird
dabei wesentlich aus der jiidischen Tradition, verkniipft mit dem Gedan-
ken der Gotteskindschaft, entwickelt und impliziert eine Verantwortung,
die Giber die menschliche Gattung hinaus der ganzen Schopfung gilt. Vgl.
dazu C. Chalier, »Irreduzible Briiderlichkeit«, iibers. v. P. Delhom, in: P.

180

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EMMANUEL LEVINAS: RECHT ALS RAHMEN EINER POLITIK VOM ANDEREN HER

Erfahrung, die erst durch die Menschenrechtskataloge der Moderne er-
kannt und nachvollzogen wird. Die modernen Menschenrechte artikulie-
ren vielmehr ein »urspriingliche[s] Bewusstsein des Rechts«*™°, eben einen
apriorischen Gehalt, der der menschlichen Wirklichkeit eingeschrieben
ist. Altere geschichtliche Zeugnisse dieses Bewusstseins erkennt Lévinas
in den biblischen Anordnungen der Fremdenliebe und des Tétungsver-
bots.>'* Unvordenklich ist das menschenrechtliche Bewusstsein aber nicht
nur in weltgeschichtlicher Hinsicht, sondern noch in einem tieferen Sin-
ne, namlich hinsichtlich seiner Stellung in der menschlichen Wirklich-
keit: Das Bewusstsein des Rechts ist keine Forderung, die ein zunichst
rechtlos autarkes Selbstbewusstsein nachtraglich konfrontiert. Damit ist
ein Grundgedanke von Lévinas’ Werk angesprochen: Die Begegnung mit
dem Anspruch des Anderen konstituiert erst das Selbstbewusstsein, setzt
seine Freiheit ein, vermittelt ihm einen Begriff von sich selbst und gebiert
darin auch die Versuchung, den Anderen zu negieren. Das thematisie-
rende Objektbewusstsein, mit dem die Philosophie und andere Wissens-
diskurse in der Regel anfangen, bildet also nicht den Ursprung des Den-
kens, sondern beruht auf dem ethischen Bewusstsein vom Anderen. »Die
Wabhrheit setzt die Gerechtigkeit voraus«.>** Nicht, wie Aristoteles glaub-
te, eine bei der Ontologie beginnende, theoretische Metaphysik, sondern
die Moral muss deshalb als »die erste Philosophie« verstanden werden.>'
Aus dieser Konstellation ergibt sich auch das Verhaltnis von Recht und
Politik. Das Recht des Anderen, das die Menschenrechte artikulieren,
geht der politischen Erfassung und Organisation der Weltverhaltnisse
voraus. Politik beginnt in diesem Sinne nie in einem rechtsfreien Raum,
sondern steht immer schon im Horizont des vom Anderen gestifteten
Rechtsbewusstseins und verhilt sich — bewusst oder unbewusst — dazu.
Wiederholt verweist auch Lévinas in seinen Texten zum Recht auf
religiose Formeln, die Recht und die Menschenrechte im Besonderen
auf Gott zuriickfithren.>'# Er erkennt darin dhnlich wie Barth eine Ar-
tikulation der vorpolitischen, widerfahrenden, absoluten und tber-
schiefSenden Evidenz des Rechtsanspruchs. Es sind »Formulierungen,
die jedenfalls das Unbedingte oder AufSerordentliche dieses Rechts
[sc. des Menschenrechts] im Verhaltnis zu allen juristischen Formen

Delhom/A. Hirsch (Hg.), Im Angesicht des Anderen. Levinas’ Philosophie
des Politischen, Ziirich/Berlin 2005, S. 215-228.

210 E. Lévinas, »Die Menschenrechte und die Rechte des jeweils anderen«,
a.a.0., S. 97.

211 E. Lévinas, »Menschenrechte und guter Wille«, a.a.0., S. 109.

212 E. Lévinas, Totalitdt und Unendlichkeit, a.a.O., S. 125.

213 Ebd., S. 442. Vgl. Aristoteles, Metaphysik E, 1026a24.

214 Vgl. E. Lévinas, »Die Menschenrechte und die Rechte des jeweils anderen«,
a.a.0., S. 98ff.; ders., »Menschenrechte und guter Wille«, a.a.0., S. 113;
ders., »Bilderverbot und >Menschenrechte««, a.a.0., S. 120f.

181

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT ALS MEDIUM DER BEZIEHUNG ZUM ANDEREN

ausweisen, die schon auf menschlichen Konventionen oder auf der Un-
tersuchung der >menschlichen Natur« beruhen.«'s Lévinas geht es dabei
natiirlich nicht darum, sein Argument durch ein religioses Dogma zu
begriinden. Er stellt dies ausdriicklich klar. Die religiosen Formeln sind
aufschlussreich, weil sie den Modus der durch die Menschenrechte
bezeichneten Evidenz, die Erscheinungs- und Erfahrungsweise dieses
Rechtsgrunds, also seine Phinomenologie, beschreiben, die durch
technische Rechtsdiskurse oft verdeckt wird. Tatsdchlich bilden die
Menschenrechte eine Rechtskategorie, in welcher die Persistenz des
rechtlichen Transzendenzbezugs iiber die Grenzen religioser Diskurse
hinweg besonders hervorsticht.>*¢ Wie bereits in der Einleitung erwihnt,
werden die Menschenrechte nicht zuletzt in der Allgemeinen Menschen-
rechtserklarung, dem wichtigsten Dokument des globalen Menschen-
rechtsdiskurses, auf eine allen Menschen angeborene und unverlierba-
re Wiirde zuriickgefiihrt und demgemafS als Anspriiche verkiindigt, die
der Menschheit und der individuellen Rechtstrager:in selbst unverau-
Berlich sind.*7 Thr Geltungsgrund wird als eine Gegebenheit gefasst, die
uns strikt entzogen ist. Wir kreieren die Anspruche nicht erst, sondern
haben sie anzuerkennen. Unsere Rechtstexte deuten sie aus und verhel-
fen ihnen zur Durchsetzung.

Der vorpolitische Charakter des durch die Menschenrechte sankti-
onierten Rechtsbewusstseins bedeutet nicht, dass dieses allein eine du-
Berliche Begrenzung und Relativierung politischen Handelns darstellen
wiirde. Es verlangt auch Politik. Fiir ein rechtliches Gebot zur Poli-
tik lassen sich in Lévinas® Schriften zwei Gesichtspunkte unterschei-
den. Zum einen kommt hier die Dimension des Dritten zum Tragen.
Die Alteritatserfahrung ist gekennzeichnet von der Singularitat des an-
deren Menschen. In dieser erschlief$t sich der uneinholbare, nicht ob-
jektivierend zu berechnende Anspruch, den die Begegnung offenbart.
Das bedeutet aber natiirlich nicht, dass die Erfahrung und ihre ethische
Bedeutung in der Konfrontation mit einem einzigen Menschen aufgin-
ge. Alteritat begegnet uns in der Pluralitat unserer Mitmenschen. Mehr
noch: Die Begegnung des einzelnen Anderen vergegenwartigt mir nicht
nur die Forderung dieses einzelnen Menschen, sondern diejenige der vie-
len Anderen. »In den Augen des Anderen sieht mich der Dritte an«.>®
»In der Nihe des Anderen bedrangen mich — bis zur Besessenheit —auch

215 E. Lévinas, »Droits de ’homme et bonne volonté«, in: ders., Entre nous. Es-
sais sur le penser-a-lautre, Paris 1991, S. 231-235, 234 (Ubers. BV; dt. mit
fehlerhafter Ubersetzung: » Menschenrechte und guter Wille«, a.a.0.,S. 113).

216 Vgl. dazu H. Joas, Die Sakralitit der Person, a.a.O., der die transnational
diskursiibergreifende ErschliefSung dieses Transzendenzmoments unter dem
Begriff der Sakralitiat nachzeichnet.

217 Vgl. Allgemeine Erkliarung der Menschenrechte (1948), Praambel.

218 E. Lévinas, Totalitdt und Unendlichkeit, a.a.O., S. 307f.

182

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EMMANUEL LEVINAS: RECHT ALS RAHMEN EINER POLITIK VOM ANDEREN HER

all die Anderen, die Andere sind fiir den Anderen, und schon schreit die
Besessenheit nach Gerechtigkeit, verlangt sie Mafs und Wissen, ist sie
Bewusstsein.«*™ Der Andere offenbart mir eben — gerade in seiner Ein-
zigartigkeit — den Anspruch dessen, was meine eigene Willkiir transzen-
diert. So manifestiert er konkret den Verantwortungshorizont der - so-
gar mich selbst einschliefSenden — Allgemeinheit und fordert mich auf,
diesem Allgemeinen in seiner Pluralitit gerecht zu werden. Eben da-
mit ist eine Pflicht zur politischen Gestaltung der sozialen Verhiltnis-
se gegeben. Eine Pflicht zur Politik impliziert das Rechtsbewusstsein
zum anderen deshalb, weil sich die Verwirklichung der Menschenrech-
te nicht im negativen Respekt von Freiheitsraumen, ihrer Abgrenzung
und Koordination erschopft. Die Menschenrechte verlangen und verhei-
3en die Emanzipation von den naturgegebenen Verhiltnissen zugunsten
der freien Verwirklichung sozialer Gerechtigkeit.>>> Diese Uberwindung
der vorfindlichen Verhiltnisse nach MafSgabe der Gerechtigkeit bedarf
der epistemischen und technischen Durchdringung der Welt. Im Fort-
schritt dieser Entwicklung erkennt Lévinas den Hauptgrund dafir, dass
die Menschenrechte in der Moderne von einem blofSen ethischen Prinzip
zur bestimmenden Grundlage aller Gesetzgebung werden konnten, an-
gefangen bei der Mathematik-ahnlichen Wissenschaft vom Naturrecht
in der frithen Neuzeit und verfeinert in den laufenden Jahrhunderten
durch eine immer weitergehende gesetzliche Regulierung der tatsichli-
chen Realisierung der Rechte. Diese zwei Rechtsgriinde der Politik sind
nicht ganzlich unabhingig voneinander, sondern bekriftigen sich wech-
selseitig: Die Allgemeinheit der Rechtsforderung hilt an zur Objektivie-
rung der Rechtsverhiltnisse und der vollen Kontrolle der tatsdchlichen
Lebensbedingungen. Der epistemisch-technische Fortschritt vertieft das
Bewusstsein der Universalitdat. Durch beide Motive implizieren die Men-
schenrechte eine Forderung fortlaufender Erweiterung und Verdichtung
ihrer gesetzlichen Konkretisierung.

Diese Dynamik bietet allerdings auch erhebliche Gefahren. Die fort-
gesetzte Formulierung neuer Menschenrechte und das Anwachsen recht-
licher Regime zu ihrer Verwirklichung kann die zugrundeliegenden An-
spriiche seinerseits zunehmend relativieren, einengen, beschneiden und
aushohlen.>>* Aus der postulierten Uberwindung der Naturverhiltnis-

219 E. Lévinas, Jenseits des Seins, a.a.0., S. 344.

220 Dass die Menschenrechte im Kern diese Transzendierung der naturgegebe-
nen Bedingungen gebieten und verheiflen, bildet einen Leitgedanken aller
Schriften von Lévinas zu den Menschenrechten. Vgl. insbes. E. Lévinas, »Die
Menschenrechte und die Rechte des jeweils anderen«, a.a.O.

221 Vgl. zur Gefahr der Inflationierung der Menschenrechte in der aktuel-
len Volkerrechtsentwicklung A. Peters, Jenseits der Menschenrechte. Die
Rechtsstellung des Individuums im Vilkerrecht, Tibingen 2014, S. 393ff.;
zur Gefahr der Wendung menschenrechtlich begriindeter Politiken gegen

183

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT ALS MEDIUM DER BEZIEHUNG ZUM ANDEREN

se durch die freie Entfaltung der Technik kann ein »neuer Determinis-
mus« hervorgehen, der das menschenrechtliche Emanzipationspostulat
nicht weniger rigide bedringt.>** Dieses Problem beobachtet Lévinas im
Totalitarismus, aber auch allgemeiner im Prozess umfassender Industri-
alisierung. Deutlich klingt hier die These von Horkheimers und Adornos
Dialektik der Aufklirung an.**s Tatsdchlich spricht Lévinas selbst in ei-
ner sonst von ihm eher vermiedenen Wortwahl von einer »Dialektik «.>>4
Er betont, dass der Hinweis darauf keine Zuriickweisung des Postulats
wissenschaftlicher und technischer Fortentwicklung bedeutet. Vielmehr
bedarf es des Problembewusstseins, um den Sinn dieser Entwicklung
nicht aus dem Blick zu verlieren.

Das Problem dieser Politik der Menschenrechte reicht aber noch tie-
fer. Es betrifft auch das leitende Allgemeinheitsideal. Auch hier trifft
sich Lévinas’ Diagnose mit derjenigen Horkheimers und Adornos. Im
Bemiuhen, der Pluralitit der Subjekte gerecht zu werden, steckt die
Politik objektiv gleiche Freiheitsraume ab. Wiederum vermerkt Lévi-
nas zundchst den hohen Wert dieses Vorgangs fiir die Rechtsverwirk-
lichung. Die drohende Konkurrenz pluraler Freiheitsanspriiche wird
durch eine Ordnung objektiver Allgemeinheit gehegt. Allerdings blen-
det diese »Begrenzung des Rechts durch die Gerechtigkeit« auch eine
unhintergehbare Dimension des rechtlichen Anspruchs aus.**s Mit der
provokativen Rede von einer begrenzenden Gerechtigkeit, welche die
klassische rechtsethische Frage nach der Gerechtigkeit des Rechts um-
kehrt, bezieht sich Lévinas auf das Gerechtigkeitsideal objektiv-forma-
ler Allgemeinheit. Ins Dunkel riickt darin die Diversitat und Einzigkeit
und damit ein Kern der Alteritdt des Anspruchs der Anderen. Lévin-
as geht es dabei nicht nur um die ungentigende Beachtung der objek-
tiven Verschiedenheit von Individuen. Dieses Ungeniigen ist Ausfluss
eines grofSeren Problems. Er hebt auf die objektive Betrachtung als
solche ab, welche die rechtlichen Anspriiche als vergleich- und bere-
chenbare Groflen eines Kalkuls behandelt. Verdriangt wird darin, dass
die uneinholbare Alteritit des Rechtsanspruchs unsere Begriffe von der
Welt und unseren Mitmenschen, ihre Erfassung als Objekte unseres

die menschenrechtlichen Anspriiche J. Heller, Mensch und MafSnabme. Zur
Dialektik von Ausnabmezustand und Menschenrechten, Weilerswist 2018.

222 E. Lévinas, »Die Menschenrechte und die Rechte des jeweils anderen«,
a.a.0,, S. 103.

223 M. Horkheimer/Th.W. Adorno, Dialektik der Aufklirung, a.a.O.

224 E. Lévinas, »Die Menschenrechte und die Rechte des jeweils anderen«,
a.a.0., S. 103. Als »Dialektik von Berechtigung und Entrechtung« wird das
Problem auch von J. Heller, Mensch und Mafnabme, a.a.O., passim, be-
schrieben.

225 E. Lévinas, »Die Menschenrechte und die Rechte des jeweils anderen«,
a.a.0.,, S. 104.

184

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EMMANUEL LEVINAS: RECHT ALS RAHMEN EINER POLITIK VOM ANDEREN HER

Bewusstseins, sprengt, so differenzierend unsere Betrachtung auch sei.
Der fehlende Sinn fiir die Besonderheit der Rechtstrager:innen ist Fol-
ge der Verdringung des Bewusstseins der Endlichkeit unserer Objekt-
betrachtung.

Auch an diesem Punkt ldsst Lévinas’ Argumentation an einen klas-
sischen Topos der Menschenrechtskultur denken und bewegt sich da-
rin im Gefolge Kants. Es kann als Kern der den Menschenrechten
zugrundeliegenden Wiirde angesehen werden, dass sich der Mensch
nicht auf ein Objekt reduzieren lasst. Mit Wiirde versehen ist nach
Kants berithmter Definition dasjenige, »was [...] iiber allen Preis er-
haben ist, mithin kein Aquivalent verstattet«.>*¢ Wiirde bezeichnet
»nicht blof$ einen relativen Wert, [...] sondern einen innern Wert«>*7,
erlaubt deshalb keine Berechnung und keinen Vergleich. Den unrelati-
vierbaren Wert des Menschen begriindet Kant damit, dass der Mensch
kraft seiner Freiheit ein Zweck an sich selber ist.>** Er darf deshalb
nie als blofSes Mittel eines anderen Zwecks behandelt werden.>*
Lévinas greift diese Zweckformel des kategorischen Imperativs in den
Menschenrechtsaufsitzen auch tatsdchlich auf.>s° Bei Kant stutzt die
Selbstzweckhaftigkeit aller Vernunftwesen freilich gerade das Postu-
lat formaler Allgemeinheit. Lévinas kniipft daran an, spiirt in Kants
vernunftzentrierter Explikation aber eine verzerrende Abstraktion auf
und halt dem die irreduzible Pluralitat der Wirdetrager:innen entge-
gen, deren immer neue Anerkennung erst wirkliche Universalitdt er-
moglicht.?s*

Ein auf formale Allgemeinheit fixiertes, derart dem urspriinglichen
Rechtsbewusstsein entwurzeltes, unresponsives Recht kann keinen ei-
gentlichen Sinn fir die Anspriiche der Anderen, keine Kultur der Ge-
schwisterlichkeit nihren, sondern tritt den Subjekten als eine verselb-
stindigte Begrenzung ihrer Entfaltung gegeniiber. Es muss sich deshalb
verstarkt auf die Mittel 6ffentlicher Gewalt und politischer Verfithrung
stiitzen. Taub fiir jegliche kritische Befragung gerit selbst die Finalitat
des begrenzten, objektiven Allgemeinheitsideals rasch in Vergessenheit
und tritt hinter den Imperativen der entfesselten Mittel zuriick. Diese
Dynamik bildet einen weiteren Treiber in einen neuen Determinismus,

226 1. Kant, » Grundlegung zur Metaphysik der Sitten«, in: Werkausgabe, a.a.0.,
Bd. 7, S. 7-102, 68.

227 Ebd.

228 Vgl. ebd., S. 69; 1. Kant, »Metaphysik der Sitten«, a.a.O., S. 60oof.

229 Vgl. ebd.; I. Kant, » Grundlegung zur Metaphysik der Sitten«, a.a.O., S. 61,
66.

230 E. Lévinas, »Menschenrechte und guter Wille«, a.a.O., S. 109.

231 Vgl. E. Lévinas, »Die Menschenrechte und die Rechte des jeweils anderen«,
a.a.0., S. To4f.

185

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT ALS MEDIUM DER BEZIEHUNG ZUM ANDEREN

wie er sich im totalen Staat aktualisiert hat.>3* Er ist eng mit dem ersten
Aspekt technischer Rationalitit verbunden — ein Zusammenhang, den
insbesondere Horkheimer dargelegt hat.>s

Es ist deshalb essentiell, in der politischen Realisierung des Rechts
die Vorgingigkeit und uneinholbare Fremdheit des rechtlichen Appells
wachzuhalten, zu erinnern »daf$ die Verteidigung der Menschenrechte
auf eine Berufung antwortet, die dem Staat dufSerlich ist, die in einer po-
litischen Gemeinschaft eine Art Extra-Territorialitdt geniefSt«.>4 Politik
ist Antwort auf das Rechtsbewusstsein und kann die ihr vorausgehende
Forderung nie einholen und domestizieren. Der Schein ihrer Aneignung
fithrt in die Entfremdung des Totalitarismus.>’s Die Rede von Extrater-
ritorialitat verweist wohl nicht zufallig einmal mehr auf konkrete Cha-
rakteristika des Menschenrechtsschutzes, welche Lévinas’ Punkt entspre-
chen: Zum einen die Bemiithungen, Menschenrechte — im Unterschied zu
Grundrechten — auf einer internationalen Ebene zu schiitzen, durch In-
stitutionen, die der jeweiligen politischen Gemeinschaft entzogen sind;
zum anderen die unter dem Begriff der Extraterritoralitit diskutierte Bin-
dung an die Menschenrechte jenseits des eigenen Hoheitsgebiets. Neben
diesen unausgesprochenen Implikationen des Begriffs nennt Lévinas den
liberalen Staat. Lévinas erkennt es als Definitionsmerkmal dieses Staats-
modells, die Extraterritorialitit der Menschenrechte zu garantieren. Mit
unterschiedlichen Mitteln und Auspriagungen werden die menschenrecht-
lichen Anspriiche dem Terrain souveridner Disposition entzogen. So er-
mogliche der liberale Staat »die Verbindung der Politik und der Ethik«.23¢

Vor allem geht es Lévinas aber um einen Horizont, der sich auch in ei-
nem transnationalen und pluralistischen Institutionenarrangement nicht
einholen lasst. Er fithrt die Prophetie des Alten Testaments an, die die
Ungerechtigkeit der politischen Verhiltnisse im Rekurs auf ein gottli-
ches Gerechtigkeitsgebot anklagt. Diese theologische Referenz ist auf-
schlussreich. Lévinas nimmt oft in seinen Schriften auf die prophetische

232 Vgl.ebd., S. 105.

233 Vgl. dazu v.a. M. Horkheimer, Zur Kritik der instrumentellen Vernunft,
Frankfurt a.M. 2007.

234 E. Lévinas, »Die Menschenrechte und die Rechte des jeweils anderen«,
a.a.0., S. 105.

235 Ausdriicklich als Entfremdungsproblem erlautert Lévinas die Dynamik einer
beim Selbst beginnenden Politik in E. Lévinas, » Transcendance et hauteur«,
a.a.0., S. 90, 94, 113. Dass Lévinas Grundlagen einer spezifischen Varian-
te der Kritik politischer Entfremdung formuliert, vermerkt auch J. Derrida,
»Gewalt und Metaphysik. Essay tiber das Denken Emmanuel Levinas’«,
in: ders., Die Schrift und die Differenz, tibers. v. R. Gasché, Frankfurt a.M.
1976, S. 121-235, 149.

236 Ebd., »Die Menschenrechte und die Rechte des jeweils anderen«, a.a.O., S.
T06.

186

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EMMANUEL LEVINAS: RECHT ALS RAHMEN EINER POLITIK VOM ANDEREN HER

Tradition Bezug.>37 Auch darin besteht eine Konvergenz mit Barth, der in
seinen Arbeiten zu Recht und Politik ebenfalls auf diese Tradition rekur-
riert.® Mit Blick auf die Extraterritorialitiat wird damit zunachst auf die
Bedeutung von gesellschaftlichen Stimmen auflerhalb der Mauern offent-
licher Einrichtungen fiir die Rechtswirklichkeit hingewiesen.>?* In diesen
wird die uneinholbare Alteritit der Rechtsforderung evident. Tatsichlich
bildet das Vokabular der Menschenrechte in der Gegenwart eine zen-
trale Ausdrucksweise des rechtlichen Appells jenseits der institutionellen
Rechtsetzung und -austibung. Der Menschenrechtsdiskurs wird erheblich
von sozialen Bewegungen und anderen Akteur:innen der Zivilgesellschaft
gepflegt. Sie stiitzen sich zuweilen auf sanktionierte Normen, beziehen
sich dabei aber primir auf internationale, die Verantwortlichen dufSer-
lich bindende Vorschriften, sowie auf konstitutionelle, der ordentlichen
Gesetzgebung entzogene Garantien. Oft bieten die einschldgigen Rechts-
dokumente gerade in ihrer transnationalen Vielfalt und der Vielstimmig-
keit ihrer Verarbeitung sehr offene Prinzipien, die dem gesellschaftlichen
Diskurs betrachtliche Unabhingigkeit von vorgegebenen Erlassen vermit-
teln. Hinzu kommt, dass der Rede von Menschenrechten eben effektiv ein
bedeutender Uberschuss iiber das positive und iiberhaupt das politisch
anerkannte Recht eignet. Dies erhoht das schopferische Potential der ge-
sellschaftlichen Rechtsauslegung erheblich. In vielen Fillen werden die
Menschenrechte sogar ganz losgelost von Rechtsdokumenten eingeklagt.

Mit dem Verweis auf die prophetische Tradition werden aber spezifi-
schere Potentiale der rechtsbasierten Intervention in Anschlag gebracht.
Erstens zeichnet die alttestamentliche Prophetie aus, dass das Vokabular
von Recht und Gesetz als Semantik des Widerstands, des Dissenses und

237 Vgl. insbesondere das Vorwort zu Totalitdt und Unendlichkeit, a.a.O., S.
19ff., wo Lévinas die prophetische Eschatologie zum Ausgangspunkt seiner
Kritik des am Leitfaden des Selbst orientierten philosophischen Totalitits-
denkens nimmt.

238 Vgl. K. Barth, »Rechtfertigung und Recht«, a.a.O., S. 10, 26; ders.,
»Christengemeinde und Biirgergemeinde«, a.a.O., S. 72. Auch mit der
oben erwihnten in Barths Rechtslehre und seiner Theologie iiberhaupt
zentralen Figur der »analogia fidei« nimmt Barth eine Formel auf, die
Paulus mit Bezug auf die Prophetie geprigt hat (vgl. Rom 12,6). Daran
wird deutlich, wie grundlegend die prophetische Tradition fiir Barths Per-
spektive ist.

239 Das bedeutet nicht, dass prophetische Perspektiven zwingend auflerhalb
von Institutionen angesiedelt sind. Auch bei Interventionen innerhalb von
Institutionen ist aber eine Uberschreitung des Horizonts amtlicher Routi-
nen charakteristisch. Vgl. dazu die Korrekturen an Max Webers Theorie des
Charismas im Lichte spéterer alttestamentlicher Forschung zur Prophetie
von P. Berger, »Charisma and Religious Innovation: The Social Location of
Israelite Prophecy«, American Sociological Review 28 (1963), S. 940-950.

187

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT ALS MEDIUM DER BEZIEHUNG ZUM ANDEREN

der Differenz gegentiber der politischen Ordnung entfaltet wird.>+ Die
prophetischen Stimmen beklagen den Abfall der Gemeinschaft von dem
ihr vorausgesetzten und sie bindenden Gesetz. Recht wird nicht unmit-
telbar als eine Kraft der Ordnung, sondern als eine des AufSerordentli-
chen, der Entsetzung, erkannt.>+ Seine hohere Ordnung artikuliert Recht
in dieser Auflerordentlichkeit. Mit dieser Botschaft sprechen die prophe-
tischen Figuren zweitens typischerweise aus einer Position des Abstands,
eben der »Extra-Territorialitit«, nicht nur gegentiber den Institutionen
und ihren Autoritaten, sondern auch gegentiber der gesellschaftlichen
Mehrheit. In dieser Position gilt ihr Widerstand drittens nicht blofS ge-
wissen Einzelheiten der gesellschaftlichen Wirklichkeit, sondern einer
allgemeinen Tendenz. Die politische Ordnung als Ganze, ja die Weltge-
schichte strebt dem Verfall zu. Viertens bedeutet diese Radikalitat der
Kritik aber keineswegs Defaitismus. Im Gegenteil: Es ist gerade die Ra-
dikalitdt der kritischen Abstandnahme, die die VerheifSung eines wirklich
Anderen offenbart.*+* Diese VerheifSung liegt im »Bruch mit dem Natiir-
lichen und Historischen«.>#3 Die prophetische Kritik postuliert fiinftens
auch nicht eine Abkehr vom Politischen, sondern bezeugt vielmehr des-
sen Relevanz. Das hebt Lévinas besonders hervor: Die Distanz bedeutet
keine Trennung von der Politik, sondern eine spezifische Form der Be-
zugnahme.*# Sechstens schlieflich spricht die prophetische Figur nicht
aus eigener Macht, sondern »im Namen Gottes«.>#5 Thre Klage und ihre
VerheifSung artikulieren einen Standpunkt, iiber den sie ihrerseits nicht
unmittelbar verfugt, von dem sie nur Zeugnis geben kann. Auch auf die-
se Struktur des Zeugnisses, die wir zuvor ebenfalls bereits bei Barth an-
getroffen haben, legt Lévinas Gewicht.*+

240 Vgl. zum gesetzlichen Charakter prophetischer Kritik E. Lévinas, »Der Lai-
zismus und das Denken Israels«, iibers. v. A. Letzkus, in: Verletzlichkeit
und Frieden, a.a.0., S. 177-195, 195. Siehe ferner ders., » Anspruchsvol-
les Judentumc, in: ders., Anspruchsvolles Judentum. Talmudische Diskur-
se, tibers. v. F. Miething, Budapest 2005, S. 7-18, 8ff.

241 Vgl. E. Lévinas, »Menschenrechte und guter Wille«, a.a.O., S. 113; dazu
oben Fn. 215.

242 Die Wiederholung dieser prophetischen Dialektik bei vielen jiidischen Philo-
soph:innen des 20. Jahrhunderts wird oft als leere Verzweiflung verkannt. Ben-
jamins oben zitierte, oft aufgegriffene Bemerkung, dass uns » [n]Jur um der Hoff-
nungslosen willen [...] die Hoffnung gegeben« ist, artikuliert das Aufscheinen
der VerheifSung im Eingedenken des Negativen mit besonderer Deutlichkeit.
Vgl. oben Fn. 182.

243 E. Lévinas, » Anspruchsvolles Judentums«, a.a.0., S. 8.

244 E. Lévinas, Jenseits des Seins, a.a.0., S. 333.

245 Ebd., S. 327.

246 Ebd., S. 326ff. Vgl. zur Charakteristik prophetischen Einspruchs auch
W. Brueggemann, The Prophetic Imagination. 4oth Anniversary Edition,

188

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EMMANUEL LEVINAS: RECHT ALS RAHMEN EINER POLITIK VOM ANDEREN HER

Die prophetische Dimension des Rechts vereint diese verschiedenen
Momente. Sie bietet eine spezifische, in der Rechtssemantik gegriinde-
te Form der Kritik der 6ffentlichen Verhaltnisse. Recht und im Vokabu-
lar der Moderne insbesondere die Menschenrechte bieten eine Sprache,
um den uneinholbaren Anspruch des Anderen, Ausgeschlossenen gegen
den Schein politischer Totalitit in Anschlag zu bringen. Gegen die Ge-
rechtigkeit objektiver Allgemeinheit wird so die hohere, unverfiigbare
Gerechtigkeit und Allgemeinheit der Offenheit fir den Anderen geltend
gemacht. Dieser hohere Standpunkt wird nicht unmittelbar fiir einen
alternativen Ordnungsentwurf beansprucht. Er wird mittelbar bezeugt
durch die Kritik, welche die konstitutive Beschranktheit politischen Ord-
nens aufweist und so die fortgesetzte Aufmerksamkeit fur das Andere
postuliert. Dass sich diese Wahrnehmung des Anderen einstellt, wird
nicht als die allgemeine Tendenz von Natur und Geschichte, sondern wie
auch bei Barth als schwache, ultimativ aber uiberlegene Gegengeschich-
te wahrgenommen. Demgemaf$ konstatiert Lévinas, dass sich das Prin-
zip der Menschenrechte »latent« und die »Notwendigkeiten der Wirk-
lichkeit [...] unterbrechend und brechend « durch die Geschichte zieht.>+
Gerade wegen der Radikalitdt der Kritik, die uber jeden Ordnungsent-
wurf hinausweist, steht die Kritik dabei nicht im Zeichen des Konflikts,
sondern des Friedens.*#* Es wird nicht ein politisches Programm in neu-
er Absolutheit gegen ein damit unvereinbares anderes gewendet, son-
dern eine Offnung der politischen Ordnung fiir ihr Anderes eingeklagt.

Die prophetische Dimension der Menschenrechte fand in den Jahrzehn-
ten vor Lévinas® Schriften zu den Menschenrechten eine kraftvolle Arti-
kulation durch die afroamerikanische Biirgerrechtsbewegung um Martin
Luther King.># Lévinas bezieht sich nicht darauf, bringt aber mit seinen
Hinweisen auf die Prophetie einen Zug der Menschenrechtssemantik in
Anschlag, der durch die Widerstandspraxis des Civil Rights Movements be-
sonders einflussreich ins Bewusstsein der internationalen Menschenrechts-
kultur geriickt wurde. Es ist erhellend, diese Entfaltung des prophetischen
Sinns der Rechte bei der Lektiire von Lévinas’ Ausfithrungen im Blick zu
halten. Die Bewegung stellte ja schon in ihrem Namen die Biirgerrechte
ins Zentrum ihres Kampfes. Gegen die herrschende politische Ordnung re-
kurrierte sie damit zunachst auf die >extraterritorialen« Verfassungsrechte

Minneapolis 2018; H.W. Wolff, Die Stunde des Amos. Prophetie und Pro-
test, 2. Aufl., Miinchen 1979; H.-J. Kraus, Prophetie und Politik, Minchen
1952.

247 E. Lévinas, »Die Menschenrechte und die Rechte des jeweils anderen«,
a.a.0., S. 97.

248 Vgl. ebd., S. 106f.

249 Vgl. zur Rezeption der prophetischen Theologie im Civil Rights Movement
D. Chappell, A Stone of Hope. Prophetic Religion and the Death of Jim
Crow, Chapel Hill 2004.

189

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT ALS MEDIUM DER BEZIEHUNG ZUM ANDEREN

des Bundesstaates. Allerdings stellte King immer klar, dass die Deklaration
der Rechte durch die Verfassung und das Oberste Gericht keinen letzten
Leitfaden abgibt, sondern moralische Anspriiche artikuliert, die der poli-
tischen Ordnung unverfiigbar sind und tiber die justizielle Sanktionierung
hinausgehen. Das bekundete King nicht zuletzt mit dem bereits zitierten
Satz, dass ein ungerechtes Gesetz kein Gesetz sei.>s° Illusionslos beschrieb
King die Ungerechtigkeiten der Weltgeschichte, die sich gerade auch im
Gewand des Rechts realisieren, und betonte die strukturelle Tiefe des Pro-
blems in der amerikanischen und der transnationalen Gesellschaft. Gegen
diese diisteren Tendenzen der Weltgeschichte und im Eingedenken dersel-
ben unterstrich er aber immer das Vertrauen in die Uberlegenheit einer an-
deren geschichtlichen Tendenz. » We shall overcome because the arc of the
moral universe is long, but it bends toward justice. «>5*

Stets machte King auch deutlich, dass sich die in den Burger- und
Menschenrechten ausgedriickten Anspruche nicht in einer Reihe sub-
jektiver Freiheitspositionen innerhalb einer nationalstaatlichen Ord-
nung erschopfen, sondern weltumspannend eine fundamental andere,
nicht zuletzt 6konomisch umstrukturierte Gesellschaftsordnung geleb-
ter Freiheit, Gleichheit, Gerechtigkeit und Geschwisterlichkeit vorzeich-
nen.>* Entsprechend erlduterte er die ausgerufenen Rechte oft als eine
Kraft der Revolution, deren letzten Grund die biblische Prophetie be-
zeugt: »Behold, I make all things new; former things are passed away. «*53

250 Vgl. oben Einleitung, Fn. 17.

251 M.L. King, »Remaining Awake Through a Great Revolution«, in: A Knock
at Midnight. Inspiration from the Great Sermons of Reverend Martin Lu-
ther King, Jr., hg. v. C. Carson und P. Holloran, New York 1998, S. 201224,
223. Die Formel vom Bogen des Universums, der auf Gerechtigkeit zugeht,
verwendete King oft. Er ibernahm sie vermutlich von John Haynes Holmes,
der sie als Ausspruch Theodore Parkers zitierte. Vgl. The Papers of Martin
Luther King, Jr., Bd. 3, hg. v. S. Burns u.a., Berkeley u.a. 1997, S. 486, Anm.
d.Hg. 5.

252 Vgl. zur transnationalen und 6konomischen Dimension des Biirgerrechts-
kampfes insbes. M.L. King, Where Do We Go from Here. Chaos or Com-
munity?, Boston 1994, S. 170ff. King und die tibrige Bewegung hoben die-
se Aspekte gegen Ende von Kings Leben — vor allem durch den sog. War on
Poverty und den Widerstand gegen den Vietnam-Krieg — noch deutlicher
hervor, gaben ihnen aber schon in fritheren Phasen groffes Gewicht. Vgl.
T. Jackson, From Civil Rights to Human Rights. Martin Luther King, Jr.,
and the Struggle for Economic Justice, Philadelphia 2007; T. Brown-Nagin,
»The Civil Rights Canon: Above and Below«, Yale Law Journal 123 (2014),
S. 2698-2739, 2714ff.

253 M.L. King, »Remaining Awake Through a Great Revolution«, a.a.O., S.
207. King zitiert aus Apk 21,4f. Der Text der Apokalypse verweist wieder-
um auf Js 42,9, 43,19 und 2. Kor §,17. Vgl. zur revolutionidren Charakte-
ristik der Menschenrechte auch den Band C. Menke/F. Raimondi (Hg.), Die

190

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EMMANUEL LEVINAS: RECHT ALS RAHMEN EINER POLITIK VOM ANDEREN HER

Die Geltendmachung der Rechte diente nicht der Herstellung von Ruhe
und Ordnung, sondern der Erschiitterung triigerischen Friedens. Durch
die Vergegenwirtigung der Rechte sollte eine Haltung »kreativer Un-
angepasstheit« (»Creative Maladjustment«) angesichts der Ungerech-
tigkeiten der Welt gewonnen werden — eine Disposition, die King unter
ausdriicklichem Hinweis auf die prophetische Tradition propagierte.>s+

Thren paradigmatischen Ausdruck fand die Forderung der Biirgerrech-
te in negativen Praktiken des Ungehorsams, der Gewaltlosigkeit und des
Leidens.>ss Im gewaltlos ertragenen Leiden wurde die erlittene Suppres-
sion nicht durch die unbedingte Durchsetzung eines anderen Ordnungs-
ideals abgelost, sondern eine Haltung der Achtung des Anderen vorge-
fithrt und eingeiibt, die von jeder blinden Ordnungsbehauptung Abstand
nimmt und der Macht der Gewalt iiberlegen ist. Das Gegeniiber wurde
nicht als Feind, sondern in einer Haltung der Liebe im Sinne christlicher
Agape als Geschwister angesehen, das ebenfalls der Befreiung bedarf.>s¢
Die Disziplin der Gewaltlosigkeit diente nicht nur der Transformati-
on duflerer Umstande, sondern auch der personlichen Vergegenwirti-
gung eigener Wiirde, Verantwortung und Freiheit, eigener » Jemandheit«
(»somebodyness«).>7 Die Uberlegenheit dieses Gesichtspunkts wurde
den Weltverhiltnissen nicht als blofS geistige Realitit denkend und spre-
chend entgegengehalten, sondern performativ als materiell-inkarnierte
Wirklichkeit aufgewiesen und bewahrt.>s?

Revolution der Menschenrechte. Grundlegende Texte zu einem neuen Be-
griff des Politischen, Berlin 2011, insbes. die Vorbemerkung der Herausgeber
(S. 9—11) und die Einleitung zu Teil 1 (Revolution) von C. Menke (S. 15—
20).

254 M.L. King, Rede in London vom 7. Dezember 1964 [Audioaufnahme und
Transkription], https://www.democracynow.org/201 5/1/19/exclusive_newly_
discovered_1964_mlk_speech (letzter Zugriff: 21.02.2021).

255 Vgl. zu Kings Verstindnis des zivilen Ungehorsams und dem implizierten Ver-
haltnis zum Recht insbes. M.L. King, »Love, Law and Civil Disobedience«,
in: A Testament of Hope, a.a.0., S. 43—53; siehe hinsichtlich der rechtlichen
Fundierung ferner den bereits zitierten Vortrag von Kings Weggefahrte Har-
ris Wofford, den King intensiv rezipierte: H. Wofford, »Non-violence and
the Law«, a.a.0. Vgl. auch ders, »The Law and Civil Disobedience«, a.a.O.
Zur Bedeutung des Leidens vgl. auch M.L. King, »Suffering and Faith«, in:
A Testament of Hope, a.a.0., S. 41f.

256 Vgl. insbes. M.L. King, » An Experiment in Love«, in: A Testament of Hope,
a.a.0., S. 16—20.

257 M.L.King, »The Ethical Demands of Integration«, in: A Testament of Hope,
a.a.0., S. 117-125, 125. Vgl. auch ders., » Playboy Interview: Martin Lu-
ther King, Jr.«, Interview der Zeitschrift Playboy, in: A Testament of Hope,
a.a.0., S. 340-377, 349.

258 King hob die korperliche Gestalt des Protests oft ausdricklich hervor.
Vgl. etwa M.L. King, »Letter from Birmingham City Jail«, a.a.O., S. 291:

191

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT ALS MEDIUM DER BEZIEHUNG ZUM ANDEREN

In alldem wurde der Sinn der Rechte als ein Versprechen unendlicher
Abstandnahme von den herrschenden Verhailtnissen, eben kreativer Unan-
gepasstheit, kultiviert, das den zugewandten Blick fur die Anderen jenseits
der gegebenen Wahrnehmungsordnungen 6ffnet. Der so von der Bewe-
gung bezeugte Sinn der Rechte dringt auf gesetzliche Verankerung, kommt
aber in keinem Erlass zum Abschluss, sondern bleibt buchstiblich in Bewe-
gung, auf dem Weg, »auf Gerechtigkeit hin« (»toward justice«). In seiner
beriihmten letzten Rede, die einen besonders prophetischen Ton anschlug,
verglich King seine Situation mit Abraham. Er habe das gelobte Land ge-
sehen, auch wenn er es nicht erreichen sollte. Das mache ihn hier und jetzt
froh und nehme ihm die Angst vor jedem Menschen. »Mine eyes have seen
the glory of the coming of the Lord.«*5* Deutlich bekunden diese Erwi-
gungen, dass der Sinn der Bewegung nicht nur in einem kiinftigen Zustand
liegt, sondern das bezeugte Entgegenkommen als solches, die darin aufge-
schlossene Aussicht, auch die Gegenwart befreit und erfiillt. Bezeichnen-
der Weise fithrte auch Lévinas die Gestalt Abrahams an, um die Beziehung
zum Anderen zu erldutern. Gegeniiber dem odysseischen Paradigma der
Heimkehr, das die griechische Philosophie dominiere, erinnerte er an den
von Abraham bezeugten Sinn des Auszugs, der nicht ankommt.>* Darin
erhelle die Beziehung zum Anderen, die Lévinas im prophetischen Kern der
Menschenrechte erkannte. King und die um ihn formierte Buirgerrechtstra-
dition bieten ein eindriickliches Exempel dieser prophetischen Sprengkraft.

Ein besonders prominenter Punkt in Lévinas Erlduterung des Rechts
ist die Explikation des positiven Charakters der Alterititserfahrung, die
dem Recht zugrunde liegt. Positiv ist die Begegnung mit dem Anderen
im doppelten Sinne ihrer Logik und ihrer Valenz: Der Andere offenbart
sich mir erstens positiv in der Bedeutung realer Gegebenbheit. Er enthiillt
sich nicht nur als eine negative Schranke der Erfahrung. Zweitens ist die
Begegnung des Anderen fiir das Subjekt nicht blof§ eine Last, sondern
zuerst und zuletzt ein spezifisch erfiillendes Ereignis. Auch dies artiku-
liert die prophetische Perspektive. Eine VerheifSung wohnt Recht dem-
nach nicht nur der Struktur nach inne, im Sinne eines unqualifizierten

»[W]e would present our very bodies as a means of laying our case before
the conscience of the local and national community.« Den christlichen Hin-
tergrund der »fleischlichen< Vergegenwirtigung des erlosenden Rechtsstand-
punkts vermerkt bereits Harris Wofford ausdriicklich (»Non-Violence and
the law«, a.a.0., S. 369). Auch darin wurde an ein Erbe angekniipft, das in
den prophetischen Schriften besonders eindringlich zur Sprache kommt. Vgl.
insbes. die Auferweckungsvision des Hesekiel Ez 37,1-13.

259 M.L. King, »I See the Promised Land«, in: A Testament of Hope, a.a.0., S.
279-286, 2.86.

260 E. Lévinas, »Die Spur des Anderenc, in: ders., Die Spur des Anderen. Un-
tersuchungen zur Phinomenologie und Sozialphilosophie, tibers. v. W.
Krewani, 5. Aufl., Freiburg/Miinchen 2007, S. 209-23 5, 21 5ff.

192

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EMMANUEL LEVINAS: RECHT ALS RAHMEN EINER POLITIK VOM ANDEREN HER

Bedeutungsiiberschusses, der als ein Anderes iiber den unmittelbaren
Sinn einer rechtlichen Vorschrift hinausweist. Als verheifSungsvoll pra-
sentiert sich der Uberschuss, weil der enthiillte Anspruch des Anderen
vom Subjekt als Perspektive positiver Erfillung und nicht nur als nega-
tive Begrenzung wahrgenommen werden kann. Es geht dabei wohlge-
merkt nicht darum, dass der Andere dem Subjekt als Mittel und Objekt
des eigenen Lebensvollzugs niitzlich sein kann. Vielmehr mochte Lévinas
dartun, dass zum Anspruch des Anderen, der den Horizont der eigenen
Interessen sprengt — und eben insofern wirklich Alteritit, Transzendenz
des durch das Selbst bestimmten Bewusstseins aufweist —, ein positiver
Bezug besteht.

Diese positive Valenz der Offenbarung des Anderen ist nicht nur in Lé-
vinas’ Erwdgungen zum Recht, sondern in seinem gesamten Werk zen-
tral. Totalitidt und Unendlichkeit setzt bei dem Problem ein, wobei die
politische Dimension sogleich herausgestellt wird. Dort wie an vielen
Stellen und auch in den Menschenrechtsaufsitzen diskutiert Lévinas die
Frage anhand der deutlich politisch konnotierten Begriffe von Krieg und
Frieden. Bei dem zutiefst aus der Erfahrung des Weltkriegs sprechenden
Philosophen hat diese Wortwahl natiirlich bei aller philosophischen Ab-
straktion hochst konkrete Bedeutung. Anhand dieser Kategorien fragt
Lévinas danach, ob von einer Uberlegenheit der positiven Beziehung
zum Anderen — des Friedens — oder des negativ-gewaltsamen Konflikts
mit ihm — des Kriegs — im menschlichen Leben auszugehen sei, und ver-
sucht, den Primat des Friedens darzutun. Damit mochte er sich gegen
eine allgemeine Tendenz der abendldndischen Philosophie wenden. Die-
se ist nach seiner Wahrnehmung von der Uberzeugung eines Primats
des Krieges beherrscht. Ein Modellfall, den Lévinas gerade in seinen
politisch-rechtlichen Schriften oft heranzieht, ist Hobbes’ Begriindung
der Politik im Ausgang von einem Krieg aller gegen alle.>¢* Carl Sch-
mitts Freund-Feind-Schematik hat Hobbes’ Negativismus besonders de-
zidiert aufgenommen.>** Zu denken ist — gerade im Blick auf den Begriff
des Anderen — aber auch an Hegels Kampf um Anerkennung.>¢3 Diesem
Paradigma der abendlidndischen Philosophie halt Lévinas das prophe-

261 Vgl. E. Lévinas, Jenseits des Seins, a.a.O., S. 348; ders., »Frieden und Nihe«,
in: Verletzlichkeit und Frieden, a.a.O., bers. v. P. Delhom, S. 137-149, 148.
Lévinas gesteht Hobbes trotzdem zu, mit seinem Kriegsbild auf eine konstitu-
tive » Versuchung« in der menschlichen Gesellschaft hinzuweisen, deren Ab-
wehr eine zentrale Aufgabe der Politik bildet (ders., »Der Staat Cdsars und der
Staat Davids«, in: Anspruchsvolles Judentum, a.a.O., S. 135-151, 145). Vgl
zur Opposition von Lévinas gegen Hobbes M. Abensour, »Der Staat der Ge-
rechtigkeit«, tibers. v. A. Hirsch, in: P. Delhom/A. Hirsch (Hg.), Im Angesicht
der Anderen. Lévinas’ Philosophie des Politischen, Ziirich 2005, S. 45-60.

262 Vgl. C. Schmitt, Der Begriff des Politischen, a.a.O., S. 55ff.

263 Vgl. E. Lévinas, Totalitdt und Unendlichkeit, a.a.O., S. 444.

193

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT ALS MEDIUM DER BEZIEHUNG ZUM ANDEREN

tisch-eschatologische des Friedens entgegen. Die Verantwortung fiir den
Anderen, die das Recht einfordert, wire demnach nicht blof§ Ausdruck
der Zihmung eines urspriinglich im Zeichen des Widerstreits stehen-
den Verhiltnisses. Sie hat ihren Grund nicht allein in einem aufgeklar-
ten Eigeninteresse oder der Sicherung durch die Ubermacht &ffentli-
cher Gewalt. Einer so nach Maf§gabe der eigenen Interessen und des
Zwangs erfolgenden Anerkennung kommt die Alteritdt des Anderen, die
Transzendenz der um das Selbst kreisenden Welt gar nicht in den Blick.
Thren tieferen Sinn und ihre volle Kraft gewinnt die Verantwortung fiir
den Anderen aus einem affirmativen Bezug zur Alteritit des Anderen,
zu seinem Anspruch jenseits der Okonomie eigener Priferenzen. Dieser
Bezug lasst sich nicht aus der durch die Selbstbehauptung bestimmten
Konstellation des Konflikts ableiten. Er ist, wie Lévinas zeigen mochte,
immer schon da. Das Bewusstsein erhalt seinen selbstischen und konflik-
tiven Charakter erst aus der Positionierung zum Alterititsbezug. Dieser
lasst sich verdringen, aber nicht ausmerzen. Diese Unausloschlichkeit
verheifit eine letzte Uberlegenheit.

Lévinas bestreitet damit freilich nicht die ausgepragte Macht eigen-
nitziger Maximen, negativer Haltungen, unbehaglicher Geftuhle und
aggressiver Impulse in der Begegnung mit anderen Menschen. Die Ent-
fesselung des nazistischen Vernichtungskriegs, nicht nur auf einer mili-
tarischen Ebene, sondern auch im individuellen Hass auf das Fremde,
bildet ja den zentralen Ausgangspunkt seiner Arbeit. Er konzediert der
abendliandischen Philosophie, dass die Logik des Kriegs im Blick auf die
Welt als das Beherrschende erscheinen und die Friedenssuche zur niich-
ternen Anerkennung und Steuerung dieser aggressiven Krifte drangen
kann. Moral wire demnach eben auf kluge Politik zu griinden.>*+ Die
Macht der Aggression und die Tiefe ihres Problems liegt aber wesent-
lich auch darin, dass sie sich in der politischen Macht und Gewalt wie-
derholt. »Das eigentliche Problem besteht fiir uns Abendlander nicht
mehr so sehr darin, die Gewalt abzulehnen, als vielmehr darin, uns zu
fragen, wie wir die Gewalt so bekampfen sollen, dafs wir — ohne in der
Widerstandsverweigerung gegeniiber dem Bdsen zu verkiimmern — die
Institutionalisierung der Gewalt infolge eben dieses Kampfes verhin-
dern konnen. Perpetuiert nicht der dem Krieg erklirte Krieg das, was
er zu vertilgen aufgerufen ist, um mit gutem Gewissen den Krieg und
seine mannhaften Tugenden zu sanktionieren?«*%s Der Schein der Fa-
talitat in Natur und Geschichte entfesselt diese Gewaltspirale. Um ihr
zu entgehen, ist hinter der Herrschaft des Antagonismus die uberlege-
ne Dimension »jenseits des Seins« nachzuvollziehen, die ethische An-
rufung, die unserem theoretischen Weltbewusstsein vorausgeht und es

264 Vgl. ebd., S. 19ff., 24.
265 E. Lévinas, Jenseits des Seins, a.a.0., S. 378.

194

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EMMANUEL LEVINAS: RECHT ALS RAHMEN EINER POLITIK VOM ANDEREN HER

erst begriindet.*é¢ Dieser die Totalitat des theoretischen Bewusstseins
transzendierende Anspruch entgeht dem Fokus auf die objektive Ge-
schichte. »Vom Frieden kann es nur eine Eschatologie geben.«*¢7 Als
Wirklichkeitsdimension, die das Objektbewusstsein sprengt, ist der
Friede diesem Bewusstsein zwar nicht ginzlich verschlossen. Er zeigt
sich darin aber nur als ein Entzogenes an, in der Begegnung mit dem
Anderen und seiner Spur, die sich durch unser ganzes Weltverhiltnis
zieht und diesem einen ethischen Charakter vermittelt, es unter einen
ubiquitaren Verantwortungsanspruch stellt.>

Es ist dieser unabweisbare Appell des Anderen, der mit seiner Ver-
heifSung zugleich den Wunsch seiner Ausloschung weckt, »zugleich die
Versuchung zu toten und der Ruf zum Frieden ist: >Du wirst nicht to-
ten«.«*% Wie Barth, wie auch bereits Kant und Hegel unterstreicht Lévin-
as die unhintergehbare Ambivalenz der Alterititserfahrung. Der Primat
des Friedens impliziert keine spannungsfreie Konstellation. Die persis-
tente Konfrontation mit dem Anspruch des Anderen hat etwas zutiefst
Unangenehmes.>”° Verschiedene Leitbegriffe von Lévinas’ Phinomeno-
logie stellen diese Disposition der Alteritatserfahrung heraus. Sie bedeu-
tet fur das Subjekt eine Art konstitutiver » Verfolgung«, » Besessenheit«
und »Geiselschaft«, wie Lévinas darlegt.>”* Diese Disposition wird nicht
nur durch das Gewicht eigener Interessen relativiert, sondern gebiert
auch den Drang, den Anspruch ginzlich loszuwerden. Der Versuch, sich
des Anderen zu entledigen, scheitert aber notwendig, da sich seine Alte-
ritat der Objektivierung immer entzieht. Ein Mord kann die Manifesta-
tion des Appells zwar zerstoren, verfehlt aber das, was jenseits des eige-
nen Bewusstseins ist.>”> Dieses unvermeidliche Scheitern aller Versuche,

266 Ebd., passim. Lévinas entnimmt die Formel dem Sonnengleichnis in Platons
Staat, wo Sokrates feststellt, dass die Idee des Guten »jenseits des Seins« ist.
Vgl. Platon, Der Staat Z, 509bg.

267 E. Lévinas, Totalitit und Unendlichkeit, a.a.0., S. 24.

268 Vgl. zum Begriff der Spur, den Lévinas im Anschluss an Ex 33 erlautert, E.
Lévinas, »Die Spur des Anderen«, a.a.O.

269 E. Lévinas, »Frieden und Nihe«, a.a.0., S. 146.

270 Vgl. hierzu in rechtstheoretischer Hinsicht E. Santner, »What’s Left After
Rights?«, Law & Critique 26 (2015), S. 105—115. Santner fokussiert aller-
dings im Ausgang von Lacan einseitig auf die negative Dimension der Al-
terititserfahrung und konstruiert die Berticksichtigung dieser Negativitit
rechteskeptisch als Widerspruch gegen Lévinas.

271 Vgl. E. Lévinas, Jenseits des Seins, a.a.O., passim.

272 Lévinas bezeichnet dies als die »moralische Unmoglichkeit« zu téten (E.
Lévinas, Totalitit und Unendlichkeit, a.a.0., S. 340; vgl. auch ebd., S.
284ff.). Einen aufschlussreichen Vorlaufer findet dieses Argument — wie
tberhaupt viele Aspekte von Lévinas’ Phanomenologie der Alteritit — bei J.
P. Sartre, Das Sein und das Nichts. Versuch einer neuen Phanomenologie,

195

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT ALS MEDIUM DER BEZIEHUNG ZUM ANDEREN

das Andere zu negieren, kann den Hass auf den anderen Menschen und
die Destruktivitat dieser Gemiutslage immer weiter verscharfen. Dies ver-
dunkelt die Beziehung des Friedens, tragt aber zugleich unwiderstehlich
die Spuren seines Rufs und bezeugt im fortwihrenden Scheitern seine
letzte Uberlegenheit.

Lévinas Affirmation eines Friedens, der sich eschatologisch als Un-
endliches jenseits der Totalitdt objektiver Erfahrung erschlieft, lasst ein-
mal mehr Kant anklingen. Auch Kant verteidigt ja die Uberlegenheit der
moralischen Friedensidee gegen ihre gebildeten Spotter:innen, die statt-
dessen die Moral auf die politische Interessensteuerung stiitzen wollen.
Auch dort wird die Kraft des Friedens gerade in der Ewigkeit und Un-
endlichkeit desselben gesehen, die theoretisch iiberschwanglich tiber die
objektive Geschichte hinausweisen, weil er eine Wirklichkeitsdimension
a priori darstellt. Ein Frieden, der auf der Grundlage eines kriegerischen
Verhaltnisses geschlossen wiirde, wird dagegen als »blofSer Waffenstill-
stand« verworfen.>”> Auch dort greift die Argumentation die propheti-
sche Eschatologie auf und adaptiert diese philosophisch.>7+ Tatsachlich
bezieht sich Lévinas auch in der rechtsphilosophischen Explikation die-
ses Punkts ausdrucklich auf Kant. Kant orte in der Vernunft einen Stand-
punkt, dem sich die Rechte der Anderen jenseits des Interesses und der
allgemeinen Zustimmung nicht als Beschneidung der eigenen Freiheit,
sondern als Korrelat derselben offenbaren. Im Vernunftgefithl der Ach-
tung der Rechte Anderer, die den heteronomen Standpunkt der Sinnlich-
keit transzendiert und die eigene Freiheit so erst ermoglicht, eroffne sich
»die Fiille des in der Vernunft moglichen Friedens«, der sich nicht aus

ubers. v. H. Schoneberg und T. Konig, 1o0. Aufl., Reinbek bei Hamburg 2004,
S. 403ff., hier 718f. Vgl. zum Verhaltnis der Philosophie Sartres und Lévin-
as’ T. Bedorf/A. Cremonini (Hg.), Verfeblte Begegnung. Levinas und Sartre
als philosophische Zeitgenossen, Miinchen 2006.

273 1. Kant, »Zum ewigen Frieden«, a.a.0., S. 196.

274 Kants Geschichtsphilosophie ist als Ganze stark prophetisch im Sinne einer
Zukunftsaussicht angelegt. Er bezieht sich dabei oft auf das jidisch-christ-
liche Geschichtsmodell und insbesondere auf prophetische Elemente. Vgl.
1. Kant, »Der Streit der Fakultiten«, a.a.0., S. 351ff.; ders., »Idee zu einer
allgemeinen Geschichte in weltbiirgerlicher Absicht«, a.a.0., S. 45; ders.,
»Das Ende aller Dinge«, in: Werkausgabe, a.a.0.,Bd. 11, S. 175-190; ders.,
»Die Religion innerhalb der Grenzen der bloflen Vernunft«, a.a.O., S. 8ooff.
Im Unterschied zu Lévinas rekurriert er allerdings stiarker auf die neutesta-
mentliche Prophetie und grenzt sich an der zuerst zitierten Stelle (mit iro-
nischem Unterton) von den alttestamentlichen Propheten ab. Lévinas legt
wie Kant Wert darauf, dass er die prophetische Tradition in einem philoso-
phischen Rahmen rezipiert, verstanden als rationale Wirklichkeitsauslegung
ohne dogmatische Voraussetzungen und Schlussfolgerungen (vgl. E. Lévinas,
Totalitdt und Unendlichkeit, a.a.0., S. 25).

196

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EMMANUEL LEVINAS: RECHT ALS RAHMEN EINER POLITIK VOM ANDEREN HER

dem Krieg ableitet.>”s Damit weist Kants Rechtsverstindnis genau in die
Richtung, um die es Lévinas geht.

Allerdings blendet die Grindung des Rechts auf die Vernunft ihrer-
seits die Bedeutung der Alteritit aus. Schon in der Diskussion des Frie-
dens in Totalitit und Unendlichkeit macht Lévinas seine Skepsis ge-
geniiber Kants Vernunftideal des Friedens deutlich.?7¢ Mit Blick auf das
Recht erldutert er seine Bedenken niher. Wie wir bereits gesehen ha-
ben, verdriangt Kants Rechtsbegriff nach Lévinas’ Beobachtung zunichst
die Singularitit und Uneinholbarkeit des Rechts des Anderen, indem er
den rechtlichen Anspruch am Leitfaden formaler Allgemeinheit erldu-
tert. Damit tendiert die Perspektive zur unresponsiven, den Individuen
entfremdeten Verabsolutierung der Ordnung. Diese Tendenz wird ver-
scharft durch die intellektualistische Unterdriickung der Modalitit des
Alteritatsbezugs. Der Alteritatsbezug ist, wie Lévinas schreibt, »Sinnlich-
keit par excellence«*77, ist er doch eben wesentlich Affiziertsein durch ein
Anderes, unverfiigbar-passive Betroffenheit, » pathologisch « nach Kants
Begriffen.>”® DemgemafS hat der interesselose Friedenssinn keineswegs
nur rationale, sondern durchaus auch emotionale Qualitit. Er bedeutet
»die Moglichkeit aufgeklarter Gefiihle«,>” die Lévinas auf den Begriff
der »Giite« bringt.>*® Diese artikuliert sich nicht einfach in rationaler
Ungeriihrtheit, sondern etwa als »kindliche Tugend«, »Nachstenliebe«,
»Barmherzigkeit«.>** Lévinas verweist auf die Erfahrungen der kleinen,
unscheinbaren Giite im zwischenmenschlichen Verhiltnis, die sich in
den totalitaren Unrechtsregimen ohne alle institutionelle Verbiirgung, ja

275 E. Lévinas, »Menschenrechte und guter Wille«, a.a.0., S. r11. Die Uber-
setzung gibt die Kantische Terminologie (Achtung (»respect«), intellektuell
(»intellectuel«), Pathologisches (»pathologique«) trotz des ausdriicklichen
Rekurses auf Kant irrefithrender Weise nicht in der Begrifflichkeit Kants
wieder (frz. »Droits de ’homme et bonne volonté«, a.a.O., S. 233f., erster
Begriff im Original kursiv).

276 Vgl. E. Lévinas, Totalitdt und Unendlichkeit,a.a.0.,S. 9, 21. Vgl. zum kom-
plexen Verhaltnis der Friedensbegriffe Kants und Lévinas’ auch J. Derrida,
»Das Wort zum Empfang«, a.a.0., S. 7off.

277 E. Lévinas, »Menschenrechte und guter Wille«, a.a.0., S. 112.

278 Vgl. zu Kants Begriff des Pathologischen und seiner Abgrenzung von der
Achtung firr das moralische Gesetz L. Kant, Kritik der praktischen Vernunft,
a.a.0,, S. 191ff, insbes. 195.

279 E. Lévinas, »Der Ort und die Utopie«, iibers. v. E. Moldenhauer, in: Verletz-
lichkeit und Frieden, a.a.0., S. 167-171, 171.

280 E. Lévinas, »Menschenrechte und guter Wille«, a.a.O., S. 112. Lévinas’ Ka-
tegorie der Giite schliefSt an Sokrates’” oben zitierte Verortung der Idee des
Guten »jenseits des Seins« an (siehe oben Fn. 266). Vgl. ders., Totalitit und
Unendlichkeit, a.a.0., S. 12.

281 E. Lévinas, »Menschenrechte und guter Wille«, a.a.0., S. 112.

197

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT ALS MEDIUM DER BEZIEHUNG ZUM ANDEREN

gegen grofite politische Repression als unausloschlich erwies.?$* Der Be-
zug zum Anderen bedeutet mithin auch auf einer sinnlichen Ebene nicht
nur negative Beschrankung des Subjekts.

Gegen Kants Zuspitzung, wonach ein dem Rechtsbegriff entsprechen-
der Staat selbst fiir ein Volk von Teufeln eingerichtet werden konnte, 3
insistiert Lévinas darauf, dass die verniinftige Rechtsordnung ihre uner-
lassliche Bedingung in dieser positiven Beziehung zum Anderen behilt.
Dergestalt realisiert sie sich als »dienende oder engelhafte Ordnung«,
eben aus einer vorausliegenden Verantwortung fiir den Anderen.>%
Kants Bemerkung ist freilich eine rhetorische Akzentuierung, die vor
allem auf die Zuriickweisung eines Topos der Republikanismuskritik
abhebt, wonach die republikanische Staatsform einen »Staat von En-
geln« erforderte.*®s Andere Aussagen Kants relativieren die Suggestion
der Moglichkeit einer strikt amoralischen Rechtsordnung erheblich.>%¢
Trotzdem bezeugen sich in Kants Zuspitzung auch die Einseitigkeiten
von Kants rationalistischem, alle Affektion ausschlieffendem Rechtsbe-
griff. Lévinas® Kritik trifft auch den Dualismus von theoretischer und
praktischer Vernunft, von Reich der Natur und Reich der Zwecke. Ob-
wohl der Anspruch des Anderen meine Erfahrung transzendiert, zeigt er
sich paradoxer Weise positiv darin. In all diesen Aspekten tibergeht eine
Explikation der Rechtsforderung aus dem Vernunftvermogen die Fun-
dierung des Rechts in einer Beziehung, die den Horizont des Subjekts
transzendiert und es in eine Konstellation mit dem Anderen stellt.

In der Evidenz dieser »nicht-allergische[n] Beziehung«**7 der Giite,
ihrer normativen Fundierung des politischen Raums und letzten Uber-
legenheit erkennt Lévinas die tiefste Quelle des Widerstands gegen die
Versuchung politischer Totalitit. Es ist das Vertrauen in den aufrichtigen
Sinn fiir den Anderen, das vor der blinden Unterwerfung unter die Impe-
rative politischer Macht — zur Zahmung und Optimierung einander be-
kriegender Interessen — ebenso wie vor der Verabsolutierung politischer

282 E. Lévinas, »Die Bibel und die Griechen, tibers. v. P. Delhom, in: Verletz-
lichkeit und Frieden,a.a.O.,S. 151-154, 154. Lévinas rekurriert auf den Ro-
man Leben und Schicksal von Wassilij Grossmann.

283 1. Kant, »Zum ewigen Frieden«, a.a.0., S. 223.

284 E. Lévinas, »Frieden und Nihe«, a.a.0., S. 149.

285 I. Kant, »Zum ewigen Frieden«, a.a.0., S. 223 (im Original teilweise ge-
sperrt).

286 Vgl. etwa L. Kant, »Idee zu einer allgemeinen Geschichte in weltbiirgerlicher
Absicht«, a.a.0., S. 45, wo Kant mit Blick auf eine reine Zwangsordnung
erklart: »Alles Gute aber, das nicht auf moralisch-gute Gesinnung gepropft
ist, ist nichts als lauter Schein und schimmerndes Elend.« Vgl. zum Sinn die-
ses Schwankens zwischen moralischer und amoralischer Charakteristik der
Rechtsordnung bei Kant B. Vischer, » Systematicity to Excess«, a.a.0.,S. 3 17ff.

287 E. Lévinas, Totalitdt und Unendlichkeit, a.a.O., S. 105.

198

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EMMANUEL LEVINAS: RECHT ALS RAHMEN EINER POLITIK VOM ANDEREN HER

Allgemeinheit — zur Realisierung kollektiver Vernunft — bewahrt. Den
Sinn des Rechts erkennt Lévinas darin, durch die bedingte Fundierung
und immer neue Unterbrechung politischen Ordnens dieses propheti-
sche Bewusstsein wachzuhalten und die darin verheifSene Beziehung des
Friedens, der Briiderlichkeit, korrekter: Geschwisterlichkeit, der Verant-
wortung und Nichstenliebe zu pflegen. Unabdingbar fiir die Aktualisie-
rung des Rechts ist die Pluralitit gesellschaftlicher Stimmen, welche die
Extraterritorialitit gegeniiber der politischen Ordnung manifestiert. Zu
dieser Stimmenvielfalt sucht auch Lévinas mit seiner Rechtsphilosophie
und seiner Philosophie iberhaupt beizutragen. Die Evidenz der positiven
Beziehung zum Anderen darzutun und das Vertrauen in diese zu nihren,
bildet den Kern seiner Arbeit. Die Bedeutung des Rechts, diese Beziehung
zu kultivieren, steht im Zentrum seiner Rechtsphilosophie. Die Verwirk-
lichung dieses Zwecks konnen die gesellschaftlichen Stimmen aber frei-
lich ebenso wenig garantieren wie die politische Institutionenordnung.
Lévinas will nicht zuletzt dazu ermutigen, auch diese Unverfiigbarkeit
hinzunehmen, an ihr weder zu verzweifeln noch sie zu verdringen, son-
dern sie vertrauensvoll zu bejahen.>$

3.2.2 Befreiung durch Gesetz

Auch Lévinas’ Schriften heben nicht nur den semantischen Gehalt des
Rechts hervor, sondern erortern ebenfalls intensiv die dieser Bedeutung
korrespondierende Struktur, die sich in der Form des Gesetzes kristalli-
siert. Wie wir gesehen haben, bildet die Relativierung der christlichen Ge-
setzeskritik bei Barth einen wichtigen Aspekt der alteritatstheoretischen
Rechtsrekonstruktion. Der Vortrag Evangelium und Gesetz stellte die
Reflexion tiber das angemessene Gesetzesverstindnis sogar sehr friih ins
Zentrum des Kampfes gegen den Nationalsozialismus. In der jiidischen
Perspektive von Lévinas ist die Stellung des Gesetzesbegriffs und seine
Affirmation noch bedeutender. Viele seiner Texte zum Judentum kom-
mentieren die Bedeutung und den Wert des Gesetzes. In der Regel geht
es dabei freilich nicht unmittelbar um die Gesetze offentlicher Rechts-
ordnungen, sondern um das judische Gesetz, die Tora. Diese versteht
Lévinas allerdings nicht als exklusiv religiose Instanz, sondern durchaus
als eine Kategorie, die auch und gleichermaflen auf den weltlichen Kon-
text zu beziehen ist. »Der Begriff der Thora bleibt ein urspriunglicher
Begriff, auflerhalb der traditionellen Unterscheidung von weltlicher und
religioser Macht. Er kann deren Quelle und deren Fundament sein.«*%

288 Vgl. E. Lévinas, »Die Bibel und die Griechen«, a.a.0., S. 154 (»Frommigkeit
ohne Versprechen«, »Spiritualitit mit unbekannter Zukunft«).
289 E. Lévinas, »Der Laizismus und das Denken Israels«, a.a.0., S. 195.

199

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT ALS MEDIUM DER BEZIEHUNG ZUM ANDEREN

Insbesondere die Erwdgungen zu den formalen Strukturmerkmalen der
Gesetzlichkeit sind auch mit Blick auf sikulares Recht unmittelbar re-
levant. Die jiidische Gesetzeskultur akzentuiert bestimmte Aspekte der
gesetzlichen Form. Gerade darin erhellt sie aber exemplarisch Kernmo-
mente des Gesetzlichen. Lévinas vermerkt auch, dass die staatlichen Ge-
setze im Judentum - freilich indirekt und unter Vorbehalt — als Teil des
religiosen Gesetzes begriffen werden. Ein von ihm hervorgehobener Tal-
mudsatz pointiert: »Das Gesetz des Staates ist das Gesetz.«>*°

Schon die Phinomenologie der Menschenrechte weist auf grundle-
gende Formmerkmale hin. Die erwihnte Beobachtung, dass die Men-
schenrechte als Kern der Rechtserfahrung zunachst den Charakter einer
Pflicht haben, riickt bereits die gesetzmifSig-entgegentretende Gestalt des
Rechts in den Blick. Recht ist im Kern eine Bindung, die die Subjekte von
aufSen konfrontiert und ihr Belieben begrenzt. Noch deutlicher klingt die
der Rechtsform eigene Sperrigkeit gesatzter Vorgabe an, wenn Lévinas
beschreibt, dass die Menschenrechte die »Notwendigkeiten der Wirk-
lichkeit [...] unterbrechend und brechend« auftreten.>* Die Termini der
Brechung und Unterbrechung unterstreichen die Eigenheiten rechtlicher
Formalitit, die der Gesetzesbegriff paradigmatisch biindelt: Distanz vom
unmittelbaren Bewusstsein, storrische Fremdheit, unverriickbare Fixiert-
heit und Durchsetzungskraft.

Die Erwigungen zum Gesetzesbegriff verdeutlichen und vertiefen die
Bedeutung dieser Ziige rechtlicher Formalitdt. Zentral ist dabei die Fest-
stellung, dass das Gesetz in seiner Fremdheit einen befreienden »Ab-
stand« zur Welt und zum Selbst stiftet.>* Das starre Gebot des Geset-
zes entzieht sich den unmittelbaren Impulsen von Natur und Geschichte.
So distanziert es uns von herrschenden Verhiltnissen und ermoglicht es,
diese frei zu beurteilen und zu behandeln. Diese » Absonderung« durch
das Gesetz bedeutet keineswegs weltfliichtige Indifferenz gegeniiber dem
Wirklichen. Ihre » Abwesenheit« ist eine spezifische, gesteigert wachsa-
me » Modalitit der Anwesenbeit in der Welt«>93: Der gesetzliche Abstand
konstituiert einen reflektierten Bezug auf die Welt, der sich nicht in den
Scheinnotwendigkeiten des unmittelbaren Bewusstseins verliert und so
den Blick fiir das Andere gewinnt. Der Geltung des Gesetzes ist der An-
spruch eingeschrieben, Gerechtigkeit zu verwirklichen. Die Distanzierung
steht im Dienst dieser ethischen Finalitit. »Nur derjenige kann das Ant-
litz des Nachsten erkennen, der es verstanden hat, seiner eigenen Natur

290 Ebd., S. 192 (Zitat aus Traktat Gittin 10).

291 Siehe oben Fn. 247.

292 E. Lévinas, »Der Sinn der Geschichte«, iibers. v. E. Moldenhauer, in: Ver-
letzlichkeit und Frieden, a.a.O., S. 127-129, 129.

293 E. Lévinas, »Desakralisation und Entzauberung, in: ders., Vom Sakralen
zum Heiligen. Fiinf neue Talmud-Lesungen, iibers. v. F. Miething, Frankfurt
a.M. 1998, S. 83-119, 108.

200

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EMMANUEL LEVINAS: RECHT ALS RAHMEN EINER POLITIK VOM ANDEREN HER

eine strenge Regel aufzuerlegen.«**+ Das Handeln nach Gesetzen dient
der Ausbildung eines Weltverhaltnisses, das jenseits der Gewissheiten des
eigenen Bewusstseins die konkreten Anspriiche des Anderen beachtet.

Die Abstandigkeit des Gesetzes bedeutet dementsprechend auch nicht,
dass gesetzliche Gehalte nur vage oder punktuell auf die realen Verhailt-
nisse bezogen wiren. Fiir Gesetze und die aus ihnen entwickelten dogma-
tischen Systeme ist durchaus auch charakteristisch, Handeln stetig und
mit feinen technischen Differenzierungen detailliert zu regeln. Der distan-
zierte Weltbezug wird auf diese Weise in die Alltagspraxis eingeschrieben,
gleichsam inkarniert.>*s Kontinuierlich und mit einer untiberblickbaren
Vielzahl an Gesichtspunkten bricht sich das unmittelbare Bewusstsein an
der Gesetzesordnung. Das jiidische Gesetz ist in besonderem Mafle da-
rauf angelegt, das Leben umfassend und bis in die banalsten Einzelhei-
ten durch das Bewusstsein des Gesetzes zu formen. Eine wichtige Rolle
kommt dabei rituellen Vorschriften zu. Lévinas insistiert darauf, dass die-
se Rituale nicht etwa magische Praktiken neben den ethischen Geboten
darstellen, sondern ein konstitutives Moment der Formung des ethischen
Weltverhiltnisses bilden.>¢ Diese rituelle Durchdringung des personli-
chen Lebensvollzugs ist freilich ein Merkmal, das religiose Gesetze und
insbesondere das judische wesentlich von sdkularen politischen Gesetzen
abhebt. Selbst in ihrer rituellen Dimension ist die pedantische Alltagsfor-
mung allerdings auch dem profanen Gesetz durchaus nicht fremd. Auch
im weltlichen Kontext haben Gesetze die Funktion, eingefleischte und
ritualisierte Handlungskulturen auszubilden, um so eine reflektiert-ge-
meinwohlorientierte Umgangsweise zu fordern und zu stabilisieren. Die
Kraft juristischer Diskurse, herrschende Imperative des gesellschaftlichen
Lebens und der 6ffentlichen Verwaltung in einer eigenstindigen Rechts-
reflexion unter einem Gesichtspunkt der Allgemeinheit zu priifen, lebt in
hohem MafSe von der gesetzlich strukturierten Pflege einer juristischen
Alltagskultur — mit all ihren Risiken und Abgriinden.

Tragend fur die Distanz des Gesetzes gegentiber der Wirklichkeit ist
seine Bestandigkeit. Gesetze sind dem Wechsel der Umstinde, Priferen-
zen und Uberzeugungen zumindest ein Stiick weit entzogen und dazu
bestimmt, dem Wandel der Erwagungen zu trotzen. Auch dieser Zug ist
beim religiosen Gesetz erheblich starker ausgepragt als bei politischen
Gesetzen. Die Tora wird als tiberzeitliches, gottgegebenes Gesetz begrif-
fen, die aller menschlichen Disposition und jedem welthistorischen Epo-
chenwechsel entzogen ist. Der judische Mensch steht durch die Tora »mit

294 E. Lévinas, »Eine Religion fiir Erwachsene«, in: ders., Schwierige Freiheit.
Versuch iiber das Judentum, tibers. v. E. Moldenhauer, Frankfurt a.M. 2017,
S.21-27, 30.

295 Vgl. zur Bedeutung alltiglicher Ubung E. Lévinas, »Der Sinn der Geschich-
te«, a.a.0., S. 128.

296 Vgl. E. Lévinas, »Eine Religion fir Erwachsene«, a.a.0., S. 30f.

201

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT ALS MEDIUM DER BEZIEHUNG ZUM ANDEREN

einem Fuf$ im Ewigen« und kann eben deshalb die Geschichte aus wirk-
licher Distanz beurteilen.>” Die politischen Gesetze werden demgegen-
tber in aller Regel als frei gesetzt und unter bestimmten Bedingungen
frei veranderbar begriffen. Wiederum lasst das religiose Gesetz aber un-
geachtet dieses Unterschieds ein Strukturmoment hervortreten, das auch
das weltliche Recht betrifft. Auch das menschliche Gesetz ist eben nach
Lévinas’ Verstindnis immer auch Ausdruck des vorgeschichtlich-ethi-
schen Rechtsanspruchs des Anderen, den die Tora im Kern artikuliert.
Dieser ethische Sinn vermittelt auch dem politischen Gesetz seine recht-
liche Geltung und Bedeutung. Darin liegt sein apriorischer, ewiger Ge-
halt, der dem Gebrauch von Gottesformeln im menschlichen Recht seine
anhaltende Plausibilitit vermittelt. Dieser Anspruch transzendenter Ent-
zogenheit des tieferen Sinns pragt auch die Form des weltlichen Geset-
zes. Die Aura des Transzendenten und im Kern Unbedingten vermittelt
auch diesem eine gesteigerte Beharrlichkeit und verstarkte Irritations-
kraft. Das unmittelbare Bewusstsein stofst am rechtlichen Gesetz fester
an, gewinnt grofSere Distanz als bei blofSen policies, die einst von vergan-
genen Mehrheiten fiir gut befunden wurden. Die gesetzliche Konfronta-
tion drangt zu einer Befragung der Handlungsmaximen, die sich nicht
mit dem besten Wissen und Gewissen zufrieden gibt, sondern wesentlich
die Grenzen des geschichtlichen Bewusstseins in Betracht zieht und — am
Leitfaden des storrischen Gesetzes — konkret nach dem Anderen sieht,
das die Gewissheiten des Moments aufSer Acht lassen.

Auch im Fall der Tora kommt die Evidenz des Ewigen nach Lévinas’
Verstindnis nicht der buchstiblichen Handlungsanweisung jeder einzel-
nen Regel, sondern eben der ethischen Haltung der Distanz zu, welche
durch die Regeln kultiviert wird.>® Gesetze sind wesentlich auslegungs-
bediirftig — in einem vielstimmigen und widerspruchsreichen Gesprich,
wie der Talmud vorfiihrt. »Der iiber allem stehende Akt der Praxis der
Vorschriften, die Vorschrift aller Vorschriften, die sie alle aufwiegt, ist
das Studium des (miindlichen oder schriftlichen) Gesetzes.«*? Und die-
ses Studium meint im Judentum »die Wiederaufnahme der rabbinischen
Dialektik«.3°° Nur in der pluralistischen Reflexion kann das Gesetz sei-
nen Sinn entfalten. In seinen Texten zur Politik zitiert Lévinas auch ver-
schiedentlich die Talmudstelle: »Eher soll ein Buchstabe aus der Tora he-
rausgerissen werden als die ganze Tora aus dem Gedachtnis Israels. «3°*

297 E. Lévinas, »Der Sinn der Geschichte«, a.a.0., S. 128.

298 Vgl. E. Lévinas, »Die Offenbarung in der jidischen Tradition«, in: An-
spruchsvolles Judentum, a.a.O., S. 66-98, 86f.

299 Ebd., S. 83.

300 Ebd.

3ot E. Lévinas, »Der Staat Cisars und der Staat Davids«, a.a.0., S. 139; ders.,
»Der Laizismus und das Denken Israels«, a.a.0., S. 194 (mit abweichender
Formulierung; Zitat aus Traktat Temura 14b).

202

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EMMANUEL LEVINAS: RECHT ALS RAHMEN EINER POLITIK VOM ANDEREN HER

Die Pflege des Sinns des Gesetzes kann sogar die Abweichung von ihm
gebieten. Diese Abweichung darf freilich nicht so leicht genommen wer-
den, dass die Widerstandigkeit des Gesetzes und der durch sie gestiftete
Abstand vom eigenen Bewusstsein preisgegeben wird. Gegen die Nivel-
lierung des Gesetzes im Christentum konstatiert Lévinas im Studium ei-
ner weiteren Talmudstelle, »[d]af$ der Schabbat letztendlich fiir den Men-
schen da sei, daf$ er aber nur dann fiir den Menschen sein konne, wenn
eine ausgepragte Gesetzgebung ihn vor dem Menschen und seinen Mif3-
brauchen bewahrt — und vor seiner Verinnerlichungszauberei«.3°* Der
Sinn des Gesetzes liegt in der darin kultivierten ethischen Haltung, die
den Blick fur den Anderen stiftet. Die Ausbildung dieser Haltung bedarf
fortlaufender Auslegung, muss sich aber in treuer Orientierung am Ge-
setz in dessen widerspenstiger AufSerlichkeit formen.

Eine weitere Eigenschaft der Gesetzesform, die Lévinas oft betont,
ist der prosaische Charakter. Gesetze malen keine entziickenden Uto-
pien, sondern formulieren in kuhler Strenge sachliche Handlungsan-
weisungen. Dergestalt bildet das Gesetz das Zentrum einer Religion,
die wesentlich »Entsakralisierung des Heiligen« ist.>*> Der Entsakrali-
sierungsgedanke bildet vielleicht das Kernmotiv von Lévinas’ Schriften
zum Judentum und dessen Gesetzesparadigma. Ein Band mit Talmud-
lektiiren stellt das Motiv schon im Titel in den Fokus: Vom Sakralen
zum Heiligen (Du sacré au saint).>** Im Deutschen lasst sich die Formel
nur verkiirzt wiedergeben, da es fur die vielschichtige Ambivalenz des
romanischen »sacré« kein deutsches Pendant gibt.3°s Inzwischen ist das
Wortfeld immerhin durch Agambens Homo sacer auch in der deutschen
philosophischen Debatte gut bekannt.3* Im Kern wiederholt Lévinas’
Topos der Entsakralisierung die vieldiskutierte Unterscheidung von heid-
nischem Mythos und jidisch-christlicher Offenbarungsreligion, der wir
bereits bei Benjamin und Barth nachgegangen sind: Die Transzendenz
der Offenbarung bricht jede Uberhéhung des Bestehenden, der iiber-
wiltigenden Natur, der herrschenden Macht, der verinnerlichten Ideo-
logie. Lévinas gibt der Differenz aber eine spezifische Wendung, indem
er die entzaubernde Distanzierung vom Gegebenen im Judentum eben

302 E. Lévinas, »Desakralisation und Entzauberung«, a.a.O., S. 104. Lévinas
nimmt Bezug auf das Herrenwort in Mk 2,27: »Und er sprach zu ihnen:
Der Sabbat ist um des Menschen willen gemacht, und nicht der Mensch um
des Sabbat willen.«

303 E. Lévinas, »Eine Religion fiir Erwachsene«, a.a.0., S. 30.

304 E. Lévinas, Vom Sakralen zum Heiligen, a.a.O.

305 Vgl. zur charakteristischen Zweideutigkeit von >sacer<, der diesbeziiglichen
Differenz zu >sanctus< sowie zum anders gelagerten Wortfeld im Germani-
schen E. Benveniste, Indoeuropdische Institutionen. Wortschatz, Geschich-
te, Funktionen, tbers. v. W. Bayer u.a., Frankfurt a.M. 1992, S. 43 8ff.

306 G. Agamben, »Homo Sacer«, a.a.O.

203

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT ALS MEDIUM DER BEZIEHUNG ZUM ANDEREN

wesentlich auf die Rolle des Gesetzes zuriickfiihrt (worin natiirlich auch
eine kritische Wendung gegen das Christentum liegt). Entmythisierend
wirkt das Gesetz nun zunichst eben schlicht darin, dass es den Fokus
prosaisch auf die unspektakuliren Einzelheiten des eigenen Handelns
richtet. Die Faszination globaler Visionen, die die Bedeutung einzelner
Handlungen hinter dem Ganzen zuriicktreten lassen, wird durch den
Blick auf das Besondere und die tigliche Ubung gebrochen. Ins Zent-
rum riickt das Ethische, das verantwortliche Handeln. Dies aber in ganz
spezifischer Weise: nicht in der Gestalt berauschender Ideale, die zur en-
thusiastischen Realisierung ohne Riicksicht drangen, sondern durch tro-
ckene Vorschriften, die sorgfiltiger Interpretation und niichterner Dis-
ziplin bedurfen.

Hinter der sachlichen Sprache und der schnorkellosen Alltagsorien-
tierung liegt wiederum das tiefere Formmerkmal gesetzlicher Mittelbar-
keit. Das Gesetz zeichnet kein letztes Ziel. Es erschiittert jede abschlie-
ende Zielvorstellung, indem es das Handeln konsequent zum Umweg
uber dufsere Gesichtspunkte anhilt. Darin wird die gesetzliche Kultur
des Abstands geformt. Das Gesetz ist daher wesentlich Kritik utopi-
scher Zielvorstellungen.>*” Unablassig gebietet es Distanz von den Ide-
alen, Uberzeugungen und Leidenschaften der Stunde, ohne gegen die
herrschenden Zielkonzeptionen ein anderes Abschlussideal zu formulie-
ren. Vielmehr verlangt das Gesetz den Verzicht auf die Utopie des Letz-
ten, eine Haltung der Geduld, die sich in allem die inneren Widerspri-
che vergegenwirtigt, unermudlich nach dem vergessenen Anderen sucht.
Es entzaubert die revolutionire Begeisterung.3°®

Kritik der Utopie und der Revolution, Gebot der Geduld in der Ach-
tung des Gesetzes, Erniichterung der politischen Begeisterung, rastlose
Relativierung — in diversen Aspekten lassen Lévinas’ Ausfithrungen die
Affirmation des Gesetzes als eine konservative Option erscheinen. In be-
stimmter Hinsicht ist dieser Anschein zweifellos triftig: Lévinas begreift
das Gesetz als Protest gegen die ungestiime politische Aktion, auch und
gerade gegen diejenige, die ihre Ungeduld aus einer tiefen Uberzeugung
gewinnt, einem gerechten, progressiven Ziel verpflichtet zu sein. Gera-
de wo die Evidenz des Guten und Gerechten besonders eindeutig ist, ist
Abstand geboten. Das ist allerdings nur die eine Seite. Gegen landlaufi-
ge Verstindnisse des Gesetzes als Instanz der Bewahrung geht es Lévinas
im Kern darum, in der Widerstandigkeit des Gesetzes eine Sprengkraft
aufzuweisen, die allererst radikale Transformation eroffnet. Die Kri-
tik revolutionarer Begeisterung ist ausdriicklich keine Zurtickweisung

307 Vgl. E. Lévinas, »Der Ort und die Utopie«, a.a.O.

308 Vgl. E. Lévinas, »Die Tugenden der Geduld«, tibers. v. E. Moldenhauer, in:
Verletzlichkeit und Frieden, a.a.O., S. 131-133; E. Lévinas, »Der Sinn der
Geschichte«, a.a.O.

204

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EMMANUEL LEVINAS: RECHT ALS RAHMEN EINER POLITIK VOM ANDEREN HER

revolutionirer Praxis. Sie verlangt, im revolutiondren Engagement das
Bewusstsein von Widerspriichen, Ambivalenzen und Grenzen der eige-
nen Perspektive zu wahren, von dem im eigenen Handeln produzier-
ten und reproduzierten Leiden. »Die Betdubung dieses Schmerzes fiihrt
den Revolutiondr an die Grenzen des Faschismus.«3* Nur im Wach-
halten des fortdauernden Leidens kann sich ein wirklicher Ausbruch
aus dem Bestehenden, »wirkliche Revolution«, aktualisieren.3™ Dem-
entsprechend will auch die Kritik der Utopie genau besehen auf eine an-
dere Utopie heraus. Unmissverstandlich bemerkt Lévinas an einer Stelle,
dass »Utopie [...] fiir jedes Denken, das die Bezeichnung Denken verdie-
nen will, eine Berechtigung hat«.3'* Die wahre Utopie, der wirklich er-
losende Nicht-Ort, liegt aber nicht in einem blof$ kiinftigen Zustand,
sondern eben in dem uneinholbaren ethischen Horizont des Anderen,
den das Gesetz nicht unmittelbar reprisentieren, sondern nur mittelbar
anzeigen kann. Wo sich dieser Horizont aufschliefSt, wird die radikale
Uberschreitung der bestehenden Verhiltnisse moglich. Diese Uberschrei-
tung kann und soll immer wieder eine verinderte politische Ordnung
zeitigen. Darin geht sie aber nicht auf. Ihre tiefere Wirklichkeit liegt im
Hinaussehen auf das Andere der politischen Ordnung, das sich immer
neu konkretisieren muss. Darin realisiert sich die ethische Ordnung, die
den unrepriasentierbaren Sinn des Rechts bildet.3** »Von Gesetz sprechen
heifSt nicht, in dem Stadium zu verharren, tiber das die Erlosung hinaus-
geht. [...] Die ethische Ordnung ist keine Vorbereitung, sondern der Zu-
gang zur Gottheit selbst.«3% Diese kithne Verkniipfung von Gesetz und
Erlosung darf nicht so verstanden werden, als ob mit dem Gegebensein
des Gesetzes vollendete Gerechtigkeit realisiert wire. Lévinas geht es ja
gerade darum, die Annahme einer solchen geschichtlichen Vollendung
zuriickzuweisen. Vielmehr hebt die Bemerkung darauf ab, dass die ethi-
sche Finalitdt des Gesetzes, die umwilzende Beziehung zum Anderen,
als ewig-eschatologischer Horizont gleichsam quer zum geschichtlichen
Zeitlauf steht, darin jederzeit aufbrechen kann und fortlaufend zu wie-
derholen ist. Hochst diirftig, prekar und tief verstrickt in die Ungerech-
tigkeit der herrschenden Verhaltnisse zeigt Recht durch seine gesetzliche
Gestalt diesen Horizont an.

Der erlosende Charakter des Gesetzes, die befreiende Offnung fiir das
Andere, die sein Abstand bedeutet, bestimmt auch die Erfahrungsweise
des Gesetzes. Lévinas tritt dezidiert der paulinischen Klage tiber das Joch
des Gesetzes entgegen. Die entzaubernde Strenge des Gesetzes impliziert

309 E. Lévinas, »Die Tugenden der Geduld«, a.a.0., S. 133.

310 Ebd. Vgl. auch E. Lévinas, »Judentum und Revolution«, in: Vom Sakralen
zum Heiligen, a.a.0., S. 11-52.

311 E. Lévinas, »Der Staat Césars und der Staat Davids«, a.a.0., S. 149.

312 Vgl. E. Lévinas, »Bilderverbot und »Menschenrechte««, a.a.O.

313 E. Lévinas, »Der Ort und die Utopie«, a.a.0., S. 171.

205

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT ALS MEDIUM DER BEZIEHUNG ZUM ANDEREN

nicht, dass das Gesetz als bekiimmernde Last erfahren wiirde. Die Kul-
tivierung des erlosenden Abstands bedeutet eine spezifische »Freude«.3™
Die judische Gesetzeskultur exemplifiziert die Entfaltung der Moglich-
keit eines nicht nur rationalen, sondern emotionalen, ja physisch-inkar-
nierten Glicks der Gesetzespflege, die aber immer aufgeklart-reflektiert
bleibt, nie in blinder Berauschung aufgeht. Diese Freude ist getragen von
der VerheifSung, den Sinn fiir den Anderen zu erméglichen, der mir eben
nicht nur ein Argernis, sondern erfiillende Bestimmung meiner Existenz
ist. Im Umgang mit sakularen Rechtsgesetzen ist der affektive Bezug zur
Vorschrift natiirlich erheblich weniger ausgepragt. Aber auch hier kann
und soll das Gesetz durchaus eine aufgeklarte Leidenschaft fur die Welt-
betrachtung im Umweg tiber das Gesetz wecken. Kritische Kulturen der
Formalitat, aufgeklirte Verfassungspatriotismen, aufrichtige Tugenden
juristischer Hermeneutik und Anwaltschaft, die zur anhaltenden Um-
sicht nach dem Anderen bewegen und sich einem Gesprich verschreiben,
das ideologische Griben iiberwindet, bieten Zeugnis dieser emanzipa-
torischen Leidenschaft fiir das Gesetz in der sikularen Rechtswirklich-
keit. Den ethischen Horizont, den die Entzauberung des Gesetzes an die
Stelle der mythischen Faszination ruckt, erldutert Lévinas als einen Ge-
sichtspunkt der Erhabenheit. Er tut sich im Gesetz auf als etwas, das
jede Reprisentation transzendiert und von keiner Handlung eingeholt
wird. Lévinas vermeidet Kants Begriff des Erhabenen (frz. »sublime«),
spricht aber dhnlich von einer »Dimension der Hohe« (»dimension de
la hauteur«) im Bezug zum Anderen.3*s Die Verwandtschaft dieser Be-
schreibung zu Kants Phanomenologie moralischer Affektivitit ist trotz
der unterschiedlichen Terminologie augenfallig.3*¢

Allerdings gibt es nicht nur die kritische Freude des Gesetzes, sondern
auch die neurotische fragloser Gesetzesunterwerfung. Dieser gilt die pau-
linische Kritik. Bei Lévinas tritt dieses Phinomen hingegen, wohl auch
um die wahrgenommene Einseitigkeit des christlich dominierten Dis-
kurses zu kompensieren, in den Hintergrund. Diese andere Gesetzeslie-
be, die sich magisch an seinen Buchstaben klammert, entzaubert keines-
wegs die mythische Verfasstheit, sondern variiert und unterhilt sie in
einer kraftvollen Gestalt. Es ist nicht immer moglich, diese verschiede-
nen Freuden des Gesetzes zu unterscheiden. Oft verdecken sie einander,
gehen ineinander Giber und vermischen sich. Dies im Blick zu halten ist
unabdingbar, um die Disposition der aufgeklarten Gefiihle fir das Ge-
setz nachzuvollziehen. Die aufgeklirten Gefiihle bilden nicht die reine
Gemutslage eines sicher von gegenldufigen Regungen abgeschiedenen

314 E.Lévinas, »Eine Religion fur Erwachsene«, a.a.0., S. 31.

315 E. Lévinas, »Transcendance et hauteur«, a.a.0., S. 98 (Ubers. BV).

316 Vgl. E Marty, »La hauteur et le sublime«, in: C. Chalier/M. Abensour (Hg.),
Emmanuel Lévinas, Paris 1991, S. 304—312.

206

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EMMANUEL LEVINAS: RECHT ALS RAHMEN EINER POLITIK VOM ANDEREN HER

Zustands, sondern entwickeln sich immer unrein inmitten der Zweideu-
tigkeiten des sozialen Lebens und miussen sich daher auch fortlaufend
gegen sich selbst wenden. In dieser strengen, geduldigen, nie ausgemach-
ten Entsetzung auch ihrer selbst liegt die erlosende Freude des Gesetzes.

3.2.3 Kritik der Politik

Lévinas’ Rechtsdeutung verbindet sich mit einer prononcierten Skepsis
gegeniiber den Kategorien der Politik und Staates. Immer wieder krei-
sen seine Ausfiithrungen zum Recht um die Pointe, dass Recht der Politik
und dem Staat vorausgeht und diese deshalb zugleich iiberschreitet. Das
Totalitdtsdenken, gegen das sich Lévinas’ ganze Philosophie richtet, er-
kennt und beschreibt er von Anfang an als ein im Kern vom Politischen
beherrschtes und auf den Staat zulaufendes Denken. Dagegen tritt er mit
einer provokanten Marginalisierung politischer Kategorien und regelma-
Bigen polemischen Spitzen an. Bereits in den Titeln seiner Aufsdtze macht
er diese Frontstellung zuweilen deutlich: »Politik danach!« pointiert ein
Titel, »Jenseits des Staats im Staat« ein anderer.3*” Recht wird als Instanz
entwickelt, welche Politik und Staat ihre begrenzte Stellung zuweist.
An dieser Konstellation wird auch die unmittelbare Anstofligkeit von
Lévinas’ Rechtsphilosophie fir die gegenwartige Diskussion deutlich.
Wenn heute oft Tendenzen der Verrechtlichung beklagt werden und da-
gegen Politisierung gefordert wird, kann man sagen, dass Lévinas ge-
nau das Gegenteil geltend macht: Kritik einer Tendenz der Politisierung,
Postulat der Verrechtlichung. Freilich ist hier aber sofort zu differen-
zieren. Lévinas propagiert Recht nicht in der Gestalt verselbstandigter
Verwaltungsregime, die Verrechtlichungsdiagnosen oft problematisie-
ren. Gegen eine solche »anonyme Legalitat«3™® richtet sich seine Kritik
mit gleicher Insistenz. Lévinas wendet sich auch nicht gegen die gesell-
schaftliche Einbettung und demokratische Formierung o6ffentlicher In-
stitutionen und den Kampf fiir diese Ideale. Diese Anliegen verficht er
ebenfalls. Die vorgebrachte Kritik ist also kein Plidoyer fiir die Uberwin-
dung der Politik, auch nicht fiir die Uberwindung des Staates, sondern
fiir eine andere Politik. Sein Postulat betrifft die Stellung, die dem Po-
litischen und Staatlichen im menschlichen Leben zukommt. Verworfen

317 E. Lévinas, »Politique apres !«, in: ders., L’Au-dela du verset. Lectures et
discours talmudiques, Paris 1982, S. 221-228 (dt. »Politik hintan!«, in:
Anspruchsvolles Judentum, a.a.O., S.152-162); ders., »Au-dela de I’Etat
dans I'Etat«, in: ders., Nouvelles lectures talmudiques, Paris 1995, S. 44—76
(dt. (mit unpriziser Ubersetzung des Titels) »Im Staat den Staat iiberschrei-
ten«, in: ders., Neue Talmud-Lesungen, bers. v. F. Miething, Frankfurt a.M.
2001, S. 39—68).

318 E. Lévinas, »Frieden und Nihe«, a.a.0., S. 148.

207

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT ALS MEDIUM DER BEZIEHUNG ZUM ANDEREN

wird eine Politik, die sich als ein Erstes und Letztes, als souverian-unge-
bunden und damit — bewusst oder unbewusst — total versteht. In diesem
Sinne wird ein unkritisches Politisierungsideal zuriickgewiesen. Dage-
gen wirbt Lévinas fiir eine Politik, die eben erst »danach!« kommt, ih-
ren Antwortcharakter erkennt und anerkennt. Thr Antworten setzt sie in
Beziehung zu einem ihr vorgingigen ethischen Appell, den sie nie ein-
zuholen vermag. Diese andere Politik bezeichnet Lévinas verschiedent-
lich als »messianische Politik«3™. Messianisch ist sie, weil sie aus der
ethischen Beziehung zum Anderen realisiert wird und so nie in den po-
litischen Verhiltnissen aufgeht, sondern innerhalb derselben tiber diese
hinausdringt. Fortlaufend rekurriert Lévinas in der Skizzierung dieses
Verstindnisses auf die Prophetie. Recht wird als eine Sprache und Form
expliziert, in der sich die messianische Nachtraglichkeit des Politischen
artikulieren und entfalten kann — ausgehend vom urspriinglichen Rechts-
bewusstsein der Verantwortung fiir den Anderen, unterbrochen durch
die Form des Gesetzes und die Rechte der Einzelnen, gepflegt durch die
Pluralitat der Gewalten, uberschritten durch prophetische Kritik, die sich
selbst nicht absolut setzt und in einem Geist der Geschwisterlichkeit in-
terveniert. Die messianische Politik ist in diesem Sinne wesentlich eine
Politik des Rechts.

Lévinas’ nahere Erlauterung der durch das Recht zu kultivierenden
Spannung von politischer Realisierung und messianischer Finalitit be-
zeugt einmal mehr die starke Konvergenz mit Barth. Zum Teil bis in den
Wortlaut dhnlich zeichnet auch Lévinas hier eine Konstellation indirek-
ter Identitiat. Das ist umso bemerkenswerter, als Lévinas das von ihm
skizzierte jiidische Modell ausdriicklich vom christlichen Verstindnis des
Politischen distanziert. Im Christentum halt er im Anschluss an Mt 22,21
(»Gebt dem Kaiser, was des Kaisers ist, und Gott, was Gottes ist.«) poli-
tische Indifferenz fiir bestimmend. Diese Indifferenz erkliare moglicher-
weise die Haufigkeit einer christlichen Staatsreligion. Wir haben oben
gesehen, dass auch Barth diese Dialektik als ein verbreitetes Problem in
der christlichen Welt erkannte. Davon unterscheidet Lévinas die judi-
sche Lehre, die zwar auch zwischen politischer und gottlicher Ordnung
unterscheide, aber eine ganzliche Unabhingigkeit der Politik zurtickwei-
se. »Die Prophetie war vielleicht nichts anderes als dieser unter Zuriick-
weisung der Anarchie vorweggenommene Anti-Machiavellismus. «32°
Anti-Machiavellismus ist die Prophetie, weil sie im Kern gegen eine von
der Ethik befreite, allein ihren eigenen Gesetzen gehorchende Politik
kampft. Aber sie distanziert sich im selben Zuge von der Anarchie, weil

319 E.Lévinas, »Der Laizismus und das Denken Israels, a.a.0., S. 186; ders., »Im
Staat den Staat tiberschreiten«, a.a.0., S. 56. Andernorts bezeichnet Lévinas
die postulierte Politik auch als »monotheistische Politik « (ders., »Der Staat
Cisars und der Staat Davids«, a.a.0., S. 149 (im Original kursiv)).

320 Ebd., S. 136.

208

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EMMANUEL LEVINAS: RECHT ALS RAHMEN EINER POLITIK VOM ANDEREN HER

sie im Dienste der Ethik die Notwendigkeit politischer Herrschaft aner-
kennt — wobei die jiidische Lehre auch das ethisch geleitete und relati-
vierte Politische nicht zum letzten Ziel menschlichen Lebens iiberhoht.3**
An anderer Stelle differenziert Lévinas wie Barth das eigene Verstiand-
nis nicht nur von einem Trennungsdenken, das er dem Christentum zu-
schreibt, sondern auch von einem Identitatsmodell.3** Letzteres erkennt
er bei Hegel, der alle Moral der politischen Macht unterordne. Der Ver-
weis auf Hegel offenbart freilich, dass Lévinas davon Notiz nahm, dass
auch die christliche Diskussion diverser ist, als seine Schematisierung
suggeriert. In diesem verknappenden Schema reprasentiert Hegel als An-
walt totaler Identitdt die Opposition zum christlichen Verstindnis. Die
judisch-prophetische Perspektive, um die es Lévinas zu tun ist, behauptet
die oft ibergangene, oft bestrittene Wirklichkeit einer spannungsvoll-wi-
dersprichlichen Zwischenposition zwischen Trennungs- und Identitats-
denken. Sie affirmiert eine » [r]elative Autonomie des Politischen«.3*3 Fast
buchstiblich findet die Rede von der relativen Selbstandigkeit Bekrafti-
gung, mit der Barth zugleich das Verhiltnis von Staat und Gesellschaft
sowie dasjenige von weltlicher und gottlicher Ordnung zusammenfasste,
um den Sinn der Differenzlogik auf den Punkt zu bringen.

Um das Postulat der Relativierung des Politischen nachzuvollzie-
hen, ist zu kldren, was Lévinas tiberhaupt mit der Rede vom Politischen
meint. Soweit ersichtlich definiert Lévinas den Begriff nirgendwo un-
mittelbar. Aus dem bisher Ausgefiihrten erhellt, dass sein Politikbegriff
mehrere Ebenen involviert: Zunichst bezieht sich die Rede von der Poli-
tik schlicht auf ein bestimmtes Handlungsfeld des gesellschaftlichen Le-
bens. Gleichzeitig sind die Grundsitze und Regeln angesprochen, die sich
aus der Funktion dieses Handlungsfelds ergeben. Diese Normen kénnen
in Spannung mit konkurrierenden Gesichtspunkten geraten, setzen sich
aber nicht zwingend gegen diese durch. Lévinas’ Politikbegriff impliziert
aber dariiber hinaus auch die Anlage des politischen Handlungsfelds, die
eigenen Normen unverhiltnismafSig zu privilegieren oder gar zur hochs-
ten Richtschnur zu erheben. Wo dieser Aspekt im Vordergrund steht,
gewinnt der Politikbegriff eine nicht nur problematische, sondern qua-
lifiziert negative Konnotation. Messianische Politik ist unter diesem Ge-
sichtspunkt nicht nur eine Variation der Politik, sondern eine Alternative
zu ihr. Die Verschrankung dieser drei Aspekte entspricht dem allgemei-
nen Sprachgebrauch. Wenn wir von Politik, einer politischen Perspektive
oder Herangehensweise sprechen, konnen auch diese unterschiedlichen
Dimensionen impliziert sein. Auch sonst knupfen Lévinas’ Erlduterungen
zum Politikbegriff grundsitzlich an die tibliche Verwendungsweise an.

321 Vgl. ebd., S. 136 und 147ff.
322 E. Lévinas, »Laizismus und das Denken Israels«, a.a.0., S. 192.
323 Ebd., S. 190.

209

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT ALS MEDIUM DER BEZIEHUNG ZUM ANDEREN

Sie beschreiben und analysieren phanomenologisch den Lebensbereich,
den wir im Allgemeinen primar mit dem Begriff der Politik fassen: Die
offentliche Organisation der gesellschaftlichen Lebensverhaltnisse zur
Forderung des allgemeinen Wohls. Dabei hilt sich Lévinas in der Regel
an das klassische neuzeitliche Paradigma o6ffentlicher Ordnung: Politik
wird als eine primir institutionell gepflegte Praxis betrachtet, die um die
Form des Staates zentriert ist. Wo transnationale politische Verhiltnisse
berticksichtigt werden, handelt Lévinas in der Regel von zwischenstaat-
lichen Verhiltnissen beziehungsweise von Beziehungen zwischen den da-
maligen Blocken des Kalten Kriegs. Einen zentralen empirischen Bezugs-
punkt, vor allem in der Frage nach einer andern, aus den Quellen des
Judentums gespiesenen Politik, bildet der junge Staat Israels. Viele der
politischen Texte sind der Situation des neuen Staates gewidmet. Die-
se vor dem Hintergrund von Antisemitismus und Holocaust erfolgte
Staatsgrindung ist ein wichtiger Anlass fur Lévinas’ Bemithungen, die
Kritik an Politik und Staat in einen positiven Gegenentwurf zu wenden.
Wie oft in der modernen Philosophie blickt Lévinas aber im Ausgang
vom modernen Paradigma auch zurtick auf antike politische Formatio-
nen. Solche kommen insbesondere in den Talmudlektiren zur Sprache,
allem voran das romische Reich, aber auch andere in der Geschichte Is-
raels bedeutsame Regime. Aber auch die Rezeption der antiken Philo-
sophie fiithrt zur Politik der Antike, namentlich zur griechischen Polis.
Damit ist schon angedeutet, dass sich Lévinas’ Begriffsverwendung ne-
ben dem unmittelbaren phanomenologischen Zugang auch an der phi-
losophischen Tradition orientiert. Die erwahnte Gegentiberstellung von
Politik und Moral zu Beginn von Totalitdt und Unendlichkeit erhellt da-
bei besonders deutlich, dass auch der Politikbegriff stark an Kant an-
schliefSst. Der Streit um das Verhiltnis von Moral und Politik wird ganz
auf der Linie von Kants oben diskutierter Opposition zwischen dem mo-
ralischen Politiker und dem politischen Moralisten dargestellt. Es ent-
spricht auch der kantianischen Perspektive, dass einerseits Hobbes — den
Kant selbst als exemplarische Gegenposition seines moralischen Politik-
verstandnisses eingehend kritisiert3** — und andererseits Hegel — dessen
Konzeption des sittlichen Staates sich wesentlich gegen den Kantischen
Dualismus von Moral und Politik wendet — bevorzugte Gegenfiguren in
Lévinas’ Argumentation bilden. Auch der ausdriickliche Anti-Machia-
vellismus entspricht Kant.

Mit diesen ideengeschichtlichen Ressourcen verfihrt Lévinas’ Phano-
menologie der Politik als 6ffentlich organisierter Gemeinwohlforderung.
Viele der dabei herausgehobenen Merkmale sind uns in der bisherigen

324 Vgl. das »Gegen Hobbes« untertitelte Staatsrechtskapitel in I. Kant, »Uber
den Gemeinspruch: Das mag in der Theorie richtig sein, taugt aber nicht fiir
die Praxis«, a.a.0., S. 143-164.

210

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EMMANUEL LEVINAS: RECHT ALS RAHMEN EINER POLITIK VOM ANDEREN HER

Wirdigung seiner Rechtskonzeption bereits begegnet: Die Politik fokus-
siert nicht auf personliche Vertrauensbeziehungen, sondern gestaltet die
allgemeine Ordnung eines Gemeinwesens. Im politischen Alltag stehen
oft technische Fragen der Optimierung gesellschaftlicher Koordination
und Kooperation im Vordergrund. Die Gesellschaftsglieder kommen da-
bei tiber weite Strecken nicht als freie und singuldre Subjekte, sondern
als vergleichbare Objekte und kalkulierbare Elemente der Verwaltung
in den Blick. Thre politische Steuerung erfolgt in erheblichem Mafe an-
hand der Eigeninteressen der Einzelnen, durch Anreiz und Hemmung,
zuletzt und in steter Drohung auch immer mafSgeblich durch Zwangs-
mafSnahmen und Gewalt.

Mit all diesen Eigenschaften beschriankt die Politik das von den indi-
viduellen Anspriichen eines anderen Menschen geleitete Handeln. Trotz-
dem affirmiert Lévinas das Politische mit seinen verschiedenen Charak-
teristika, in einem relativen AusmafS selbst dort, wo die Gesichtspunkte
des Kalkiils, der Technik, des Interesses, der Macht und der Gewalt ei-
gene Gesetzlichkeiten, eben » Autonomie«, behaupten. Wie wir gesehen
haben, begreift er das Politische insofern auch nicht blof§ als eine hin-
zunehmende Einschriankung der Ethik, sondern als ethisch geboten: Im
Anderen begegnet uns bereits der Dritte, sein ethischer Anspruch fordert
Allgemeinheit. Diese Allgemeinheit bedarf der Objektivitit. Ebenso lebt
die volle Verwirklichung der Rechte des Anderen vom technischen Fort-
schritt, den die gemeinschaftliche Koordination freisetzt. Selbst die re-
pressive Machtdimension der Politik, die der Staat aktualisiert, erachtet
Lévinas in einem gewissen Umfang als moralisch gefordert. Die Kraft des
Friedens, der moralischen Beziehung zu den Anderen, ist immer prekar.
Die Begegnung mit dem Anderen, der sie entspringt, weckt immer auch
die Versuchung, ihn auszuléschen, zu verdriangen oder zu unterwerfen.
Die menschenrechtliche » Ordnung des Uberschreitens « bedarf daher fiir
ihre Verwirklichung einer schiitzenden Gewaltordnung.3*s

In den charakteristischen Ziigen des Politischen ist allerdings der
Schein der Totalitdt immer angelegt. Hierauf zielt Lévinas’ kritische Be-
griffsverwendung. Die Politik birgt die Tendenz, ihre eigenen Imperative
zu hochsten, unbedingt verbindlichen Gesichtspunkten zu erheben, die
alles Abweichende und Entgegenstehende verdrangen. »[D]as Sichtba-
re der Politik«, die Erscheinungsweise der Welt in der politischen Op-
tik, erzeugt so fatale Unsichtbarkeiten.3*¢ Der technisch-instrumentelle
Fokus verdriangt die Reflexion des normativen Ziels und lasst Schaden
der politischen Zielverfolgung als unvermeidliche Sachzwiange der Re-
alisierung eines hoheren Anliegens erscheinen. Die Distanzierung des
objektiven Allgemeinheitsideals von den intersubjektiven Begegnungen

325 E. Lévinas, »Der Staat Casars und der Staat Davids«, a.a.O., S. 138f.
326 E. Lévinas, Totalitidt und Unendlichkeit, a.a.0., S. 436.

21T

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT ALS MEDIUM DER BEZIEHUNG ZUM ANDEREN

verdeckt die immer streitbare und neu zu befragende Beschrianktheit des
herrschenden Begriffs vom allgemeinen Wohl. Vor allem verleitet diese
Abstandnahme dazu, die widerspruchsreiche Pluralitit des Allgemeinen
aufSer Acht zu lassen, einen einheitlichen, tibergreifenden Zweck des Po-
litischen zu unterstellen und dadurch die Sensibilitit fiir abweichende
Anspriiche weiter zu betduben. SchliefSlich gewinnt das Handeln durch
die Mittel der Macht und Gewalt und die Primarausrichtung auf egois-
tisch-eigeninteressierte Gesellschaftsglieder weitere Unerbittlichkeit. Wi-
derstinde gegen politische Souverinitit, Devianz, Dissens, Kritik und
Forderungen der Relativierung kommen primir oder gar ausschliefSlich
als Bedrohung des Allgemeinen in den Blick, die es konsequent zu un-
terdriicken gilt. Die Gesellschaftsglieder werden so wiederum diszipli-
niert, sich tiber ihre natiirlichen Eigeninteressen zu definieren und die
Anderen wie auch den Staat als Konkurrenz statt als die Bedingung ih-
rer eigenen, die Selbstbeziiglichkeit sprengenden Entfaltung zu erkennen.
Politische Allgemeinheit erscheint dann zunehmend als die schlichte Ag-
gregation von Einzelinteressen. Solidaritit gilt bestenfalls im Rahmen
fest umgrenzter Interessen- und Schicksalsgemeinschaften als beacht-
lich. Auflere Anspriiche gelten nicht als wesentliche Dimension des all-
gemeinen Wohls der Politik. » AuSenpolitik ist Interessenpolitik « lautet
eine vermeintliche politische Binsenwahrheit, die gerade in der Unschuld
und Selbstverstandlichkeit, mit der sie wiederholt wird, die Macht dieser
bedenklichen Logik in der Tiefenstruktur des Politischen verrdt. Durch
all diese Dynamiken tendiert das Politische zu einem Geist souveridner
Selbstbehauptung, der den Sinn fiir das uneinholbare Andere, selbst dort,
wo dieser Sinn den Anstof$ gab, verdringt. Die Paradigmen der Technik,
der Macht, des Interesses, ja selbst dasjenige einer moralischen, aber
monistisch von einem unter Umstidnden kollektiven, gar absoluten, aber
identischen Subjekt her gedachten Vernunft immunisieren gegen die Un-
hintergehbarkeit der Differenz. Sie verdecken Pluralitiat und wenden sich
mit potentiell hoher Aggressivitat gegen ausgeschlossene Anspriiche.
Gegen diese Tendenz — Politik, die sich zum Primat des Sozialen erhebt
— wendet sich Lévinas’ Kritik. Die politischen Verhiltnisse — ihre Insti-
tutionen, aber auch alle tibrigen »Beziehungen, die da und von da her
errichtet werden« — »sind jederzeit im Begriff, ihr Gravitationszentrum
in sich selbst zu tragen«, wie Lévinas verschiedentlich schreibt.3*” Dieser
Verschiebung des politischen Gravitationszentrums vom ethischen Ver-
antwortungshorizont in die Politik selbst gilt es entgegenzuwirken. Ge-
fordert ist damit nun aber eben keine Reduktion des politischen Han-
delns auf die Logik ethischer Intersubjektivitit, nicht die Missachtung

327 E.Lévinas, »Paix et proximité«, in: Alterité et transcendance,a.a.O.,S. 136—
148, 147 (Ubers. BV; dt. mit anderer Ubersetzung: »Frieden und Nihe«,
a.a.0., S. 148); dhnlich ders., Jenseits des Seins, a.a.0., S. 347.

212

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EMMANUEL LEVINAS: RECHT ALS RAHMEN EINER POLITIK VOM ANDEREN HER

der spezifischen Gesichtspunkte politischer Praxis. Die Autonomie des
Politischen ist ein ethisches Gebot. Thren ethischen Sinn kann sie aber
nur entfalten, wenn sie den Bezug zu ihrem ethischen Horizont nicht
verliert. Diese relative Autonomie, Selbstindigkeit in Beziehung, einer
asymmetrischen Beziehung des Politischen im Dienste des Ethischen, re-
alisiert sich nicht durch eine abschlieSende Uberwindung der Spannung
von ethischer und politischer Optik, sondern im Aushalten und immer
neuen Austarieren der widerspruchsvollen Spannung. Den eigenen Ge-
setzen der Politik ist Raum zu geben, aber ihnen ist zugleich ein »Ge-
gengewicht« entgegenzusetzen.?*® Es gilt den » Verrat«3>, den die Politik
trotz ihrer und in ihrer spezifischen ethischen Valenz fortlaufend an ih-
rem ethischen Sinn tibt, auszugleichen, ihn immer wieder zu reduzieren.
Gegen das objektive Kalkiil und in ihm ist an die darin nie ermessene
Pluralitat und Singularitit der ethischen Anspriiche zu erinnern, die die-
sem Kalkiil seinen Grund geben.

Mit dieser Widersetzung gegen das Politische wird dasselbe nicht auf-
gegeben. Es wird keine politikbefreite Welt reiner Ethik oder gar reinen
Rechts konstruiert. Die »messianische Politik «, »Politik danach«, bleibt
engagierte Politik, auch in ihren ambivalenten Ziigen der Objektivie-
rung, des Interesses, der Macht, sogar der Gewalt. Aber all diese Zuge
werden von Anfang an und in jedem Moment bis zum Widerspruch der
Kritik ausgesetzt. In ihrem Vollzug werden sie zugleich zuriickgenom-
men, permanent relativiert. Stets wird auf diese Weise gegen den Schein
der Letztgultigkeit und Totalitdt, den Drang zur Vereindeutigung und
Souverinitat gestritten. Die Politik wird als relatives, vorldufiges, kons-
titutiv zwiespdltiges Unternehmen im Dienst einer Verantwortung ver-
folgt, der sie nie alleine und nie abschliefSend gerecht zu werden vermag
und die deshalb immer auch Selbstkritik, Zuriicknahme und vor allem
Anerkennung der das politische Bewusstsein tiberschreitenden Plurali-
tat verlangt. Dabei wird aber auch nie aufSer Acht gelassen, dass eine

328 E. Lévinas, Totalitidt und Unendlichkeit, a.a.0., S. 432.

329 E. Lévinas, Jenseits des Seins, a.a.0., S. 345. Die Rede vom Verrat, die Lé-
vinas an dieser Stelle auf das politische Gebot objektivierender Abwigung
angesichts des Dritten bezieht, verwendet er andernorts in erster Linie mit
Blick auf die Sprache und die Rolle der Philosophie. Der Philosophie kommt
es demnach zu, den Verrat des Gesagten am Unsagbaren des Sagens zu redu-
zieren, das heifSt an den Grund des thematisierenden Sprechens in der ethi-
schen Beziehung zu erinnern, die sich im Gesagten nicht einholen lasst, auf
die darin aber doch indirekt hingewiesen werden kann, worin Lévinas eben
die Aufgabe der Philosophie sieht. Philosophie und Politik sieht er in einer
analogen Konstellation. (Vgl. ebd., S. 334ff.) Messianische Politik weist im
Raum des 6ffentlichen Ordnens auf das uneinholbar AufSerordentliche des
diesem Ordnen zugrundeliegenden Anspruchs des Anderen hin und sprengt
die Ordnung so auf.

213

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT ALS MEDIUM DER BEZIEHUNG ZUM ANDEREN

Preisgabe der politischen Bemithungen die ethische Aufgabe ebenso ver-
driangen wiirde. Eine Preisgabe der Politik wiirde den Horizont und die
Wege der Aktualisierung gerechter Verhiltnisse radikal limitieren und
den immer prekiren Sinn fiir die Anderen nicht weniger den Versuchun-
gen der Unterdriickung unterwerfen. Sowohl die Fiktion einer reinen Po-
litik als auch diejenige ihrer Abschaffung entriickt die Welt dem Anspruch
des Anderen. »Jenseits des Staats i Staat« muss daher die Devise sein,
wie der oben zitierte Titel einer Talmudlektiire unterstreicht. Der Auf-
bruch des Scheins einer unverbriichlichen Ordnung hat sich innerhalb
politischer Strukturen und Praktiken zu vollziehen, indem diese laufend
von der konkreten Begegnung mit dem Anderen her befragt werden und
ihnen so die Pritention der Souveranitit genommen wird. Transzendenz
der Totalitit aktualisiert sich nicht als eine andere, ihrerseits autarke und
umgrenzte Ordnung neben dem Bestehenden, sondern als Offnung auf
ein Anderes hin in einer Konstellation der Differenz; eine Offnung, die
sich im Politischen einstellen kann, weil sie ihm immer schon voraus-
geht und selbst in der Verdeckung eingeschrieben bleibt. »Jenseits-in:
Transzendenz in der Immanenz, jenseits des Politischen, aber i Politi-
schen, ist die Struktur, die Lévinas’ Kritik des politischen Bewusstseins
und seine Entwiirfe einer anderen, messianischen Politik immer wieder
herauszuarbeiten suchen, wie auch Derrida in seiner Lektiire konstatiert.
»EinschliefSung, die auf eine Transzendenz hin offenbleibt, welche von ihr
getragen wird, Einziehung eines Tors, das tragt und sich auf ein Jenseits
der Mauern und Gemauer hin 6ffnet, welche es einrahmen. «33° Der Ak-
zent bleibt dabei freilich auf dem richtungsbestimmenden »jenseits«, dem
Anderen, Ethischen, der Transzendenz und Unendlichkeit — »>jenseits<
ist das Wort von Lévinas«. Die beiden Pole des Jenseits-in bilden kein
Gleichgewicht, sondern einen zum Anderen strebenden Widerspruch.
Lévinas’ gesamte Philosophie ist vom Anliegen getragen, diese Struk-
tur der Spannung zu entfalten. Sie will den Gesichtspunkt jiidischer Pro-
phetie, der die Beziehung zum Anderen gewirtigt, im objektivierenden
Diskurs der griechischen Philosophie artikulieren. Das Verhiltnis von
transzendenter Ethik und objektivierender Politik begreift Lévinas in
Analogie zum Zeugnis vom Anderen in der Philosophie.33* In Philoso-
phie und Politik vollzieht sich das Denken vom Anderen her im Wach-
halten eines unaufloslichen Widerspruchs, der unermiidlichen Reduktion
des Verrats in Relativierung des Gesagten. Stets sind situativ die konkre-
ten Tendenzen aufzuspiiren, den Sinn firr das Andere auszuschalten. Im-
mer wieder ist entschieden fur Verdringtes einzustehen, immer wieder
ist dieses Einstehen mit erneuter, gleicher Entschiedenheit zu relativie-
ren, wo es seinerseits die Fantasie eines Letzten evoziert. Mit Blick auf

330 J. Derrida, »Das Wort zum Empfang«, a.a.0., S. 1o1.
331 Vgl. oben Fn. 329.

214

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EMMANUEL LEVINAS: RECHT ALS RAHMEN EINER POLITIK VOM ANDEREN HER

die Politik konkretisiert sich der Widerspruch anhand der historischen
Bezugspunkte von Lévinas’ Argumentation. Die Reflexionen zur Politik
wenden sich gegen den politischen Totalitarismus, wie er sich im natio-
nalsozialistischen Staatsterrorismus realisiert hat. Zugleich sind sie we-
sentlich von dem Anliegen getragen, die Legitimitat des Eintritts Israels
in die nationalstaatliche Politik darzutun. Sie orientieren sich an der Er-
fahrung der jidischen Minoritit, die der Integration in politische Ein-
heiten widersteht, sind aber gleichzeitig dem franzosischen Modell der
liberalen Republik verbunden. Sie folgen den Ressourcen einer Religi-
on der Ordnung, des Gesetzes, des Messias und des gelobten Landes,
die zugleich wesentlich eine Religion der Diaspora und des Exils ist. In
den verschiedenen Texten wechseln die Akzente: Am einen Ort wird pri-
mar der Totalitatsdurst der Politik problematisiert. Am anderen Ort wird
die Notwendigkeit verteidigt und das Gebot formuliert, den Gesetzen
der Politik Raum zu geben. Weiter akzentuiert wird die Unaufloslichkeit
des Widerspruchs durch die Rekonstruktion der kontradiktorischen Ge-
sprachsprotokolle des Talmud. Vielfach fithrt Lévinas vor, wie die talmu-
dischen Quellen Affirmation und Kritik der Politik unaufgelost nebenei-
nanderstellen und so das relative Recht der Politik, aber eben auch das
damit verbundene Gebot leidenschaftlicher Inkonsistenz messianischer
Politik evident machen. Insbesondere weist er auf eine Zweideutigkeit in
der Zukunftsvorstellung hin. Neben der VerheifSung des messianischen
Reichs bringen die talmudischen Texte eine Aussicht jenseits desselben
zur Sprache.?* Dieser Widerspruch bezeugt nochmals aufschlussreich das
Gebot einer Politik, die sich nie zum Letzten nimmt — »dass der Friede ein
Begriff ist, der tiber das rein politische Denken hinausgeht.«333 Der Frie-
den iiberschreitet das Politische nicht nur im Sinne einer geschichtlichen
Zukunft nach der Politik, sondern in seiner eschatologischen Ewigkeit,
in der er Hier und Jetzt gegenwartig ist. »Vom Frieden kann es nur eine
Eschatologie geben. Aber damit wollen wir nicht sagen, der Friede sei,
positiv und objektiv genommen, Sache des Glaubens statt Gegenstand
des Wissens. Das soll vor allem heifSen, daff der Friede keinen Platz hat
in der objektiven Geschichte, die der Krieg entdeckt, daf er nicht etwa
das Ende des Krieges oder das Ende der Geschichte ist.«334 Der Friede
bezeichnet den ewigen Verantwortungshorizont, der uns unverfiigbar je
und je im Anderen begegnet und aus dem heraus sich messianische Politik
als immer unreine, ethische, »mit einem Fuf§ im Ewigen «335, aktualisiert.

Das eschatologische Votum gegen die Geschichte bedeutet auch bei Lé-
vinas nicht, dass er die Realitat der messianischen Politik ungeschichtlich

332 Vgl. E. Lévinas, »Der Staat Cisars und der Staat Davids«, a.a.O., S. 147ff.;
ders., »Messianische Texte«, in: Schwierige Freibeit, a.a.0.,S. 58-103, 84{f.

333 E. Lévinas, »Politik hintan!«, a.a.0., S. 162.

334 E. Lévinas, Totalitidt und Unendlichkeit, a.a.0., S. 24.

335 Siehe oben Fn. 297.

215

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT ALS MEDIUM DER BEZIEHUNG ZUM ANDEREN

als blofSe Form individueller Haltung und instantaner Handlung begreift.
In der Tat kommt zwar die Geschichtlichkeit dieser anderen Politik bei ihm
nur selten zur Sprache. Auch er reklamiert aber — wiederum in verbliiffen-
der Parallelitit zu Barth — die Wirklichkeit einer »anderen Geschichte« des
Widerstands gegen die Sieger:innenhistorie weltgeschichtlicher Totalitit.33¢
Wie Barth erkennt Lévinas die Geschichte des judischen Volkes in seiner
weltgeschichtlichen Schwiche und Marginalitdt hier als exemplarisches
Zeugnis. Eine Aussage des spaten Sartre regte Lévinas in zwei kurzen Tex-
ten zu Reflexionen iiber diese »heilige Geschichte« an.33” In einem Inter-
view kurz vor seinem Tod konstatierte Sartre: » Die Geschichtsphilosophie
ist nicht die gleiche, je nachdem, ob es eine jidische Geschichte gibt oder
ob es keine gibt. Nun gibt es aber eine jiidische Geschichte, das ist offen-
sichtlich. «33® Die Kontinuitit des jiiddischen Volks in der Diaspora fugt sich
nicht einem Verstandnis, das Geschichte wie Hegel durch staatliche Macht,
territoriale Herrschaft, kriegerische Gewalt und weltpolitische Einheit de-
finiert. Sie offenbart eine Gegengeschichte, die sich in einem durch das
ethisch-eschatologische Gesetz gestifteten beharrlichen Abstand von den
Imperativen der Weltgeschichte entfaltet. In dieser Emanzipation von der
Weltgeschichte exemplifiziert das Judentum den Kern der menschlichen
Bestimmung, »die Menschlichkeit des Menschen«.33 Erst hier gewinnt der
Mensch wirklich Geschichtlichkeit, wirklich andere Zukunft, deren Aktu-
alisierung auch den Sinn der erinnerten Vergangenheit verandert. Instruk-
tiv unterscheidet Lévinas andernorts mithilfe der unterschiedlichen fran-
zosischen Zukunftstermini die uneinholbar offene Zukunft des Ewigen
als »futur« vom »avenir« dessen, was blof§ kommt.3+ Lévinas ist wichtig,
dass Sartre die zitierte Bemerkung unter dem Eindruck eines historischen

336 E.Lévinas, »Eine uns vertraute Sprache«, in: ders., Die Unvorbersebhbarkei-
ten der Geschichte, tibers. v. A. Letzkus, Freiburg i.B. 2006, S. 125-129, 129.

337 Ebd.; E. Lévinas, »Sartre entdeckt die heilige Geschichte (Gesprach mit Vik-
tor Malka)«, in: Die Unvorhersehbarkeiten der Geschichte, a.a.O., S. 131—
134, 132.

338 J.-P. Sartre, in: ders./B. Lévy, L'espoir maintenant. Les entretiens de 1980,
Lagrasse 1991, S. 75 (Ubers. BV; dt. mit anderer Ubersetzung: J.-P. Sartre,
Briiderlichkeit und Gewalt. Ein Gesprich mit Benny Lévy, tibers. v. G. Os-
terwald, Berlin 1993, S. 65). Sartre differenzierte mit dieser Erwagung die
Position seiner beriihmten Uberlegungen zur Judenfrage (iibers. v. V. von
Wroblewsky, 3. Aufl., Reinbek b. Hamburg 1994). Dort hatte er die jiidische
Existenz als ein Produkt des Antisemitismus beschrieben.

339 E. Lévinas, »Jenseits der Erinnerung. Traktat Berakoth 12b-13a«, in: ders.,
Stunde der Nationen. Talmudlektiiren, tbers. v. E. Weber, Munchen 1994,
S. 119-140, 130; ders., »Eine uns vertraute Sprache«, a.a.0., S. 129.

340 E. Lévinas, »Antlitz und erste Gewalt. Ein Gespriach mit Hans-Joachim
Lengner iiber Phinomenologie und Ethik«, in: C. Kupke (Hg.), Lévinas’
Ethik im Kontext, Berlin 2005, S. 11-24, 24.

216

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EMMANUEL LEVINAS: RECHT ALS RAHMEN EINER POLITIK VOM ANDEREN HER

Buches tiber die Geschichte des jidischen Volkes machte. Obgleich Sartre
wie Lévinas in der Explikation des devianten Weges auf religiose Begriffe
rekurrieren und ihm eine metaphysische Bedeutung zuschreiben, geht
es um ein Phianomen, das auch in einer rein soziologischen Perspektive
wahrnehmbar ist.>+* Kontinuitit gewinnt die widerstindige Distanz von
der Dynamik der Sieger:innengeschichte in einer Haltung der Geduld, die
sich auch in der engagierten Intervention in die geschichtlichen Verhiltnis-
se dem heroisch-vorbehaltlosen Eintauchen in die Imperative der Zeit ver-
sagt und Uberall ihre Widerspriiche wachhalt.3+* In der Linie dieser ande-
ren Geschichte liest Lévinas auch das zionistische Projekt, das er in diesem
Sinne als spezifisch universalistisch begreift — nicht nur die Motive der zio-
nistischen Bewegung befragt er auf die Spuren dieser anderen Geschichte,
sondern auch Reaktionen von anderen weltpolitischen Akteuren, in denen
er ein Aufbrechen der machtpolitischen Dynamik des Konflikts um Israel
zugunsten einer Aussicht des Friedens erkennt.’# In Lévinas’ Kommenta-
ren zur israelischen Politik wird der analytische Blick freilich deutlich von
der streitbaren politischen Uberzeugung des Philosophen iiberlagert. Da-
rin bestatigt sich nochmals, wie tief auch das Ringen um eine andere Po-
litik in die Widerspriiche der Weltgeschichte verwickelt bleibt. Unhinter-
gehbar bleibt ihre Aktualisierung der selbstgewissen Disposition entzogen.
Gleichzeitig macht Lévinas aber in seiner Auseinandersetzung mit Israel
deutlich, dass die Abgrenzung der messianischen Politik vom dominanten
Geschichtslauf weder ein Abseitsstehen von den weltpolitischen Verhilt-
nissen propagiert noch eine exklusiv judische Aufgabe definiert. Mitten in
den machtpolitischen Spannungen der Zeit sind die Menschen um ihrer
Menschlichkeit willen aufgerufen, diesen befreienden Abstand zu suchen
und zu pflegen.3+4

Weiteres geschichtliches Gewicht zeigen Hinweise auf kulturell ge-
wachsene Institutionen und Traditionen, in denen Lévinas den Geist
messianischer Politik erkennt. Diese Bemerkungen bleiben verhaltnis-
mafsig sparlich. Wie wir bereits gesehen haben, rekurriert Lévinas vor
allem auf die prophetische Tradition. An gewissen Stellen weist er aber
auch auf die Ideale und Errungenschaften moderner Emanzipations-
bewegungen hin. Eine Talmudlektiire erkennt in den Skizzen messia-
nischer Politik der analysierten Textstelle »die Umrisse der Demokra-
tie [...], das heifdt die eines Staates, der fiir das Bessere offen ist, immer
auf dem Quivive, immer erneuerbar«.34s Auf der Spur messianischer
Politik sieht Lévinas die Demokratie nicht wegen der Affirmation eines

341 Vgl. E. Lévinas, »Eine uns vertraute Sprache«, a.a.O., S. 129.

342 Vgl. E. Lévinas, »Die Tugenden der Geduld«, a.a.O.

343 Vgl. E. Lévinas, »Politik hintan!«, a.a.O., S. 157ff.

344 Vgl. E. Lévinas, »Eine uns vertraute Sprache«, a.a.0., S. 129; ders., »Sartre
entdeckt die heilige Geschichte«, a.a.0., S. 133.

345 E. Lévinas, »Im Staat den Staat iiberschreiten«, a.a.O., S. 57.

217

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT ALS MEDIUM DER BEZIEHUNG ZUM ANDEREN

souveranen Volks, sondern weil ihre Struktur jede Fixierung eines ein-
heitlichen letzten Machtworts untergrabt. In der Reflexion scheinen die
Uberlegungen nachzuhallen, die Claude Leforts Demokratietheorie in
die damalige franzosische Debatte einbrachte: Die Demokratie arbei-
tet gegen den Schein des Totalen, sofern sie wesentlich die »urspriing-
liche Teilung«34¢ der Gesellschaft reflektiert und »die Grundlagen aller
Gewissheit auflost«347 — ohne die Versuchung des Totalen ausloschen
zu koénnen. Eine andere Schrift spricht im Rekurs auf die biirgerli-
chen Revolutionen auch nochmals rechtliche Ereignisse und Visionen
an. Lévinas bemerkt, dass grofSe Teile der jidischen Gemeinschaft die
prophetischen »Perspektiven der heiligen Geschichte« vor dem Auf-
stieg Hitlers im Durchdringen der liberalen Revolutionsideale sahen,
das die Rehabilitierung von Dreyfus exemplifizierte.3+® Das gerichtli-
che Verdikt markierte einen »Sieg der Gerechtigkeit«3+ tiber die Macht
korrupter Eliten und den antisemitisch entfesselten Affekt gegen das
Andere, Fremde und Minoritire. In Kontinuitit mit dieser Affirmati-
on des liberalen Rechtsstaats wirdigt Lévinas die breite Unterstiitzung
judischer Kreise fiir die marxistischen Aufbriche der darauffolgenden
Jahrzehnte. Die hier unternommene Zuwendung zu den Ausgeschlos-
senen, Ubergegangen und Unterdriickten herrschender politischer
Verhiltnisse, zum »Schicksal aller Enterbten der Erde«, schien den
prophetischen Sinn der Postulate von 1789 und 1848 weiterzuver-
folgen und zur vollen Realisierung zu fiihren. 35° Durch die Exzesse
der Exklusion, Unterdriickung und Gewalt im Fortgang der europai-
schen Geschichte wurden diese Hoffnungen verraten. Die Hinweise auf
die prophetisch-machtkritische Lesart moderner Revolutionen lassen
nochmals hervortreten, dass der verratene Sinn des Rechts, sein Hin-
weis auf die unverdufSerlichen Anspriiche der Ausgegrenzten, sein in-
stitutioneller Widerstand gegen die Gewalt politischer Ideologie und
sein prophetisches Versprechen pluralistischer Solidaritit, die Gram-
matik messianischer Politik bildet. Und nochmals wird sogleich eben-
so gegenwirtig, dass dieser befreiende Sinn immer im Begriff ist, ver-
dringt zu werden, und immer neu auch gegen das herrschende Recht
und iiber dieses hinaus einzuklagen ist.

346 C. Lefort/M. Gauchet, »Uber die Demokratie: Das Politische und die Insti-
tuierung des Gesellschaftlichen«, in: U. Rodel (Hg.), Autonome Gesellschaft
und libertire Demokratie, a.a.0., S. 89—122, passim.

347 C. Lefort, »Die Frage der Demokratie«, in: U. Rodel (Hg.), Autonome Ge-
sellschaft und libertdre Demokratie, a.a.0., S. 281297, 296 (im Original
teilweise kursiv).

348 E. Lévinas, »Politique apres !«, a.a.0., S. 225 (Ubers. BV; dt. mit anderer
Ubersetzung: »Politik hintan!«, a.a.O., S. 158).

349 Ebd.

350 Ebd.

218

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EMMANUEL LEVINAS: RECHT ALS RAHMEN EINER POLITIK VOM ANDEREN HER

Lévinas’ Wendung gegen das Politische verdeutlicht die Opposition,
in der das Alteritdtsdenken zur Position Schmitts steht. Derrida hat den
Gegensatz der beiden Denker unmissverstiandlich vermerkt:

»Dieser Theoretiker des Politischen [Schmitt] befindet sich genau an
den Antipoden von Lévinas, mit dem ganzen Vorrat an Paradoxen und
Umbkehrungen, die ein absoluter Gegensatz in sich bergen kann. Schmitt
ist nicht nur ein Denker der Feindlichkeit (und nicht der Gastlichkeit),
er setzt den Feind nicht nur an den Ursprung einer >Politik<, die nicht
auf das Ethische oder das Rechtliche zurtuckgefiihrt werden kann. Er ist
seiner eigenen Einschitzung zufolge eine Art katholischer Neuhegelianer
mit dem wesentlichen Bediirfnis, sich an ein Totalititsdenken zu
halten. In dieser Hinsicht wiirde ein solcher Feindesdiskurs als
Totalitatsdiskurs, wenn man so sagen kann, fiir Lévinas den absoluten
Gegner verkorpern. 35T

Nicht nur im Ergebnis und in der Stoffrichtung vertritt Lévinas eine Po-
sition, die derjenigen Schmitts entgegengesetzt ist. Obwohl die beiden
Autoren soweit ersichtlich nie aufeinander Bezug nahmen, wendet sich
Lévinas’ Argumentation ausdriicklich gegen genau diejenigen Paradig-
men, die Schmitt leiten. Umgekehrt richtet sich Schmitts Werk gegen
die Leitgedanken von Lévinas. Die Grundbegriffe der beiden Denker
exponieren die Opposition unmittelbar: Einem Denken der Politik, der
Feindschaft, des Kriegs und der Totalitit steht ein Paradigma der Ethik
und des Rechts, der Briiderlichkeit und Nichstenliebe, des Friedens und
der Unendlichkeit gegeniiber. Auch in den ideengeschichtlichen Prife-
renzen sticht der Widerspruch ins Auge: Schmitt stellt sich ins Gefol-
ge von Hobbes und einem totalitir gelesenen Hegel?52, Lévinas erkennt
in Hobbes eine exemplarische Gegenfigur und begegnet Hegel wegen
der bei diesem wahrgenommenen Tendenz zum Totalen mit anhalten-
der Skepsis. Offenkundig sind natiirlich auch der politische Gegensatz
und die religiose Differenz: Glithender Nationalsozialismus und Antise-
mitismus eines konservativen, aber exkommunizierten Katholiken auf
der einen Seite, ein Holocausttuiberlebender, republikanischer Linkslibe-
raler, universalistischer Zionist und im Gemeindeleben engagierter Jude
auf der anderen Seite. Die augenfillige Polaritat wird in der Explikati-
on der beiden Theorien entfaltet: Das »politics first«, das Lévinas holz-
schnittartig als kontrdre Problemposition skizziert, wird von Schmitt
mit genau den von Lévinas genannten Kategorien auf die Spitze getrie-
ben: Recht hat seinen ersten, letzten und totalen Grund in einer identi-
fizierbaren politischen Entscheidung, die mit souveraner Macht die Ge-
sellschaft ordnet. Ohne die politische Zahmung stehen die Menschen

351 J. Derrida, »Das Wort zum Empfang«, a.a.0., S. 165, Anm. 91.

352 Vgl. zum totalitiren Hegelverstindnis C. Schmitt, Drei Arten des rechtswis-
senschaftlichen Denkens, a.a.O., S. 38.

219

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT ALS MEDIUM DER BEZIEHUNG ZUM ANDEREN

einander feindselig gegeniiber, was sich ebenso jenseits der politischen
Ordnung im Verhiltnis der politischen Gemeinschaften zeigt. Sowohl
im Innen- wie im AufSenverhiltnis muss das Andere daher durch die
souverdne Ordnung in konsequenter Unterwerfung domestiziert wer-
den. Relativierungen der Souveranitit sind Feindeswerk, das es um des
Rechts willen dezidiert zu unterdriicken gilt. Prazise diese von Schmitt
mit Nachdruck vorgetragenen Erwagungen weist Lévinas® »Politik da-
nach!« mit Ausrufezeichen zuriick. Die Politik ist Antwort auf einen
ethisch-rechtlichen Anspruch, der uns in unableitbarer Evidenz immer
schon konfrontiert. Thn hat Politik — in Anlehnung an den ersten Arti-
kel des deutschen Grundgesetzes gesprochen — »zu achten«, zu entfalten
und »zu schiitzen«, sie kann ihn aber nie einholen und hat dies anzuer-
kennen. Der Grund des Politischen ist nicht blof§ negativ die Feindse-
ligkeit zwischen den Menschen, sondern eine urspriingliche Beziehung
des Friedens, der positiven Offenheit fir den Anderen, die immer pre-
kar angefochten und darum schutzbediirftig, aber nicht ausloschlich
und daher letztlich tiberlegen ist. Diesem urspriunglichen Frieden Raum
zu geben, ist die Aufgabe der Politik. Die Versuchungen der Macht und
Gewalt bedrohen den Sinn fiir den Anderen in einer Gesellschaft ohne
politische Ordnung, aber ebenso in der Gestalt politischer Macht und
Gewalt. Politik muss einer Ordnung dienen, von der sie immer iiber-
schritten wird. Sie muss Formen und Semantiken der Differenz entwi-
ckeln, die Souveranitit in aller Form, gesellschaftliche und politische,
unterbrechen, um den uneinholbaren Appell des Anderen konkret in
den Blick zu riicken. Sie muss vor allem das Bewusstsein wahren und
betitigen, dass sie ihren Sinn nicht abschlieflend garantieren kann, son-
dern zuletzt von dem Vertrauen in die Spur des Friedens lebt, der ihr
vorausgeht und nicht verfugbar ist. Recht ist die wesentlich ethische
Sprache und Form dieser prophetischen Politik. In ihm formiert sich die
paradoxe Logik der Ordnung von ihrem Anderen her, die wir mit Barth
als indirekte Identitit bezeichnen konnen.

Derridas Hinweis auf den »ganzen Vorrat an Paradoxen und Um-
kehrungen, die ein absoluter Gegensatz in sich bergen kann«, lasst
zugleich anklingen, dass die kontriare Konstellation gewisse Konver-
genzen birgt. Auch das wird schon an der Oberfldche deutlich: Beide
Autoren stehen fir eine provokative Riuckbesinnung auf die Assozia-
tion von Politik und Theologie, beide stellen sich dabei in die ju-
disch-christliche Tradition. Die gemeinsame Option politischer Theo-
logie impliziert zunichst eine bestimmte Ebene der Reflexion. In den
hier interessierenden Erwiagungen von Schmitt und Lévinas zur Politik
geht es in erster Linie um eine Art Metapolitik, eine Theorie der Struk-
tur, des Sinns und der Stellung des Politischen. Nur sekundir und eher
im Sinne von Beispielen erortern sie Probleme konkreter politischer
Verhiltnisse. Der metapolitische Charakter schliefSt freilich nicht aus,

220

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EMMANUEL LEVINAS: RECHT ALS RAHMEN EINER POLITIK VOM ANDEREN HER

dass die entsprechenden Uberlegungen Implikationen fiir konkrete po-
litische Fragen haben und diese auch fiir die Autoren von groffem In-
teresse waren. Beiden Autoren liegt durchaus daran, solche Implikati-
onen nachzuzeichnen. Ein Merkmal, das ihren Beitrag zur politischen
Theorie aber wesentlich auszeichnet, ist eben die Wendung zum meta-
physischen Ort und Gewicht des Politischen. Beide teilen dabei zwei-
tens das Anliegen, die Transzendenz des Normativen — der Ethik, des
Rechts und der Politik — gegeniiber dem Sein und der Natur darzu-
tun. Das Gute und Gerechte ist nicht Derivat der Naturentwicklung,
das Sollen lasst sich nicht aus dem Sein ableiten, es ist das Gegen-
stiick menschlicher Freiheit. Die Deutung des Normativen nach Maf3-
gabe der Naturverhaltnisse ist nicht, wie ihre Verfechter:innen glauben,
eine neutrale Position. Sie zementiert und uberhoht das Naturwiich-
sige. In der judisch-christlichen Tradition finden Schmitt und Lévinas
dagegen drittens die Quelle eines Bewusstseins der inneren Differenz
der Wirklichkeit. Die Verfasstheit menschlicher Existenz ist charak-
terisiert durch eine Spannung unterschiedlicher Krifte, die eine be-
freiende Uberschreitung der unmittelbaren Verhiltnisse eréffnet. Diese
Uberschreitung bedarf einer Unterbrechung der Seinsbedingungen in-
nerhalb derselben: Transzendenz in der Immanenz nach Lévinas’ Dik-
tion, Macht des Rechts in Schmitts Jurisprudenz.

Von diesen gemeinsamen Grundannahmen gelangen die beiden Au-
toren jedoch zu vollig entgegengesetzten Schlussfolgerungen. Schmitt
wendet den Transzendenzgedanken dialektisch in ein Postulat radika-
ler Immanenz und Identitdt: Weil Recht dem Faktisch-Seienden strikt
transzendent ist, hat es alle Realitit im Faktisch-Seienden. Wirklichkeit
gibt es nur in der Form der Macht. Recht muss sich deshalb als souve-
rane Machtordnung von anderen, ebenso stets machtformigen Ansprii-
chen abgrenzen und sich gegen diese durchsetzen. Lévinas bedeutet das
Transzendenzmotiv dagegen die Widerlegung reiner Immanenz. Der
Anspruch des Rechts jenseits des Seins, der Natur und der Geschichte
offenbart uns, dass das wesentlich ontologische Bewusstsein des Imma-
nenzzusammenhangs trigerisch ist. Die Wirklichkeit ist nicht gespal-
ten in (ethische) Transzendenz und (ontologische) Immanenz, sondern
entfaltet sich in der Beziehung dieser Differenz. Recht verwirklicht sich
im fortlaufenden Aufbrechen der Machtordnung, das zwar in der Tat
seinerseits machtformig ist, diese eigene Macht aber im selben Zug re-
lativiert. Gefordert ist eine Konstellation der Relativierung von Sou-
verdnitdt und Identifikation aus einer Pluralitit der Anspriiche und
Gewalten. Der gemeinsame Ausgangspunkt von Schmitt und Lévinas
verscharft die Divergenz insofern, als der metaphysisch-transzenden-
te Horizont nicht nur von einer Seite iibersehen oder verdriangt, son-
dern gegenteilig interpretiert wird. Das Transzendenzmoment bekrif-
tigt jeweils genau dasjenige, wogegen sich der andere Autor wendet:

221

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT ALS MEDIUM DER BEZIEHUNG ZUM ANDEREN

Unbedingte Souverdnitit auf der einen Seite, rickhaltlose Relativie-
rung auf der anderen Seite. Lévinas’ scharfste Kritik richtet sich genau
gegen eine solche Verklarung politischer Totalitdt, wie sie Schmitt mit
Nachdruck unternimmt.

Derridas Hinweis darauf, dass Schmitt dergestalt »fiir Lévinas den
absoluten Gegner verkorpern« wiirde, weist indes noch auf eine weite-
re, gewichtigere Paradoxie divergenter Verwandtschaft hin. Lévinas’ in-
struktive Kontrastierung der Positionen und sein leidenschaftliches Ein-
treten fiir das Recht des Anderen schreibt seiner eigenen Argumentation
unvermerkt eine Logik ein, die ganz im Sinne von Schmitts Unterstel-
lung in gewissem Sinne Freund und Feind zu identifizieren tendiert. Die
Perspektive, die Schmitt exemplarisch vertritt, wird vehement zurtickge-
wiesen. Diese polemische Dimension — gegen das Totalititsdenken, ge-
gen den Primat des Selbst, des Seins, der Natur, der Geschichte, der Po-
litik, des Krieges, der griechischen Tradition — zieht sich durch Lévinas’
Werk hindurch. Freilich muss differenziert werden zwischen der Erlau-
terungsform und der dahinterstehenden Positionierung. Lévinas® schar-
fe, oft binare Kategorienbildung ist zunachst eine idealtypische Akzen-
tuierung mit explanatorischer Funktion. Sie ist aufSerordentlich kraftvoll
darin, die Grundideen klar fasslich zu machen. Gleichzeitig gewinnt im
engagierten Ton der Argumentationsweise die These vom ethischen Pri-
mat Ausdruck. Die klaren Gesten der Affirmation und Kritik fithren den
ethischen Sinn auch der philosophischen Arbeit vor. Sie indizieren, dass
hinter der Wahrheitsfrage die Gerechtigkeitsfrage steht, und stoflen den
Leser dazu an, das Gesagte nicht nur in distanzierter Theoriereflexion,
sondern auch existentiell und praktisch nachzuvollziehen. Die scharfe
Opposition hat aber durchaus auch plausible inhaltliche Griinde, jenseits
der Gesichtspunkte der Mitteilungsform. Wie schon bei Barth zu beach-
ten war, darf das Bewusstsein der Relativitdt der eigenen Positionierung
nicht als eine Kritik des klaren Positionsbezugs oder gar als Relativis-
mus missverstanden werden. Das Alteritatsdenken postuliert nicht die
indifferente Hinnahme jeglicher divergenten, »anderen« Haltung, son-
dern ein durchaus spezifisches, andere Konzeptionen zuriickweisendes
Modell des Urteilens und Handelns, das sich in ebenso klaren konkreten
Entscheidungen unter Verwerfung von Alternativen realisiert. Wie dar-
gelegt legt Lévinas ferner Wert darauf, dass diese Positionierung nicht
nur rational begriindet, sondern auch emotional getragen ist. Der Aus-
gangspunkt beim Anderen, das Bewusstsein der Beschranktheit der eige-
nen Perspektive, das Ringen um pluralistische Entscheidungsstrukturen
und fortlaufende kritische Relativierung schliefst die bestimmte, leiden-
schaftliche Parteinahme in der Welt nicht aus, sondern gewinnt eben
darin Wirklichkeit, auch wenn sie nie selbstgewiss abschliefSend ist. Im
Sinne resoluten, nicht nur auf den Gehalt, sondern auf das Prinzip einer
Perspektive bezogenen Widerstands ist in der Lévinas’schen Ethik also

222

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EMMANUEL LEVINAS: RECHT ALS RAHMEN EINER POLITIK VOM ANDEREN HER

durchaus auch eine Dimension fundamentaler Gegnerschaft angelegt.
Darin liegt ein beachtliches Paradox, aber freilich keine Preisgabe des
leitenden Friedensgedankens. Denn auch in solchen Konstellationen des
Streits wird die Gegnerschaft eben nicht als die letzte Wahrheit der Be-
ziehung zum Anderen begriffen und ausgetragen.

Derridas Rede von einer absoluten Gegnerschaft lenkt den Blick aber
auf einen Uberschuss der Polemik, der dieser Adversaritit eine ande-
re, weiterreichende Bedeutung vermittelt. Die oppositionelle Logik in
Lévinas’ Argumentation birgt auch eine Tendenz, entgegen der leiten-
den Intention in eine Identifikationslogik zuriickzufallen, die bestimmte
Positionen nicht nur relativ und vorldufig, sondern eben absolut gegen
andere ins Recht setzt. Sowohl ethisch-politische Grundhaltungen wie
auch konkrete Entscheidungen werden derart stellenweise vorbehaltlos
vereinseitigt und gegeneinandergesetzt. In den philosophischen Texten
bezieht sich die polemische Kategorienbildung meist auf abstrakte Be-
griffe wie denjenigen der Politik oder paradigmatische Autor:innen wie
Hobbes oder Hegel.

Subtiler in der Gestalt einer kategorischen Fokussierung, aber in der
Sache besonders folgenreich tritt der Zug zur Identifikation in der hu-
manistischen Modellierung der Alteritatsexplikation hervor. Obwohl Lé-
vinas’ Argumentation deutlich darauf angelegt ist, auch die Grenzen zwi-
schen Mensch, Tier und Natur zu befragen und zu relativieren, bleibt
sie stets von einer anthropozentrischen Perspektive beherrscht.’s3 In der
Aufnahme des Humanismusbegriffs unterstreicht Lévinas diese Engfiih-
rung und bindet sie an einen klaren ideologiegeschichtlichen Rahmen.354
Dabei bemiiht er sich freilich, die Probleme, Ambivalenzen und Gren-
zen der humanistischen Tradition, vor allem ihre Fundierung im Paradig-
ma souverdner Selbstheit, zu korrigieren. Die Affirmation der Humanis-
muskategorie zielt in erster Linie kritisch auf die Problematisierung von
Einseitigkeiten, die Lévinas in antihumanistischen Programmen seiner
Zeit und der darin einflussreichen Humanismuskritik Heideggers wahr-
nahm.?ss Gegen eine Nivellierung des Subjekts in anonymen Seinsstruk-
turen versuchte Lévinas, in Verarbeitung der Kritik an humanistischen
Konzeptionen unerschiitterlicher Selbstheit, die Irreduzibilitit personli-

353 Vgl. dazu J. Derrida, Das Tier, das ich also bin, tbers. v. M. Sedlaczek, Wien
2006, S. 1571f.

354 Vgl. E. Lévinas, Humanismus des anderen Menschen, uibers. v. L. Wenzler,
Hamburg 20053 ders., »Pour un humanisme hébraique«, in: ders., Difficile
liberté. Essais sur le judaisme, 3., durchgesehene und korrigierte Aufl., Paris
2010, S. 406—411 (nicht in der deutschen Ausgabe enthalten); ders., » An-
tihumanisme et éducation«, in: Difficile liberté, a.a.O., S. 412—429 (nicht in
der deutschen Ausgabe enthalten); ders., Jenseits des Seins, a.a.0., S. 284.

355 Vgl. M. Heidegger, »Brief tiber den >Humanismus««, in: ders., Wegmarken,
Frankfurt a.M. 1967, S. 145-194.

223

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT ALS MEDIUM DER BEZIEHUNG ZUM ANDEREN

cher Verantwortung als unabgegoltenes humanistisches Erbe geltend zu
machen. Trotz dieser Pointierung zeigt der Humanismustitel zugleich die
auch bei Barth unverkennbare, dort aber durch den theologischen Rah-
men entscheidend gemilderte Befangenheit in der Hypostasierung des
Menschlichen im letzten Jahrhundert an. Davon zeugt auch der Fokus
von Lévinas’ rechtstheoretischer Reflexion auf die Menschenrechte, in
deren Aufstieg zur Zentralfigur die humanistische Signatur des Jahrhun-
derts ihren pragnantesten rechtsgeschichtlichen Ausdruck gefunden hat.
Lévinas’ Phinomenologie bleibt stark auf die Menschengattung fixiert
und reflektiert im Einspruch gegen antihumanistische Moden die eige-
ne Abhingigkeit vom ideologischen Kontext der Zeit nicht hinreichend.
Das Andere der nicht-menschlichen Welt tritt dahinter zuriick. Einmal
mehr tendiert die Erinnerung der Wirde des Menschen zur Verdeckung
der Wirde seines Anderen — ein Vorgang, den Horkheimer und Ador-
no bereits in der Dialektik der Aufklirung als Konstante der europii-
schen Menschheitsidee problematisierten.>s¢ Auch rechtsphilosophisch
liegt darin eine gewichtige Beschrankung.

Lévinas’ Tendenz zur oppositionellen Zuspitzung zeigt sich aber auch
jenseits der begrifflichen Anlage in Kommentaren zu konkreten politi-
schen Entwicklungen. Namentlich mit Blick auf die Politik Israels und
die Situation der paldstinensischen Bevolkerung dufserte sich Lévinas oft
dezidiert einseitig. Unmittelbar bedenklich erscheint nicht die entschie-
dene Parteinahme fur das zionistische Projekt, sondern die regelmafSige
Vernachlissigung der Ambivalenzen seiner Umsetzung. Israel wird dabei
nicht nur als ein legitimer Staat unter anderen und auch nicht einfach
als unerlissliche Schutzmacht des verfolgten jiidischen Volkes verteidigt,
sondern eben als Statthalter der anderen, messianischen Politik. Oft wird
diese Rolle nicht blof§ im Sinne eines Potentials propagiert, sondern als
wesentliches und bestimmendes Charakteristikum des israelischen Staa-
tes unterstellt.3s” Das Ideal der Politik fiir den Anderen wird zur Recht-
fertigung eines bestimmten Akteurs ohne Prifung der konkret in Frage
stehenden Handlungen. Entgegenstehendes Leid bleibt unterbelichtet,
im Rekurs auf den Anspruch des Anderen. Auf die Frage seines Biogra-
phen Salomon Malka, ob »nicht der >Andere« fiir den Israeli zuallererst
der Palistinenser« ist, erkliarte Lévinas einmal:

»Meine Definition des Anderen ist ganz und gar anders. Der Andere ist
nicht der Nichste, nicht notwendigerweise derjenige, der in der Nahe ist,
aber auch der. Und in diesem Sinne sind Sie, wenn Sie fir den anderen

356 Vgl. M. Horkheimer/Th. W. Adorno, Dialektik der Aufklirung, a.a.O., S.
262: »Die Idee des Menschen in der europaischen Geschichte driickt sich in
der Unterscheidung vom Tier aus. Mit seiner Unvernunft beweisen sie die
Menschenwiirde. «

357 Vgl. insbes. E. Lévinas, »Politik hintan!«, a.a.O.

224

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EMMANUEL LEVINAS: RECHT ALS RAHMEN EINER POLITIK VOM ANDEREN HER

da sind, fiir den Nichsten da. Aber wenn Ihr Nichster einen anderen
Nichsten angreift oder ihm gegeniiber ungerecht ist, was konnen Sie
tun? Hier nimmt die Andersheit einen anderen Charakter an, hier kann
in der Andersheit der Feind erscheinen, oder hier stellt sich zumindest
das Problem zu wissen, wer recht oder unrecht hat, wer gerecht oder wer
ungerecht ist. Es gibt Menschen, die unrecht haben. «3s®

Die viel diskutierte briiske Antwort dokumentiert die Verwicklung von
Solidaritat und Hostilitat in Lévinas® Perspektive eindriicklich.3s® Es ist
uberzeugend, dass der Andere nicht auf den in der Nihe priasenten Men-
schen zu reduzieren ist. Einsichtig ist auch, dass Lévinas’ Alterititsver-
stindnis die Differenzierung von Anspriichen zulisst und sogar gebietet.
Vollig schliissig ist weiter, dass dies den Widerstand gegen die Ungerech-
tigkeit anderer Menschen gebietet. Allerdings lasst sich der Kommentar
in keiner Weise auf die Erwigung ein, wieweit die Begegnung mit einer
abweichenden Perspektive die Beantwortung der Frage von Recht und
Unrecht pragen und die eigene Haltung korrigieren kann. Die Katego-
rien der nicht gewihlten Nihe beziehungsweise des Nachsten werden
nicht nur relativiert, sondern im Widerspruch zu anderen Erlduterun-
gen vollig nivelliert. Der palistinensische Nachste wird lediglich als An-
greifer eines anderen Nichsten gewiirdigt, was ihn in seiner Andersheit
als Feind erscheinen ldsst. Die kategorische Auskunft, dass gewisse Men-
schen unrecht haben, bleibt das letzte Wort.

An anderen Stellen duflerte sich Lévinas differenzierter zu der Situa-
tion. Deutlich blieben seine Darlegungen aber von der einseitigen Kon-
struktion bestimmt, die in der zitierten miindlichen Auskunft zugespitzt
Ausdruck fand. Natiirlich ist biographisch nachvollziehbar, dass in Lé-
vinas’ Blick auf Israel die abwigende Konfliktanalyse hinter der dezidier-
ten Solidaritatsbekundung zuriicktrat. Gleichzeitig bezeugt dieser Sach-
verhalt aber eben verschirft eine Tendenz seines gesamten Werks, die
Ethik des Anderen mit bestimmten Positionen zu identifizieren und ab-
solut gegen andere in Stellung zu bringen. Das Postulat des Friedens wird
darin — wie die zitierte Aussage buchstiblich dartut — zum Motiv einer
Feindschaft, die sich durch keine Nihe beunruhigen lisst und das letzte
Wort hat. Wenn diese Dialektik die Lévinas’sche Ethik nicht widerlegt,

358 E. Lévinas, »Israel: Ethik und Politik«, Gesprich von S. Malka mit E. Lé-
vinas und A. Finkielkraut, iibers. v. A. Hirsch und M. Bormann, in: Verletz-
lichkeit und Frieden, a.a.0., S. 237-248, 244.

359 Die zitierte Passage figuriert als Zentralreferenz einer breiten Kontroverse
zur Problematik von Lévinas’ Perspektive auf den Nahost-Konflikt und ih-
rem Verhiltnis zu seiner Ethik des Anderen. Vgl. insbes. J. Butler, Parting
Ways, a.a.0., S. 23, 3 8ff. Fiir eine Kritik der Kritik an Lévinas und einen in-
struktiven Uberblick iiber die Diskussion vgl. O. Eisenstadt/C. Katz, »The
Faceless Palestinian: A History of an Error«, Telos 174 (Frithjahr 2016), S.

9—-32.

225

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT ALS MEDIUM DER BEZIEHUNG ZUM ANDEREN

dann gebieten die leitenden Einsichten seiner Ethik eine Kritik und Kor-
rektur dieses Umschlagens. Im Sinne einer solchen, solidarischen Kritik
aus den tragenden Grundgedanken von Lévinas’ Werk wird die Alteri-
tat des Rechts bei Derrida weitergedacht.

3.3 Jacques Derrida: Recht als Instanz der Differenz

Derridas Rechtsphilosophie stellt die prominenteste und in vieler Hin-
sicht auch profilierteste Explikation der Alterititslogik des Rechts dar.
Verschiedentlich ist er uns in den bisherigen Ausfithrungen bereits be-
gegnet. Gerade die Schriften Kants und Lévinas’ analysierte er in zahl-
reichen, charakteristisch minutiosen Lektiiren. Probleme der Politik und
des Rechts bildeten dabei ein hervorstechendes Thema, wobei die Er-
kundung der vielfaltigen Spuren des Anderen in den studierten Texten
ein bestimmendes Anliegen darstellen. Deshalb waren Derridas Schrif-
ten bereits im Vorigen eine Quelle ersten Ranges. Aber auch iiber die-
se exegetischen Verdienste hinaus hat Derrida Recht und die Dimensi-
on des Anderen im Recht intensiv und aufschlussreich erortert. Schon
sehr frith wandte er sich gelegentlich rechtsphilosophischen Fragen zu.3%
Auch seine ausfiihrlichste Auseinandersetzung mit Hegel, das Buch Glas
(1974), befasste sich mit einem Abschnitt der Hegel’schen Rechisphi-
losophie, wobei das leitende Interesse allerdings nicht dem Recht ge-
nerell, sondern spezifischer Hegels Beschreibung der Familie galt.>é™ In
den 1980er-Jahren avancierte Recht aber zu einem privilegierten Gegen-
stand von Derridas Schriften. Besonders wichtig ist die 1990 erschie-
nene, aus Vortragen hervorgegangene Schrift Gesetzeskraft, die zu den
bekanntesten Werken des Philosophen zahlt. Darin legt Derrida Wert da-
rauf hervorzuheben, dass Recht kein kontingentes Thema dekonstruk-
tiver Arbeit bildet, sondern eine konstitutive Affinitat der Dekonstruk-
tion zu Fragen des Rechts besteht.3¢* Seit dieser Zeit und bis zu seinem
Lebensende wirkte Derrida auch jahrlich als Gastdozent an der Cardozo
Law School, der judischen Rechtsschule in New York, die bis heute eine
zentrale Adresse kritischer Rechtstheorie bildet. Sein Rechtsverstandnis
verortete Derrida dabei verschiedentlich in Auseinandersetzung mit Sch-
mitt und Benjamin — auch darin konvergiert unser Gedankengang mit
Derridas einschldgigem Schrifttum. Nur Barth nahm Derrida trotz der
oft beobachteten sachlichen Nihe — die in vieler Hinsicht noch grofler

360 Vgl. J. Derrida, » An Interview with Jacques Derrida«, Interview von M.
Rosenfeld, Cardozo Life, Herbst 1998, S. 30-33, 31.

361 J. Derrida, Glas. Totenglocke, tibers. v. H.-D. Gondek und M. Sedlaczek,
Miinchen 2006.

362 Vgl. J. Derrida, Gesetzeskraft, a.a.O., S. 17.

226

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JACQUES DERRIDA: RECHT ALS INSTANZ DER DIFFERENZ

erscheint als zwischen Lévinas und Barth — soweit ersichtlich nicht zur
Kenntnis. Immerhin: Derridas frithe Husserl-Studien waren mafSgeblich
von Ricceurs einschlagigen Arbeiten beeinflusst, die Husserl — wie oben
erwdhnt — unter dem Eindruck von Barths Alteritdtsbewusstsein kom-
mentieren.’%3 Und es war ebenfalls der von Barth zur Alteritit gefithrte
Ricceur, der seinem damaligen Assistenten Derrida Lévinas® Totalitit und
Unendlichkeit noch vor der Veroffentlichung als bahnbrechende Studie
zur Lektiire empfahl.3¢4

Auch nach Derridas eigener Darstellung bildet seine bereits 1964 erst-
mals veroffentlichte Auseinandersetzung mit den bis dahin erfolgten Ver-
offentlichungen Lévinas’, der Aufsatz Gewalt und Metaphysik, die erste
wichtige Quelle zum Nachvollzug seiner Rechtsphilosophie.3¢s Die dort
unternommene Dekonstruktion von Lévinas® Ethik der Alteritdt zeich-
net die Struktur vor, die Derrida in seinen rechtsphilosophischen Schrif-
ten als die Logik des Rechts expliziert. Aus der Beschiftigung mit Lé-
vinas erhellt auch, weshalb sich der Fokus bei Derrida von der Ethik auf
das Recht verschiebt und wie dies mit Derridas Begriff des Rechts zu-
sammenhangt. Hier wollen wir deshalb im Folgenden ansetzen, um da-
von ausgehend in einem zweiten Schritt Derridas eigene Explikation des
Rechts aus dem Anspruch des Anderen darzustellen, wie sie allem voran
in Gesetzeskraft erfolgt, mafigeblich in Gestalt einer Kritik der Rechts-
kritik Benjamins. Nach einer Darstellung der Grundziige von Derridas
Erkundung der rechtlichen Alterititslogik werden wir uns dann einzel-
nen Kategorien und Aspekten niher zuwenden, in denen Derrida die er-
fasste Logik prizisiert und konkretisiert.

3.3.1 Mit Lévinas iiber Lévinas hinaus

Das Verhiltnis der Arbeiten von Lévinas und Derrida ist insofern kom-
plex, als nicht nur eine Beziehung einseitiger Rezeption, sondern ein
bereits friith einsetzender, bald freundschaftlicher Austausch zwischen
den beiden Autoren bestand. Lévinas nahm also seinerseits die Schrif-
ten Derridas und insbesondere Derridas Kritik seiner eigenen Schrif-
ten zur Kenntnis, er schrieb seinerseits zur Philosophie Derridas und
zitierte ihn. Obgleich sich Lévinas’ explizite Verweise auf Derrida
in recht engen Grenzen halten, lassen zentrale Wendungen der Lévi-
nas’schen Werkentwicklung vermuten, dass Derridas Anfragen und Be-
merkungen einen mafigeblichen Einfluss auf ihn hatten. Gerade auch
die dargestellten Uberlegungen zum Recht zeigen deutliche Spuren der

363 Vgl. J. Derrida, »La parole: Donner, nommer, appeler«, in: M. Revault d’Al-
lonnes/F. Azouvi (Hg.), Paul Ricceur, Paris 2004, S. 19—24, 21.

364 Ebd., S. 21f.

365 Vgl. J. Derrida, Gesetzeskraft, a.a.0., S. 16.

227

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT ALS MEDIUM DER BEZIEHUNG ZUM ANDEREN

Verarbeitung von Derridas Kommentaren. Ein GrofSteil der oben zi-
tierten Texte entstand in einer Zeit, als der Austausch zwischen Der-
rida und Lévinas bereits lang im Gange war und vor allem die weg-
weisenden Ausfithrungen von Gewalt und Metaphysik Lévinas lingst
bekannt waren und die Diskussionen um seine Philosophie grundle-
gend geprigt hatten. Derridas in diesem Aufsatz formulierte Fragen
treffen Lévinas’ hier nachgezeichnete, tiber unterschiedliche Schaf-
fensphasen hinweg entwickelte Rechtsdeutung also nicht gleicherma-
Ben wie die damals bereits publizierten Schriften fiir sich genommen.
Trotzdem bleibt auch in Lévinas’ fortentwickelter Rechtskonzeption
eine Tendenz bestehen, die durch Derridas Perspektive aufschlussreich
problematisiert wird.

Zu diesem Aspekt der Wechselwirkung kommt hinzu, dass Derrida
auch und gerade in seiner Kritik an Lévinas dessen Denken zutiefst ver-
bunden bleibt. Wie Derrida zu Beginn von Gewalt und Metaphysik be-
merkt, sollen die dort am Ende einer langen, sorgfaltigen Lektiire aufge-
worfenen Fragen »nichts weniger als Einwande sein: es werden vielmehr
die Fragen sein, die Lévinas uns stellt.«3°¢ Das entspricht zunachst dem
Modus dekonstruktiven Lesens, das keine abstrakt-dufSeren MafSstibe
an den Gegenstand herantragen mochte, sondern ein Geschehen innerer
Differenz nachzuvollziehen sucht, in dem sich der betrachtete Text wi-
derspricht, zersetzt und daraus neu konstelliert.” Die zitierte Aussage
reicht aber weiter. Die Fragen entspringen nicht nur dem gelesenen Text
im Gang der Analyse, es handelt sich noch unmittelbarer um die von
Lévinas selbst gestellten Fragen. Derridas Problematisierung gewisser
Schlussfolgerungen ist motiviert durch diejenige Herausforderung unse-
res Denkens, um die es Lévinas im Kern geht. Die Kritik arbeitet nicht
nur verborgene Inkonsistenzen heraus, sondern orientiert sich an aus-
driicklichen Leitgedanken von Lévinas® Schriften. Und selbst dort, wo
von Lévinas’ expliziter Argumentation abgewichen wird, ist die Abwei-
chung vom Anliegen geleitet, das Lévinas’ Denken definiert. Dieses Be-
kenntnis zu den bestimmenden Gedanken und allgemeiner zum Geist
von Lévinas’ Werk hat Derrida bei spaterer Gelegenheit noch deutlicher
bekraftigt: » Angesichts eines Denkens wie dem von Lévinas habe ich
niemals einen Einwand. Ich bin bereit, alles zu unterschreiben, was er
sagt. Das bedeutet nicht, dass ich die gleiche Sache in der gleichen Wei-
se denke; aber die Unterschiede sind da sehr schwierig zu bestimmen].]
[...] Ich habe versucht, Lévinas in der Lektiire eine gewisse Anzahl von
Fragen zu stellen [...]; aber was da geschieht, fillt nicht in den Bereich

366 J. Derrida, »Gewalt und Metaphysik«, a.a.O., S. 129.

367 Vgl. zum Begriff der Dekonstruktion J. Derrida, »Brief an einen japanischen
Freund, in: ders., Psyche. Erfindungen des Anderen I1, tibers. v. M. Sedlaczek,
Wien 2013, S. 15—22.

228

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JACQUES DERRIDA: RECHT ALS INSTANZ DER DIFFERENZ

der Uneinigkeit oder Distanz.«3% Sowohl in der philosophischen Ar-
gumentation als auch bei der Beurteilung konkreter politischer Fragen
vermerkte Derrida durchaus Differenzen. Er erkannte und empfand Lé-
vinas’ Denken aber von einem Anliegen getragen, das er zutiefst unter-
stiitzte. Diese nicht blofS theoretische, sondern existentielle Verbunden-
heit brachte die Totenrede, die Derrida an Lévinas’ Grab hielt, nochmals
bewegend zum Ausdruck.’® Vor allem bezeugte sich die grofse Nahe
in Derridas spdteren Werken aber darin, dass Lévinas’ Ethik und seine
Rede vom Anderen bei der Bemiihung, den ethischen Sinn der Dekon-
struktion explizit zu machen, immer wieder aufgegriffen wurde. Des-
halb die provokative AufSerung der Bereitschaft, alles Gesagte zu unter-
schreiben: Auch bei abweichenden Schlussfolgerungen nahm Derrida
einen geteilten Beweggrund wahr. Die Kritik zielte solidarisch darauf,
dieses gemeinsame Anliegen weiterzuverfolgen. Dem entspricht auch,
dass die dekonstruktive Lektiire in Gewalt und Metaphysik, die bereits
drei Jahre nach der Publikation von Totalitdt und Unendlichkeit erst-
mals erschien’”° und bald darauf in Derridas Schliisselwerk Die Schrift
und die Differenz wiederabgedruckt wurde, mafigeblich zum Bekannt-
werden von Lévinas’ Philosophie beitrug. Auch die anhaltende Lévinas-
Rezeption im weiteren Werk Derridas forderte die Wirkung von Lévinas’
Denken ohne Zweifel enorm.

Die Fragen, die Derridas Text mit Lévinas an die Argumentation
von Totalitit und Unendlichkeit richtet, sind allerdings nicht nur von
Lévinas’ Grundgedanken inspiriert, sondern betreffen auch den Kern
seines Denkens. Sie kreisen darum, ob die in Anschlag gebrachte Wirk-
lichkeit des Anderen tatsdchlich jenseits des Bewusstseinshorizonts des
Selbst und der Sphire des Seins verortet werden kann. In einer Relektii-
re von Selbst- und Seinsparadigmen, die Lévinas’ Philosophie der Alteri-
tat zurlickweist — namentlich der existentiellen Subjektphilosophie Kier-
kegaards, der Phinomenologie Husserls und der Ontologie Heideggers
—, problematisiert Derrida die von Lévinas suggerierte Opposition. Der

368 J. Derrida, in: F. Guibal/S. Breton, Altérités. Jacques Derrida et Pierre-Jean
Labarriére, Paris 1986, S. 74 (Ubers. BV).

369 J. Derrida, » Adieu«, in: Adieu,a.a.0.,S. 7—30.Vgl. ferner zur Beziehung von
Derrida und Lévinas J. Derrida, »Eben in diesem Moment in diesem Werk
findest Du mich«, tibers. v. E. Weber, in: M. Mayer/M. Hentschel (Hg.),
Lévinas. Zur Moglichkeit einer prophetischen Philosophie, GiefSen 1990,
S. 42-83, sowie E. Lévinas, »Ganz anders — Jacques Derrida«, Eigennamen.
Meditationen iiber Sprache und Literatur, iibers. v. F. Miething, Miinchen
1998, S. 67—76; fiir eine Darstellung des Verhaltnisses S. Malka, Emmanuel
Lévinas, a.a.0., S. 163-175.

370 J. Derrida, »Violence et Métaphysique. Essai sur la pensée d’Emmanuel Lé-
vinas«, Revue de Métaphysique et de Morale 69 (1964),S. 322-3 54 (1. Teil)
und 425-473 (2. Teil).

229

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT ALS MEDIUM DER BEZIEHUNG ZUM ANDEREN

Andere begegnet mir, indem ich seine Subjektivitdt, seine Ichheit erken-
ne, er mir als Anderer erscheint und Anderer ist. Seine Alteritit bringt
Lévinas sogar bereits im Untertitel auf den raumlichen Begriff der Ex-
terioritit. Um das Andere zu erfahren, es zu denken, von ihm und mit
ihm zu sprechen, sind die Kategorien notwendig, die Lévinas’ Ethik der
Alteritit iiberwinden mochte — zumal sofern sich das Denken nicht von
der Sprache trennen ldsst, wie Lévinas mit der neueren Philosophie in-
sistiert. Die Gewaltlosigkeit der Beziehung zum Anderen, zu der Lévinas
aufruft, beruht insofern ihrerseits auf einem irreduziblen Moment der
Gewalt, gegen die sich Lévinas wendet. Nur die Erfassung des Anderen
vom Selbst her und in den Begriffen der Phinomenalitidt und des Seins er-
laubt es, ihn in seiner Andersheit wahrzunehmen und »seinzulassen«.37*
Diese konstitutive Gewalt des Diskurses ist »die einzige Moglichkeit, die
schlimmste Gewalt im Zaume zu halten: die des primitiven und pra-logi-
schen Schweigens, einer unvorstellbaren Nacht, die nicht einmal das Ge-
genteil des Tages ist, einer absoluten Gewalt, die nicht einmal das Gegen-
teil der Gewaltlosigkeit ist: das reine Nichts oder der reine Unsinn.«372
Wiurde die Gewalt des Diskurses ganzlich aufgegeben, so ginge jeglicher
Bezug zum Andern verloren. Diese »schlimmste Gewalt« ist deshalb
auch keineswegs die Option, die Lévinas verfolgt: Er strebt an, dem
Anderen im Diskurs gerecht werden. Das Postulat, die Wahrheit jidischer
Prophetie in der Gestalt griechischer Philosophie zu artikulieren, hebt
dieses Anliegen paradigmatisch hervor. Gewaltlosigkeit ist so aber nur
im Sinne einer » Okonomie der Gewalt« moglich, als ein Abbau der Ge-
walt, indem » Gewalt gegen Gewalt« gerichtet wird.’”s »Wie die reine Ge-
walt ist die reine Gewaltlosigkeit ein sich widersprechender Begriff.«374

Die Beziehung zum Anderen steht daher immer auch im Zeichen des
Krieges. Sie aktualisiert sich in einem Widerspruch gegen Gewalt, dem
eben seinerseits Gewalt eingeschrieben bleibt. Im Hinweis auf das un-
einholbar-eschatologische »Noch nicht« des Friedens hebt Lévinas das
nicht-bellizistische »Eingestdndnis des Kriegs im Diskurs«375 durchaus
hervor. Er assoziiert es aber nicht unmittelbar mit einem polemischen
Gewaltmoment, das im Innern der ethischen Beziehung am Werk ist.
Im Insistieren auf diesem Moment will Derrida die Argumentation von
Lévinas in keiner Weise widerlegen. Derrida zielt auch nicht darauf ab,
die Unterschiede der Alteritatsethik gegeniiber den diskutierten Autoren
zu nivellieren. Bei der Herausarbeitung der Konvergenzen weist er fort-
laufend auf gewichtige Unterschiede hin. Er hilt auch daran fest, dass

371 J. Derrida, »Gewalt und Metaphysik«, a.a.O., S. 209.

372 Ebd., S. 197.

373 Ebd., S. 178.

374 Ebd., S. 224.

375 J. Derrida, »Violence et Métaphysique«, a.a.0., S. 433 (Ubers. BV; dt. mit
anderer Ubersetzung: » Gewalt und Metaphysik«, a.a.0., S. 179).

230

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JACQUES DERRIDA: RECHT ALS INSTANZ DER DIFFERENZ

Lévinas® Entfaltung des Einbruchs des Anderen die philosophische Tra-
dition bis in die Gegenwart im Kern in Frage stellt. Genau diese radikale
Frage, die Lévinas uns stellt, hilt aber dazu an, die Verstrickung auch ih-
rer selbst in die Gewalt der Verdrangung des Anderen nachzuvollziehen.
Um der artikulierten Alterititserfahrung Rechnung zu tragen, diirfen
die Oppositionen, die Lévinas formuliert, nicht stehen gelassen, sondern
miissen ihrerseits der Befragung ausgesetzt werden. Wir hatten es am
Ende des letzten Kapitels gesehen: Lévinas® Oppositionen tendieren da-
hin, die Friedenslehre einer Feindeslogik zu unterwerfen. Derrida zeich-
net nach, wie just der Anspruch des Anderen diese Logik dekonstruiert.

Dass diese Dekonstruktion die Frage von Lévinas nicht bestreitet, son-
dern bekriftigt, ist eminent bedeutsam. Nicht die tragische Unentrinn-
barkeit des Krieges gebietet es, die eigene Gewalt zu problematisieren.
Diese wiirde eher nahelegen, das ohnehin Unabwendbare hinzunehmen.
Es ist die radikale VerheifSung des Friedens, die zum fortgesetzten Wider-
streit der Gewaltokonomie bewegt, weil sich in dieser Spannung der Ge-
walten eine Geschichte des Gewaltabbaus abzeichnet. Nicht eine Politik
der Feindschaft, auch nicht einer Politik der Indifferenz, sondern — wider
allen Schein der Fatalitat — Politiken der Freundschaft werden hier vorge-
zeichnet.37¢ » Die Dekonstruktion ist die Gerechtigkeit«,377 wird Derrida
in Gesetzeskraft provokativ vortragen, und zur Erlduterung des Gerech-
tigkeitsbegriffs Lévinas zitieren: »[...] die Beziehung zum Anderen — das
heif$t die Gerechtigkeit«.37® Der Anspruch des Anderen diktiert die fort-
wihrende Dekonstruktion seiner Erfassung. Lévinas’ spatere Schriften
folgen der StofSrichtung dieser Wendung des Alteritatsdiskurses gegen
sich selbst, nicht zuletzt in den dargestellten Reflexionen zum Recht.37?

376 J. Derrida, Politiques de I’amitié, suivi de L’oreille de Heidegger, Paris 1994.
(Die deutsche Ausgabe gibt den identitatskritischen Plural im Titel nicht
wieder: Politik der Freundschaft, a.a.O.)

377 J. Derrida, Gesetzeskraft, a.a.0., S. 30.

378 Ebd., S. 45. Das Zitat findet sich in E. Lévinas, Totalitidt und Unendlichkeit,
a.a.0., S. 124 (mit anderer Ubersetzung).

379 M. Higglund hat die Assoziation von Lévinas und Derrida problemati-
siert. Er liest Derridas Insistieren auf der Irreduzibilitit der Gewalt als um-
fassenden Einspruch gegen Lévinas’ Friedensidee. Die unterstellte Oppo-
sition zeichnet Higglund ein in einen Gegensatz von Atheismus (Derrida)
und Religiositit (Lévinas). Vgl. M. Hiagglund, » The Necessity of Discrim-
ination. Disjoining Derrida and Levinas«, Diacritics 34 (2004), S. 40~71;
in Uberarbeiteter Version aufgenommen in ders., Radical Atheism. Derrida
and the Time of Life, Stanford 2008, S. 76ff. Die Konfrontation basiert auf
einer verkiirzenden Darstellung von Lévinas’® Perspektive. Noch bedenkli-
cher und erstaunlicher ist aber die Vereinseitigung von Derridas Korrektur.
Es wird nicht beriicksichtigt, dass die Kritik als solche zugleich Affirmati-
on sein kann und dies tatsdchlich zuerst und zuletzt ist. Das heiflt konkret:

231

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT ALS MEDIUM DER BEZIEHUNG ZUM ANDEREN

Die Darlegungen in Gewalt und Metaphysik beziehen sich zunichst
auf die Sprache und ihre Implikationen fiir Lévinas’ Denken. Diese Im-
plikationen werden in erster Linie im Kontext der Geschichte der Phi-
nomenologie (im Verhiltnis zu Husserl und Heidegger) und allgemeiner
im Zusammenhang der logisch-metaphysischen Konzeptionen seit He-
gel erwogen. Der Aufsatz fokussiert also nicht unmittelbar auf ethische
und politische Fragen. Mit Lévinas’ Denken stehen die ethischen Kon-
sequenzen aber natiirlich immer im Zentrum und Derridas Ausfithrun-
gen heben dies mit der Kategorie der Gewalt auch durchwegs hervor.
Deutlicher als Lévinas selbst weist Derrida auch darauf hin, dass Lévin-
as’ Arbeit nicht nur individualethischen, sondern ebenso und zugleich
politischen Sinn hat.

»Lévinas schleppt also alle klassischen Gedanken, die er befragt, zur
agora, wo sie aufgefordert werden, sich in einer ethisch-politischen
Sprache zu erklaren, einer Sprache, die sie nicht immer gewollt haben
oder nicht immer sprechen zu wollen glaubten; hier werden sie aufge-
fordert, durch Ubertragung ihre gewalttitige Absicht einzugestehen;
zuzugeben, dafS sie schon in der Polis das Wort ergriffen hatten, dafs
sie, iber Umwege und trotz der scheinbaren Desinteressiertheit der
Philosophie, wohl zu verstehen gaben, wem die Macht zukommen
sollte. «3%°

Das Problem des Anderen betrifft nicht allein Fragen individuellen Han-
delns, sondern genauso sehr Fragen des gesellschaftlichen Lebens und
seiner Organisation, der Ideologie und des Staates. Diese politische Di-
mension riickt Derridas Aufsatz auch durch die Betonung des Gewaltbe-
griffs in den Blick. Ein spaterer Text Derridas, den wir bereits mehrfach
herangezogen haben, ist ganzlich dem Anliegen gewidmet, die oft unter-
schlagene Politiktheorie in Lévinas® Ethik nachzuzeichnen.>** Mit diesem
verstarkten Fokus auf die gesellschaftlich-politische Dimension verbin-
det sich eine gesteigerte Aufmerksambkeit fiir das Thema des Rechts. Der-
ridas intensive Bearbeitung ethischer Fragen seit den 1980cer-Jahren, die
oft missverstandlich als Ausdruck einer »ethischen Wende« der Dekon-
struktion beschrieben wurde3*> — Derrida legte grofSen Wert darauf, dass

das Insistieren auf der irreduziblen Gewalt ist Zeugnis des Friedens. Derri-
das Unmogliches markiert in Hagglunds Bild nicht mehr ein Positives, das
unverfiigbar-ungewisse Entgegenkommen des Ereignisses, sondern das Pri-
vativ-Negative einer tragisch-fixen Grenze. Es bezeichnet kein Anderes des
Moglichkeitshorizonts, sondern die Verabsolutierung des Letzteren. Damit
wird eine zentrale, unablidf8ig wiederholte Pointe von Derridas Philosophie
vergeben.

380 J. Derrida, »Gewalt und Metaphysik, a.a.0., S. 150.

381 J. Derrida, »Das Wort zum Empfang«, a.a.O.

382 So etwa A. Honneth, »Das Andere der Gerechtigkeit. Habermas und die
ethische Herausforderung der Postmoderne«, Deutsche Zeitschrift fiir

232

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JACQUES DERRIDA: RECHT ALS INSTANZ DER DIFFERENZ

der ethische Impuls die Dekonstruktion von Anfang an bestimmte’®s —,
erorterte in erster Linie rechtlich-politische Probleme. Andernorts wur-
de die Entwicklung denn auch (ebenso missverstiandlich) als »politische
Wende«3% beziehungsweise als »ethische und politische Wende«3%s be-
zeichnet.

Die Bewegung von der Ethik bei Lévinas zum Recht bei Derrida, die
eine aufschlussreiche Analogie zum Verhiltnis zwischen Kant und Hegel
darstellt, ist nicht blof$ einer Differenz der personlichen Praferenzen von
Lévinas und Derrida geschuldet, sondern reflektiert die eben dargestellte
Dekonstruktion der Alteritatsethik. Im 6ffentlich sanktionierten Recht
tritt die Zweideutigkeit von Gewalt und Gerechtigkeit deutlicher hervor
als in der Ethik personlicher Begegnung, die bei Lévinas die bevorzug-
te Referenz der Argumentation abgibt. Die charakteristischen Vermitt-
lungen des Rechtsbegriffs bieten in mehrfacher Hinsicht exemplarischen
Ausdruck dieser Spannung. Die Allgemeinheit des Rechts spiegelt wider,
dass die Verantwortung gegeniiber dem Anderen die Anspriiche mehre-
rer Anderer unter Beschneidung ihrer Singularitit zu vermitteln hat. Die
gemeinschaftliche Konkretisierung des Rechts erweist, dass die Wahr-
nehmung des Anderen nie vollkommen und unzweifelhaft erfolgt, son-
dern an die Grenzen eines endlichen, umstrittenen Bewusstseins ge-
bunden bleibt. Der Erlass positiver, mehr oder weniger abstrakter und
immer auslegungsbediirftiger Regeln vergegenwartigt die uneinholba-
re Beschrianktheit unserer Begriffe von den Anspriichen der Anderen
ebenfalls. Vor allem wird aber durch den Machtcharakter der Rechts-
etzung und die Durchsetzung des Rechts mittels Drohung und Zwang
das Gewaltmoment in der Antwort auf die Gerechtigkeitsforderung des
Anderen evident. Hier wird auch offenbar, dass die Gewalt des Gerech-
tigkeitsstrebens nicht nur ideellen Charakter in Gestalt konstitutiver

Philosophie 42 (1994), S. 195220, 195. Es ist bezeichnend, dass vor allem
Autor:innen wie Honneth, die Derrida skeptisch gegeniiberstanden, in der
neuen thematischen Akzentuierung einen »Einstellungswandel« (ebd.) er-
kannten. Besonders bemerkenswert ist, dass Honneth diese Einschitzung
vertritt, obwohl er als Sekundarliteratur zur diskutierten Werkentwicklung
ausschliefSlich Texte nennt, die auf der Kontinuitit zwischen den explizit
ethisch-politischen Schriften Derridas und seinem fritheren Werk insistie-
ren (vgl. die ebd., Anm. 2, angefiihrte Literatur).

383 J. Derrida, Schurken, a.a.O., S. 63. Schon an friiherer Stelle und noch be-
vor sich die Rede von der ethischen oder politischen Wende einbiirgerte,
unterstrich Derrida diese Kontinuitit. Vgl. nur ders., Gesetzeskraft, a.a.O.,
S. 15ff.

384 J. Angermiiller, »Bourdieu versus Deconstruction. The Social (Con)Text of
Irony and Reality«, in: J. Scanlon u.a. (Hg.), Crossing Boundaries. Thinking
Through Literature, Sheffield 2001, S. 179-188, 182.

385 S. Glendinning, Derrida. A Very Short Introduction, Oxford 2011, S. 79.

233

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT ALS MEDIUM DER BEZIEHUNG ZUM ANDEREN

Wahrnehmungsgrenzen hat, sondern handfeste, physische Formen in-
volviert. Materiale und ideologische Gewalt erginzen einander nicht
blof3, sondern prigen, durchdringen und férdern einander wechselseitig.
Die informelle Ethik ist von diesem konstitutiven Gewaltmoment nicht
frei. Derridas Erwigungen zu Lévinas heben ja gerade darauf ab, dass
die Gewalt jedem Begriff, den wir vom Anderen haben, eingeschrieben
ist. Schon Barth hat von der »stillen, aber darum nur umso intensiveren
Gewalt« der informellen Sitte gesprochen.3®¢ Die Unausgesprochenheit
der Determination unserer ethischen Begriffe durch das gesellschaftliche
und individuelle Bewusstsein vermittelt den Ausschliissen moralischer
Erwigung in gewisser Weise noch grofsere Vehemenz als den rechtli-
chen Bestimmungen, die zwar unmittelbarer zwangsbewehrt, aber auch
starker der fortlaufenden 6ffentlichen Reflexion und Problematisierung
ausgesetzt sind. Auch dem ethischen Engagement ist nicht nur ideel-
le Gewalt eigen, es motiviert physische Gewalt, vergewissert und sta-
bilisiert sich darin. Was Recht gegeniiber blof$ ethischen Vorstellungen
auszeichnet und als Gegenstand der Schriften Derridas besonders nahe-
legt, ist, dass das Gewaltmoment hier konsequenter im Bewusstsein ist
und sogar bewusst und systematisch gepflegt wird. In diesem Sinne ei-
ner wissentlich und willentlich kultivierten Dimension ist Gewalt dem
Recht konstitutiv — sowohl in Form der Ausblendung abweichender Er-
wagungen durch Distanzierung rechtlicher Vorschriften als auch in Ge-
stalt der zwangsformigen Durchsetzung. Diese Kultivierung der Gewalt
im Recht ist ambivalent: Auf der einen Seite verschirft sich vor allem
das physische Gewaltmoment und Recht gewinnt eine genuine Verselb-
stindigungstendenz gegeniiber dem Bewusstsein der Subjekte. Auf der
anderen Seite vermittelt die bewusst organisierte Gewalt dem Gerech-
tigkeitsstreben Kraft und begiinstigt zugleich ihre eigene Hegung und
Uberschreitung. Die Evidenz der Rechtsgewalt distanziert von der blin-
den Gewalt herrschender Macht und Ideologie, aber ebenso von der
Verbindlichkeit ihrer selbst. Sie exponiert die Mittelbarkeit des Rechts,
den promissorischen Uberschuss seiner Gerechtigkeitsfinalitit iiber sei-
ne unmittelbar prasente Realitit. Im so eroffneten » Zwischenraum«3%7
von Recht und Gerechtigkeit kann sich Gerechtigkeit im Sinne der Be-
ziehung zum Anderen aktualisieren — durch Recht und die ihm konsti-
tutive Gewalt hindurch.

Im Zentrum von Derridas Rechtsphilosophie steht diese paradoxe
Struktur gleichzeitiger Differenz und Verbindung von Recht und Ge-
rechtigkeit mit emanzipatorischer Richtung: Die Verwirklichung der Ge-
rechtigkeit — und Gerechtigkeit gebietet Realisierung — bedarf der Be-
stimmung und Durchsetzung des Rechts und seiner Gewalt. Zugleich

386 K. Barth, Ethik II,a.a.0., S. 238.
387 J. Derrida, Gesetzeskraft, a.a.O., S. 30.

234

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JACQUES DERRIDA: RECHT ALS INSTANZ DER DIFFERENZ

weist Gerechtigkeit aber unendlich tber jedes bestimmte Recht hinaus
und wendet sich gegen dessen Gewalt. Trotz der untiiberwindlichen Dif-
ferenz ist Recht ebenso auf den Anspruch der Gerechtigkeit bezogen
wie Gerechtigkeit zur konstitutiv gewaltsamen rechtlichen Durchsetzung
driangt. Der Zweck der Gerechtigkeit definiert den Begriff des Rechts.
Recht und Gerechtigkeit lassen sich mithin nicht voneinander loslosen.
» Alles wire viel einfacher, wenn der Unterschied zwischen Gerechtigkeit
und Recht ein wahrer Unterschied wire, ein Gegensatz, dessen Wirken
sich logisch regeln und beherrschen liefSe. Das Recht enthalt aber den
Anspruch einer Ausiibung, die im Namen der Gerechtigkeit geschieht;
die Gerechtigkeit wiederum erfordert, daf$ sie in einem Recht sich ein-
richtet, das >enforced« werden muf3.«3% Der Zusammenhang von Recht
und Gerechtigkeit beschrankt sich nicht auf die Simultanitit zweier kon-
fligierender Forderungen (gewaltsame Durchsetzung und gewaltlose Ge-
rechtigkeit). Ein solcher unverriickbarer Widerspruch liefe sich noch
»logisch regeln und beherrschen«. Das Miteinander des Unvereinbaren
hitte wohl etwas Tragisches, liefSe sich aber stabil differenzieren und im
Sinne eines Kompromisses ordnen. Die Beziehung der heterogenen For-
derungen ist aber komplexer, da diese asymmetrisch-wechselseitig aufei-
nander verweisen und so fortlaufend ineinander iiberfithren, ohne indes
ineinander aufzugehen: Einerseits drangt Gerechtigkeit zur gewaltgesi-
cherten Durchsetzung. Noch bemerkenswerter ist aber, dass andererseits
die rechtliche Gewalt den Uberschuss der Gerechtigkeit artikuliert. An
der Gewalt tritt hervor, dass dem Recht seine Finalitit, die Gerechtig-
keit der Verantwortung gegeniiber dem Anderen, uneinholbar transzen-
dent ist. Die Gerechtigkeitsforderung, der unvordenkliche Anspruch des
Anderen, hilt diese Bewegung im Gang und durchkreuzt jede stabile
Prisenz.

In der Dynamik, die Recht in dieser Konstellation freisetzt, erkennt
Derrida die Logik der Dekonstruktion. Vor allem der Aufsatz Geset-
zeskraft, der anlisslich einer Konferenz tiber »Dekonstruktion und die
Moglichkeit der Gerechtigkeit« entstand,?* legt dies einldsslich dar. Die
Dekonstruierbarkeit des konstitutiv gewaltformigen Rechts ermoglicht
das das Recht transzendierende und doch von ihm nicht zu trennende
Gerechtigkeitsgeschehen der Dekonstruktion.

»[D]as Paradoxon, das ich in die Diskussion einbringen mochte, hat
folgende Gestalt: Weil sie sich dekonstruieren lafst, sichert die Struktur
des Rechts oder — wenn Sie wollen — der Gerechtigkeit, der Justiz [frz./eng].

388 Ebd., S. 46. Vgl. auch J. Derrida, »]Justice, Law and Philosophy. An inter-
view with Jacques Derrida«, Interview von P. Cilliers, assistiert von W. van
der Merwe und J. Degenaar, South African Journal of Philosophy 18 (1999),
S. 279-286, 284f.

389 Vgl. ]. Derrida, Gesetzeskraft, a.a.0., S. 7, Anm. 1 (Ubers. BV).

235

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT ALS MEDIUM DER BEZIEHUNG ZUM ANDEREN

doppelsinnig »justice«] als Recht, die Moglichkeit der Dekonstruktion.
Wenn es so etwas gibt wie die Gerechtigkeit als solche, eine Gerechtigkeit
aufserhalb und jenseits des Rechts, so laf3t sie sich nicht dekonstruieren.
Ebensowenig wie die Dekonstruktion selbst, wenn es so etwas gibt. Die
Dekonstruktion ist die Gerechtigkeit. «3%°

In Gestalt der Gewalt des Gerechtigkeitsstrebens wohnt der Struktur des
Rechts eine Differenz beziehungsweise » Nicht-Identitdt«3* inne, die sich
nicht auflosen lasst, sondern den Sinn des Rechts fortlaufend gegen sich
selbst wendet. Die Bedeutung des Rechts — die Gerechtigkeit — wird durch
das Recht selbst — die Gewalt (keine isolierbare Zutat) — permanent auf-
geschoben, hat insofern die Gestalt eines Versprechens. Dieser Aufschub
bedeutet aber keine strikte Abwesenheit, sondern betrifft als solcher die
Gegenwart, indem er im Hier und Jetzt eine Dynamik der Uberschreitung,
eben das Geschehen der Dekonstruktion, anstofSt. Es ist die Dekonstruier-
barkeit des Rechts, der unauflosliche Widerspruch seiner Gerechtigkeitsfi-
nalitdt und seiner Gewalt, die eine gerechte Beziehung zum Anderen ver-
heif$t, welche das Recht transzendiert und von diesem nicht garantiert
werden kann. Wire Recht nicht durchwegs dekonstruierbar, so bote es der
Gerechtigkeitssuche eine letzte, zweifelsfrei gewisse Richtschnur. Es wire
dann nicht mehr fir den Anspruch eines Anderen, jenseits dieses Hori-
zonts, offen, sondern wiirde jedes Andere im Gegenteil strikt ausschliefSen.
Der Schein gewaltfreier Letztgiiltigkeit wire das Symptom einer rigide-
ren Exklusionsgewalt. »Daf$ sich Recht dekonstruieren 1463t, ist kein Un-
gliick.«3** Der dekonstruierbare Widerspruch bezeugt den uneinholbaren
Anspruch des Anderen, den Recht nie unmittelbar festzuhalten vermag.
Genau darin kann Recht indirekt eine Gerechtigkeitsdynamik freiset-
zen, die den Horizont der Rechtsordnung sprengt. Nur wo die Gerech-
tigkeit verheifSungsvoll-ausstehend im Kommen bleibt — a-venir, to-come,
zu-kunftig —, ist Gerechtigkeit paradoxerweise hier und jetzt moglich.33
In der Darstellung dieses dekonstruktiven Zugs des Rechts zur Gerech-
tigkeit ist Derrida darauf bedacht, fortlaufend die Unverfiigbarkeit dieser

390 J. Derrida, Gesetzeskraft, a.a.O., S. 30 (frz./engl. »Force de loi: Le >fonde-
ment mystique de 1’autorité« / »Force of Law: The >Mystical Foundation
of Authority«, Cardozo Law Review 11 (1990), S. 920-1045, 944f.).

391 J. Derrida, Préjugés, a.a.O., S. 73, 75.

392 Ebd.

393 Vgl. ebd., S. 53ff. Derridas viel zitierte Figur des »a-venir«, des Zu-kiinfti-
gen, kommt Lévinas’ oben erwihnter Erlduterung wirklicher Zukunft sehr
nahe, jedoch werden die beiden franzosischen Zukunftsbegriffe dabei gera-
de gegenteilig besetzt: Wihrend fiir Lévinas »avenir« das ersichtlich Kom-
mende und »futur« die wirklich andere Zukunft meint, liest Derrida »fu-
tur« als die Zukunft des absehbaren Zeitlaufs, »avenir« dagegen eben als
das »to-come«, in dem uns das Andere, Nicht-Antizipierte, Messianische un-
absehbar entgegenkommt. Vgl. Derridas Erlduterung der Unterscheidung zu

236

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JACQUES DERRIDA: RECHT ALS INSTANZ DER DIFFERENZ

Dynamik zu betonen. Das obige Zitat fiihrt es vor: »Wenn es so etwas
gibt«, wird gleich mehrfach vermerkt bei der Rede von Gerechtigkeit und
Dekonstruktion. Entsprechende Kautelen durchziehen den Aufsatz wie
viele andere Schriften Derridas. Oft werden diese Vorbehalte gerade in der
Repetition als Manieriertheit oder Spielerei verkannt. Derrida insistiert je-
doch, weil das Bewusstsein der Unverfiigbarkeit hochst bedeutsam und
auflerordentlich prekir ist. Rasch entsteht der Schein von Verfiigbarkeit
und Absehbarkeit. Der Dekonstruktionsvorgang erscheint als organisier-
bares Geschift.3#+ Die Anstofigkeit von Derridas permanenten Vorbehal-
ten bezeugt, wie verfithrerisch der Eindruck des Kontrollierbaren ist. Da-
mit wird aber gerade das Entscheidende, die destabilisierende Differenz
von der konstitutiven Gewalt der eigenen Disposition, verdrangt. Deshalb
wird Derrida nicht mude, diesen Vorbehalt zu formulieren. Die strikte Un-
verfugbarkeit des Rechtszwecks ist auch eine zentrale Pointe der Unter-
scheidung von Recht und Gerechtigkeit trotz wechselseitiger Verwiesen-
heit. Obwohl Recht im Kern auf Gerechtigkeit abzielt, kann es diese unter
keinen Umstidnden gewihrleisten oder auch nur mit Gewissheit konsta-
tieren. Ebenso wenig kann die philosophische Beobachter:in und Dekon-
struktivist:in des Rechtssystems den Gesichtspunkt der Gerechtigkeit ga-
rantieren. Wenn Derrida die Gerechtigkeit als Dekonstruktion beschreibt,
bezeichnet er — wie er ebenfalls hervorhebt — nicht unmittelbar die Me-
thode oder das Programm seiner Arbeit, sondern einen Erfahrungshinter-
grund, der diese Arbeit motiviert und leitet. Die Philosophie der Dekon-
struktion kann ebenso wie die Praxis des Rechts nur als Ausdruck und
Nachvollzug eines Geschehens gelingen, das sich unverfugbar ereignet:
»die Bewegung der Dekonstruktion [...] ist im Recht oder der Geschichte
des Rechts am Werk, in der politischen Geschichte und in der Geschich-
te iberhaupt, bevor sie sich als jener Diskurs prasentiert, den man in der
Akademie, in der modernen Kultur als s-Dekonstruktionismus« betitelt. «395

Indisponibel und ereignishaft ist die Uberschreitungsbewegung der
Gerechtigkeit, die Dekonstruktion der Gewalt in Geschichte und Dis-
kurs, weil sie der Begegnung des Anderen entspringt: »weil sie dem An-
deren gebiihrt, dem Anderen sich verdankt; dem Anderen verdankt sie
sich, gebiihrt sie vor jedem Vertragsabschluf3, da sie vom Anderen aus,
vom Anderen her gekommen, da sie das Kommen des Anderen ist, dieses

Beginn des Films Derrida (R: K. Dick/A. Ziering Kofman, USA 2002; abge-
druckt in G. Kofmann, »DERRIDA - Screenplay«, Film-zu-Text-Adaption,
in: K. Dick/A. Ziering Kofmann (Hg.), Derrida. Screenplay and Essays on
the Film, Manchester 2005, S. §1-109, §3).

394 Von einem »Geschift der Dekonstruktion« hat Jiirgen Habermas in seiner
bertichtigten Derrida-Lektiire in Der philosophische Diskurs der Moderne
gesprochen (J. Habermas, Der philosophische Diskurs der Moderne. Zwalf
Vorlesungen, Frankfurt a.M. 1988, S. 223).

395 J. Derrida, Gesetzeskraft, a.a.0., S. 52.

237

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT ALS MEDIUM DER BEZIEHUNG ZUM ANDEREN

immer anderen Besonderen. «39¢ Weil Gerechtigkeit in der Beziehung zum
Anderen liegt, bleibt sie der Instituierung immer entzogen. Recht kann
und soll dieser Gerechtigkeit als ihrem bestimmenden Sinn verschrieben
sein, indem es das Bewusstsein des Anderen zu festigen und zu konkre-
tisieren sucht. Diesen Gerechtigkeitssinn kann Recht aber eben nur ent-
falten, sofern es sich diesen nicht aneignet, sondern mittelbar, indirekt
auf den Appell des Anderen verweist.

Die Struktur der Mittelbarkeit, der wir bei den Zeugen der rechtli-
chen Alterititslogik fortlaufend begegnet sind, wird in der Explikation
des Rechts aus der Logik der Dekonstruktion mit besonderer Scharfe
und Konsequenz entfaltet. Es bildet einen Leitfaden von Derridas Argu-
mentation, »dafs man nicht unmittelbar, auf direkte Weise von der Ge-
rechtigkeit sprechen kann: man kann die Gerechtigkeit nicht thematisie-
ren oder objektivieren, man kann nicht sagen »dies ist gerecht< und noch
weniger >ich bin gerecht, ohne bereits die Gerechtigkeit, ja das Recht
zu verraten. «*7 Nicht nur die Gerechtigkeit, das Recht, sein spezifischer
Bezug auf die ihm transzendente Gerechtigkeit, wird durch eine unmit-
telbare Identifikation des Gerechten verraten. Mittelbar und indirekt ist
der rechtliche Gerechtigkeitsbezug zunichst insofern, als die Anspriche
des Anderen nicht abschlieflend konkretisiert werden, sondern durch
die rechtlichen Regeln ein unabschliefSbarer geschichtlicher Prozess der
Reflexion auf die Forderungen des Anderen angestofSen wird; mittelbar-
indirekt aber eben auch, weil die Pflege des Rechts diesen AnstofS nicht
aus sich heraus garantieren kann, sondern von der Evidenz des Anderen
zehrt, die Recht lediglich wachhalten kann, sofern sie sich allererst ein-
stellt. Nicht einmal als prozesshaftes Ereignis ldsst sich die Gerechtigkeit
wirklich auffassen, entzieht sie sich doch immer jedem Begriff. Insofern
ist Gerechtigkeit nicht nur unverfiigbar, sondern radikaler »Erfahrung
des Unmoglichen« — eine Charakterisierung des Dekonstruktionsvor-
gangs, die nicht auf dessen Negation, sondern auf die Erschiitterung un-
seres Horizonts des Moglichen abhebt.3*®

3.3.2 Affirmation der Aporie

In all den dargestellten Erwidgungen — Gewaltlosigkeit als Abbau der
Gewalt, Wendung von der Ethik zum Recht, Heraushebung des Dyna-
misch-Geschichtlichen, Unterstreichung nichtidentischer Indirektheit,
Affirmation unmoglicher Moglichkeit — riickt Derridas dekonstruktive
Vertiefung des Alteritatsdenkens eindriicklich nahe an Karl Barth heran.

396 Ebd., S. 51.

397 Ebd., S. 21.

398 Ebd., S. 31. Vgl. ebd., S. 68f. Vgl. zum Motiv der unméglichen Moglichkeit
oben Fn. 74.

238

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JACQUES DERRIDA: RECHT ALS INSTANZ DER DIFFERENZ

Noch radikaler als bei Barth wird indes die Entzogenheit des Anderen,
die Prekaritidt und die Unabsehbarkeit der Gerechtigkeitsverwirklichung
betont. Man kann darin eine typologische Differenz der christlichen und
der jidischen Alterititsexplikation ausmachen. Bei aller Nihe wird in
der christlichen Interpretation der Zugang zum Anderen starker betont.
Die erlosende Wiederkunft des Messias steht aus, aber er ist bereits er-
schienen. In der judischen Deutung ist hingegen die Differenz stirker
akzentuiert. Gott hat sich bereits offenbart, aber der Messias ist noch
nicht gekommen. In beiden Fillen erschlieft sich die Disposition der Al-
teritatserfahrung und ihrer politischen Implikationen aus dem »rechten
Verstindnis des >schon< und des >noch nicht««, aber die Akzentuierung
verschiebt sich subtil.?® Es entspricht dieser Typologie, dass bei Kant,
Hegel und Barth (vor allem in der Werkentwicklung nach der Zweit-
auflage des Romerbriefs) die Gegenwartigkeit der Erlosungsdynamik
deutlicher affirmiert wird, wahrend Lévinas und Derrida in je unter-
schiedlicher Weise das Uneinholbare stirker betonen — Lévinas in einer
Oppositionslogik, die Derrida dekonstruiert, Derrida durch die negative
Charakteristik der Dekonstruktion. Oft kreist Derridas Erlauterung um
den Begriff der Aporie — in diversen Schriften und ganz besonders in der
Rechtsphilosophie. Ein wesentlicher Teil von Gesetzeskraft erlautert das
Verhiltnis von Recht und Gerechtigkeit als aporetisches. Diese Apori-
en werden als »die bevorzugte Gegend, der bevorzugte Ort der Dekon-
struktion« bezeichnet.**° Unter verschiedenen Aspekten wird hier auf der
Ungangbarkeit gerechter Entscheidungen insistiert. Gerechtigkeit gegen-
uber dem Anderen verlangt, wie Derrida ausfihrt, unauthebbar Wider-
sprechendes: Die Uberschreitung jeder vorgefassten Regel zugunsten des
uneinholbaren Anspruchs des Anderen und doch zugleich die Bindung
an eine Regel, an einen bestimmten, differenzierten Begriff von diesem
Anspruch. Geboten ist sowohl die Freiheit von unseren endlichen Begrif-
fen des Gerechten — sonst wiren wir blind fiir die Unzulanglichkeit die-
ser Begriffe — als auch die Bindung an einen solchen Begriff vom Ande-
ren — sonst hitten wir keinerlei Kriterium der Gerechtigkeit. Nochmals
wiederholt Derrida hier die Einsicht aus Gewalt und Metaphysik: Jede
Konkretisierung der Gerechtigkeitsforderung in einer rechtlichen Re-
gelordnung impliziert ein Gewaltmoment; aber der Verzicht auf die ge-
waltsam ordnende Konkretisierung, eine rechtsfreie Gerechtigkeit, be-
deutete eine noch schlimmere Gewalt. Ausdriicklich ist auch hier wieder
vom »Schlimmsten« (»du pire«) die Rede, das in der Weigerung zum

399 Die zitierte Formulierung stammt von H. Gollwitzer, Die christliche Ge-
meinde in der politischen Welt, Tibingen 1954, S. 1. Gollwitzer bezieht sich
auf die politischen Verantwortung der christlichen Gemeinde und ihrer Glie-
der.

400 J. Derrida, Gesetzeskraft, a.a.0., S. 44.

239

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT ALS MEDIUM DER BEZIEHUNG ZUM ANDEREN

gewaltsamen rechtlichen Kalkul des Anspruchs des Anderen lauert.+"
»Die jeder Berechnung, jedem Kalkul ganzlich fremde Gerechtigkeit
befieblt also die Berechnung und das Kalkiil.«#°* Beide Forderungen —
unkalkulierbare Rechtsiiberschreitung und kalkulierende Rechtsbin-
dung - sind irreduzibel, ihr Widerspruch ist unaufloslich, ihre Tren-
nung fatal, aber eine Vermittlung unmoglich. Gerechtigkeit deutet
sich nur negativ, indirekt in der fortlaufenden Dekonstruktion der un-
zuldnglichen Gerechtigkeitsbegriffe, des Rechts, an. Um dem Rech-
nung zu tragen, verfolgt Derrida zunidchst weitgehend eine negative
Schreibweise und vermeidet im Unterschied zu den anderen Denkern
des Anderen die Benennung eines positiven ethischen Anliegens. Erst
nach langer dekonstruktiver Arbeit erlaubt sich Derrida, seine ethisch-
politische Motivation — die Hoffnung, dass die Dekonstruktion Ge-
rechtigkeit ist — nachtriglich und erginzend auch positiv und direkt
zu artikulieren, stets begleitet von allen Vorbehalten der Ungewissheit,
Unverfiigbarkeit und Unmoglichkeit.**3 Wieweit die Dekonstruktion
tatsachlich eine Dynamik der Gerechtigkeit bildet, wieweit wirklich
ein Geschehen der Dekonstruktion und nicht blof§ die Behauptung ei-
nes ebenso unzulianglichen Gegenbegriffs zu verzeichnen ist, lasst sich
nie mit Gewissheit feststellen. Mehr noch: Die Moglichkeit der Ge-
rechtigkeit, wenn es sie gibt, lasst sich gar nicht begreifen. Theologisch
korrespondiert dieser Perspektive eine besondere Affinitit zur negati-
ven Theologie. Diese Tradition greift Derrida in Verbindung mit dem
platonischen Begriff der xdpa auf, um sie von spezifischen Offenba-
rungsbeziigen zu distanzieren und ihre Negativitit so zu radikalisie-
ren.*+ Mit der xwpa bezeichnet Platon im Timaios den unvordenkli-
chen Ort, in dem die Welt entsteht.4>s In seiner Rezeption interessiert
sich Derrida vor allem fiir die politischen Implikationen der kosmolo-
gischen Kategorie Platons.#¢

401 Ebd., S. 57 (frz. »Force de loi«/»Force of Law«, a.a.0., S. 970).

402 Ebd.

403 Zur vorhergehenden Arbeit als Bedingung der expliziteren ethisch-politischen Ar-
gumentation vgl. J. Derrida, »Quelques extraits d’un entretien avec Jacques Der-
rida en 2004«, Interview von A. Spire, http://antoinespire.com/Jacques-Derrida
(letzter Zugriff: 21.02.2021).

404 Vgl. J. Derrida, Wie nicht sprechen. Verneinungen, iibers. v. H.-D. Gondek,
Wien 1989; ders., »Chorax, iibers. v. H.-D. Gondek, in: J. Derrida, Uber
den Namen. Drei Essays, Wien 2000, S. 123-170; ders., »Aufler dem Na-
men (Post-Scriptum)«, iibers. v. M. Sedlaczek, in: Uber den Namen, a.a.O.,
S. 63-121.

405 Platon, Timaios, 52a9.

406 Vgl. J. Derrida, »Glaube und Wissen. Die beiden Quellen der >Religion«
an den Grenzen der blofSen Vernunft«, tibers. v. A. Garcia Diittmann, in:
ders./G. Vattimo, Die Religion, Frankfurt a.M. 2001, S. 9-106, 35, Anm.

240

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JACQUES DERRIDA: RECHT ALS INSTANZ DER DIFFERENZ

Obwohl der dekonstruktive Gerechtigkeitsbegriff deutlich eine ge-
schichtliche Logik hat und Derrida auch in der Auseinandersetzung mit
Lévinas die Beziehung zum Anderen wieder in der Geschichte verortet,
grenzt sich Derrida aus Riicksicht auf die aporetische Unverfiigbarkeit
von den klassischen geschichtsphilosophischen Explikationen des Ge-
rechtigkeitsiiberschusses im Recht ab. Ausdriicklich markiert Derrida
unter anderem Distanz zur regulativen Idee Kants, zu Geschichtskonzep-
tionen im Gefolge Hegels, aber ebenso zu den verschiedenen Traditionen
des Messianismus, die Barth und Lévinas mit vielen anderen als Ressour-
ce eines anderen Geschichtsdenkens aufgreifen. In diesen und weiteren,
etwa marxistischen Varianten der Geschichtsphilosophie erkennt Derri-
da das gemeinsame Problem, dass die geschichtliche Zukunft in einen
absehbaren Horizont gestellt wird. »Wie das griechische Wort anzeigt,
ist ein Horizont eine Offnung und zugleich eine Grenze, welche die Off-
nung beschrankt«.+7 In der Antizipation eines anderen Kunftigen wird
aller Wandel auf ein Ziel festgelegt und an eine allmaihliche, regelmafsi-
ge Bewegung mit bestimmter Richtung gebunden.

Besonders eingehend erldutert Derrida seine Bedenken zu Kants re-
gulativer Zukunftsidee. Hier fithrt er aus, dass die kantische Konzepti-
on das Kunftige nicht blof§ an die Antizipationen der Gegenwart bindet,
sondern es dabei in die »Ordnung des Moglichen« einfasst.*® Obzwar
unendlich, wird die geschichtliche Zukunft doch als ein Potential unseres
Tuns, »in Reichweite irgendeines >vermogenden« Ichs« ausgemalt.*® Aus-
geblendet wird also genau die Dimension der Alteritidt. Dagegen wendet
sich Derrida mit der Affirmation des Unmoglichen, »dessen, was (auf
nicht-negative Weise) dem Bereich meiner Moglichkeiten, der Ordnung
des >Ich kann¢, der Selbstheit, des Theoretischen, Deskriptiven, Kon-
stativen und Performativen fremd bleiben muf$«.4*> Wirkliche Zukunft

15, wo Derrida selbst den politischen Charakter seiner Timaios-Lektiire in
den genannten Schriften vermerkt.

407 J. Derrida, Gesetzeskraft, a.a.0., S. 53.

408 J. Derrida, Schurken, a.a.O., S. 119.

409 Ebd.

410 Ebd., S. 120. Besonders beachtlich ist die Abgrenzung vom Performati-
ven, fiir dessen Aufnahme in jiingeren Normtheorien Derridas Philosophie
eine zentrale Grundlage bildet. Derrida erldutert diese Distanznahme an
der Stelle denn auch eigens: Auch das Performative bleibt eben im ereig-
nislosen Moglichkeitshorizont des Ich und der Konventionen, die diesen
formen. Vgl. auch ebd., S. 12, und ders., Eine gewisse unméogliche Mog-
lichkeit, vom Ereignis zu sprechen, a.a.O., S. 56f. Fur ein performatives
Normverstiandnis siehe insbes. J. Butler, Gender Trouble. Feminism and the
Subversion of Identity, 2. Aufl.,, London/New York 1999. Dass Derridas
Rechtsphilosophie die erste Quelle fir Butlers Performativitatsverstindnis
bildete, vermerkt Butler ausdriicklich im Vorwort zur Zweitauflage, ebd.,

241

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT ALS MEDIUM DER BEZIEHUNG ZUM ANDEREN

und nicht blof§ Ausfaltung des bereits Gegenwartigen ist eben zu-kiinf-
tig, entgegenkommendes Ereignis, »unvorhersehbare Ankunft des an-
deren, eine Heteronomie, das vom anderen her kommende Gesetz«.4'™
Dem entspricht auch, dass der wirkliche Geschichtsfortschritt nicht aus
der bloflen Anwendung einer Regelordnung abzuleiten ist, sondern die
unberechenbare Uberschreitung gegebener Normgefiige impliziert. Da-
riber hinaus legt Derrida Wert darauf, dass gerade die Unableitbarkeit
aus der Gegenwart unmittelbare Dringlichkeit des Kiinftigen im Hier
und Jetzt bedeutet. Weil das Kiinftige den Moglichkeitshorizont der Ge-
genwart sprengt, ist es nicht an die Allmahlichkeit der Dynamiken des
Bestehenden gebunden, sondern eroffnet im Gegenwirtigen radikalen
Wandel und gebietet verantwortungsvolles Handeln im Lichte dieser
Offenheit.+>

Der Differenz zu Hegels Explikation der Geschichtlichkeit des Rechts
schenkt Derrida weniger Aufmerksamkeit. Das hat zunachst mit grofSe-
rer Distanz zu tun: Kants Zukunftsorientierung, die Behauptung uner-
reichbarer Unendlichkeit, die praktisch-moralische Akzentuierung, der
Kosmopolitismus und die Rezeption durch Lévinas weisen bedeuten-
de Konvergenzen von Derridas Gerechtigkeitskonzeption mit Kants re-
gulativer Idee auf. Auf der anderen Seite ruckt die geschichtliche Zu-
kunft bei Hegel bedeutend vom Moglichkeitshorizont des Subjekts weg.
Trotzdem sieht Derrida einen in entscheidender Hinsicht analogen Typ
der Geschichtskonzeption wie bei Kant. Auch die Geistdialektik Hegels
zwingt den geschichtlichen Wandel eben letztlich doch in eine einheitli-
che Totalitit, die kein dariiber hinausgehendes Anderes, damit auch kei-
nen radikalen Bruch und keine iiberschiefSende Verantwortung im Hier
und Jetzt einrdumt. Der Geist transzendiert den Horizont der endlichen

S. xiv. Zur Performativitit spezifischer im rechtstheoretischen Kontext vgl.
S. Miiller-Mall, Performative Rechtserzeugung. Eine theoretische Annihe-
rung, Weilerswist 2012. Sowohl Butler als auch Miiller-Mall sind freilich
bemiiht, die Ankldnge souveraner Subjektivitit im Performativititsbegriff
mit Derrida zu korrigieren. Derridas Bemerkungen geben hierzu zu beden-
ken, wie tief die Suggestion der Disponibilitit dem Begriff eingeschrieben
ist. Eine Korrektur muss an den Kern des Begriffs gelangen und ihm aus der
Konstellation mit anderen Motiven eine grundlegend neue Wendung ge-
ben. Butlers reiche Entfaltung des Zusammenhangs performativer Norm-
entwicklung mit Erfahrungen der Alteritit verfolgt dieses Unternehmen.

411 Ebd.

4712 Vgl. zum Verhiltnis der Uberschussfiguren in Kants und Derridas Rechtsphi-
losophie auch J. Reinhardt, Der Uberschuss der Gerechtigkeit, a.a.O. Rein-
hardts Studie folgt auf dem Weg von Kant zu Derrida in vielem einer dhnli-
chen StofSrichtung wie die vorliegende Arbeit, ist allerdings gerade gegeniiber
Derridas Insistieren auf Alteritdt so skeptisch, dass der Sinn dieses Kernmotivs
nur knapp beleuchtet und entschirfend reformuliert wird (ebd., S. 242ff.).

242

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JACQUES DERRIDA: RECHT ALS INSTANZ DER DIFFERENZ

Subjekte, um auf einer hoheren Ebene ein noch rigideres absolutes Mo-
dell der Substantialitit und Subjektivitit einzurichten.

Nabher erklirt Derrida seine Differenz zu Hegel mit Blick auf die Di-
alektik. Die dialektische Logik legt mit ihrer Widerspruchsorientierung
vielleicht am starksten eine Affinitit Derridas zu Hegel nahe, sowohl in
der allgemeinen Anlage der Dekonstruktion als auch spezifisch in der
Rechtstheorie. Ist die von Derrida beschriebene und postulierte Span-
nung des Widerspruchs von Recht und Gerechtigkeit als Dialektik zu
verstehen? Barths dialektische Theologie und andere Varianten kriti-
scher, starker alteritdtsorientierter Dialektik im 20. Jahrhundert bieten
weitere Anhaltspunkte fiir diese Vermutung. Wie bereits Lévinas und
viele weitere Beitrdge der franzosischen Philosophie des 20. Jahrhun-
derts und noch ausdricklicher grenzt Derrida jedoch sein Denken der
Differenz von der Dialektik ab.+3 Diesen Unterschied bekriftigt er hin-
sichtlich des Verhiltnisses von Recht und Gerechtigkeit. Derrida wen-
det sich gegen die Suggestion, die Differenz von Recht und Gerechtig-
keit liefSe sich in einer Dynamik aufheben. Die Dialektik tendiert nach
Derridas Beobachtung dazu, »die unendliche Lucke« zwischen Recht
und Gerechtigkeit, die sich konkret in der Gerechtigkeit suchenden Ent-
scheidung in einem Moment des strikt unberechenbaren Sprungs aus
der Erfahrung des Anderen aktualisiert, zu nivellieren.++ Dagegen ak-
zentuiert das dekonstruktive Modell der différance, des unterscheiden-
den Aufschubs,+s Trennung und Asymmetrie im Verhiltnis von Recht
und Gerechtigkeit. Die Trennung wird freilich wie in der Dialektik als
spezifische Konstellation der Beziehung gesehen: Recht ist konstitutiv
auf die ihm uneinholbar transzendente Gerechtigkeit bezogen. Verwor-
fen werden hingegen die Vermittlungsfiguren der Aufhebung, Synthese
und Totalitit und damit verbunden die Logik struktureller Symmetrie
und strukturellen Gleichgewichts dialektischer Opposition. In all die-
sen Zigen privilegiert Hegels Dialektik die Identitdt gegeniiber der Dif-
ferenz und begreift das Unterschiedene als Moment eines im Letzten

413 Sehr aufschlussreich zur Positionierung Derridas zur Hegel’schen Dialektik
ist eine Debatte mit Jacques Derrida und dem Hegelianer Pierre-Jean Labar-
riere Uber ihre unterschiedlichen Verstandnisse der Alteritit in: F. Guibal/
S. Breton, Altérités, a.a.O., S. 78ff. Zu Lévinas’ Perspektive vgl. E. Lévinas,
Totalitdt und Unendlichkeit, a.a.0., S. 216, 292. Zur »Allergie« gegen die
Hegel’sche Dialektik in der iibrigen franzosischen Philosophie vgl. J. Der-
rida, »Le temps des adieux. Heidegger (lu par) Hegel (lu par) Malabou«,
Revue philosophique de la France et de I'étranger 188 (1998), S. 3—47, 24.

414 J. Derrida, »Justice, Law and Philosophy«, a.a.0., S. 285 (Ubers. BV).

415 Der Begriff der différance bringt die Doppelsinnigkeit des franzosischen
»différer« zusammen, das eben zugleich »unterscheiden« und »aufschie-
ben« bedeutet. Vgl. zu der Figur J. Derrida, »Die différance«, in: Randgdin-
ge der Philosophie, a.a.0., S. 31-56.

243

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT ALS MEDIUM DER BEZIEHUNG ZUM ANDEREN

einheitlichen Ganzen. Auch die Geschichte des Rechts wird demgemafs
als ein einheitlicher, im Kern absehbarer Prozess rekonstruiert. Dage-
gen wendet sich Derrida: Die rechtliche Gerechtigkeitsverwirklichung
ist keine Bewegung, die sich aus der Spannung zweier widerspriichli-
cher Aspekte — etwa allgemeine Regelanwendung (Recht) und singulire
Billigkeit (Gerechtigkeit) — ableiten und auf diese Weise zumindest der
wesentlichen Tendenz nach vorherbestimmen liefSe. Der Gerechtigkeits-
bezug des Rechts bedeutet Ausrichtung auf ein Ziel, das dem Horizont
des Rechts strikt entzogen ist. Diese Trennung ldsst sich in keine totale
Entwicklungsdynamik integrieren, sondern fordert immer neu endliche
Antworten auf den unendlichen Anspruch des Anderen, deren Konse-
quenzen sich (auch in ihrer langfristigen geschichtlichen Tendenz) nicht
vorhersagen lassen. Gerechtigkeit ist zugleich Ziel und Pol der Diffe-
renzkonstellation. Recht aktualisiert seine Bedeutung nicht in der Aufhe-
bung, sondern im Fortbestehen des Aufschubs. Indem die Dialektik den
Widerspruch in einem grofleren Ganzen aufhebt, verdringt sie die Un-
einholbarkeit des Anspruchs des Anderen und die damit einhergehende
Irreduzibilitit unaufschiebbarer verantwortlicher Entscheidung.+:¢

Es ist offenkundig, dass Derridas Bedenken gegeniiber den Konzep-
tionen Kants und Hegels der Stofsrichtung der messianischen Korrek-
tur der idealistischen Geschichtsphilosophie entsprechen. Kritisiert wird
die Verkiirzung der Zukunft auf einen antizipierbaren Moglichkeitsho-
rizont der Gegenwart. Stattdessen wird die Zukunft als ereignishaftes
Entgegenkommen eines wirklich Anderen begriffen. Auch der Zusam-
menhang von radikaler Entzogenheit und unmittelbarer Dringlichkeit
wiederholt ein zentrales Motiv der messianischen Geschichtsphiloso-
phie, das nicht zuletzt in Benjamins Begriff der »Jetztzeit« Ausdruck
findet.#'7 Benjamins Geschichtsthesen schliefSen mit Satzen, die all diese
Ziige von Derridas Konzeption — Alteritit, Ereignis, Entgegenkommen,
Entzug, Dringlichkeit — biindeln: »Bekanntlich war es den Juden unter-
sagt, der Zukunft nachzuforschen. [...] Den Juden wurde die Zukunft
aber darum doch nicht zur homogenen und leeren Zeit. Denn in ihr war
jede Sekunde die kleine Pforte, durch die der Messias treten konnte. «4
Dass Derrida trotz dieser deutlichen Nihe auch gegeniiber dem Messi-
anismus Distanz markiert, griindet darin, dass auch der Gehalt messia-
nischer Traditionen die Zukunftsaussicht positiv ausmalt und diese Er-
wartung mit einer dhnlichen Unerschiitterlichkeit verktindigt wird wie
in der idealistischen Geschichtsphilosophie. Trotz der Alterititslogik des
Messianismus wird nach Derridas Einschatzung daher auch hier die un-
verfugbare Offenheit des Kommenden verkiirzt. Auch gegenuiber den

416 Vgl. J. Derrida, in: F. Guibal/S. Breton, Altérités, a.a.O., S. 8xff.
417 Vgl. W. Benjamin, »Uber den Begriff der Geschichte«, a.a.0., S. 7o1ff.
418 Ebd., S. 704.

244

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JACQUES DERRIDA: RECHT ALS INSTANZ DER DIFFERENZ

Antizipationen tradierter Messiaserwartungen akzentuiert Derrida das
unabsehbare »Vielleicht« des Gerechtigkeitsversprechens. »>Vielleicht<—
wenn es um (die) Gerechtigkeit geht, mufs man immer >vielleicht« sagen.
[...] Als Erfahrung der absoluten Andersheit ist die Gerechtigkeit undar-
stellbar, doch darin liegt die Chance des Ereignisses und die Bedingung
der Geschichte.«#

Im Hinweis auf die Undarstellbarkeit des absolut Anderen klingt das
biblische Motiv des Bilderverbots an, dem Lévinas einen seiner Aufsit-
ze zu den Menschenrechten widmete.+** Hier wird nochmals nachvoll-
ziehbar, dass sich die Radikalisierung der Entzogenheit des Anderen bei
Derrida samt der Traditionskritik in die judische Tradition einschreibt
und sich in dieser Linie von der Alteritdtsdeutung der christlichen Au-
toren abhebt. Ersichtlich bleibt hier wie in der iibrigen Auseinander-
setzung mit geschichtsphilosophischen Alternativen auch, dass Derridas
Distanzierungen eine grofSe Nahe zu den kritisierten Positionen bewah-
ren. Auch im Christentum behilt das Bilderverbot zentrale Bedeutung
als Vergegenwirtigung der Unverfiigbarkeit des VerheifSenen. In Barths
politischem Denken ist der idolatrie- und ideologiekritische Impuls des
Bilderverbots tragend.** Die messianischen Geschichtskonzeptionen he-
ben nicht nur im Judentum, sondern auch in anderen Traditionen we-
sentlich darauf ab, in jeder Antizipation die unverfugbare Alteritat der
Zukunft hervorzuheben. Auch in den Geschichtsmodellen Kants und
Hegels, die naturlich ihrerseits bereits durchaus messianisch inspiriert
sind, wird, wie wir gesehen haben, die Zukunft nicht so eindeutig ab-
sehbar und »moglich« gedacht, wie es Derridas Kritik zuweilen vermu-
ten ldsst. Schon dort scheint im Recht ein Anspruch des Anderen auf, der
sich nicht einholen lisst. Dessen ist sich Derrida durchaus bewusst. Sei-
ne Kritik betrifft weniger eindeutige Thesen als Tendenzen, die Aufmerk-
samkeit fiir das Andere entgegen den eigenen Anspriichen zu verstellen.

Vor allem in der Auseinandersetzung mit Kants regulativer Idee ver-
merkt Derrida diese Ambivalenz. Derridas Bedenken beziehen sich »zu-
nachst auf den alltdglichen und laxen Gebrauch, den man heute von
dem Begriff einer regulativen Idee jenseits seiner strengen kantischen
Bedeutung macht.«#** Er unterscheidet seine » Vorbehalte« gegeniiber
der Kantischen Figur von einem strengen »Einwand«.#*3 Eine Rezeption
der regulativen Idee miisste zu ihrer Stellung und Bedeutung im Kontext

419 J. Derrida, Gesetzeskraft,a.a.O., S. 56f. Vgl. zum Modus des Vielleicht auch
ders, Politik der Freundschaft, a.a.O., S. stff.

420 E. Lévinas, »Bilderverbot und -Menschenrechte««, a.a.O.

421 Vgl. R. Klein, Depotenzierung der Souverdnitit. Religion und politische
Ideologie bei Claude Lefort, Slavoj Zizek und Karl Barth, Tubingen 2016,
S. 187.

422 J. Derrida, Schurken, a.a.O., S. 119.

423 Ebd., S. 119, 122 (Anm. 59).

245

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT ALS MEDIUM DER BEZIEHUNG ZUM ANDEREN

von Kants Werk zurtickkehren. Vor diesem Hintergrund greift Derrida
Kants Kategorie trotz der Vorbehalte auch immer wieder auf. Daraus
folgt allerdings nicht, dass sich Derridas Kritik allein gegen eine falsche
Rezeption des Konigsbergers richtete. Es gibt Griinde in Kants Explika-
tion fir die problematische Rezeption. Kants Erlduterung der Idee ist be-
herrscht von einer Logik und Diktion subjektiver Freiheit, welche den
Alteritidtssinn verdunkeln, den die regulative Idee bei niherem Hinsehen
im Kantischen System hervortreten ldsst.

Gegentiber Hegel ist Derridas Skepsis sichtlich grofSer. Er wird kaum
wie Kant explizit als Quelle der eigenen Uberlegungen angefiihrt. Auch
hier zielt die Kritik aber deutlich in erster Linie auf subtilere Tenden-
zen und nicht auf die unmittelbaren Schlussfolgerungen und gewinnt
darin ihre Stichhaltigkeit. Derrida auflert viel Sympathie und Zustim-
mung gegeniiber dem Unternehmen seiner Schiilerin Catherine Mala-
bou, die Bedeutung der Zukunft in Hegels Philosophie nachzuzeich-
nen gegen eine Lesart, die Hegel das Zukiinftige abspricht. Dies ldsst
ihn jedoch nicht von der Einschitzung abriicken, dass Hegels Dialek-
tik das wirklich Zukiinftige mit dem wirklich Anderen unterdriickt.+*
Wie oben nachgezeichnet dominiert bei Hegel trotz allen Sinns fiir das
Andere, die Pluralitit, den Widerspruch und die Mittelbarkeit in vieler
Hinsicht starker als bei Kant eben ein Zug zur totalen Einheit. Dialek-
tik wird so zum kalkulierbaren System des Widerspruchs. Ungeachtet
aller Riicksichten auf das Andere und das Kiinftige wird die darin er-
offnete Perspektive und vor allem die damit verbundene konkrete ethi-
sche Verantwortung durch den tubergreifenden Horizont des Systems
entschirft. Der Appell des Anderen tritt hinter dem tiberlegenen Gang
der Weltgeschichte zuriick.

Am engsten bleibt der Bezug zum Messianischen. Derridas Kritik rich-
tet sich hier gar nicht gegen die allgemeine philosophische Anlage, son-
dern lediglich gegen ihre traditionale Verfestigung. Er affirmiert aus-
driicklich »das Messianische ohne Messianismus«, »ohne Religion«,
einen »irreligiosen Glauben ohne Messianismus«.+*s Das Messianische
bezeichnet ganz im Sinne Derridas die Alteritdt verheifSener Gerechtig-
keit jenseits der Horizonte eigener Erwartung. Es muss aber von den
religios-kulturellen Antizipationen gereinigt werden, welche das Alteri-
tatsbewusstsein im Zuge seiner Vergegenwirtigung und Tradierung ver-

424 Vgl. J. Derrida, »Le temps des adieux«, a.a.O. (Rezension zu: C. Malabou,
L’avenir de Hegel. a.a.0.).

425 J. Derrida, Marx’ Gespenster. Der Staat der Schuld, die Trauerarbeit und
die neue Internationale, tibers. v. S. Lidemann, Frankfurt a.M. 2004,
S. 107, 88f; ders., Schurken, a.a.0., S. 12. Derrida kommt oft auf diese Figur
zuriick. Vgl. neben den genannten Texten insbes. auch ders., »Glaube und
Wissen«, a.a.0., S. 31ff.; ders., Marx & Sons, ubers. v. J. Schroder, Frank-
furt a.M. 2004, S. 78ff.

246

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JACQUES DERRIDA: RECHT ALS INSTANZ DER DIFFERENZ

decken. Einmal mehr konvergiert Derridas Vokabular mit demjenigen
Barths. Auch Barth propagiert eine Befreiung der Alteritit der Offenba-
rung und des unwillkiirlichen Glaubens von den kulturellen Erzeugnis-
sen der Religion#** und jeglicher »-ismen«.+7 Derrida geht es genau um
Barths Anliegen. Noch radikaler postuliert er aber die Entkleidung der
messianischen Erwartung von dogmatischen Gehalten bis »in die Gefahr
einer vollkommenen Nacht«.4

Derridas Verschirfung der Uneinholbarkeit des Anderen, die sich in
der Rechtsphilosophie in die aporetische Unmoglichkeit der Gerechtig-
keit ibersetzt, wird nicht selten als tragischer Relativismus und radika-
ler Dezisionismus gelesen — von den einen beklagt, von anderen gefeiert.
Auf den ersten Blick scheint sich ein solches Verstindnis aufzudriangen:
Die Moglichkeit der Gerechtigkeit steht keiner Entscheidung offen. Al-
ternative Optionen bleiben gleichermafSen hinter der Idee der Gerechtig-
keit zuruick. Die Lage ist strikt unentscheidbar. Gerade deswegen muss
laufend entschieden werden. Hier bleibt Derrida aber eben nicht ste-
hen. Er affirmiert mit Nachdruck die »Erfahrung des Unmoglichen«#+2,
als die sich die Gerechtigkeit nicht bewerkstelligen ldsst, sondern ereig-
net. »Dieses Un-mogliche ist nicht privativ. [...] Es ist das, was oben-
drein unbestreitbar real ist. [...] Wie der andere.«#° Durch die Aporie
hindurch vollzieht sich das Geschehen der Dekonstruktion, in dem Der-
rida die Gerechtigkeit erkennt. Hier aktualisiert sich die unbegreifliche
Beziehung zum Anderen. »Vielleicht«, muss immer hinzugefugt wer-
den, nie mit Sicherheit; aber die Dekonstruktion notiert fortlaufend Er-
fahrungen, die den Eintritt des Ungewissen zu bezeugen scheinen. Ge-
nau diese Uberschreitung des Moglichkeitshorizonts, die Begegnung mit
dem transzendenten Anderen, unterscheidet das Messianische vom Tra-
gischen.

Ausdricklich hebt Derrida immer wieder den affirmativen Charak-
ter der Dekonstruktion hervor. Auf den aporetischen Unmoglichkeiten
wird insistiert, weil sich eben darin die Gerechtigkeit der Beziehung zum
Anderen auftut. Der Hinweis auf den fortgesetzten Mangel driickt aus,
dass der Mangel nicht hingenommen, etwa als dialektisches Moment des

426 K. Barth, Der Romerbrief (Zweite Fassung) 1922,a.a.0.,S. 72ff., 111 u.6. Auch
Derrida charakterisiert das Messianische an anderer Stelle prizise als »Glau-
be ohne Religion« (J. Derrida, »Pour une justice a venir. Entretien avec Jac-
ques Derrida«, Interview von L. de Cauter, 2004, http://archive.indymedia.be/
uploads/derrida_fr_cor_ldc.pdf (letzter Zugriff: 21.02.2021), S. 10 (Ubers. BV).

427 K. Barth, » Unterricht in der christlichen Religion«. Dritter Band: Die Lehre
von der Versohnung/Die Lehre von der Erlosung 1925/1926, Gesamtaus-
gabe, Bd. 38, hg. v. H. Stoevesandt, Ziirich 2003, S. 448.

428 J. Derrida, »Glaube und Wissen«, a.a.0., S. 33.

429 J. Derrida, Gesetzeskraft, a.a.0., S. 31, 33, 69.

430 J. Derrida, Schurken, a.a.O., S. 120.

247

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



http://archive.indymedia.be/uploads/derrida_fr_cor_ldc.pdf
http://archive.indymedia.be/uploads/derrida_fr_cor_ldc.pdf
https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://archive.indymedia.be/uploads/derrida_fr_cor_ldc.pdf
http://archive.indymedia.be/uploads/derrida_fr_cor_ldc.pdf

RECHT ALS MEDIUM DER BEZIEHUNG ZUM ANDEREN

Geschichtsprozesses gerechtfertigt, sondern die unmogliche Moglichkeit
seiner Uberwindung erhofft wird.+s* Selbst den Begriff der Verséhnung,
das umstrittene Leitmotiv des Hegel’schen Fortschrittsoptimismus, will
Derrida mit seiner Kritik ausdriicklich nicht auflésen, sondern vielmehr
bewihren: Die dialektisch nicht aufzuhebende Differenz gibt Versoh-
nung erst Ort und Sinn.#* Gerade mit Blick auf das Recht unterstreicht
Derrida das Affirmative seiner Ausfithrungen. Die Schrift Gesetzeskraft
schliefSt mit dem Hinweis, dass der Affirmationscharakter der Dekon-
struktion den Leitgedanken der vorhergehenden Darlegungen bildete.433
In der Trennung von Recht und Gerechtigkeit, dem Zuriickbleiben des
Rechts hinter der Gerechtigkeit, erhellt der Bezug des Rechts zur Ge-
rechtigkeit. Durch die immer neue Erfahrung der Unzuldnglichkeit des
Rechts angesichts der unendlichen Gerechtigkeitsforderung hindurch
zeichnet sich Gerechtigkeit, Beziehung zum Anderen als Bewegung fort-
laufender Dekonstruktion, ab.

431 Vgl. J. Derrida, in: F. Guibal/S. Breton, Altérités, a.a.O., S. 81.

432 J. Derrida, »]Justice, Law and Philosophy«, a.a.0., S. 285.

433 Vgl. J. Derrida, Gesetzeskraft, a.a.0., S. 125. Die deutsche Ubersetzung
gibt das englische und franzosische »affirmation« (engl. »Force de loi«/
»Force of Law«, a.a.0., S. 1045; frz. Force de loi. Le » Fondement mys-
tique de I'autorité«, Paris 1994, S. 146) mit »Bejahung oder Behaup-
tung« wieder. Damit wird die Vielschichtigkeit von Derridas Wortwahl
angedeutet. Allerdings erscheint die selbstindige Verwendung von Be-
hauptung irrefithrend. Gerade im Kontext dieses Satzes, wo Derrida die
dekonstruktive Affirmation der Destruktion Heideggers und Benjamins
gegeniiberstellt, ist in der franzosischen und englischen Formulierung die
positive Konnotation deutlicher. Diese wird dadurch weiter verstirkt, dass
Derrida den bejahenden Charakter der Dekonstruktion (insbesondere,
aber nicht nur im Anschluss an Nietzsche) seit seinem Frithwerk heraus-
stellt. Besonders problematisch ist, dass das deutsche Wort » Behauptung«
stark mit einer Logik des Selbst assoziiert ist, die Derridas Affirmation ge-
rade dekonstruieren mochte. Noch problematischer erscheint die Uber-
setzung von »affirmation« in J. Derrida, Seelenstinde der Psychoanalyse.
Das Unmdogliche jenseits einer souverinen Grausamkeit, ibers. v. H.-D.
Gondek, Frankfurt a.M. 2002, S. 87f. (frz. Etats d’ame de la psychanalyse.
L’impossible au-dela d’une souveraine cruauté, Paris 2000, S. 82£.), wo
das Wort allein mit »Behauptung« wiedergegeben wird, obwohl das Be-
jahungsmoment wichtig erscheint. Vgl. zum Motiv der Bejahung in frithe-
ren Texten nur ders., »Die différance«, a.a.0., S. 56; ders., Ulysses Gram-
mophon, iibers. v. E. Weber, Berlin 1988, insbes. S. 85f. In Gesetzeskraft
(a.a.0., S. 16) verweist Derrida ausdriicklich auf seine fritheren Arbeiten
zur Bejahung. Dieses Ubersetzungsproblem ist nicht nebensichlich, weil
es ein wichtiges Vorurteil gerade des deutschen Derrida-Bildes betrifft. Oft
wird das Motiv der Bejahung, seine tragende Stellung und seine differen-
zierte Ausarbeitung in Derridas Werk tibersehen oder verdrangt.

248

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JACQUES DERRIDA: RECHT ALS INSTANZ DER DIFFERENZ

In dieser Erschiitterung unseres Rechtsbewusstseins vom Anderen her
macht Derrida mithin nicht einfach geschichtlichen Wandel ohne benenn-
bare Richtung, sondern eine beharrliche Spur des Fortschritts aus. Die strik-
te Entzogenheit der Gerechtigkeit bedeutet nicht, dass Geschichtswandel
ziellos und also beliebig wiirde. Freilich vermerkt dies Derrida nicht ohne
Vorbehalt. Stets betont er die Ungewissheit, Fragilitdt und Unabsehbarkeit
historischer Entwicklungen. Die Wahrnehmung und Bewertung geschicht-
licher Ereignisse ist unsicher, gegenldufige Begebenheiten sind miteinander
verstrickt, kiinftige Wendungen koénnen eine wahrgenommene Errungen-
schaft riickgéngig machen und in ein neues Licht riicken. Mit diesem steten
Vorbehalt verzeichnet Derrida aber Ereignisse, welche eine Evidenz recht-
licher Fortschritte bergen. Als »Zeichen eines irreversiblen Fortschritts«
qualifiziert Derrida etwa die Abschaffung der Apartheid.+* Unumwunden
affirmativ nennt Derrida aber auch andere Beispiele: in Gesetzeskraft fuhrt
er die Menschenrechtserklarung, die Abschaffung der Sklaverei und andere
Emanzipationskdmpfe in der Welt an. Eine Disqualifikation des klassischen
Emanzipationsideals konne nur unternommen werden, »wenn man sich
einer gewissen Leichtfertigkeit schuldig macht und die schlimmsten Biinde
eingeht. «#35 Diese Errungenschaften diirfen nicht abgetan werden, sondern
miissen im dekonstruktiven Lichte ihrer Grenzen weitergetrieben werden.
Auf diese Weise ist um die Bewiahrung ihrer fortschrittlichen Bedeutung
durch das Zukinftige zu ringen.

3.3.3 Das Versprechen am Grund des Rechts

Den hoffnungs- und vertrauensvollen Charakter der aporetischen Aus-
sicht markiert Derrida oft mit dem Begriff des Versprechens. Das Ver-
sprechen tritt an die Stelle, die bei Kant die regulative Idee bezeichnet.
Derrida zieht diesen Begriff aus verschiedenen Griinden vor. Im Kern
geht es wiederum darum, gegentiber dem Denkmoglichen des Subjekts,
dem der Ideenbegriff verhaftet bleibt, auf die Begegnung mit einem An-
deren, ein unvordenkliches Angesprochensein, hinzuweisen. Das Gerech-
tigkeitsversprechen, welches das Recht trigt, aber tiber dieses hinaus-
weist, ist nicht das Produkt meiner Imagination, sondern eine Hoffnung
und ein Appell, der unsere gedanklichen Ausgriffe sprengt. Wird uns die-
se VerheifSung nicht evident, konnen wir sie nicht aus eigener Kraft erfin-
den. Ebenso wenig konnen wir die Stichhaltigkeit des Versprechens be-
weisen. Wir konnen nur sein Aufscheinen und unser Betroffensein davon
— unsere Hoffnung auf Gerechtigkeit, das Vertrauen in ihre Verwirkli-
chung und das davon getragene Ringen um Fortschritte — nachzeichnen.

434 J. Derrida, »]Justice, Law and Philosophy«, a.a.0., S. 284.
435 J. Derrida, Gesetzeskraft, a.a.O., S. 538.

249

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT ALS MEDIUM DER BEZIEHUNG ZUM ANDEREN

Ein zweiter Aspekt, den Derrida mit dem Versprechensbegriff zu ar-
tikulieren sucht, ist die paradoxe Temporalitit des Gerechtigkeitsan-
spruchs. Im Versprechen verschrianken sich Zukunft, Vergangenheit und
Gegenwart. Es malt nicht einfach in der gegenwirtigen Reflexion die
Moglichkeit eines kiinftigen Zustands aus, der vom Heutigen und Ver-
gangenen getrennt werden kann. Das Versprechen dringt sich uns jen-
seits unseres Reflektierens auf und erschliefst sich so als eine Hoffnung,
die bereits der Vergangenheit mitgegeben war, von dieser ererbt wird. Es
imaginiert nicht eine abgeschiedene Zukunft, sondern verheifSt eine Uber-
schreitung, welche das Gegenwirtige und ebenso das Vergangene unmit-
telbar betrifft. Gegenwart und Vergangenheit verspricht das Kunftige in
ein neues, erlosendes Licht zu riicken: das Licht einer ewigen, immer im
Gange befindlichen Gerechtigkeitsgeschichte, die auch mit Blick auf das
Vergangene ihre Uberlegenheit erweist. Die »Struktur des Versprechens«
ist »das Gedichtnis dessen, was hier und jetzt zukunftstrachtig ist«,
resumiert Derrida die paradoxe Verstrickung der drei Tempora.+°

Die Rede vom Versprechen driickt aber auch viele weitere Ziige des
transzendenten Gerechtigkeitsbezugs aus, auf die Derrida Wert legt.
Deutlich wird, dass nicht blof§ eine rationale Vorstellung, sondern eine
leidenschaftlich besetzte und motivierende Aussicht in Frage steht.+37 An-
gezeigt ist mit dem Alterititscharakter des Versprechens auch, dass die
bezeichnete Perspektive nicht blof§ der Gegenstand eines individuellen
Bewusstseins ist, sondern sozial geteilt wird und uns in den realen Ver-
hiltnissen der Welt als Anspruch und Hoffnung entgegentritt.+* Bezeich-
net ist weiter die Fragilitat der Perspektive, die Ungewissheit ihrer Einlo-
sung, die jedem Versprechen wesentlich ist. Benannt ist aber andererseits
eben auch, dass die Perspektive Anlass zur Hoffnung und zur Zuver-
sicht gibt. Und hervorgehoben wird schliefSlich unmissverstiandlich die
Bejahung der Aussicht: Das unverfiigbare Ziel des Rechts ist nicht blof$
ein Gedanke mit unbestimmter Valenz, sondern ein Versprechen.

Unter all den vielen Facetten des Versprechensbegriffs legt Derrida be-
sonderen Wert auf das Temporalititsmoment: Das Versprechen gilt kei-
ner unabhingigen Zukunft, sondern geht uns in jedem Augenblick an.
Stets werden die Vorgaben des Rechts aus dem Gleichgewicht gebracht
durch den unendlichen Anspruch der Gerechtigkeit, der ihm zugrun-
de liegt. Wir haben gesehen, dass auch diese Einsicht durchaus schon
bei den fritheren Analytikern rechtlicher Entsetzung im Spiel ist. Auch
Kants Idee beschreibt keinen entrickten Zustand, sondern eine ewige

436 ]. Derrida, »Das andere Kap. Erinnerungen, Antworten und Verantwortun-
gen«, in: ders., Das andere Kap. Die vertagte Demokratie. Zwei Essays zu
Europa, ubers. v. A. Garcia Diittmann, Frankfurt a.M. 1992, S. 9-80, 57
(zweites Zitat im Original kursiv).

437 Vgl. ]. Derrida, Schurken, a.a.O., S. 120.

438 Vgl. ebd.

250

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JACQUES DERRIDA: RECHT ALS INSTANZ DER DIFFERENZ

Konstellation der Rechtsdynamik. Wie gesagt richtet sich Derridas Kritik
auch ausdricklich nicht gegen die tiefere Struktur der regulativen Idee,
sondern gegen irrefiihrende Suggestionen der Figur. Wie schon Hegels
Kritik zum Ausdruck bringt, verdeckt Kants Konzeption die komplexe
Konstellation und lasst die Idee entgegen dieser tieferen Bedeutung im-
mer wieder als schlecht-unendlich unerreichbaren Fernzustand erschei-
nen. Hegels Geschichtsdialektik tendiert auf andere Weise dazu, die un-
absehbare Sprengkraft des Gerechtigkeitstiiberschusses iiber das Recht
zu nivellieren. Barth, Lévinas und Derrida verbindet das Unternehmen,
diese fortlaufende messianische Unruhe im Recht konsequent nachzu-
zeichnen. Derrida arbeitet aber besonders minutios die spannungsvolle
Struktur von Fixierung und Uberschuss, Bindung und Befreiung, Auto-
ritit und Emanzipation, Kraft und Schwiche, Gewalt und Gerechtigkeit
in der Rechtserfahrung nach. Eingehend analysiert er, wie das entsetzen-
de Gerechtigkeitsversprechen in den Kern des Rechts eingeschrieben ist,
diesen gleichsam spaltet und sprengt. Er zeigt, dass der iiberschiefSende
Gerechtigkeitsanspruch das Recht nicht nur fortlaufend begleitet, son-
dern sich trotz seiner uneinholbaren Differenz paradox in der Rechts-
forderung selbst ausdriickt, und zwar naherhin gerade in der Gewalt,
mit der das Recht die Alteritdt des Gerechtigkeitsanspruchs verdringt.
Der Titel von Derridas rechtsphilosophischem Hauptwerk kreist die-
se Spannung bereits ein: Die » Gesetzeskraft« einer Anordnung zehrt vom
Gerechtigkeitsversprechen, das den Begriff des Rechts definiert. Eben
durch dieses Versprechen gewinnt Recht die spezifische rechtliche oder
eben gesetzliche Kraft, die sich von bloflen Befehlen unterscheidet und
uns tiber den Zwang, die Berechnung, die Ideologie und Gewohnheit hi-
naus zu beeindrucken vermag. Diese verheifSungsvolle Kraft artikuliert
sich aber nicht jenseits der Zwangs- und Kalkulationsmomente, sondern
allein durch diese hindurch. Stets ist die derart zwiespaltige Rechtskraft
dazu angetan, das unendliche Versprechen in den endlich-zwangsbewehr-
ten Vorgaben des Rechts zu domestizieren und so seinen Uberschuss zu
unterdriicken. Wie immer verdringt, erhilt sich der Uberschuss aber darin
und birgt so in jedem Moment die Potenz, die sanktionierte Ordnung zu
sprengen. Derrida weist auf den von Benjamin erlauterten deutschen Be-
griff der Gewalt hin, der diese Ambivalenz einzigartig bezeichnet. Gewalt
kann sowohl die verwerfliche Gewaltsamkeit (violence) als auch eine legi-
time, emanzipatorische Macht und Autoritit (pouvoir, autorité) meinen.+*
Der Untertitel von Gesetzeskraft unterstreicht die ratselhafte, zugleich
faszinierende und bedrohliche Konfiguration der Rechtsgeltung: »Der
smystische Grund der Autoritdt««. In der unscheinbaren Wendung vom
Mythischen zum Mystischen kiindigt sich Derridas subtile, aber folgen-
reiche Verschiebung von Benjamins Kritik an. Die Formel vom mystischen

439 Vgl. J. Derrida, Gesetzeskraft, a.a.O., S. 13.

251

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT ALS MEDIUM DER BEZIEHUNG ZUM ANDEREN

Autoritatsgrund stammt von Montaigne und wird von Pascal aufge-
nommen. All unsere Gerechtigkeitsverstindnisse sind dem geschichtli-
chen Wandel unterworfen und relativ, erwagt Pascal. Sie sind schlecht-
hin abhingig von unseren Gewohnheiten, die nur kraft ihrer faktischen
Aufnahme und Ausiibung gelten. »Das ist der mystische Grund ihrer
Autoritit. Wer sie auf ihr Prinzip zuriickfiihrt, zerstort sie.«#° Montai-
gne erldutert das Problem mit der Differenzierung von Recht und Ge-
rechtigkeit: »Die Gesetze genieflen ein dauerhaftes Ansehen und verfi-
gen uUber einen Kredit, nicht etwa, weil sie gerecht sind, sondern weil sie
Gesetze sind [...]. «#4!

Derrida liest diese Ausfithrungen nicht einfach als Ausdruck eines kon-
ventionalistischen Relativismus, den sie auf den ersten Blick nahelegen. Er
erkennt darin zunichst die Anlage einer ideologiekritischen Perspektive
auf das Recht: Hinter den Gerechtigkeitskonstruktionen des Rechts ver-
bergen sich gesellschaftliche Machtverhaltnisse, die durch die rechtliche
Ordnung gestiitzt und verscharft werden. Auch tiber diese Lesart mochte
Derrida aber hinausgehen. Am Boden des Rechts liegt nicht einfach ein
Nichts, auch nicht nur nackte Macht, sondern ein Mystisches: ein Ver-
sprechen, das sich nicht angemessen ausdriicken lasst, sondern immer von
einem Schweigen umbhiillt bleibt. Recht verspricht Gerechtigkeit, wahre
Riicksicht auf das Andere jenseits der Beschranktheit der eigenen Begrif-
fe. Diese VerheifSung stiitzt die Autoritit des Rechts gegen die Suggestion
des Relativismus. Sie verleiht dem Recht die Kraft, die sich im ideologie-
kritischen Abbau seiner Vermachtung erhilt und diese Kritik sogar moti-
viert. Ausdruck und Bestimmtheit gewinnt dieses Versprechen der Uber-
schreitung unserer beschriankten Begriffe zum Anderen hin jedoch nur
in unseren eigenen Begriffen, die als solche immer hinter dem Verspre-
chen zuriickbleiben, das sie zu artikulieren suchen. Paradoxerweise ist
es gerade die transzendente Alteritit des Gerechtigkeitsversprechens am
Grund des Rechts, die zur grundlos-gewaltsamen Setzung in jeder Rechts-
verwirklichung zwingt. Das Gerechtigkeitsversprechen driickt sich allein
in Stipulationen aus, die dieses Versprechen im selben Zuge verraten. In
sich selbst dringen die Bestimmungen des Rechts daher zu ihrer Befra-
gung und Uberschreitung. Wir haben keine Idee, die unseren rechtlichen
Dispositionen eine sichere Richtschnur bieten und zureichend durch die-
se artikuliert werden konnte. Der Boden des Rechts ist kein begreifliches
Noumenon, sondern das Versprechen einer unaussprechlichen Evidenz:

440 B.Pascal, zit. nach J. Derrida, Gesetzeskraft,a.a.O., S. 24 (mit anderer Uber-
setzung: B. Pascal, Pensées — Gedanken, hg. und komm. v. P. Sellier, tibers.
v. S. Schiewe, Darmstadt 2016, S. 84).

441 M. de Montaigne, zit. nach J. Derrida, Gesetzeskraft, a.a.O., S. 25 (mit an-
derer Ubersetzung: M. de Montaigne, Essais [Versuche] nebst des Verfas-
sers Leben nach der Ausgabe von Pierre Coste, tibers. v. ].D. Tietz, 3. Bd.,
Nachdruck der 1753/54 publizierten Ausgabe, Ziirich 1992, S. 351).

252

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JACQUES DERRIDA: RECHT ALS INSTANZ DER DIFFERENZ

der uneinholbare Appell des Anderen, die unmogliche Beziehung zu ihm,
die sich in seinem Anspruch eroffnet.

Derrida verweist zum Verstandnis des Mystischen auf Wittgenstein.++*
Tatsichlich weist die berithmte Beschreibung des Mystischen im Tracta-
tus logico-philosophicus pragnant auf den Charakter ungreifbarer Evi-
denz hin, den Derrida in der Formel Pascals und Montaignes angespro-
chen (nicht ausgesprochen) sieht: »Es gibt allerdings Unaussprechliches.
Dies zeigt sich, es ist das Mystische.«#4 Das Gerechtigkeitsversprechen
konfrontiert und beansprucht uns in der Begegnung mit dem Anderen, es
motiviert die Setzung des Rechts und manifestiert sich in seiner Autoritit,
entgeht aber allen Rechtssitzen und auch jeder anderen Erfassung und
weist so ungreifbar iiber jede Bestimmung hinaus. Auch in der Form von
Idealen ldsst es sich nicht fassen, nichtsdestoweniger drangt es sich ge-
heimnisvoll auf. In dieser Disposition stiitzt und zersetzt das Versprechen
die positive Rechtsordnung zugleich. So verleiht es der Rechtsgeltung, der
rechtlichen Kraft und Autoritit, ihre spezifische Spannung und Dynamik.

In seiner Unableitbarkeit und Uneinholbarkeit bietet das mystische
Versprechen freilich nie einen sicheren Ausweis der Gerechtigkeit. Kein
rechtlicher Akt — sei er regelkonform oder regelfrei — ldsst sich mit Ge-
wissheit als Einlosung seines normativen Anspruchs erkennen. Die Auto-
ritat des Rechts lebt daher irreduzibel von einer Dimension des Vertrau-
ens, der Hoffnung und des Glaubens ohne letzte Sicherheit. Die rechtliche
Autoritat entspringt der unverfugbaren Evidenz, in der die Erfahrung des
Anderen immer neu eine Uberschreitung der eigenen Bewusstseinsgren-
zen verheiflt. Bewusst oder unbewusst wohnt dieses Moment des Ver-
trauens jedem rechtlichen Ridsonnement inne. Es bietet der rechtlichen
Erkenntnissuche die ihr eigentiimliche schwankende Grundlage, die um
des Anspruchs des Anderen willen gleichzeitig zum technischen Kalkiil
und zur Entsetzung der Kalkule driangt, ohne fur die Handhabung die-
ser Spannung eine Regel zu bieten. »So verstanden ist das Mystische ein
Biindnis zwischen dem Vertrauen, dem Kredit, dem Treuhinderischen,
dem Zuverlassigen, dem Geheimnis (das >Mystische< bedeutet nichts an-
deres) und dem Grund, der Begriindung, dem Wissen, der Wissenschaft
als >Tuns, >Handeln, >Hervorbringen««.4+ Die konstitutive Ungewissheit
des Versprechens, sein Glaubenscharakter, ist nicht als Mangel zu be-
greifen. Derrida geht es gerade darum, die Unentbehrlichkeit dieser Mo-
dalitit jenseits unseres Konnens und Wissens darzulegen: »unbestreit-
bar real« und »nicht privativ« ist das Unmogliche, Nicht-Herstell- und

442 Vgl. ]. Derrida, Gesetzeskraft, a.a.O., S. 28.

443 L. Wittgenstein, » Logisch-philosophische Abhandlung. Tractatus logico-phi-
losophicus«, in: Werkausgabe, Bd. 1, 4. Aufl., Frankfurt a.M. 1988, S. 7-85,
Satz 6.522.

444 J. Derrida, »Glaube und Wissen«, a.a.O., S. 33f.

253

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT ALS MEDIUM DER BEZIEHUNG ZUM ANDEREN

-Wissbare, des Versprechens, das uns im Anderen begegnet.+s Kein Wis-
sen, auch auflerhalb des Rechts, ist frei von der Biirgschaft dieses mys-
tischen Wirklichkeitsvertrauens, das es vor dem Skeptizismus bewahrt.
Kein Sachverhalt ist deshalb realer als diese unaussprechliche Evidenz.
Wie Wittgenstein insistiert die Dekonstruktion auf dem »il y a«, »es gibt«,
dieses Unaussprechlichen, das zugleich ein »il faut«, »es/man muss«, ein
kraftvoller Appell, ist, und auf der unhintergehbaren Bedeutsamkeit
dieser mystischen Autorisierung.+¢ Seine Realitdt versagt sich aber we-
sentlich jedem Bewetis, liegt eben so allem Beweisen zugrunde.

Auch Derrida erkennt in den konstitutionellen Invocationes eine Erin-
nerung dieses unverfugbaren Versprechens und Vertrauens vom Anderen
her, das der Rechtsordnung nach Barths Worten »Grund und Grenze«
bietet*+” — eine Kraft, die die positiven Setzungen unendlich {iberschiefst.
Ein Vortrag zur amerikanischen Unabhingigkeitserklarung kreist ganz
um die Logik des Versprechens, die dieses Dokument wie jeden konsti-
tutionellen Akt charakterisiert und auf diese Weise der Grundlage des
Rechts Ausdruck gibt.#+* Derrida geht hier aus von der Doppeldeutigkeit
von deklaratorisch-feststellender und konstitutiv-kreierender Funktion.
In der Rede von einer »Erklarung«, welche die Unabhingigkeitserkla-
rung mit der franzosischen Menschenrechtserklirung gemein hat, wird
diese Spannung unmittelbar augenfillig und der historische Kontext der
amerikanischen Unabhingigkeit verdeutlicht sie. Die Deklaration ver-
zeichnet ein bereits Errungenes und bewerkstelligt es zugleich erst. Die
Zweideutigkeit verscharft sich durch die Frage der RechtmafSigkeit. Mit
der Erklarung wird eine neue Rechtsordnung instituiert, welche den un-
abhingigen Staat begriindet und legitimiert. Hierfiir rekurriert das Do-
kument auf das Naturrecht. Diese naturrechtliche Grundlage hat jedoch
ihren einzigen Ausweis im Text selbst. Der Text verspricht seine Gerech-
tigkeit und ihre Verwirklichung, ohne sie belegen zu konnen. Die Auto-
ren konnen nur auf die Evidenz der Postulate verweisen, die den Griin-
dungsakt rechtfertigen: »We hold these Truths to be self-evident«.4 Es
handelt sich um Gebote, die aller Rechtssetzung entzogen sind, »unali-

445 Siehe oben Fn. 430.

446 J. Derrida, Force de loi, a.a.0., S. 36, 28. Vgl. auch ebd., S. 22f. (Ubers. BV;
dt. mit leicht abweichender Ubersetzung Gesetzeskraft, a.a.O., S. 31, 23,
17f.). Das erste Zitat ist ein Zusatz der Buchversion, der sich in der oben zi-
tierten franzosisch-englischen Erstausgabe nicht findet.

447 Vgl. oben Fn. 1o00.

448 J. Derrida, »OTOBIOGRAPHIEN. Die Lehre Nietzsches und die Politik des
Eigennamens«, tibers. v. F. Kittler, in: J. Derrida/F. Kittler, Nietzsche — Poli-
tik des Eigennamens. Wie man abschafft, wovon man spricht, Berlin 2000,
S. 7-63.

449 United States Declaration of Independence (1776), zit. nach der Dunlap-Ko-
pie, https://www.loc.gov/item/2003 576546 (letzter Zugriff: 21.02.2021).

254

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JACQUES DERRIDA: RECHT ALS INSTANZ DER DIFFERENZ

enable Rights«.45° Verbuirgt wird die beteuerte Verkniipfung des neuen
Rechts mit einer transzendenten Wahrheit durch die Autoritit der Er-
klarung. Sie erfolgt »in the Name, and by Authority of the good People
of these Colonies«.#* Derrida hebt das Attribut der Giite hervor. Dass
das Volk gut ist, ist entscheidend fiir das Vertrauen, dass hier tatsichlich
Recht verkiindigt und nicht blof§ Macht zelebriert wird. Aber auch die-
se Gewdhr bleibt eine Beteuerung, ein Versprechen, das sich nicht bele-
gen ldsst. Die Einlosung des Versprechens, dass sich die Erklarung wirk-
lich in die Geschichte der Gerechtigkeit einschreibt, konnen weder die
Reprasentanten noch das Volk versichern. Nur Gott, das Absolute, das
uiber allem waltet, kann diesen Ausgang, das Unverfugbare, die unmog-
liche Moglichkeit ihres Seins und Sollens garantieren.

»Damit diese Erklarung einen Sinn und einen Effekt hat, bedarf es ei-
ner letzten Instanz. Gott ist der Name, der beste Name fiir diese letzte
Instanz, diese letzte Unterschrift. Der beste nicht nur in einem bestimm-
ten Kontext (einer bestimmten Nation, einer bestimmten Religion usw.),
sondern der Name des besten Namens im allgemeinen. Dieser (beste)
Name mufS auch ein Eigenname sein. Gott ist der beste Eigenname. Man
konnte >Gott« nicht durch >der beste Eigenname« ersetzen. «45*

Gott ist nicht blof$ ein sprachliches Zeichen, das es ermoglicht, ein be-
sonders stichhaltiges Argument zugunsten der eigenen Erwigungen dar-
zulegen. Gott ist ein Name, der die autonome Reflexion durchbricht, der
sowohl die Feststellung als auch die Behauptung durch einen Appell an
einen Anderen, den Ganz Anderen, iiberschreitet: »appealing to the Su-
preme Judge of the World for the Rectitude of our Intentions«.+3 Mys-
tisch schweigend oder feierlich laut: die Invocatio des Anderen bildet
den Anfang des Rechts. Wiederum soll natiirlich keineswegs behauptet
werden, dass solche Verfassungsformeln den Garant richtigen Rechts
darstellen konnten. Sie artikulieren ja eben die schlechthinnige Gren-
ze unserer Garantien. Sie bieten aber ein aufschlussreiches Zeugnis vom
Versprechen am Boden des Rechts und stellen als solche Erinnerung ei-
nen plausiblen Beitrag zur Kultivierung der rechtlichen Alteritdtslogik
dar. In ihnen driickt sich eine kritische Affirmation des unverfiigbaren
Grunds des Rechts aus, eine aufmerksame und hoffnungsvolle Offen-
heit fiir das Andere, die zu bewahren wir aufgerufen sind. Ob sich das
Versprechen des Rechts einschliefSlich dieser Erinnerung an seine Unver-
fuigbarkeit bewahrt, bleibt a-venir, eine Frage der Zukunft in ihrem un-
absehbaren Entgegenkommen. Uns ist aufgegeben, nach unseren immer
begrenzten Kriften darum zu ringen.

450 Ebd.
451 Ebd.

452 J. Derrida, »OTOBIOGRAPHIENK, a.a.0., S. 17.
453 United States Declaration of Independence (1776), a.a.O.

255

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT ALS MEDIUM DER BEZIEHUNG ZUM ANDEREN
3.3.4 Die Iterabilitit des Rechts

Weil der Grund rechtlicher Autoritit wesentlich mystisch ist, ein ungreif-
bares und unverfiigbares Versprechen bleibt und kein gewiss festzuhalten-
des Fundament bietet, muss er fortlaufend neu affirmiert werden. Recht
gilt nur als Recht, solange und soweit es als solches anerkannt wird. Diese
Anerkennung setzt weder Befolgung noch unmittelbar Zustimmung vo-
raus. Wir konnen rechtliche Vorschriften auch missbilligen und brechen,
diese aber trotzdem als rechtsverbindlich betrachten. Erscheinen uns Re-
geln aber als von Grund auf machtbedingt, ohne jedes mystische Gerech-
tigkeitsversprechen, so verlieren sie ihre spezifisch rechtliche Kraft. Wir
mogen diese Regeln befolgen und sie der Sache nach sogar schitzen —
etwa, weil sie unseren eigenen Interessen entgegenkommen. Spezifisch
rechtliche Autoritat geht ihnen aber ab. Die Rechtsordnung wird inso-
fern nicht, wie es die formalen Prozesse suggerieren, einmal konstituiert
und danach auf dieser unverriickbaren Grundlage gestaltet. Gesetze wer-
den nicht einmal gesetzt, um dann fraglos zu gelten. Die Autoritit der
Rechtsordnung lasst sich durch die Akte der Verfassungs- und Gesetzge-
bung nicht festschreiben, sondern muss sich in jedem Moment neu im ge-
sellschaftlichen Denken und Handeln bestitigen. Fortlaufend setzen wir
durch unser Meinen und Tun - freilich iiber weite Strecken unbewusst
— die Rechtsordnung in ihrer normativen Geltung ein — oder aus. Recht
beruht insofern nicht auf einmaligen Setzungsakten, sondern — mit Ren-
an gesprochen — auf einem »plébiscite de tous les jours«.454

Diese UnabschliefSbarkeit der Rechtsgriindung mangels eines festen
Grundes betrifft nicht nur das »Ob« der Rechtsgeltung, sondern auch
das »Wie«: Indem wir die Rechtsordnung als Ausdruck eines ungreif-
baren Gerechtigkeitsversprechens affirmieren und so als Recht anerken-
nen, beurteilen und deuten wir sie im Lichte dieses uneinholbaren An-
spruchs. Die fortlaufende Bestatigung unterwirft die rechtliche Ordnung
so einem steten Wandel. Rechtliche Bestimmungen werden weiter oder
enger ausgelegt, erganzt, umgedeutet oder verlieren ganzlich ihren Sinn.
Damit wird nicht etwa der eigentliche, urspriingliche Rechtssinn durch
dufSerliche Erwagungen relativiert. Die Bedeutung des Rechts ergibt sich
von Anfang an, schon im Moment der ersten formellen oder informel-
len Setzung, aus dem Kontext ihres autorisierenden Versprechens. Es gibt
keine Rechtsbedeutung, die noch nicht im Lichte dieser mystischen Be-
griindung stiinde. Uberdies gewinnt der Griindungsakt seinen Sinn erst
durch die fortlaufende Bestatigung. Der Griindungsakt wird nur ein sol-
cher, soweit er sich fiir eine Weile bewiahrt und nicht umgehend negiert
wird. Er postuliert Fortgeltung und ist deshalb auch in seinem konkreten

454 E. Renan, »Qu’est-ce que la nation?«, in: ders., Discours et conférences,
Paris 1887, S. 279-310, 307.

256

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JACQUES DERRIDA: RECHT ALS INSTANZ DER DIFFERENZ

Sinn abhingig von seiner Bestitigung: Gegrindet wird durch den Akt
diejenige und nur diejenige Ordnung, die in der Folge bekraftigt wird.
Diese fortlaufend notwendige Reaffirmation und Reinterpretation des
Rechts bezeichnet Derrida mit dem Begriff der Iteration beziehungswei-
se der Iterabilitit, dessen Wirkungsgeschichte uns bereits in der Diskussi-
on von Kants weltbiirgerlichem Recht begegnet ist.+55 Die rechtliche Ord-
nung erhidlt und entwickelt sich, indem sie stindig iteriert, implizit oder
explizit durch unsere Anerkennung ihrer Geltung eingesetzt wird. Mit der
Rede von Iteration méchte Derrida eine Logik bezeichnen, in der sich Wie-
derholung und Andersheit verbinden. »Iter« geht, wie Derrida bemerkt,
auf das sanskritische »itara« zuriick, das »anders« bedeutet.+¢ Das Erfor-
dernis stetiger Wiederholung des Rechts schreibt dem Recht nach Derri-
das bereits erwidhnter bertihmter Figur différance ein, zugleich Differenz
und Aufschub der Bedeutung.+7 Die Bedeutung des Rechts ist nirgendwo
rein festgeschrieben, sondern liegt in dieser Geschichte ihrer Wiederholun-
gen, in der sie sich immer wieder verschiebt. Diese Iterabilitat, die sich der
verheifSungsvollen Offenheit des Grundes des Rechts verdankt, bietet die
strukturelle Disposition, in der Recht dem unendlichen Anspruch des An-
deren Ausdruck zu geben vermag. Durch die fortlaufende Wiederholung
konnen nicht nur die rechtsanwendenden Behorden neue Forderungen ent-
decken, die zu berticksichtigen sind. Die Iteration bietet auch nicht blof$ die
Moglichkeit eines Wandels der Rechtsauffassung eines homogenen sittli-
chen Kollektivs. Auch abweichende Stimmen, deren Anspriiche und Pers-
pektiven durch die herrschende Rechtsauffassung marginalisiert, iiberse-
hen und verdriangt werden, konnen sich Gehor verschaffen. Das Ringen
um die Bedeutung des Rechts wird im Blick auf das Exkludierte plurali-
siert. Die iterative Einsetzung des Rechts geht aus vom uneinholbaren An-
spruch des Anderen und realisiert sich gerade deshalb als ein nie stillste-
hender, vielstimmiger Aushandlungsprozess um das Allgemeine in seiner
Pluralitdt. Diese Allgemeinheit lasst sich weder zeitlich noch 6rtlich schlie-
Ben. Die herrschende Rechtsauffassung in einem Staat kann durch dufSe-
re Stimmen und ausgegrenzte Anliegen bestritten und verschoben werden.
Aktuelle Uberzeugungen kénnen durch kiinftige in ein neues Licht riicken.
An keinem Punkt lasst sich der Sinn des Rechts abschliefSend dingfest ma-
chen, niemand kann ihn souveran festschreiben. Er bleibt das Versprechen
der untiberblickbaren und offenen Bewegung seiner Iterationen.
Derridas Hinweis auf die Iterabilitit des Rechts ist ein tiberaus auf-
schlussreicher Beitrag zum Verstandnis der Kraft des Rechts, dem An-
spruch des Anderen Ausdruck zu verleihen. Es bildet einen Grundzug

455 Vgl. J. Derrida, Gesetzeskraft, a.a.O., S. 83, 87, 92.

456 J. Derrida, »Signatur Ereignis Kontext«, a.a.0., S. 333.

457 Vgl. J. Derrida, Gesetzeskraft, a.a.O., S. 83. Vgl. zur Figur der différance
oben Fn. 415.

257

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT ALS MEDIUM DER BEZIEHUNG ZUM ANDEREN

der Rechtsgeschichte, dass Rechtsbestimmungen und Rechtsansprii-
che durch ihre Wiederholung in neuen Kontexten, zu neuen Zeiten und
von neuen Stimmen eine andere Bedeutung gewinnen. Unscheinbar, aber
kraftvoll beharrlich drangt das der Rechtssemantik eingeschriebene Ver-
sprechen der Allgemeinheit und Gerechtigkeit dazu, Exklusionen der herr-
schenden Rechtsauffassung zu tiberwinden und Forderungen des Ande-
ren Rechnung zu tragen, um dem tiberschiefSenden Anspruch des Rechts
gerecht zu werden. Besonders ausgepragt ldsst sich diese Iterationsdyna-
mik bei den Grund- und Menschenrechten nachvollziehen.#® Als Rechte,
die das Gerechtigkeits- und Universalitatsversprechen des Rechts beson-
ders deutlich in Anspruch nehmen, darin auch regelmafSig derogatorische
Kraft gegeniiber der tibrigen Gesetzesordnung reklamieren, relativ offen
und breit formuliert sind und von den berechtigten Subjekten selbst gel-
tend gemacht werden konnen, zugleich aber auch als unverduflerlich gel-
ten und unabhingig von der subjektiven Inanspruchnahme, unter Umstan-
den sogar gegen den Willen der Subjekte verwirklicht werden sollen, sind
die grund- und menschenrechtlichen Postulate besonders dazu angetan,
neue Bedeutungen freizusetzen und neue Anspruchstriger:innen zu ent-
hullen. Immer wieder wurden diese Rechte wiederholt, um ausgegrenzte
Anspriiche sichtbar zu machen: Frauen, ethnische und religiose Minder-
heiten, Auslander:innen, Menschen mit divergierender sexueller Orientie-
rung, in jiingerer Zeit zunehmend auch das nicht-menschliche Andere der
anthropozentrischen Menschenrechtsordnung, insbesondere Tiere#s?, aber
beispielsweise auch Fliisse+° und die Natur als solche#¢", sind in den Ite-
rationen des Rechtediskurses der letzten beiden Jahrhunderte aus dem
Schatten der politischen Ordnung getreten.** Doch auch anderen Rechts-

458 Vgl. zur spezifischen Transformationspotenz dieser Rechte T. Wihl, Aufbe-
bungsrechte, a.a.O. Auch Wihl rekurriert ausdricklich auf den Iterations-
begriff (ebd., S. 25, 217).

459 Vgl. A. Peters, »Rights of Human and Nonhuman Animals: Complementing
the Universal Declaration of Human Rights«, American Journal of Internation-
al Law Unbound 112 (2018), S. 3 553 60; eingehender zu einem etwas fritheren
Entwicklungsstand dies., » Liberté, Egalité, Animalité: Human—Animal Com-
parisons in Law«, Transnational Environmental Law 5 (2016), S. 25-53.

460 Vgl. E. O’Donnell, Legal Rights for Rivers. Competition, Collaboration and
Water Governance, Abingdon/New York 2018.

461 Weltweit erstmalig anerkennt die ecuadorianische Verfassung von 2008 die
Natur in Art. 1o Abs. 2 und Art. 71 als konstitutionelles Rechtssubjekt. In
Bolivien sind Rechte der Natur gesetzlich verankert. Vgl. A. Gutmann/A.
Valle Franco, »Extraktivismus und das Gute Leben. Buen Vivir/Vivir Bien
und der Umgang des Rechts mit nichterneuerbaren Ressourcen in Ecuador
und Bolivien«, Kritische Justiz 52 (2019), S. 58—69, 63ff.

462 Die Geschichte und das unerschopfliche Postulat fortgesetzter Ausweitung
der Menschenrechtsidee hat Derrida in zahlreichen Schriften hervorgehoben

258

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JACQUES DERRIDA: RECHT ALS INSTANZ DER DIFFERENZ

vorschriften entspringen durch die Wiederholung in unterschiedlichen Zu-
sammenhingen bestindig neue Bedeutungen. Der systematische Rekurs
auf die Rechtssemantik im juristischen Diskurs ist wesentlich darauf ange-
legt, fortlaufend solch transformative Wiederholungen in neuen Kontexten
zu vollziehen — sowohl in der Rechtsanwendung als auch in der dogmati-
schen Reflexion. Im Fallrecht des common law, wo die abstrakte Norm oft
allein der Kette vergleichbarer Fille entnommen werden kann, ist die Itera-
tionslogik besonders augenfillig.+63 Sie strukturiert aber ebenso die konti-
nentale Rechtspraxis, wo sich die konkrete Bedeutung der Gesetze gleich-
falls in der fortgesetzten Reflexion unterschiedlicher und sich wandelnder
tatsachlicher, begrifflicher und textueller Konstellationen entwickelt. Die-
se Dynamik, die in juristischen Reflexionskulturen systematisch entfaltet
wird, ldsst sich subtiler auch in allen anderen Kontexten des Rekurses auf
die rechtliche Semantik beobachten.

Angesichts dieser Triftigkeit der Iterationskategorie zur Beschreibung
der Rechtsstruktur, ihres Emanzipationspotentials, aber auch — wie wir im
Folgenden sehen werden — gewisser Abgriinde, tiberrascht es nicht, dass
der Begriff in der jingeren Rechtsphilosophie prominent rezipiert wurde.
Besonders viel beachtet aufgenommen und einer breiteren rechtstheoreti-
schen Diskussion zuganglich gemacht wurde Derridas Figur in Seyla Ben-
habibs Beschreibung demokratischer Iterationen von kosmopolitischen
Normen, der wir im Kontext von Kants Wirkungsgeschichte begegnet
sind. Wie wir gesehen haben, hat Benhabib dabei nicht in erster Linie In-
dividuen im Blick, die vor Gerichten personliche Anspriiche erstreiten,

und kommentiert. Frith insistierte er auch auf dem dringlichen Erfordernis,
die Grenzen des Menschenbegriffs im herrschenden Rechtsdenken zu tiber-
winden. Vgl. J. Derrida, Gesetzeskraft, a.a.O., S. 37{f.; ders., Marx’ Gespens-
ter,a.a.0., S. 120ff.; ders., Schurken, a.a.0., S. 59, 180, 205f., 209, 213; ders.,
» Autoimmunisierungen, wirkliche und symbolische Selbstmorde«, in: ders./
J. Habermas, Philosopbhie in Zeiten des Terrors. Zwei Gespriche gefiibrt, ein-
geleitet und kommentiert von G. Borradori, tbers. v. U. Miiller-Scholl, Ham-
burg 2006, S. 117-178, 132f.; ders., Das Tier und der Souverin I (Seminar
2001-2002), libers. v. M. Sedlaczek, Wien 2008, S. 167f. Fiir eine umfassen-
dere Kritik der Dichotomie von Mensch und Tier vgl. ders., Das Tier, das ich
also bin, a.a.0.; vgl. dort in rechtsphilosophischer Hinsicht insbes. S. 133ff.

463 Ronald Dworkin hat die iterative Verschrinkung von Rezeption und Kreati-
on im common law anschaulich mit dem Bild eines Kettenromans beschrie-
ben, bei dem die einzelnen Autor:innen die Arbeit der anderen fortschreiben:
R. Dworkin, Law’s Empire, Cambridge/MA /London 1986, S. 228ff. Ro-
bert Brandom hat die implizierte Logik in einem hegelianischen Erklarungs-
rahmen niher erldutert: R. Brandom, » A Hegelian Model of Legal Concept
Determination. The Normative Fine Structure of the Judges’ Chain Novelx,
in: G. Hubbs/D. Lind (Hg.), Pragmatism, Law, and Language, New York/
Abingdon 2014, S. 19-39.

259

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT ALS MEDIUM DER BEZIEHUNG ZUM ANDEREN

sondern auch und gerade Kollektive, vor allem soziale Bewegungen, die
in gesellschaftlichen Diskursen durch den Rekurs auf die Rechtssemantik
ihre verdrangten Postulate artikulieren. Die Iterabilitit des Rechts wird
in ihrer gesamtgesellschaftlichen Reichweite herausgestellt, in der institu-
tionelle Prozesse eine wichtige Rolle spielen, aber immer auch der wei-
tere soziale Kontext auf die Entwicklung des Rechts einwirkt. So tritt
der »demokratische« Charakter der Iteration hervor.++ Benhabib unter-
streicht dabei ebenfalls die souveranitdtskritische Alteritatslogik der Itera-
bilitit: Kosmopolitische Normen wie insbesondere die Menschenrechte
lassen die iterative Sprengkraft des Rechts gerade deshalb in besonderem
Mafle hervortreten, weil sie sich semantisch und formal in akzentuier-
ter Weise dem souverdnen Zugriff des Staates entziehen.+5 Darin setzen
sie eine Pluralisierung des Diskurses frei, geben denjenigen eine Stimme,
welche der herrschende Diskurs unterdriickt und ausschliefSt. Sie erwei-
sen sich so in ihrem emanzipatorischen Kern als »Rechte der Anderen «.4%
Paradoxerweise birgt just die souveranitatskritische Anlage eine spezifi-
sche demokratische Potenz. In der Depotenzierung staatlicher Souverani-
tit beobachtet Benhabib insofern eine pluralistische Vertiefung der Volks-
souverdnitat.* In dhnlicher Stofrichtung findet sich die Iterationsfigur
bei vielen weiteren Autor:innen der jiingeren Theoriedebatte. Namentlich
Judith Butler, Ernesto Laclau und Michael Walzer haben ebenfalls deut-
lich die Alteritdtsorientierung der Iteration herausgestellt. In ganz unter-
schiedlichen Konzeptionen erkennen alle drei im Vorgang der Iteration
von Normen und Rechten wie Benhabib die Textur einer pluralistischen
Universalitit, die der uneinholbaren Alteritit des Anderen Raum gibt.+

464 Ahnlich in verfassungsrechtlicher Perspektive (ohne Rekurs auf den Itera-
tionsbegiff) P. Hiberle, »Die offene Gesellschaft der Verfassungsinterpre-
ten. Ein Beitrag zur pluralistischen und >prozessualen«< Verfassungsinterpre-
tation«, JuristenZeitung 30 (1975), S. 297-305, 301f.; R. Post/R. Siegel,
»Roe Rage: Democratic Constitutionalism and Backlash«, Harvard Civil
Rights-Civil Liberties Law Review 42 (2007), S. 373-433.

465 Vgl.S. Benhabib, Kosmopolitismus und Demokratie, a.a.O.; dies., » Claiming
Rights across Borders: International Human Rights and Democratic Sove-
reignty«, American Political Science Review 103 (2009), S. 691-704.

466 S.Benhabib, Die Rechte der Anderen, tibers. v. F. Jakubzik, Frankfurt a.M. 2008.

467 Vgl. S. Benhabib, »The new sovereigntism and transnational law«, a.a.0O.;
dies., » Twilight of Sovereignty or the Emergence of Cosmopolitan Norms?
Rethinking Citizenship in Volatile Times«, Citizenship Studies 11 (2007),
S. 19-36.Vgl. zum demokratischen Potential der Rechte auch die allerdings
einseitig zuspitzende Exploration von C. Colliot-Thélene, Demokratie ohne
Volk, ubers. v. 1. Utz, Hamburg 2011.

468 Vgl. J. Butler, »Reinszenierung des Universalen«, a.a.O., inbes. 53ff.; dies.,
»Performativity, Precarity and Sexual Politics«, Revista de Antropolo-
gia Iberoamericana 4 (2009), S. i—xiii, insbes. iii; E. Laclau, »Identitdt und

260

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JACQUES DERRIDA: RECHT ALS INSTANZ DER DIFFERENZ

Die Logik der Iteration hat eine wesens-, ursprungs- und teloskriti-
sche Pointe. Es gibt keinen wesentlichen, urspriinglichen oder letztgiilti-
gen Gehalt des Rechts, welcher die fortlaufenden Konkretisierungen be-
grinden und ihnen einen iibergreifenden, verbindlichen MafSstab geben
konnte. Recht existiert allein in der Reihe seiner Wiederholungen. We-
der eine erste Ordnung noch eine letzte Idee kann es verbiirgen. Neue
Iterationen sind also nicht blof§ Abbilder oder Ableitungen einer etwa
durch Staatsgriindung, formliche Verfassungsgebung, eine vorgefundene
Naturordnung oder reine Vernunftidee vorliegenden Originalbedeutung.
Unsere Rechtsbegriffe im Moment der Konstituierung, in jeder Betrach-
tung der Natur und jeder Schau der Ideen sind gleichermafSen Instanzen
in der Kette der Iterationen. Spatere Wiederholungen begriinden und for-
men die Wirklichkeit des Rechts ebenso wie die vorhergehenden Begrif-
fe, Recht aktualisiert sich im immer unabsehbaren, nie abgeschlossenen
Zusammenhang der Iterationen.

Das Fehlen eines von der konkreten Wiederholung unabhangigen Ori-
ginals enthiillt, dass die Rechtsordnung, ihre Autoritit und ihr Verspre-
chen im Fortgang unseres Bewusstseins und unserer Praxis konstitu-
iert wird. Sie gewinnt keine Gestalt jenseits unseres iterativen Denkens
und Handelns. Der Begriff der Iteration verbindet sich hier mit dem
der Performativitat.+® Formlichen Akten der Rechtssetzung und der
Rechtsprechung kommt darin eine herausgehobene Bedeutung zu. Es
sind aber nicht nur diese Akte, die der rechtlichen Ordnung Bestand und
Bestimmung verleihen. Recht wird getragen vom uferlosen Komplex
der gesellschaftlichen Alltagspraxis, den darin gefithrten Diskursen
und Reflexionen. In diesem Komplex realisiert es sich nicht nur durch

Hegemonie: Die Rolle der Universalitit in der Konstitution von politischen
Logiken«, in: J. Butler u.a. (Hg.), Kontingenz, Hegemonie, Universalitit,
a.a.0., S. 57-111, insbes. 100; M. Walzer, Lokale Kritik — globale Stan-
dards. Zwei Formen moralischer Auseinandersetzung, tbers. v. C. Gold-
mann, Hamburg 1996, S. 139ff. Der dort erlduterte »wiederholende Uni-
versalismus« wird im Original als »iterative universalism« bezeichnet (ders.,
Nation and Universe, The Tanner Lectures on Human Values, Oxford 1989,
https://tannerlectures.utah.edu/_documents/a-to-z/w/walzergo.pdf (letzter
Zugriff: 21.02.2021)).

469 Vgl. zu diesem Nexus in rechtstheoretischer Hinsicht auf der Grundlage von
Derrida auch S. Miiller-Mall, Performative Rechtserzeugung, a.a.O., insbes.
S. t1xff. Miiller-Mall legt ihrer Studie ein positivistisch-sprachzentriertes
Rechtsverstindnis zugrunde, das den Fokus auf die Performativitit sprach-
licher Formulierung beschriankt. Miiller-Malls strukturelle Beobachtungen
bieten aber auch iiber diesen Rahmen hinaus Aufschliisse firr die weiteren,
nicht versprachlichten Praktiken tagtdglicher Rechtsformung und -umfor-
mung, die der Begriff der Performativitit in der normtheoretischen Diskus-
sion regelmifSig ebenfalls impliziert.

261

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://tannerlectures.utah.edu/_documents/a-to-z/w/walzer90.pdf
https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://tannerlectures.utah.edu/_documents/a-to-z/w/walzer90.pdf

RECHT ALS MEDIUM DER BEZIEHUNG ZUM ANDEREN

formelle Handlungen, sondern inkarniert in der psychophysischen
Fille unseres Existenzvollzugs. Darin ist die rechtliche Ordnung
rastlos subtiler Verschiebung ausgesetzt, die dann immer wieder in
ausdriicklichen Rechtsinderungen evident wird. Ein prominentes
aktuelles Beispiel ist die rechtliche Evolution der Ehe. Nachdem die Ehe
lange selbstverstandlich als Bund von Frau und Mann galt, verschob
sich das Verstindnis der Institution zunehmend im gesellschaftlichen
Denken und Handeln. Intimste Praktiken verinderten sich, das
Paarleben gewann im gesellschaftlichen Alltag eine andere Gestalt,
Individuen und soziale Bewegungen stellten iiberkommene Regeln
durch explizite Devianz infrage, formulierten offentlich Postulate,
rechtfertigten und vertieften sie in breiter Reflexion. Ein Zusammenhang
des heteronormativen Verstindnisses der Ehe mit anderen tiberholten
Normen, insbesondere geschlechtlichen Rollenbildern wurde erkannt.
Dieser Prozess fithrte und fithrt in immer mehr Lindern dazu, dass
die gleichgeschlechtliche Ehe nicht nur als rechtlich zulissig, sondern
als rechtlich geboten angesehen wird. Die Sanktionierung erfolgt an
gewissen Orten durch neue Erlasse, an anderen durch gerichtliche
Urteile. Akte der Rechtsetzung und Akte der Rechtsanwendung sind
also grundsitzlich beide geeignet, den rechtlichen Wandel formlich zu
ratifizieren. Welchem Organ diese Rolle zukommt, hangt in erster Linie
von den institutionellen Gegebenheiten im jeweiligen Kontext ab, unter
Umstdnden auch schlicht davon, welches Organ im rechten Moment
mit der Frage betraut ist.

Genauso wenig wie die rechtssetzenden oder -anwendenden Entschei-
dungen den rechtlichen Wandel beginnen, genauso wenig beenden sie
diesen. Ihre Bedeutung hingt von ihrer »Wirkungsgeschichte« ab, da-
von, ob und wie die Entscheidung in der Gesellschaft effektiv Anerken-
nung findet.#° Zunichst muss die rechtliche Autoritit der entscheiden-
den Institution im Grundsatz, aber auch im konkreten Fall hinreichend
respektiert werden. Dann hingt aber auch von der gesamtgesellschaft-
lichen Performanz ab, wie der Gehalt der Entscheidung interpretiert
und fortentwickelt wird. Das Urteil kann zuriickgewiesen werden und
im vorliegenden Beispiel etwa eine noch schirfere Festschreibung oder
Privilegierung des heteronormativen Eheverstindnisses evozieren.+* Es

470 Die Rede von der Wirkungsgeschichte greift Gadamers Adaption dieses Be-
griffs auf: H.-G. Gadamer, Wabhrheit und Methode. Grundziige einer philo-
sophischen Hermeneutik, a.a.O., S. 305ff. Vgl. in der Sache auch P. Hiber-
le, »Die offene Gesellschaft der Verfassungsinterpreten«, a.a.O., S. 303.

471 So vermutete die spitere Supreme Court-Richterin Ruth Bader Ginsburg
in einer viel beachteten Analyse, dass die Reichweite und Detailliertheit des
Verdikts zugunsten eines Abtreibungsrechts von Roe v. Wade der Liberalisie-
rung der Abtreibungsregeln in den USA mittelfristig geschadet hat. Es pro-
vozierte eine Mobilisierung gegen das Recht auf Abtreibung, die bei einem

262

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JACQUES DERRIDA: RECHT ALS INSTANZ DER DIFFERENZ

kann aber auch im Gegenteil die Bemithungen um eine Transformation
der Institution befliigeln und noch weitergehende Veranderungen moti-
vieren. Aspekte und Implikationen konnen in den Vordergrund riicken,
die neue Konfliktlinien auftun. In unserem Beispiel kann etwa die Pri-
vilegierung der Ehe gegentiber anderen Formen des Zusammenlebens
zum Kernproblem der Urteilswirkung werden.+> Zuweilen spielt sich
diese Wirkungsgeschichte, in der sich die langfristige Bedeutung des Ur-
teils erst erweist, ohne je zu einem definitiven Abschluss zu gelangen, als
ein lautstarkes Ringen divergierender gesellschaftlicher Krifte ab. In an-
deren Fillen entwickelt sich die Deutung der Entscheidung still in den
sozialen Alltagspraktiken und miindet erst nach einer Weile in explizi-
te Feststellungen.

Die Abhingigkeit des Rechts, seiner Geltung und seines Gehalts von
seiner permanenten performativen Erzeugung eroffnet ein stetes, bis an
die Wurzeln reichendes Transformationspotential — in institutionellen
Verfahren, aber auch anderen Kontexten des sozialen Lebens. Das be-
deutet aber natiirlich nicht, dass wir imstande wiren, die rechtliche
Ordnung zu jedem oder auch nur irgendeinem Zeitpunkt vollig neu
zu erfinden. Auch darauf weist die Iterationslogik hin. Die Explikati-
on rechtlicher Performanz als Iteration macht die Tragheit normativer
Uberzeugungen deutlich: Die Konstituierung normativer Ordnungen in
unserem Handeln hat den Charakter der Repetition, sie folgt Gewohn-
heiten und eingespielten Ideologien.+73 In diesem wesentlich gleichfor-
migen, eben wiederholenden Prozess vollziehen sich — immer stiickhaft
— die Verschiebungen des rechtlichen Gefiiges. Uberdies lasst sich Recht
eben nie auf einen einzigen, isolierten Akt griinden, sondern formt sich
im gesellschaftlichen und geschichtlichen Zusammenhang unzahliger
Iterationen. Insofern sind Iterationen tatsiachlich wesentlich »demo-
kratisch«. Das Feld iterativer Konstituierung lasst sich aber auch nicht
auf die Grenzen eines bestimmten Demos beschrinken — auch das ist
ja ein zentrales Anliegen von Benhabibs Rekonstruktion. Nur soweit
sich eine neu artikulierte Rechtsauffassung in diesem undomestizier-
bar-offenen, gesellschaftlich-geschichtlichen Feld bestitigt, entfaltet
sie Rechtskraft. Die Rechtsauffassung muss hierfiir iberzeugend eine

enger begrenzten Urteil womoglich nicht das gleiche Ausmaf§ angenommen
hitte. Vgl. R. Bader Ginsburg, »Some Thoughts on Autonomy and Equal-
ity in Relation to Roe v. Wade«, North Carolina Law Review 63 (1985),
S. 375-386; dies., »Speaking in a Judicial Voice«, New York University Law
Review 67 (1992), S. 1185-1209, 1198ff.

472 Vgl. K. Franke, Wedlocked. The Perils of Marriage Equality, New York/Lon-
don 20715.

473 Vgl. zur Tragheit normativer Auffassungen und der darin implizierten Ver-
schrinkung von Gegebenheit und Gemachtheit R. Jaeggi, Kritik von Le-
bensformen, a.a.O., S. 119ff.

263

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT ALS MEDIUM DER BEZIEHUNG ZUM ANDEREN

allgemeine, uber die blof§ performative Setzung hinausgehende Auto-
ritat beanspruchen und kann nicht beliebig Recht erfinden. Thr eignet
wesentlich eine »Unentscheidbarkeit zwischen einer [...] performati-
ven und einer konstativen Struktur« — die Spannung von konstituti-
vem und deklaratorischem Charakter, die Derrida exemplarisch an der
amerikanischen Unabhingigkeitserklarung nachzeichnet.+7+ Performa-
tivitdt und Konstatierung verbinden sich nicht nur, sondern bedingen
einander wechselseitig: Der Erfolg performativer Rechtsbestimmung
stiitzt sich darauf, dass diese nicht als willkiirliche Dezision erscheint,
sondern nachhaltig als allgemeingiiltige Feststellung anerkannt wird.
Die Konstatierung hat aber umgekehrt keine andere Referenz als die
performativen Wiederholungen. Dies verscharft nochmals die Gren-
zen souverdner Performanz: Die Richtschnur, die der iterativen Rechts-
konstituierung Bestand verleihen kann, ist uns nie transparent. Gera-
de in diesem ultimativen Kontrollmangel, der sowohl die performative
als auch die konstative Autarkie durchkreuzt, bietet die Iteration die
Chance eines Ereignisses, das die Gewissheiten des subjektiven Be-
wusstseins durchbricht.+7s

Die Struktur der Iterabilitat bietet also eine Disposition des Wandels,
in dem sich Ermichtigung und Entmachtigung der Subjekte komplex
verschranken. In der Breite des gesellschaftlichen Lebens bietet sie den
Subjekten in ihrer Pluralitit laufend Einsitze, um die rechtliche Ordnung
zu verschieben. Die Wirkungen dieser Praxis bleiben aber unabsehbar
eingebunden in die offene Reihe der Wiederholungen. Diese Unabseh-
barkeit beschrinkt die Macht der Subjekte fundamental, vermittelt der
iterativen Praxis aber eben damit die Aussicht, die Determinationen der
Subjektivitdt zu uberwinden und fiir ihr Anderes zu 6ffnen. Die Sub-
jekte werden Akteure eines weiter reichenden Prozesses, der die sou-
verdne Verfigung tiber die Rechtsordnung und die sichere Absehbar-
keit der Rechtsentwicklung durchkreuzt. In ihrer iterativen Disposition
reflektiert jede Rechtsbestimmung ihre eigene Beschranktheit und halt
dazu an, fortwihrend auf das Andere hinauszusehen.*”¢ So eroffnet sich

474 J.Derrida, »OTOBIOGRAPHIEN«, a.a.0., S. 13. Vgl. dazu auch J. Derrida,
Préjugés, a.a.O., S. 79, 81.

475 J. Derrida, Schurken, a.a.O., S. 206f.

476 Sehr erhellend hierzu ist Wendy Browns Erlduterung der Iteration von Rech-
ten als Schauplatz einer »Politik des Paradoxes« (W. Brown, »Suffering
Rights as Paradoxes«, Constellations 7 (2000), S. 230-241, 239 (Ubers.
BV)). Rechte fungieren, wie Brown darlegt, im selben Zuge emanzipatorisch
und oppressiv, indem sie Befreiung um den Preis der bestitigenden Einschrei-
bung in eine bestehende Herrschaftsordnung realisieren. Die tiefere Verhei-
fung dieser Konstellation liegt nicht darin, dass die rechtlichen Freiheits-
anspriiche die Herrschaftseffekte iiberwiegen, sondern in der Chance, durch
die Artikulation des Paradoxes iiber den rechtlichen Mdoglichkeitshorizont

264

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JACQUES DERRIDA: RECHT ALS INSTANZ DER DIFFERENZ

in den Forderungen des Rechts ein Standpunkt der Freiheit jenseits der
Selbstbehauptung.

Deutlich tritt im Iterationsmotiv nochmals die strikte Ungewissheit der
rechtlichen Gerechtigkeitsverwirklichung hervor. Nie gelangen wir zu ei-
nem Ersten oder Letzten, das eine unzweifelhafte normative Richtschnur
bieten wiirde, nie konnen wir die Reihe der Wiederholungen tiberbli-
cken, nie ist eine eindeutige geschichtliche Richtung gewihrleistet. Das
Versprechen der Iterationspraxis bezeugt sich nur im unwiderstehlichen
Fortgang derselben. Thre engagierte Pflege lebt vom garantielosen Ver-
trauen, dass sich in der Preisgabe der souveranen Gewissheiten Gerech-
tigkeit aktualisiert. Mangels jeglicher Gewidhr bleibt dieses Vertrauen
aber aufSerordentlich prekar. Nichts bewahrt die Iteration vor Stillstand
und dramatischem Riickschritt. Ohne Versicherung ganz in sich selbst
begrundet bewegt sich die Reihe der Wiederholungen stets tiber dem Ab-
grund. Mit der Méglichkeit emanzipatorischer Uberschreitung bedeutet
jede Iteration auch die Moglichkeit radikalen Verfalls. Auch dies zeigt
die richtungsfreie Logik der Iterationskategorie an.

Als herausragendes Beispiel der Sprengkraft rechtlicher Iterabilitit, in
dem die unterschiedlichen Momente der Iterationslogik besonders scharf
hervortreten, erliuterte Derrida den Befreiungskampf Nelson Mandelas.
1986 publizierte eine Gruppe namhafter internationaler Autor:innen auf
Einladung Derridas und Dominique Lecogs einen Band Fiir Nelson Man-
dela.#7 Derrida verfasste den ersten Beitrag des Buches. Der Essay entfal-
tet die oft aufgegriffene Beobachtung, dass Mandela ein »homme de loi«
(»Mensch/Mann des Gesetzes«) war.#’® In vielen unterschiedlichen Wen-
dungen rekurrierte Mandela in seinem Widerstand gegen den siidafrika-
nischen Apartheid-Staat auf die semantischen Ressourcen des Rechts. Wie
viele andere Fiihrungspersonen des African National Congress, der zen-
tralen Widerstandsorganisation gegen die Apartheid, war Mandela Jurist.
Mit Oliver Tambo griindete er die erste afrikanische Anwaltskanzlei im
Land, die rasch eine weithin bekannte Anlaufstelle fiir schwarze Rechts-
suchende war.#7? In den Jahren des Aufstiegs Mandelas an die Spitze des
Befreiungskampfes versammelten sich die oppositionellen Krifte auf Ini-
tiative des Rechtsprofessors Z.K. Matthews 1955 zu einem Kongress,

hinaus den tiberschieflenden Anspruch un-moglicher Gerechtigkeit zu ver-
gegenwirtigen (vgl. ebd., S. 239f.).

477 J. Derrida u.a., Pour Nelson Mandela, Paris 1986. Deutsche Ausgabe: J. Der-
rida u.a., Fiir Nelson Mandela, a.a.O. Zum Hintergrund des Bandes vgl. das
Vorwort von D. Lecog, ebd., S. 7-1o0.

478 J. Derrida, » Admiration de Nelson Mandela ou Les lois de la réflexion«,
in: Pour Nelson Mandela, a.a.O., S. 13—44, 28 (im Original kursiv) u.o.
(dt. »Die Bewunderung Nelson Mandelas oder Die Gesetze der Reflexion«,
a.a.0.,, S. 26 u.6.; Ubers. dort: »Mann des Gesetzes«).

479 Vgl. A. Sampson, Mandela. The Autorised Biography, London 2011, S. 77ff.

265

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT ALS MEDIUM DER BEZIEHUNG ZUM ANDEREN

auf dem die Freiheitscharta verabschiedet wurde.** Unmissverstandlich
schrieb sich die Bewegung damit in die Geschichte rechtlicher Revolutio-
nen ein.#** Die Charta konfrontierte das Unrecht der herrschenden Ord-
nung mit einer Art Gegenverfassung, die in der Folge fir Mandela und
seine Mitstreiter:innen zur festen Basis des Emanzipationskampfes wur-
de. Parallel dazu wurde vor allem im Kontext der Vereinten Nationen der
volkerrechtliche Einspruch gegen die Apartheid vorangetrieben.+*

Am eindrucksvollsten brachte Mandela das Versprechen des Rechts
dann aber in seinen Gerichtsreden gegen die juristisch fein elaborierte
sudafrikanische Staatsordnung in Stellung. Von der Anklagebank aus
drehte er die staatliche Konstruktion des Falls um und machte vor dem
Forum der Weltoffentlichkeit dem Regime den Prozess.+*3 Sorgfaltig be-
schreibt Derrida, wie Mandela in diesen Reden Motive der europaischen
und angelsichsischen Rechts- und Verfassungstraditionen aufgreift, sie
mit den Erfahrungen und Uberlieferungen der eigenen afrikanischen Ge-
schichte verbindet und derart das rechtliche Versprechen gegen seinen
kolonialen Verrat wendet. Im hoflichen, formbewussten Ton und den
Umgangsweisen der juristischen Profession erklirt der im kolonialen
System ausgebildete und akkreditierte Anwalt Mandela seine Bewun-
derung fiir das britische Rechtssystem, die Rechteerklarungen sowie die
Gewaltenteilung und den Parlamentarismus im Vereinigten Konigreich
und den USA. Er zitiert die Verpflichtungen des Anwaltsstandes und
den kolonialen volkerrechtlichen Begriff zivilisierter Volker.+*+ Im Aus-
gang von seiner personlichen Lebensgeschichte und den kindheitlichen

480 Freedom Charter (1955), abgedruckt in N. Mandela, The struggle is my life,
a.a.0.,S. 50-54. Vgl. zu Hintergrund und Bedeutung N. Mandela, Long Walk
to Freedom. Autobiography of Nelson Mandela, Boston u.a. 1994, S. 148ff.

481 Bereits 1943 proklamierte der ANC im Anschluss an die von Roosevelt und
Churchill verabschiedete Atlantik-Charta und unter Bezugnahme auf Wilsons
14-Punkte-Plan die Africans’ Claims in South Africa mit einer »Bill of Rights«
(https://web.archive.org/web/2008070619481 5/http://www.anc.org.za/
ancdocs/history/claims.html Das Dokument erlangte allerdings keine mit der
Freiheitscharta vergleichbare Bedeutung.

482 Vgl. fiir eine Ubersicht iiber die Rechtsentwicklung innerhalb des UN-Sys-
tems D. Weissbrodt/G. Mahoney, »International Legal Action Against
Apartheid«, Law & Inequality 4 (1986), S. 485-508.

483 Vgl. N. Mandela, Long Walk to Freedom, a.a.O., S. 276, 309f. Mandelas
Wortmeldungen vor Gericht sind abgedruckt in ders., The struggle is my
life, a.a.0., S. 87-94, 133—181.

484 Die eminente Stellung des Begriffs der zivilisierten Volker in der Volker-
rechtsordnung nach dem Zweiten Weltkrieg tritt besonders klar in der Auf-
zdhlung der Volkerrechtsquellen von Art. 38 Abs. 1. Bst ¢ des IGH-Statuts
hervor, wo auf die »general principles of law recognized by the civilized na-
tions« verwiesen wird.

266

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://web.archive.org/web/20080706194815/http://www.anc.org.za/ancdocs/history/claims.html
https://web.archive.org/web/20080706194815/http://www.anc.org.za/ancdocs/history/claims.html
https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://web.archive.org/web/20080706194815/http://www.anc.org.za/ancdocs/history/claims.html
https://web.archive.org/web/20080706194815/http://www.anc.org.za/ancdocs/history/claims.html

JACQUES DERRIDA: RECHT ALS INSTANZ DER DIFFERENZ

Erinnerungen an die egalitar-demokratischen Strukturen des Stammes-
lebens erlautert Mandela seine Hingabe fur diese Werte und entreifSt ih-
ren Sinn den Fangen kolonialer Herrschaft.+*s Aus der Wiederholung der
konstitutionellen, volkerrechtlichen und berufsethischen Prinzipien er-
hellt das Versprechen des Rechts am personlichen Weg Mandelas in neu-
er Gestalt. Sein Rechtsbruch, der schlieSlich bis zur kontrolliert unter
Vermeidung menschlicher Opfer eingesetzten Gewalt reichte, offenbart
sich als Ausdruck der Rechtstreue. Der Staat und seine Gesetze erwei-
sen sich als diejenigen, die das Recht verraten, in Verruf bringen, Gewalt
entfesseln und Gesetzlosigkeit erzwingen. Die Rechtsordnung zeigt sich
im Widerspruch mit ihren tiefsten Grundlagen. Den so umgewendet be-
zeugten Sinn des rechtlichen Erbes hielt Mandela auch in den darauffol-
genden Jahrzehnten der Haft immer fest. In den Jahren nach Derridas
Essay konkretisierte sich die errungene Perspektive im Transitionspro-
zess zum neuen Stidafrika und erhielt in der transformativen Verfassung
des neuen Staates einen auch verfassungsgeschichtlich epochalen Aus-
druck.#* Von hier reicht die Spur des Versprechens beharrlich, aber of-
fenkundig zutiefst prekar bis in die Gegenwart und zeichnet ungewiss
die Konturen einer anderen Zukunft.

Im Mandela-Essay rekurriert Derrida nicht auf das Iterationsvoka-
bular. Er erlautert die geschilderte Dynamik in erster Linie mit dem Be-
griff der Reflexion und der darin implizierten Semantik der Spiegelung.
Mandelas Sprechen und Handeln bezeugt eine tiefgreifende Reflexion
des Rechts, der Geschichte und der Kultur. Darin kehrt und wendet er die
herrschenden Optiken des Rechts. Er spiegelt den herrschenden Mich-
ten ihre eigenen Prinzipien und Gesetze und dreht auf diese Weise die
Ordnung von Anklage und Verteidigung um. Wie Derrida mit vielen An-
klangen an die Begrifflichkeit Kants ausfiihrt, artikuliert sich Recht nir-
gendwo unvermittelt, sondern immer in diesem Modus entwurzelnder

485 Die Ressourcen von Derridas Philosophie fiir die Analyse und Kritik koloni-
aler Herrschaft sind besonders kundig und konsequent von Gayatri Spivak
entfaltet worden. Mit einer Formel, die auch die hier dargelegte Konstella-
tion gut beschreibt, erldutert Spivak den europiischen Export der Men-
schenrechte und den Imperialismus generell als »ermoglichende Verletzung«
(»enabling violation«: G. Spivak, »Righting Wrongs«, The South Atlantic
Quarterly 103 (2004), S. 523-581, 524; dies., A Critique of Postcolonial
Reason. Toward a History of the Vanishing Present, Cambridge/MA / Lon-
don 1999, S. 95, Anm. 131, u.8.).

486 Klassisch zum postliberal-transformativen Charakter der stidafrikanischen
Verfassung K. Klare, »Legal Culture and Transformative Constitutional-
ism«, South African Journal on Human Rights 14 (1998), S. 146-188. Vgl.
auch J. Derrida, » Versohnung, ubuntu, pardon: quel genre?«, a.a.0., wo
Derrida die Arbeit der Wahrheits- und Versohnungskommission und die
stidafrikanische Verfassung kommentiert.

267

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT ALS MEDIUM DER BEZIEHUNG ZUM ANDEREN

Reflexion. »Es gibt kein Gesetz ohne Spiegel.«+7 Mandela selbst unter-
streicht mit dem Hinweis auf den zivilen Ungehorsam Bertrand Russells
die Universalitit der von ihm exemplarisch gegen den Kolonialismus
vollzogenen Entwurzelung: In der ganzen Welt ereignen sich Konflikte
zwischen den herrschenden Gesetzen und dem Gewissen und zwingen
Menschen zu Protest und Transformation.+®

Mandelas sorgfaltig inszenierten Gerichtsauftritte veranschaulichen
eindriicklich das performative Element der Iteration,*** bezeugen aber
auch deutlich die konstative Seite, die sich im Riickgriff auf konstituti-
onelle Errungenschaften, berufliche Kulturen, volkerrechtliche MafSga-
ben, sittliche Gesichtspunkte und die Gewissensinstanz konkretisiert.
Im Appell an die Weltoffentlichkeit fiihrt Mandela die »demokratische«
Abhangigkeit gelingender Iteration vom gesamtgesellschaftlichen Zu-
sammenhang vor, der seinerseits konstative und performative Regungen
impliziert, wie die globale Anti-Apartheid-Bewegung anschaulich exem-
plifiziert. Der bezeichnete Welthorizont ist charakteristisch diffus, un-
iiberblickbar weit und unabsehbar geschichtlich. Der Evidenz von Man-
delas Recht steht die Augenfilligkeit des Unrechts des Apartheid-Systems
gegeniiber.#° Die Iteration des Rechtsanspruchs durch die Verfassungs-
ordnung des Apartheid-Staats ist misslungen. Sie konnte ihren Rechts-
charakter nicht plausibilisieren und fand keine nachhaltige Anerkennung
ihres Rechts im transnationalen Raum. Zu nackt war die Gewalt ihrer
Setzung und ihrer fortwihrenden Erhaltung. Zu offenkundig widerstritt
ihr das Versprechen des Rechts.

Als Motor und Richtschnur des rechtlichen Reflexionsprozesses brin-
gen Mandelas Darlegungen, wie Derridas minutiose Lektiire vermerkt,
die Krifte der »Bewunderung« und » Achtung« in Anschlag.#* Im Engli-
schen wie im Franzosischen bringen diese Begriffe (»admiration«, »res-
pect«) nicht nur Kant in den Blick, sondern bergen auch den Anklang
an die Spiegelungslogik (»mirror«/«miroir«, »re-spect«), die Derrida

487 J. Derrida, »Die Bewunderung Nelson Mandelas oder Die Gesetze der Re-
flexion«, a.a.0., S. 12.

488 Vgl. ebd., S. 41f.; zum Begriff der Entwurzelung auch ebd., S. 22.

489 Vgl. dazu A. Allo (Hg.), The Courtroom as a Space of Resistance. Reflec-
tions on the Legacy of the Rivonia Trial, Abingdon/New York 2016. (An-
ders als der Titel vermuten lasst, beschiftigen sich viele der versammelten
Beitrige nicht nur mit dem Rivonia-Verfahren, sondern auch mit den ande-
ren Prozessen gegen Mandela.) Vgl. ferner J. Meierhenrich/C. Cole, »In the
Theater of the Rule of Law: Performing the Rivonia Trial in South Africa,
1963-1964<, in: J. Meierhenrich/D. Pendas (Hg.), Political Trials in Theory
and History, Cambridge 2016, S. 229-262.

490 Vgl. J. Derrida, »Die Bewunderung Nelson Mandelas oder Die Gesetze der
Reflexion«, a.a.0., S. 15ff.

491 Vgl. ebd., S. 14f. und 33.

268

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JACQUES DERRIDA: RECHT ALS INSTANZ DER DIFFERENZ

entfaltet. Es ist Mandelas leidenschaftliche Bewunderung fur das Recht,
die seine entwurzelnde Reflexion anstofst und anleitet. Es ist diese Be-
wunderung, diese hingebungsvolle Achtung, die uns ihn bewundern lasst
und selbst seine Feind:innen zur angstvollen Bewunderung zwingt. Hier
gewinnt der Appell Mandelas die unwiderstehliche Evidenz, die den ideo-
logischen Schleier der Weltmichte zerreifst und das Forum einer soli-
darischen Weltoffentlichkeit instituiert. Hier enthillt sich das Gerech-
tigkeitsversprechen, das Recht artikuliert, aber im selben Zuge schon
verbirgt. Hier kiindigt sich zugleich eine letzte Uberlegenheit iiber alle
Macht an, die auch die Gegner:innen hoffen, aber zugleich erschaudern
lasst. An einem Ort, an dem sich geopolitische und menschheitsgeschicht-
liche Spannungen und Grenzlinien in aufSerordentlicher Weise verdich-
ten, fiihrt Mandelas Kampf in all diesen Zigen gleichsam metonymisch
das Versprechen rechtlicher Iterabilitat vor.#* Bezeugt wird darin freilich
auch, dass die emphatische Evidenz unabweislichen Fortschritts immer
bis an den Grund briichig bleibt. In der Entwurzelung des Rechts tut sich
eine Zukunft auf, die immer ungewiss ist und noch heute verraten wird.

3.3.5 Das Problem der Autoimmunitit

Vor allem in seinen spaten Schriften hat Derrida die Prekaritit der iterati-
ven Verfasstheit von Recht und Politik oft beleuchtet. Viele leitende Begrif-
fe sprechen hier die Bedrohlichkeit der Offenheit politischer und rechtli-
cher Praxis an. Derridas Ausfithrungen betonen nicht nur die Aporie,*> sie
kreisen etwa auch um das Gespenstische und Unheimliche,** konstatieren
eine Struktur der Autoimmunitit,*s rekurrieren auf Freuds Todestrieb+*
und Kants radikales Boses,*7 erortern im Ausgang von den dunklen Den-
kern Hobbes und Schmitt die Motive der Feindschaft, des Leviathan+® und

492 Vgl. ebd., 40f. Der Kampf gegen die Apartheid markiert Derrida zufolge
eine geschichtliche Grenze Europas und des Abendlandes. Vgl. dazu auch J.
Derrida, »Das letzte Wort des Rassismus«, in: Psyche. Erfindungen des An-
deren I1,a.a.0., S. 75-88.

493 Vgl. ]. Derrida, Gesetzeskraft, a.a.O., S. 33ff.

494 Vgl. J. Derrida, Marx’ Gespenster, a.a.O.

495 Vgl. J. Derrida, Schurken, a.a.O.; ders., » Autoimmunisierungen, wirkliche
und symbolische Selbstmorde«, a.a.O.

496 Vgl. ]. Derrida, Seelenstinde der Psychoanalyse, a.a.O.

497 Vgl.]. Derrida, » Glaube und Wissen«, a.a.O.; ders., Schurken, a.a.0., S. 208.

498 Vgl. zu diesen Autoren und Motiven J. Derrida, Politik der Freundschaft,
a.a.0.; ders., Das Tier und der Souverin 1, a.a.Q.; ders., Das Tier und der
Souverdn II (Seminar 2002—2003), tibers. v. M. Sedlaczek, Wien 2017; ders.,
»Le souverain bien — ou ’Europe en mal de souveraineté. La conférence de
Strasbourg 8 juin 2004«, Cités 30 (2007), S. 103—-140.

269

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT ALS MEDIUM DER BEZIEHUNG ZUM ANDEREN

der Todesstrafe.* Die spaten Schriften entstanden in der Zeit, als der isla-
mistische Terrorismus und bald darauf der in der Irak-Invasion kulminie-
rende Krieg gegen den Terror die geopolitische Situation bestimmten. In
beidem wiederholten sich Phanomene, die einem breiten gesellschaftlichen
Selbstverstindnis nach der Vergangenheit anzugehoren schienen. Religi-
on kehrte in die vermeintlich sikularisierte Welt zuriick, wurde zu einem
bestimmenden weltpolitischen Faktor. Terroristische Gewaltexzesse miss-
achteten unverhohlen und sogar gezielt die grundlegendsten humanita-
ren Prinzipien der Moderne, zitierten demonstrativ als archaisch geltende
Praktiken, folterten, steinigten und kopften. Im erklarten Krieg gegen den
Terror wurden Kernstrukturen der multilateralen Volkerrechtsordnung
von der globalen Supermacht zugunsten einer unilateralen Politikstrategie
ubergangen. Menschenrechtliche, humanitire, rechtsstaatliche und de-
mokratische Standards wurden bewusst verletzt. Die amerikanische Re-
gierung umging selbst Vorschriften der eigenen Verfassung systematisch.
Auf beiden Seiten begriindeten hohe, universalistische Wertanspriiche,
die sich prinzipiell gegen ernste Probleme und Bedrohungen wandten,
fatale Gewalt. Der Islamismus geht aus von religiosen Idealen der Ge-
rechtigkeit und des ultimativen Friedens. Er wendet sich gegen imperiale
Machtpositionen des Westens und der USA in der Welt nach dem Ende
des Kalten Krieges und die handfesten Ungerechtigkeiten und Ubervor-
teilungen einer marktformigen, vorgeblich sikularen Weltordnung. Der
Antiterrorkrieg stiitzt sich auf die westlichen Grundwerte der Demokra-
tie, der Menschenrechte und der Rechtsstaatlichkeit. Er richtet sich ge-
gen diktatorische Regime, transnationale terroristische Vereinigungen
und ihre Verflechtungen, die sich teils implizit, teils explizit gegen diese
Ideen wenden, sie in ihrem Machtbereich gewaltsam bekdmpfen, zum
Teil auch Expansionsbestrebungen zeigen und durch den neuen Macht-
faktor terroristischer Organisation die 6ffentlich-rechtliche Verfasstheit
der Weltordnung infrage stellen. Diese normativen Programme miin-
deten in Aktionen, welche nicht zuletzt die eigenen Anspriiche flagrant
unterhohlten: Gewalt, Rechtsbruch, Menschenrechtsverletzungen, Miss-
achtung demokratischer Prozesse.

In diesem Kontext wies Derrida auf das Problem der Autoimmunitat
hin. Die Figur der Autoimmunitat ist wie viele Begriffe Derridas nicht
leicht zu greifen, da verschiedene, zum Teil auch erst auf den zweiten Blick
erkennbare Aspekte des Wortes fruchtbar gemacht und entlang der sugges-
tiven Stofirichtung des Terminus in ihrer Verschrankung entwickelt wer-
den. Derrida verwendet die Kategorie im engen Anschluss an die Logik
der Dekonstruktion und das Motiv der Aporie.s® In der Medizin, der

499 Vgl.]. Derrida, Die Todesstrafe. Seminar 1999—2000, iibers. v. M.. Sedlaczek,
Wien 2018.
soo Vgl. J. Derrida, Schurken, a.a.O., S. 57f.

270

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JACQUES DERRIDA: RECHT ALS INSTANZ DER DIFFERENZ

Derrida das Wort entlehnt, bezeichnet Autoimmunitit bekanntlich die in
vielfachen Varianten vorkommende Wendung des Abwehrsystems eines
Organismus gegen sich selbst.s°* Der Vorgang charakterisiert verschiedene
Krankheiten und kann gravierende Schadigungen zeitigen.s** Vor diesem
Hintergrund bringt der Begriff zunichst das Unheilspotential der von der
Dekonstruktion beschriebenen Konstellation zum Ausdruck. Schon die
Wendung De-kon-struktion zeigt an, dass die Uberschreitung der Begrif-
fe, welche die Dekonstruktion verfolgt und mit dem Konzept der Iteration
nachzeichnet, zwar nicht nur, aber immer auch ein destruktives Moment
birgt. Die pathologischen Implikationen des Begriffs der Autoimmunitit
verdeutlichen, dass diese Destruktion keineswegs nur positiv und befrei-
end sein muss, sondern durchaus leidvoll-negativen Charakter haben kann
und immer wieder hat. Mit dem Versprechen, das der dekonstruktiven
Bewegung mitgegeben ist, geht eine Bedrohung einher. Sie kommt nicht
blofs relativierend zum Versprechen hinzu, sondern liegt »#m Versprechen
selbst«.5% Der uneinholbare Uberschuss des Versprechens, der in keiner
Iteration zum Abschluss kommt, entzieht sich und fiihrt in die Aporie.
Fortwiahrend prisentiert sich die Einlosung des Gerechtigkeitsanspruchs
der iterativen Rechtserzeugung als eine Unmoglichkeit, jede Wiederholung
bleibt dahinter zuriick und verrit ihn. Nichts garantiert uns, dass die ste-
tige Rekonstituierung des Rechts seinem transzendenten Sinn nicht zuwi-
derlauft. Mit dem Versprechen ist nicht einmal ein sicherer MafSstab gege-
ben, um zu beurteilen, ob sich das Recht diesem Sinn annihert. Unablissig
wiederholt sich die Aporie, der Verrat, die Ungewissheit und die Gefahr,
dass sich Recht ginzlich gegen seinen Gerechtigkeitsanspruch wendet.
Als der Struktur nach autoimmunitir kann die dekonstruktive Uber-
schreitungslogik in mehrerer Hinsicht bezeichnet werden: Zunichst in-
sofern, als die iterative Bestimmung eines Begriffs durch seine unendli-
che Vieldeutigkeit tiberschritten wird. Der dem Recht eingeschriebene
Gerechtigkeitsanspruch wendet sich fortwihrend gegen seine Konkre-
tisierung. Im selben Zuge gibt aber auch umgekehrt die Endlichkeit be-
grifflicher Bestimmung die Unendlichkeit der Bedeutung preis. Mit jeder
Wiederholung wendet sich die rechtliche Konkretisierung gegen ihren
uneinholbaren Sinn. In diesem doppelten Sinne richtet sich die Iterati-
onspraxis immer von Neuem gegen sich selbst, destruiert die eigene Ak-
tualisierung und bekraftigt im uniiberwindlichen Schwanken zwischen
Endlichkeit und Unendlichkeit ihre aporetische Unmoglichkeit. So weit

sor Vgl. S. Meuer, Art. » Autoimmunitat«, zuletzt aktualisiert 04.2020, Pschy-
rembel Online, https://www.pschyrembel.de/Autoimmunitit/Ko38P/doc/
(letzter Zugriff: 07.03.2021).

502 Vgl. Pschyrembel Redaktion, Art. »Autoimmunkrankheit«, zuletzt ak-
tualisiert 04.2016, Pschyrembel Online, https://www.pschyrembel.de/
Autoimmunkrankheit/Ko38Q/doc/ (letzter Zugriff: 07.03.2021).

503 Ebd., S. 118.

271

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://www.pschyrembel.de/-Autoimmunkrankheit/K038Q/doc/ 
https://www.pschyrembel.de/-Autoimmunkrankheit/K038Q/doc/ 
https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT ALS MEDIUM DER BEZIEHUNG ZUM ANDEREN

erfasst die Figur der Autoimmunitit nochmals die UnabschliefSbarkeit,
Unabsehbarkeit und Unverfigbarkeit der Iterationspraxis. Sie unter-
streicht das Bedrohliche, Gewaltsame und Schmerzvolle dieses Prozes-
ses, riickt aber nicht unmittelbar eine neue Strukturimplikation in den
Blick, sondern wiederholt mit anderer Pointierung die allgemeine Be-
wegungslogik der Dekonstruktion. Autoimmunitit meint insofern nicht
nur ein Ubel, sondern eine zwar ambivalente, aber durchaus wertvolle
Disposition. Sie beschreibt unter einem neuen Gesichtspunkt die fortlau-
fende Sprengung und Rekonstituierung unzuldnglicher Bestimmungen.
Mit dem ersten Wortteil wird auch nochmals die befreiende Alteri-
tatsorientierung des dekonstruktiven Geschehens betont: Die Bewegung
wendet sich gegen die Selbstheit (autos) und baut die Immunitit gegen-
iiber dem Anderen und dem Ereignis ab. »Ohne Autoimmunitat, mit ab-
soluter Immunitit, wiirde nichts mehr eintreffen. Man wiirde nicht mehr
warten, man wiirde nichts mehr erwarten, man wiirde weder einander
noch irgendein Ereignis erwarten.«5°* Der Schein der Absolutheit des
Selbstbewusstseins, sei es individuell oder kollektiv, das Recht abschlie-
Bend in subjektiver Performanz setzen konnte, wird im Lichte des Ande-
ren gebrochen. Die Kategorie der Autoimmunitit stellt aber starker als
andere Vokabeln des Alterititsbezugs die negative Dimension der Alteri-
tatserfahrung heraus. Die Bewegung, welche die Dekonstruktion nach-
zeichnet, beraubt uns schmerzlich jeden Schutzes. Sie 6ffnet uns fiir ein
Anderes, das sich zwar verheifSungsvoll, aber ohne jede Gewissheit auftut
und bar jeder Garantie auch das Schlimmste nicht ausschliefst. Die ruhige
Sicherheit eigener Interessen, Uberzeugungen und Gesetze wird laufend
sabotiert. Die iterative Rechtskonstituierung bleibt aporetisch, kann in
keiner Anschauung, keiner Performanz festen Grund finden. Die Hoff-
nung ihres Gelingens transzendiert den eigenen Moglichkeitshorizont.
In dieser radikalen Entmichtigungserfahrung ist nun allerdings eine
weiter reichende Autoimmunititsdynamik angelegt. Die schmerzhafte,
kriankende, anstrengende, vor allem aber auch beingstigende Aporie rast-
loser Selbstdestruktion drangt zur Abhilfe. Stets wird die Sehnsucht ge-
nahrt, die bedrohliche Unverfugbarkeit unserer normativen Reflexion zu
iiberwinden, um die unkontrollierbaren Gefahren fehlender Gewissheit
zu beseitigen. Dieses Abwehrbestreben kann wesentlich scharfere De-
struktionskrifte entfalten, zugleich immunitar nach auflen und eben auch
autoimmunitar gegen sich selbst. Wie es die Medizin in verschiedenen
Krankheitsbildern beobachtet, entfesseln die Dispositionen der Abwehr
Prozesse aggressiver Selbstzerstorung. Eine solche Destruktionsdynamik
beobachtet Derrida in Konstellationen, in denen die iterative Bewegung
stillgestellt und die Aporie ausgeblendet, die relativierend-weitertreiben-
de Spannung des Widerspruchs aufgegeben wird, indem eine bestimmte

so4 Ebd., S. 206f.

272

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JACQUES DERRIDA: RECHT ALS INSTANZ DER DIFFERENZ

normative Idee zum unbedingten MafSstab erhoben wird, um auf diese
Weise den Schein souveriner Kontrolle wiederzugewinnen. Ein solcher
Abbruch der Iterationspraxis hat zur Folge, dass jeder andere Gesichts-
punkt mit vorbehaltloser Konsequenz untergeordnet wird. Bewegungs-
los und entdifferenziert verarmen unsere normativen Begriffe und treten
uns zunehmend als fremde Instanzen sinnleerer Gewalt entgegen. Die Im-
munitit der stillgestellten Iteration wendet sich gegen jeden Widerspruch
und damit gegen die lebendige Spannung des iterierten Begriffs selbst.
Ganz unterschiedliche und zum Teil auf den ersten Blick entgegenge-
setzte Entwicklungen offenbaren in dieser Struktur eine tiefe Verwandt-
schaft: Der Terror und der Krieg gegen ihn, die Sachzwinge einer he-
gemonialen Globalisierung und die Beschworung nationalstaatlicher
Souverinitit, der volkerrechtswidrige Kampf gegen eine unilateral iden-
tifizierte Achse des Bosen von Schurkenstaaten, die Aussetzung demo-
kratischer Wahlen angesichts der Gefahr eines Siegs antidemokratischer
Krifte.sos Als historisches Paradigma verweist auch Derrida auf die Ter-
reur der Franzosischen Revolution, an der schon Hegel die Perversion
stillgestellter Normativitat beobachtete.*¢ In all diesen Fillen zeichnet
Derrida die Logik der Autoimmunitit nach: Eine Affirmation bestimm-
ter Postulate, die sich gegen jeden anderen Wert verschliefSt und sich in
dieser immunen Behauptung letztlich auch buchstiblich selbstmorde-
risch gegen das eigene Leben und seine Form richtet. Befreit von der Be-
drohung ihrer aporetischen Widerspriiche und ihrer unverfiigbaren Of-
fenheit untergraben sich die Postulate selbst. Die kriegerische Sicherung
des amerikanischen way of life konvergiert hier mit dem Terror seiner
Feind:innen. Die beiden Phinomene stehen einander nicht nur opposito-
risch gegeniiber, sondern verbinden sich im Versuch, dasjenige, was eine
gerechte Gesellschaftsentwicklung bedroht, zu identifizieren und gewalt-
sam abzuwehren. Derrida legt Wert darauf, dass dieser Zusammenhang
nicht blof$ eine abstrakte Parallele bildet, sondern sich in konkreten Ver-
bindungen artikuliert. Der islamistische Terror ist nicht das Eindringen
einer ginzlich fremden Macht mit archaischer Gesinnung in die moder-
ne westliche Gesellschaft. Er stiitzt sich wesentlich auf Krifte, welche
die westlichen Méchte zum Schutz ihrer Interessen gefordert, installiert
und bewaffnet haben. Er verdankt seine Stirke erheblich den technischen
Mitteln und den komplexen instrumentellen und organisatorischen Rati-
onalititen, welche die Moderne hervorgebracht hat. Seine Ziele reagieren
auf spezifische Probleme der Gegenwart und postulieren einen Gegenent-
wurf im Horizont der modernen Weltgesellschaft. Die Handlungsoption

505 Vgl. zu den verschiedenen Beispielen und ihrem Zusammenhang insbeson-
dere J. Derrida, Schurken, a.a.O.; ders., » Autoimmunisierungen, wirkliche
und symbolische Selbstmorde«, a.a.O.; ders., »Glaube und Wissen«, a.a.O.

506 J. Derrida, Schurken, a.a.O., S. 158.

273

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT ALS MEDIUM DER BEZIEHUNG ZUM ANDEREN

des Terrorismus kniipft, wie der Begriff verrit, an viele Vorldufer der jiin-
geren politischen Geschichte gerade auch des Westens an. Die Wirkung
des internationalen Terrors ist in weitem MafSe von den medialen Bedin-
gungen der Gegenwart abhingig, ohne die er sich weder in der heuti-
ge Reichweite organisieren noch annihernd im gegebenen Umfang den
Schrecken verbreiten kénnte, der im Zentrum seiner Strategie steht. Der
Krieg gegen den Terror 16scht den Terror nicht aus, sondern hat ihn oft
im Gegenteil vorangetrieben. Beide Seiten treiben einander in eine ge-
meinsame Spirale autoimmunitirer Verscharfung, welche das Leben der
offenen Gesellschaft zusehends gefahrdet und beschadigt.

Was Derrida zu Beginn des Millenniums mit besonderer Deutlichkeit
beim Problem des Terrors beobachtet, betrifft subtiler, aber ebenfalls ent-
scheidend und empfindlich die Entwicklung des Rechts. Derrida diskutiert
kaum spezifisch rechtliche Beispiele, bezieht seine Darlegungen zur Au-
toimmunitit aber ausdricklich auf das Recht.5°” Die aporetische Verfasst-
heit rechtlicher Iteration birgt immer die Gefahr einer Eskalation ihrer
autoimmunitaren Struktur. Stets konnen uns die Aporien rechtlicher Re-
flexion dahin treiben, die Aporie auszuklammern und bestimmte Regeln,
Instanzen oder Verfahren zum letzten Kriterium zu erheben. Die Transzen-
denz des rechtlichen Gerechtigkeitsversprechens, der sich die rechtliche
Praxis immer wieder vergewissert und zur Entfaltung ihres Sinns zu ver-
gewissern hat, tendiert zur radikalen Distanzierung des Rechts von allen
anderen Gegebenheiten; die Konkretisierung in formlichen Akten begiins-
tigt die Identifikation dieses distanzierten Anspruchs mit starren Regeln
und Zustandigkeiten. So kann die dekonstruktive Struktur des Rechts je-
derzeit in destruktive Abgriinde fithren. Zu beachten bleibt auch hier, dass
gerade in der Struktur des Versprechens auch seine Gefahr liegt: Die offe-
ne, unabschlieSbare Austragung der Spannung von endlicher Bestimmt-
heit und unendlichem Uberschuss eroffnet mit der Aussicht befreiender
Uberschreitung auch die Perspektive schlimmsten Verfalls. Diese Gefahr
lasst sich nicht bannen, weil sie sich gerade in diesem Bann, dieser Immu-
nisierung, aktualisiert. »Gegen das Autoimmunitére gibt es keine sichere
Prophylaxe. Per definitionem.«5°® Das Versprechen des Rechts lebt also
davon, dass die strikte Grenze der rechtlichen Sicherung hingenommen
und die Gefahr mit ihren realen und radikalen Risiken ausgehalten wird.

In seiner Entwicklung des Motivs der Autoimmunitit zieht Derrida
wie schon erwihnt oft Freuds Todestrieb und Kants Begriff des radika-
len Bosen heran. Die beiden Kategorien bieten eine wichtige Referenz,
weil sie im Kontext unterschiedlicher Theorien, die beide zentrale Quel-
len der Dekonstruktion bilden, viele der Aspekte erfassen, um die es Der-
rida mit der Autoimmunitat geht: Beide Begriffe benennen und erkunden

so7 Vgl. J. Derrida, Schurken, a.a.O., S. 199ff.
508 J. Derrida, Schurken, a.a.O., S. 205.

274

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JACQUES DERRIDA: RECHT ALS INSTANZ DER DIFFERENZ

das erstaunliche und erschiitternde Phanomen einer Disposition des Le-
bens zur Uberschreitung seines unmittelbaren Gangs, die sich aggressiv
gegen das Leben selbst wendet. Beide identifizieren darin eine Determi-
nante der Existenz, die gegen die Entfaltung derselben arbeitet. Der Wert
dieser Feststellung besteht zunachst darin, gegen einen einseitigen Opti-
mismus auf die Irreduzibilitit und das Gewicht des Bosen, des gewollten
Schlechten bis hin zur Grausamkeit, hinzuweisen. Menschengemachtes
Schlechtes ist nicht nur das Ergebnis fehlgeleiteter guter oder neutra-
ler Motive. Es wird auch als solches intendiert. Kant wie Freud veror-
ten dieses Phdnomen in ihren jeweiligen Modellen darin, dass sich Le-
ben in seiner Uberschreitung vollzieht, wesentlich » Uber-leben « ist, wie
Derrida sagt.s®® Kant versteht das radikale Bose, das er als den rationa-
len Sinn des Dogmas von der Erbstiinde entwickelt, als einen konstituti-
ven Ausdruck unserer Freiheit, in der das menschliche Leben die Zwinge
der Natur transzendiert.5*® Freud entdeckt den Todestrieb als eine Le-
benskraft »jenseits des Lustprinzips«, einen Trieb also, der tiber die De-
termination durch die Okonomie der Libido hinausfithrt.s* Vor allem
bei Kant wird diese Moglichkeit des Bosen deutlich im Zusammenhang
der Moglichkeit des Guten gesehen: Die Freiheit, die dem Menschen das
moralische Gute er6ffnet und darin tuberhaupt erst verwirklicht wird,
impliziert die Moglichkeit des Bosen. Im Anschluss an die christliche
Stundenlehre wird das Bose uiberdies geschichtsphilosophisch als Transi-
tionsphanomen des Fortschreitens zum Guten erldutert. In Freuds nor-
mativ enthaltsamer Theorie ist dieser Bezug zum Guten weniger evident.
Aber auch dort ist deutlich, dass die Uberschreitung des Lustprinzips, die
sich im Todestrieb artikuliert, als unentbehrliches Element gelingenden
und gliicklichen Lebens verstanden wird. Es kann also nicht darum ge-
hen, die Moglichkeit des Bosen auszuléschen. Der Versuch der Immuni-
sierung entfesselt die Destruktion. Vielmehr gilt es, die Moglichkeit des
Bosen inmitten der Bemithung um das Gute anzuerkennen und ohne den
Schein einer unzweideutigen Prophylaxe immer neu um die konstrukti-
ve Organisation dieser Existenzdisposition zu ringen.

Freuds Explikation des Todestriebs ist fiir Derridas Erlduterung der
Autoimmunitat auch wichtig, weil Freud das Problem jenseits des repra-
sentativen Bewusstseins situiert. Dies deutet sich bei Kant hochstens am
Rande an, etwa in den Bezugen zur christlichen Erbstinden- und Gnaden-
lehre sowie zur Geschichtsphilosophie, widerstrebt aber der Zentrierung

509 Der Begriff findet sich z.B. in J. Derrida, Marx’ Gespenster,a.a.0.,S. 13 (im
Original kursiv). Siehe insbesondere auch ders., Leben ist Uberleben, Ge-
sprach mit J. Birnbaum, tibers. v. M. Sedlaczek, Wien 2005.

s1o L. Kant, »Die Religion innerhalb der Grenzen der bloffen Vernunft«, a.a.O.,
S. 665ff.

st S. Freud, »Jenseits des Lustprinzips«, in: Studienausgabe, a.a.O., Bd. 3,
S.213-272.

275

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT ALS MEDIUM DER BEZIEHUNG ZUM ANDEREN

seiner Philosophie um das Vernunftsubjekt. Mit Freud hebt Derridas
biologisch-medizinische Wortwahl darauf ab, die dekonstruktive Dy-
namik als Problem des Lebens in einem Feld des Unbewussten nachzu-
zeichnen, das das Bewusstsein des Subjekts durchzieht, durch dieses Be-
wusstsein geformt wird, es aber auch tiberschreitet und vor allem erst
wieder und wieder konstituiert. Das Subjekt kann und muss sich also im
Feld seiner widersprechenden Triebe verantwortungsvoll positionieren,
ist aber nicht »Herr [...] im eigenen Hause«, wie Freud in seiner klassi-
schen Formulierung sagte.s'* Vielmehr ist der Schein seiner Herrschaft,
seiner Souverdnitit iiber die normative Entwicklung, ein Kernproblem
der autoimmunitdaren Dynamik, des Todestriebs, der sich iiber-lebend
gegen das Leben und sein entmichtigendes Uber-Leben wendet. Dieses
Problem ist sorgsam zu bedenken und zu beantworten.

Neben dieser subjektkritischen Pointe und daran anschlieffend hat
der Rekurs auf das Leben, der Derridas Begriffswahl der Autoimmuni-
tat motiviert, weitere Implikationen. Die Zentralstellung des Lebens in
seiner Ambivalenz markiert nochmals den bejahenden Charakter der
Dekonstruktion: »die Dekonstruktion ist immer auf der Seite des Ja,
der Affirmation des Lebens.«5'3 Das Negative, der Tod, die Destrukti-
on und die Verzweiflung werden damit nicht neutralisiert. Sie sind ir-
reduzibel und grundlegend, stellen aber eben nicht ein beziehungsloses
Letztes, sondern eine Dimension des Lebens dar. Derrida schliefSst darin
an das Nachdenken tiber den Tod in der Philosophie an, setzt sich aber
kritisch von der Privilegierung des Motivs ab, wie sie exemplarisch in
Heideggers Denken des Seins-zum-Tode und der Destruktion zum Aus-
druck kommt.s™ Neben der psychoanalytischen Relativierung der Dif-
ferenz von Bewusstsein und Unbewusstem problematisiert Derridas Le-
bensbegriff ferner mehrere weitere Oppositionen. Angezeigt ist erstens
die Unzuldnglichkeit einer Scheidung der normativen Verhiltnisse von
der Materialitit der Existenz. Das normative und auch spezifischer das
rechtliche Ringen vollziehen sich in einem Kraftfeld, in dem ideelle und
materielle Wirklichkeit unhintergehbar verstrickt bleiben. Eine Rekon-
struktion der Rechtswirklichkeit muss dieser existentiellen Komplexitat
Rechnung tragen. Zweitens reflektiert der Lebensbegriff die Verbindung
von Mensch, Tier und der tibrigen Welt, womit sich Derrida in seinen

s12 S. Freud, »Vorlesungen zur Einfiihrung in die Psychoanalyse«, in: Studien-
ausgabe, a.a.0., Bd. 1, S. 33445, 284.

513 J. Derrida, Apprendre a vivre enfin. Entretien avec Jean Birnbaum, Paris
2005, S. 54 (Ubers. BV; dt. mit anderer Ubersetzung: Leben ist Uberleben,
a.2.0.,, S. 62).

514 Vgl. zur Auseinandersetzung Derridas mit dem Tod in der Philosophie vgl.
J. Derrida, »Den Tod geben«, tibers. v. H.-D. Gondek, in: A. Haverkamp
(Hg.), Gewalt und Gerechtigkeit. Derrida — Benjamin, Frankfurt a.M. 1994,
S. 331—445; ders., Aporien, a.a.O.

276

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JACQUES DERRIDA: RECHT ALS INSTANZ DER DIFFERENZ

letzten Lebensjahren intensiv beschiftigt.s's Das Bewusstsein, die Ver-
nunft, das Normative, die Probleme der Ethik, der Politik und des Rechts
entheben den Menschen nicht seiner Animalitit, sondern bleiben bei al-
ler Distinktion in den Zusammenhang des Lebens einbezogen. Auch in
der scharfen Abgrenzung des Humanen ist eine autoimmunitire, morde-
rische und selbstmorderische Bewegung am Werk, wie sich in den katas-
trophalen Perspektiven der 6kologischen Entwicklung inzwischen mit
erschiitternder Klarheit zeigt.

SchliefSlich hebt sich Derridas Rede vom Leben von Agambens Unter-
scheidung von qualifiziertem, politischem Leben und bloffem Leben ab.
Agamben ubersetzt damit die griechischen Termini piog und {wr. Sein
Homo Sacer-Projekt geht von der Feststellung aus, dass diese Differenz
seit Aristoteles die abendlandische Politik bestimme. Durch die Logik
der Ausnahme werde das zunichst aus dem Politischen ausgeschlosse-
ne nackte Leben zunehmend ins Politische einbezogen und in der Mo-
derne gar zum bestimmenden Gegenstand.s*¢ In Das Tier und der Sou-
verdn, einer seiner letzten Vorlesungen, legt Derrida eingehend dar, dass
Agambens Leitunterscheidung schon bei seiner Quelle Aristoteles keinen
Halt findet, der die beiden Termini nachweislich nicht strikt auseinander-
halt.s'” Derrida geht es dabei naturlich nicht blof§ um ideengeschichtliche
Richtigkeit. Er bestreitet die sachliche Triftigkeit der scharfen Differen-
zierung von blofsem und qualifiziertem Leben. Diese Gegentiberstellung
bietet als solche einen problematischen Leitgedanken von Agambens Ar-
gumentation, reflektiert aber zugleich eine umfassendere Theoriearchi-
tektur in scharfen Abgrenzungen. Diese allgemeine Anlage schligt sich
in vielen weiteren Dichotomien’™ und scharfen Periodisierungen nieder.
Sie verrat sich auch in Agambens Schreibstil, wie Derridas gewohnt hell-
horige Lektiire zeigt.s™ Derridas Kritik gilt letztlich diesem bestimmen-
den »Wunsch nach einer Schwelle«.5>

s15 Vgl. insbes. J. Derrida, Das Tier, das ich also bin, a.a.O.; ders., Das Tier und
der Souverin, a.a.O.

516 Vgl. G. Agamben, Homo Sacer, a.a.O., S. 11ff.

517 J. Derrida, Das Tier und der Souverin I,a.a.0., S. 432ff. Vgl. ferner ders., »Le
souverain bien — ou ’Europe en mal de souveraineté«, a.a.O., S. 32f.

518 Vgl. G. Agamben, The Use of Bodies, uibers. v. A. Kotsko, Stanford/CA 2016,
S. 263ff., insbes. S. 264, wo Agamben den Argumentationsgang des Homo
Sacer-Projekts zusammenfasst und selbst hervorhebt, dass er in der unter-
stellten Differenzierung von Biog und {wr] das Paradigma einer Struktur er-
kennt, die er in seinem Projekt in zahlreichen Varianten aufruft.

519 Vgl. J. Derrida, Das Tier und der Souverin I, a.a.O., S. 141ff., 432ff.

520 J. Derrida, Das Tier und der Souverin I,a.a.0.,S. 454. Es ist kaum ein Zufall,
dass Derridas Wortwahl der » Schwelle« einen Begriff verwendet, den Agam-
ben in Homo Sacer immer wieder und auch in den Kapiteliiberschriften

277

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT ALS MEDIUM DER BEZIEHUNG ZUM ANDEREN

Nun geht es auch Agamben freilich gerade darum, die Unbestiandig-
keit der Differenz von politischem und blofsem Leben darzutun. Die Ak-
tualisierung der daraus resultierenden »Ununterscheidbarkeit«s** wird
aber als eine spezifische historische, politisch erzeugte Bedingung be-
trachtet, die einseitig und global als Ubel beschrieben wird, in dem der
eine Pol, das nackte Leben, als kiinstliches Erzeugnis bestimmend ist.
Dem wird das Ideal der »Lebensforme, eines formenden und geform-
ten Lebens, gegeniibergestellt, mit dem die Uberwindung der gegebe-
nen historischen Disposition vorgezeichnet wird.s>* Nicht zuletzt gegen
Derrida werden wirklich bessere Lebenslagen und wahrhafte emanzipa-
torische Veranderungen unter der Bedingung der Ununterscheidbarkeit
bestritten.s*3 In der Disposition nackten Lebens scheinen die Subjekte
— gemafs einer weiteren Dichotomie von All- und Ohnmacht — ohne je-
den Spielraum einer souveranen Macht verfallen. Derrida weist darauf
hin, dass Agamben paradoxer Weise das Bild gerade mit seiner Histori-
sierung bedenklich entdifferenziert: In der Moderne geraten wir alle in
die Disposition nackten Lebens. Wir leben alle unter dem Zeichen des
Lagers.s** Es wire gewiss falsch zu unterstellen, dass Agamben die ek-
latanten Unterschiede von Lebensbedingungen in der Moderne fiir be-
deutungslos hielte. Er negiert oder missachtet aber, dass diese Unter-
schiede die Grundverfassung unserer politischen Existenz betreffen. Die
andere Politik, die er postuliert, miisste sich jenseits der normativen Ge-
bundenheit des Lebens vollziehen. Statt innerhalb der gegebenen politi-
schen Verhiltnisse um einen angemessenen Umgang mit dem normati-
ven Uberschuss des Lebens zu ringen, wire dieser Uberschuss, das Leben
unter dem Gesetz, zu deaktivieren.s>s Ob aus echter Uberzeugung oder

verwendet. Darin liegt ein weiteres stilistisches Indiz fur das strukturelle Ge-
wicht der fingierten begrifflichen Oppositionen.

521 G. Agamben, Homo Sacer, a.a.O., passim.

522 Vgl. G. Agamben, Hochste Armut. Ordensregeln und Lebensform, tibers. v.
A. Hiepko, Frankfurt a.M. 2012; ders., The Use of Bodies, a.a.O., S. 193ff.

523 Seine Kritik an Derrida bringt Agamben in verschiedenen Texten vor. Vgl.
G. Agamben, Homo Sacer, a.a.0., S. 35f., 64f., 68, 74; ders., Die Zeit, die
bleibt, a.a.0., S. 117ff.

524 Vgl. G. Agamben, Homo Sacer, a.a.0., S. 125ff. (»Das Lager als biopoliti-
sches Paradigma der Moderne«). Vgl. zur implizierten Entdifferenzierung
insbes. J. Derrida, Das Tier und der Souverin I,a.a.0., S. 452ff. Vgl. zu dem
Problem auch A. Deuber-Mankowsky, »»Homo sacer, das blofse Leben und
das Lager. Anmerkungen zu einem erneuten Versuch einer Kritik der Ge-
walt«, Babylon. Beitrige zur jiidischen Gegenwart 21 (2006), S. 105-120;
J. Butler, Gefdhbrdetes Leben. Politische Essays, ubers. v. K. Wordemann, 4.
Aufl., Frankfurt a.M. 2012, S. 87.

525 Die Idee der Deaktivierung und Inoperativitit entwickelt Agamben im Re-
kurs auf Paulus. Vgl. G. Agamben, Die Zeit, die bleibt, a.a.O., S. 109ff.

278

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JACQUES DERRIDA: RECHT ALS INSTANZ DER DIFFERENZ

dsthetischer Lust zur Ubertreibung: Wir werden dazu angehalten, unsere
Leidenschaft aus den normativen Kampfen unserer Zeit abzuziehen. Na-
mentlich das Recht wird in dieser Konzeption strukturell lediglich als zu
tiberwindendes Problem eingeordnet. Obwohl Agamben seine politische
Vision als messianisch versteht, richtet sie sich just gegen die Erfahrung
des Anderen, Fremden, Heteronomen, die bei ihm ausschliefSlich nega-
tiv, als verknechtendes Arcanum, in den Blick kommt. Das verdeutlicht
nicht zuletzt die kritische Absetzung von Derrida und Barth.52¢ Der Mes-
sianismus ist Agamben im Anschluss an Benjamin und Paulus im We-
sentlichen eine Chiffre der Gesetzeskritik. Gegen das jiidische Gesetzes-
denken der Dekonstruktion entwirft Agamben anhand des katholischen
Paradigmas der Monchsregel ein subjektivistisches Modell bewusster
»Lebensform«, in dem Dasein und Gesetz ohne Uberschuss ineinander
aufgehen.s*” Politisch und metaphysisch gilt es, Agamben zufolge, eine
Logik der Beziehung zu tiberwinden.s** Derridas Lebensbegriff bestrei-
tet die Isolierbarkeit sowohl des Problems nackten Lebens als auch der
Vision bewusster Lebensfithrung. Stattdessen bezeichnet er ein Feld, in
dem Problem und Vision, Bedrohung und Versprechen, untiberwindlich
verstrickt sind. Die Schwellen, die Agamben ersehnt, bieten keinen Aus-
weg, sondern verstellen autoimmunitir die Dynamik des Lebens und un-
sere konkrete Verantwortung und Hoffnung darin.

3.3.6 Kritik der Souverinitdit

Derridas eingehende Kritik an Agamben — und umgekehrt auch Agam-
bens wiederkehrende Kritik an Derrida — erfolgt freilich vor dem Hinter-
grund einer gewissen Nihe des Interesses der beiden Denker. Wie Agam-
bens Homo Sacer-Projekt betrifft auch Derridas Analyse autoimmunitirer
Destruktion wesentlich das Phinomen der Souverinitit. Viele von Derri-
das spiten Schriften befassen sich mit diesem Phinomen. Sowohl Derrida
als auch Agamben beobachten in der Souverinititsidee einen gefihrlichen
Zug ins Totalitidre. Beide erkennen darin eine unheimliche, bedenkliche
Verwandtschaft zwischen liberaler Demokratie und Rechtsstaatlichkeit
einerseits und Totalitarismus andererseits: Auch die liberalen Ideale der
Volkssouveranitit und der rule of law bergen in ihrer Suggestion einer
letzten Instanz die Tendenz, in differenzlose Medien blinder Gewalt zu
pervertieren. Agamben wie Derrida insistieren tiberdies darauf, dass das
Souveranitiatsmotiv zur Erschliefung seiner totalitdren Logik nicht nur

526 Besonders aufschlussreich ist hier die schlichtweg abstruse Barth-Interpreta-
tion in G. Agamben, Herrschaft und Herrlichkeit, a.a.O., S. 256ff. Vgl. fer-
ner ebd., S. 253f. Zur Kritik an Derrida siehe die Nachweise oben Fn. 523.

527 Vgl. G. Agamben, Hochste Armut, a.a.O.

528 Vgl. G. Agamben, The Use of Bodies, a.a.O., S. 269ff.

279

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT ALS MEDIUM DER BEZIEHUNG ZUM ANDEREN

auf seine politischen und ethischen Implikationen, sondern hinsichtlich
seiner ontologischen und theologischen Pramissen zu befragen ist. Erst
bei Beriicksichtigung der Ontotheologie beziehungsweise der Allianz von
Ontologie, Ethik und Politik, die der Begriff reflektiert, ldsst sich das Sou-
verdnitatsmotiv in seiner existentiellen gesellschaftsformenden Struktur-
tiefe erfassen und bearbeiten.s>* Im Ergebnis scheidet sich aber die Kri-
tik der beiden Autoren grundlegend. Derrida glaubt nicht, dass die von
Agamben postulierte deaktivierende Uberwindung der Souverinitit die
Souverinitatsdynamik tatsichlich befreiend transzendieren wiirde. Statt-
dessen propagiert er eine Differenzierung und Verschiebung der Souveri-
nitatsdynamik, um dieser so eine andere, emanzipatorische Entfaltung zu
geben. Die Alterititslogik des Rechts erscheint hier nicht als das zu tiber-
windende Problem, sondern im Gegenteil als mafSgebliche Struktur der
Kultivierung dieser gebrochenen Souveranitit.

Dass in den von Derrida beschriebenen Konstellationen der Autoimmu-
nitit das Problem der Souverinitit thematisch wird, ist vor allem im Fall
des unilateralen Kriegszugs der USA gegen den Terror unmittelbar ersicht-
lich: Gegen die Regeln des internationalen Rechts behauptete die Super-
macht USA ihre eigenen geopolitischen Vorstellungen. Ein Staat bestritt
jede heteronome Begrenzung seiner Macht und beanspruchte in der Iden-
tifikation von Schurkenstaaten das letzte Wort tiber die globale Ordnung.
Eine hegende Weltordnung jenseits der nationalstaatlichen Souverinitit
wurde verworfen. Derrida erkennt die Pritention der Souveranitit aber
auch im nicht-staatlichen Terrorismus.53° Durch Gewalt und Verangsti-
gung wird auch hier versucht, tiberlegene Ordnungsmacht zu gewinnen.
Nicht zufillig stand das beriihmteste Ereignis des internationalen Terro-
rismus im Zeichen der Bemiithung, die Hoheit der USA, der grofSten Welt-
macht, in die Knie zu zwingen. Ein zentrales Moment der terroristischen
Symbolik des 11. September war der Verlust der vermeintlich absoluten
Kontrolle der USA iiber das eigene Territorium.53* Schon am Folgetag de-
klarierte die NATO den Anschlag als einen Angriff auf die USA im Sinne
des Artikels § des NATO-Pakts, der als Angriff auf die gesamte Allianz zu
bewerten sei und das kollektive Selbstverteidigungsrecht gemaf Artikel
51 der UN-Charta auslose. Die terroristische Aktion wurde damit analog
einem Angriff durch einen souverdnen Staat eingeordnet.’3> Demgemafs
wurde der Kampf gegen den Terrorismus von der amerikanischen Regie-

529 Vgl. J. Derrida, Schurken,a.a.O., S. 213; ders., »Le souverain bien — ou I’Eu-
rope en mal de souveraineté«, a.a.0., S. 109.

530 Vgl. J. Derrida, » Autoimmunisierungen, wirkliche und symbolische Selbst-
morde«, a.a.0., S. 147f.

531 Vgl. ebd., S. 128.

532 Vgl. Stellungnahme des Nordatlantikrats vom 12. September 2001, NATO
Press Release (2001) 124, https://www.nato.int/docu/pr/2001/po1-124€.htm
(letzter Zugriff: 21.02.2021).

280

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JACQUES DERRIDA: RECHT ALS INSTANZ DER DIFFERENZ

rung bald darauf auch als bewaffneter Konflikt im volkerrechtlichen Sinne
qualifiziert.s3> Bis heute dient dies den unterschiedlichen Administrationen
der USA zur Rechtfertigung militarischer Interventionen.

Tatsachlich sind die Strategien des Terrors der Disposition staatlicher
Hoheitsgewalt nicht nur oberflichlich verbunden. Derrida erinnert da-
ran, dass die Souveranitit des Staates bereits bei Hobbes unmittelbar mit
der Erzeugung von Angst verkniipft wird, die nicht nur als »fear«, son-
dern zuweilen auch als »terrour« [sic] bezeichnet wird.s34 Die Kategorie
des Terrorismus geht ferner wesentlich auf Exzesse der Staatsgewalt in
der Franzosischen Revolution zuriick, deren abgriindige Dialektik wir
mit Hegel erwogen haben.s3s Der staatliche Anspruch auf eine unbeding-
te MafSgabe behauptet und vergewissert sich in einer Gewalt, die gerade
wegen der konstitutiven Instabilitidt der Unbedingtheitspratention rasch
eskaliert. Auch das Recht jenseits des Staates involviert den souvera-
nen Gewaltanspruch. Derrida verweist darauf, dass die Zwangsbefug-
nis Kant zufolge analytisch aus dem Rechtsbegriff folgt.53¢ Die Behaup-
tung einer allgemein verbindlichen Regel unterstellt souverane Geltung.
Derrida hebt dies insbesondere mit Blick auf die Menschenrechte her-
vor.’537 Effektive Unterbrechungen nationalstaatlicher Souveranitit durch
internationales Recht bergen ihrerseits die Disposition der Souveranitit
— mit allen Risiken und Abgriinden. Mit jeder Iteration des Rechts wird
der Anspruch einer allgemein verbindlichen Ordnung formuliert, der
abweichende Bestrebungen zu unterwerfen sind. Immer liegt in der ab-
schlieffenden Entscheidung das Moment der Unterdriickung anderer Ge-
sichtspunkte. Dieser Disposition wohnt stets die Tendenz einer anhalten-
den Immunisierung gegen Infragestellungen und Relativierungen inne.

Derridas Kritik der Souveranitit riickt nochmals deutlich die Dimensi-
on der Alteritit in den Blick. Der Souveranitatsbegriff bezeichnet paradig-
matisch Phanomen, Ideal und Sehnsucht eines Handlungs- und Entschei-
dungssubjekts, das durch kein Anderes beschrinkt ist, sondern alles Andere
seiner Autoritit unterwirft. Alle Attribute der Souverinitit durchzieht die

533 Military Order des US-Prisidenten vom 13. November 2001, »Detention,
Treatment, and Trial of Certain Non-Citizens in the War Against Terrorismc,
Federal Register Bd. 66, Nr. 222, S. 57831-57836, § 1(a).

534 J. Derrida, » Autoimmunisierungen, wirkliche und symbolische Selbstmor-
de«,a.a.0., S. 137f. (im Original kursiv). Vgl. auch ders., Schurken, a.a.O.,
S. 212; ders., Das Tier und der Souverin I, a.a.O., S. 7off. Vgl. T. Hobbes,
Leviathan, a.a.0., S. 254.

535 J. Derrida, » Autoimmunisierungen, wirkliche und symbolische Selbstmorde«,
a.a.0., S. 137f.; vgl. auch ders., Das Tier und der Souverin I, a.a.0., S. 71.

536 J. Derrida, » Autoimmunisierungen, wirkliche und symbolische Selbstmor-
de«,a.a.0., S. 153; ders, Schurken, a.a.O., S. 132.

537 Vgl. J. Derrida, Schurken, a.a.O., S. 125; ders., Das Tier und der Souverin
I,a2.a.0,,S. 112f.

281

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT ALS MEDIUM DER BEZIEHUNG ZUM ANDEREN

Logik der Selbstheit. Der Souveranititsbegriff ist insofern wesentlich »ipso-
zentrisch« beziehungsweise »ipsokratisch«, wie Derrida schreibt.s3® In ih-
rem ipsozentrischen Charakter ruft die Figur historisch und aktuell ein Bild
des Vermogens, der Verfiigbarkeit und Stirke und nicht zuletzt der Mann-
lichkeit auf.53* Ebenfalls damit assoziiert sind die in der Souveranititstheo-
rie schon bei Bodin und Hobbes und bis hin zu Schmitt zentralen Attribu-
te der Unbedingtheit und Unteilbarkeit: Souverin ist die hochste Instanz,
die keiner hoheren Bedingung unterworfen ist und durch nichts Anderes
relativiert wird.s#* Jede Bedingung oder Separierung zerstort Souveranitat
oder verschiebt sie eben auf denjenigen, der iiber diese Bedingung befindet
oder im Konfliktfall der geteilten Instanzen entscheidet. Der Souverin be-
stimmt begriffsnotwendig allein aus sich selbst.

Die Assoziation von Souveranitidt und Unbedingtheit wird, wie Der-
rida weiter ausfithrt, nicht nur in der klassischen Souverinitatstheo-
rie unternommen, sondern ebenso bereits in der Metaphysik des Gu-
ten und seiner Unbedingtheit.s+* Ein erstes Indiz bietet die Rede vom
summum bonum, dem hochsten Guten, die im Franzosischen mit »le
souverain bien« wiedergegeben wird. Die franzosische Formel ent-
spricht einer langen Tradition, das Gute in Begriffen der Souverani-
tat zu denken. Den Einsatzpunkt dieses Paradigmas in der abendlin-
dischen Philosophiegeschichte erkennt Derrida im Sonnengleichnis
in Platons Staat. Wie Derrida exponiert, wird das als unbedingt be-
stimmte Gute hier in Korrespondenz zur Sonne mit diversen Attribu-
ten politischer Herrschaft versehen. Auch die berithmte Formel, wo-
nach das Gute »jenseits des Seins« (»énékeva Tfg ovoiag«) sei, wird mit
Begriffen der Macht qualifiziert. Mit » Wiirde und Kraft« (»mpeopeia
kai Suvapel«) ragt das Gute iiber das Sein hinaus.5+ In dieser Macht-
fulle stiftet das unbedingte Gute Sein, Wahrheit und Erkenntnis. Von
hier zieht Derrida die Linie weiter zum beriihmten Ilias-Zitat in der
aristotelischen Metaphysik, wonach nicht die Vielherrschaft, sondern
ein einziger Herrscher gut sei.s* Erneut wird das Gute und die Souve-
rdnitdt in metaphysischen Einschreibungen politischer Bilder zusam-

538 J. Derrida, Schurken, a.a.0., S. 36 (im Original teilweise kursiv).

539 Vgl. ebd., S. 28, 36 und 190f.; J. Derrida, »Le souverain bien — ou ’Euro-
pe en mal de souveraineté«, a.a.0., S. 137. Vgl. zum mannlichen Charakter
der Souverinitit auch das Kapitel zu Hobbes in A. Cavarero, Inclinations.
A Critique of Rectitude, tibers. v. A. Minervini und A. Sitze, Stanford 2016,
S. 71-79.

540 J. Derrida, Schurken, a.a.O., S. 189f.

541 Ebd., S. 184ff.; J. Derrida, »Le souverain bien — ou ’Europe en mal de sou-
veraineté«, a.a.0., S. 108ff.

542 Platon, Der Staat Z, 509bg.

543 Aristoteles, Metaphysik A, 1076a4; dazu J. Derrida, »Le souverain bien — ou
I’Europe en mal de souveraineté«, a.a.O., S. 108f.

282

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JACQUES DERRIDA: RECHT ALS INSTANZ DER DIFFERENZ

mengestellt. Dieses metaphysische Paradigma ist von Anfang an mit
einer Affirmation des Staates und seiner souveranen Ordnungsgewalt
verkniipft.s+ Die monopolisierte offentliche Gewalt sichert dem Gu-
ten effektive Hoheit iiber jeden anderen Gesichtspunkt und setzt es
konsequent durch.

Derrida geht es darum, diesen scheinbar zwingenden und in der Ge-
schichte der Philosophie und Politik immer wieder beschworenen Ne-
xus von Souverdnitat und Unbedingtheit, Souveranitat und Gutem auf-
zuldsen, und stattdessen die Konstellation einer relativen, geteilten und
gebrochenen Souveridnitit vorzuzeichnen.s+ Er ist sich bewusst, dass
eine derart andere Souverdnitit eine contradictio in adiecto darstellt:54¢
Das System der Entscheidung ldsst sich natiirlich differenzieren, Zu-
standigkeiten konnen an Bedingungen gekniipft und aufgeteilt wer-
den. Im konkreten Fall bleibt aber eine bestimmte, wie immer vermit-
telte Entscheidung die zuletzt mafigebende. Ohne dieses Moment des
Unteilbar-Unbedingten gibt es gar keine Entscheidung und damit auch
keine Souveranitat. Das Gute muss sich in solchen freien Entscheidun-
gen konkretisieren, um als vom Sein unableitbarer Gesichtspunkt des
Sollens zum Durchbruch zu kommen. In strikter Abstandnahme von
den gegebenen Verhiltnissen gebietet es umfassende, konsequente und
konsistente Realisierung. Wird dieses Souveranititsmoment preisgege-
ben, wird die Entscheidung durch ein Zusammenspiel verschiedener
Bestimmungsfaktoren verwischt, relativiert oder unendlich vertagt, so
wird das Ergebnis der zufilligen Dynamik der bestimmenden Verhilt-
nisse Uiberlassen und verliert seine normative Auszeichnung. Derrida
anerkennt diese begrifflichen Zusammenhinge, hilt ihnen aber eine
Reihe von Erfahrungen entgegen, welche die scheinbar unverbriichli-
che Verbindung von Souverinitit und Unbedingtheit sprengen und in
diesem Widerspruch eine andere Konstellation der Souverinitit auf-
tun. In diesen Erfahrungen, denen Derrida viele seiner spaten Texte
widmet, offenbart sich das unbedingte Gute ohne Souverinitat. Es sind
die Erfahrungen, in denen sich die Uneinholbarkeit des Anspruchs des
Anderen zeigt, in denen so der Uberschuss der Gerechtigkeit iiber alles
Recht, alle Sitte, jeden normativen Horizont des eigenen Bewusstseins
evident wird. Als »metonymische Figuren« dieser Erfahrung unter-
sucht Derrida in seinen Schriften etwa die Gastfreundschaft, die Gabe
und die Vergebung.s+” In all diesen Figuren zeichnet Derrida nach, wie
sie in ihrer unbedingten Wendung zum Anderen jede rechtliche Kon-

544 J. Derrida, Schurken, a.a.O., S. 188.

545 Vgl. ebd., S. 12, 1971.

546 Vgl. ebd., S. 12, 189ff.

547 Ebd., S. 198ff. Derrida erortert die drei genannten Figuren in diversen Tex-
ten. Vgl. zur Gastfreundschaft insbes. J. Derrida, Von der Gastfreundschaft,
a.a.0.; zur Gabe ders., Falschgeld. Zeit geben I, tibers. v. A. Knop und M.

283

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT ALS MEDIUM DER BEZIEHUNG ZUM ANDEREN

zeptualisierung und jede Einschreibung in Okonomien des Austauschs
- jede Einsetzung in feststehende Ordnungen — zerreiffen. Auf einer
makropolitischen Ebene bringt Derrida die Dynamik in Anschlag, die
Pritentionen der Souverinitit fortlaufend zur Relativierung treibt. Die
Stellung der Souveridnitdt erfordert eine Rechtfertigung, dringt zur
Begriindung, um sich zu behaupten. Diese Rechtfertigung nimmt der
Souverinitit jedoch sogleich die reine Unbedingtheit und begrenzt sie
durch die in Anspruch genommene Richtschnur. So kommen trotz der
stindigen Beteuerung ihrer Unmoglichkeit auch immer wieder Kon-
zeptionen und Praktiken geteilter Souveridnitit auf. Sobald Souvera-
nitdt Uber den Schein des Augenblicks hinausgeht, wendet sie sich ge-
gen sich. Die Dekonstruktion der Souveranitit ist so immer schon am
Werk.s48

Die verschiedenen Beispiele filhren Derrida zur Spannung von Recht
und Gerechtigkeit zuriick, die das gesetzte Recht in die Unruhe der Ge-
schichte seiner Fortschreibung fithrt.5+ Nie holt das souveran sanktio-
nierte und verwaltete Recht seinen Geltungsanspruch ein. In seiner Set-
zung schreibt es so seine Entsetzung ein. In der souveranitatskritischen
Potenz der Menschenrechte kristallisiert sich diese Logik: Sie drangen
zur Konkretisierung und Durchsetzung in verbindlichen Regimen, setzen
aber im selben Zuge eine fortlaufende Befragung ihrer Formen, Gehalte
und selbst ihrer grundlegendsten, juridisch-ethischen und anthropozen-
trischen, Pramissen frei, die sich in immer neuen Deutungen, Deklarati-
onen und Umstrukturierungen aktualisiert.5s° In dieser Disposition ent-
faltet sich auch ihre herausragende Bedeutung in der Problematisierung
nationalstaatlicher Souverinititsanspriiche.ss®

Die menschliche Souverinitit l14sst sich also nie ganzlich stabilisie-
ren. Sie bleibt autoimmunitar durchkreuzt von einem uniiberwindli-
chen Souverinitidtsmangel, einer konstitutiven Unverfiigbarkeit des Un-
bedingten.ss* Es ist die Erfahrung dieses Mangels, dieses Uberschusses
uber die eigene souverdne Disposition, in der sich uns das Andere und
darin auch die Geschichte, die Uberschreitung des Absehbaren, auf-
schlieSt. Ebendiese Erfahrung bedeutet aber zugleich ein stetes Unbe-
hagen, das zur aggressiven Vorgabe absoluter Souveranitit verleitet, die
durch ihr notwendiges Scheitern weiter angestachelt wird. Gegen die-

Wetzel, Miinchen 1993; zur Vergebung ders., Vergeben. Das Nichtvergebba-
re und das Unverjibrbare, iibers. v. M. Sedlaczek, Wien 2017.

548 J. Derrida, Schurken, a.a.O., S. 142f.

549 Ebd., S. 201ff.

550 Vgl. ebd., S. 205. Vgl. auch die weiteren Hinweise oben Fn. 462.

551 Vgl. ebd., S. 213; ders., » Autoimmunisierungen, wirkliche und symbolische
Selbstmorde«, S. 174f.

552 Vgl. J. Derrida, »Le souverain bien — ou I’Europe en mal de souveraineté«,
a.a.0.

284

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JACQUES DERRIDA: RECHT ALS INSTANZ DER DIFFERENZ

se Entfesselung der Souverinitat gilt es, die Spannung von Souverini-
tat und Souverinititsmangel engagiert auszutragen. Die Kultivierung
dieser Spannung hebt die von der klassischen Souverinititstheorie her-
vorgehobenen Merkmale nicht einfach auf. In der Tat kehrt das Mo-
ment der Entscheidung, ihrer souveridnen, unbedingten und ungeteilten,
Setzung, in jedem Standpunkt der Relativierung wieder. Das Aufge-
ben aller Entscheidung, aller Souverinitit, aller 6ffentlichen Gewalt
hilt Derrida keineswegs fur wiinschenswert. Strukturen politischer
Souverinitit bilden ein unentbehrliches Moment der Verwirklichung
emanzipatorischer Ideale gegen ihre Bedrohung durch die Entfesselung
privater Macht — eine Entfesselung, in welcher die vermeintliche Ge-
waltuberwindung eine noch wildere, namenlose Gewalt gebiert.5s3 Der-
rida postuliert vielmehr eine Pluralisierung der Souveranitit. Souvera-
nitdt ist gegen Souverdnitit in Stellung zu bringen, um auf diese Weise
ihren Vollzug fur das Andere zu 6ffnen.ss+ Jedem souverdnen Stand-
punkt ist durch diese Differenz und Konkurrenz der Souveranititen sei-
ne Vorlaufigkeit und Bedingtheit zu vergegenwirtigen. Die unbedingte
Entscheidung ist so paradox aus der Erfahrung und Reflexion ihrer Be-
dingtheit zu treffen, aus einer Aufmerksambkeit fiir das Andere und ei-
nem Eingedenken ihrer Gewalt.

Dieses Paradox, ja diese Aporie bringt Derrida auf die bereits er-
wihnte Figur der passiven Entscheidung.sss Die passive Entscheidung
negiert und verdrangt nicht die Irreduzibilitit einer Dezision. Sie stiitzt
diese Entscheidung aber nicht auf den Horizont des eigenen Vermo-
gens und Bewusstseins, sondern sucht sie in der tberschieflenden Er-
fahrung des Anderen. Als solches Ereignis vom Anderen her verldsst
die passive Entscheidung die Sicherheiten festgelegter Entscheidungs-
kriterien. Sie gibt das Kalkil der verfiigbaren Kriterien und Program-
me keineswegs auf, nimmt diese aber nicht zur letzten Richtschnur,
sondern kommt aus der Erfahrung des Anderen auf sie zurtick und re-
flektiert sie in diesem Lichte. In diesem buchstdblichen Re-kurs vom
Anderen her bestitigt sich nur die Dringlichkeit der sorgfiltigen Er-
wigung aller verfiigbaren Kriteriensysteme. Sie verlieren aber eben
ihre Unbedingtheit und damit ihre Unverbruchlichkeit. Auch der Ent-
scheidung selbst wird der Vorbehalt ihrer Zu-kunft eingeschrieben:
TIhre Vorlaufigkeit, die Moglichkeit ihres Scheiterns, aber auch das Ver-
sprechen ihrer unabsehbaren Verschiebung und Umdeutung. Die Be-
deutung und die Kraft des Ereignisses passiver Entscheidung, was sie
meint und wieweit sie iberhaupt entscheidend ist, erweist sich in der

553 Vgl. J. Derrida, Schurken, a.a.O., S. 213f.

554 Vgl. ebd., S. 124f., 213f.

555 J. Derrida, Politik der Freundschaft, a.a.O., S. 104ff.; ders., Eine gewisse
unmdogliche Moglichkeit, vom Ereignis zu sprechen, a.a.O., S. 431f.; ders.,
Schurken, a.a.0., S. 207.

285

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT ALS MEDIUM DER BEZIEHUNG ZUM ANDEREN

nicht zu kontrollierenden und nicht abzusehenden Geschichte ihrer
Wiederholungen. Die so gezeichnete Verbindung von Bedingtheit und
Unbedingtheit, Aktivitdt und Passivitit, Setzung und Entsetzung, End-
lichkeit und Unendlichkeit, Selbstheit und Alteritit bleibt ein apore-
tischer Widerspruch. Derrida unterstreicht dies. Immer bleibt der un-
mittelbare Akt der Entscheidung hinter seinem unendlichen Anspruch
zuriick. Die passive Entscheidung bedeutet nicht die Auflésung oder
Aufhebung dieses Widerspruchs, sondern vollzieht sich in der unab-
lassigen Austragung desselben. Thre Absetzung vom tiberkommenen
Souverinititsideal ist eine Zuriickweisung der Logik des Moglichen
zugunsten eines positiven Unmoglichen. Sie ist definitionsgemafs keine
Option der Aktivitdt des Subjekts, seines souveran-ipsokratischen »ich
kann« und »ich denke«, sondern wird bewegt von der Erfahrung, dass
es mit dem Denk- und Handlungshorizont des Ich nicht sein Bewenden
hat. Diese Un-Moglichkeit der Uberschreitung des eigenen Horizonts
ist nicht das negative Gegenteil des Moglichen, sondern die positive
Beziehung zum Anderen. Als solche ist das Unmogliche eine andere,
meinen Moglichkeiten transzendente Moglichkeit, eine neue Freiheit
der Heteronomie.5s¢ Diese unmogliche Moglichkeit zeichnet sich ab
in einer Entscheidungspraxis, die den Widerspruch zwischen der Er-
fahrung des Anderen und unseren beschriankten Begriffen immer neu
zu ihrem Ausgangspunkt nimmt. Das Unmogliche wird in diesen Ur-
teilen nie unmittelbar greifbar, sondern artikuliert sich in der plura-
len Konstellation bedingter, konkurrierender und fortlaufend iterierter
Entscheidungen. Diese Konstellation der Differenz und des Aufschubs,
der différance, nimmt der Entscheidung den Schein eindeutiger Pra-
senz und ldsst sie als relatives Moment einer offenen Geschichte her-
vortreten. In dieser konkreten Relativitdt kann sich die passive Ent-
scheidung — vielleicht — ereignen. Thre Zuversicht lebt von der Evidenz
des Anderen.

Ausgehend von der Erfahrung des Anderen, gepflegt durch Unter-
brechung, Teilung, Teilhabe in steter Vergegenwirtigung des Wider-
spruchs ist die von Derrida postulierte Souverinitit eine Souveranitit
der Schwiche. Ausdriicklich fihrt er in seinen Ausfithrungen zur Sou-
verianitit dieses Attribut an, das wir bereits als bestimmendes Motiv
im Rechtsdenken Barths und Lévinas’ nachvollzogen haben. Statt ei-
ner Position unbedingter Selbstbehauptung, die sich jede Infragestel-
lung unterordnet, ist sie eine Stellung des Eingestindnisses ihres Unbe-
dingtheitsmangels. Sie halt sich offen fir das Andere, setzt sich diesem
ohne letzte Kontrolle aus, lisst sich mit dem vollen Risiko des Unabseh-
baren von dem bestimmen, was ihren Horizont transzendiert. In dieser

556 Vgl. J. Derrida, Politik der Freundschaft, a.a.O., S. 106; ders., Schurken,
a.a.0,, S. 207.

286

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JACQUES DERRIDA: RECHT ALS INSTANZ DER DIFFERENZ

Affektion durch das Andere liegt ihre umwalzende Kraft. In Anlehnung
an Benjamins Geschichtsthesen, aber in anderer Interpretation beobach-
tet Derrida in dieser gebrochenen Souverinitit eine »schwache Kraft«
messianischen Charakters: eine »verletzliche, kraftlose Kraft«.5s7 Die
paradoxe Charakteristik bringt nochmals die unabsehbare Verschrin-
kung von VerheifSung und Bedrohung zum Ausdruck: Die unbedingt-be-
dingte Souverinitit ist nicht ohne Kraft, nicht ohne ein Moment der
Gewalt, das sich ungedeckt durch letzte Griinde gegen andere Krifte
wendet und sich so auch immer als schiere Ungerechtigkeit erweisen
kann. Gleichzeitig bekundet die paradoxe Formel aber, dass die eigent-
liche Kraft in der Kraftlosigkeit liegt, im vertrauensvollen Machtver-
zicht, der dem Anderen Raum gibt und seine Kraft im Durchbruch des
Anderen hat, dessen, was jenseits meiner Potenz kommt. Derrida unter-
streicht die messianische Logik der Schwache mit Blick auf die theologi-
schen Fundamente der Souveranitit. Der Modellierung der Souverani-
tat am Bild des einen, allmachtigen Gottes stellt er Gottesvorstellungen
gegenuber, die gegenldufige Begriffe aufrufen, zum Beispiel »eine ver-
letzliche, leidende und teilbare, sogar sterbliche Nichtsouveranitat, die
imstande wire, sich zu widersprechen oder zu bereuen (ein Gedanke,
der weder unmoglich noch beispiellos ist)«.55® Mit diesem deutlichen
Hinweis auf die christliche Messianologie und ihre Pendants in ande-
ren Traditionen hebt Derrida nochmals hervor, dass die Dekonstruk-
tion der Souveranitat keine freischwebende philosophische Reflexion
darstellt, sondern in der Geschichte auf allen Ebenen immer schon am
Werk ist. Souveranitatsvorstellungen monologischer Stirke, die Schmitt
ohne Zogern im Zentrum der christlichen Gotteslehre sah, werden in
ein und derselben Tradition durch Erfahrungen und Ideale gebrochener
Souveranitat untergraben.

Wie bei Barth und Lévinas konkretisiert sich das messianische Ver-
trauen ins Schwache auch bei Derrida deutlich in einer Kultivierung
des Indirekten. Souveranitit ist zu teilen und auf diese Weise fortlau-
fend zu unterbrechen, zu begrenzen und zu differenzieren. So soll ihr
der Schein der Prisenz, der Identitit, der Unmittelbarkeit und Direkt-
heit genommen werden, um stattdessen durch bedingt-unbedingte Po-
sitionierungen indirekt vom Anderen zu zeugen. Explizit kommt Der-
rida in seiner Auseinandersetzung mit der Souveranititsthematik auf
das Postulat der Indirektheit zurtick, das er in Gesetzeskraft als Struk-
turmerkmal der Dekonstruktion herausgehoben und der Struktur des
Rechts assoziiert hatte. In einem Vortrag zu den politischen Implikati-
onen der Psychoanalyse vermerkt Derrida die bestimmende Bedeutung
der Rede vom Indirekten in Freuds beriihmtem Brief an Einstein zu den

557 Ebd., S. 12, 218.
558 Ebd., S. 213. Vgl. auch ebd., S. 158.

287

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT ALS MEDIUM DER BEZIEHUNG ZUM ANDEREN

Moglichkeiten der Kriegsverhiitung.5s* Daran anschliefSend erldutert
Derrida die Indirektheit als Schliissel emanzipatorischer Souverinitit:
Souverinitit, die Behauptung und Bestimmung eines Unbedingten jen-
seits des blof} Faktischen, ist als Implikation des normativen Uberschus-
ses des Lebens iiber das Leben, die Freud in der Lehre vom Todestrieb
aufklirt, weder auszul6schen noch kategorisch zu verurteilen. Im Ge-
genteil: Dieser »Effekt der Souverinitit« bildet ein irreduzibles Mo-
ment des Lebens.s¢ Ethik, Politik und Recht sind als Schauplitze der
Aufgabe zu erkunden, die Verselbstandigung und ungebrochene Entfes-
selung dieses Moments zu vermeiden, und es stattdessen so zu organi-
sieren, dass es indirekt, durch aufschiebende Differenzierung, im Dienst
un-moglicher, unabschliefSbarer Gerechtigkeitsverwirklichung zur Ent-
faltung kommt.5¢

Hier tritt die Bedeutung der strukturellen Indirektheit der Rechts
nochmals in einem anderen begrifflichen Rahmen hervor. Die Uneinhol-
barkeit der Rechtssemantik, die sich in der gesetzlichen Form der Mit-
telbarkeit niederschligt, zersetzt standig die Pritention absoluter Sou-
veranitat. Diese Strukturlogik des Rechts wird im Zusammenhang der
Souveranitatsproblematik aber noch spezifischer thematisch: in Gestalt
der darin angelegten Pluralitit der Instanzen und Ordnungsebenen, die
uns im Gang dieser Untersuchung immer wieder begegnet ist. Zunichst
lasst Derridas Affirmation geteilter Souveranitit natirlich an die Ge-
waltenteilung denken.s¢* Die verheifSungsvolle Mittelbarkeit der Rechts-
form ist darauf angelegt, das offentliche Handeln zu gliedern und auf
diese Weise eine Pluralitit der Instanzen zu instituieren, in welcher die
Verfuigungen der einen Instanz von der Reflexion der anderen in einem
offentlichen Rahmen abhingig werden. Die Gewaltenteilung gilt da-
her als Kern der Idee eines rechtlich verfassten Staates. So proklamiert
der beriihmte Artikel 16 der franzosischen Menschenrechtserklarung:
» Toute Société dans laquelle la garantie des Droits n’est pas assurée, ni
la séparation des Pouvoirs déterminée, n’a point de Constitution.«5%
Noch stirker in den Vordergrund stellt Derrida — wie Lévinas — das ers-
te Postulat dieses Artikels, die Gewdhrleistung der Menschenrechte. In
seinen Analysen der menschenrechtlichen Erschiitterung von Souvera-

559 J. Derrida, Seelenstinde der Psychoanalyse, a.a.O., S. 37f., 8off. Derrida be-
zieht sich auf S. Freud, »Warum Krieg?«, a.a.O., S. 283f.

560 J. Derrida, » Le souverain bien — ou I’Europe en mal de souveraineté«,
a.a.0,, S. 140.

561 Vgl. ebd.

562 Vgl. J. Derrida, » Autoimmunisierungen, wirkliche und symbolische Selbst-
morde«, a.a.0., S. 173.

563 Déclaration des Droits de ’'Homme et du Citoyen de 1789, Art. 16 (dt.
Ubers.: »Jede Gesellschaft, in der weder die Garantie der Rechte gesichert
noch die Teilung der Gewalten festgelegt ist, hat gar keine Verfassung.«)

288

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JACQUES DERRIDA: RECHT ALS INSTANZ DER DIFFERENZ

nitidtsanspriichen erértert auch Derrida zunichst das semantische Uber-
schieflen dieser Anspriiche, bringt aber seinerseits auch ihren formalen
Entzug von der staatlichen Gesetzesordnung in den Blick: Die Veranke-
rung in Verfassungen und im internationalen Recht. An diesen beiden
Quellen bricht sich die Souverinitit der staatlichen Gesetzesordnung,
wie umgekehrt die Verfassung und das internationale Recht durch die
Bestimmungskraft der nationalen Rechtsordnungen relativiert werden
und sich auch wechselseitig relativieren. Kraft und Sinn der Menschen-
rechte entfalten sich wesentlich in dieser Konfrontation der Rechts-
quellen.

Auch losgelost vom spezifischen Element der Menschenrechte weist
Derrida auf die Bedeutung von Verfassungen sowie des inter- und su-
pranationalen Rechts hin.s* Dem Volker- und Europarecht wendet er
besondere Aufmerksamkeit zu. Konstitutionelles, inter- und suprana-
tionales Recht markieren auch jenseits der Menschenrechte wesent-
lich den universalistischen Uberschuss des Rechts iiber die politische
Souveranitit, der diese Souveranitit teilt und unterbricht. Sie verge-
genwartigen die Irreduzibilitat rechtlicher Anspriche jenseits des Ho-
rizonts der gesetzlichen Ordnung. In dieser Bedeutung beanspruchen
sie ihrerseits Souveranitat, Vorrang gegeniiber den staatlichen Dispo-
sitionen. Gleichzeitig bleibt ihnen aber der Uberschuss auch iiber die
eigene Souverinitat mit besonderer Deutlichkeit eingeschrieben. In die-
ser Konfiguration stellt vor allem das transnationale Recht einen pri-
vilegierten Schauplatz der Austragung der inneren Spannungen des
Rechts unter den aktuellen historischen Bedingungen dar. Auch hier
betont Derrida die Verschlingung von VerheifSung und Bedrohung. Das
transnationale Recht kann unerbittliche Souveranititspositionen neu-
en Ausmafles zeitigen. Es kann umgekehrt politische Entscheidungs-
strukturen auflésen und der wilden Gewalt der herrschenden Ver-
haltnisse regellosen Lauf lassen. Deutlich sind diese Gefahren in der
Konstellation seit dem Ende des Kalten Krieges in den vergangenen
Jahrzehnten hervorgetreten.

564 Vgl. zu Verfassungen und verfassungsmifSiigen Dokumenten J. Derrida,
»Justice, Law and Philosophy«, a.a.0., S. 284f.; ders., Leben ist Uber-
leben, a.a.0., S. 525 ders., »OTOBIOGRAPHIEN«, a.a.O., S. off.; zum
internationalen Recht ders., » Autoimmunisierungen, wirkliche und
symbolische Selbstmorde«, a.a.O., S. 142, 152f., 158; ders., Schurken,
a.a.0., S. 125, 209ff.; ders., Marx’ Gespenster, a.a.O., S. 119ff.; ders., Le-
ben ist Uberleben, a.a.O., S. 29, 5of.; zur Vision eines Europas als eines of-
fenen Raums gebrochener Souverinitit vgl. ders., Das andere Kap, a.a.O.;
ders. u.a., Penser ’Europe a ses frontiéres. Géophilosophie de I’Europe, Pa-
ris 1998; ders., »Le souverain bien — ou ’Europe en mal de souveraineté«,
a.a.0,; ders., Leben ist Uberleben, a.a.0., S. 47ff.

289

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT ALS MEDIUM DER BEZIEHUNG ZUM ANDEREN

In dieser gefahrlichen Konstellation scheint aber auch das Verspre-
chen gebrochener Souveranitit auf. Indem das internationale und das
konstitutionelle Recht eine von der souverinen Mafsgabe der Staa-
ten distanzierte Macht ausformen, in dieser Macht aber partiell, be-
schriankt, bedingt bleiben, konnen sie gerade kraft dieser Schwache
zur Instanz des Anderen werden. Als Rechtsschichten des Uberschus-
ses mit blofS relativer, nicht tiberlegener Durchsetzungskraft sind sie in
stairkerem MafSe darauf angelegt, das Ausgeschlossene in unablassiger
Fortbildung aufzunehmen und dessen Anspriichen Kraft zu verleihen.
Durch die Kritik und die Krisen von Verfassung und Volkerrecht hin-
durch bekundet sich in diesen Rechtsschichten die kraftlose Kraft ge-
brochener Souverinitit.s¢s Sie dringt durch in der negativen Evidenz
des Leidens im Bestehenden, die mit der Hoffnung auf ein Anderes ein-
hergeht.s¢¢ Als Beispiele nennt Derrida in den Wortmeldungen seiner
letzten Lebensjahre den verfassungsrechtlichen Kampf fiir die Ehe von
Homosexuellen und im Bereich des internationalen Rechts die Pro-
testbewegungen zugunsten einer anderen Globalisierung mit einem ge-
wandelten Recht und anderen Institutionen sowie die Vorstofse fur eine
neue, geteilte und offene Souveranitit in Europa.s*” In all diesen Bewe-
gungen sieht Derrida eine unscheinbare Kraft des Schwachen am Werk,
die sich durch die Stirke der herrschenden Michte nicht ausmerzen
lasst und ihr letztlich tiberlegen, insofern souverdn zu sein verspricht.
Sie ist nicht die Kraft des geltenden Rechts, sondern kommt eben indi-
rekt in ihm zum Durchbruch.

Derridas Erlduterungen der rechtlichen Alterititslogik erlauben es, die
Stellung der hier dargestellten Traditionslinie zwischen Schmitt und Ben-
jamin nochmals niher nachzuvollziehen. Die beiden Autoren bilden eine
zentrale Referenz von Derridas Argumentation. Gesetzeskraft ist tiber
weite Strecken eine Lektiire von Benjamins Kritik der Gewalt. Auch
Schmitt wird in Gesetzeskraft gelegentlich erwiahnt, seine Schriften bil-
den aber vor allem in spiteren Texten zur Politik und zur Souverinitit
einen herausragenden Gegenstand der Auseinandersetzung.5*® Bei bei-
den Autoren erkennt Derrida wichtige Beobachtungen, aber letztlich fal-
sche Schlussfolgerungen. Seine dekonstruktiven Lektiiren zeichnen nach,
wie die zwei in vieler Hinsicht kontraren Ansitze in ihren problemati-
schen Ergebnissen konvergieren. Zugleich arbeitet Derrida heraus, wie

565 Vgl. J. Derrida, Marx’ Gespenster, a.a.O., S. t21f.

566 Vgl. ebd.

567 J. Derrida, »Pour une justice a venir«, a.a.O., S. of.; ders., Leben ist Uber-
leben, a.a.0., S. 49ff.; ders., » Autoimmunisierungen, wirkliche und symbo-
lische Selbstmorde«, a.a.O.; vgl. auch J. Derrida, »Das letzte Wort des Ras-
sismus«, a.a.0., S. 78.

568 Vgl. J. Derrida, Politik der Freundschaft, a.a.O.; ders., Das Tier und der Sou-
veran I und I1, a.a.O.

290

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JACQUES DERRIDA: RECHT ALS INSTANZ DER DIFFERENZ

Schmitts und Benjamins Argumentationen tiber die eigenen Konklusio-
nen hinausweisen.

Mit Schmitt unterstreicht Derrida die Irreduzibilitit der Entschei-
dung im Recht. 5% Die Entscheidung ldsst sich wesensgemaf$ nie ganz-
lich aus einer vorgegebenen Ordnung ableiten, sondern impliziert ein
Moment grundloser Setzung. Recht wird daher im Kern durch eine Au-
toritit konstituiert, die sich durch keinen Wahrheitsausweis verbiirgen
lasst. Diese autoritative Setzung schreibt Recht eine unhintergehbare
Dimension der Kraft und Gewalt oder eben der Souverinitit ein. Sie
ist unabdingbar, um die Gewalt der faktischen Verhiltnisse, die Ge-
walt des schulterzuckenden Schweigens, zu brechen. Derrida bestrei-
tet aber Schmitts Insistieren, dass die souverdne Entscheidung — sei
sie ein einzelner Akt oder eine durch das Volk geschichtlich konstitu-
ierte Sittenordnung — die letzte, unbedingte Instanz des Rechts abge-
ben wiirde. Die Teilung und Relativierung von Entscheidungsbefug-
nissen bedeutet nicht nur eine Verschiebung oder Verschleierung der
Dezision. Der Rekurs auf einen normativen Anspruch jenseits der po-
litischen Setzung — etwa auf die Humanitit im internationalen Recht
— ist nicht immer nur eine »unehrliche Fiktion« zugunsten einer feind-
lichen politischen Macht.57° Schmitts Beschreibung strategischer Ent-
politisierung durch falsche Pritentionen der Universalitat trifft natiir-
lich ein bedeutendes Phinomen. Der Schein der Universalitat hat ein
grofles Machtpotential und ist ein entsprechend begehrtes Instrument
zur Interessendurchsetzung. Gerade der von Schmitt angefiihrte Begriff
der Humanitidt wird heute in den internationalen Beziehungen sogar
noch o6fter zur Verschleierung von Partikularinteressen genutzt als zur
Zeit von Schmitts Analysen. Derrida anerkennt dies und betont seiner-
seits, dass solch iiberpolitische Referenzen die Logik der Souveranitit,
des Anspruchs iiberlegener Macht, iterieren. Sie proklamieren ihrer-
seits ein hochstes Entscheidungskriterium und ordnen diesem andere
Gesichtspunkte unter. Die Suggestion der Erhabenheit tiber das Sou-
verdne kann den Souverdnitatseffekt, die Unterwerfung alternativer
Perspektiven, verschirfen. Gleichzeitig erkennt Derrida aber in diesen
Figuren eines Anspruchs jenseits des Politischen die Artikulation einer
vitalen Erfahrung. Sie bekunden einen normativen Appell, der unser
politisches Urteil immer tiberschreitet, der ihm vorangeht und auf den
das politische Entscheiden antwortet, der diesem Entscheiden so eine
konstitutive Bedingtheit verleiht, die jeden souverianen Gesichtspunkt
immer schon bricht. Schmitt bezeugt diese iiber- und vorpolitische Di-

569 Vgl. zur folgenden Kritik J. Derrida, Das Tier und der Souverin I, a.a.O.
S. 113ff.

570 C. Schmitt, Der Begriff des Politischen, a.a.O., S. 51, zit. in J. Derrida, Das
Tier und der Souverin, a.a.O., S. 118.

291

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT ALS MEDIUM DER BEZIEHUNG ZUM ANDEREN

mension selbst nicht nur in seinen frithen Bemerkungen zur Rechts-
idee, sondern auch noch in seinen spateren Schriften zum Politischen.
Gerade indem er die Bezugnahme auf Universalititsideale als unehr-
liche Entpolitisierung kritisiert und die Preisgabe des internationalen
»jus publicum Europaeum« und seines Rechts zum Kriege beklagt,s7*
nimmt er seinerseits tiberpolitische MafSstibe, ein Gebot der Ehrlich-
keit und ein Recht jenseits der politischen Gemeinschaft, in Anspruch.
Diese normative Bedingtheit des Politischen st6f3t, wie Derrida darlegt,
die immer im Gang befindliche Dekonstruktion der Souveranitat an,
ihre Teilung, Pluralisierung und Relativierung. Das Andere unseres Ent-
scheidungshorizonts ldsst sich wesensgemafS nie durch irgendwelche
Begriffe und Ideen einholen, auch nicht durch Transzendenzformeln
wie Humanitit, Wiirde, Gott, oder abstrakter: Universalitit und Alte-
ritat. Solche Referenzen konnen die Erfahrung aber mittelbar bezeu-
gen, indem sie die Konstellation der Differenz von Anspruch und Ent-
scheidung vergegenwirtigen und dem Dezisionsvollzug so den Schein
unverbriichlicher Identitit nehmen. An die Stelle von Schmitts unehr-
licher Fiktion tritt bei Derrida der Hinweis auf Montaignes »legitime
Fiktionen« des Rechts.s”> Die rechtlichen Figuren der Uberschreitung
konnen das Andere unseres Bewusstseinshorizonts nicht angemessen
ausdriicken, sie konnen es aber fiktiv abbilden, um die kritische Diffe-
renzerfahrung wachzuhalten. Diese Fiktion wiirde nicht unehrlich die
Verfugbarkeit eines unpolitischen, unbedingten Standpunkts suggerie-
ren, sondern im Verweis auf den unendlichen Uberschuss der Rechts-
forderung im Gegenteil den blof§ reprasentativ-mittelbaren Charakter
jeder Vergegenwirtigung des Unbedingten anzeigen. Das Ringen ums
Recht wird dadurch nicht entpolitisiert, sondern in spezifischer Weise
repolitisiert:572 An die Stelle des Kampfes konkurrierender Machte um
souverdne Entscheidungshoheit tritt die unablissige Bemiithung, sou-

571 Den in der Erstausgabe noch nicht so bezeichneten Niedergang des »jus pu-
blicum Europaeum« hat Schmitt im Vorwort zur Neuausgabe von 1963 als
das Kernproblem seiner Schrift Zum Begriff des Politischen ausgewiesen
(a.a.0., S. 13). Ausfihrlich entwickelt er den Begriff in C. Schmitt, Der No-
mos der Erde im Vilkerrecht des Jus Publicum Europaeum, 2. Aufl., Berlin
1974.

572 J. Derrida, Gesetzeskraft, a.a.O., S. 25; ders., Préjugés, a.a.0O., S. 11. In
Préjugés ist das Zitat dem ganzen Text vorangestellt. Das Werk lasst sich
erhellend als Explikation dieser Formel lesen. Derrida entnimmt die Wen-
dung M. de Montaigne, Essais, a.a.0., Bd. 2, S. 237 (mit anderer Uberset-
zung).

573 Vgl. J. Derrida, Das Tier und der Souverin I, a.a.0O., S. 113f. (»anderen Po-
litisierung«, »Re-Politisierung«, »anderen Begriff des Politischen«); ders.,
Politik der Freundschaft, a.a.O., S. 155 (»durch diese Entpolitisierung |[...]
hindurch eine andere Politik, eine andere Demokratie«).

292

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JACQUES DERRIDA: RECHT ALS INSTANZ DER DIFFERENZ

verdne Anspriche zu unterbrechen und abzuschwichen, um sie fiir das
Andere, Ausgeschlossene und Ubergangene zu 6ffnen.

Nach beiden Autoren ist Politik bestimmt durch Differenz. Wahrend
Schmitt diese Differenz aber primir im Zeichen der Feindschaft sieht,
liegt ihre Bedeutung fiir Derrida zuerst in der Eroffnung der Gerechtig-
keit und des guten, gelingenden Lebens, das sich in der Beziechung zum
Andern aktualisiert. Mit dem zitierten Titel Politiken der Freundschaft
hat Derrida diesen Einspruch gegen Schmitt besonders klar hervorge-
hoben und als leitendes Anliegen seines politischen Denkens erkennbar
gemacht. Nicht die Ausgrenzung und Zuriickdriangung, sondern die nie
abschliefend gesicherte Offnung fiir das Andere ist der Sinn der Politik.
Dem korrespondiert die passive Entscheidung. Sie entspringt nicht dem
Vermogen eines souverdnen Subjekts, das jeden fremden Einfluss kon-
trolliert, sondern seiner Affektion durch das Andere. Wir konnen die-
se Bestimmung durch das Andere suchen und pflegen, durch eine Spra-
che, Verfahren und Praktiken, die der Erfahrung des Bruchs autonomer
Selbstheit Raum geben. Aber ihre Verwirklichung bleibt im Kern Ereig-
nis, jenseits unseres Vermogens.s7+ Dieser Sinn der Politik bleibt zutiefst
prekadr. Immer kehrt das Gewaltmoment der Entscheidung, der Effekt
der Souveranitit, die Verdringung des Anderen wieder, immer bleibt da-
rin der Keim der Feindschaft, der sich rasch und oft in schirfsten For-
men entfesselt. Trotzdem erschliefst sich in der Begegnung des Anderen
unwiderstehlich das Versprechen, dass diese Konstellation der Feind-
schaft nicht das Letzte ist, sondern die positive Beziechung zum Anderen,
der Frieden, ihr iiberlegen bleibt. Aus der Affirmation dieses Verspre-
chens muss Politik leben. Diese Politik ist nicht auf sich selbst gestellt,
sondern vollzieht sich als Antwort auf einen ethischen Appell des An-
deren. Dies erfordert eine Kunst des Indirekten und als solche eine Po-
litik des Rechts.

Benjamins rechtskritische Perspektive steht Derrida in vielen Grund-
zligen ndher.s”s Mit Benjamin stellt Derrida das Problem der Gewalt
ins Zentrum seiner rechtsphilosophischen Erwigungen. Im Anschluss
an Benjamin geht es Derrida nicht nur um physische Gewaltausiibung
und auch nicht einfach um die ideologische Stabilisierung 6konomischer
Herrschaftsstrukturen, wie sie in einer klassischen marxistischen Optik
hervorgehoben werden. Noch umfassender wird die Gewalt des Rechts
hier in der metaphysischen Dimension gesehen, die Derrida auch unab-
hingig von Benjamin und ohne den spezifischen Fokus auf das Recht
in seiner Lévinas-Lektiire erortert. Mit Benjamin beobachtet und pro-
blematisiert Derrida in dieser Linie, dass Recht eine normative Ordnung

574 Vgl. ebd., S. 104ff. Derrida entwickelt die Figur passiver Entscheidung hier
in Abgrenzung von Schmitts Dezisionismus.
575 Vgl. zum Folgenden J. Derrida, Gesetzeskraft, a.a.O., insbes. S. 60ff.

293

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT ALS MEDIUM DER BEZIEHUNG ZUM ANDEREN

sanktioniert, die ihr Anderes radikal verdrangt, ohne hierfir auf eine an-
dere Autoritit als die eigene Behauptung, die eigene Sanktionierung, re-
kurrieren zu kénnen. Diese genuine Gewalt des Rechts bildet die tiefere
Grundlage seiner Indienstnahme fiir bestehende Herrschaftsverhiltnis-
se. Bei beiden Autoren gilt die Kritik sowohl positivistischen als auch
naturrechtlichen Rechtsverstindnissen: Sowohl im Rekurs auf die for-
male Rechtssetzung als auch beim Rickgriff auf den Naturbegriff wird
eine feststehende Instanz ungeschichtlich zur totalen Maflgabe einer Sol-
lensordnung erhoben. Der zentrale Einwand betrifft die Identitatslogik:
Die Affirmation des Verfahrens oder der Natur projiziert mythisch eine
totale Ordnung, die jedes Andere ausschliefSt. Dagegen bringen Benja-
min und Derrida die Alteritatslogik des Messianischen in Anschlag, die
irreduzible Bekundung des Anderen der rechtlichen Ordnung, das die
Ordnung sprengt und emanzipatorisch Geschichte aktualisiert.57¢ Die-
se Emanzipation wirklichen geschichtlichen Wandels wird nicht im Ho-
rizont unseres Denkens und Handelns gesehen, sondern als weder sou-
verin verfugbares noch gewiss erkennbares Versprechen der Entsetzung
dieses Horizonts begriffen. Die Erfahrung dieses Versprechens sehen sie
exemplarisch in den messianischen Gottesvorstellungen tradiert. Schlief3-
lich konvergieren die beiden Theorien darin, dass die Kritik nicht ein
Ende aller Gewalt imaginiert, sondern paradox dialektisch eine andere,
gewaltlose Gewalt affirmiert, die mit der schwachen Kraft des Messia-
nischen assoziiert wird. Die Uberwindung der kritisierten Gewalt liegt
nicht in einem anderen, seinerseits geschlossenen Zustand, sondern in
einem unendlichen Prozess der Durchbrechung geschlossener Zustiande,
der derart transformativ gegen widerstandige Krifte einen gewaltsamen
Charakter hat. Diese Gewalt ist aber wesentlich schwach und gewalt-
los, sofern sie keine neue Ordnung stabilisiert, sondern ihren Sinn in der
immer neu zu vollziehenden Offnung fiir das Andere hat. So wendet sie
sich auch immer schon gegen die eigene Selbstbehauptung und insofern
gegen ihre Stirke und Gewalt.

Trotz dieser vielen Ubereinstimmungen in Anliegen und Argumen-
tation behilt Derrida grundsitzliche Einwande. Derrida sieht Benja-
mins Erwagungen und sein Verstindnis der Alteritdt — dhnlich wie die
Ethik Lévinas’ — von einer dualistischen Logik beherrscht, die dazu
angetan ist, die kritische Intention zu verfehlen und gar in ihr Gegen-
teil zu verkehren. Er zeichnet nach, dass die Rechtskritik von Benja-
min mit scharfen, bei genauerer Betrachtung aber instabilen Begriffs-
oppositionen operiert. Besonders bedeutsam ist die Gegentiberstellung

576 Vgl. zur Zuriickweisung der Alternative natiirlicher und institutioneller
Rechtsauffassungen in Derridas geschichtlichem Rechtsverstiandnis J. Derri-
da, Gesetzeskraft, a.a.0., S. 17, 305 ders., Préjugés, a.a.O., S. 64; ders., »Die
Bewunderung Nelson Mandelas oder Die Gesetze der Reflexion«, a.a.O.,
S. 22.

294

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JACQUES DERRIDA: RECHT ALS INSTANZ DER DIFFERENZ

von mythischer und gottlicher Gewalt, der Benjamin die Differenz von
Recht und Gerechtigkeit zuordnet. Benjamin zeigt sich ausdriicklich be-
miiht, die beiden Gewalten als reine Instanzen mit eindeutiger Valenz
zu prasentieren und einander unvermittelt entgegenzusetzen. Die gott-
liche Gewalt gewinnt so im Insistieren auf ihrer Alteritit und trotz Be-
tonung ihrer Indisponibilitit eine deutlich greifbare Identitdt: Sie wird
scharf dem Recht gegeniibergestellt und mit Hinweisen auf General-
streik und Revolution als Kraft einer politischen Praxis ausgemalt, die
sich in reiner Unmittelbarkeit entfaltet. Sie hat keinen inneren Wider-
spruch mehr auszutragen, sondern sich vorbehaltlos gegen ihr Anderes
zu wenden. Damit verbindet sich eine diister-negative Phianomenalitat:
Sie wird als vernichtend, schlagend und letal charakterisiert. Von der
grenzziehenden Form des Rechts wird ihre Destruktivitit als wesentlich
grenzenlos unterschieden. Als Beispiel wird die biblische Erzihlung von
der gottlichen Vernichtung der Rotte Korach angefiihrt. Benjamin un-
terstreicht freilich, dass die gottliche Gewalt »um des Lebendigen wil-
len« sei.s”” Die Hinnahme des Todes ist Implikation der Befreiung vom
blofen Leben als hochstem Wert zugunsten des gerechten Lebens. Die
Beschreibung dieses Ringens um Gerechtigkeit jenseits der Verfallenheit
an das blofse Leben bleibt aber einseitig auf die destruktive Dimension
fokussiert, die in der Betonung des Reinen, Unmittelbaren, Mittel- und
Grenzenlosen weiter der Relativierung entruckt wird. Deutlich artiku-
liert sich in Benjamins Text eine gewisse Faszination fur die radikale
Zerstorung, die gegeniiber der Affirmation gerechten Lebens einen spe-
zifischen Uberschuss behilt. Diese innere Ambivalenz auch der Entset-
zungsbewegung wird in der Figur gottlicher Gewalt nicht reflektiert. In
alldem offenbart Benjamin gerade durch den Gegensatz zu Schmitt eine
bedenkliche Affinitat. Die Kritik des Staates und seines Rechts fiihrt in
ihrer Radikalitit von Neuem zum Postulat eines rechtsbefreiten, sou-
verdnen Politischen, das sich ohne Grenze, Mittelbarkeit und Differenz
behauptet und sich in leidenschaftlicher Destruktivitit gegen sein An-
deres wendet.

Derrida moniert also im Wesentlichen zwei, miteinander verkniipf-
te Punkte. Er wendet sich erstens gegen die Dichotomien in Benjamins
Rechtskritik, allem voran die Differenz von mythischer und gottlicher
Gewalt. Zweitens distanziert er sich von der Praponderanz des De-
struktiven, wogegen er den affirmativen Charakter der Dekonstruktion
erlautert. In der Abstraktion der gottlichen von der mythischen Gewalt,
und damit der Gerechtigkeit vom Recht, verliert die gottliche Gewalt
ihren befreienden Differenzcharakter und wird ihrerseits zu einer In-
stanz ungebrochener Totalitit. Eine Gerechtigkeit ohne die Mittelbar-
keit des Rechts ist ebenso blind fiir ihre Beschrianktheit wie ein Recht

577 W. Benjamin, » Zur Kritik der Gewalt«, a.a.O., S. 200.

295

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT ALS MEDIUM DER BEZIEHUNG ZUM ANDEREN

ohne uberschieffende Gerechtigkeitsidee. Die gottliche Gewalt, die Ge-
rechtigkeit der Beziehung zum Anderen, realisiert sich durch die mythi-
sche Gewalt hindurch, durch den ambivalenten Prozess immer neuer
Entsetzung und Setzung, Destruktion und Konstruktion des Rechts. Die
eine Gewalt ldsst sich nicht von der anderen trennen. Die Dekonstrukti-
on bejaht diese Okonomie der Gewalt. Sie bejaht deshalb die Rechtsge-
walt als ein Moment, das in einer Bewegung unabschliefSbarer Kritik zu
relativieren und zu verschieben ist, das aber nie total zu destruieren ist,
um die schlimmste Gewalt ungebrochener Zerstorung zu verhindern. Sie
bejaht Recht als eine Praxis der Nichtidentitit, die in der Austragung ih-
res aporetischen Ungentigens die Uneinholbarkeit des Anderen bezeugt
und zur unendlichen Sorge um dieses anhalt. Die schwache messianische
Kraft artikuliert sich nicht in reiner Unmittelbarkeit jenseits des Rechts,
sondern gleichsam schriag durch die Geschichte der inneren Widersprii-
che des Rechts hindurch.

Derrida legt Wert darauf, dass diese Kritik »ganz und gar nicht
konservativ und anti-revolutionir« ist.5”® Es geht nicht darum, einem
Postulat radikalen Wandels die Option moderater Reform entgegen-
zusetzen. Die Vergegenwirtigung des Anderen durch das Recht kann
in bestimmten Konstellationen durchaus revolutionire Dissidenz, Wi-
derstand gegen die herrschende Ordnung bis in ihr Fundament, gebie-
ten. Sie hilt aber auch dann dazu an, die eigene Position nicht als letzte
Wahrheit zu verabsolutieren, sondern ihrer Zeugnishaftigkeit gewahr
zu bleiben, die tber die eigene Gewissheit hinaus auf das nie eingeholte
Andere hinweist. In diesem Sinne ist die Dekonstruktion sogar radika-
ler, weil sie die Unhaltbarkeit auch der eigenen Gegenentwiirfe einklagt
und das jede Setzung und Entsetzung transzendierende Un-mogliche,
Un-reine der Offnung jedes Entwurfes fiir das in ihm selbst Ausge-
schlossene affirmiert. Die Revolution wird nicht als ein einmal zu voll-
ziehendes Ereignis imaginiert, sondern als ein laufend aufgegebener,
sich unsicher abzeichnender, nie abschliefSbarer Vorgang begriffen. All
dies findet sich, wie Derridas Lektiire sorgfiltig herausarbeitet, auch
bei Benjamin angedeutet, wird aber durch einen zeitgebundenen po-
litischen Revolutionsdiskurs verdeckt, der gegen diese Einsichten zur
aggressiven Totalitat tendiert. Die Kultivierung des kritischen Vorbe-
halts auch gegenuber der eigenen Position mahnt freilich durchaus zur
Zuruckhaltung gegentiber der revolutionaren Aktion und weist in vie-
len Fillen primar auf Wege der Reform. Sie hilt an zu einer Praxis der
Gewaltlosigkeit, die nur im dufSersten Fall und mit grofStem Skrupel
zur Gewalt greift. Sie warnt vor vorschnellem Totalwiderstand und
drangt zur Differenzierung. Sie gebietet Misstrauen gegentiiber den ei-
genen Gewissheiten, Achtsamkeit fiir divergierende Stimmen und Be-

578 Derrida, Gesetzeskraft, a.a.0., S. 83.

296

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JACQUES DERRIDA: RECHT ALS INSTANZ DER DIFFERENZ

reitschaft zum Kompromiss. All dies arbeitet gegen den Willen zum
vorbehaltlosen Umsturz. Ebendiese Haltung kann aber trotzdem zum
Umsturz leiten, wo die Gewalt autoritdarer Verdringung so scharf er-
scheint, dass die Erinnerung des Anderen und die Unterbrechung der
Gewalt nur durch radikalen Wandel moglich ist. Auch die radikale Ak-
tion wird dann aber eben nie unbeirrbar vollzogen. Sie bleibt vom leid-
vollen Bewusstsein der eigenen Beschrinktheit begleitet, dem die stete
Bemithung korrespondiert, die eigene Gewalt im Lichte ihres Anderen
zu bremsen und zu brechen.

297

https://doLorg/10.5771/8783748912580-117 - am 18.01.2026, 20:24:11. [E==m



https://doi.org/10.5771/9783748912590-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	3.1  Karl Barth: Recht als Prinzip einer Ordnung indirekter Identität
	3.1.1  Die Stellung von Barths Theologie zur Philosophie
	3.1.2  Zwischen Kant und Hegel: Recht als spannungsvoller Widerspruch
	3.1.3  Die Alteritätslogik des Rechts
	3.1.4  »Höchst indirekte Identität«
	3.1.5  Gegen Kant und Hegel: Richtiges Recht als Instanz messianischer Gegengeschichte

	3.2  Emmanuel Lévinas: Recht als Rahmen einer Politik vom Anderen her
	3.2.1  Die Fundamentalität der Menschenrechte und ihr prophetischer Alteritätssinn
	3.2.2  Befreiung durch Gesetz
	3.2.3  Kritik der Politik

	3.3  Jacques Derrida: Recht als Instanz der Differenz
	3.3.1  Mit Lévinas über Lévinas hinaus
	3.3.2  Affirmation der Aporie
	3.3.3  Das Versprechen am Grund des Rechts
	3.3.4  Die Iterabilität des Rechts
	3.3.5  Das Problem der Autoimmunität
	3.3.6  Kritik der Souveränität


