lll. Moscheen und Moschee-Neubauten in Europa -
Thesenentwicklung Ill-V

1. Die Moschee'
1.1 Entwicklung und Attribute der Moschee

Die Bedeutung der Moschee? ist sehr vielschichtig und abhingig von Ort und Zeit.
So schreibt bereits Ismail Serageldin im Vorwort des 1996 erschienenen Werkes
Architecture of the Contemporary Mosque: »[...] the role of the mosque has varied from
time to time and from place to place, and the form structure and overall appear-
ance have reflected a similar evolution and variation« (Serageldin 1996, 13).

Fir den Begriff >Moschee« existiert keine universalgiiltige Definition. Die vor-
liegende Studie stiitzt sich daher auf folgende Definition des Soziologen Stefano
Allievi (2009, 17): »[...] all places open to the faithful, in which Muslims gather toge-
ther to pray on a regular basis, will be considered to be mosques«.

1 Die Entwicklung und Konzeption der Moschee wurde teilweise bereits beschrieben im Artikel
»Die Moschee, erschienen in der Zeitschrift ITe (Stockli 2009) sowie im Sammelbandbeitrag
»Narrative Architektur. Hindu-Tempel und Moscheen als >Geschichtenerzihler« (Chaudhry Fer-
raro/Stockli 2013).

2 Unterden unzihligen Forschungen iber Moscheen sei hier nur eine Auswahl genannt: Allgemei-
ne Einfithrungswerke sind beispielsweise Martin Frishmans und Hasan-Uddin Khans Sammel-
band The Mosque (2007b). Dieses Werk wurde erstmals 1994 publiziert und liegt seit 1995 auch in
deutscher Sprache unter dem Titel Die Moscheen der Welt vor. Der Sammelband gibt einen guten
Einblick in verschiedene Themengebiete, so beschreibt beispielsweise Wheeler M. Thackston
in seinem Artikel die Bedeutung der Kalligraphie. Sabine Kraft, die 2002 ihre Dissertation tiber
Moscheen in Deutschland publizierte, nennt Ernst Kithnels (erstmals 1949, 1974) Die Moschee oder
Ulya Vogt-Goknils (1978) ebenfalls Die Moschee betiteltes Buch als Standardwerke. Die beiden
Monographien haben die Geschichte der Moschee und ihre Ausgestaltung zum Cegenstand.
Eine weitere Publikation zur Moschee-Thematik ist Lorenz Korns Die Moschee (2012). Beitrage, in
denen der Fokus auf das Design und die Architektur von Moscheen gelegt wird, sind zu finden
unter anderem in Ismail Serageldins und James Steeles Architecture of the Contemporary Mosque
(1996), in Markus Hattsteins und Peter Delius’ Islam. Kunst und Architektur (2007), in Lorenz Korns
Geschichte der islamischen Kunst (2008) sowie in Peter Heines Mdrchen, Miniaturen, Minarette (2011).

https://dol.org/10:14361/9783839451519-016 - am 14.02.2028, 14:31:12. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839451519-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

54

Moschee-Neubauten

>Moscheecleitet sich vom arabischen Wort masdjid ab und taucht an mehreren
Stellen im Koran auf.? Es bedeutet »Ort des Niederwerfens« und benennt den Ort
des Gebetes, genauer, den Ort, an dem sich die Gliubigen zum Gebet bis zur Erde
niederwerfen. Der Begriff sMoschee« bezeichnet hier nicht einen besonderen Ge-
baudetyp, sondern einen Ort, an dem sich die Gliubigen zum Gebet treffen. Auch
Privatriume, wie etwa eine Wohnung oder eine Freifliche, wo Steinsetzungen
eine symbolische Begrenzung schaffen, konnen als Moscheen fungieren (Grabar
2007b, 40). Betet ein Muslim in irgendeinem Raum, so transformiert sich dieser
Raum wihrend des Gebetes laut Martin Frishman (2007, 32), »because of his belief
makes it so«, zu einer Moschee. Selbst wenn kein Raum vorhanden ist, gentigt ein
Gebetsteppich oder eine glatte, saubere Fliche, sogar eine ausgebreitete Zeitung,
als Ort des Gebetes und damit auch als Moschee (Kraft 2002, 21). Oder, wie Oleg
Grabar (2007b, 42) schreibt, »[ist] fiir einen Muslim jeder fiir ein Gebet geeigne-
te Ort eine Moschee«. Dass ein Muslim iiberall beten kann, driickt sich auch im
folgenden Auszug aus einem Hadith (hadith)* aus: »Wenn die Gebetszeit fillig ist,
dann verrichte das Gebet, wo immer du bist, denn das ist eine Moschee.<®

Im Gegensatz zu einer katholischen Kirche, welche die Glaubigen als sakralen
Ort ansehen, gilt dies nicht fiir Moscheen.® Irgendein Ort kann eine Zeit lang eine
sMoschee« sein, und ein Moschee-Gebiude, das jahrhundertelang als Gebetshaus
diente, kann fiir weltliche Zwecke umfunktioniert werden (Bianca 2009, 5; Frish-
man 2007, 32; Welzbacher 2008, 12). Die Moschee ist kein »geweihter Ort« (Halm
2011, 66) und somit kein Sakralgebiude. Nicht die architektonische Hiille ist sak-
ral, sondern die in diesem Raum gemeinsam durchgefithrten Gebete wie auch die
vorangehende rituelle Waschung. Die Rezitation von Koranversen bewirkt eine
temporire Sakralisierung des Raumes, fiir ihre Durchfithrung wird jedoch keine
Moschee benétigt (Bianca 2009, 5). Muslime kénnen die Moschee fiir Ruhepausen,
als Unterrichtsraum oder als sozialen Treffpunkt aufsuchen. Der Boden muss je-
doch »fiir die Gebete kultisch rein bleiben« (Halm 2011, 66).

Auch wenn die Muslime die Moschee-Bauten nicht per se als sakral ansehen,
gibt es Gebiude, denen einige muslimische Gliubige eine besondere religiose
Bedeutung zuschreiben. Aus diesem Grunde unterscheidet Grabar (2007b, 40f.)

w

Die Moschee kommt zum Beispiel in den folgenden Koranstellen vor: 9,108 sowie 9,18. In der
Ubersetzung von Rudi Paret (2014) wird sie als »Kultstitte« bezeichnet.

4 Berichte, in denen die Gefdhrten Mohammeds Uber sein Handeln und Reden sprechen, heifRen
Hadith (hadith) (Lohlker 2008, 22). Weiterfiihrendes siehe den Sammelband von Harald Motzki
(2004).

v

Sahih Muslim Nr. 808 (im arabischen), online abrufbar unter: http://islamische-datenbank.de/
option,com_bayan/action,viewhadith/chapterno,6/ (04.04.2014).

[e)}

Mohammad Arkoun schreibt hingegen: »Just like the synagogue, the temple or the church, the
mosque as a place of worship is a building enclosing a space that is regarded by believers as sa-
cred and distinct from its secular surroundings« (Arkoun 2007, 268).

https://dol.org/10:14361/9783839451519-016 - am 14.02.2028, 14:31:12. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839451519-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

[Il. Moscheen und Moschee-Neubauten in Europa - Thesenentwicklung I1I-V

zwischen Heiligtiimern und Moscheen, obwohl er beide Typen mit dem Begriff
masdjid umschreibt. Grabar (2007b, 40) versteht unter Heiligtiimern »Orte von
einer besonderen, von Gott verliehenen Heiligkeit«. Die Bedeutung dieser Heilig-
tiimer sei dabei allen Muslimen wichtig und bekannt.

Das wichtigste Heiligtum befindet sich in Mekka, der Geburtsstadt des Pro-
pheten Mohammeds, und gilt als erste Moschee der Welt. Nach islamischer Tra-
dition ist der alttestamentliche Abraham (arabisch Ibrahim) der erste Muslim der
Erde. Er hat laut den Uberlieferungen mit seinem Sohn Ismael die Kaaba neu auf-
gebaut. Dieser kahle fensterlose Kubus im Innenhof, welcher von einem schwar-
zen Tuch bedeckt ist, enthilt einen schwarzen Stein. Dieser schwarze Stein ist
Frishman zufolge (2007, 32) wahrscheinlich ein Meteorit; er sei ein Geschenk des
Erzengels Gabriel an Ibrahim gewesen. Unter dem Kalifen Al-Walid (668-715) wur-
de die Moschee um 707 umgebaut (Migeon/Saladin 2009, 17) und im 16. Jahrhun-
dert wurde sie erweitert, wodurch die Grofde Moschee von Mekka entstand (Kraft
2002, 25). Einmal im Leben soll jede gesunde muslimische Person eine Pilgerfahrt
nach Mekka unternehmen. Das ist eine der finf Siulen’ des Islam (Kueny 2004,
529). Zudem bestimmt die Kaaba die Gebetsrichtung® (gibla) der Muslime; welt-
weit wenden sich die betenden Muslime in ihre Richtung (Kraft 2002, 25).

Der Kuppelbau des Felsendoms in Jerusalem (Qubbat as-Sakhra) befindet sich
nach islamischer Vorstellung an dem Ort, von dem aus der Prophet Mohammed
in den Himmel hinauffuhr (»>nichtliche Himmelfahrt«), und auf dem Felsen, auf
dem Ibrahim seinen Sohn opfern sollte (Enderlein 2007, 65). Neben dem Felsen-
dom in Jerusalem ist die Moschee in Medina als weiteres Heiligtum zu nennen.
Der Prophet Mohammed schlief in einer der Kammern an der Aufienmauer der
Moschee, was das Gebiude laut Korn (2012, 23) jedoch nicht zum »Haus des Pro-
pheten«, sondern zur »Moschee des Propheten« machte. Weil sich in der Moschee
seit Mohammeds Tod auch die Grabstitte des Propheten befindet, pilgern viele
Gldubige zu ihr (Grabar 2007b, 41). Fiir die frithsten Moschee-Bauten fungierte
die Moschee in Medina als Vorbild. Sie gilt somit als Urform einer muslimischen
Gebets- und Versammlungsstitte. Bis heute beeinflusst diese »Ur-Moschee« die
innere Struktur aller Moscheen (Bianca 2009, 5). Schon dieser erste Versamm-
lungsort diente nicht nur dem privaten und gemeinschaftlichen Gebet, sondern
vereinte viele Funktionen: Die Moschee von Medina war Gebets- und Versamm-

7 Die fiinf Saulen bzw. Pflichten des Islam umfassen neben der Pilgerfahrt das Glaubensbekennt-
nis (shadana), das Ritualgebet (salat), das Fasten wiahrend des Monats Ramadan sowie die Armen-
steuer (zakat) (Halm 2011, 62-75). Die fiinf Pflichten sind beispielsweise unter Il 3 (arabische Vor-
lage) in der Hadith-Sammlung von Al-Buhari (2010, 33) zu finden.

8 Der Koran weist mehrmals auf die Gebetsrichtung hin, so beispielsweise in 2.149: »Und von wo
(immer) du herkommst, da wende dich (beim Gebet) mit dem Gesicht in Richtung der heiligen
Kultstatte (in Mekka)! Es ist wirklich die Wahrheit (die) von deinem Herrn (kommt). Gott achtet
sehrwohl auf das, was ihr tut«. Siehe auch 2.144 und 2.150 (Paret 2014).

https://dol.org/10:14361/9783839451519-016 - am 14.02.2028, 14:31:12. - Open A

55


https://doi.org/10.14361/9783839451519-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

56

Moschee-Neubauten

lungsort, aber auch Regierungssitz und Biirgerzentrum. Die Gliubigen trafen
sich hier zu Versammlungen, Mohammed empfing auswirtige Gesandtschaften
und die Armen erhielten Unterstiitzung (Korn 2008, 51).

Die Moschee in Medina hatte urspriinglich keinen Minarettturm. Um die
Glaubigen zu rufen, stieg der Muezzin, der Gebetsrufer, auf das Dach des Hauses
(Halm 2011, 65) oder nach einer anderen Quelle auf das Dach des héchsten Hauses
in der Nachbarschaft (Bianca 2009, 5). Der Prophet betete der Gemeinschaft vor
und bei Ansprachen diente ihm ein Baumstumpf als Sitz (Bianca 2009, 6). Obwohl
fur die ersten Bauten die Prophetenmoschee Modell und Inspiration war, existie-
ren fur die Gestaltung einer Moschee keine Vorschriften. Weder im Koran noch
in der Sunna’ sind solche zu finden. Es gibt auch keine verbindlichen Vorgaben
bzgl. der zu gebrauchenden Baumaterialien oder der symbolischen Ausgestal-
tung (Welzbacher 2008, 12).

Obgleich es keine festen Vorschriften gibt, war bereits etwa ein Jahrhundert
nach Stiftung des neuen Glaubens eine spezifische Vorstellung einer Moschee
vorhanden. Zu einer Moschee gehérten demnach ein grofier Raum, ein Mihrab
(mihrab) und ein Mimbar (mimbar),’° zudem ein Hof und ein Ort fiir die rituelle
Waschung vor dem Gebet. Dariiber hinaus sollte die Moschee inmitten der Nach-
barschaft stehen (Grabar 2007¢, 243).

Auch heute noch umfasst die Grundausstattung einer Moschee Mihrab, Mim-
bar sowie die Ausrichtung nach Mekka (qibla) (Welzbacher 2008, 12). Im Gebiu-
de zeigt eine Wand, idealerweise diejenige, welche dem Eingang gegeniibersteht,
die Gebetsrichtung - die qibla — nach Mekka an (Frishman 2007, 33). In der gi-
bla-Wand befindet sich der Mihrab, die Gebetsnische. Der Mihrab ist das Zent-
rum der Moschee und hiufig am reichsten ausgeschmiickt. Er weist dem Vorbeter
und den dahinterstehenden Gliubigen die gibla (Bianca 2009, 6; Grabar 2007a, 44).

Der Mimbar ist ebenfalls ein bedeutendes Element einer Moschee. Er befin-
det sich stets rechts vom Mihrab und stellt eine Art Kanzel dar. Er besteht aus
einer Treppe, welche zu einer kleinen Plattform fiithrt. Von der vorletzten Stufe
des Mimbars aus hilt der Imam, der Vorbeter, die wichentliche Ansprache, die
chutba, wihrend des Freitaggebetes (Frishman 2007, 26; 35). Erwachsene sollen
funfmal tiglich beten, wobei die Minner vor allem das Gebet am Freitagmittag
in Gemeinschaft halten sollen (Kraft 2002, 18f.). In der islamischen Tradition gilt

9 Die Sunna ist neben dem Koran die zweitwichtigste Quelle fiir Muslime und besteht aus tiberlie-
ferten Aussagen und Gewohnheiten des Propheten, die in den Hadith-Sammlungen (vgl. Kap. Ill.
1.1, FuBnote 4) niedergeschrieben wurden. Die Sunniten und die Schiiten erkennen die jeweiligen
Texte nicht gleichermafRen als Quellen an (Brown 2004a, 666-668). Weiterfithrendes zu Sunniten
und Schiiten siehe Kapitel ., Funote 2.

10 Die Erklarung zu den beiden Begrifflichkeiten folgt weiter unten.

https://dol.org/10:14361/9783839451519-016 - am 14.02.2028, 14:31:12.



https://doi.org/10.14361/9783839451519-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

[Il. Moscheen und Moschee-Neubauten in Europa - Thesenentwicklung I1I-V

jedoch jedes gemeinsame Gebet in der Moschee als wertvoller gegeniiber einem
Gebet, das zu Hause oder an einem anderen Ort verrichtet wird.!

In der islamischen Religion gilt Kunst, die Menschen oder Tiere abbildet, als
unrein. Abbildungen verunreinigen einen Ort, womit er nicht mehr fiir die Ver-
richtung des Gebetes geeignet ist (Naef 2007, 130).”> Deshalb besteht die Dekora-
tion der Moscheen neben floralen und geometrischen Mustern vorwiegend aus
Kalligraphien von Korantexten. Die Wiedergabe von Koranstellen in moglichst
schoner Form ist laut der islamischen Tradition sehr verdienstvoll. In der Regel
zieren besondere Koranstellen die Moscheen; teilweise finden sich auch Zitate aus
einem Hadith oder andere Textpassagen, wobei die Inschriften Botschaften an
die Moschee-Besucherinnen und -Besucher sind. Generell lisst sich keine Prafe-
renz fir eine bestimmte Passage erkennen.” Die Lesbarkeit ordnen die Kalligra-
phen oft der schmiickenden Funktion unter (Thackston 2007, 53).

1.2 Entstehung einer Moschee-Architektur

Die Geschichte der sogenannten sislamischen Architektur< begann im siebten
Jahrhundert. Die Zeitspanne zwischen dem neunten und dem 16. Jahrhundert
wird als das >klassische< oder »goldene« Zeitalter der islamischen Architektur be-
zeichnet. Der Begriff >islamische Architektur« zeugt nach Martin Frishman und
Hasan-Uddin Khan (2007a, 11) vom Einfluss der Kolonialzeit. So wie es >den Is-
lam« nicht gebe, existiere auch >die islamische Architektur< nicht. Der Begriff sei
unangemessen, da grofRe regionale und zeitliche Unterschiede vorligen, so Frish-
man und Khan (2007a, 11). Stefano Bianca (2009, 5) schreibt hingegen, dass ein

11 »Das gemeinsame Gebet hat den siebenundzwanzigfachen Wert des allein verrichteten Gebets.
[.] Der Lohn eines gemeinschaftlich verrichteten Gebets betridgt das fiinfundzwanzigfache des
Lohnes fiir ein Gebet, das allein zu Hause oder im Laden auf dem Bazar verrichtet wurde. Denn
wer die kleine Waschung gewissenhaft durchfithrt und sich darauf zur Moschee begibt, einzig
und allein aus dem Wunsch heraus, dort sein Gebet zu verrichten, der legt nicht einen einzigen
Schritt dabei zuriick, ohne daR er dafiir belohnt und ihm eines seiner Vergehen verziehen wird.
Und wenn er betet, werden die Engel, solange er sich an der Stétte des Gebets aufhalt, Gott fiir
ihn anrufen. Sie sagen:>0 Gott, gibt ihm deinen Segen! O Gott, hab Erbarmen mitihm!Und die
Zeit, die ihr in Erwartung des Gebets verbringt, wird euch als Cebetszeit angerechnet.« Dieser
Textauszug stammt aus der Hadith-Sammlung von Al-Buhari (2010, 141) und ist in der arabi-
schen Vorlage unter IX 23 zu finden.

12 Voneinem»Bilderverbotzu sprechen«seijedoch zu ungenau, es existiert vielmehr die Meinung,
»dass Bilder bei orthodoxen religiosen Praktiken nicht zulassig sind« (Naef 2007, 130). So be-
steht seit acht Jahrhunderten eine Tradition der Prophetendarstellung, denn ein Verbot der
Darstellung des Propheten existiere nicht (Naef 2007, 133). Weiterfithrendes siehe Silvia Naef
(2007; 2013), Nimet Seker (2013) sowie Wheeler M. Thackston (2007).

13 Aufer beim Mihrab: Dieser ist oft mit den Koranstellen Sure 3:37, Sure 3:39 oder mit der Sure
11:114 dekoriert (Thackston 2007, 47).

https://dol.org/10:14361/9783839451519-016 - am 14.02.2028, 14:31:12. - Open A

b7


https://doi.org/10.14361/9783839451519-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

