
VI Eine erweiterte Hegemonietheorie 463

eine gelebte Kultur, erklärt sich erst durch die pluralen Artikulationen, die sie in einem

ersten Schritt hervorbringen, um sie in einem zweiten zu verstetigen.

DasSchaubild (Abb.29) hältmeinenMinimalbegriff derArtikulation,seinepolitische

Spielart und die ihn begleitende Politik des Raumes fest:

Abb. 29: Die Artikulationsbegriffe einer erweitertenHegemonietheorie

3 Eine sinnliche, mehr als antagonistische Kollektivität

We’ve heard it, we’ve all heard all about

all the sticks and spears and swords, the

things to bash and poke and hit with,

the long, hard things, but we have not

heard about the things to put things in,

the container for the things contained.

That is a new story.

(Ursula K. Le Guin 1988: 23)

Nach Laclau/Mouffe konstituiert sich Kollektivität durch drei Bewegungen, namentlich

durch die Äquivalentsetzungen von Diskursmomenten, die Repräsentation in Knoten-

punkten oder Signifikanten und die Stabilisierung durch antagonistische Grenzzie-

hungen. Dieser letzte Punkt ist entscheidend. Für die Hegemonietheorie bildet sich ein

»Wir« erst in Abgrenzung zu einem »Sie«. Jede Identität basiert auf Grenzziehungen

und Ausschlussbewegungen (vgl. Mouffe 2018: 104, auch: Kap. I.1.c). Auch die hiesige

Studie schreibt im Gefolge von Laclau/Mouffe dem Antagonismus eine wichtige Rolle

zu. Aber sie betrachtet ihn nicht mehr als den privilegierten Faktor von Kollektivität.

Die Hegemonietheorie hat aus meiner Sicht einen klaren antagonistischen Bias. Wer

https://doi.org/10.14361/9783839466254-068 - am 14.02.2026, 03:35:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466254-068
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


464 Hegemonie und sozialer Wandel

Gemeinschaftsbildungen in ihrer ganzen Komplexität erfassen will, muss, wie es bei

Mouffe (1993: 7) anklingt (doch nicht ausgeführt wird), neben dem Antagonismus »the

dimension of the ›we‹, the construction of the friend’s site« betrachten.

Jede Grenze hat zwei Seiten.Was innen undwas außen ist, bleibt eine Frage der Per-

spektive. Eine erweiterte Hegemonietheorie betrachtet die Grenze nicht nur von außen,

sie nimmt zudem die Binnenperspektive ein und fragt: Wie bildet sich ein »Wir«? Hat

Kollektivität einen Innenraum, der über den Antagonismus hinausweist? Besitzen Kol-

lektivitäten ein eigensinniges Innen, das von innen her rekonstruiert werden muss? Mei-

ne Studie bejaht diese Fragen – und hinterfragt den semiotischen gemeinsammit dem

antagonistischen Bias derHegemonietheorie.Kollektivitäten sind nicht nur abwesende,

»imaginierte Gemeinschaften« (Anderson), sie sind auch anwesend, sie werden erlebt

und erfahren. Um dies zu erhärten, verfährt dieser Schritt wie folgt: Erst gehe ich kurz

auf Laclau/Mouffe ein, um dann über die Begriffe der Lebensform und Existenzweise

zurBegriffstriasErfahrung, sozialerRaumundFokussierungzu führen.So stelle ichden

Kollektivitätsbegriff auf eine sinnliche,mehr als nur antagonistische Grundlage.

Meine Überarbeitung setzt mit dem zweiten Bias an, die sich bei Laclau/Mouffe

neben dem Antagonismus findet: die semiotische Engführung. Die Hegemonietheorie

hantiert mit einem dünnen Begriff von Kollektivität. Die Bewegungen von Äquivalent-

setzung, Repräsentation und Grenzziehung operieren entlang einer (post-)struktura-

listischen Zeichenlogik.16 Nun hat diese Studie die Begriffe von Signifikant, Äquivalenz

und Antagonismus nicht verabschiedet, sie aber so fundiert, dass sie nicht alleinste-

hen, sondern, der Spitze eines Eisbergs ähnlich, als Kristallisationspunkt unzähliger

Praktiken erscheinen. Erst solch ein praxeologisch gesättigtes Kollektivitätsverständnis

gibt Kategorien wie der des leeren Signifikanten ihre Überzeugungskraft. Den ersten

Hinweis, wie solch ein gesättigtes Verständnis von Kollektivität beschaffen sein könnte,

liefert Mouffe selbst. In ihren demokratietheoretischen Schriften plädiert sie dafür, die

Demokratie nicht als rationales und entbettetes Regelsystem zu betrachten, sondern

mit Wittgenstein als Lebensform zu würdigen. Jede Regelanwendung ist nach Mouffe

eingebettet in basale Sozialisationsformen. Demokratische Regeln gilt es, so Mouffe

(2008: 74) nicht aufgrund ihres vermeintlichen Universalismus zu verteidigen, sondern

weil sie für unsere Lebensform »konstitutiv« sind.Werte wie Freiheit, Gleichheit, Inklu-

sion oder Partizipation sindunswichtig,weil wir sie alltäglich erfahrenund in Praktiken

mit Leben füllen. Die Frage nach den Existenzbedingungen vonDemokratie wird so zur

Frage nach den »Existenzbedingungen demokratischer Formen von Individualität und

der Praktiken und Sprachspiele, mit denen sie konstruiert werden« (ebd.).

16 Besonders der späte Laclau verknapptKollektivität auf Zeichen.DenBegriff des »levelling instinct«

etwa, den der Historiker George Rudé gebraucht, um die latente Elitenkritik durch die benachtei-

ligten Massen seit der Neuzeit zu beschreiben, unterwirft Laclau einer diskursiven Redescription:

»[I]f this ›levelling instinct‹ can be attached to themost diverse contents, it cannot, in itself, have a

content on its own. Thismeans that those images, words, and so on throughwhich it is recognized,

which give successive concrete contents a sense of temporal continuity, function exactly as what

I have called empty signifiers.« (Laclau 2005: 76) Das Problem ist, dass hier nicht zwei Konzepte

zusammengedacht werden, sondern dass die latente Konfliktivität zwischen Massen und Eliten,

die Rudé beschreibt, als unsichtbares Fundament des eigentlich zentralen Begriffes, dem leeren

Signifikanten, herhalten muss. Kurzum: Der »levelling instinct« wird im Signifikanten aufgelöst.

https://doi.org/10.14361/9783839466254-068 - am 14.02.2026, 03:35:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466254-068
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


VI Eine erweiterte Hegemonietheorie 465

Mouffes demokratietheoretisches Argument lässt sich sozialtheoretisch verallge-

meinern. Praktiken als koaktive, sinnliche und durch Regeln strukturierte Prozesse

verweisen konstitutiv auf eine gemeinschaftliche Dimension. Mehr noch, Praktiken

bringen Kollektivitäten hervor – und diese Kollektivitäten fungieren wiederum als

Möglichkeitsbedingung von Praktiken. Dies wird noch deutlicher, wenn Wittgensteins

Begriff der Lebensform mit dem der Existenzweise von Maihofer zusammengedacht

wird. Lebensformen kann man, so Wittgenstein, nicht entrinnen, sie sind das »Hin-

zunehmende, Gegebene« (1984: 572), das sich über jede »Übereinstimmung« in der

Sprache legt (vgl. ebd.: § 241). Eine Lebensform ist immer schon vorhanden. »Wenn ein

Löwe sprechen könnte, wir könnten ihn nicht verstehen« (ebd.: 568) – Wittgensteins

berühmter Satz verweist darauf, dass die Lebensform gleichsam der Sprache vorge-

schaltet ist. Letztere setzt basale Übereinkünfte und gemeinsame Orientierungsmuster

voraus, die versprachlicht werden müssen, aber über die Sprache hinausweisen und als

körperlich inkorporierte Praktiken gelebt werden.Die Lebensformwird auf dieseWeise

fürWittgenstein zum letzten Fundament, sie ist die Chiffre für das soziale Leben in seiner

ganzen Unmittelbarkeit und Objektivität (vgl. García Selgas 2020: 125f.).

Nun darf man dabei nicht stehen bleiben. Der Begriff der Existenzweise erlaubt es,

das faktischeDasein einer grundierendenKollektivität anzuerkennen, aber zugleich de-

ren historische Gemachtheit stark zu machen. Für Maihofer ist, so sei erinnert, die Exis-

tenzweise »Geschlecht« ein historisch entstandenes Produkt, das wir als Gegebenheit,

als Körper, Praxis und symbolischeOrdnung erleben.Die Reproduktion genausowie der

Wandel dieser Existenzweise geschieht schrittweise – selbst dort, wo sich die diskursi-

venOrdnungenbeschleunigt verändern,bleibendiePraktikenunddieVerkörperungvon

Geschlecht träge, verändern sich nur langsam.MeineThese ist, dass derBegriff der Exis-

tenzweise nicht nur in der Geschlechterfrage überzeugt. Vielmehr sensibilisiert Maiho-

fers Konzeption allgemein dafür, wie Artikulationspraktiken in einem historischen Pro-

zess Kollektivität als soziale Realität hervorbringen.

Um solch ein Kollektivitätsverständnis einzulösen, müssen wir relativ nah an den

konkreten Dynamiken von Gruppen bleiben. Eine der zentralen Einsichten, die insbe-

sondere aus meiner Ethnographie folgt, lautet, dass bei der Konstitution und Repro-

duktion von Versammlungen großflächige symbolische Repräsentationen oder Grenz-

ziehungen keine zentrale Stellung einnehmen. Der scheinbar banale Ausgangspunkt ei-

nes überarbeiteten Kollektivitätsbegriffes lautet, dass zunächst die einfache Tatsache zu

würdigen ist, dass eine Gruppe alsGruppe zusammenkommt.Gerade fürmikrologische

Zusammenhänge gilt, dass sich die Mitglieder einer Versammlung, eines Vereins, eines

Unternehmensoder einer sonstigenOrganisationkennen,zueinanderDinge sagen,ein-

ander zuhören und auch anfassen. Im Zusammentreffenmenschlicher Körper entstehen

undreproduzierensichGemeinschaften.DerempirischePart zeigte,dass sowohl aufder

Mikro-Ebene, wenn es um Versammlungen mit circa 20 Mitgliedern geht, als auch auf

der Makro-Ebene, wenn an Demonstrationen oder Kundgebungen Zehntausende teil-

nehmen, die sinnliche Anwesenheit menschlicher Körper zentral ist, um den sozialen

Wandel zu verstehen, welchen die Gegenhegemonie der Empörung auslöst.

In diesem Sinne ist jedes Kollektiv zugleich eine symbolische und verkörperte Enti-

tät. Dieses sinnliche Zusammentreffen besitzt eine Intensität, die der Hegemonietheorie

entgeht – aber für eine angemessene Würdigung dessen, was Kollektivitäten sind, im

https://doi.org/10.14361/9783839466254-068 - am 14.02.2026, 03:35:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466254-068
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


466 Hegemonie und sozialer Wandel

Zentrum stehenmüsste (vgl. Lash 2007: 56). Anders als emphatische Fassungen der neo-

materialistischen oder affektivenWende (vgl. anstelle vieler Clough/Halley 2007,Bennet

2010) behaupten, glaube ich indes, dass die affektive oder, in meiner Diktion, sinnliche

Intensität nicht verabsolutiert werden darf.Man darf nicht bei der Oberflächenerschei-

nung einer sinnlichen Intensität verharren, sondernmuss ihre Tiefendimension rekon-

struieren. Warum, so ist mit einem ethnographischen Beispiel zu fragen, gehen viele

Passanten teilnahmslos an einer Versammlung vorbei, die in der Fußgängerzone statt-

findet, während einige dutzend Aktivistinnen in ihren Bann gezogen werden? Weil für

die Teilnehmenden das Klatschen, die Tränen der Familie, bei der in einer Woche eine

Zwangsräumung ansteht, oder die skandierten Parolen (etwa: Luchar, crear, poder popu-

lar!Kämpfen undMacht von unten schaffen!), eine bestimmte Bedeutung besitzen.Was

konkret in der Gruppe erlebt wird, kann deshalb zu einer subjektivierenden Erfahrung

werden,weil es als Teil eines umfassenderen Sinnzusammenhanges artikuliert wird. Ei-

ne erfolgreich blockierte Zwangsräumung wird deshalb so enthusiastisch gefeiert, weil

sie etwas symbolisiert, das über das konkrete Ereignis hinausreicht. Im hiesigen Fall:

die gemeinsameErmächtigungderKrisenopfer gegenüber denpolitisch-ökonomischen

Eliten. Der Affekt ist also nicht einfach da, er drängt sich erst gemeinsammit Sinnmus-

tern auf. Das Zusammentreffen der Körper und die Verdichtung der Zeichen sind als

dynamische Ko-Konstitution zu betrachten. Erst die wechselseitige Durchdringung des

Symbolischen und Sinnlichen bringt Kollektivität hervor.

Kollektivität revisited (I): Erfahrung und Raum Die Begriffstrias der Erfahrung, des Rau-

mes und der Fokussierung verdeutlicht die Ko-Konstitution von Sinnlichem und Sym-

bolischembesonders deutlich und stützt einen dichten Kollektivitätsbegriff, in dem sich

diskursanalytische, praxeologische und neomaterialistische Positionen verbinden. Ich

beginne mit der Erfahrung. Die traditionelle Verankerung dieses Begriffes im Feld der

Phänomenologie und Hermeneutik (vgl. Suber 2008) hat dazu geführt, dass er im Feld

der Kulturtheorie und des Poststrukturalismus ein Nischendasein führt. Die Kulturso-

ziologie Wolfgang Eßbachs bildet hierbei eine Ausnahme.17 Eßbach versteht den Erfah-

rungsbegriff in einerWeise, die sich für die hiesige Untersuchung als fruchtbar erweist:

Erfahrung kann eben auch ein Widerfahrnis sein, eine Berührung, ein Getroffensein,

das eingeordnet werden will, das Antworten und schließlich auch technische Eingrif-

fe herausfordert. Mit unserem allgemeinen erfahrungsgeschichtlichen Modell gehen

wir davon aus: Menschen machen Erfahrungen, legen sie sich zurecht, sortieren sie

nach Schemata vergangener Erfahrung, bewerten sie, tauschen sie miteinander im

Zwischenreich des Dialogs aus und motivieren so ihr Tun oder Unterlassen. […]

Gesellschaftlich werden die individuellen Erfahrungen des isolierten Erkenntnis-

subjektes, die schockartigen Erfahrungen eines besonderen Ereignisses und die bio-

graphische Lebenserfahrung in demMaße, in dem sie in die gesellschaftliche Kommu-

nikation eingehen. Wo Erfahrungen gemacht werden, besteht ein seltsamer Zwang,

sie auch mitzuteilen, d.h. sie ins Spiel des sozialen Austauschs zu bringen. (Eßbach

2014: 19)

17 Für diesen Hinweis bedanke ich mich bei Tobias Schlechtriemen.

https://doi.org/10.14361/9783839466254-068 - am 14.02.2026, 03:35:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466254-068
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


VI Eine erweiterte Hegemonietheorie 467

Interessant an diesem Erfahrungsbegriff ist, dass er die zufällige, unmittelbar körperli-

che Betroffenheit, das Affiziert-Werden,mit seiner sozialen Kommunikation, seiner Ar-

tikulation verklammert. Erfahrungen sind, so stellt Eßbach mit der Leibesphilosophie

von Bernhard Waldenfels fest, keine abstrakten, sondern ganzheitliche Vorgänge. Das

»Getroffensein« (ebd.) durch die Erfahrung schlug sich in Kapitel IV exemplarisch am

PhänomenderZwangsräumungnieder.Etlichederjenigen,die sich indenVersammlun-

gen der Indignados engagieren, erfahren solche Räumungen. Die Angst, ihren Wohn-

raum zu verlieren, obdachlos zu werden, drängt sich ihnen auf. Wie sich im ethnogra-

phischen Part zeigte, unterbricht diese existentielle Erfahrung verstetigte Praxismuster

und erzwingt neue. Letzteres heißt in diesem Fall, die Empörtenversammlungen zu be-

suchen, um sich dort Unterstützung zu holen. So vermischt sich in der Erfahrung ein

passivesWiderfahrnis (die drohende Zwangsräumung)mit einer aktiven Praxis (die Be-

teiligung an der Versammlung), diemit dieser Affizierung umgeht.Dieser Umgang darf

nicht idealisiert werden.18 Erfahrungen münden nicht zwangsläufig in Praktiken zivi-

len Ungehorsams. Aber alle Erfahrungen, vor allem dramatische Leidenserfahrungen,

provozieren neue Praktiken, ob der Gang zum Sozialamt, die Mobilisierung familialer

Unterstützung, die depressive Selbstisolierung oder (im Extremfall) der Suizid. Erfah-

ren ist widerfahren undmachen.

Jedes Kollektiv ist eine Erfahrungsgemeinschaft. Und vor allem sind es diejenigen, um

die sich meine Arbeit dreht: Die Zeltlager der Indignados im Mai 2011, ihre späteren

Versammlungen auf Quartiersebene oder die Plattform derHypothekbetroffenen (PAH)

entstehen – die PAH zeigt es bereits im Namen – inmitten einer dramatischen Wirt-

schaftskrise.Diese verändert von Grund auf,mit Koselleck gesagt, den Erfahrungsraum

wie den Erwartungshorizont großer Teile der spanischen Bevölkerung. Jüngere sind

nach Ausbildung oder Studium arbeitslos oder finden sich in prekären Beschäftigungen

wieder; viele Arbeitnehmerinnen, die in den in Spanien traditionell großen Zeitarbeits-

und Niedriglohnsektoren arbeiten, werden entlassen; Hunderttausende sehen sich zur

Arbeitsmigration ins Ausland gezwungen. Diese Krisenerfahrung teilen die Menschen,

die in den Versammlungen zusammenkommen.Und diese Erfahrung kreiert wiederum

einen verbindenden Horizont, der Milieuunterschiede überbrücken kann.

Nundarf dasVerhältnis vonErfahrungundPraxisnichtmechanistisch verkürztwer-

den nach demMotto: Krisenerfahrung besteht, politische Artikulation entsteht. Die Be-

troffenheit durch die ökonomische Krise schafft subtile Gemeinsamkeiten, die in ver-

bindende Praktiken überführt werden können, aber nicht müssen. Die politischen Ver-

sammlungen, um die sich meine Studie dreht, zeichnet aus, dass sie die Verletzlichkeit

zur kollektiven Erfahrung machen. Es geschieht eine Politisierung der Erfahrung, die

über die Wirtschaftskrise hinausweist und zu einem gewissen Grade unbestimmt ist.

Gegenüber einer kollektiv erfahrenen Verletzlichkeit kann es zu mannigfaltigen Artiku-

lationspraktiken kommen, seien es rechtspopulistische (Kap. VII.2.b), neoliberale oder

18 In den Termini des spanischen Fallbeispiels gesprochen: Von den zwischen 6.000 und 10.000

Zwangsräumungen, die jährlich während meines Beobachtungszeitraumes (2014–2016) in Barce-

lona geschahen, suchten nur wenige tausend Betroffene solch aktivistische Plattformen wie die

von mir ethnographisch untersuchten auf.

https://doi.org/10.14361/9783839466254-068 - am 14.02.2026, 03:35:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466254-068
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


468 Hegemonie und sozialer Wandel

radikaldemokratische,die sich fürmehrDemokratie,WohlfahrtstaatlichkeitundSolida-

rität aussprechen.Meine Studie konzentriert sich zwar grundsätzlich auf die radikalde-

mokratische Artikulation der Krisenerfahrung,meine Analyseheuristik bleibt aber offen

dafür, dass sich diese Erfahrungen anders und auf widersprüchlicheWeise artikulieren.

Kollektive sind deshalb Erfahrungsgemeinschaften,weil dort Erfahrungen nicht nur

passiv verarbeitet werden, sondern überdies performativ entstehen. Affekte von Verletz-

lichkeit, Erniedrigung und Schamprägen sowohl die Empörtenversammlungen als auch

die círculos von Podemos, sie fungieren aber zugleich als politischer Ausgangspunkt für

neue Praktiken, neue Sinnmuster sowie neue Körperordnungen und Infrastrukturen.

Die Erfahrung der Krise wird in den Kollektiven in eine Erfahrung der Politisierung wie

der gemeinsamen Ermächtigung überführt. Die kollektive Transformation der Erfah-

rung mündet somit in einem alternativen Gesellschaftsentwurf, sie stellt die Frage der

Hegemonie. Freilich sind die Adjektive »neu« und »alternativ«,mit denen ich die Gegen-

hegemonie der Empörung charakterisiere, mit Vorsicht zu gebrauchen. Die Transfor-

mation der Erfahrung geschieht weder in einem Vakuum noch verläuft sie strukturlos.

Im hiesigen Fall werden die Krisenerfahrungen durch eine Institution, die direktdemo-

kratische Versammlung, vergemeinschaftet und politisiert, die es lange vor 2011 gab, die

aber erst durch die Empörtenproteste eine zentrale Stellung erhält. Die Versammlung

avanciert zum Labor einer demokratischen Vergesellschaftung.

Erfahrungen verdichten und transformieren sich in Kollektiven vor allem dort, wo

sich diese Kollektive auch als Räume konstituieren. Zwar finden die Treffen der von mir

beobachteten Assemblea SantMartí unter freiemHimmelmitten in der Fußgängerzone

statt. Und dennoch konstituiert sich selbst diese Versammlung kraft des kreisförmigen

ArrangementsderAnwesendenals einapart stehender sozialerRaum.Fürdie zweiStun-

den,diedieSitzungdauert, entsteht zwischendenVersammelteneineOrdnung,die sich

nicht mit jener der Passanten deckt. Es entsteht ein sozialer Raum als »eine soziale Be-

ziehung, [als] ein Set von über Praxis hervorgebrachte Relationen und Formen« (Mullis

2017: 89). Jede Versammlung ist in diesem Sinne eine räumliche Struktur, die durch Pra-

xis erzeugt wird, die ein Praxisprodukt ist.Mit Martina Löw (2001: 158ff., 167ff.) gespro-

chen: Soziale Praktiken wirken verräumlichend, sie geschehen als fortwährendes spa-

cing, sie »errichten, bauen und positionieren in Relationen zu anderen Platzierungen«.

Aus dieser verräumlichenden Praxis erwachsen dann soziale Räume als sedimentierte

Strukturen, die Körper wie Dinge in geregelte Anordnungen bringen.

Ich orientiere mich an einem Raumbegriff, der die Relationalität, aber gleichzeitig

die Machtgeladenheit von Räumen unterstreicht (vgl. Manderscheid 2014: 614). Diese

asymmetrische Relationalität gilt für den Raum an sich – bei mir vor allem: die Ver-

sammlung–, sie gilt aber auch für die Beziehungen zwischen Räumen (dazu: Kap.VI.4).

Die Versammlungen, die ich untersucht habe, stehenmit Ausnahme des Ausbruches der

Proteste im Frühjahr 2011 am Rande der hegemonialen Mobilitätspraktiken. Und doch

stellt jede Etablierung einer Versammlung als Raum bereits für sich eine politische Er-

rungenschaft dar. Raum als materialisiertes Produkt von Praktiken stabilisiert und ver-

dichtet Praktiken, er avanciert zu ihrem Referenzpunkt. Dass die Indignados auch als

»Bewegung der Platzbesetzung« gelten (Teune 2012), zeigt, dass sich ihr Protest an be-

stimmten physischenOrten kristallisiert. Die temporäre Inbesitznahme der Hauptplät-

ze spanischer Städte, prominent die Puerta del Sol in Madrid und die Plaça Catalunya

https://doi.org/10.14361/9783839466254-068 - am 14.02.2026, 03:35:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466254-068
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


VI Eine erweiterte Hegemonietheorie 469

in Barcelona, ist eine hegemoniale Geste. Die etablierte Konnotation dieser Plätze als

Durchgangsräumewird unterbrochen, sie werden von den Indignados zur Keimzelle ei-

ner alternativen Ordnung verräumlicht. Die Umdeutung der Plätze ist eine symbolische

Praxis, die für einen Mehrheitsanspruch steht, sie ist aber parallel eine materielle Um-

besetzung, sie geht einhermit einer riesigen Infrastruktur,wie sie für Zeltlager von tau-

senden Teilnehmerinnen nötig ist.

Doch was zeichnet die Versammlung als den Raum aus, um den sich diese Arbeit

dreht? Die Asambleas (Versammlungen) oszillieren zwischen Flüchtigkeit und Intensität.

Zunächst zur Flüchtigkeit und anhand des obigen Beispiels gesprochen: Das kreisför-

mige Zusammentreffen von circa 30 Aktivistinnen in einer Fußgängerzone Barcelonas

schafft einenRaum,der vor ihrer Versammlungnicht bestand und sich nach ihremEnde

wieder auflöst. Die sozialen Räume, die hier erforscht wurden, sind oft von kurzer Dau-

er, sie lösen sich oft nach wenigen Stunden auf. Doch so flüchtig diese Räume sind, sie

ziehen eine stabilisierende Grenze gegenüber der Außenwelt. Der konkrete Versamm-

lungsablauf richtet sich vorwiegend nach innen. Mit organisierenden Praktiken, poli-

tischen Positionierungen, persönlichen Anspielungen (Witzeleien, Animositäten usw.),

impliziten Umgangsformen (Jargon, Gestik,Mimik usw.) oder Artefaktmobilisierungen

(Mikrofongebrauch, Stühle) – imRaumder Versammlung verdichten sich Praktiken, die

für die festen Teilnehmerinnen (meist) mit Sinn versehen sind, die aber Externe (meist)

erst schrittweise decodieren, rezipieren und reproduzieren können. Selbst dort, wo die

Grenze zwischen dem Innenraum und den Außenräumen nicht antagonistisch aufgela-

den ist, bleibt sie als latente Markierung, als boundarymaintenance im Sinne von Parsons

anwesend.

Weiterhin konstituiert sich die Versammlung als ein intensiver Raum. Die Verdich-

tungder Praktiken in denAsambleas ist kein abstrakter, sondern ein sinnlicher Vorgang,

bei dem sichMenschen in einer Situation der Kopräsenz aufeinander einlassen,mitein-

ander sprechen, streiten oder gemeinsam weinen. Was Waldenfels (vgl. 2000: 372–376)

die Heterosomatik des Menschen nennt, also die Offenheit seines Körpers (Somatik)

gegenüber dem Anderen (Heteron), äußert sich in den von mir untersuchten Räumen

besonders stark. Dort sind Artikulationspraktiken erkennbar, die auf der Basis von oft

existenziellen Krisenerfahrungen geschehen und meist für eine grundsätzliche Ver-

änderung der geltenden Verhältnisse eintreten. Diese Praktiken sind oft hochgradig

affektiv besetzt. Die Praktiken der Empörung sind für viele derjenigen, die sich in den

Versammlungen engagieren, ein Ankerpunkt. Er gestattet ihnen, die Dislokation ihrer

tradierten Identität zu überwinden und sich mit einer neuen, widerständigen und

politisierten Identität zu identifizieren.

Im Zuge der Proteste der Indignados geschehen Myriaden von Subjektivierungs-

prozessen, die ihren Dreh- und Angelpunkt in der Versammlung finden. Meine Studie

macht stark, dass diese Subjektivierungen dort besonders mächtig ausfallen, wo sie in

einem materialisierten Diskursgefüge stattfindet. Die von mir analysierten Versamm-

lungen sind als verfestigte Räume ganz wesentliche Säulen derartiger Diskursgefüge.

Im Versammlungsraum verdichten sichMachtverhältnisse, Symbole, Praktiken und In-

frastrukturen, um gewisse Subjektivierungspfade festzulegen (dazu: Kap. IV.5). Keine

Subjektivierung ist allerdings je eine absolute Identifizierung mit einem Diskurs (hier:

dem der Empörung), stets bleibt die Identifizierung mit gegeben Subjektpositionen of-

https://doi.org/10.14361/9783839466254-068 - am 14.02.2026, 03:35:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466254-068
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


470 Hegemonie und sozialer Wandel

fen für Brüche, Verschiebungen undDestabilisierungen (vgl. Alkemeyer/Bröckling 2018:

21).

ImRaumder Versammlung treffen Subjekte zusammen, die durch den Empörungs-

diskurs ermächtigt werden, denen aber zugleich die Krisenerfahrung eingeschrieben

ist. Diese Doppeldeutigkeit äußert sich symbolisch wie sinnlich. Die Versammelten er-

fahren sich als grundsätzlich verletzliche, oftmals unmittelbar verletzte Wesen, die das

Ideal des autonomen, vereinzelten Subjekts fallen lassen (müssen), um durch ihren Zu-

sammenschluss ihre kollektive Verletzbarkeit zu adressieren und zumindest partiell zu

überwinden. Damit wird die Verletzlichkeit nach Butler (2016: 172) zu einem »Modus

der Relationalität«.Die Verletzten verbinden sich in neuen Räumen, umpolitischenWi-

derstand zu leisten und andere, gelingende Sozialisationsformen zu erproben. Die Ver-

sammlungen sind der Raum, in dem sich diese Verletzlichkeit relativ geschützt äußern

und artikulieren kann. Wenn etwa auf den besetzten Plätzen im Frühjahr 2011 jemand

auf seine Arbeitslosigkeit hinweist und parallel die Korruption der Eliten denunziert,

dann findet eine Praxis statt, die andere affiziert, die bei ihnen ähnliche Erfahrungen

weckt und ähnlich politisierende Praktiken hervorruft. Wenn andere auf den eigenen

Beitrag mit Applaus, vielleicht gar mit Händeschütteln oder Umarmungen reagieren,

dann entfaltet sich eine überaus mächtige Assoziationsform. Sie entgeht Diskursana-

lysen à la Laclau/Mouffe in der Regel, wird dafür aber von Affekttheorien umso stärker

hochgehalten.

In der Tat erweist es sich als analytische Herausforderung, die affektive Intensität

von Kollektivität im Allgemeinen und von politischen Versammlungen im Besonderen

zu würdigen, ohne einem neomaterialistischen Reduktionismus zu verfallen, der alle

Praktiken zurückführt auf »affektive Interaktionenbzw.affektive Transmissionen« (Sey-

fert 2012: 80). Die Aufgabe besteht darin, den verkörperten Praktiken, bei der die akus-

tischen, visuellen, haptischen usw. Sinne besonders beansprucht werden, eine wichtige

Rolle zuzuerkennen, aber parallel ihre Verstrickung mit symbolischen Prozessen nicht

zu vergessen. Die empirisch zu erhärtendeThese ist, dass die gemeinsame Artikulation

von Angst undVerletzlichkeiten, aber auch von Freude und kollektiverMacht ein zentra-

ler Faktor ist,umdieKonstitution vonKollektivität zu verstehen.Die Frage jedoch lautet:

Wie wird dieser sinnliche Faktor konzeptuell eingefangen? Diese Studie entschied sich

gegen den Gebrauch des Affektbegriffes als einer eigenständigen Analysekategorie, die

sich quer zu Diskurs- oder Praxisanalysen stellt. Doch zugleich dürfen die wertvollen

Einsichten, diemit der affektivenWende einhergehen, nicht abgewehrt werden.Die he-

gemonietheoretische Herabstufung des sinnlichen Faktors zur affektiven Identifikation

mit einem master signifiers scheint mir äußerst unbefriedigend (etwa bei: Mouffe 2018:

88ff., Stavrakakis 2016: 168ff.). Gegenüber der Verabsolutierung des Affektbegriffes und

seiner diskursivenAuflösung (oder gleichAbwehr) schlage ich einendrittenWeg ein.Die

Bedeutung des affektiven Moments für die Konstitution von Kollektivität muss gewür-

digt werden, aber gleichzeitig an diskursive Sinngebungen zurückgebunden bleiben.

Kollektivität revisited (II): Fokussierung als kollektive Performativität Wenn die empirische

Auseinandersetzung mit den Indignados eines lehrt, dann ist es, dass die Empörung

zwar ein sehr starker Affekt ist, dass sie aber gleichzeitig zu einem sehr starken Diskurs

werden kann.Die schlichte Empörung über den Ist-Zustand sieht sich ergänzt durch ein

https://doi.org/10.14361/9783839466254-068 - am 14.02.2026, 03:35:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466254-068
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


VI Eine erweiterte Hegemonietheorie 471

zwar nicht immer ausformuliertes, doch oft implizit wirkendes Plädoyer für einen de-

mokratischeren und sozialerenGegenentwurf. Es geschieht eine Sinnverdichtung. Arti-

kulationspraktikenmachen etwas aus dem Affekt der Empörung, sie verleihen ihm eine

gewisse Gerichtetheit. Der disruptive Impetus der Indignados hängt zu großen Teilen

mit diesem Zusammenwirken von Affekten und Sinnstrukturen zusammen. Derartige

Sinnverdichtungen bestimmter Affekte rekonstruiert meine Studie mit dem an Ulle Jä-

ger angelehnten Konzept der Fokussierung.19

Wie mein Ansatz geht Jäger von der körperlichen – bei ihr: der leiblichen20 – Fun-

dierung sozialer Praktiken aus. Auch sie fragt sich, wie sich ein Mittelweg einschlagen

lässt zwischen einem diskursiven Konstruktivismus und einem Objektivismus des Af-

fekts, ohne dabei »Materialität zu essentialisieren, aber auch ohne materielle Prozesse

vollständig diskursiv aufzulösen« (Jäger 2014: 235). Mit Eugene Gendlin plädiert Jäger

dafür, dass vor allem in sozialen Interaktionen, die unter Bedingungen der Kopräsenz

ablaufen, eine bestimmte Art von Sinngebungsprozessen geschieht. Die Autorin spricht

davon, dass sich ein gefühlter Sinn (felt sense) entfaltet, der zuvor nur körperlich gespür-

te Fragen zum Sprechen bringt, diese impliziten Fragenmit neuen Bedeutung versieht.

Diese Sinnstiftung geschieht als eine koaktive Praxis, bei der sich die Aufmerksamkeit

der anwesenden Körper schrittweise aufeinander richtet und dann durch eine geteilte

Fokussierungsleistung performativeWirkung entfaltet. Jäger beschreibt zwar diese ver-

körperte und kollektive Performativität am Beispiel hochnormierter Settings von The-

rapien oder Interviews.21 Die Empirie zeigte aber, dass derartige Fokussierungen eben-

falls in politischenVersammlungen sowie ansatzweise sogar beiMassenveranstaltungen

geschehen. Im Folgenden stelle ich locker angelehnt an Jäger drei Facetten der Fokussie-

rungdar,dieder empirischePart bereits eingeführt hat (Kap. IV.3.c).DieSchaffungeines

»Frei-Raumes«, die Präfiguration und die Bildung von Regeln, sind nun vorzustellen.

Der Ausgangspunkt eines Fokussierungsprozesses besteht in dem, was Jäger Frei-

Raum-Schaffen nennt. Hier wird die Aufmerksamkeit auf den Körper »in seiner leibli-

chen Dimension, auf das Hier-und-Jetzt« gelenkt (Jäger 2014: 246). Es beginnt eine Pra-

xis, bei der sich die Körper gleichsam auf sich selbst zentrieren.Diese Selbstzentrierung

setzt nach der Autorin einen geschützten Raum voraus. An dieser Stelle setzt mein Fo-

kussierungsbegriff an. Ich frage nach den Möglichkeitsbedingungen von Räumen, die

19 Ich strebe hier nicht eine Universalentschlüsselung des Zusammenspiels von affektiven und dis-

kursiven Prozessen an, sondern weise auf eineMöglichkeit ihrer Verklammerung in Artikulations-

praktiken hin.

20 Jäger gebraucht in der Tradition der Philosophischen Anthropologie den Begriff des Leibes anstel-

le desjenigen des Körpers, um zu betonen, dass der Leib das ist, was sich nicht dezentrieren lässt,

was ich nicht habe, sondern bin (vgl. Jäger 2014: 236).Wenn ich mich für den Begriff des Körpers

entscheide, so nehme ich ihn als ein Konzept auf, der diese prinzipielle Nicht-Dezentrierbarkeit

anerkennt, aber auch aufmerksam dafür bleibt, wie der Leib/Körper in diskursiven Artikulationen

immer wieder partiell dezentriert wird, wie er sich also in übergeordneten Diskursgefügen posi-

tioniert – und zudem positioniert wird.

21 Tatsächlich ist die Focusing-Therapie eine etablierte Therapiemethode. Sie konzentriert sich im

Anschluss an Gendlin auf die Artikulation des somatisch Erlebten. Sie möchte die Gefühlslage der

Therapierten, gerade im Falle von Traumatisierungen, Angstzuständen, Depressionen oder Neu-

rosen zum Sprechen bringen. So werden quasi die Therapierten mit sich selbst konfrontiert (Hin-

tergründe dazu: https://www.deutsches-focusing-institut.de).

https://doi.org/10.14361/9783839466254-068 - am 14.02.2026, 03:35:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.deutsches-focusing-institut.de
https://www.deutsches-focusing-institut.de
https://www.deutsches-focusing-institut.de
https://www.deutsches-focusing-institut.de
https://www.deutsches-focusing-institut.de
https://www.deutsches-focusing-institut.de
https://www.deutsches-focusing-institut.de
https://www.deutsches-focusing-institut.de
https://www.deutsches-focusing-institut.de
https://www.deutsches-focusing-institut.de
https://www.deutsches-focusing-institut.de
https://www.deutsches-focusing-institut.de
https://www.deutsches-focusing-institut.de
https://www.deutsches-focusing-institut.de
https://www.deutsches-focusing-institut.de
https://www.deutsches-focusing-institut.de
https://www.deutsches-focusing-institut.de
https://www.deutsches-focusing-institut.de
https://www.deutsches-focusing-institut.de
https://www.deutsches-focusing-institut.de
https://www.deutsches-focusing-institut.de
https://www.deutsches-focusing-institut.de
https://www.deutsches-focusing-institut.de
https://www.deutsches-focusing-institut.de
https://www.deutsches-focusing-institut.de
https://www.deutsches-focusing-institut.de
https://www.deutsches-focusing-institut.de
https://www.deutsches-focusing-institut.de
https://www.deutsches-focusing-institut.de
https://www.deutsches-focusing-institut.de
https://www.deutsches-focusing-institut.de
https://www.deutsches-focusing-institut.de
https://www.deutsches-focusing-institut.de
https://www.deutsches-focusing-institut.de
https://www.deutsches-focusing-institut.de
https://www.deutsches-focusing-institut.de
https://www.deutsches-focusing-institut.de
https://www.deutsches-focusing-institut.de
https://www.deutsches-focusing-institut.de
https://www.deutsches-focusing-institut.de
https://www.deutsches-focusing-institut.de
https://www.deutsches-focusing-institut.de
https://www.deutsches-focusing-institut.de
https://www.deutsches-focusing-institut.de
https://www.deutsches-focusing-institut.de
https://www.deutsches-focusing-institut.de
https://www.deutsches-focusing-institut.de
https://doi.org/10.14361/9783839466254-068
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://www.deutsches-focusing-institut.de
https://www.deutsches-focusing-institut.de
https://www.deutsches-focusing-institut.de
https://www.deutsches-focusing-institut.de
https://www.deutsches-focusing-institut.de
https://www.deutsches-focusing-institut.de
https://www.deutsches-focusing-institut.de
https://www.deutsches-focusing-institut.de
https://www.deutsches-focusing-institut.de
https://www.deutsches-focusing-institut.de
https://www.deutsches-focusing-institut.de
https://www.deutsches-focusing-institut.de
https://www.deutsches-focusing-institut.de
https://www.deutsches-focusing-institut.de
https://www.deutsches-focusing-institut.de
https://www.deutsches-focusing-institut.de
https://www.deutsches-focusing-institut.de
https://www.deutsches-focusing-institut.de
https://www.deutsches-focusing-institut.de
https://www.deutsches-focusing-institut.de
https://www.deutsches-focusing-institut.de
https://www.deutsches-focusing-institut.de
https://www.deutsches-focusing-institut.de
https://www.deutsches-focusing-institut.de
https://www.deutsches-focusing-institut.de
https://www.deutsches-focusing-institut.de
https://www.deutsches-focusing-institut.de
https://www.deutsches-focusing-institut.de
https://www.deutsches-focusing-institut.de
https://www.deutsches-focusing-institut.de
https://www.deutsches-focusing-institut.de
https://www.deutsches-focusing-institut.de
https://www.deutsches-focusing-institut.de
https://www.deutsches-focusing-institut.de
https://www.deutsches-focusing-institut.de
https://www.deutsches-focusing-institut.de
https://www.deutsches-focusing-institut.de
https://www.deutsches-focusing-institut.de
https://www.deutsches-focusing-institut.de
https://www.deutsches-focusing-institut.de
https://www.deutsches-focusing-institut.de
https://www.deutsches-focusing-institut.de
https://www.deutsches-focusing-institut.de
https://www.deutsches-focusing-institut.de
https://www.deutsches-focusing-institut.de
https://www.deutsches-focusing-institut.de
https://www.deutsches-focusing-institut.de


472 Hegemonie und sozialer Wandel

von den Beteiligten als »Frei-Räume« erfahren werden. Denn wahrhaft geschützte Räu-

me erlauben es, kollektive Fokussierungen in einem emphatischen Sinne zu initiieren.

Die Entstehung solcher Räume ist sehr voraussetzungsvoll, sie geht einher mit Grenz-

ziehungen und Fixierungsleistungen. Um aber einen »Frei-Raum« zu schaffen, ist die

Etablierung von symmetrischen, inklusiven und deliberativen Beziehungen auschlag-

gebend. Die analysierten Versammlungen werden deshalb als »Frei-Räume« erfahren,

weil sie alternative Sozialisationsräume sind, weil sie Demokratie geradezu vorleben.

In der als Frei-Raum erlebten Versammlung entfaltet sich eine präfigurative Praxis

im Sinne von Sörensen (2020: 30), geht es doch darum, »im Jetzt undHier experimentell

und im Wissen um die eigene Imperfektibilität Beziehungsformen [zu] erproben, die

einen als ideal imaginierten Zustand« vorwegnehmen. Diese besondere, da radikalde-

mokratisch geprägte präfigurative Praxis schließt in den vonmir untersuchten Beispie-

len Machtverhältnisse nicht aus, sie strebt aber danach, sie zumindest einzudämmen

und verfestigte Herrschaftsverhältnisse zu überwinden. Es ist just dieser Anspruch auf

Präfiguration, der Versuch, die demokratische Neugründung von Gesellschaft im Hier

und Jetzt zu verwirklichen, welche die Versammlungen zu potentiellen »Frei-Räumen«

macht. »[The] enactment of the future in the present« (della Porta 2020: 570) bringt die

Versammlung als einen (relativ) geschützten Raum hervor, in dem sich Fokussierungen

entfalten – und die dann rekursiv demokratische Praktiken stärken.

Wo die Versammlung zumindest ansatzweise als Frei-Raum erfahren wird, können

sich Fokussierungen als geteilte Praktiken entfalten. Diese Fokussierungen setzen vor-

aus, dies führt nun zum zweiten Aspekt der Fokussierung, dass in den Versammlungen

Erfahrungen expressiv ausgedrückt werden. »[E]inen Felt Sense zum Thema entstehen

lassen«, so nennt es Jäger (2014: 246), um zu betonen, dass der gefühlte Sinn, den Fo-

kussierungen artikulieren, sich in einem Prozess des Dialogs, des Nachfragens und der

Achtsamkeit gegenüber der eigenen Körperlichkeit und Emotionalität entfaltet. Ich be-

trachte diese expressive Praxis ähnlich, aber nicht ganz analog zu Jäger. Sie geht von ei-

nem fast schon vereinzelten Vorgang aus, bei dem ein Subjekt in sich »hineinhorcht«,

umdann zu ersten Symbolisierungendes eigenenErlebens zu gelangen.Demgegenüber

begreife ich diesen Prozess als eine koaktive Praxis. Das Artikulieren von Erfahrungen

entfaltet sich in meiner Leseart stets zwischen den versammelten Individuen. Diese Ex-

pressivität verläuft als ein dialogischer Prozess, bei dem verbale wie nonverbale Prakti-

ken eingesetzt werden. Dabei nimmt dieser Prozess einen dramaturgischen Ablauf an,

der von einer Ouvertüre über eine Verdichtung bis hin zu einer Zerstreuung führt.

Ein Beispiel für diese Expressivität ist die Praxis des Verhinderns von Zwangsräu-

mungen, wie sie die PAH forciert (dazu: Kap. IV.3.c). Hier richtet sich die Aufmerksam-

keit aller Beteiligten auf ein gewisses Ereignis, das alles andere überwölbt: das Ereignis

der Zwangsräumung. Davon sind zwar die aktuell Betroffenen besonders vereinnahmt.

Doch auch die anderen Beteiligten haben eine starke Form der Empathie, sie aktuali-

sieren in der Praxis entweder ihre vergangene Erfahrung, eine bereits erfolgte Zwangs-

räumung, oder die Angst davor, dass so eine Räumung sie zukünftig betreffen könnte.

So entsteht zwischen den versammelten Individuen ein implizit geteilter Zustand, quasi

eine gemeinsame Affizierung, die zwischen Angst und Bedrücktheit auf der einen Seite

gegenüber Wut und Ermächtigungspraxis auf der anderen Seite oszilliert. Kleine Ges-

ten, etwaUmarmungen,Händeschütteln, kleineWitzeleien,geteilte Rhetoriken (LaPAH

https://doi.org/10.14361/9783839466254-068 - am 14.02.2026, 03:35:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466254-068
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


VI Eine erweiterte Hegemonietheorie 473

unida, jamás será vencida!, Sí se puede! Die vereinte PAH wird niemals besiegt werden!, Ja,

es geht!) und letztlich auch stark politisch aufgeladenePraktikenwie Sitzblockaden,Ver-

handlungenmit den Gerichtsvollziehern oder sogar das Gerangel mit der Polizei führen

zu Verdichtungen, zu performativen Symbolisierungen, in denen das Erfahrene (Wut

wie Angst) tastend auf eine Sprache zugeführt wird.

Die Zwangsräumung ist ein Extrembeispiel für einen Prozess, der geteilte Aufmerk-

samkeiten schafft, Erfahrungen vergemeinschaftet und versprachlicht. Im konkreten

Vollzug einer Praxis, die sich sprachlich wie körperlich entfaltet, wird das Erfahrene

– und das noch zu Erfahrende – zum Sprechen gebracht, also in geteilte Sinnho-

rizonte überführt. Es geschieht eine imperfekte, da stets durch Machtasymmetrien

gebrochene Deliberationspraxis. Sie prüft die Stimmigkeit der entstandenen Bedeu-

tungen, nimmt sie an oder aber verwirft sie wieder (vgl. Jäger 2014: 247), womit peu

à peu ein verschobener diskursiver Horizont entsteht. Die zuvor stumme oder nur

unvollständig versprachlichte Erfahrung wird mit einem neuen Sinn versehen und in

eine umfassendere Diskursstruktur eingefügt – die damit verschoben wird. Im Fall

der Zwangsräumung führt der zivile Ungehorsam gegen die Räumung dazu, dass die

Konfrontation mit der staatlichen Gewalt als Teil eines Kampfes von unten gegen oben

gedeutet wird. Wird die Räumung erfolgreich verhindert, so wird dies als Bestätigung

davon gelesen, dass ein Upside-down-Szenariomöglich ist, bei dem sich die Schwachen

gegen die Starken ermächtigen und eine andere, egalitäre und radikaldemokratische

Ordnung verwirklichen können.

Damit komme ich zum dritten und letzten Aspekt meines Fokussierungsverständ-

nisses. Dieser besteht in der Bildung und Verfestigung von neuen Regeln, die Sinn sta-

bilisieren, die neue Sinnzusammenhänge »annehmen und schützen« (Jäger 2014: 247).

DieFokussierungals eineperformativePraxis,dieBedeutungenhervorbringt,gelangt in

dieser letzten Phase an ihren Kulminationspunkt. Eine der ethnographisch untersuch-

ten Versammlungen von Indignados entscheidet sich so nach einer Fokussierung dafür,

in Zukunft wenigermit anderen Akteuren des Quartiers zu kooperieren und selbststän-

dig radikalere Artikulationspraktiken (in Formdirekter Aktionen oder nicht angemelde-

ter Demonstrationen) durchzuführen. Idealtypisch erwachsen aus den in Fokussierun-

gen hervorgegangen Autorisierungen neue Regeln, die Praktiken dauerhaft regulieren.

Es entstehenPraxismuster, die sich iterativ und kontextübergreifend entfalten.Das per-

formativ Entstandene sedimentiert zu neuen Bedeutungen, die als neue Regeln sowohl

in Sprechakten als auch in stummen Praktiken eingehen.

Die analytische Herausforderung besteht darin, die Performativität der Fokussie-

rung zu würdigen, sie aber zugleich als eine geordnete Performativität zu begreifen. Fo-

kussierungen folgen ritualisierten Abläufen. Fokussierungen schaffen Bedeutung, doch

sie tun es in einem Raum, der niemals »frei« ist, sondern stets durch gruppeninterne

Machtbeziehungen sowie durch ritualisierte Abläufe geprägt bleibt. Ferner wird die Fo-

kussierungnichtnurdurchden InnenraumderVersammlungstrukturiert, sonderndes-

gleichendurch gesellschaftsweiteDiskurse.Geteilte Fokussierungen bringen verkörper-

teErfahrungenzumSprechen.Aberdie Sprache,die dieseErfahrungenausdrückt,weist

über die konkrete Fokussierung hinaus und auf übergeordnete Strukturen. Eine Reihe

von Sinn- und Praxismustern ist allen Kollektiven gemeinsam, die in Spanien aus den

Protesten 2011 hervorgehen. Diese übergreifenden Muster bleiben selbst in den eigen-

https://doi.org/10.14361/9783839466254-068 - am 14.02.2026, 03:35:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466254-068
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


474 Hegemonie und sozialer Wandel

sinnigsten Praktiken anwesend. Das performative Moment der Praxis äußert sich nicht

als creatio ex nihilo, sondern als strukturelle Verschiebung makrologischer Diskursgefü-

ge. Auch Fokussierungen sind uneinheitliche wie unreine Zitierungspraktiken, welche

die Sinnhorizonte modifizieren, in die sie eingefasst sind. Für den spanischen Fall gilt,

dass jede Fokussierungspraxis sich in die Sprache der Empörung einschreibt und diese

mal stärker undmal leichter verändert.

Die anwesend-abwesende Gemeinschaft Die Kategorien von Erfahrung, Raum und Fokus-

sierung zielen auf eine theoretische wie empirische Fundierung von Kollektivität in Prak-

tiken. Wo Gemeinschaft erfahren wird, sie sich als sozialer Raum herausbildet und ge-

teilte Fokussierungspraktiken geschehen, in denen affektive Komponenten (welche die

physisch zusammentreffenden Körpern voraussetzen) mit symbolischen (die eine ge-

teilte Semantik voraussetzen) zusammenkommen, da eröffnet sich eine Konzeption von

Kollektivität, die anders als diejenige von Laclau/Mouffe nicht auf Zeichen, sondern auf

verkörperten Praktiken aufbaut. Gemeinschaften, wie ich sie verstehe, werden sinnlich

erfahren und sinnlich hervorgebracht. Aus der Fundierung von Kollektivität in diesem

emphatischen Praxisbegriff folgt jedoch nicht, dass mein Kollektivitätsverständnis rein

mikrologisch ausgerichtet ist. Diese Studie beabsichtigt vielmehr, einemögliche Zusam-

menführungvonMikro-undMakro-Konzepten vonKollektivität aufzuzeigen.22DieTri-

as Erfahrung,RaumundFokussierung ist sensibel für diemikrologischenPraktiken und

ihre sinnliche Verkörperung, sie schlägt aber zugleich mit den Begriffen von Raum und

Fokussierung die Brücke zu einer makrologischen Konzeption von Kollektivität, wie sie

bei Laclau/Mouffe vorliegt.

Wenn ich dafür plädiere, die Konstitution jedes Kollektivs als verräumlichende Ar-

tikulation zu lesen, dann geht damit nicht eine Wertung ob der Reichweite dieser Ver-

räumlichung einher. Die entstandenen Räume können wenige dutzende oder zehntau-

sende Teilnehmerinnen umfassen.Ähnliches gilt für Fokussierungspraktiken. Zwar gibt

es hier ein Primat von Mitteilbarkeit und Kopräsenz, weshalb Versammlungen eine be-

sondere Aufmerksamkeit zukommt. Fokussierungspraktiken geschehen jedoch ebenso

inMassenveranstaltungen.Dort können die Anwesenden etwa gewisse Leit- und Feind-

bilder verstärken oder für geteilte Erfahrungen–der Verletzlichkeit genausowie der Er-

mächtigung – einen Resonanzraum schaffen.

Die praxeologische Wendung des Kollektivitätsbegriffes läuft folglich der semioti-

schenLektüre,aufdie sichLaclau/Mouffekonzentrieren,nicht zuwider,sondernergänzt

sie. Ich möchte die Hegemonietheorie zurückführen an sinnliche Vorgänge, die Artiku-

lation der Signifikanten einbetten in Praktiken. Einbetten heißt aber nicht verabschie-

den. Die symbolischen Prozesse der Universalisierung von Signifikanten, der antago-

nistischen Grenzziehung und der Äquivalentsetzung bleiben für den hiesigen Kollekti-

vitätsbegriff wichtig.DieHerausforderung ist, beideDimensionen so zusammenzufüh-

ren, dass sie sich gegenseitig erweitern und ihre jeweiligen blinden Flecken aufdecken.

22 Dem entspricht mein methodisches Plädoyer für die Triangulation von Ethnographie, Leitfaden-

interviews und Diskursanalyse. Erst solche Triangulationen können Gemeinschaft in ihrer phäno-

menalen Bandbreite beschreiben.

https://doi.org/10.14361/9783839466254-068 - am 14.02.2026, 03:35:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466254-068
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


VI Eine erweiterte Hegemonietheorie 475

Der vorliegende Schritt kannmit zwei Fragen schließen, die eine solche Zusammenfüh-

rung zumindest kursorisch in den Blick rücken.

Zunächst stellt sich die Frage: Wie verhalten sich Fokussierungen zum leeren Si-

gnifikanten, also dem Repräsentationsmoment von Diskursen? Beide Momente sind als

Teil einer Bewegung zu denken, die in je gegensätzliche Richtungen führt. Einerseits

wohnt den leeren Signifikanten eine Tendenz zur entleerenden Universalisierung inne.

Das heißt: Ein Zeichen, in dieser Arbeit prominent el pueblo (das Volk), wird von sei-

nen konkreten Bedeutungen (d.h. Signifikaten) progressiv entleert und erscheint als

Platzhalter eines allgemeinerenHorizontes, in dem sich verschiedene Forderungen und

Identitäten (hier: Studierende, Arbeitslose, Migrantinnen, Beamte usw.) wiederfinden

können. Fokussierungspraktiken hantieren zwar ebenfalls mit leeren Signifikanten,

diese durchlaufen jedoch einen Prozess der Verdichtung. Kollektive Fokussierungen

binden Sinnmuster an konkrete Erfahrungen und den in Praktiken verkörperten Sinn

zurück, was die entleerten Zeichenmit Bedeutung füllt.

Das heißt im spanischen Fall: Der Signifikant »Volk« lässt sich auf makrologischer

Ebene, beispielsweise im medialen Diskurs des linkspopulistischen Projekts Podemos,

zumindest temporär durchaus erfolgreich entleeren und universalisieren.Dort aber,wo

dieser Signifikant nichtmehr strategisch von privilegierten Subjektpositionen aus (etwa

des Parteichefs Pablo Iglesias) produziert wird, sondern in den Fokussierungen der Po-

demos-Basisgruppen oder sogar in Massenkundgebungen der Partei aktualisiert wird,

verliert der master signifier schrittweise seine Leere und wird zu einem gesättigten Si-

gnifikanten.El pueblo kann in Fokussierungen nicht gleichzeitig für eine vorsichtige Re-

form des Sozialstaates stehen und zugleich das Symbol einer Ermächtigung der krisen-

gerüttelten Bevölkerungsmehrheit sein. Gerade imKontext der Podemos-Basisgruppen

wird der Volksbegriff mit spezifischen, vor allem direktdemokratischen Bedeutungen

versehen,diedenvonderParteiführungkommendenSignifikationspraktikenhäufigzu-

widerlaufen (Kap. V.5). Die generelle Formel lautet: Signifikanten bewegen sich in der

Spannung zwischen einer Tendenz zur Sinnentleerung, die meistens auf einer gesell-

schaftlichenMakro-Ebene vollzogenwird,und einer Tendenz zur Sinnsättigung,die Fo-

kussierungen auf einer Mikro- wie Meso-Ebene mittels verkörperter Praktiken voran-

treiben.23

Die zweite wichtige Ergänzung, die ein erweitertes Kollektivitätsverständnis ein-

führt, betrifft den für Laclau/Mouffe zentralen Antagonismus. Zwar betont auch meine

erweiterte Hegemonietheorie, dass sich Gemeinschaftsbildungen nicht ohne Grenzzie-

hungen gegenüber einem Außen verstehen lassen. Gegenüber der tradierten Hegemo-

nietheorie schreibe ich aberderGrenzekeinekonstitutive, sonderneinenurnoch stabili-

sierende Funktion zu. ZurHervorbringung sozialer Räume, die als »Frei-Räume« erfah-

ren werden und dann zu Fokussierungspraktiken führen, bedarf es latenter wie explizi-

terGrenzziehungen.Wo ich jedochnichtmitgehe, ist bei der Zentralstellung,die Laclau/

23 Diese Formel ist kein sozialontologisches Gesetz, sondern ein generelles Muster, das sich ausmei-

ner Analyse von stark politischen aufgeladenen Artikulationspraktiken in Spanien ergeben hat.

Studien, die anders gelagerte Artikulationen untersuchen, könnten diese Formel ausarbeiten, kor-

rigieren oder vielleicht sogar widerlegen.

https://doi.org/10.14361/9783839466254-068 - am 14.02.2026, 03:35:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466254-068
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


476 Hegemonie und sozialer Wandel

Mouffe diesemAußen zuschreiben.WoMouffe betont, dass jedes soziale Verhältnis des-

halb ein potentiell politisches ist,weil es durch Ausschlüsse durchzogenwird, ist zu ent-

gegnen: Wer fragt, was eine Grenze ausschließt, sollte auch fragen, was sie einschließt.

Inmeiner Leseart sind Antagonismen deshalbwichtig,weil sie etwas schützen, das über

sie hinausweist und sich emphatisch als ein eigensinniges Innen bezeichnen lässt. Die Er-

fahrungen, die expressiv artikuliert werden, und die Fokussierungen, die sich auf ihrer

Grundlage entfalten, müssen als Konstitutionsmomente von Gemeinschaft gewürdigt

werden.Mehr noch, sie erweisen sich als mächtiger Gegenpol zum Antagonismus.

Die empirische Analyse zeigte, weshalb die Praktiken, die in Kollektiven vollzogen

werden, einen schützenswerten Innenraum hervorbringen. Die von mir analysier-

ten Gruppen entfalten basale Solidaritätsbeziehungen. Wenn ich davon spreche, dass

in politischen Versammlungen die Demokratie präfigurativ vorgelebt wird, dann ist

damit gemeint, dass sich dort eine alternative Vergesellschaftung artikuliert. Die

Art und Weise, wie in diesen Gruppen miteinander umgegangen wird, wie man sich

unterstützt oder Aktionen durchführt, unterscheidet sich diametral von den hegemo-

nialen Sozialisationsformen. Gegenüber Individualisierung und Wettbewerb wird auf

Vergemeinschaftung und demokratische Teilhabe gesetzt. So imperfekt und durch

Machtverhältnisse gebrochen dieser normative Anspruch ist, in den Versammlungen

sedimentiert eine demokratische Vergesellschaftung zur potentiell disruptiven Existen-

zweise. Stärker als jede Forderung bricht diese Existenzweise mit dem Status quo und

wird zum Symbol dafür, dass eine alternative Gesellschaftsform nicht nur wünschbar,

sondernmöglich ist.

Jedes Kollektiv etabliert sich als Gemeinschaft, in der Erfahrungen zirkulieren,Prak-

tiken zusammenlaufen und Fokussierungen Bedeutungen kreieren. Was in diesen Ge-

meinschaften geschieht, ist so wichtig wie das, was sich außerhalb von ihnen abspielt.

Fest steht: InterneDynamiken sindmit externenGrenzziehungenverflochten.Unddoch

weisen interne Prozesse in einen Bereich, der sich weniger durch die Analyse von Rhe-

toriken als vielmehr durch die Analyse von Praktiken erschließt.Wer beispielsweise auf

die PlattformderHypothekbetroffenen blickt, könntemit der Analyse ihrer allgemeinen

Feindbilder (etwa: »die Banken«, »die Immobilienspekulanten«) oder leeren Signifikan-

ten (»Wir, das unterdrückte Volk«) nur schlecht die außerordentliche Mobilisierungsfä-

higkeit dieser Plattform in ganz Spanien – über Jahre hinweg – verstehen und erklären.

Wennsich jedochderFokusaufdasGeschehen indenVersammlungenrichtet,dannwird

einsichtig, wie dort sinnliche Praktiken Leidens- und Verletzungserfahrungen zirkulie-

ren lassen, sich Subjektivierungen vollziehen undmächtige Solidaritätsbande geknüpft

werden. Eine solche Perspektive bleibt für makrologische Artikulationen aufmerksam,

sie blickt aber besonders achtsam in Kollektivitäten hinein, um die Praktiken zu rekon-

struieren, die sie von innen konstituieren.

Die Abbildung fasst abschließend die zentralen Konzepte eines sinnlich erweiterten

Verständnisses von Kollektivität zusammen:

https://doi.org/10.14361/9783839466254-068 - am 14.02.2026, 03:35:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466254-068
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


VI Eine erweiterte Hegemonietheorie 477

Abb. 30: Die zentralen Konzepte eines sinnlich erweiterten Verständnisses von Kollektivität

4 Hegemonie in (und von) Raum und Zeit

Such hegemony may have defined the

outside limits of what was politically, so-

cially, practicable, and hence influenced

the forms of what was practiced: it of-

fered the bare architecture of a structure

of relations of domination and subor-

dination, but within that architectural

tracery many different scenes could be

set and different dramas enacted.

(Thompson 1991: 86)

Der Durchgang durch die Begriffe der Praxis, Artikulation und Kollektivität hat die

zentralen Bausteine geliefert, um zu einer aktualisierten Leseart der Hegemonie zu

gelangen. In meinem an Laclau/Mouffe wie an Gramsci angelehnten Verständnis fällt

Hegemoniemit sozialer Ordnung zusammen.Hegemonie ist der Konvergenzpunkt von

Macht und Objektivität – der Grunddefinition vonMouffe folgt auch meine Studie. Das

Soziale hat keinennatürlichenZustand,eswird erst durchMacht konstituiert undobjek-

tiviert, so lautet das Leitmotiv von Laclau/Mouffe, an der sich auchmeine überarbeitete

Hegemonietheorie weiterhin orientiert. Was als friedliche Kultur, Wirtschaft, Recht,

ja als Gesellschaft erscheint, wird damit zum machtgeladenen Diskursgefüge. Keine

Ordnung ist selbstverständlich gegeben, jede entsteht, reproduziert und verändert sich

durch Artikulationspraktiken.Wo aber die Grenzen von Laclau/Mouffe aufbrechen und

sich eine erweiterte Hegemonietheorie aufdrängt, ist bei der Frage, was aus diesem

https://doi.org/10.14361/9783839466254-068 - am 14.02.2026, 03:35:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466254-068
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

