Afrikanische Staaten,
Staatsbiirgerschaft und Krieg:

Die Region der GroBen Seen’

MAHMOOD MAMDANI

Der folgende Beitrag behandelt den Zusammenhang zwischen Migra-
tion und Kriegsfliichtlingen und inner- und zwischenstaatlichen Kon-
flikten in der Region der »Grofien Seen« (Uganda, Ruanda, Burundi
und Kongo/Zaire). Das besondere Augenmerk des Autors gilt dabei
der Institutionalisierung von Gruppenzugehdérigkeiten durch den Ko-
lonialismus, die in den Rechtssystemen der postkolonialen Staaten
fortwirkt und vom Autor insbesondere im Staatsbiirgerschaftsrecht
als zentrales Problem herausgearbeitet wird. Uber diesen Ansatz stellt
der Autor einen Zusammenhang zwischen den kriegerischen Ereig-
nissen in der Region her: Von 1981 bis 1986 fiihrte ein Biirgerkrieg in
Uganda zu einem Regimewechsel, dessen Resultate fiir den Krieg der
Front Patriotique Rwandais (FPR) in Ruanda von 1990 bis 1994 be-
deutsam wurden. Der mit dem Genozid in Ruanda 1994 einhergehen-

1 Dieser Text (englischer Titel: » African States, citizenship and war:
a case study«, veroffentlicht in International Affairs 78, 3 (2002),
S. 493-506) ist eine ausgebaute Version einer Einfiihrungsrede
zum jahrlichen Workshop des Parlaments Ungandas mit dem Ti-
tel »The great lakes crisis: its historical origins and contemporary
significance«, gehalten am 25. August 2000 im Internationalen
Konferenzzentrum in Kampala (Uganda). Ubersetzung von Mar-
garete Misselwitz.

109

hittps://dol.org/10.14361/9783839413104-005 - am 13.02.2026, 08:10:13. httpsy//www.lnllbra.com/de/agb - Opan Access -


https://doi.org/10.14361/9783839413104-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITIK DER UNENTSCHIEDENHEIT

de Regimewechsel rief Fliichtlingsbewegungen hervor, die fiir die Ge-
waltkonflikte seit 1997 im Innern des damaligen Zaire, der heutigen
Demokratischen Republik Kongo mitursichlich wurden. Anm.d.U.

Abbildung 1: Region der Grofien Seen

Quelle: Map 4004,1 United Nations, Januar 2004,
Departement of Peacekeeping Operation, Cartographic Section

In den 1970er und 1980er Jahren sprachen wir iiber Politik in
Afrika in der Sprache der politischen Okonomie. Konfrontiert
mit Krisen galt es, deren strukturelle Untermauerung zu reflek-
tieren und der Frage nachzugehen: Welche Art der Beziehun-
gen liegen der Reproduktion von Krisen zugrunde? Heute da-
gegen neigen wir eher dazu, die Struktur auszublenden und
ausschliefllich das Handeln der Akteure zu beleuchten. Im Fol-
genden wird versucht, beide Ansdtze zusammenzufiihren, in-
dem heutige politische Entwicklungen reflektiert werden, in
denen sich Handeln und Struktur verbinden. Wahlen nicht Ak-
teure immer aus einem bestimmten Set von Optionen? Und
sind diese Optionen nicht immer Produkte der Geschichte? Ist
nicht der »gesunde Menschenverstand« nur die Bezeichnung,
die wir demjenigen Element unseres historischen Erbes geben,
das wir aufgehort haben zu hinterfragen; jenes Element, das wir

110

hittps://dol.org/10.14361/9783839413104-005 - am 13.02.2026, 08:10:13. httpsy//www.lnllbra.com/de/agb - Opan Access -


https://doi.org/10.14361/9783839413104-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MAMDANI + AFRIKANISCHE STAATEN, STAATSBURGERSCHAFT UND KRIEG

als Teil unserer Tradition mit uns herumtragen? Die Konfronta-
tion mit diesem Erbe bedeutet, es neu »aufzupacken« und das
als selbstverstandlich hingenommene, allgemeine Verstandnis
zu hinterfragen.

Dies ist kein Pladoyer fiir die Riickkehr des Fokus auf die
politische Okonomie, auf die inneren Zwinge unseres Han-
delns. Vielmehr verstehe ich Handlungen von Akteuren als his-
torisch gewachsen und somit durch strukturelle Zwénge ge-
formt. Statt die uns fehlenden Alternativen zu beleuchten,
mochte ich den Blick auf die von uns getroffene Auswahl len-
ken und damit auf unsere politischen Institutionen. Drei For-
men von Institutionen sind hier von Interesse: die erste ist die
Staatsbiirgerschaft, bezogen auf die Biirger als Trager von Rech-
ten; die zweite ist die Zivilgesellschaft und die dritte die politische
Mehrheit bzw. Minderheit als Ergebnis demokratischer Prozesse.
Um zu untersuchen, wie sich unsere Auffassungen von Staats-
biirgerschaft, Zivilgesellschaft und politischer Mehrheit/Min-
derheit in der letzten Dekade verdndert haben, werde ich das
Dilemma einer bestimmten kulturellen Gruppe in der afrikani-
schen Region der GrofSen Seen anfiihren, das der Banyarwanda.

Die Banyarwanda:
Kristallisationspunkt der gegenwiértigen Krise

Der Begriff Banyarwanda steht zundchst und vor allem fiir eine
kulturelle Identitdt. Zusammen mit den Kanyarwanda, die die-
selbe Sprache sprechen, leben sie in Ruanda und tiber die Gren-
zen hinweg in Uganda und Kongo. Insgesamt besteht die
Gruppe der Banyarwanda aus etwa 12 bis 14 Millionen Men-
schen. Sie sind damit die grofite ethnische Gruppe in Ostafrika.?

Die auSerhalb von Ruanda lebenden Banyarwanda kénnen
als kulturelle Diaspora aufgefasst werden. Diese kulturelle
Diaspora ist in drei Gruppen unterteilt: Staatsbiirger, Migranten
und Fluchtlinge. Wenn wir in Uganda von Banyarwanda-
Staatsbiirgern sprechen, dann meinen wir diejenigen Banyar-
wanda, die als indigene Ugander angesehen werden. Als indi-
gen werden Personen aufgefasst, die eine Abstammung von

2 Zur weiterfithrenden Literatur vgl. Newbury (1995).

111

hittps://dol.org/10.14361/9783839413104-005 - am 13.02.2026, 08:10:13. httpsy//www.lnllbra.com/de/agb - Opan Access -


https://doi.org/10.14361/9783839413104-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITIK DER UNENTSCHIEDENHEIT

Personen herleiten kénnen, die schon vor der Kolonialisierung
Ugandas auf dem Gebiet lebten. Im Gegensatz zu diesen be-
zeichnen wir diejenigen als nicht-indigene Migranten, die erst
wiahrend der Kolonialzeit nach Uganda kamen. Anders als
Staatsbiirger der vor-kolonialen Zeit und Migranten aus der Ko-
lonialzeit sind Fliichtlinge ein weitgehend post-koloniales Phé-
nomen.

Auf welcher Grundlage treffen wir solche Unterscheidun-
gen? Dafiir gibt es zwei Ansitze: Der erste besteht in der Ab-
stammung als Grundlage fiir Staatsbiirgerschaft und Rechte.
Wenn wir Abstammung definieren benutzen wir in der Regel
die zwei Begriffe Rasse und Ethnizitdt. So offensichtlich uns
heute die Unterscheidung auch erscheinen mag, lohnt es sich
dennoch diese ndher zu beleuchten. In Uganda wurde wahrend
der Kolonialzeit und auch danach jedes Individuum vor dem
Gesetz einer bestimmten Rasse oder ethnischen Gruppe zuge-
ordnet. Gleiches geschah im 20. Jahrhundert auch in anderen,
von westlichen Méachten kolonialisierten, Teilen Afrikas. Auf
die Frage, wer nach dem Gesetz zu einer ethnischen Gruppe
und wer zu einer Rasse gehort, gibt es keine eindeutige Ant-
wort, jedenfalls keine, die nicht abhédngig ist von dem jeweili-
gen Kontext. Die Antwort hangt von dem jeweiligen Staatstyp
ab. In einem Staat mit indirekter Herrschaft, ein Typus, der durch
den Britischen Kolonialismus in Uganda eingefiihrt wurde,
wurden nur diejenigen als indigen bezeichnet, die zu einer eth-
nischen Gruppen gehorten.® Diejenigen, die als nicht-indigen
angesehen wurden, galten als Personen ohne Ethnizitit, recht-
lich wurden sie definiert als zugehorig zu einer Rasse. Die
Rechte waren abhingig von der Abstammung, davon, ob je-
mand als indigen oder nicht-indigen angesehen wurde, bzw. ob
man einer ethnischen Gruppe oder einer Rasse angehorte. Wah-
rend des Kolonialismus besaflen nur Rassen Rechtsstatus, die
koloniale Verwaltung unterschied rechtlich nicht zwischen eth-
nischen Gruppen. Nach der Unabhingigkeit wurden die Ver-
héltnisse in ihr Gegenteil gekehrt: volle Staatsbiirgerrechte er-
hielten nur Personen, die als ethnisch indigen betrachtet wur-
den.

3 Fiir eine Analyse der indirekten Herrschaft als eine Form der Ko-
lonialstaaten vgl. Mamdani (1996).

112

hittps://dol.org/10.14361/9783839413104-005 - am 13.02.2026, 08:10:13. httpsy//www.lnllbra.com/de/agb - Opan Access -


https://doi.org/10.14361/9783839413104-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MAMDANI + AFRIKANISCHE STAATEN, STAATSBURGERSCHAFT UND KRIEG

Meine zweite Beobachtung ergibt sich aus der Frage: Wer ist
indigen? 1997 wendete sich CODESRIA - Council for the De-
velopment of Social Research in Africa - an einen Kollegen und
mich mit einer Forschungsanfrage zur Staatsbiirgerschaft in Ki-
vu, insbesondere hinsichtlich der Banyarwanda in den beiden
Kivu-Provinzen im &duflersten Osten des Kongo.* Es lassen sich
drei Hauptgruppen der Banyarwanda in Kivu unterscheiden.
In Nord-Kivu werden die Banyarutshuru als indigen betrachtet,
die Banyamasis hingegen als nicht-indigen. Wir gingen der
Frage nach, warum dem so sei und erfuhren von den Befragten,
dass die Antwort auf der Hand ldge: Die Banyarutshuru lebten
im Kongo bereits vor der Belgischen Kolonialisierung, wohin-
gegen die Banyamasisi erst wahrend der belgischen Koloniali-
sierung in den Kongo migrierten. An dieser Stelle empfiehlt es
sich, die Bedeutung einer solchen, angeblich allgemein ver-
standlichen Unterscheidung zu untersuchen. SchlieSlich folgt
aus der Aussage, dass der Kolonialismus als Trennungslinie
zwischen indigener und nicht-indigener Bevolkerung fungiert.
Dartiiber hinaus bedeutet es, dass der unabhingige Staat Kongo
seine eigene Geschichte mit der Entstehung des Kolonialstaates
identifiziert. Betrachtet man andere afrikanische Staaten so
wird klar, dass in dieser Hinsicht der Kongo keine Ausnahme,
sondern vielmehr die Regel darstellt.

Beide Ideen, zum einen, dass die Abstammung die Grund-
lage fiir die Rechte sein sollte, zum anderen, dass der Kolonia-
lismus eine Trennungslinie zwischen indigener und nicht-
indigener Bevolkerung konstituiert, haben ihre Wurzeln in der
indirekten Herrschaft des Kolonialismus. Im Gefiige des Natio-
nalstaates driicken sie eine bestimmte Beziehung zwischen Poli-
tik und Kultur aus. Generell zeigt die Entwicklung moderner
Staaten zwei Arten der Beziehungen zwischen Politik und Kul-
tur auf. Bei der ersten ist der Staat klar identifiziert als ein Staat
einer bestimmten Nation und einer bestimmten kulturellen
Gruppe. Als solcher unterdriickt er aktiv die kulturelle Diversi-
tat und damit die Kulturen anderer Gruppen. Dies ist eine all-
gemeine europdische Erfahrung, die insbesondere durch zwei
Varianten - die franzosische und die deutsche - verkérpert

4 Bericht der CODESRIA Mission in Kivu von Mahmood Mamdani
(1999), »Citizenship crisis in Kivu, Eastern Congo«.

113

hittps://dol.org/10.14361/9783839413104-005 - am 13.02.2026, 08:10:13. httpsy//www.lnllbra.com/de/agb - Opan Access -


https://doi.org/10.14361/9783839413104-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITIK DER UNENTSCHIEDENHEIT

wird. Der franzosische Staat definierte seine Staatsbiirgerschaft
kulturell und hat in seiner Geschichte aktiv eine kulturelle As-
similierung aller Immigranten in den Franzosischen mainstream
betrieben. Der deutsche Staat definierte seine Staatsbiirger-
schaft biologisch und neigte historisch zu einer Politik der eth-
nischen Sauberung zur Sicherung der biologischen Reinheit der
deutschen Nation.

Die zweite Art der Beziehung zwischen Politik und Kultur
lasst sich aufierhalb West-Europas finden, sowohl in den ehe-
mals sozialistischen Staaten als auch in den ehemaligen Kolo-
nialstaaten. Wahrend die modernen Staaten in Europa die kul-
turelle Diversitat unterdriickten, gibt es in den modernen Staaten
auflerhalb Europas die Tendenz, kulturelle Unterschiede zu ver-
festigen. So war das sowjetische Staatssystem multinational und
definierte Gruppenrechte auf der Grundlage der Unterschei-
dung zwischen Nationen, Nationalitdten und nationalen Grup-
pen. Ahnlich war der Kolonialstaat angelegt - namlich als ein
multi-ethnisches System. Jede ethnische Gruppe sollte ihre
eigene Selbstverwaltung haben, welche die eigene ethnisierte
Version der Gewohnheitsrechte durchsetzen sollte. Vom Stand-
punkt des Kolonialismus des 19. Jahrhunderts - von Histori-
kern als Kolonialismus mit direkter Herrschaft bezeichnet - war
es fiir die Kolonialméchte undenkbar, ein separates Rechtssys-
tem fiir verschiedene Teile der Bevolkerung zu schaffen - wie
etwa Zivilrechte fiir Mitglieder einer Rasse und separate Ge-
wohnheitsrechte fiir jede einzelne ethnische Gruppe.

Die jiingeren Generationen kénnten unsere Gesetzgeber fra-
gen: In welchem Ausmafs habt ihr versucht, die koloniale Alt-
last in der Verfassung zu dndern? In diesem Beitrag mochte ich
auf drei Versuche hinweisen, das Erbe der Kolonialzeit hin-
sichtlich der Staatsbiirgerschaft zu reformieren. Der erste Ver-
such wurde in Uganda unternommen, in der Zeit des Guerilla-
Kriegs im Luwero-Dreieck;> der zweite in Ruanda wihrend der
Zweiten Republik unter Habyarimana und der dritte in Kivu

5 Das Luwero-Dreieck, ein von Stmpfen durchzogenes Gebiet
nordwestlich der ugandischen Hauptstadt Kampala, diente in
den frithen 1980er Jahren als Operations- und Riickzugsgebiet
der National Resistance Army, einer Guerilla, die der heutige Pra-
sident Ugandas, Yoweri Museveni leitete (Anm. d. U.).

114

hittps://dol.org/10.14361/9783839413104-005 - am 13.02.2026, 08:10:13. httpsy//www.lnllbra.com/de/agb - Opan Access -


https://doi.org/10.14361/9783839413104-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MAMDANI + AFRIKANISCHE STAATEN, STAATSBURGERSCHAFT UND KRIEG

durch die Banyamulenge. Alle drei Initiativen wurden fiir eine
Weile umgesetzt, wurden spéter mit Herausforderungen kon-
frontiert und schliefllich wieder vollstindig riickgingig ge-
macht. Es lohnt sich, alle drei Initiativen zu untersuchen und
aus ihren Entwicklungen zu lernen.

Uganda: Das Experiment von Luwero

Das Luwero-Dreieck in der Buganda-Region in Uganda war
geografisch das Zentrum der Guerilla-Kdmpfe, die von 1981 bis
1986 von der National Resistance Army (NRA) angefiihrt wur-
den. Um die soziale Zusammensetzung des Luwero-Dreiecks in
den 1980er Jahren zu verstehen, miissen wir die Volkszghlung
aus dem Jahr 1959 berticksichtigen, die letzte, welche die
Stammeszugehorigkeit der Bevolkerung wiedergibt. Nach die-
ser Volkszdhlung waren ca. 45 Prozent der Bevélkerung Bu-
gandas Migranten (vgl. Fortt 1956 und Postan 1956). Die grofite
Einzelgruppe der Migranten waren die Banyarwanda. Diese
Demographie weist auf die wichtigste Herausforderung aller
politischen Bewegungen in Buganda hin, ndmlich: wie lassen
sich diese zwei Gruppen, die Indigenen und die Nicht-
Indigenen, in einer Bewegung zusammenschlieffen? Die NRA
versuchte in den 1980er Jahren eine solche Einheit herzustellen,
indem das Konzept der Abstammung durch das Konzept des
derzeitigen Wohnsitzes als Grundlage fiir die Zuweisung indi-
vidueller Rechte ersetzt wurde: Wann immer die Guerilla ein
Dorf eroberte, wurden alle erwachsene Bewohner zu einer Biir-
gerversammlung zusammengerufen, zwecks Wahl eines neun-
kopfigen Biirgerrates, der die internen Angelegenheiten ver-
walten sollte. Die politischen Schliisselfragen diesbeztiglich wa-
ren: Wer darf an einer solchen Biirgerversammlung teilneh-
men? Wer kann sich fiir die Posten im Biirgerrat bewerben?
Wem wird die Teilnahme an der Wahl gestattet? Es ist ent-
scheidend, dass die NRA nicht nur die indigenen, sondern alle
Bewohner des Dorfes dazu ermichtigte. Dadurch erhielt die
NRA die Unterstiitzung sowohl von der indigenen als auch von
der nicht-indigenen Bevolkerung im Gebiet des Luwero-
Dreiecks. Dass die NRA bei der Ankunft in Kampala 1986 zu

115

hittps://dol.org/10.14361/9783839413104-005 - am 13.02.2026, 08:10:13. httpsy//www.lnllbra.com/de/agb - Opan Access -


https://doi.org/10.14361/9783839413104-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITIK DER UNENTSCHIEDENHEIT

mindestens einem Viertel ihrer 16.000 Kdmpfer aus Banyar-
wanda bestand, ist hierfiir ein deutlicher Beleg.

Das politische Verméchtnis von Luwero hielt jedoch nicht
lange vor. Es wurde faktisch bereits mit der ersten politischen
Krise der regierenden National Resistance Movement (NRM)
untergraben. Diese Krise kreiste um die Fragen der Rechte und
der Indigenitit im Luwero-Dreieck und erreichte 1990 ihren
Hohepunkt. Ihr Kontext war der Konflikt zwischen Landbeset-
zern und Farmbesitzern im Masaka Bezirk, insbesondere im
Kreis Mawogola. Ein Grofsteil der Besetzer waren Banyarwan-
da-Hirten, deren Kinder der NRA beigetreten waren und aus
dem Busch mit Erfahrungen im Waffenumgang zuriickkehrten.
Die Liste der Farmbesitzer wiederum liest sich wie ein »who is
who« aller Regime in der ugandischen Geschichte. Die Farmer
schlossen sich in einer eigenen Organisation zusammen, die
Masaka Livestock Farmers’ Association (MALIFA) und beschuldig-
ten Prasident Museveni nicht nur ethnische Begtinstigung unter
den Ugandern zu betreiben, indem die Banyankole gegeniiber
den Baganda Farmern bevorzugt wiirden, sondern zudem, dass
er in seiner ethnischen Begiinstigung auch die nicht-indigenen
Banyarwanda einschliefSe.6

Das Ergebnis war eine grofiere politische Krise, die zu einer
eigens anberaumten drei Tage andauernden Parlamentssitzung
Ende August 1990 fiihrte. Darin musste der Préasident ¢ffentlich
Stellung nehmen, zum einen gegeniiber seinem Verteidi-
gungsminister, der ihn an die Verpflichtungen der NRA gegen-
tiber ihren ehemaligen Kampfern erinnerte, sowie gegeniiber
seinem Justizminister, der die offentlich erkliarte Pan-Afrikan-
ische Verpflichtung anmahnte. Dennoch hielten sich Prasident
Museveni und die NRM nicht an die Versprechungen von Lu-
wero: Als Voraussetzung fiir die Staatsbiirgerschaft galt erneut
die Abstammung und nicht mehr nur ein mindestens 10 Jahre
wihrender Aufenthalt auf dem Territorium Ugandas. Unter der
neuen Verfassung wurde die ugandische Staatsbiirgerschaft
nur zuerkannt, wenn mindestens ein Grofdelternteil im britisch

6 Fiir eine detaillierte Analyse zu den Parlamentsdiskussionen, die
dem Aufstand der Mawogola 1990 folgten und der Invasion der
Front Patriotique Rwandais (FPR) im gleichen Jahr vorausging, vlg:
Mamdani 2001: Kap. 6.

116

hittps://dol.org/10.14361/9783839413104-005 - am 13.02.2026, 08:10:13. httpsy//www.lnllbra.com/de/agb - Opan Access -


https://doi.org/10.14361/9783839413104-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MAMDANI + AFRIKANISCHE STAATEN, STAATSBURGERSCHAFT UND KRIEG

kolonisierten Uganda geboren wurde. Diese Anderung betraf
sowohl die Elite als auch gewohnliche Personen unter den Ba-
nyarwanda in Uganda. Wéhrend nach dem Guerilla-Sieg der
NRA die Banyarwanda-Elite, einschliefilich der NRA-Kader,
zunehmend weniger befordert wurden, fanden sie sich nun als
Objekte einer Art Hexenjagd wieder. Fiir gewohnliche Banyar-
wanda-Hirten bedeutete die nun fehlende Staatsbiirgerschaft
der Verlust des Rechtsanspruchs auf Weideland.

Dies war der Hintergrund der ersten grofien politischen Kri-
se der NRM. Weniger als zwei Monate spéter, im Oktober 1990,
tiberquerten Kader der Front Patriotique Rwandais (FPR) die
Grenze von Uganda nach Ruanda. Die meisten Analysen zu
diesem Ereignis konzentrieren sich auf die Unterstiitzung der
FPR durch die NRA zum Zeitpunkt des Grenziibertritts 1990
und in den nachfolgenden Jahren. Mein Argument geht in eine
andere Richtung. Egal, wie viel Unterstiitzung die FPR aus
Uganda erhalten haben mag, die unterschwellige Botschaft war
fur die Banyarwanda eindeutig: Sie sollten nicht zurtickkom-
men. Der Grenziibertritt der FPR bedeutete nicht nur eine be-
waffnete Invasion der Ruander aus einer Sektion der NRA,
vielmehr bedeutete er eine bewaffnete Repatriierung von Bany-
arwanda aus Uganda. Mit dieser bewaffneten Repatriierung
exportierte die NRA ihr innenpolitisches Problem nach Ruanda.

Zwei Tatsachen miissen hier festgehalten werden. Erstens,
noch vor der Parlamentsdebatte im August 1990 gab es eine
starke Stromung unter den Banyarwanda in der NRA, die fiir
einen Grenziibertritt plddierten, um Ruanda zu »befreien«. Dies
stand im Gegensatz zu den Banyarwanda, die fiir eine endgiil-
tige Niederlassung der Banyarwanda in eben der Region eintra-
ten, in der sie bereits lebten. Vor August 1990 war - insbeson-
dere fiir gewohnliche Banyarwanda - die zweite Alternative at-
traktiver. Mit dem August 1990 wurde diese Alternative fak-
tisch abgeschafft. Zweitens, der Grenziibertritt der FPR bedeu-
tete ein Zusammentreffen von Staatsbiirgerschaftskrisen auf
beiden Seiten der Grenze, sowohl in Uganda als auch in Ruan-
da. Spéter werde ich zeigen, dass in der Zweiten Republik in
Ruanda unter Habyarimana zwar den in Ruanda lebenden Tut-
si Moglichkeiten zur Anerkennung der Staatsbiirgerschaftsrech-
te eingerdumt wurden, dabei aber versiumt wurde, auch den-
jenigen Tutsi entsprechende Angebote zu machen, die wahrend

117

hittps://dol.org/10.14361/9783839413104-005 - am 13.02.2026, 08:10:13. httpsy//www.lnllbra.com/de/agb - Opan Access -


https://doi.org/10.14361/9783839413104-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITIK DER UNENTSCHIEDENHEIT

der Krisen von 1958 bis 1963 und 1973 Ruanda als Fliichtlinge
verlassen hatten. Genau aus diesem Grunde neigten Banyar-
wanda-Fliichtlinge dazu, sich dem Kampf in den Ldndern, in
denen sie lebten, anzuschliefien. Von allen Fliichtlingen hatten
die Banyarwanda in Uganda die grofite Bindung zu ihrem Auf-
nahmeland. Thre Hingabe fiir das Land, welches sie als ihre
Heimat bezeichneten, ging sogar soweit, eigenes Blut dafiir zu
vergielen. Nach den stindigen Kameradschaftsbeteuerungen
wihrend des gemeinsamen Kampfes musste die Aberkennung
der Staatsbiirgerschaftsrechte den Banyarwanda als ein Betrug
der ehemaligen Waffenbriider erscheinen.

Ruanda: Die Welt der Hutu und Tutsi

Als die FPR die Grenze zu Ruanda tiberquerte, verlor sie nicht
nur in einer Hinsicht ihre politische Unschuld. Erinnern wir uns
an die Berichte der ersten Journalisten, die die von der FPR »be-
freiten« Gebiete in Ruanda besuchten: Catherine Watson, eine
in Kampala lebende amerikanische Journalistin, Charles Ony-
ango-Obbo, ein bekannter Journalist aus Uganda und Gérard
Prunier, ein berithmter franzosischer Afrikawissenschaftler. Al-
le drei berichteten, dass in den »befreiten« Gebieten so gut wie
keine Menschen mehr waren: nur etwa 2.500 waren in einer Re-
gion verblieben, in der vorher eine Million Menschen lebten
(Watson 1992: 55/Onyango-Obbo 1993 /Prunier 1995: 175). Alle
drei verwendeten dasselbe Wort zur Charakterisierung der
Leere in den »befreiten« Gebieten: Die Stille, sagten sie, war
»furchterregend«.

Der Grund dafiir konnte den FPR-Kadern nicht entgangen
sein. Sie stellten fest, dass genau die Bauern, die sie befreien
wollten, vor ihnen davon liefen und entdeckten so die Welt der
Hutu und Tutsi in Ruanda. Zu diesem Zeitpunkt war aber an
eine Riickkehr nach Uganda nicht mehr zu denken. Von nun an
bedeutete die Befreiung fiir die FPR nicht mehr die Befreiung
von Menschen, sondern die Befreiung von Territorium. Die
Wirkung war unterschiedlich fiir verschiedene Kader, es gab
zwei Extreme: die Machttrager wurden in ihrem Zynismus be-
kréftigt, die anderen - unvertraut mit den politischen Realitdten

118

hittps://dol.org/10.14361/9783839413104-005 - am 13.02.2026, 08:10:13. httpsy//www.lnllbra.com/de/agb - Opan Access -


https://doi.org/10.14361/9783839413104-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MAMDANI + AFRIKANISCHE STAATEN, STAATSBURGERSCHAFT UND KRIEG

in Ruanda - entdeckten nun, dass sie letzten Endes als Tutsi
galten.

Die Bezeichnung Hutu und Tutsi unterscheiden keine ver-
schiedene Kulturen, nicht mal eine Welt von arm und reich. Es
ist vor allem eine politische Konstruktion. Der Beweis dafiir,
dass Hutu und Tutsi keine Bezeichnung fiir verschiedene dko-
nomisch generierte Identititen sind - ob basierend auf Klassen
oder Arbeitsteilung, auf der Unterscheidung zwischen arm und
reich oder zwischen Ackerbauern und Viehziichtern - besteht
in den armen Tutsi, die im iibrigen auch kein Vieh besaflen.
Auch sind Hutu und Tutsi keine Bezeichnungen fiir unter-
schiedliche kulturelle Identititen, da - wie die FPR stolz jedem
Besucher in Kigali erzéhlt - Hutu und Tutsi dieselbe Sprache
sprechen und eine gemeinsame Kultur und Religion teilen.
Dennoch existieren Hutu und Tutsi - weder als ckonomisch
generierte Identitdten noch als kulturelle Identitdten, sondern
als politische Identititen. Der beste Beleg dafiir, dass Hutu keine
ethnische, sondern eine politische Identitat ist, sind die Hutu in
Nord-Ruanda: Bevor sie in den Staat Ruanda inkorporiert wur-
den, galten sie als Bakiga, wie ihre Verwandten in West-
Uganda. Mit der Inkorporation in den Staat Ruanda wurden sie
zu Hutu. Statt einer transhistorischen ethnischen Identitit sind
Hutu vielmehr eine transethnische subjektive Identitit all jener,
die von der Tutsi-Macht in Ruanda unterworfen wurden.

Um die historische Bildung von Hutu und Tutsi zu verste-
hen, muss die historische Griindung des Staates Ruanda be-
trachtet werden. Die Entwicklungen des Marktes oder der Ge-
meinschaften kénnen nicht alles erkldren. Es ist eine Tatsache,
dass Hutu und Tutsi keine ethnischen Identititen waren. So wie
Hutu eine subjektive Identitit war, eine Identitit all jener, die
vor der belgischen Kolonisation von der Macht in Ruanda be-
herrscht wurden, war Tutsi eine Identitdt der Macht. Das be-
deutet nicht, dass alle Tutsi Macht besafien, aber alle wurden
mit der Macht assoziiert. So wurden auch alle Weilen - auch
arme Weifle - wahrend der Kolonialzeit mit der Macht in Ver-
bindung gebracht. Die Assoziation machte nicht alle reich, aber
sogar die drmsten Weiflfen wurden anders behandelt als alle
Nicht-Weifien. Um ein Beispiel zu nennen: Konig Mwami Rwa-
bugiri fiithrte im spdten neunzehnten Jahrhundert die Zwangs-

119

hittps://dol.org/10.14361/9783839413104-005 - am 13.02.2026, 08:10:13. httpsy//www.lnllbra.com/de/agb - Opan Access -


https://doi.org/10.14361/9783839413104-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITIK DER UNENTSCHIEDENHEIT

arbeit - ubureetwa - in Ruanda ein, im Kolonialstaat jedoch war
ubureetwa nur fiir Hutu reserviert (Newbury 1989: 10-11, 51-2).

Auch die Bezeichnung Tutsi kennzeichnete keine feste
Gruppenidentitdt. Wohlhabende Hutu wurden tiber Generatio-
nen, vor allem durch Mischehen, als Tutsi absorbiert. Obwohl
statistisch nicht signifikant, so war ein solcher Prozess von ge-
niigend sozialer Bedeutung, als dass ihm ein Name gegeben
wurde: Kwihutura. Ahnlich konnten iiber Generationen durch
einen gegenldufigen Prozess arme Tutsi zu Hutu werden, be-
zeichnet als Gucupira. Hier machte der Kolonialismus einen ent-
scheidenden Unterschied. Die Kolonialverwaltung fiihrte den
Begriff der Rasse ein. Hutu wurden als »Bantu« gebrandmarkt -
als indigen und dumm stereotypisiert - und Tutsi wurden zu
»Hamiten, als zivilisatorisch hoher entwickelte Zugewanderte
betrachtet.” Der Kolonialismus trennte Hutu von Tutsi vor dem
Gesetz und stellte allen einen jeweiligen Ausweis aus. Damit
gab es kein Kwihutura und auch kein Gucupira mehr (Haguma
1993). Privilegien wurden an die Rasse gebunden, daran, ob
man als indigen oder als Auslidnder betrachtet wurde. Wenn
wir den Genozid verstehen wollen, diirfen wir diese Tatsache
nicht vergessen. Als im Genozid Hutu Tutsi umbrachten, lohnt
es sich zu fragen, fiir wen sich diese Hutu hielten und wen sie
zu toten meinten. Sie waren iiberzeugt, nur sie seien die »Soh-
ne« dieser Region und toteten Fremde, die die Macht an sich
reiffen wollten. Sie gingen davon aus, sie seien Einheimische,
die Eindringlinge toteten.®

Wenn ruandische Intellektuelle die Hutu- und Tutsi-Frage
diskutieren, sind scharfe Differenzen zwischen zwei Stand-
punkten festzustellen. Die Hutu betonen, dass Hutu und Tutsi
schon immer verschieden waren, wihrend Tutsi behaupten,

7 Zu dieser, wissenschaftlich nicht haltbaren, »Hamiten-Theorie«
vgl. Gérard Prunier: The Rwandan Crisis. 1990-1996, London:
Hurst, (Anm. d. U.).

8 Zur weiterfithrenden Diskussion zur Revolution 1959, die im Ge-
nozid 1994 sehr >populdr« war, zur gleichen perversen Beschafti-
gung mit der Herkunft in der Ruandischen Geschichtsschrei-
bung, zur Zweiten Republik und dem Wesen des post-
genozidalen Staates in Ruanda vgl. insbesondere Kapitel 4, 7, 2
und 5 sowie das Fazit in Mamdani (2001): »When victims become
killers«.

120

hittps://dol.org/10.14361/9783839413104-005 - am 13.02.2026, 08:10:13. httpsy//www.lnllbra.com/de/agb - Opan Access -


https://doi.org/10.14361/9783839413104-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MAMDANI + AFRIKANISCHE STAATEN, STAATSBURGERSCHAFT UND KRIEG

dass sie ein und dasselbe Volk seien, geteilt - wie in jeder
»normalen« Gesellschaft - durch andere Lebensumstinde,
Reichtum oder Beruf. Ihnen gemein ist aber die Beschiftigung
mit der Herkunft. Und diese Beschiftigung mit der Herkunft ist
das Erbe des Kolonialismus. Sie symbolisiert die nicht mitge-
dachte Kollaboration zwischen imperialer Ideologie und Ge-
schichtsschreibung in dieser Region. Diese Kollaboration ist in
jedes Inhaltsverzeichnis eingeschrieben, das der Geschichts-
schreibung der Region vorangeht.

Vor dem Genozid gab es in Ruanda zwei Republiken. Die
erste Republik unter Kayibanda behielt die Unterscheidung
zwischen Hutu und Tutsi als Klassifikation zwischen arm und
reich bei. Es ist richtig, dass die Revolution 1959 die vom Kolo-
nialismus geschaffene Welt auf den Kopf stellte, aber ihre Kate-
gorisierungen wurden nicht ausgetauscht. Lenin schrieb einmal
zu Rosa Luxemburg, dass sie so sehr damit beschiftigt sei, den
polnischen Nationalismus zu bekdmpfen, dass sie, wie die Au-
gen einer Ratte, nichts anderes mehr sehe als Katzen. Die Welt
der Hutu und Tutsi wurde zu einer Welt der Ratten und Kat-
zen. Fir die Ratte gibt es kein gefdhrlicheres Tier als die Katze;
kein Tiger, kein Elefant, nur Katzen. Und fiir die Katze gibt es
kein kostlicheres Tier als die Ratte. Natiirlich konnen wir nicht
die sozialen und politischen Ziele der Revolution von 1959 von
der Hand weisen, von der Landreform zur Herrschaftsreform.
Aber es ldsst sich auch nicht die Begrenztheit der Revolution
iibersehen: Es wurde versdumt, das politische Erbe des Kolo-
nialismus zu iiberwinden. Anstatt die vom Kolonialismus ge-
schaffenen politischen Identitdten zu hinterfragen - dass Hutu
indigene Bantu und Tutsi ausldndische Hamiten seien - wur-
den sie beibehalten. Es wurde versiumt, den Kolonialismus
nicht nur als konomisches System zu verstehen, welches die
Einheimischen enteignete. Es war ebenso ein politisches Sys-
tem, das durch die Politisierung der Indigenitét das politische
Leben vergiftete.

Der Putsch von 1973 leitete die Zweite Republik unter Juve-
nal Habyarimana ein. In Uganda wird Habyarimana als Schur-
ke in der ruandischen Tragodie gesehen. Jedoch unternahm
Habyarimana den Versuch, das von Kayibanda installierte poli-
tische System zu reformieren. Habyarimana definierte offiziell
Tutsi von einer Rasse zu einer ethnischen Gruppe um - von

121

hittps://dol.org/10.14361/9783839413104-005 - am 13.02.2026, 08:10:13. httpsy//www.lnllbra.com/de/agb - Opan Access -


https://doi.org/10.14361/9783839413104-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITIK DER UNENTSCHIEDENHEIT

einer nicht-indigenen Minderheit ohne politische Rechte in eine
indigene Minderheit mit politischen Rechten und mit propor-
tionaler Reprasentation im Parlament, in Botschaften, im Kabi-
nett und sogar in der Armee. Habyarimanas Dilemma war aber,
dass er der politischen Tutsi-Diaspora - den in der ganzen Re-
gion verstreuten Fliichtlingen von 1959 - keine Zukunft bot. Er
machte die post-1959-Fliichtlinge zu den Juden Afrikas. Ich be-
nutze hier die Bezeichnung »Juden« als Metapher fiir politische
Heimatlosigkeit - fiir diejenigen, die in einer Welt der National-
staaten leben, in der alle Nationen einen Staat haben miissen
und in einer Welt der ehemaligen Kolonien, in der nach der in-
direkten Herrschaft, auch alle ethnischen Gruppen eine Heimat
haben. Aus dieser Sicht verkorpert der Oktober 1990 ein Zu-
sammentreffen von zwei Versdumnissen auf beiden Seiten der
Grenze: das von Habyarimanas Fithrung in Ruanda und das
von Musevenis Fithrung in Uganda. Die ruandische Invasion
vom Oktober 1990 durch die FPR war ein Zeugnis der Staats-
biirgerschaftskrise auf beiden Seiten der Grenze.

Die genocidaires, die Praktiker des Volkermords in Ruanda
1994, lehnten Habyarimana ab, wie auch die Idee, dass Tutsi
eine ethnische Gruppe seien. Diese Ablehnung kam das erste
Mal im Lizide-Putsch von 1978 zu Tage. Die herrschenden Hu-
tu-Propaganda-Organe und die nach der Invasion von 1990 ge-
grindete Coalition pour la Défense de la Republique (CDR) sende-
ten eine zentrale Botschaft aus: »Tutsi sind keine indigene eth-
nische Gruppe, sondern eine nicht-indigene Rasse«. Der Geno-
zid an den Tutsi wurde nicht als ein Genozid an den Tutsi son-
dern als ein Genozid an den Hamiten vertibt. Als die vorkolo-
nialen Tutsi Privilegien beanspruchten, taten sie dies nicht auf
der Grundlage fremder Abstammung, sondern auf der Grund-
lage gottlicher Zustimmung (Imana). Im Gegensatz dazu bean-
spruchten kolonialisierte Tutsi Privilegien als nicht-indigene
Hamiten. Genozid wird nicht an Nachbarn veriibt, von denen
wir annehmen, dass sie legitim auf derselben Erde wohnen,
egal welche anderen Unterschiede uns von ihnen trennen. Ge-
nozid wird nur an Menschen veriibt, deren Prdsenz in der poli-
tischen Arena als illegitim galt und deren Bemiihung um die
Herrschalft als fremde Machtergreifung verstanden wurde.

Der Genozid von 1994 schuf einen neuen Staat in Ruanda,
ein Staat, der von zwei Grundiiberzeugungen geprégt ist. Ers-

122

hittps://dol.org/10.14361/9783839413104-005 - am 13.02.2026, 08:10:13. httpsy//www.lnllbra.com/de/agb - Opan Access -


https://doi.org/10.14361/9783839413104-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MAMDANI + AFRIKANISCHE STAATEN, STAATSBURGERSCHAFT UND KRIEG

tens, der Post-Genozid-Staat betrachtet sich selbst als moralisch
verantwortlich fiir die Sicherheit und den Schutz aller lebenden
Tutsi auf der ganzen Welt, nicht nur in Ruanda. In diesem Sin-
ne ist es ein Diaspora-Staat, wie Israel. Zweitens, dieser Staat
glaubt, dass die Herrschaft der Tutsi die Voraussetzung fiir das
Uberleben der Tutsi sei: Wenn Tutsi ihre Macht verlieren, ver-
lieren sie ihr Leben. In diesem Sinne ist der Post-Genozid-Staat
auch ein nationaler Sicherheitsstaat - ebenfalls wie Israel. Unter
Berticksichtigung der Implikationen des ruandischen Staates
werden diese Einsichten praktisch relevant. Falls die Tutsi-
Herrschaft tatsachlich die Voraussetzung fiir das Uberleben der
Tutsi ist, dann werden Tutsi und Hutu weiter als separate und
sogar antagonistische politische Identititen in Ruanda repro-
duziert. Unter diesen Voraussetzungen scheint der einzig mog-
liche Friede zwischen Tutsi und Hutu ein bewaffneter Friede.

Tatséchlich ist dies in dem gegenwirtigen Ruanda zuneh-
mend der Fall. Die Spannungen, die das Post-Genozid-Ruanda
charakterisieren, gleichen zunehmend einem Vulkan. Als die
FPR das zweite Mal in weniger als einer Dekade die Grenze
iiberschritt - diesmal 1997 von Ruanda in die Kivu-Provinzen
des Kongo, damals Zaire - dhnelte ihr Vormarsch dem von ge-
schmolzener Lava, die alles Lebende unter sich begrub. Die FPR
schien entschlossen, nicht nur die Interahamwe in den grenz-
iiberschreitenden Camps auszuldschen, sondern auch andere
Hutu als potenzielle Interahamwe und sogar indigene Kongole-
sen als Komplizen der Interahamwe und Hutu. Wahrend man
1997 noch glauben konnte, dass die Ursache der ruandischen
Probleme die bewaffneten Fliichtlingslager hinter der Grenze in
Zaire seien, wire es heute richtiger zu sagen, dass die Wurzeln
der kongolesischen Probleme hinter der Grenze in Ruanda lie-
gen. Im Nachhinein scheint es, dass Ruanda 1997 seine interne
Krise in den Kongo exportierte, wie 1990 Uganda seine interne
Krise nach Ruanda exportierte. Dies fiihrt uns zu dem letzten
und dritten Fokus dieses Beitrags: zum Kongo.

123

hittps://dol.org/10.14361/9783839413104-005 - am 13.02.2026, 08:10:13. httpsy//www.lnllbra.com/de/agb - Opan Access -


https://doi.org/10.14361/9783839413104-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITIK DER UNENTSCHIEDENHEIT

Kivu und Kongo:
Das Recht auf Land und eigene chiefs

Die Banyarwanda in Kivu sind in drei verschiedene Gruppen
geteilt: die Banyarutshuru und die Banyamasisi in Nord-Kivu
und die Banyamulenge in Siid-Kivu. Von ihnen wurden die
Banyarutshuru, obwohl sie vor dem Kolonialismus Teil des ru-
andischen Konigreichs waren, als Indigene im Kongo betrach-
tet, die Banyamasisi und die Banyamulenge hingegen als nicht-
indigen. Um zu verstehen, welch ein enormer Unterschied das
fir gewohnliche Bauern in ihrem Alltag macht, miissen wir zu-
ndchst das Wesen der Staatsbiirgerschaft im postkolonialen
Kongo verstehen.

Die Staatsbiirgerschaft im heutigen Kongo, wie auch im
gegenwidrtigen Uganda, hat zwei Dimensionen: eine zivile und
eine ethnische.® Wenn wir die Staatsbiirgerschaft thematisieren,
sprechen wir normalerweise nur von der zivilen Dimension.
Die zivile Staatsbiirgerschaft bezieht sich auf die individuellen
zivilen und politischen Rechte, die fiir gewchnlich als solche in
der Verfassung festgelegt sind. Im Gegensatz dazu bezieht sich
die ethnische Staatsbiirgerschaft auf Gruppenrechte. Diese sind
soziale und wirtschaftliche Rechte und werden normalerweise
als Gewohnheitsrechte bezeichnet. Die ethnische Zugehorigkeit
definiert unter anderem das Gewohntheitsrecht auf Land und
das Zugangsrecht zu gewohnheitsrechtlichen Gerichten.

Da die Banyarutshuru - als einzige Kinyarwanda-Sprechen-
de - als indigen im Kongo betrachtet wurden, besaflen sie allein
eine eigene Verwaltung im kolonialisierten Kongo. Die Banya-
masisi kamen als Immigranten wihrend der Kolonialzeit. Im
Unterschied zu den Banyarwanda, die nach Uganda migrierten,
war die Migration der Banyamasisi eher eine organisierte
Transplantation; daher gab man auch ihnen fiir eine Weile -
von den spaten 1930er Jahren bis 1959 - eine eigene Verwal-
tung, bezeichnet als Collectivité Gishari. Als diese Collectivité zur
Unabhéngigkeit abgeschafft und die Banyamasisi unter die so
genannten indigenen chiefs gestellt wurden, folgte ein Aufstand

9 Fiir eine ausfiihrlichere Erorterung der politischen Identitdt und
der Staatsbiirgerschaft in der Region der Grofien Seen vgl. Mam-
dani (2001), »When victims become killers«, Kap. 1 und 8.

124

hittps://dol.org/10.14361/9783839413104-005 - am 13.02.2026, 08:10:13. httpsy//www.lnllbra.com/de/agb - Opan Access -


https://doi.org/10.14361/9783839413104-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MAMDANI + AFRIKANISCHE STAATEN, STAATSBURGERSCHAFT UND KRIEG

gegen diese chiefs, bekannt als La Guerre du Banyarwanda.10 Seit-
dem kdmpfen die Banyamasisi um eine eigene Verwaltung,
denn ohne sie - das heifst, ohne als indigen anerkannt zu sein -
fehlen ihnen wichtige Rechte, insbesondere das Gewohnbheits-
recht auf Land und das Recht, von eigenen chiefs verwaltet zu
werden.

Wihrend die Banyamasisi in Nord-Kivu vor allem Hutu
waren, waren die Banyamulenge in Stid-Kivu Tutsi. Wie die
Banyamasisi kdmpften auch die Banyamulenge um die An-
erkennung als Indigene und damit um ihre eigenen Gewohn-
heitsrechte auf Land und eigene Verwaltung. Als die FPR in
den Kongo einrtickte, zundchst die Fliichtlingslager einnahm
und sich dann weiter in Richtung Kinshasa orientierte, behaup-
tete sie, damit einen neuen Genozid an den Banyamulenge zu
verhindern. Aber fiir Beobachter mit Gespiir fiir die Geschichte
dieser Region musste dies unglaubwiirdig erscheinen, dass
ausgerechtet der ruandische Staat sich als Verteidiger der Rech-
te der Banyamulenge ausgab. Denn die gesamte Geschichte der
Banyamulenge im Kongo war gekennzeichnet durch deren Dis-
tanzierung vom ruandischen Staat. Historisch stammten einige
der Banyamulenge von aristokratischen Tutsi-Familien ab, die
ihre Heimat verlassen hatten aufgrund der Versuche seitens
Konig Rwabugiris, die Aristokratie zu besteuern und das Ko-
nigreich Ruanda im spaten 19. Jahrhundert zu zentralisieren.
Andere flohen, als die blutige Sezessionsschlacht nach dem Tod
von Rwabugiri verloren war - in der ruandischen Geschichte
als Rucuncu bezeichnet. Diese historische Distanzierung von
Ruanda wurde bekréftigt durch das Massaker der Hutu in Bu-
rundi 1972. Man sagt, die Banyamulenge &nderten ihren Na-
men von Banyarwanda - mit der Betonung auf ihre Herkunft -
zu Banyamulenge (Banya-mulenge: die, die von den Hiigeln
von Mulenge kommen). Sie betonten aus einem einzigen Grund
ihren damaligen Aufenthaltsort tiber ihre Herkunft: um sich
noch weiter von der unbestindigen Welt der Hutu und Tutsi in
Burundi und Ruanda zu entfernen.

Dieser dritte Versuch in der Region der Grofien Seen, die
Identitdt auf der Grundlage des Aufenthaltsortes zu definieren,

10 Zu Collectivité Gishani und La Guerre du Banyarwanda vgl. Bu-
cyalimwe (1990).

125

hittps://dol.org/10.14361/9783839413104-005 - am 13.02.2026, 08:10:13. httpsy//www.lnllbra.com/de/agb - Opan Access -


https://doi.org/10.14361/9783839413104-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITIK DER UNENTSCHIEDENHEIT

statt wie bisher auf der der Abstammung, scheiterte wie seine
Vorginger in Ruanda und Uganda. Er wurde sabotiert von der
kongolesischen Gesellschaft, die demgegentiber feindlicher ein-
gestellt war als der Mobutu-Staat. Im Kongo hatte das Mobutu-
Regime eine widerspriichliche Haltung gegeniiber den kongo-
lesischen Banyarwanda. Wahrend 1972 das Dekret von Mobutu
den Fliichtlingen von 1959 die Staatsbiirgerschaft zuerkannte,
setzte das Gesetz von 1981 wieder die Abstammung tiber den
Aufenthaltsort. Als die kongolesische Nationalkonferenz, in der
die politische und zivile Opposition gegen Mobutu zusammen-
traf, 1991 die Staatsbiirgerschaftsfrage behandelte, gaben sie
ebenfalls ein Gesetz heraus, welches Mobutus Gesetz von 1981
bestitigte und die Abstammung tiber den Aufenthaltsort als
Grundlage fiir die Staatsbiirgerschaft setzte. Es war kein Zufall,
dass die Banyamulenge ein Viertel der Kongolesen ausmachten,
die sich der FPR 1997 in ihrer grenziiberschreitenden Invasion
anschlossen - ungefdhr dieselbe Proportion der Banyarwanda
innerhalb der NRA, als diese Kampala 1986 erreichte.

Die Banyarwanda-, insbesondere die Tutsi-Minderheit in
dieser Region waren schon immer eine Zielscheibe fiir Vorurtei-
le der Mehrheitsbevolkerung, ob nach der 1959er Revolution in
Ruanda, im Guerilla-Krieg in Uganda von 1981 bis 1986 oder
wihrend der Nationalkonferenz (CNS) im Kongo von 1990 bis
1991. Es ist wichtig, die Bedeutung dieser Entwicklung zu er-
fassen. In allen drei Fallen benutzte eine demokratische Mehr-
heit den demokratischen Prozess, um die Minderheit zu ent-
rechten. In allen Féllen hatte ein demokratischer Prozess ein
undemokratisches Resultat. Die Frage der Minderheitenrechte
in der Demokratie bedarf besonderer Aufmerksamkeit. Die
meisten Artikel zum Genozid 1994 betonen, dass der Genozid
das Resultat eines von Seiten des Staates initiiertes Projekt ge-
wesen sein soll. Es herrscht Schweigen dariiber, welchen per-
versen Anteil die Bevolkerung an dem Genozid hatte, dartiber,
dass das Toéten vor allem durch die Beteiligung der Massen
moglich war. Letztlich bestand die Rolle der staatlichen Institu-
tionen hauptsichlich darin, gewshnliche Bahutu zum Téten zu
ermutigen. Wir miissen danach fragen, welche Handlungs-
potentiale 1994 im Genozid, 1991 in der kongolesischen Natio-
nalkonferenz, 1990 im ugandischen Parlament und 1959 in der
Revolution in Ruanda freigesetzt wurden. Mein Argument ist,

126

hittps://dol.org/10.14361/9783839413104-005 - am 13.02.2026, 08:10:13. httpsy//www.lnllbra.com/de/agb - Opan Access -


https://doi.org/10.14361/9783839413104-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MAMDANI + AFRIKANISCHE STAATEN, STAATSBURGERSCHAFT UND KRIEG

dass die Handelnden sich selbst als »einheimisch« sahen und
ihr Angriffsziel als »fremdx«.

Uganda hat die Wahl

Wihrend Ruanda vorgibt aus Sicherheitsgriinden im Kongo zu
sein, kann sich die ugandische Regierung nicht entscheiden,
warum sie ihre Truppen dorthin entsandte. Das bedeutet, dass
Uganda offenbar nicht nur einen Grund hatte. Oft wird das Si-
cherheitsargument genannt, aber je weiter man sich von der
Grenze entfernt, wird ein anderer Grund fiir ihre Prdsenz im
Kongo angegeben. Dieser Grund ist ideologisch: »Wir sind hier,
um die Revolution zu unterstiitzen«. Von allen Teilnehmern im
Kongo-Konflikt hitte Uganda am besten den Konflikt in einen
breiteren historischen Kontext stellen konnen, seine wachsen-
den Kosten abschitzen und Alternativen zu dem Konflikt an-
denken konnen, denn allein Uganda machte ebenfalls die Er-
fahrung, von einem Nachbarn »befreit« zu werden. Ich beziehe
mich hierbei auf den Krieg von 1979, als Truppen aus Tansania
Idi Amin stiirzten. Es gibt eine ganz bestimmte Erfahrung, die
hier interessant ist. Als die tansanischen Truppen den Diktator
Idi Amin angriffen, erhielten sie allgemeine Unterstiitzung von
der ugandischen Bevolkerung. Sobald der Diktator gestiirzt
war und die tansanischen Truppen dazu iibergingen ein neues
Parlament zu installieren, schwand diese Unterstiitzung. Die
Konsequenz dieser unangemessenen »guten Nachbarschaft«
war ein fiinfjahriger Guerilla-Krieg von Seiten der ugandischen
Bevolkerung und es bedurfte eines Staatsmannes mit Vision
und Mut wie Julius Nyerere, um zu verstehen, dass die tansani-
schen Truppen nicht nur teilweise, sondern komplett aus
Uganda zuriickgezogen werden miissen.

Der Kongo hatte 1997 nicht nur einen »Befreier« sondern
gleich mehrere. Die regionale Staatenkoalition aus Uganda, Ru-
anda, Angola, Simbabwe und Namibia erhielt anfangs ebenfalls
starke Unterstiitzung von Seiten des kongolesischen Volkes.
Schliefllich waren es keine Kongolesen, sondern Teilnehmer der
Koalition, - insbesondere Uganda, Ruanda und Angola - die
Kabila an die Macht brachten. Als ein Teil der Koalition von
Kabila enttduscht wurde und ihn durch einen anderen Fiihrer

127

hittps://dol.org/10.14361/9783839413104-005 - am 13.02.2026, 08:10:13. httpsy//www.lnllbra.com/de/agb - Opan Access -


https://doi.org/10.14361/9783839413104-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITIK DER UNENTSCHIEDENHEIT

ersetzen wollte, zerfiel die Koalition. Der bis heute andauernde
innerstaatliche Krieg in der Demokratischen Republik Kongo,
dem damaligen Zaire, begann nicht als ein Krieg zwischen Ka-
bila und einer bewaffneten internationalen Opposition, sondern
als Krieg zwischen zwei Fraktionen der regionalen Koalition.
Dieser Krieg zwischen den Nachbarn von Kongo fand bedauer-
licherweise auf dem Boden Kongos statt. Der Kongo-Krieg de-
generierte weiter, indem sich Uganda und Ruanda in einer Se-
rie von Scharmiitzel gegenseitig bekdampften, obwohl beide
Staaten bis dahin eine Allianz gebildet hatten.

Dieser kurze Abriss zum Hintergrund ist notwendig, um
die Optionen aufzuzeigen, mit der wir in unserer unmittelbaren
Zukunft konfrontiert sein werden. Je linger Uganda in dem re-
gionalen Konflikt involviert bleibt, desto mehr wird diese Ein-
gebundenheit auch die internen Entwicklungen beeinflussen.
Ugandas unmittelbare Zukunft wird davon geprégt sein, wel-
che der konkurrierenden Dynamiken Oberhand gewinnt: der
zivile und potenziell demokratische Trend, der zur internen
Offnung gefiihrt hat, oder der militdrische regionale Eingriff.1!
Diese zwei Dynamiken sind in ihren Auswirkungen gegensitz-
lich verschieden. Im Zentrum der internen Dynamik stand die
Entwicklung des lokalen Gemeindesystems: Das auf der
Grundlage des im Guerilla-Krieg geschaffenen Verwaltungssys-
tem sollte von einem Gemeindesystem auf fiinf Gemeindesys-
teme ausdifferenziert werden. Thre Auswirkung war die Demi-
litarisierung des Konflikts, indem eine politische Option im
Umgang mit Differenzen angeboten wurde. Die Stofirichtung
der regionalen Dynamik ist dem genau entgegengesetzt: Sie
tendiert eher dahin, jegliche Differenzen in einen militdrischen
Konflikt umzuwandeln. Anscheinend fehlt uns entweder eine
Fiihrung oder ein Mechanismus, der bzw. die die Region von
einem militdrischen Umgang zur Losung von Differenzen hin
zu einem politischen Umgang fiihrt. Diejenigen, die sich ver-
pflichtet fithlen, Revolutionen zu unterstiitzen, sollten sich be-

11 Die Truppen Ugandas, die zwischen 1997 und 1999 am Krieg in
der DR Kongo beteiligt waren, sind im Jahr 2002, als dieser Text
erstmalig publiziert wurde, offiziell zurtickgezogen worden.
Dennoch sind ugandische Geschiftsleute und Militars in vielfal-
tiger Weise in die Dynamiken im Osten der DR Kongo involviert
geblieben (Anm. d. Ubers.).

128

hittps://dol.org/10.14361/9783839413104-005 - am 13.02.2026, 08:10:13. httpsy//www.lnllbra.com/de/agb - Opan Access -


https://doi.org/10.14361/9783839413104-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MAMDANI + AFRIKANISCHE STAATEN, STAATSBURGERSCHAFT UND KRIEG

wusst werden, dass Revolutionen nicht durch einen bewaffne-
ten Grenziibertritt exportiert werden konnen. Ideen konnen
Grenzen iiberschreiten, Zivilisten und Giiter auch. Aber die
wichtigste Bedingung fiir eine friedliche Koexistenz, einschlief3-
lich des Rechts eines jeden Volkes auf seine eigene Revolution,
ist der Respekt der Staaten und Armeen vor den Landesgren-
zen. Der Preis fiir den Export einer Revolution kann sehr hoch
sein: moglicherweise wird es damit enden, dass die internen
Reformen als Preis fiir eine solche Torheit aufgehoben werden.

Derzeit!2 befindet sich die interne Dynamik im Konflikt mit
der regionalen Dynamik. Ugandas interne Offnung ist noch be-
grenzt, vornehmlich auf lokaler und regionaler Ebene, aber
noch schwach im Zentrum. Die Institutionen des Zentrums - in
Uganda vornehmlich die Armee und die Kirche - wurden seit
dem Inkrafttreten der neuen Verfassung gleichsam unter Qua-
rantine gestellt. Bei der NRM, der Partei des Présidenten Mu-
seveni, handelt es sich nicht um eine getarnte Einheitspartei.
Eine Einheitspartei wiirde sich darum bemiihen, das Monopol
zur Organisation zu nutzen, aber die NRM scheint derzeit ent-
schlossen, das Monopol nur zur Verhinderung jeglicher Orga-
nisation von anderen, auch in ihrem Innern, zu verwenden.
Daher ist es sinnvoll diesen Staat als Kein-Parteien-Staat und
nicht als Ein-Parteien-Staat zu bezeichnen. In einer Situation, in
der es keine funktionierenden politischen Organisationen im
Zentrum gibt, stellt eine regionale militdrische Involvierung ein
hohes Risiko dar: Der expandierende Krieg kann die Rolle und
den Einfluss des Militdrs so weit aus den Proportionen zu allen
anderen Institutionen herausheben, dass die Konsequenz eine
Militarisierung des zivilen Lebens im eigenen Land sein wird,
wodurch der politische Reformprozess wieder riickgiangig ge-
macht werden kénnte.

Hier miissen wir ebenfalls die Erfahrungen aus der Region
im Gedichtnis behalten. Man sollte sich daran erinnern, dass
der Zusammenbruch Somalias der Niederlage im Ogaden-
Krieg folgte, als die besiegte Armee gegen die einheimische
Opposition vorging, bevor sie zwischen konkurrierenden War-
lords zersplitterte. Gleiches gilt fiir Ruanda, als durch die sich

12 Dieser Text wurde erstmals 2002 verdffentlicht, vgl. Anm. 14
(Anm. d. Ubers.).

129

hittps://dol.org/10.14361/9783839413104-005 - am 13.02.2026, 08:10:13. httpsy//www.lnllbra.com/de/agb - Opan Access -


https://doi.org/10.14361/9783839413104-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITIK DER UNENTSCHIEDENHEIT

abzeichnende Niederlage im Krieg Fraktionen in der Armee an-
fingen, nach Stindenbocken in der Heimat zu suchen und damit
die Voraussetzungen sowohl fiir den Genozid an den Tutsi wie
auch fiir das Massaker an der Hutu-Opposition schufen. Die
derzeitigen Priorititen Ugandas miissten die Folgenden sein:
Erstens, Truppenabzug aus einem regionalen zerstorerischen
Konflikt, um seine Energien zur Demilitarisierung der Region
einzusetzen; zweitens, Beschleunigung der Offnung im eigenen
Land, indem die Quarantine fiir die politischen Organisationen
im Zentrum aufgehoben wird.

Fazit

Dieser Artikel stellte drei scheinbar selbstverstindliche Aussa-
gen in Frage. Die erste betrifft die Staatsbiirgerschaftskrise in
der Region. Diese Krise kreist nicht um knappe Ressourcen,
obwohl sie damit verbunden ist. Es geht um die Definition des
Zugangs zu Ressourcen. Die Staatsbiirgerschaft bedeutet nicht
automatisch die Verteilung von Ressourcen, aber sie gibt einem
das Recht, in den Kampf um die Ressourcen einzutreten. Auf
diese Art sollte generell die Debatte um die Ressourcen auf der
Welt verstanden werden. In den USA mussten die Kinder der
Sklaven darum kampfen, als Amerikaner bzw. Afro-Amerika-
ner anerkannt zu werden. In GrofSbritannien forderten die Kin-
der der Immigranten aus den Kolonien ihre Anerkennung als
schwarze Briten. Eine andere Dynamik ist in Stidafrika unter-
wegs: Die Kinder privilegierter Immigranten, ehemalige Kolo-
nialisten, realisieren derzeit, dass Afrikaner in den Kampf um
Ressourcen eintreten werden und fordern nun, dass auch sie als
Afrikaner anerkannt werden. In diesem Sinne bedeutet Demo-
kratie die Ausweitung der Staatsbiirgerschaft. Wenn wir Fragen
der Staatsbiirgerschaft in dieser Region behandeln, ist es wich-
tig, tiber das koloniale politische Erbe nachzudenken und uns
zu fragen: Wer ist indigen? Wer ist ein Siedler? Wann werden
Siedler Einheimische und wie? Was sollte die Rechtsgrundlage
in einer politischen Gemeinschaft sein? Wie reformieren wir
den Staat, von einem, der seine Bevolkerung in Siedler und
Einheimische einteilt, zu einem, der als Grundlage fiir seine

130

hittps://dol.org/10.14361/9783839413104-005 - am 13.02.2026, 08:10:13. httpsy//www.lnllbra.com/de/agb - Opan Access -


https://doi.org/10.14361/9783839413104-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MAMDANI + AFRIKANISCHE STAATEN, STAATSBURGERSCHAFT UND KRIEG

Rechte die Unterscheidungen zwischen Einwohnern und Besu-
chern trifft?

Zweitens war mein Vorschlag, politisch »heilige Kithe« wie
Zivilgesellschaft und Demokratie, zu problematisieren, statt
diese heilig zu sprechen. Anstatt Zivilgesellschaft und Demo-
kratie zu idealisieren, miissen wir den undemokratischen Aus-
gang von mehrheitsgefithrten Prozessen reflektieren, wie in der
ruandischen Revolution von 1959, im ugandischen Parlament
nach dem Guerilla-Sieg in Luwero, in der Nationalkonferenz in
Kongo 1991 und insbesondere im ruandischen Genozid von
1994. Anfianglich konnte eine grundsidtzliche Frage gestellt
werden, bei der zunichst die vom Kolonialismus geerbte
Staatsform als selbstverstindlich hingenommen wird: Gibt es
Grundrechte fiir Minderheiten - Grundrechte, ohne die wir
aufhoren wiirden, einer politischen Gemeinschaft anzugehoéren
- die nicht mal die Mehrheit niederstimmen diirfte? Wir kon-
nen dann eine tiefer gehende Frage stellen, eine, die institutio-
nell den Kolonialstaat eher in Frage stellt, wie durch die dama-
lige Einfithrung der Biirgerkomitees und -rdte wahrend des
Luwero-Kampfes geschehen ist: Wenn wir politische Identita-
ten von Einheimischen und Siedlern zu Einwohnern und Nicht-
Einwohnern umdefinieren, entfernen wir uns damit nicht von
der Definition der Rechte fiir existierende Minderheiten hin zur
Definition, wer iiberhaupt als Minderheit gelten kann?

Schlieslich habe ich die Aufmerksamkeit auf den spezifi-
schen Krieg im Kongo und auf regionale bewaffnete Konflikte
im Allgemeinen gelenkt und damit eine Schliisselerfahrung der
Staatskrisen in der Region beleuchtet. Sowohl die positive Lek-
tion aus Julius Nyereres Fithrung in Tansania als auch die nega-
tive Lektion aus Somalia und Ruanda zeigen, dass externe mili-
tarische Intervention interne Reformen untergraben und eine
nationale Krise herbeifithren kénnen.

Literatur
Bucyalimwe, Mararo (1990): Land conflicts in Masisi, eastern

Zaire: the impact and aftermath of Belgian colonial policy
(1920-1989), Dissertation Indiana University.

131

hittps://dol.org/10.14361/9783839413104-005 - am 13.02.2026, 08:10:13. httpsy//www.lnllbra.com/de/agb - Opan Access -


https://doi.org/10.14361/9783839413104-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITIK DER UNENTSCHIEDENHEIT

Fortt, ] M. (1956): »The distribution of the immigrant and the
Ganda population within Buganda«. In: Audrey Richards
(Hg.), Economic development and the tribal change: a study
of immigrant labor in Buganda, Cambridge: Cambridge
University Press. S. 77-118.

Haguma, Captain Eugene M. (1993) »The Rwandese crisis: the
political economy of genocide«. Symposiumsbeitrag zu »In-
terface, Dialogue and Cooperation between Government
and NGO'’s for Popular Participation in National Recon-
struction, Conflict and Psycho-Social Trauma Management,
Kigali, 28. Februar 1993.

Mamdani, Mahmood (1996): Citizen and Subject: contemporary
Africa and the legacy of late colonialism, Princeton, NJ:
Princeton University Press; London: Kames Currey; Kam-
pala: Fountain: Cape Town: David Phillip.

Mamdani, Mahmood (1999): »Citizenship crisis in Kivu, Eastern
Congo«. Bericht der CODESRIA Mission in Kivu, Dakar:
CODESRIA.

Mamdani, Mahmood (2001): When victims become killers: co-
lonialism, nativism and genocide in Rwanda, Princeton, NJ:
Princeton University Press; London: James Currey; Kam-
pala: Fountain: Cape Town: David Phillip.

Newbury, David (1995): »The invention of Rwanda: the al-
chemy of ethnicity«, mimeo, University of North Carolina,
Chapel Hill) n.d., S. 14-17.

Onyango-Obbo, Charles (26 April 1993): »Inside rebel-
controlled Rwanda«, Africa News Service.

Postan, Cynthia (1956): »Changes in the immigrant population
in Buganda, 1948-59«. In: Audrey Richards (Hg.), Economic
development and the tribal change: a study of immigrant
labor in Buganda, Cambridge: Cambridge University Press,
Appendix F, Tabelle 8.

Prunier, Gérard (1995): The Rwanda crisis: history of a struggle,
1959-1994, London: Hurst & Co., n.33.

Watson, Catherine (1992): »Rwanda: war and waiting«, Africa
Report, Nov./Dez.

132

hittps://dol.org/10.14361/9783839413104-005 - am 13.02.2026, 08:10:13. httpsy//www.lnllbra.com/de/agb - Opan Access -


https://doi.org/10.14361/9783839413104-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

