
n. Die Utopie der Moral

https://doi.org/10.5771/9783495993590-59 - am 20.01.2026, 22:22:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495993590-59 - am 20.01.2026, 22:22:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Ethik und Ästhetik

Ethische Vorstellungen fließen in alle Bereiche des menschlichen 
Lebens ein, so auch in die der Kultur: der Ästhetik, der bildenden 
Kunst und Literatur, sogar auch der Musik.1 Schon Leonardos 
Malereitraktat ist nicht grundsätzlich nur eine Abhandlung über 
künstlerische Vorstellungen der Ausführung, Bildmittel usw., 
sondern basiert auf einem bestimmten Weltbild, das auf ethischen 
Grundsätzen beruht, die Stil und Inhalt mitbestimmen. So ist auch 
seine Malerei Ausdruck einer bestimmten Geisteshaltung, einer 
Sicht auf die Welt und ihre Bedingungen, die seine Wahrnehmung 
und seine Erfahrungen ihm liefert.1 2

Viele Künstler der Gegenwart betonen zwar, daß ihr Anliegen 
das „Machen“ sei, das weder eine Belehrung intendiere noch spe­
zifische ethisch-moralische Grundhaltungen ausdrücke, aber so­
wohl die seit der Abstraktion diese Werke immer häufiger beglei­
tenden Künstler-Interpretationen als auch die kunsthistorischen 
Analysen, die über eine formale Betrachtung hinausgehen, erlau­
ben ein gegenteiliges Urteil. Das besagt also, daß die Kunst sehr 

1 Diese Auffassung kollidiert gleichwohl mit der postmodernen Vorstellung von 
der metaphysikfreien Kunst jenseits aller sozialen Einbindungen, wobei jedoch 
die Kunst als gesellschaftlich nutzlose disqualifiziert wird. Vgl. hierzu D. 
Fenner: Kunst - Jenseits von Gut und Böse? Kritischer Versuch über das 
Verhältnis von Ästhetik und Ethik. München/Basel 2000.
2 Vgl. meinen Aufsatz: Die Weltanschauungen in der Kunst. In: Zeitschr. f. 
Ästhetik und allg. Kunstwiss. 40/2 (1995), S. 187-198. Ferner meine Abhand­
lung: Weltanschauung und Menschenbild in der Kunst der Gegenwart. Frank- 
furt/New York 1998.

59

https://doi.org/10.5771/9783495993590-59 - am 20.01.2026, 22:22:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wohl als Ausdruck ihrer Zeit in enger Beziehung zu den Vorstel­
lungen dieser Zeit steht, sie entweder kritisch hinterfragt, sich ihr 
anpaßt oder neue Konzeptionen hervorbringt, die insgesamt als 
Spiegel der Zeit und deren Geisteshaltung visuell sichtbar gemacht 
werden. Schon die sensible Wahrnehmung, die man dem Künstler 
attestiert, ist ein nicht zu übersehender Anlaß, die Welt intensiv zu 
betrachten und zu ihren Erscheinungen Stellung zu nehmen, was 
aber nicht nur in der politisch motivierten Kunst, sondern auch in 
anderen Kunstformen sogar der Moderne deutlich wird. Dabei sind 
zwei Aspekte wichtig, nämlich 1. die subjektive Haltung des 
Künstlers, seine Werteinstellungen und die Absicht, diese im Werk 
auszudrücken, aber 2. auch das gesellschaftliche Umfeld selbst, in 
dem der Künstler seinen Platz hat. Die ethischen Auffassungen 
beider Bereiche können in Einklang miteinander stehen, durchaus 
aber auch kollidieren, und in jedem dieser Fälle wird sich eine Be­
einflussung auf die künstlerischen Arbeiten ergeben, die dement­
sprechend deutliche Unterschiede aufweisen. Und so entstehen 
neue Kunstformen aus dem Wandel der Geisteshaltung und Le­
bensauffassung des Menschen, aus dem Wechsel der Erkenntnisse 
und Erfahrungen und auch aus der Veränderung politischer, öko­
nomischer und sozialer Verhältnisse. So wie das Mittelalter den 
Sinn des Lebens in der Vorbereitung auf ein Jenseits und der 
Überwindung des Diesseits gesehen hat, so ist beispielsweise die 
Renaissance durch die Entdeckung des Menschen als Individuum 
und die Entdeckung der Welt mehr auf das Irdische fixiert, in dem 
sie die Erfüllung ihrer Aufgaben sucht. Die Kunst des Barock oder 
die der folgenden Epochen wiederum greifen ebenfalls die neue 
Geisteshaltung ihrer Zeit auf und artikulieren sie auf je eigene 
Weise. Aus diesem Grund erlaubt das künstlerische Werk einen 
Einblick in seine Zeit und die Auffassung des Künstlers selbst, der 
seinen Standpunkt im Werk sichtbar macht.

60

https://doi.org/10.5771/9783495993590-59 - am 20.01.2026, 22:22:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nach diesen, sich um die Schwerpunkte des Folgenden zentrie­
renden Vorbemerkungen, die bereits die bisher kaum berücksich­
tigte These anvisieren, daß Kunst und Ethik in enger Beziehung 
stehen und diese Beziehung einen erheblichen Einfluß auf das 
künstlerische Schaffen, aber auch auf die Kunsterfahrung selbst 
besitzt, wenden wir uns nun in drei Schritten der Ausführung unse­
rer Überlegungen zu. Zunächst werden wir auf die unterschiedli­
chen weltanschaulichen Grundlagen eingehen, die den Zeitaus­
druck der Kirnst prägen. Es kann dann zweitens gezeigt werden, 
daß überzeugende Argumente in der Kunst selbst und ihrer Deu­
tung vorliegen, die den behaupteten Zusammenhang ethischer Auf­
fassungen und Kunst belegen. Und in einem dritten Abschnitt soll 
auch anhand von ausgewählten Beispielen auf einige Werke einge­
gangen werden, in denen ethische Prinzipien teils bewußt und so­
gar zeitkritisch, teils aber auch unbewußt zum Ausdruck kommen. 
Dabei legt es die Zielsetzung der gesamten Abhandlung nahe, auch 
hier schon eine Konzentration auf eine ontologische Grundlegung 
zu vermuten, die aber nur hinweisend zu verstehen ist, insofern 
diese Engführung erst prägnant im Zusammenhang mit der Kon­
zeption einer ontologischen Ethik ausgeführt wird (vgl. weiter un­
ten den dritten Teil).

Der Absicht, eine Beziehung zwischen Ethik und Ästhetik zu 
untersuchen, dient auch die Herausarbeitung ganz gegensätzlicher 
Kunstvorstellungen, aus welchen sich vor allem auch Extremfor­
men ästhetischen Ausdrucks erkennen lassen, denen als Gegen­
position die aus der Sicht der ontologischen Ethik resultierende 
Kunstauffassung entgegengestellt wird. Es geht dabei nicht um zu 
fallende Qualitätsurteile (die indes auch in der Kunstgeschichte 
fragwürdig sind, weil sie auf keinerlei präzisen und übereinstim­
menden Kriterien beruhen), sondern um die Weise des Umgangs 
mit Erscheinungen dieser Welt und um die Auffassung des Künst­
lers, sie zu ‘beschreiben’. Dies läßt sich sowohl aus der Form- als 

61

https://doi.org/10.5771/9783495993590-59 - am 20.01.2026, 22:22:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auch aus der Inhaltsanalyse erkennen, aber auch durch den ent­
sprechenden Rückgriff auf einschlägige kunsthistorische Interpre­
tationen und Künstleraussagen. Unsere Absicht ist folglich, ein 
Kunstwerk auf die Nähe oder Feme zu dem in diesem Zusammen­
hang zentralen Aspekt der Lebensbedeutung und dem dieser Le­
bensbedeutung immanenten Prinzip der ontologischen Erfahrung 
hin zu charakterisieren. Einige wesentliche Momente, die jedoch 
erst in den folgenden vier Kapiteln präziser und einem umfassende­
ren Kontext behandelt werden, dienen aber auch hier schon zur 
Durchleuchtung und Klärung spezieller Problemstellungen. Dies 
sind der Humanitätsgedanke in künstlerischen Werken, die Bedeu­
tung des Individuellen und Wertvorstellungen, die sichtbar oder 
latent im Werk erscheinen.

I

Wie ich anderenorts ausführlich dargestellt habe, ist künstlerischer 
Ausdruck immer auch Ausdruck einer bestimmten Weltanschau­
ung, aus der sich nicht zuletzt ein ganz spezifisches Menschenbild 
ableiten läßt.3 Ein solches Menschenbild kann sowohl Motiv des 

Werkes selbst, als auch eine Vorstellung des Künstlers hinsichtlich 
des Rezipienten, des Adressaten eines Werkes sein. Das heißt also, 
daß eine Weltanschauung einerseits als Erklärungsmodus für 
verschiedene Daseinsqualitäten und Verhaltensmuster in Betracht 
gezogen werden kann, daß andererseits aber die Weltanschauung 
als Haltung zur Welt zu bezeichnen ist, nämlich mit Heidegger als 
„sich auseinandersetzende Sammlung des Menschen auf das Da­
sein“.4 Oder anders ausgedrückt: die Weltanschauung zeigt sich als 

3 Weltanschauung und Menschenbild, a.a.O., S. 28-36.
4GA27, S. 378.

62

https://doi.org/10.5771/9783495993590-59 - am 20.01.2026, 22:22:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bewußte und reflektierte Konzentration auf die Wirklichkeit und 
die zu reflektierenden Möglichkeiten als geistige Entfaltung. 
Weltanschauung ist daher ein zunächst subjektives Wirklichkeits­
bewußtsein, das sowohl aus eigener Anschauung und Erfahrung 
resultiert als auch aufgrund extemaler Einflüsse entsteht. Verste­
hen wir also diesen geistigen Hintergrund des Künstlers, so er­
schließt das Kunstwerk über die rein formale Kunstanalyse hinaus 
eine weitere, und diesem Zusammenhang wesentliche Dimension 
lebensweltlicher Erscheinungen. Menschliche Grundhaltungen 
werden in einem komplexen Bildgeschehen sichtbar, und in der 
Unmittelbarkeit der Begegnung offenbart sich dem Betrachter eine 
Vielfalt von Möglichkeiten, die Welt zu betrachten und zu deuten. 
Durch die Sinnlichkeit des Bildes werden nämlich Ideen transpor­
tiert, die nicht nur die einzelhafte Sicht des Künstlers reflektieren, 
sondern die die Frage nach dem Sinn des Lebens stellen, nach den 
Varianten des Daseins.

Freilich ist die jeweilige Sicht auf die Welt immer nur ein Aus­
schnitt, so daß Künstler derselben Epoche verschiedenartige Per­
spektiven ihrer Wahrnehmung dokumentieren, jede eine aber 
formuliert einen Standpunkt, in dem ein spezifisches ‘In-der-Welt- 
Sein’ und eine typisch akzentuierte Dimension von Welterfahrung 
zum Ausdruck kommt. So kann man von der Spiritualität der 
Kirnst Kandinskys oder Mark Rothkos sprechen, von der utopi­
schen Weltaneignung Illja Kabakows oder der hyperrealen Kunst­
form George Segals oder Duane Hansons, die die Betrachter ihrer 
Werke mit krassen Abbildungen der sozialen Wirklichkeit kon­
frontieren, um diese zu entlarven. Die Zielrichtung der letztgenann­
ten Künstler ist die Alltagswelt, die sie als das für sie Faktische 
konturieren, um dessen Inbesitznahme des Menschen deutlich zu 
machen. Die so gestaltete bildliche Wirklichkeit spiegelt insofern 
nicht nur die visuelle Wirklichkeit wider, sondern auch das Ver­
hältnis des Künstlers zu dieser Wirklichkeit, weil das vom Künstler 

63

https://doi.org/10.5771/9783495993590-59 - am 20.01.2026, 22:22:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wahrgenommene im künstlerischen Prozeß mit den subjektiven 
Inhalten seines Bewußtseins verschmilzt.

Der Auffassung Heideggers nach, aber auch zufolge der unserer 
Abhandlung zugrundeliegenden These von der Seinserfehrung, ist 
das Seinsverständnis eine wesenhaft dem Dasein zugehörige Be­
wußtseinsqualität. Das bedeutet im Blick auf die Kunst, daß das 
Bewußtsein nicht nur auf die empirischen Erscheinungen der Welt 
gerichtet ist, um diese künstlerisch zu visualisieren, sondern daß in 
diesen Erscheinungen eine bestimmte Weise des Weltverhaltens 
erkannt und bildlich konkretisiert wird.5 Das Immaterielle oder 
empirisch zunächst nicht Darstellbare erscheint folglich im Ge­
samtzusammenhang des Werkes und verweist auf ein das Sicht­
bare Transzendierende. Im Kunstwerk geht es dann nicht nur um 
das Vorstellen und Erklären eines „sinnlich-räumlichen Weltbil­
des“,6 um die unmittelbare Gegenwart in ihrer Erscheinung, wie 
dies in Genre-Bildern oder in der soziopolitisch motivierten Kunst 
zumeist der Fall ist. Nicht das Hier und Jetzt allein ist dann Motiv 
des Werkes, sondern das seelisch-kulturelle Gesamt des mensch­
lichen Daseins.

Diese Deutung mag dazu verleiten, der realistischen oder poli­
tisch motivierten Kunst die Transzendenz des Daseins abzuspre­
chen. Doch davon kann keine Rede sein. Beuys hat beispielsweise 
der eigenen Aussage nach - obwohl viele seiner Aktionen dies nicht 
erwarten lassen - seine Aktionen primär als Mittel verstanden, um 
etwas Umfassenderes (übrigens auch in moralischer Hinsicht) 
ausdrücken zu können als es der künstlerische Akt und sein 
Produkt vor Augen führen. Seine Arbeiten enthalten demzufolge 
nicht nur Elemente eines metaphysischen Weltbildes, sie doku­

5 Vgl. hierzu K. Albert: Philosophie der modernen Kunst (1968), jetzt in: 
Philosophische Studien. Bd. n. Sankt Augustin 1989, S. 139-239.
6 Vgl. hierzu K. Jaspers: Psychologie der Weltanschauungen. Berlin/Heidel- 
berg/New York 1971, S. 154-216.

64

https://doi.org/10.5771/9783495993590-59 - am 20.01.2026, 22:22:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mentieren auch aufs deutlichste die Sinnsuche in einer geistigen 
Welt, die freilich mit recht provokanten Mitteln unternommen 
wird. Diese aber radikalisieren im Sinne von Beuys sowohl die 
zugrundeliegende Weltanschauung als auch die daraus folgende 
künstlerische Konkretisierung, die eine Sensibilisierung des Be­
trachters beabsichtigt.

Die Kunst der zweiten Hälfte des 2O.Jahrhunderts stand mit 
wenigen Ausnahmen in einem engen Bezug zur faktischen Wirk­
lichkeit und bemühte sich sogar, nur diese Wirklichkeit ästhetisch 
zu formulieren. Typisch für diese Haltung ist die Pop-Art, die 
einen adäquaten Ausdruck für die Konsumgesellschaft suchte. 
Allerdings war damit auch die Absicht verbunden, der Kunst ihren 
elitären Charakter zu nehmen und sie vollständig in die Realität 
einzubinden, weshalb sie aber nicht wesentlich mehr als diese 
selbst darzustellen vermochte. Mit der bewußten Konzentration auf 
das Augenblickhafte, Flüchtige und Unwesentliche sollte dem 
Betrachter zwar das moderne Leben vor Augen geführt werden, 
durch die Distanzlosigkeit aber hatte diese Kirnst mit Aufklärung 
wenig zu tun, insofern sie das moderne Leben selbst sanktionierte. 
Die Kunst Warhols, Rauschenbergs u.a. diente somit wie der 
gesamte „Amüsierbetrieb“ der Kulturindustrie auch der ober­
flächlichen „Zerstreuung“, wie Horkheimer und Adorno kritisch 
anmerken.7 Zerstreuung aber ist die Sucht nach einer Betriebsam­
keit als „Hinausgehen aus der Gesammeltheit in die sich ausbrei­
tende Mannigfaltigkeit“, wie Wilhelm Weischedel in seinen Aus­
legungen der ‘Pensees’ des Blaise Pascal bemerkt. Der Mensch 
werfe sich in die Zerstreuung um der Zerstreuung willen: „Der 
Mensch flieht vor sich selber weg, er wendet sich nach außen, um 
nicht mit sich selber allein sein zu müssen, weil er nicht vermag, in 

7 Dialektik der Aufklärung. Frankfurt 1972, S. 121f.

65

https://doi.org/10.5771/9783495993590-59 - am 20.01.2026, 22:22:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ruhe ... zu bleiben“.8 In seiner faktischen Existenz widerspreche 

der Mensch daher seinem eigentlichem Wesen.
Kunst wird unter dieser Maßgabe also verstanden als Projektion 

dessen, was das alltägliche Leben bestimmt, dessen, was gekauft 
und konsumiert wird oder mit dem man seine Langeweile tot­
schlägt. Banalitäten des Alltags erreichten auf diese Weise die 
Aufinerksamkeit der Gesellschaft und auch der Kulturbetriebe, 
weil die Unterscheidung zwischen dem, was mehr ist als Alltag und 
den Quisquilien des zweckhaften Lebens aufgegeben wurde. Doch: 
„Der Gegensatz läßt sich am wenigsten versöhnen, indem man die 
leichte in die ernste (Kunst, E.J.) aufhimmt oder umgekehrt. Das 
versucht aber die Kulturindustrie“.9 Diese von Horkheimer und 
Adorno schon vor Jahrzehnten kritisierte Tendenz hat sich seitdem 
noch verschärft, was bedeutet, daß die Medien und die sie nutzende 
Gesellschaft in der Regel ganz unverhohlen Primitivismen aller Art 
zum Kulturgut erklären. Das geht so weit, daß die sogenannte 
„ernste“ Kunst, als konservativ und restlos unzeitgemäß verun­
glimpft, an den Rand des Kulturgeschehens gerät, weil die Kon­
sumgesellschaft (Ortega nannte sie auch ‘Masse’) einen unver­
hältnismäßig großen Einfluß auf die Kultur genommen hat. Dieser 
Trend zum Oberflächlichen und zur Zerstreuung setzt sich in der 
Gegenwart - wie man unschwer erkennen kann - immer weiter 
durch und treibt inzwischen erstaunliche Blüten. Will man sich 
diesem Trend, dieser „Verrücktheit“ und Täuschung des wirklich 
Menschlichen, „die das Dasein des Menschen allgemein durch­
herrscht ...und das ursprüngliche Wesen des Menschen so voll­
ständig verdeckt“, aber entziehen, so müßte dieser Versuch der 
„Wendung zum eigentlichen Wesen, wenn er sie vollzöge, ihrer­

8 W. Weischedel: Der Abgrund der Endlichkeit und die Grenze der Phüoso- 
phie. In: Beiträge zur geistigen Überlieferung. Godesberg 1947, S. 86-166, hier 
S. 105f.
9 Dialektik der Aufklärung, a.a.O.

66

https://doi.org/10.5771/9783495993590-59 - am 20.01.2026, 22:22:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


seits als eine Verkehrung, als eine Art von Verrücktheit, erschei­
nen“.10 * Diese Art von Zerstreuung ist - wie Wilhelm Weischedel 
fortfährt - nichts anderes als Gleichgültigkeit gegenüber der wah­
ren Existenz.11 Die Sucht nach Zerstreuung aber ist der Versuch, 
die Langeweile zu bekämpfen, welche aus der „Leere des Selbst“, 
aus der „Leere des Herzens“ stammt. Diese Leere des Selbst ist 
Ausdruck des Widerstreits des menschlichen Wesens mit seiner 
konkreten Existenz.12

In den Familien und, vertreten durch entsprechende ideologisch­
politische Vorstellungen, wird die Gleichbehandlung von „Ver­
gnügungskunst“ und wirklicher Kirnst immer weiter vorange­
trieben, so daß die Jugend schon keine Differenz mehr wahmimmt. 
Dieses Weltbild aber zeigt bemerkenswerte Folgen, wenn man 
einmal der Wirkung der beiden Ausdrucksformen (der Kunst und 
sogenannter Kunst) nachgeht. Die unter dem Titel ‘Kulturver­
anstaltung’ laufenden geräuschintensiven ‘events’ wenden sich an 
ein Publikum, welches Musik ganz offensichtlich nur mit dem 
Hektischen, musikalisch und verbal zuhöchst Simplen, Trivialen 
und teils Ordinären verbindet. Diese Musik (aber auch die Tri­
vialliteratur und die Medienangebote) will eine Atmosphäre des 
heute gelebten und zu lebenden Lebens vermitteln, das keinerlei 
Besinnung mehr zugänglich ist, sondern wie auch in anderen Le­
bensbereichen als Grenzüberschreitung seine Anhänger findet. 
Welche Wertvorstellungen könnten also hinter der Ausuferung des 
schlechten Geschmacks stehen?

Von Wertvorstellungen wollen wir vorerst einmal absehen und 
besser von Interessen sprechen. In der Tat lassen die diese Ent­

10 W. Weischedel: Der Abgrund der Endlichkeit und die Grenze der Philoso­
phie. Versuch einer Auslegung der ‘Pensees’ des Blaise Pascal. In: Beiträge zur 
gesitigen Überlieferung. Godesberg 1947, S. 86-166, hier S. 125f.
ri A.a.O., S. 138.
12A.a.O., S. 107ff.

67

https://doi.org/10.5771/9783495993590-59 - am 20.01.2026, 22:22:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wicklung steuernden Interessen auf eine „Weltdeutung“ schließen, 
die eine Reduktion auf diejenigen Aspekte des Lebens vomimmt, 
welche die Wirklichkeit elementenhaft darstellt und in ihr eine 
Bestätigung oder gar Verherrlichung bestimmter Produkte oder 
Haltungen vomimmt. Daß es sich dabei nicht um geistige Produkte 
handelt, liegt auf der Hand. Das „Uneigentliche“ des Lebens be­
stimmt vielmehr die Auswahl und das Angebot der als kulturelle 
Ereignisse ausgegebenen Aktionen.

Diese Vorstellung beruht mithin auf einem Menschenbild, wel­
ches nicht auf Entfaltung geistiger Kräfte und damit Steigerung 
des Menschseins beruht, sondern das das „Ausleben von Bedürf­
nissen“ als einziges Recht und Ziel menschlichen Daseins begreift. 
Diesem Ziel folgen politische oder wirtschaftliche Institutionen 
nicht nur aus ökonomischen Gründen, sie unterstützen es vielmehr 
auch ganz bewußt, weil sich eine zur Masse entwickelte Konsum­
gesellschaft leicht manipulieren läßt. Von Freiheit im Sinne von 
Emanzipation und Selbstbestimmung kann also nicht die Rede 
sein, vielmehr von einem Herdentrieb, der eigenständiges Denken 
und Handeln verhindert. Zerstreuung und Ablenkung durch die 
neue Massenkultur erfordern keinerlei Eigeninitiative, denn man 
„genießt“ das Angebotene nur noch passiv und ohne jede kritische 
Einstellung, denn , Amüsement selber reiht sich unter die Ideale 
ein, es tritt an die Stelle der hohen Güter...“. Dies aber bedeutet 
„Befreiung vom Denken“ und „Fortschritt der Verdummung“.13

13 Dialektik der Aufklärung, S. 129f.

68

https://doi.org/10.5771/9783495993590-59 - am 20.01.2026, 22:22:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


n

Nun ist die Kunst dagegen nach Nietzsche das „Organon des Le­
bens“ und das „größte Stimulans des Lebens“.14 Die Kunst vermag 
alle Facetten des menschlichen Daseins vor Augen zu fuhren, und 
dabei richtet sie sich sowohl an das Gefühl als auch an den Intel­
lekt des Menschen. Sie besitzt eine „organische Funktion“, die für 
den Menschen Lebensbedeutung erhält, denn sie dient der geistigen 
Entfaltung des Bewußtseins und damit der Steigerung des Le­
bens.15

Wenn die Kunst also - wie wir mit Nietzsche meinen - Lebens­
bedeutung besitzt, dann muß sie im Bewußtsein des Menschen 
etwas bewirken. Das bedeutet, daß in der Begegnung mit künstleri­
schen Werken, sei es Musik, Literatur oder bildende Kunst, die 
Wahrnehmung auf etwas gerichtet wird, das auf allgemein­
menschliche Erfahrungen verweist. Viele Artefakte, die sich mit 
dem Namen ‘Kunst’ schmücken, können das Bewußtsein allerdings 
in keiner Weise dahingehend beeinflussen, daß mehr als nur ein 
singuläres und mithin bedeutungsloses Vergnügen zum Ausdruck 
kommt. Das Urteil: ‘das finde ich schön’ oder ‘das gefällt mir’ 
reicht folglich nicht aus, um eine nachhaltige Wirkung im Subjekt 
zu erreichen. In der Wahrnehmung muß vielmehr eine entschei­
dende Empfindung wachgerufen werden, die zur Besinnung, zum 
Nachdenken aufruft und den Betrachter, Hörer oder Leser zur 
Auseinandersetzung mit seinem Selbst und den existentiellen 

14KSAXm)S. 299.
15 In neueren ästhetischen Theorien taucht dieser Gedanke im Zusammenhang 
mit der Entfaltung der Individualität wieder auf. So sieht Martin Seel das 
ästhetischen Bewußtsein als innere Notwendigkeit der geistigen Orientierung 
der menschlichen Individualität (Ästhetik des Erscheinens. München/Wien 
2000); Ähnlich sehen dies auch W. Welsch (Grenzgänge der Ästhetik. Stuttgart 
1996) und V. Gerhardt (Das Element der Welt. München 2000), die in der 
ästhetischen Erfahrung ein Moment der gesteigerten Individualisierung zu 
erkennen glauben.

69

https://doi.org/10.5771/9783495993590-59 - am 20.01.2026, 22:22:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Phänomenen des menschlichen Daseins herausfordert. Diese Wir­
kung können solche Kunstformen erzielen, die eine ganz spezifi­
sche geistig-seelische Empfindung im Menschen ansprechen, 
indem diese eine Innenwendung auslöst und dabei das Essentielle 
bewußtwerden läßt. Wir müssen also unterscheiden zwischen sol­
chen Kunstprodukten, die in erster Linie Tatbestände nur deskrip­
tiv vor Augen fuhren und die die Existenz des Menschen auch nur 
in dieser äußeren Lebenssphäre sehen. Das trifft zu auf rein un­
terhaltende Kunstformen, aber auch auf solche, die sich selbst nur 
dem äußeren Leben verpflichtet fühlen und dieses durch ihre 
Kunstvorstellung auch ausdrücken. Andy Warhol gehört in diesen 
Kunstbereich, wie wir oben schon erwähnt haben, insofern er seine 
Kunst bewußt auf das moderne amerikanische Konsumleben be­
schränkt und auf diese Weise einen recht oberflächlichen Lebens­
stil künstlerisch überhöht und zugleich sogar sanktioniert.

Kunst kann jedoch auch ganz andere Momente des menschlichen 
Lebens vor Augen fuhren, wobei sie nicht nur visuell aufklärend 
oder informativ vorgehen kann, sondern symbolhaft, metaphorisch 
und in jedem Falle exemplarisch für bestimmte Lebensereignisse in 
dem Sinne, daß sie ursprüngliche und allgemein-menschliche 
Erfahrungen, elementare Grunderfahrungen wie z.B. Liebe oder 
Tod thematisiert. Es sind Erfahrungen, die das innere Wesen des 
Menschen betreffen und die ihrer Eigenart nach immer auch Wert­
vorstellungen enthalten. Der geistige Akt, in dem allgemein­
menschliche Erfahrung zu Bewußtsein gelangen können, erfordert 
eine spezielle Haltung, eine Grundstimmung, die aus der ontologi­
schen Erfahrung stammt und eine tiefere Dimension des Lebens 
erschließt.

In ihrer sehr mutigen, weil die zur Zeit wenig beachtete Ontolo­
gie thematisierenden Habilitationsschrift spricht P.-L. Coriando 
von einem wesenhaften „primär-ontologischen Selbstverständnis“, 
welches die Gefühlslage oder die Stimmungen des Menschen cha­

70

https://doi.org/10.5771/9783495993590-59 - am 20.01.2026, 22:22:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rakterisiert.16 Es ist dies in unserem Sinne ein „geistiges“ Gefühl, 
eine „unmittelbare Erkenntnis“, welche zur Unterscheidung des 
„uneigentlichen“ vom „eigentlichen“ Dasein notwendig ist.17 Im 
eigentlichen Dasein aber wird der Wert und Sinn des Seienden als 
Teil des Ganzen erfahren.

Beziehen wir diesen Gedanken mm auf die Kirnst, so läßt sich 
sagen, daß viele Künstler, deren Biographien auf ihre Beschäfti­
gung mit der Philosophie schließen lassen, im eigentlichen Dasein 
ihr künstlerisches Motiv zu finden glauben. Im eigentlichen Dasein 
ist der „Zauber des Lebens“ wirksam, der nicht rational erfaßt 
werden könne, und „das Licht des Intellekts erlischt kläglich“, wie 
Paul Klee meint.18 Auch Leonardo vermutet recht spitzfindig eine 
Erkenntniskraft im Sinnlichen, in der Empfindung, die er aber mit 
dem Intellekt verbindet: „Wir haben bisher gesagt, daß der Geist 
als eine mit dem Körper vereinte Macht zu bezeichnen ist, weil er 
für sich nicht bestehen ... kann. Und wenn du behauptest, er be­
stehe für sich, so entgegne ich, daß dies innerhalb der Elemente 
nicht sein kann, denn, ist der Geist eine körperlose Größe, so wird 
diese Größe als Vakuum bezeichnet, und das Vakuum gibt es nicht 
in der Natur“.19 Und weiter heißt es: „Die geistigen Dinge, die 

nicht den Weg durch die Sinne gegangen sind, sind eitel, und kei­
nerlei Wahrheit bringen sie hervor, es sei denn schädliche ...“.20 

16 Paola-Ludovika Coriando: Affektenlehre und Phänomenologie der Stimmun­
gen. Wege einer Ontologie und Ethik des Emotionalen. Frankfurt/M. 2002. S.
5. Coriando bezieht ihre Erkenntnisse vor allem auf die Dichtkunst und ver­
sucht nachzuweisen, daß die im heideggerschen Sinne definierten 
„Stimmungen“, als „ethischer Aufruf‘ verstanden, einen spezifischen Zugang 
zur Welt begründen, als „welterschließendes ontologisches Moment“ (244).
17 K. Albert Die ontologische Erfahrung (in: Philosophische Studien Bd. I). 
Sankt Augustin 1988, S. 168.
18 Zit. W. Hofmann. Die Grundlagen der modernen Kunst. Stuttgart 1987, S. 
426.
19 Leonardo da Vinci. Philosophische Tagebücher. Hg. von G. Zamboni. Ham­
burg 1958, S. 21.
20 A.a.O„ S. 27.

71

https://doi.org/10.5771/9783495993590-59 - am 20.01.2026, 22:22:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Diese Bemerkungen erklären, weshalb auch Cassirer in Leonardo 
einen Künstler sieht, der sein Bewußtsein auf den Gesamtzusam­
menhang des Daseins lenkt und in diesem die wahrnehmbaren 
Strukturen nicht allein durch den Intellekt erfassen zu können 
glaubt: „Was aber in die Zukunft der Philosophie wie der Wissen­
schaft weist, ist dies: daß diese Mannigfaltigkeit in der Einheit 
eines methodischen Grundgedankens zusammenhängt und durch 
sie umgrenzt und gebändigt ist... Es ist der Künstler in Leonardo, 
der die Ansicht der Natur als eines lebendigen Organismus erfaßt 
und in Bildern von anschaulicher Klarheit entwickelt. So wird ihm 
die Erde zum beseelten Wesen ...21 Auf diese Weise gelinge es 
Leonardo, daß in jeder seiner Gestalten „das ganze und tiefste 
Wesen eines Menschen sich darbietet“, meint Georg Simmel.22 Das 
‘ganze und tiefste Wesen’ des Menschen aber ist die Konkretion 
des Selbst im Sein, welches der ontologische Grund der menschli­
chen Existenz ist. Die von den Renaissance-Künstlern immer be­
wußt formulierte prägnante Individualität der Bildgestalten erleidet 
auf diese Weise aber keinen Intensitätsverlust, denn trotz des voll­
kommen Eigenen, das die Gestalten ausdrücken, verweisen sie 
immer auch auf ein die Individualität Transzendierendes. In diesem 
lassen sich diejenigen Momente erkennen, die das Ästhetische mit 
dem Ethischen verbinden.23 Es sind zugleich die Momente, die das 
Kulturspezifische überschreiten, indem sie das Allgemein- 
Menschliche offenbaren und auf den Zusammenhang des Lebens 
verweisen.24

21E. Cassirer: Das Erkenntnisproblem. Bd.I. Darmstadt 1974, S. 319.
22 G. Simmel: Zur Philosophie der Kunst Philosophische und kunstphilo- 
sophsiche Aufsätze. Potsdam 1922, S. 58.
23 Vgl. auch meinen Aufsatz ‘Das Rembrandt-Bild bei Georg Simmel’. In: 
Zeitschr. für Ästhetik und Allg. Kunstwissenschaft. 33/2 (1988), S. 259-269.
24 Dies habe ich genauer in meinem Aufsatz ausgeftihrt:‘Die Globalisierung in 
der Kunst und ihr philosophischer Hintergrund. Irma Stem und der Expressio­
nismus’. In:: Prima Philosophia Bd.15/1, (2002), S. 3-10.

72

https://doi.org/10.5771/9783495993590-59 - am 20.01.2026, 22:22:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


In seinem Aufsatz „Das Thema des Erhabenen in der Ästhetik 
der Gegenwart“25 geht Karl Albert auf diesen Zusammenhang und 
in Auseinandersetzung mit Lyotard ein und zeigt am Beispiel des 
Zeitverständnisses in den Bildern Bamett Newmans (u.a. ‘vir 
heroicus sublimis’) und im Blick auf dessen Aufsatz ‘The sublime 
is now’, daß im präsenten ‘Jetzt’ als dem Augenblickhaften immer 
auch eine weitere Weise des Zeitverständnisses erscheint: ,,Hinter 
dem Dahinfließen der Zeit in Zukunft, Gegenwart und Vergangen­
heit sowie dem uns darin Begegnenden, hinter dem Jetzt dieses 
Zeitflusses, erscheint uns etwas Bleibendes, gewissermaßen ein 
‘Nunc stans’“, mithin ein metaphysisches Zeitverständnis.26 So 
komme der Einfluß metaphysischen Denkens bei Newman (bei 
dem „sowohl das bloß Ästhetische ins Metaphysische als auch das 
Metaphysische ins Ethische hinein überschritten war“) dadurch 
prägnant zum Ausdruck, daß er dem ‘Jetzt’ einen „ganz eigenarti­
gen raum-zeitlichen Charakter“ verleiht, indem es sowohl zeitlich 
als auch „auf die Welt“ hin, auf ein intersubjektives und zeitüber­
greifendes Erleben, artikuliert wird. Und mit Eugen Fink heißt es: 
„Das Jetzt ist eine Bestimmung der weltweiten Zeit als allumfas­
sender Gegenwart... Das Jetzt hat den grundsätzlichen Sinn einer 
universalen Gleichzeitigkeit“. In diesem Jetzt sei alles Seiende 
versammelt und zugleich im Sein als der letzten und tiefsten Ge­
meinsamkeit. Auf diese Weise erhalte das Jetzt „Weltcharakter“.27

Bamett Newman versucht, das Erhabene im Bild zu vergegen­
wärtigen und indem er es mit dem metaphysisch begriffenen Zeit­
gedanken in Verbindung bringt, erhält es auch eine ethische Impli­
kation. Albert verweist in diesem Zusammenhang auf das Bild mit 
dem Titel „Be“ („Sei“), welches nicht nur die Aufforderung zum 

25 Zeitschr. f. Ästhetik und allg. Kunstwisenschaft Bd. 41/2 (1996), S. 195-204.
26 A.a.O., S. 198.
27 A.a.O., S. 202f. Vgl. auch E. Fink: Zur ontologischen Frühgeschichte von 
Raum-Zeit-Bewegung. Den Haag 1957, S. 138.

73

https://doi.org/10.5771/9783495993590-59 - am 20.01.2026, 22:22:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bloßen Existieren oder zur Lebensbewältigung ausdrücke, sondern 
die Tatsache der Teilhabe am Sein (des Lebens im Sein) reflektiert 
im Bewußtsein verankere. Aus dieser Einsicht resultiere nicht zu­
letzt ein Weltverhalten („Seinsverhalten“), welches dem Menschen 
Halt und Orientierung biete und sein Verhalten der Welt gegenüber 
grundlegend - auch im ethischen Sinne - verändere.28 Newman 
habe daher das Wort Rilkes, „du muß dein Leben ändern“, mit der 
Aufforderung „Sei“ metaphysisch-ethisch ausgedrückt.

Das Zeitverständnis der digitalen Ästhetik, die die Kunstszene 
seit einiger Zeit zu beherrschen scheint, beruht dagegen auf einer 
völlig anderen Welthaltung als die zuvor erörterte. Nicht nur die 
Darstellung einer immateriellen, einer virtuellen Welt, allein ver­
ändert die Wahrnehmung von Zeit und Raum, vielmehr ist es die 
durch die Perfektion der Technik erreichte Möglichkeit, die die Zeit 
in der Cyber-Illusion gleichsam aufzulösen und in überlagerter 
Geschwindigkeit und Zeitdichte zu irrationalisieren vermag.29 Das 
Zeitgefühl wird auf diese Weise irritiert und grundlos, es ‘ent­
grenzt’ den Menschen von seiner ursprünglichen Erfahrung und 
entläßt ihn in einen unüberschaubaren Raum und eine undefinier­
bare Zeit, so daß die Realität ihre Wirkkraft verliert. Die Faszi­
nation des unserer Zeit entsprechenden Schnellen und Flüchtigen 
dieser virtuellen Realität überwältigt das Bewußtsein des Men­
schen förmlich und läßt keinerlei intensive Betrachtung und Be­
sinnung mehr zu. Der bekannte Medientheoretiker Florian Rötzer 
bemerkt dazu: „Und weil heute nicht mehr die materielle Wirklich­
keit und der materielle Körper dominant sind, sondern die all­
mählich sich erweiternde und kolonialisierte Welt der Virtualität, 
fuhrt der ehemalige ‘Ausstieg aus dem Bild’ (der Avantgarde, E.J.) 

28 K. Albert: Das Thema des Erhabenen..., a.a.O., S. 204.
29 Vgl. dazu meinen Aufsatz: Schein und Zeit. Betrachtungen zur Ästhetik 
digitaler Bildwelten. In: Zeitschr. f. Ästhetik u. allg. Kunstwiss. 43/1 (1998), 
S. 5-14.

74

https://doi.org/10.5771/9783495993590-59 - am 20.01.2026, 22:22:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


konsequent in die immersiven Bilder der Virtuellen Realität zu­
rück“.30 Der „digitale Schein“ verstellt die Wirklichkeit und ver­
weigert ihr die Wahrheit, ohne aber im Gegenzug mit den zur 
Verfügung stehenden elektronischen Mitteln eine tiefere Wirk­
lichkeit darstellen zu wollen.31 Hier geht es nicht mehr (oder noch 
nicht?) um einen Erfahrungshorizont des geistigen Menschen, der 
in der Begegnung mit Kunst einen Verweisungszusammenhang 
zwischen seinem Selbst und einer sein Selbst überschreitenden 
Wirklichkeit erkennen läßt, sondern tun den Versuch, das 
‘Interface Mensch’ als Element einer maschinenzentrierten Weltan­
schauung zu begreifen. Schon Heidegger hatte diese Entwicklung 
1967 kritisch betont, wenn es heißt: „In der kybernetisch vor­
gestellten Welt verschwindet der Unterschied zwischen den auto­
matischen Maschinen und den Lebewesen. Er wird neutralisiert auf 
den unterschiedslosen Vorgang der Information. Der kybernetische 
Weltentwurf, der ‘Sieg der Methode über die Wissenschaft’, er­
möglicht eine durchgängige gleichförmige und in diesem Sinn uni­
versale Berechenbarkeit, d.h. Beherrschbarkeit der leblosen und 
der lebendigen Welt“.32 Der fundamentale Wandel des Geistbe­
griffs ist nur ein Indikator dieser Auffassung, aus der sich ein 
neues Menschenbild formuliert, insofern: „der anthropozentrische 
Geistbegriff der Neuzeit in Auflösung begriffen ist und daß er 
abgelöst wird durch einen speziesneutralen, genauer: durch einen 
maschinenzentrierten Begriff vom Geist“.33 Welche Möglichkeiten 
sich aus dieser Konstellation hinsichtlich der Manipulation des 

30 Der virtuelle Körper. In: Kunstforum Bd. 133 (1996), S. 58.
31 Vgl. auch Vilem Flusser: Digitaler Schein. In: Digitaler Schein. Ästhetik der 
elektronischen Medien. Hg. vonF. Rötzer. Frankfurt/M. 1991, S. 147-159.
32 M. Heidegger: Die Herkunft der Kunst und die Bestimmung des Denkens. In: 
Distanz und Nähe. Reflexionen und Analysen zur Kunst der Gegenwart. Hg. 
vonP. Jaeger/R.Lüthe. Würzburg 1983, S. 11-22, hier S. 16.
33 Vgl. S. Krämer: Künstliche Intelligenz - Der Aufstieg des Computers zum 
Modellbaukasten des Geistes. In: Information Philosophie 2 (1994), S. 16-24, 
hier S. 16.

75

https://doi.org/10.5771/9783495993590-59 - am 20.01.2026, 22:22:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Menschen durch die neuen Schöpfer alternativer Welten bis hinein 
in Bereiche des Ethisch-Moralischen ergeben, muß nicht eigens 
ausgefiihrt werden.

In vielen Kunstformen der Gegenwart ist - wie sich schon am 
Zeitverständnis deutlich zeigt - eine Entfremdung des Betrachters 
von seinem Selbst angelegt. Sie konzentrieren die sinnliche Wahr­
nehmung des Betrachters auf Erscheinungen, die eine Öffnung 
seines Bewußtseins auf das über das Erscheinende Hinausgehende 
nicht bedingen. Das ‘Jetzt’ des wahrgenommenen Ästhetischen, 
das in seiner Partikularität und Flüchtigkeit ein Banales und Ober­
flächliches zum Ausdruck bringt, bleibt mithin auch nur in der 
Sphäre des so Bezeichneten. Dies entspricht der von Kierkegaard 
angenommen untersten Stufe des von ihm kritisch betrachteten 
Ästhetischen, „tendenziell unmittelbar im Verlangen nach Genie­
ßen und Glück, dessen Bedingungen aber zufällig und heteronom 
bleiben“. Dieses Glück ist jedoch - ästhetisch gesehen - nur „der 
unmittelbare Schein im flüchtigen Augenblick“34

Der in der Kunstwelt renommierte Medienkünstler Nam June 
Paik hat diese Flüchtigkeit des Augenblicks mit seinen die Sinne 
zuhöchst überreizenden Computerinstallationen aufs eindring­
lichste vorgefuhrt. In dieser und ähnlichen Kunstformen werden 
wir schwerlich so etwas wie eine Horizonterweiterung in dem 
Sinne erleben, daß der Mensch das Erfahrene und Erkannte der 
äußeren Wahrnehmung auf ein Inneres zu beziehen vermag. Ande­
ren Kunstformen dagegen gelingt es, das Bewußtsein des Betrach­
ters auf eine tiefere Dimension des Lebens zu lenken, die ihm in 
der Sammlung seines geistigen Empfindens und Denkens offenbar 

34 Vgl. H. Deuser: Die Frage nach dem Glück in Kierkegaards Stadienlehre 
(Ästhetik, Ethik, Religion). In: Glück und geglücktes Leben. Hg. von P. Engel­
hardt. Mainz 1985, S. 165-183, hier S. 172; 179. Vgl. zu Kierkegaards Auffas­
sung des Ästhetischen ferner: G.K. Lehmann: Ästhetik und Utopie. Arthur 
Schopenhauer, Sören Kierkegaard, Georg Simmel, Max Weber, Emst Bloch. 
Stuttgart 1995.

76

https://doi.org/10.5771/9783495993590-59 - am 20.01.2026, 22:22:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wird.35 36 Dies sei - wie Theodor Hetzer zu den Werken Giottos an­
merkt - z. B. erkennbar an der Ausdruckskraft der Bewegung, denn 
es mache für die Darstellung des vibrierend Lebendigen wohl sehr 
viel aus, „daß diese Bewegungsintensität sich in einer fast hierar­
chischen Ruhe staut“ und „wunderbar weise ist die Gesamtanord­
nung: im Zentrum der Aktivität die schönste Sammlung und Ruhe

36 Und die „Einheitlichkeit und Idealität“ Giottos erklärend, 

fahrt Hetzer fort: „ Vielleicht kommt es daher, daß hier das Leben 
noch nicht in ein leibliches und geistiges auseinandertritt, oder gar 
dem Geiste entgegengesetzt ist, sondern als der natürliche Aus­
druck geistiger Hoheit auf das Intensivste uns berührt... So faszi­
niert uns ja auch die Farbe hier durch sinnliche Schönheit und 
Köstlichkeit und ist doch auch zugleich geistausstrahlend“.37 Bei 
Giotto sei im Sichtbaren etwas Unsichtbares gegenwärtig, etwas, 
was vom Irdischen entrückt, ewig und unveränderlich sei. Daher 
genießen wir die Kunst Giottos nicht relativ, historisch, sondern 
„absolut in ihren unvergänglichen Werten“.38 Von solchen Kunst­
formen soll im folgenden, vor allem in Bezug auf die Musik, die 
Rede sein.

ni

Das bisher Erörterte hat gezeigt, daß durchaus eine Beziehung des 
Ästhetischen zum Ethischen hergestellt werden kann, jedoch über­
zeugend insbesondere unter der diese Überlegungen fundierenden 

35 Vgl. das Kapitel über ‘Paul Klee als Künstler und Kunstpädagoge’. In: 
E.Jain: Hermeneutik des Sehens. Studien zur Ästhetischen Erziehung. Frank- 
furt/New York 1995, S. 57-70.
36 Giotto und die Elemente der abendländischen Malerei. In: Beiträge zur gei­
stigen Überlieferung. Godesberg 1947, S. 266-310, hier S. 277,280.
37Ä.a.O., S. 283f„ 286.
38^a,O,S. 308.

77

https://doi.org/10.5771/9783495993590-59 - am 20.01.2026, 22:22:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


philosophischen These von der Erfahrung des Seins. Halten wir die 
grundlegenden Kriterien unserer Annahme noch einmal fest:
1. Das Sein selbst steht aufgrund seines affirmativen Charakters in 
engem Bezug zur Ethik.
2. Es ist selbst Fundament und zugleich Evokation ethischen Den­
kens und Handelns.
3. Daraus läßt sich schließen, daß jede menschliche, den Bezug 
zum Sein reflektierende Ausdrucksform - so auch die Kunst - ethi­
sche, Sinn und Wert des Lebens fundierende Momente als Kon­
kretion der Scinsverfaßthcit enthält.

Daß das Ästhetische zu den Konstituentien einer bestimmten, 
reflektierten Lebensform gehört, ist vielfach betont worden. Daß 
ein „gelingendes Leben“ aber aufgrund des „einheitsstiftenden 
Bandes“ der Kultur erreicht werden kann, versucht ein anderer, die 
ästhetische Erfahrung in Beziehung zur Moral setzender Ansatz zu 
klären. Denn es heißt dort: „Die Freiheit der ästhetischen Erfah­
rung wird daher auch als Entdeckungsraum eines ethischen ‘Mög­
lichkeitssinns’ (Musil) verstanden, als Vorreiter ethischer Re­
flexion“.39 Das Ethische wird folglich sogar als Element und Be­

dingung eines gelingenden Lebens bezeichnet. Es kann darüber 
hinaus kulturelle Verständigungsprozesse anregen, indem es eine 
mögliche Sinnstruktur der Welt offenbart.

Ethische Momente müssen nicht als deutlich erkennbares Postu­
lat aus dem Werk hervortreten. Sie zeigen sich vielmehr in der Art 
und Weise der Motivwahl, der Bildkonstruktion oder Bildmittel in 
der bildenden Kunst, der Form, des Gehalts und der Ausführung in 
Musik und Literatur, die die Geisteshaltung des Künstlers und 
seine künstlerische Absicht ausdrücklich machen. Denn - wie 
Simmel dies formuliert: „Bei dem schöpferischen Künstler geht 

39 M. Düwell: Ästhetische Erfahrung und Moral. Zur Bedeutung des Ästheti­
schen fiir die Handlungsspielräume des Menschen. Freiburg/München 1999, S. 
12f.

78

https://doi.org/10.5771/9783495993590-59 - am 20.01.2026, 22:22:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mehr Leben in sein Sehen hinein, die Lebensganzheit fugt sich 
williger darein ... primär und wesentlich hat er mehr Leben in sei­
nem Sehen als andere“.40 Was dieses ‘Mehr’ aber bedeutet, ist, daß 
in der künstlerischen Erscheinung eine „Stabilität“ auftaucht, de­
ren „Form ist durch zeitlich wirksame, physische oder psychische 
Kräfte nicht anzugreifen, sie ist schlechthin zeitlos unveränderlich 
... An dieser Ewigkeit der einmal gedachten Form hat jeder gegen­
ständliche Bewußtseinsinhalt als solcher teil“.41

In der Begegnung mit dem Werk ist es nun Aufgabe des Be­
trachters, sich diese Geisteshaltung zu erschließen, indem er sich 
auf das Werk einläßt, es unvoreingenommen auf sich wirken läßt. 
Doch in diesem Punkt taucht bereits ein Problem auf, das zumin­
dest den Gedanken eines kulturübergreifenden ethischen Momen­
tes im Ästhetischen fragwürdig erscheinen läßt. Wie steht es näm­
lich mit solchen Werken, denen eine kulturspezifische Akzentuie­
rung zueigen ist, etwa den an religiösen Motiven orientierten? Nun 
hängt es zunächst von der intellektuellen Bereitschaft des Betrach­
ters ab, inwieweit er sich von seiner kulturell determinierten Ver- 
faßtheit distanzieren kann, um dasjenige im Bild (als das ihm zu­
nächst Fremde und Gegenüberstehende) erfassen zu können und 
auch zu wollen, was über das Narrative und kulturhistorisch das 
Bild Begründende und auf den ersten Blick auch Erklärende hin­
ausweist.42 Etwas, das mithin in seinen eigenen Erfahrungen und 
Erkenntnissen zunächst unbemerkt auf Gleichstimmiges trifft und 
es schließlich wachruft.

40 G. Simmel: Lebensanschauung. Vier metaphysische Kapitel. München/Leip- 
zig o.J., S. 66.
41 A.a.O., S. 189. Vgl. auch meinen Aufsatz: Das Rembrandt-Bild bei Georg 
Simmel. In: Zeitschr. f. Ästh. u. allg. Kunstwiss. 33 (1988), S. 259-269.
42 Vgl. hierzu das Kapitel ‘Kunst als das Fremde?’. In: E.Jain: Hermeneutik des 
Sehens. Studien zur ästhetischen Erziehung der Gegenwart. FrankfurtZM./New 
York 1995, S. 43-55.

79

https://doi.org/10.5771/9783495993590-59 - am 20.01.2026, 22:22:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Staunen, von dem es bei Platon heißt, es stehe am Anfang 
und auch am Ende des philosophischen Erkennens (Theaitet 155D; 
Symp. 210E), ist auch hinsichtlich der Begegnung mit Kunst die 
zunächst unbewußte Geisteshaltung des Menschen, in der eine 
erste Zuwendung und spätere Erfahrung des Werkes erfolgt.43 Im 

Staunen vollzieht sich eine Annäherung an das Wahrgenommene, 
das seine Fremdheit indes alsbald verliert, wenn in ihm das jeden 
Menschen berührende Allgemein-Menschliche mitschwingt und die 
Aussage des Kunstwerkes maßgeblich prägt. So wie der der abend­
ländischen Tradition verpflichtete Mensch zunächst ein Haiku (ja­
panische lyrische Gedichtform als Dreizeiler) verständnislos be­
trachten wird, mag es dem Asiaten oder Afrikaner umgekehrt 
ergehen, wenn er erstmals europäischer oder anderer ihm unbe­
kannter Musik oder Literatur begegnet. Das Staunen kann diese 
Hemmschwelle der Verständnislosigkeit und der vergeblichen 
Sinnsuche überwinden, es kann genau das im als fremd Begegnen­
den zu Bewußtsein fuhren, was - wenn auch in gewandelter Form - 
der Kunst seiner eigenen Welt immanent ist. Das bedeutet, wenn 
die wesentlichen Elemente des Kunstverstehens nicht festgelegt 
sind auf das Kulturspezifische, dann wird die Blickrichtung des 
Betrachters auf ein Übergreifendes, die menschlichen Grunderfah­
rungen, gerichtet, die in jeder künstlerischen Manifestation ihren 
Ausdruck finden. Denn: „Die Kunst versucht auszusprechen, was 
das Leben sei“,44 alles geistige Leben mithin. Dieser enge Bezug 
zum geistig-seelischen Leben aber ist die Bedingung für die ethi­
sche Funktion der Kirnst selbst: „Die Kunst ist mächtiger als die 
Erkenntnis (d.h. als das rein rationale Denken, E.J.), denn sie will 
das Leben, und jene (die wissenschaftliche Erkenntnis, E.J.) er­
reicht als letztes Ziel nur - die Vernichtung“ (des Lebens, E.J.).

43 Vgl. K.Albert: Thaumazein. In: Griechische Religion und Platonische Philo­
sophie Hamburg 1980, S. 72-83.
44 W. Dilthey: Die geistige Welt. GS V, S. 280.

80

https://doi.org/10.5771/9783495993590-59 - am 20.01.2026, 22:22:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Diese Festlegung wollen wir im folgenden mit einigen Beispielen 
aus Musik und bildender Kirnst belegen.45

Eine Geschichte der Musik liefert eingangs zum Werk Bachs 
den ernüchternden Hinweis, „das Werk Bachs stand nach der 
Gepflogenheit der Zeit, da man Musik für einen bestimmten Zweck 
schrieb, mit der jeweiligen Berufsausübung des Komponisten in 
einem engen Zusammenhang“.46 Diese zwar historisch richtige, 
Bach aber auf den ersten Blick lediglich als ‘Auftragskomponist’ 
charakterisierende Beschreibung läßt nun den mit Bachs Musik 
wenig Vertrauten darauf schließen, daß dieser in erster Linie aus 
einem Zweck- und Bedingungsdenken heraus komponiert habe. 
Daß dem nicht so ist, belegt der Autor allerdings mit weiteren Er­
läuterungen zur Geisteshaltung Bachs, die wie bei vielen seiner 
Zeitgenossen „durch ein bestimmtes protestantisches Lebensge- 
fuhl“ geprägt sei, welches auf „ein Höheres verweist, man mag es 
Geist oder Gott nennen ... Hinter dieser Musik steht eine Sen­
dung“. Und wenn es weiter heißt: „Sie alle ‘konnten nicht anders’“, 
nämlich dieses Geistige in der Musik auszudrücken, so erklärt dies 
auch ein Weiteres: „Was nach der Seite des unmittelbaren Affektes 
dabei verlorenging, bedeutete Dimensionsgewinn nach der Seite 
des Geistigen, ja führte in den bedeutendsten Werken der Epoche 
noch einmal in die Bezirke des Spekulativen und Mystischen“.47 
Das barocke Lebensgefuhl, das nicht nur ein dem Jenseits zuge­
wandtes Lebens- bzw. Todesgefuhl kannte, enthielt auf der anderen 
Seite ja auch ein extremes Daseinsgefühl, welches mm bei Bach 

45 Zur Literaturbetrachtung vgl. auch das letzte Kapitel; ferner insbesondere 
K.Albert: Über spirituelle Poesie. In: Philosophische Studien Bd. n, S. S. 241- 
338.
46 G. Nestler Geschichte der Musik. Gütersloh o.J., S. 319.
47 A.a.O., S. 244. In dem hier erörterten Kontext handelt es sich indes nicht um 
eine ‘spekulative’, sondern um eine Metaphysik der Erfahrung. Diese 
Unterscheidung wird allerdings selten gemacht, so daß Nestler sie hier nicht 
bedacht haben wird.

81

https://doi.org/10.5771/9783495993590-59 - am 20.01.2026, 22:22:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


aber in die Ebene des Geistigen hineinverlagert wurde: „Das Ba­
rockzeitalter ist im Gesamtbild des menschlichen Daseins voller 
Kontraste, voller Widersprüche und Spaltungen geistiger und 
weltanschaulicher Art in jedem einzelnen ... im Leben des Einzel­
nen herrschte Gespaltenheit: Dem oft grenzenlosen Lebenszugriff 
stand eine märtyrerhafte Freude an der Realistik des Todes ge­
genüber“.48

Was ist das aber für eine „Sendung“, eine Botschaft, die Bach 
uns - wie es zuvor hieß - in seiner Musik mitteilen wollte? Es ist 
das Geistige, das diese Botschaft zur menschlichen Aufgabe ma­
chen will: ein „Triumph des menschlichen Geistes über die Mate­
rie“, und um noch viel mehr ging es beispielsweise bei der Fuge, 
nämlich „um die Verschmelzung der Teile in die Einheit der the­
matischen Substanz, ein Vorgang, der zur Überwindung des 
‘Nacheinander’ in der Zeit geführt hat“, während die Toccatenteile 
ein „schweifendes Gefühl für das Grenzenlose aufhehmen“.49

Selbst schon konturiert durch das Prädikat des Geistigen, ist 
Bachs „Sendung“ Ausdruck und Forderung seiner Musik. Das 
Geistige aber - verstanden als Ausdruck einer reflektierenden Be­
wußtseinshaltung - ist Fundament eines ethisch gegründeten Le­
bens. Insofern hat die Musik Bachs eine bewußtseinsbildende 
Funktion.

Die Botschaft Bachs läßt sich auf der Ebene der ontologischen 
Erfahrung im Blick auf ihre ethischen Momente leicht entschlüs­
seln. Karl Alberts Aufsatz über den Seinsgedanken in der Bach- 
schen Musik liefert dazu entscheidende philosophische Erklärun­
gen.50 So verweist Albert auf die Bemerkungen des französischen 

48 A.a.O., S. 275.
49 Geschichte der Musik, S. 284,288.
50 K. Albert: Seinsgedanke und Bachsche Musik. In: Orte des Schönen. Phä­
nomenologische Annäherungen. FS G. Pöltner. Hg. von R. Esterbauer. Würz­
burg 2003, S. 241-252.

82

https://doi.org/10.5771/9783495993590-59 - am 20.01.2026, 22:22:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Komponisten Charles Marie Widor (u.a. Lehrer von Albert 
Schweitzer am Pariser Konservatorium) zu Bach: „Was er in sei­
nen Werken ausspricht, ist das reine religiöse Gefühl... Es ist das 
Gefühl des Erhabenen und Unendlichen, für das Worte immer ein 
inadäquater Ausdruck bleiben und das allein in der Kunst zur wah­
ren Darstellung gelangt... Seine Kantaten und Passionen bewirken 
eine Ergriffenheit der Seele, in welcher der Mensch für alles Wahre 
und Einende empfänglich und über das Kleine und Trennende er­
hoben wird“.51 Obwohl wir hier von einem religiösen Gefühl bei 
der Begegnung mit Bachs Musik hören, ist dieses Stadium der 
höchsten Empfindung dem der Seinserfahrung durchaus vergleich­
bar. Denn auch dort begegnet das Unendliche und Erhabene, wel­
ches durch Worte nur unzulänglich zu beschreiben ist. Und wenn 
es heißt, daß der Mensch in seiner Ergriffenheit der Seele für das 
Wahre und Einende empfänglich wird, so spricht auch daraus die 
besondere Weise einer von der alltäglichen Wahrnehmung sich 
deutlich unterscheidenden Erkenntnisqualität, die vom „Kleinen 
und Trennenden“ unberührt bleibt. Wenn wir uns aber in der 
Musik dem Wahren und Einenden öffnen, so heißt das nicht zuletzt 
auch, daß wir im Leben selbst nun dieses Wahre und Einende su­
chen werden, wir setzen Maßstäbe, suchen nach Werten, welche 
schließlich auch das moralische Leben betreffen. Diese in der Mu­
sik angelegte Werterfahrung ist ein Moment, das in jeder geistig 
orientierten Komposition enthalten ist. Es ist das Einende in der 
Musik, das wir zum Beispiel auch in der klassischen indischen 
Musik erfahren. In den Ragas (die vom Lehrer dem Schüler immer 
weitergegeben werden) wird dies besonders deutlich, deren Aus­
druckskraft der Hörer sich kaum wird entziehen können: den sanf­
ten, die Seele anrührenden Klanglinien, dann wieder den rhythmi­
schen, den Hörer mitreißenden virtuosen Klängen der Sitar, Sur- 

51 A.a.O., S. 241f.

83

https://doi.org/10.5771/9783495993590-59 - am 20.01.2026, 22:22:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bahar oder Sarod (Saiteninstrumente), deren Melodie die Tablas 
(Handtrommeln) oder die Shehnai (ein Blasinstrument) zum Dialog 
aufitehmen. Das Fremdartige verliert für den europäischen Hörer 
sehr schnell das dem Anderen eigene und nur scheinbar Unüber­
windliche, und er vergißt sich wie die Musiker selbst in der Musik. 
Die indischen Musiker beginnen ihr Spiel in meditativer Haltung, 
einem Sich-Verlieren und zugleich Sich-Finden in den fließenden 
Klangfarben und -formen, eine Haltung, die sie während des Spiels 
nicht verläßt und die sich sogar auf den Hörer überträgt („in a 
mood of complete abandon and perfect happiness“,52 wie es über 

den berühmten Sitar-Spieler Ustad Vilayat Khan heißt). Trotz des 
sehr strengen kompositorischen Aufbaus der Ragas gelingt es den 
Musikern, durch improvisatorische Passagen ihre eigene Empfin­
dung (z.B. in den Moming-Ragas) mit größter Kraft auszudrücken 
und eine Stimmung zu erzeugen, die von höchster Andacht und von 
Glücksempfinden geprägt ist. Dies ist die Ebene der Einsfühlung 
mit dem Unendlichen, mit dem Kosmos, einem Gedanken, von dem 
auch die indische Philosophie durchtränkt ist.

Auf die Erfahrung des Unendlichen und Einen (die auch in der 
indischen Musik entsteht) verweist Karl Albert nun auch in Bezug 
auf das philosophische Denken der alten Inder, der Griechen und 
später des Nikolaus von Kues und Giordano Bruno.53 Bei Bach 
trete es - entgegen der Auffassung Adornos (der bei Bach lediglich 
das „Aufklärerische“ und geschichtlich Wirksame sehen wollte) - 
in der Musik hervor, zeige sich im Zeitübergreifenden und Zeitlo­
sen, mithin dem Seinsgedanken, der diese Momente erst zu Be­
wußtsein bringt.54. Man könnte also sagen, daß das von Adorno bei 

Bach gesehene „Aufklärerische“ in der Tat vorhanden ist, jedoch 

52 Übers.: in einer Stimmung völliger Hingebung und höchstem Glück.
53 Seinsgedanke und Bachsche Musik, a.a.O., S. 242ff.
54 A.a.O., S. 244f. Albert bezieht sich hier auf den Aufsatz Adornos aus dem 
Jahre 1950: Bach gegen seine Liebhaber verteidigt.

84

https://doi.org/10.5771/9783495993590-59 - am 20.01.2026, 22:22:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nicht in dem von Adorno interpretierten Sinn. Das Aufklärerische - 
wir bevorzugen dagegen den Begriff ‘das Aufrufende’ oder besser: 
das ‘ontologische Postulat’ - ist nämlich dasjenige Element der 
Bachschen Musik, welches den Menschen „empfänglich“ macht 
für das Geistige, für die Entdeckung des Seins im Selbst. Das 
Aufklärerische aber bedeutet im Sinne der Kritischen Theorie eine 
Wendung des Subjekts nach außen mit dem politischen Ziel der 
Veränderung von gesellschaftlichen Verhältnissen. Das ‘Auf­
rufende’ dagegen meint eine Wendung des Subjekts nach innen mit 
dem Ziel der Entfaltung des Ich. So begegnet Albert der Kritik 
Adornos, die „Anhänger der ‘ontologischen Mode’“ enthöben die 
Musik Bachs „‘dem Subjekt und seiner Zufälligkeit’“, indem er 
erklärt: „Die Entgegensetzung des Subjekts und der Innerlichkeit 
des Menschen einerseits und die ‘Ordnung des Seins an sich’ als 
einer übermenschlichen Objektivität andererseits reißt die Einheit 
des musikalischen Erlebens auseinander“.35 Es heißt also, Bach 
gründlich mißzuverstehen - will man seinem Werk aufklärerische 
soziopolitische Absichten unterschieben - in seiner Musik nicht 
mehr zu vernehmen als eine nach außen weisende Sinnesempfin- 
dung.

Eine Vielzahl von Deutungen der Bachschen Musik belegt al­
lerdings - auch aus größter musikalischer Sachkenntnis heraus - 
daß der Hörer ganz andere, als die von Adorno benannten Erfah­
rungen macht. Karl Albert nennt u.a. Albert Schweitzer, selbst 
bedeutender Organist, und auch Yehudi Menuhin, den weltbekann­
ten Geiger. Von dem ersteren stammen die folgenden Bemerkungen 
zu Bachs Musik: „Da ist keine Technik mehr, sondern Welt­
anschauung, ein Bild des Seins ... Seine Musik ist ein Phänomen 
des Unbegreiflich-Realen, wie die Welt überhaupt“.55 56 Das bedeu­

55 A.a.O., S. 246.
56 A.a.O„ S. 248.

85

https://doi.org/10.5771/9783495993590-59 - am 20.01.2026, 22:22:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tet, daß Schweitzer das Sein nicht als Abstraktes, Unwirkliches 
und dem Menschen Fernes begreift, sondern als das in der Musik 
zur Wirklichkeit werdende, zu erfahrende Wesentliche. Yehudi 
Menuhin äußert sich noch präziser, wenn es heißt: „Bach ist ein 
Mystiker, zwischen ihm und dem Göttlichen besteht eine Einheit, 
zumindest eine Übereinstimmung mit dem Kosmos, mit dem Uni­
versum, mit dem Unendlichen. Bach kann einen Seinszustand her­
beifuhren“.57

Albert sieht in diesen Beschreibungen der Musikerfahnmg mit 
Recht eine Innenwendung des Subjekts, die zugleich Einheit mit 
dem allumfassenden Sein bedeutet. Schon die metaphysische 
Terminologie weise eindeutig daraufhin. Und auch wenn Hermann 
Hesse zu Bachs Musik in seinem Brief an Fany Schiler schreibe: 
„Man wünscht sich, diese Musik im Augenblick des Sterbens zu 
hören - vielmehr so zu sterben, wie diese Musik ist, so sich hinzu­
geben und dem Schweren zu entschweben und mit dem einen eins 
zu werden“, so sei dies die Beschreibung eines Zustandes erhöhten 
Seinsbewußtseins.58 Es belege nämlich, daß das Musikerlebnis 

selbst das Bewußtsein öffne für philosophisch elementare Gedan­
ken wie das Sterben, das Entschweben der Erdenschwere und des 
Dinghaften, welche in der Tat Erfahrungsmomente der Einheitser­
fahrung sind und schon bei Platon darauf hinweisen, daß das Los­
lösen von der faktischen Welt, von der Sinnenwelt, zu einem höhe­
ren Seinszustand fuhrt. Die bloß auf das Äußere gerichteten Sin­
nesorgane verlieren sogar ihre Erkenntnisfunktion, wie Albert an 
einer Bemerkung Goethes nachweist, der beim Hören Bachscher 
Musik „weder Ohren, am wenigsten Augen und weiter keine übri­
gen Sinne“ zu besitzen oder zu benötigen glaubte: „Der vor allem 
als Sinnenmensch verstandene Goethe entdeckt, daß es hinter den 

57 A.a.O., S.. 248.
58 A.a.O., S. 249.

86

https://doi.org/10.5771/9783495993590-59 - am 20.01.2026, 22:22:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sinnen noch eine andere Weise des Erfahrens gibt, die das Be­
wußtsein völlig befriedigt“. Damit spreche Goethe „nicht mehr von 
der Außenwelt, sondern von dem, was in seinem Innern ge­
schieht“.59

Nicht nur in der Musik, der nach Schopenhauer und Nietzsche 
„gefühlsmäßigsten“ aller Künste, sondern auch in der Literatur 
und bildenden Kunst lassen sich - wie weiter oben schon ansatz­
weise erläutert wurde - vergleichbare Beispiele finden, die das 
Bewußtsein des Menschen von der Außenwelt weg in eine andere 
Dimension des Lebens fuhren.60 Es ist dies die Dimension, in 
welcher das Bewußtsein den Dingen und Ereignissen der alltägli­
chen Welt auf völlig andere Weise begegnet. Es ist zugleich die 
Dimension, in der das Bewußtsein geschärft wird für das Wesent­
liche, eine Erkenntnis, die zugleich Werterkenntnis ist. Sie verän­
dert das Leben des Menschen und seine Haltung zur Welt.

59A.a.O.,S. 250.
60 Vgl. hierzu meinen Aufsatz ‘Globalisierung in der Kunst. Inna Stern und der 
Expressionismus’, in dem ich auf den kulturübergreifenden Aspekt der Kunst 
aufmerksam gemacht habe, insofern im die afrikanische Kunst aufgreifenden 
Werk der jüdischen Künstlerin das Metaphysische und damit Verbindende zum 
Ausdruck kommt, a.a.O., S. 3-10.

87

https://doi.org/10.5771/9783495993590-59 - am 20.01.2026, 22:22:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495993590-59 - am 20.01.2026, 22:22:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

