II. Die Utopie der Moral



https://doi.org/10.5771/9783495993590-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

m 20.01.2026, 22:22:31.


https://doi.org/10.5771/9783495993590-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Ethik und Asthetik

Ethische Vorstellungen flieBen in alle Bereiche des menschlichen
Lebens ein, so auch in die der Kultur: der Asthetik, der bildenden
Kunst und Literatur, sogar auch der Musik.' Schon Leonardos
Malereitraktat ist nicht grundsétzlich nur eine Abhandlung iiber
kiinstlerische Vorstellungen der Ausfithrung, Bildmittel usw.,
sondern basiert auf einem bestimmten Weltbild, das auf ethischen
Grundsétzen beruht, die Stil und Inhalt mitbestimmen. So ist auch
seine Malerei Ausdruck einer bestimmten Geisteshaltung, einer
Sicht auf die Welt und ihre Bedingungen, die seine Wahrnehmung
und seine Erfahrungen ihm liefert.”

Viele Kiinstler der Gegenwart betonen zwar, daB8 ihr Anliegen
das ,,Machen“ sei, das weder eine Belehrung intendiere noch spe-
zifische ethisch-moralische Grundhaltungen ausdriicke, aber so-
wohl die seit der Abstraktion diese Werke immer haufiger beglei-
tenden Kiinstler-Interpretationen als auch die kunsthistorischen
Analysen, die iiber eine formale Betrachtung hinausgehen, erlau-
ben ein gegenteiliges Urteil. Das besagt also, daB die Kunst sehr

! Diese Auffassung kollidiert gleichwohl mit der postmodernen Vorstellung von
der metaphysikfreien Kunst jenseits aller sozialen Einbindungen, wobei jedoch
die Kunst als gesellschaftlich nutzlose disqualifiziert wird. Vgl. hierzu D.
Fenner: Kunst - Jenseits von Gut und Bose? Kritischer Versuch ilber das
Verhiltnis von Asthetik und Ethik. Miinchen/Basel 2000.

% Vgl. meinen Aufsatz: Die Weltanschauungen in der Kunst. In: Zeitschr. f.
Asthetik und allg. Kunstwiss. 40/2 (1995), S. 187-198. Ferner meine Abhand-
lung: Weltanschauung und Menschenbild in der Kunst der Gegenwart. Frank-
furt/New York 1998.

59



https://doi.org/10.5771/9783495993590-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wohl als Ausdruck ihrer Zeit in enger Bezichung zu den Vorstel-
lungen dieser Zeit steht, sie entweder kritisch hinterfragt, sich ihr
anpalit oder neue Konzeptionen hervorbringt, die insgesamt als
Spiegel der Zeit und deren Geisteshaltung visuell sichtbar gemacht
werden. Schon die sensible Wahmehmung, die man dem Kiinstler
attestiert, ist ein nicht zu iibersehender AnlaB, die Welt intensiv zu
betrachten und zu ihren Erscheinungen Stellung zu nehmen, was
aber nicht nur in der politisch motivierten Kunst, sondern auch in
anderen Kunstformen sogar der Moderne deutlich wird. Dabei sind
zwei Aspekte wichtig, namlich 1. die subjektive Haltung des
Kiinstlers, seine Werteinstellungen und die Absicht, diese im Werk
auszudriicken, aber 2. auch das gesellschaftliche Umfeld selbst, in
dem der Kiinstler semnen Platz hat. Die ethischen Auffassungen
beider Bereiche kénnen in Einklang miteinander stehen, durchaus
aber auch kollidieren, und in jedem dieser Fille wird sich eine Be-
einflussung auf die kiinstlerischen Arbeiten ergeben, die dement-
sprechend deutliche Unterschiede aufweisen. Und so entstehen
neue Kunstformen aus dem Wandel der Geisteshaltung und Le-
bensauffassung des Menschen, aus dem Wechsel der Erkenntnisse
und Erfahrungen und auch aus der Verdnderung politischer, éko-
nomischer und sozialer Verhiltnisse. So wie das Mittelalter den
Sinn des Lebens in der Vorbereitung auf ein Jenseits und der
Uberwindung des Diesseits gesehen hat, so ist beispielsweise die
Renaissance durch die Entdeckung des Menschen als Individuum
und die Entdeckung der Welt mehr auf das Irdische fixiert, in dem
sie die Erfiillung ihrer Aufgaben sucht. Die Kunst des Barock oder
die der folgenden Epochen wiederum greifen ebenfalls die neue
Geisteshaltung ihrer Zeit auf und artikulieren sie auf je eigene
Weise. Aus diesem Grund erlaubt das kiinstlerische Werk einen
Einblick in seine Zeit und die Auffassung des Kiinstlers selbst, der
seinen Standpunkt im Werk sichtbar macht.

60



https://doi.org/10.5771/9783495993590-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nach diesen, sich um die Schwerpunkte des Folgenden zentrie-
renden Vorbemerkungen, die bereits die bisher kaum beriicksich-
tigte These anvisieren, daB Kunst und Ethik in enger Bezichung
stehen und diese Beziehung einen erheblichen EinfluB auf das
kiinstlerische Schaffen, aber auch auf die Kunsterfahrung selbst
besitzt, wenden wir uns nun in drei Schritten der Ausfiihrung unse-
rer Uberlegungen zu. Zunichst werden wir auf die unterschiedli-
chen weltanschaulichen Grundlagen eingehen, die den Zeitaus-
druck der Kunst pragen. Es kann dann zweitens gezeigt werden,
daB iiberzeugende Argumente in der Kunst selbst und ihrer Deu-
tung vorliegen, die den behaupteten Zusammenhang ethischer Auf-
fassungen und Kunst belegen. Und in einem dritten Abschnitt soll
auch anhand von ausgewihlten Beispielen auf einige Werke einge-
gangen werden, in denen ethische Prinzipien teils bewuft und so-
gar zeitkritisch, teils aber auch unbewuBt zum Ausdruck kommen.
Dabei legt es die Zielsetzung der gesamten Abhandlung nahe, auch
hier schon eine Konzentration auf eine ontologische Grundlegung
zu vermuten, die aber nur hinweisend zu verstehen ist, insofem
diese Engfiihrung erst prignant im Zusammenhang mit der Kon-
zeption einer ontologischen Ethik ausgefiihrt wird (vgl. weiter un-
ten den dritten Teil).

Der Absicht, eine Beziehung zwischen Ethik und Asthetik zu
untersuchen, dient auch die Herausarbeitung ganz gegensétzlicher
Kunstvorstellungen, aus welchen sich vor allem auch Extremfor-
men asthetischen Ausdrucks erkennen lassen, denen als Gegen-
position die aus der Sicht der ontologischen Ethik resultierende
Kunstauffassung entgegengestellt wird. Es geht dabei nicht um zu
fillende Qualititsurteile (die indes auch in der Kunstgeschichte
fragwiirdig sind, weil sie auf keinerlei prizisen und iibereinstim-
menden Kriterien beruhen), sondern um die Weise des Umgangs
mit Erscheinungen dieser Welt und um die Auffassung des Kiinst-
lers, sie zu ‘beschreiben’. Dies 148t sich sowohl aus der Form- als

61



https://doi.org/10.5771/9783495993590-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

auch aus der Inhaltsanalyse erkennen, aber auch durch den ent-
sprechenden Riickgriff auf einschldgige kunsthistorische Interpre-
tationen und Kiinstleraussagen. Unsere Absicht ist folglich, ein
Kunstwerk auf die Ndhe oder Ferne zu dem in diesem Zusammen-
hang zentralen Aspekt der Lebensbedeutung und dem dieser Le-
bensbedeutung immanenten Prinzip der ontologischen Erfahrung
hin zu charakterisieren. Einige wesentliche Momente, die jedoch
erst in den folgenden vier Kapiteln préziser und einem umfassende-
ren Kontext behandelt werden, dienen aber auch hier schon zur
Durchleuchtung und Klérung spezieller Problemstellungen. Dies
sind der Humanititsgedanke in kiinstlerischen Werken, die Bedeu-
tung des Individuellen und Wertvorstellungen, die sichtbar oder
latent im Werk erscheinen.

Wie ich anderenorts ausfiihrlich dargestellt habe, ist kiinstlerischer
Ausdruck immer auch Ausdruck einer bestimmten Weltanschau-
ung, aus der sich nicht zuletzt ein ganz spezifisches Menschenbild
ableiten 148t.> Ein solches Menschenbild kann sowohl Motiv des
Werkes selbst, als auch eine Vorstellung des Kiinstlers hinsichtlich
des Rezipienten, des Adressaten eines Werkes sein. Das heibt also,
daB eine Weltanschauung einerseits als Erklirungsmodus fir
verschiedene Daseinsqualititen und Verhaltensmuster in Betracht
gezogen werden kann, daB andererseits aber die Weltanschauung
als Haltung zur Welt zu bezeichnen ist, namlich mit Heidegger als
,»Sich auseinandersetzende Sammlung des Menschen auf das Da-
sein“.* Oder anders ausgedriickt: die Weltanschauung zeigt sich als

3 Weltanschauung und Menschenbild, a.a.O., S. 28-36.
‘GA27,8.378.

62



https://doi.org/10.5771/9783495993590-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

bewuBte und reflektierte Konzentration auf die Wirklichkeit und
die zu reflektierenden Moglichkeiten als geistige Entfaltung.
Weltanschauung ist daher ein zunichst subjektives Wirklichkeits-
bewuBtsein, das sowohl aus eigener Anschauung und Erfahrung
resultiert als auch aufgrund externaler Einfliisse entsteht. Verste-
hen wir also diesen geistigen Hintergrund des Kiinstlers, so er-
schlieft das Kunstwerk iiber die rein formale Kunstanalyse hinaus
eine weitere, und diesem Zusammenhang wesentliche Dimension
lebensweltlicher Erscheinungen. Menschliche Grundhaltungen
werden in einem komplexen Bildgeschehen sichtbar, und in der
Unmittelbarkeit der Begegnung offenbart sich dem Betrachter eine
Vielfalt von Méglichkeiten, die Welt zu betrachten und zu deuten.
Durch die Sinnlichkeit des Bildes werden niamlich Ideen transpor-
tiert, die nicht nur die einzelhafte Sicht des Kiinstlers reflektieren,
sondern die die Frage nach dem Sinn des Lebens stellen, nach den
Varianten des Daseins.

Freilich ist die jeweilige Sicht auf die Welt immer nur ein Aus-
schnitt, so daB Kiinstler derselben Epoche verschiedenartige Per-
spektiven ihrer Wahmehmung dokumentieren, jede eine aber
formuliert einen Standpunkt, in dem ein spezifisches ‘In-der-Welt-
Sein’ und eine typisch akzentuierte Dimension von Welterfahrung
zum Ausdruck kommt. So kann man von der Spiritualitit der
Kunst Kandinskys oder Mark Rothkos sprechen, von der utopi-
schen Weltaneignung Illja Kabakows oder der hyperrealen Kunst-
form George Segals oder Duane Hansons, die die Betrachter ihrer
Werke mit krassen Abbildungen der sozialen Wirklichkeit kon-
frontieren, um diese zu entlarven. Die Zielrichtung der letztgenann-
ten Kiinstler ist die Alltagswelt, die sie als das fiir sie Faktische
konturieren, um dessen Inbesitznahme des Menschen deutlich zu
machen. Die so gestaltete bildliche Wirklichkeit spiegelt insofern
nicht nur die visuelle Wirklichkeit wider, sondern auch das Ver-
haltnis des Kiinstlers zu dieser Wirklichkeit, weil das vom Kiinstler

63



https://doi.org/10.5771/9783495993590-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wahrgenommene im kiinstlerischen ProzeB mit den subjektiven
Inhalten seines BewuBtseins verschmilzt.

Der Auffassung Heideggers nach, aber auch zufolge der unserer
Abhandlung zugrundeliegenden These von der Seinserfahrung, ist
das Seinsverstindnis eine wesenhaft dem Dasein zugehdrige Be-
wubBtseinsqualitit. Das bedeutet im Blick auf die Kunst, dal das
BewuBtsein nicht nur auf die empirischen Erscheinungen der Welt
gerichtet ist, um diese kiinstlerisch zu visualisieren, sondern daB in
diesen Erscheinungen eine bestimmte Weise des Weltverhaltens
erkannt und bildlich konkretisiert wird.” Das Immaterielle oder
empirisch zundchst nicht Darstellbare erscheint folglich im Ge-
samtzusammenhang des Werkes und verweist auf ein das Sicht-
bare Transzendierende. Im Kunstwerk geht es dann nicht nur um
das Vorstellen und Erkliren eines ,sinnlich-raumlichen Weltbil-
des“,® um die unmittelbare Gegenwart in ihrer Erscheinung, wie
dies in Genre-Bildern oder in der soziopolitisch motivierten Kunst
zumeist der Fall ist. Nicht das Hier und Jetzt allein ist dann Motiv
des Werkes, sondern das seelisch-kulturelle Gesamt des mensch-
lichen Daseins.

Diese Deutung mag dazu verleiten, der realistischen oder poli-
tisch motivierten Kunst die Transzendenz des Daseins abzuspre-
chen. Doch davon kann keine Rede sein. Beuys hat beispielsweise
der eigenen Aussage nach - obwohl viele seiner Aktionen dies nicht
erwarten lassen - seine Aktionen primér als Mittel verstanden, um
etwas Umfassenderes (iibrigens auch in moralischer Hinsicht)
ausdriicken zu kénnen als es der kiinstlerische Akt und sein
Produkt vor Augen fithren. Seine Arbeiten enthalten demzufolge
nicht nur Elemente eines metaphysischen Weltbildes, sie doku-

5 Vgl. hierzu K. Albert: Philosophie der modemen Kunst (1968), jetzt in:
Philosophische Studien. Bd. II. Sankt Augustin 1989, S. 139-239.

S Vgl. hierzu K. Jaspers: Psychologie der Weltanschauungen. Berlin/Heidel-
berg/New York 1971, S. 154-216.

64



https://doi.org/10.5771/9783495993590-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

mentieren auch aufs deutlichste die Sinnsuche in einer geistigen
Welt, die freilich mit recht provokanten Mitteln unternommen
wird. Diese aber radikalisieren im Sinne von Beuys sowohl die
zugrundeliegende Weltanschauung als auch die daraus folgende
kiinstlerische Konkretisierung, die eine Sensibilisierung des Be-
trachters beabsichtigt.

Die Kunst der zweiten Halfte des 20.Jahrhunderts stand mit
wenigen Ausnahmen in einem engen Bezug zur faktischen Wirk-
lichkeit und bemiihte sich sogar, nur diese Wirklichkeit dsthetisch
zu formulieren. Typisch fiir diese Haltung ist die Pop-Art, die
einen adidquaten Ausdruck fir die Konsumgesellschaft suchte.
Allerdings war damit auch die Absicht verbunden, der Kunst ihren
elitiren Charakter zu nehmen und sie vollstindig in die Realitit
einzubinden, weshalb sie aber nicht wesentlich mehr als diese
selbst darzustellen vermochte. Mit der bewufiten Konzentration auf
das Augenblickhafte, Fliichtige und Unwesentliche sollte dem
Betrachter zwar das moderne Leben vor Augen gefithrt werden,
durch die Distanzlosigkeit aber hatte diese Kunst mit Aufklarung
wenig zu tun, insofern sie das moderne Leben selbst sanktionierte.
Die Kunst Warhols, Rauschenbergs u.a. diente somit wie der
gesamte , Amiisierbetrieb“ der Kulturindustrie auch der ober-
flachlichen ,,Zerstreuung®, wie Horkheimer und Adorno kritisch
anmerken.” Zerstreuung aber ist die Sucht nach einer Betriebsam-
keit als ,,Hinausgehen aus der Gesammeltheit in die sich ausbrei-
tende Mannigfaltigkeit™, wie Wilhelm Weischedel in seinen Aus-
legungen der ‘Pensées’ des Blaise Pascal bemerkt. Der Mensch
werfe sich in die Zerstreuung um der Zerstreuung willen: ,,Der
Mensch flieht vor sich selber weg, er wendet sich nach auflen, um
nicht mit sich selber allein sein zu miissen, weil er nicht vermag, in

" Dialektik der Aufklarung, Frankfurt 1972, S. 121f.

65



https://doi.org/10.5771/9783495993590-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Rubhe ... zu bleiben“® In seiner faktischen Existenz widerspreche
der Mensch daher seinem eigentlichem Wesen.

Kunst wird unter dieser MaBgabe also verstanden als Projektion
dessen, was das alltigliche Leben bestimmt, dessen, was gekauft
und konsumiert wird oder mit dem man seine Langeweile tot-
schldgt. Banalititen des Alltags erreichten auf diese Weise die
Aufmerksamkeit der Gesellschaft und auch der Kulturbetriebe,
weil die Unterscheidung zwischen dem, was mehr ist als Alltag und
den Quisquilien des zweckhaften Lebens aufgegeben wurde. Doch:
»Der Gegensatz 148t sich am wenigsten verséhnen, indem man die
leichte in die ernste (Kunst, E.J.) aufnimmt oder umgekehrt. Das
versucht aber die Kulturindustrie.” Diese von Horkheimer und
Adormno schon vor Jahrzehnten kritisierte Tendenz hat sich seitdem
noch verschirft, was bedeutet, daB die Medien und die sie nutzende
Gesellschaft in der Regel ganz unverhohlen Primitivismen aller Art
zum Kulturgut erklaren. Das geht so weit, daB die sogenannte
emste” Kunst, als konservativ und restlos unzeitgemiB verun-
glimpft, an den Rand des Kulturgeschehens gerat, weil die Kon-
sumgesellschaft (Ortega nannte sie auch ‘Masse’) einen unver-
hiltnismaBig groBen EinfluB auf die Kultur genommen hat. Dieser
Trend zum Oberflichlichen und zur Zerstreuung setzt sich in der
Gegenwart - wie man unschwer erkennen kann - immer weiter
durch und treibt inzwischen erstaunliche Bliiten. Will man sich
diesem Trend, dieser ,,Verriicktheit und Tauschung des wirklich
Menschlichen, ,die das Dasein des Menschen allgemein durch-
herrscht ...und das urspriingliche Wesen des Menschen so voll-
standig verdeckt®, aber entziehen, so miifite dieser Versuch der
»Wendung zum eigentlichen Wesen, wenn er sie vollzoge, ihrer-

8 W. Weischedel: Der Abgrund der Endlichkeit und die Grenze der Philoso-
phie. In: Beitréige zur geistigen Uberlieferung. Godesberg 1947, S. 86-166, hier
S. 105f.

? Dialektik der Aufklirung, a.a.0.

66



https://doi.org/10.5771/9783495993590-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

seits als eine Verkehrung, als eine Art von Verriicktheit, erschei-
nen“.'® Diese Art von Zerstreuung ist - wic Wilhelm Weischedel
fortfahrt - nichts anderes als Gleichgiiltigkeit gegeniiber der wah-
ren Existenz.'' Die Sucht nach Zerstreuung aber ist der Versuch,
die Langeweile zu bekdmpfen, welche aus der ,,Leere des Selbst®,
aus der ,,Lecre des Herzens“ stammt. Diese Leere des Selbst ist
Ausdruck des Widerstreits des menschlichen Wesens mit seiner
konkreten Existenz. '

In den Familien und, vertreten durch entsprechende ideologisch-
politische Vorstellungen, wird die Gleichbehandlung von ,,Ver-
gnigungskunst und wirklicher Kunst immer weiter vorange-
trieben, so daB die Jugend schon keine Differenz mehr wahrmimmt.
Dieses Weltbild aber zeigt bemerkenswerte Folgen, wenn man
einmal der Wirkung der beiden Ausdrucksformen (der Kunst und
sogenannter Kunst) nachgeht. Die unter dem Titel ‘Kulturver-
anstaltung’ laufenden gerduschintensiven ‘events’ wenden sich an
ein Publikum, welches Musik ganz offensichtlich nur mit dem
Hektischen, musikalisch und verbal zuh6chst Simplen, Trivialen
und teils Ordindren verbindet. Diese Musik (aber auch die Tri-
vialliteratur und die Medienangebote) will eine Atmosphére des
heute gelebten und zu lebenden Lebens vermitteln, das keinerlei
Besinnung mehr zuginglich ist, sondern wie auch in anderen Le-
bensbereichen als Grenziiberschreitung seine Anhinger findet.
Welche Wertvorstellungen kénnten also hinter der Ausuferung des
schlechten Geschmacks stehen?

Von Wertvorstellungen wollen wir vorerst einmal absehen und
besser von Interessen sprechen. In der Tat lassen die diese Ent-

1 W. Weischedel: Der Abgrund der Endlichkeit und die Grenze der Philoso-
phie. Versuch einer Auslegung der ‘Pensées’ des Blaise Pascal. In: Beitréige zur
Fesitigcn Uberlieferung. Godesberg 1947, S. 86-166, hier S. 125f.

'Aa0,8. 138,
2 Aa.0,, 8. 1071T.

67



https://doi.org/10.5771/9783495993590-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wicklung steuernden Interessen auf eine ,,Weltdeutung™ schlieBen,
die eine Reduktion auf diejenigen Aspekte des Lebens vornimmt,
welche die Wirklichkeit elementenhaft darstellt und in ihr eine
Bestatigung oder gar Verherrlichung bestimmter Produkte oder
Haltungen vornimmt. DaB es sich dabei nicht um geistige Produkte
handelt, liegt auf der Hand. Das ,,Uneigentliche® des Lebens be-
stimmt vielmehr die Auswahl und das Angebot der als kulturelle
Ereignisse ausgegebenen Aktionen.

Diese Vorstellung beruht mithin auf einem Menschenbild, wel-
ches nicht auf Entfaltung geistiger Krifte und damit Steigerung
des Menschseins beruht, sondern das das ,,Ausleben von Bediirf-
nissen” als einziges Recht und Ziel menschlichen Daseins begreift.
Diesem Ziel folgen politische oder wirtschaftliche Institutionen
nicht nur aus 6konomischen Griinden, sie unterstiitzen es vielmehr
auch ganz bewuBt, weil sich eine zur Masse entwickelte Konsum-
gesellschaft leicht manipulieren 148t. Von Freiheit im Sinne von
Emanzipation und Selbstbestimmung kann also nicht die Rede
sein, vielmehr von einem Herdentrieb, der eigenstindiges Denken
und Handeln verhindert. Zerstreuung und Ablenkung durch die
neue Massenkultur erfordern keinerlei Eigeninitiative, denn man
»genieBt das Angebotene nur noch passiv und ohne jede kritische
Einstellung, denn ,, Amusement selber reiht sich unter die Ideale
ein, es tritt an die Stelle der hohen Giiter...”. Dies aber bedeutet
,.Befreiung vom Denken® und , Fortschritt der Verdummung®.

13 Dialektik der Aufklirung, S. 129f.

68



https://doi.org/10.5771/9783495993590-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I

Nun ist die Kunst dagegen nach Nietzsche das ,,Organon des Le-
bens* und das ,,groBte Stimulans des Lebens“."* Die Kunst vermag
alle Facetten des menschlichen Daseins vor Augen zu fithren, und
dabei richtet sie sich sowohl an das Gefiihl als auch an den Intel-
lekt des Menschen. Sie besitzt eine ,,organische Funktion®, die fiir
den Menschen Lebensbedeutung erhilt, denn sie dient der geistigen
Entfaltung des BewuBtseins und damit der Steigerung des Le-
bens.ls

Wenn die Kunst also - wie wir mit Nietzsche meinen - Lebens-
bedeutung besitzt, dann muB sie im BewubBtsein des Menschen
etwas bewirken. Das bedeutet, daB in der Begegnung mit kiinstleri-
schen Werken, sei es Musik, Literatur oder bildende Kunst, die
Wahmehmung auf etwas gerichtet wird, das auf allgemein-
menschliche Erfahrungen verweist. Viele Artefakte, die sich mit
dem Namen ‘Kunst’ schmiicken, kénnen das BewuBtsein allerdings
in keiner Weise dahingehend beeinflussen, daB mehr als nur ein
singuldres und mithin bedeutungsloses Vergniigen zum Ausdruck
kommt. Das Urteil: ‘das finde ich schén’ oder ‘das gefallt mir’
reicht folglich nicht aus, um eine nachhaltige Wirkung im Subjekt
zu erreichen. In der Wahmehmung muB vielmehr eine entschei-
dende Empfindung wachgerufen werden, die zur Besinnung, zum
Nachdenken aufruft und den Betrachter, Horer oder Leser zur
Auseinandersetzung mit seinem Selbst und den existentiellen

' KSA XIII, 8. 299.

15 In neueren #sthetischen Theorien taucht dieser Gedanke im Zusammenhang
mit der Entfaltung der Individualitit wieder auf, So sieht Martin Seel das
asthetischen BewuBtsein als innere Notwendigkeit der geistigen Orientierung
der menschlichen Individualitit (Asthetik des Erscheinens. Minchen/Wien
2000), Ahnlich sehen dies auch W. Welsch (Grenzgénge der Asthetik. Stuttgart
1996) und V. Gerhardt (Das Element der Welt. Minchen 2000), die in der
asthetischen Erfahrung ein Moment der gesteigerten Individualisierung zu
erkennen glauben.

69



https://doi.org/10.5771/9783495993590-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Phinomenen des menschlichen Daseins herausfordert. Diese Wir-
kung kénnen solche Kunstformen erzielen, die eine ganz spezifi-
sche geistig-seelische Empfindung im Menschen ansprechen,
indem diese eine Innenwendung auslost und dabei das Essentielle
bewuBtwerden 14Bt. Wir miissen also unterscheiden zwischen sol-
chen Kunstprodukten, die in erster Linie Tatbestinde nur deskrip-
tiv vor Augen fithren und die die Existenz des Menschen auch nur
in dieser duBeren Lebenssphire sehen. Das trifft zu auf rein un-
terhaltende Kunstformen, aber auch auf solche, die sich selbst nur
dem &uberen Leben verpflichtet fiihlen und dieses durch ihre
Kunstvorstellung auch ausdriicken. Andy Warhol gehért in diesen
Kunstbereich, wie wir oben schon erwihnt haben, insofern er seine
Kunst bewufit auf das moderne amerikanische Konsumleben be-
schrankt und auf diese Weise einen recht oberflichlichen Lebens-
stil kiinstlerisch iiberhoht und zugleich sogar sanktioniert.

Kunst kann jedoch auch ganz andere Momente des menschlichen
Lebens vor Augen fiihren, wobei sie nicht nur visuell aufkldrend
oder informativ vorgehen kann, sondern symbolhaft, metaphorisch
und in jedem Falle exemplarisch fiir bestimmte Lebensereignisse in
dem Sinne, daB sie urspriingliche und allgemein-menschliche
Erfahrungen, elementare Grunderfahrungen wie z.B. Liebe oder
Tod thematisiert. Es sind Erfahrungen, die das innere Wesen des
Menschen betreffen und die ihrer Eigenart nach immer auch Wert-
vorstellungen enthalten. Der geistige Akt, in dem allgemein-
menschliche Erfahrung zu BewuBtsein gelangen konnen, erfordert
eine spezielle Haltung, eine Grundstimmung, die aus der ontologi-
schen Erfahrung stammt und eine tiefere Dimension des Lebens
erschliefit.

In ihrer sehr mutigen, weil die zur Zeit wenig beachtete Ontolo-
gie thematisierenden Habilitationsschrift spricht P.-L. Coriando
von einem wesenhaften ,,primar-ontologischen Selbstverstandnis®,
welches die Gefiihlslage oder die Stimmungen des Menschen cha-

70



https://doi.org/10.5771/9783495993590-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

rakterisiert.'® Es ist dies in unserem Sinne ein ,,geistiges™ Gefithl,
eine ,unmittelbare Erkenntnis“, welche zur Unterscheidung des
,uneigentlichen vom , eigentlichen Dasein notwendig ist."” Im
eigentlichen Dasein aber wird der Wert und Sinn des Seienden als
Teil des Ganzen erfahren.

Beziehen wir diesen Gedanken nun auf die Kunst, so 1aBt sich
sagen, daB viele Kiinstler, deren Biographien auf ihre Beschafti-
gung mit der Philosophie schlieBen lassen, im eigentlichen Dasein
ihr kiinstlerisches Motiv zu finden glauben. Im eigentlichen Dasein
ist der ,,Zauber des Lebens“ wirksam, der nicht rational erfafit
werden konne, und ,,das Licht des Intellekts erlischt kliglich, wie
Paul Klee meint."* Auch Leonardo vermutet recht spitzfindig eine
Erkenntniskraft im Sinnlichen, in der Empfindung, die er aber mit
dem Intellekt verbindet: ,,Wir haben bisher gesagt, daB der Geist
als eine mit dem Korper vereinte Macht zu bezeichnen ist, weil er
fir sich nicht bestehen ... kann. Und wenn du behauptest, er be-
stehe fiir sich, so entgegne ich, daB dies innerhalb der Elemente
nicht sein kann, denn, ist der Geist eine korperlose GroBe, so wird
diese GroBe als Vakuum bezeichnet, und das Vakuum gibt es nicht
in der Natur“."” Und weiter heiBt es: ,Die geistigen Dinge, die
nicht den Weg durch die Sinne gegangen sind, sind eitel, und kei-
nerlei Wahrheit bringen sie hervor, es sei denn schadliche ...“*

16 Paola-Ludovika Coriando: Affektenlehre und Phinomenologie der Stimmun-
gen. Wege einer Ontologie und Ethik des Emotionalen. Frankfurt/M. 2002. S.
5. Coriando bezieht ihre Erkenntnisse vor allem auf die Dichtkunst und ver-
sucht nachzuweisen, daB die im heideggerschen Sinne definierten
~Stimmungen®, als ,.ethischer Aufruf* verstanden, einen spezifischen Zugang
zur Welt begrilnden, als ,,welterschlieBendes ontologisches Moment“ (244).

7 K. Albert: Die ontologische Erfahrung (in: Philosophische Studien Bd. I).
Sankt Augustin 1988, S. 168.

18 7it. W. Hofmann. Die Grundlagen der modernen Kunst. Stuttgart 1987, S.
426.

1% Leonardo da Vinci. Philosophische Tagebiicher. Hg. von G. Zamboni. Ham-
burg 1958, S. 21.

®Aa0.,8.27.

71



https://doi.org/10.5771/9783495993590-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Diese Bemerkungen erkliaren, weshalb auch Cassirer in Leonardo
einen Kiinstler sieht, der sein BewubBtsein auf den Gesamtzusam-
menhang des Daseins lenkt und in diesem die wahrnehmbaren
Strukturen nicht allein durch den Intellekt erfassen zu konnen
glaubt: ,,Was aber in die Zukunft der Philosophie wie der Wissen-
schaft weist, ist dies: daB diese Mannigfaltigkeit in der Einheit
eines methodischen Grundgedankens zusammenhéngt und durch
sie umgrenzt und gebéndigt ist ... Es ist der Kiinstler in Leonardo,
der die Ansicht der Natur als eines lebendigen Organismus erfaft
und in Bildern von anschaulicher Klarheit entwickelt. So wird ihm
die Erde zum beseelten Wesen ...»' Auf diese Weise gelinge es
Leonardo, daB in jeder seiner Gestalten ,das ganze und tiefste
Wesen eines Menschen sich darbietet“, meint Georg Simmel.” Das
‘ganze und tiefste Wesen” des Menschen aber ist die Konkretion
des Selbst im Sein, welches der ontologische Grund der menschli-
chen Existenz ist. Die von den Renaissance-Kiinstlern immer be-
wubBt formulierte pragnante Individualitit der Bildgestalten erleidet
auf diese Weise aber keinen Intensititsverlust, denn trotz des voll-
kommen Eigenen, das die Gestalten ausdriicken, verweisen sie
immer auch auf ein die Individualitit Transzendierendes. In diesem
lassen sich diejenigen Momente erkennen, die das Asthetische mit
dem Ethischen verbinden.” Es sind zugleich die Momente, die das
Kulturspezifische iiberschreiten, indem sie das Allgemein-
Menschliche offenbaren und auf den Zusammenhang des Lebens
verweisen.”

2L E. Cassirer: Das Erkenntnisproblem. Bd.I. Darmstadt 1974, S. 319.

2 G. Simmel: Zur Philosophie der Kunst. Philosophische und kunstphilo-
sophsiche Aufsitze. Potsdam 1922, S. 58.

B Vgl. auch meinen Aufsatz ‘Das Rembrandt-Bild bei Georg Simmel’. In:
Zeitschr. fir Asthetik und Allg. Kunstwissenschaft. 33/2 (1988), S. 259-269.

* Dies habe ich genauer in meinem Aufsatz ausgefiihrt:‘Die Globalisierung in
der Kunst und ihr philosophischer Hintergrund. Irma Stern und der Expressio-
nismus’. In:: Prima Philosophia Bd.15/1, (2002), S. 3-10.

72



https://doi.org/10.5771/9783495993590-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

In seinem Aufsatz ,Das Thema des Erhabenen in der Asthetik
der Gegenwart“? geht Karl Albert auf diesen Zusammenhang und
in Auseinandersetzung mit Lyotard ein und zeigt am Beispiel des
Zeitverstindnisses in den Bildern Barnett Newmans (u.a. ‘vir
heroicus sublimis’) und im Blick auf dessen Aufsatz ‘The sublime
is now’, daB im prasenten ‘Jetzt’ als dem Augenblickhaften immer
auch eine weitere Weise des Zeitverstindnisses erscheint: , Hinter
dem Dahinfliefen der Zeit in Zukunft, Gegenwart und Vergangen-
heit sowie dem uns darin Begegnenden, hinter dem Jetzt dieses
Zeitflusses, erscheint uns etwas Bleibendes, gewissermaBen ein
‘Nunc stans>*, mithin ein metaphysisches Zeitverstindnis.”® So
komme der EinfluB metaphysischen Denkens bei Newman (bei
dem ,,sowohl das bloB Asthetische ins Metaphysische als auch das
Metaphysische ins Ethische hinein iiberschritten war*) dadurch
priagnant zum Ausdruck, daB er dem ‘Jetzt’ einen ,,ganz eigenarti-
gen raum-zeitlichen Charakter* verleiht, indem es sowohl zeitlich
als auch ,,auf die Welt“ hin, auf ein intersubjektives und zeitiiber-
greifendes Erleben, artikuliert wird. Und mit Eugen Fink heiBt es:
»Das Jetzt ist eine Bestimmung der weltweiten Zeit als allumfas-
sender Gegenwart ... Das Jetzt hat den grundsitzlichen Sinn einer
universalen Gleichzeitigkeit“. In diesem Jetzt sei alles Seiende
versammelt und zugleich im Sein als der letzten und tiefsten Ge-
meinsamkeit. Auf diese Weise erhalte das Jetzt , Weltcharakter. ”’

Barnett Newman versucht, das Erhabene im Bild zu vergegen-
wartigen und indem er es mit dem metaphysisch begriffenen Zeit-
gedanken in Verbindung bringt, erhilt es auch eine ethische Impli-
kation. Albert verweist in diesem Zusammenhang auf das Bild mit
dem Titel ,,Be* (,,Sei”), welches nicht nur die Aufforderung zum

% Zeitschr. f. Asthetik und allg. Kunstwisenschaft Bd. 41/2 (1996), S. 195-204.
%Aa.0.,8.198.

77 A.a.0., S. 202f. Vgl. auch E. Fink: Zur ontologischen Frithgeschichte von
Raum-Zeit-Bewegung. Den Haag 1957, S. 138.

73



https://doi.org/10.5771/9783495993590-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

bloBen Existieren oder zur Lebensbewiltigung ausdriicke, sondern
die Tatsache der Teilhabe am Sein (des Lebens im Sein) reflektiert
im BewuBtsein verankere. Aus dieser Einsicht resultiere nicht zu-
letzt ein Weltverhalten (,,Seinsverhalten®), welches dem Menschen
Halt und Orientierung biete und sein Verhalten der Welt gegeniiber
grundlegend - auch im ethischen Sinne - verindere.”® Newman
habe daher das Wort Rilkes, ,,du mufl dein Leben dndern®, mit der
Aufforderung ,,Sei“ metaphysisch-ethisch ausgedriickt.

Das Zeitverstindnis der digitalen Asthetik, die die Kunstszene
seit einiger Zeit zu beherrschen scheint, beruht dagegen auf einer
vollig anderen Welthaltung als die zuvor erorterte. Nicht nur die
Darstellung einer immateriellen, einer virtuellen Welt, allein ver-
andert die Wahrnehmung von Zeit und Raum, vielmehr ist es die
durch die Perfektion der Technik erreichte Mdglichkeit, die die Zeit
in der Cyber-Illusion gleichsam aufzulésen und in iiberlagerter
Geschwindigkeit und Zeitdichte zu irrationalisieren vermag.” Das
Zeitgefuhl wird auf diese Weise irritiert und grundlos, es ‘ent-
grenzt’ den Menschen von seiner urspriinglichen Erfahrung und
entldBt ihn in einen uniiberschaubaren Raum und eine undefinier-
bare Zeit, so daB die Realitdt ihre Wirkkraft verliert. Die Faszi-
nation des unserer Zeit entsprechenden Schnellen und Flichtigen
dieser virtuellen Realitdt iiberwiltigt das BewuBtsein des Men-
schen formlich und 148t keinerlei intensive Betrachtung und Be-
sinnung mehr zu. Der bekannte Medientheoretiker Florian Rotzer
bemerkt dazu: ,,Und weil heute nicht mehr die materielle Wirklich-
keit und der materielle Korper dominant sind, sondern die all-
mahlich sich erweiternde und kolonialisierte Welt der Virtualitit,
fhrt der ehemalige ‘Ausstieg aus dem Bild’ (der Avantgarde, E.J.)

K. Albert: Das Thema des Erhabenen..., a.2.0., S. 204. )

® Vgl. dazu meinen Aufsatz: Schein und Zeit. Betrachtungen zur Asthetik
digitaler Bildwelten. In: Zeitschr. f. Asthetik u. allg. Kunstwiss. 43/1 (1998),
S. 5-14.

74



https://doi.org/10.5771/9783495993590-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

konsequent in die immersiven Bilder der Virtuellen Realitit zu-
riick“.* Der wdigitale Schein® verstellt die Wirklichkeit und ver-
weigert ihr die Wahrheit, ohne aber im Gegenzug mit den zur
Verfiigung stehenden elektronischen Mitteln eine tiefere Wirk-
lichkeit darstellen zu wollen.>' Hier geht es nicht mehr (oder noch
nicht?) um einen Erfahrungshorizont des geistigen Menschen, der
in der Begegnung mit Kunst einen Verweisungszusammenhang
zwischen seinem Selbst und einer sein Selbst iiberschreitenden
Wirklichkeit erkennen liBt, sondern um den Versuch, das
‘Interface Mensch’ als Element einer maschinenzentrierten Weltan-
schauung zu begreifen. Schon Heidegger hatte diese Entwicklung
1967 kritisch betont, wenn es heift: ,In der kybernetisch vor-
gestellten Welt verschwindet der Unterschied zwischen den auto-
matischen Maschinen und den Lebewesen. Er wird neutralisiert auf
den unterschiedslosen Vorgang der Information. Der kybernetische
Weltentwurf, der ‘Sieg der Methode iiber die Wissenschaft’, er-
moglicht eine durchgingige gleichformige und in diesem Sinn uni-
versale Berechenbarkeit, d.h. Beherrschbarkeit der leblosen und
der lebendigen Welt“** Der fundamentale Wandel des Geistbe-
griffs ist nur ein Indikator dieser Auffassung, aus der sich ein
neues Menschenbild formuliert, insofern: ,,der anthropozentrische
Geistbegriff der Neuzeit in Auflosung begriffen ist und daB er
abgeldst wird durch einen speziesneutralen, genauer: durch einen
maschinenzentrierten Begriff vom Geist“.* Welche Méglichkeiten
sich aus dieser Konstellation hinsichtlich der Manipulation des

* Der virtuelle Korper. In: Kunstforum Bd. 133 (1996), 8. 58.

3! Vgl. auch Vilém Flusser: Digitaler Schein. In: Digitaler Schein. Asthetik der
elektronischen Medien. Hg. von F. Rétzer. Frankfurt/M. 1991, S. 147-159.

M. Heidegger: Die Herkunft der Kunst und die Bestimmung des Denkens. In:
Distanz und Néhe. Reflexionen und Analysen zur Kunst der Gegenwart. Hg.
von P. Jaeger/R.Liithe. Witrzburg 1983, S. 11-22, hier S. 16.

¥ vgl. S. Kramer: Kiinstliche Intelligenz - Der Aufstieg des Computers zum
Modellbaukasten des Geistes. In: Information Philosophie 2 (1994), S. 16-24,
hier S. 16.

75



https://doi.org/10.5771/9783495993590-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Menschen durch die neuen Schépfer alternativer Welten bis hinein
in Bereiche des Ethisch-Moralischen ergeben, muB nicht eigens
ausgefiihrt werden.

In vielen Kunstformen der Gegenwart ist - wie sich schon am
Zeitverstandnis deutlich zeigt - eine Entfremdung des Betrachters
von seinem Selbst angelegt. Sie konzentrieren die sinnliche Wahr-
nehmung des Betrachters auf Erscheinungen, die eine Offnung
seines BewuBtseins auf das iiber das Erscheinende Hinausgehende
nicht bedingen. Das ‘Jetzt’ des wahrgenommenen Asthetischen,
das in seiner Partikularitdt und Fliichtigkeit ein Banales und Ober-
flachliches zum Ausdruck bringt, bleibt mithin auch nur in der
Sphére des so Bezeichneten. Dies entspricht der von Kierkegaard
angenommen untersten Stufe des von ihm kritisch betrachteten
Asthetischen, ,tendenziell unmittelbar im Verlangen nach Genie-
Ben und Gliick, dessen Bedingungen aber zufillig und heteronom
bleiben“. Dieses Gliick ist jedoch - dsthetisch gesehen - nur ,,der
unmittelbare Schein im fliichtigen Augenblick* **

Der in der Kunstwelt renommierte Medienkiinstler Nam June
Paik hat diese Fliichtigkeit des Augenblicks mit seinen die Sinne
zuhochst iiberreizenden Computerinstallationen aufs eindring-
lichste vorgefiihrt. In dieser und dhnlichen Kunstformen werden
wir schwerlich so etwas wie eine Horizonterweiterung in dem
Sinne erleben, daB der Mensch das Erfahrene und Erkannte der
dufleren Wahrehmung auf ein Inneres zu beziehen vermag. Ande-
ren Kunstformen dagegen gelingt es, das BewuBtsein des Betrach-
ters auf eine tiefere Dimension des Lebens zu lenken, die ihm in
der Sammlung seines geistigen Empfindens und Denkens offenbar

* Vgl. H. Deuser: Die Frage nach dem Gliick in Kierkegaards Stadienlehre
(Asthetik, Ethik, Religion). In: Gltck und gegliicktes Leben. Hg. von P. Engel-
hardt. Mainz 1985, S. 165-183, hier S. 172; 179. Vgl. zu Kierkegaards Auffas-
sung des Asthetischen ferner: G.K. Lehmann: Asthetik und Utopie. Arthur
Schopenhauer, Stren Kierkegaard, Georg Simmel, Max Weber, Emst Bloch.
Stuttgart 1995.

76



https://doi.org/10.5771/9783495993590-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wird.”® Dies sei - wie Theodor Hetzer zu den Werken Giottos an-
merkt - z. B. erkennbar an der Ausdruckskraft der Bewegung, denn
es mache fiir die Darstellung des vibrierend Lebendigen wohl sehr
viel aus, ,,daB diese Bewegungsintensitit sich in einer fast hierar-
chischen Ruhe staut” und ,,wunderbar weise ist die Gesamtanord-
nung: im Zentrum der Aktivitit die schénste Sammlung und Ruhe
..’ Und die ,Einheitlichkeit und Idealitat“ Giottos erklarend,
fahrt Hetzer fort: ,, Vielleicht kommt es daher, daB hier das Leben
noch nicht in ein leibliches und geistiges auseinandertritt, oder gar
dem Geiste entgegengesetzt ist, sondern als der natiirliche Aus-
druck geistiger Hoheit auf das Intensivste uns beriihrt ... So fasz-
niert uns ja auch die Farbe hier durch sinnliche Schénheit und
Kostlichkeit und ist doch auch zugleich geistausstrahlend**” Bei
Giotto sei im Sichtbaren etwas Unsichtbares gegenwértig, etwas,
was vom Irdischen entriickt, ewig und unveranderlich sei. Daher
geniefen wir die Kunst Giottos nicht relativ, historisch, sondern
»absolut in ihren unverganglichen Werten“.*® Von solchen Kunst-
formen soll im folgenden, vor allem in Bezug auf die Musik, die
Rede sein.

I

Das bisher Erérterte hat gezeigt, daB durchaus eine Bezichung des
Asthetischen zum Ethischen hergestellt werden kann, jedoch iiber-
zeugend insbesondere unter der diese Uberlegungen fundierenden

35 Vgl. das Kapitel tiber ‘Paul Klee als Kinstler und Kunstpidagoge’. In:
E.Jain: Hermeneutik des Sehens. Studien zur Asthetischen Erziehung. Frank-
furt/New York 1995, S. 57-70.

% Giotto und die Elemente der abendléindischen Malerei. In: Beitrége zur gei-
stigen Uberlieferung. Godesberg 1947, S. 266-310, hier S. 277, 280.

7 A.a.0, 8. 283f, 286.

*¥Aa.0., 8. 308.

77



https://doi.org/10.5771/9783495993590-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

philosophischen These von der Erfahrung des Seins. Halten wir die
grundlegenden Kriterien unserer Annahme noch einmal fest:

1. Das Sein selbst steht aufgrund seines affirmativen Charakters in
engem Bezug zur Ethik.

2. Es ist selbst Fundament und zugleich Evokation ethischen Den-
kens und Handelns.

3. Daraus laBt sich schlieBen, daB jede menschliche, den Bezug
zum Sein reflektierende Ausdrucksform - so auch die Kunst - ethi-
sche, Sinn und Wert des Lebens fundierende Momente als Kon-
kretion der SeinsverfaBtheit enthlt.

DaB das Asthetische zu den Konstituentien einer bestimmten,
reflektierten Lebensform gehért, ist vielfach betont worden. DaB
ein ,gelingendes Leben™ aber aufgrund des ,einheitsstiftenden
Bandes* der Kultur erreicht werden kann, versucht ein anderer, die
asthetische Erfahrung in Bezichung zur Moral setzender Ansatz zu
kldren. Denn es heiBit dort: ,,Die Freiheit der asthetischen Erfah-
rung wird daher auch als Entdeckungsraum eines ethischen ‘Mog-
lichkeitssinns® (Musil) verstanden, als Vorreiter ethischer Re-
flexion“.* Das Ethische wird folglich sogar als Element und Be-
dingung eines gelingenden Lebens bezeichnet. Es kann dariiber
hinaus kulturelle Verstiandigungsprozesse anregen, indem es eine
mogliche Sinnstruktur der Welt offenbart.

Ethische Momente miissen nicht als deutlich erkennbares Postu-
lat aus dem Werk hervortreten. Sie zeigen sich vielmehr in der Art
und Weise der Motivwahl, der Bildkonstruktion oder Bildmittel in
der bildenden Kunst, der Form, des Gehalts und der Ausfithrung in
Musik und Literatur, die die Geisteshaltung des Kiinstlers und
seine kiinstlerische Absicht ausdriicklich machen. Denn - wie
Simmel dies formuliert: ,Bei dem schopferischen Kinstler geht

* M. Duwell: Asthetische Erfahrung und Moral. Zur Bedeutung des Astheti-
schen fiir die Handlungsspielrédume des Menschen. Freiburg/Miinchen 1999, 8.
12f.

78



https://doi.org/10.5771/9783495993590-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

mehr Leben in sein Sehen hinein, die Lebensganzheit fiigt sich
williger darein ... primér und wesentlich hat er mehr Leben in sei-
nem Sehen als andere“ * Was dieses ‘Mehr’ aber bedeutet, ist, daB
in der kiinstlerischen Erscheinung eine ,,Stabilitit auftaucht, de-
ren ,,Form ist durch zeitlich wirksame, physische oder psychische
Krifte nicht anzugreifen, sie ist schlechthin zeitlos unveranderlich
... An dieser Ewigkeit der einmal gedachten Form hat jeder gegen-
standliche BewuBtseinsinhalt als solcher teil.*

In der Begegnung mit dem Werk ist es nun Aufgabe des Be-
trachters, sich diese Geisteshaltung zu erschliefen, indem er sich
auf das Werk einliBt, es unvoreingenommen auf sich wirken laft.
Doch in diesem Punkt taucht bereits ein Problem auf, das zumin-
dest den Gedanken eines kulturiibergreifenden ethischen Momen-
tes im Asthetischen fragwiirdig erscheinen 14Bt. Wie steht es nim-
lich mit solchen Werken, denen eine kulturspezifische Akzentuie-
rung zueigen ist, etwa den an religiésen Motiven orientierten? Nun
héngt es zunichst von der intellektuellen Bereitschaft des Betrach-
ters ab, inwieweit er sich von seiner kulturell determinierten Ver-
fafitheit distanzieren kann, um dasjenige im Bild (als das ihm zu-
nichst Fremde und Gegeniiberstehende) erfassen zu konnen und
auch zu wollen, was iiber das Narrative und kulturhistorisch das
Bild Begriindende und auf den ersten Blick auch Erkldrende hin-
ausweist.” Etwas, das mithin in seinen eigenen Erfahrungen und
Erkenntnissen zundchst unbemerkt auf Gleichstimmiges trifft und
es schlieBlich wachruft.

“ G. Simmel: Lebensanschauung. Vier metaphysische Kapitel. Miinchen/Leip-
zigo.J., S. 66.

“'Aa.0., 8. 189. Vgl. auch meinen Aufsatz: Das Rembrandt-Bild bei Georg
Simmel. In: Zeitschr. f. Asth. u. allg. Kunstwiss. 33 (1988), S. 259-269.

“ Vgl. hierzu das Kapitel ‘Kunst als das Fremde?’. In: E.Jain: Hermeneutik des
Sehens. Studien zur &sthetischen Erziehung der Gegenwart. Frankfurt/M./New
York 1995, S. 43-55.

79



https://doi.org/10.5771/9783495993590-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Staunen, von dem es bei Platon heifit, es stehe am Anfang
und auch am Ende des philosophischen Erkennens (Theaitet 155D,
Symp. 210E), ist auch hinsichtlich der Begegnung mit Kunst die
zundchst unbewuBte Geisteshaltung des Menschen, in der eine
erste Zuwendung und spitere Erfahrung des Werkes erfolgt.” Im
Staunen vollzieht sich eine Anndherung an das Wahrgenommene,
das seine Fremdheit indes alsbald verliert, wenn in ihm das jeden
Menschen berithrende Allgemein-Menschliche mitschwingt und die
Aussage des Kunstwerkes maBgeblich prigt. So wie der der abend-
landischen Tradition verpflichtete Mensch zunichst ein Haiku (ja-
panische lyrische Gedichtform als Dreizeiler) verstindnislos be-
trachten wird, mag es dem Asiaten oder Afrikaner umgekehrt
ergehen, wenn er erstmals européischer oder anderer ihm unbe-
kannter Musik oder Literatur begegnet. Das Staunen kann diese
Hemmschwelle der Verstindnislosigkeit und der vergeblichen
Sinnsuche iiberwinden, es kann genau das im als fremd Begegnen-
den zu BewubBtsein fithren, was - wenn auch in gewandelter Form -
der Kunst seiner eigenen Welt immanent ist. Das bedeutet, wenn
die wesentlichen Elemente des Kunstverstehens nicht festgelegt
sind auf das Kulturspezifische, dann wird die Blickrichtung des
Betrachters auf ein Ubergreifendes, die menschlichen Grunderfah-
rungen, gerichtet, die in jeder kiinstlerischen Manifestation ihren
Ausdruck finden. Denn: ,Die Kunst versucht auszusprechen, was
das Leben sei“,* alles geistige Leben mithin. Dieser enge Bezug
zum geistig-seelischen Leben aber ist die Bedingung fiir die ethi-
sche Funktion der Kunst selbst: ,,Die Kunst ist méachtiger als die
Erkenntnis (d.h. als das rein rationale Denken, E.J.), denn sie will
das Leben, und jene (die wissenschaftliche Erkenntnis, E.J.) er-
reicht als letztes Ziel nur - die Vernichtung™ (des Lebens, E.J.).

 Vgl. K.Albert: Thaumazein. In: Griechische Religion und Platonische Philo-
sophie Hamburg 1980, S. 72-83.
“W. Dilthey: Die geistige Welt. GS V, S. 280.

80



https://doi.org/10.5771/9783495993590-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Diese Festlegung wollen wir im folgenden mit einigen Beispielen
aus Musik und bildender Kunst belegen.*

Eine Geschichte der Musik liefert eingangs zum Werk Bachs
den emiichternden Hinweis, ,das Werk Bachs stand nach der
Gepflogenheit der Zeit, da man Musik fiir einen bestimmten Zweck
schrieb, mit der jeweiligen Berufsausiibung des Komponisten in
einem engen Zusammenhang** Diese zwar historisch richtige,
Bach aber auf den ersten Blick lediglich als ‘Auftragskomponist’
charakterisierende Beschreibung 148t nun den mit Bachs Musik
wenig Vertrauten darauf schlieBen, daB dieser in erster Linie aus
einem Zweck- und Bedingungsdenken heraus komponiert habe.
DaB dem nicht so ist, belegt der Autor allerdings mit weiteren Er-
lauterungen zur Geisteshaltung Bachs, die wie bei vielen seiner
Zeitgenossen ,durch ein bestimmtes protestantisches Lebensge-
fithl* gepragt sei, welches auf ,.ein Hoheres verweist, man mag es
Geist oder Gott nennen ... Hinter dieser Musik steht eine Sen-
dung®. Und wenn es weiter heiBt: ,,Sie alle ‘konnten nicht anders’™,
namlich dieses Geistige in der Musik auszudriicken, so erklart dies
auch ein Weiteres: ,,Was nach der Seite des unmittelbaren Affektes
dabei verlorenging, bedeutete Dimensionsgewinn nach der Seite
des Geistigen, ja fithrte in den bedeutendsten Werken der Epoche
noch einmal in die Bezirke des Spekulativen und Mystischen.*’
Das barocke Lebensgefiihl, das nicht nur ein dem Jenseits zuge-
wandtes Lebens- bzw. Todesgefiithl kannte, enthielt auf der anderen
Seite ja auch ein extremes Daseinsgefiihl, welches nun bei Bach

% Zur Literaturbetrachtung vgl. auch das letzte Kapitel; femer insbesondere
K Albert: Uber spirituelle Poesie. In: Philosophische Studien Bd. I, S. S. 241-
338.

% G. Nestler: Geschichte der Musik. Gitersloh 0.J., S. 319.

“7 A.a.0., S. 244. In dem hier erorterten Kontext handelt es sich indes nicht um
eine ‘spekulative’, sondern um eine Metaphysik der Erfahrung. Diese
Unterscheidung wird allerdings selten gemacht, so daB Nestler sie hier nicht
bedacht haben wird.

81



https://doi.org/10.5771/9783495993590-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

aber in die Ebene des Geistigen hineinverlagert wurde: ,,Das Ba-
rockzeitalter ist im Gesamtbild des menschlichen Daseins voller
Kontraste, voller Widerspriiche und Spaltungen geistiger und
weltanschaulicher Art in jedem einzelnen ... im Leben des Einzel-
nen herrschte Gespaltenheit: Dem oft grenzenlosen Lebenszugriff
stand eine mirtyrerhafte Freude an der Realistik des Todes ge-
geniiber®.*®

Was ist das aber fiir eine ,,Sendung®, eine Botschaft, die Bach
uns - wie es zuvor hieB - in seiner Musik mitteilen wollte? Es ist
das Geistige, das diese Botschaft zur menschlichen Aufgabe ma-
chen will: ein ,, Triumph des menschlichen Geistes iiber die Mate-
rie“, und um noch viel mehr ging es beispielsweise bei der Fuge,
namlich ,,um die Verschmelzung der Teile in die Einheit der the-
matischen Substanz, ein Vorgang, der zur Uberwindung des
‘Nacheinander’ in der Zeit gefithrt hat, wihrend die Toccatenteile
ein ,,schweifendes Gefiihl fiir das Grenzenlose aufnehmen® *

Selbst schon konturiert durch das Pridikat des Geistigen, ist
Bachs ,,Sendung“ Ausdruck und Forderung seiner Musik. Das
Geistige aber - verstanden als Ausdruck einer reflektierenden Be-
wubBtseinshaltung - ist Fundament eines ethisch gegriindeten Le-
bens. Insofern hat die Musik Bachs eine bewuBtseinsbildende
Funktion.

Die Botschaft Bachs 4Bt sich auf der Ebene der ontologischen
Erfahrung im Blick auf ihre ethischen Momente leicht entschliis-
seln. Karl Alberts Aufsatz iiber den Seinsgedanken in der Bach-
schen Musik liefert dazu entscheidende philosophische Erkldrun-
gen.*® So verweist Albert auf die Bemerkungen des franzésischen

% A20.,8.275.

* Geschichte der Musik, S. 284, 288.

% K. Albert: Seinsgedanke und Bachsche Musik. In: Orte des Schénen. Phi-
nomenologische Anniherungen. FS G. Poltner. Hg. von R. Esterbauer. Wiirz-
burg 2003, S. 241-252.

82



https://doi.org/10.5771/9783495993590-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Komponisten Charles Marie Widor (u.a. Lehrer von Albert
Schweitzer am Pariser Konservatorium) zu Bach: ,,Was er in sei-
nen Werken ausspricht, ist das reine religiése Gefiihl ... Es ist das
Gefiihl des Erhabenen und Unendlichen, fiir das Worte immer ein
inaddquater Ausdruck bleiben und das allein in der Kunst zur wah-
ren Darstellung gelangt ... Seine Kantaten und Passionen bewirken
eine Ergriffenheit der Seele, in welcher der Mensch fiir alles Wahre
und Einende empfanglich und iiber das Kleine und Trennende er-
hoben wird“.>' Obwohl wir hier von einem religiésen Gefiithl bei
der Begegnung mit Bachs Musik horen, ist dieses Stadium der
hochsten Empfindung dem der Seinserfahrung durchaus vergleich-
bar. Denn auch dort begegnet das Unendliche und Erhabene, wel-
ches durch Worte nur unzulinglich zu beschreiben ist. Und wenn
es heibBt, daB der Mensch in seiner Ergriffenheit der Seele fiir das
Wahre und Einende empfinglich wird, so spricht auch daraus die
besondere Weise einer von der alltiglichen Wahmehmung sich
deutlich unterscheidenden Erkenntnisqualitit, die vom ,Kieinen
und Trennenden® unberithrt bleibt. Wenn wir uns aber in der
Musik dem Wahren und Einenden 6ffnen, so heiBit das nicht zuletzt
auch, daB wir im Leben selbst nun dieses Wahre und Einende su-
chen werden, wir setzen MaBstibe, suchen nach Werten, welche
schlieBlich auch das moralische Leben betreffen. Diese in der Mu-
sik angelegte Werterfahrung ist ein Moment, das in jeder geistig
orientierten Komposition enthalten ist. Es ist das Einende in der
Musik, das wir zum Beispiel auch in der klassischen indischen
Musik erfahren. In den Ragas (die vom Lehrer dem Schiiler immer
weitergegeben werden) wird dies besonders deutlich, deren Aus-
druckskraft der Horer sich kaum wird entziehen konnen: den sanf-
ten, die Seele anrithrenden Klanglinien, dann wieder den rhythmi-
schen, den Hoérer mitreiBenden virtuosen Klangen der Sitar, Sur-

1 Aa.0., 8. 241f

&3



https://doi.org/10.5771/9783495993590-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

bahar oder Sarod (Saiteninstrumente), deren Melodie die Tablas
(Handtrommeln) oder die Shehnai (ein Blasinstrument) zum Dialog
aufnehmen. Das Fremdartige verliert fiir den européischen Horer
sehr schnell das dem Anderen eigene und nur scheinbar Uniiber-
windliche, und er vergiBt sich wie die Musiker selbst in der Musik.
Die indischen Musiker beginnen ihr Spiel in meditativer Haltung,
einem Sich-Verlieren und zugleich Sich-Finden in den flieBenden
Klangfarben und -formen, eine Haltung, die sie wihrend des Spiels
nicht verldBt und die sich sogar auf den Hérer iibertrdgt (,,in a
mood of complete abandon and perfect happiness“,*> wie es iiber
den berithmten Sitar-Spieler Ustad Vilayat Khan heifit). Trotz des
sehr strengen kompositorischen Aufbaus der Ragas gelingt es den
Musikern, durch improvisatorische Passagen ihre eigene Empfin-
dung (z.B. in den Morning-Ragas) mit groBter Kraft auszudriicken
und eine Stimmung zu erzeugen, die von hochster Andacht und von
Gliicksempfinden geprégt ist. Dies ist die Ebene der Einsfithlung
mit dem Unendlichen, mit dem Kosmos, einem Gedanken, von dem
auch die indische Philosophie durchtrankt ist.

Auf die Erfahrung des Unendlichen und Einen (die auch in der
indischen Musik entsteht) verweist Karl Albert nun auch in Bezug
auf das philosophische Denken der alten Inder, der Griechen und
spater des Nikolaus von Kues und Giordano Bruno.” Bei Bach
trete es - entgegen der Auffassung Adornos (der bei Bach lediglich
das ,,Aufklarerische® und geschichtlich Wirksame sehen wollte) -
in der Musik hervor, zeige sich im Zeitiibergreifenden und Zeitlo-
sen, mithin dem Seinsgedanken, der diese Momente erst zu Be-
wuBtsein bringt.**. Man konnte also sagen, daB das von Adomno bei
Bach gesehene ,, Aufklirerische® in der Tat vorhanden ist, jedoch

32 Ubers.: in einer Stimmung volliger Hingebung und hochstem Gliick.

% Seinsgedanke und Bachsche Musik, a.a.0., S. 242ff.

% Aa.0., S. 244f Albert bezieht sich hier auf den Aufsatz Adornos aus dem
Jahre 1950: Bach gegen seine Liebhaber verteidigt.

34



https://doi.org/10.5771/9783495993590-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nicht in dem von Adomo interpretierten Sinn. Das Aufklarerische -
wir bevorzugen dagegen den Begriff ‘das Aufrufende’ oder besser:
das ‘ontologische Postulat’ - ist namlich dasjenige Element der
Bachschen Musik, welches den Menschen ,.empfianglich® macht
fur das Geistige, fir dic Entdeckung des Seins im Selbst. Das
Aufklarerische aber bedeutet im Sinne der Kritischen Theorie eine
Wendung des Subjekts nach auBen mit dem politischen Ziel der
Veranderung von gesellschaftlichen Verhiltnissen. Das ‘Auf-
rufende’ dagegen meint eine Wendung des Subjekts nach innen mit
dem Ziel der Entfaltung des Ich. So begegnet Albert der Kritik
Adornos, die ,,Anhinger der ‘ontologischen Mode’ enthoben die
Musik Bachs ,,°dem Subjekt und seiner Zufilligkeit’, indem er
erklart: ,Die Entgegensetzung des Subjekts und der Innerlichkeit
des Menschen einerseits und die ‘Ordnung des Seins an sich’ als
einer iibermenschlichen Objektivitit andererseits reift die Einheit
des musikalischen Erlebens auseinander“.® Es heiBt also, Bach
griindlich miBzuverstehen - will man seinem Werk aufklérerische
soziopolitische Absichten unterschieben - in seiner Musik nicht
mehr zu vernehmen als eine nach auBen weisende Sinnesempfin-
dung.

Eine Vielzahl von Deutungen der Bachschen Musik belegt al-
lerdings - auch aus groBter musikalischer Sachkenntnis heraus -
daB der Horer ganz andere, als die von Adorno benannten Erfah-
rungen macht. Karl Albert nennt u.a. Albert Schweitzer, selbst
bedeutender Organist, und auch Yehudi Menuhin, den weltbekann-
ten Geiger. Von dem ersteren stammen die folgenden Bemerkungen
zu Bachs Musik: ,Da ist keine Technik mehr, sondern Welt-
anschauung, ein Bild des Seins ... Seine Musik ist ein Phinomen
des Unbegreiflich-Realen, wie die Welt iiberhaupt*.*® Das bedeu-

55 A.a.0., S. 246.
% A.a.0.,S.248.

85



https://doi.org/10.5771/9783495993590-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

tet, daB Schweitzer das Sein nicht als Abstraktes, Unwirkliches
und dem Menschen Fernes begreift, sondem als das in der Musik
zur Wirklichkeit werdende, zu erfahrende Wesentliche. Yehudi
Menuhin duBert sich noch priziser, wenn es heifit: ,Bach ist ein
Mystiker, zwischen ihm und dem Géttlichen besteht eine Einheit,
zumindest eine Ubereinstimmung mit dem Kosmos, mit dem Uni-
versum, mit dem Unendlichen. Bach kann einen Seinszustand her-
beifiihren®.”’

Albert sieht in diesen Beschreibungen der Musikerfahrung mit
Recht eine Innenwendung des Subjekts, die zugleich Einheit mit
dem allumfassenden Sein bedeutet. Schon die metaphysische
Terminologie weise eindeutig darauf hin. Und auch wenn Hermann
Hesse zu Bachs Musik in seinem Brief an Fany Schiler schreibe:
»Man wiinscht sich, diese Musik im Augenblick des Sterbens zu
héren - vielmehr so zu sterben, wie diese Musik ist, so sich hinzu-
geben und dem Schweren zu entschweben und mit dem einen eins
zu werden®, so sei dies die Beschreibung eines Zustandes erhdhten
SeinsbewuBtseins.” Es belege namlich, daB das Musikerlebnis
selbst das BewuBtsein 6ffne fiir philosophisch elementare Gedan-
ken wie das Sterben, das Entschweben der Erdenschwere und des
Dinghaften, welche in der Tat Erfahrungsmomente der Einheitser-
fahrung sind und schon bei Platon darauf hinweisen, daB das Los-
16sen von der faktischen Welt, von der Sinnenwelt, zu einem hohe-
ren Seinszustand fiihrt. Die bloB auf das AuBere gerichteten Sin-
nesorgane verlieren sogar ihre Erkenntnisfunktion, wie Albert an
einer Bemerkung Goethes nachweist, der beim Horen Bachscher
Musik ,,weder Ohren, am wenigsten Augen und weiter keine iibri-
gen Sinne® zu besitzen oder zu bendtigen glaubte: ,,Der vor allem
als Sinnenmensch verstandene Goethe entdeckt, daB es hinter den

7 A.a.0.,S.. 248,
% A.a.0,S. 249,

86



https://doi.org/10.5771/9783495993590-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sinnen noch eine andere Weise des Erfahrens gibt, die das Be-
wubBtsein vollig befriedigt™. Damit spreche Goethe ,,nicht mehr von
der AuBlenwelt, sondem von dem, was in seinem Innern ge-
schieht*.%

Nicht nur in der Musik, der nach Schopenhauer und Nietzsche
»gefithlsmaBigsten® aller Kiinste, sondern auch in der Literatur
und bildenden Kunst lassen sich - wie weiter oben schon ansatz-
weise erldutert wurde - vergleichbare Beispiele finden, die das
BewubBtsein des Menschen von der AuBenwelt weg in eine andere
Dimension des Lebens fithren.* Es ist dies die Dimension, in
welcher das BewuBtsein den Dingen und Ereignissen der alltagli-
chen Welt auf vollig andere Weise begegnet. Es ist zugleich die
Dimension, in der das BewuBtsein geschirft wird fiir das Wesent-
liche, eine Erkenntnis, die zugleich Werterkenntnis ist. Sie veran-
dert das Leben des Menschen und seine Haltung zur Welt.

¥ A.a.0,, 8. 250.

% Vgl. hierzu meinen Aufsatz ‘Globalisierung in der Kunst. Irma Stern und der
Expressionismus’, in dem ich auf den kulturitbergreifenden Aspekt der Kunst
aufmerksam gemacht habe, insofern im die afrikanische Kunst aufgreifenden
Werk der judischen Kilnstlerin das Metaphysische und damit Verbindende zum
Ausdruck kommt, a.a.0., 8. 3-10.

87



https://doi.org/10.5771/9783495993590-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

m 20.01.2026, 22:22:31.


https://doi.org/10.5771/9783495993590-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

