
2 Räumliche Implikationen von Transkulturalität

Wie die zuvor erläuterten Theorien und Studien im Kontext der Begriffsgeschichte von

Transkultur zeigen, lassen sich weder Phänomene des Transkulturellen noch Prozesse

der Globalisierung historisch auf die 1990er Jahre fixieren. Dennoch wird die transkul-

turelle Theoriebildung meist mit der Verbreitung des Globalisierungsbegriffs und den

weltweit zunehmenden Migrationsprozessen in den 1990er Jahren zusammengelegt.

Dies ist darauf zurückzuführen, dass die dynamische Vorstellung von Kultur, wie sie im

heutigen Verständnis von Transkulturalität zum Ausdruck kommt, von einigen Globali-

sierungstheorien der 1990er Jahre beeinflusst ist, die den Cultural Studies zugerechnet

werden können. Besonders im Feld der Anthropologie und der angloamerikanischen

Postcolonial Studies sind hier Konzepte zu nennen, welche die Analysekategorien des

Cultural Turn ins Verhältnis zu räumlichen und sozialen Theorien der Globalisierung

setzen und dabei an ein transkulturelles Denken anschließen.

Obwohl der Begriff und das von Ortiz eingeführte und von verschiedenen Autor*in-

nen übernommene und interpretierte Konzept der transculturación/transculturation dabei

weitgehend unbeachtet bleibt, zeigt sich der Anschluss an diese Theorien insbesondere

dann, wenn auf ein Kulturverständnis zurückgegriffen wird, das sich mit Grenzüber-

schreitungsprozessen in dichotomen Verhältnissen auseinandersetzt und anstelle der

Fixierung von Grenzen den Blick auf die produktiven Zwischenräume und Relationen

des Kulturellen in ihrer Verknüpfung mit sozialen Praktiken und Interaktionsprozes-

sen lenkt. Mit der Frage danach, welche Bedeutung räumliche und soziale Theorien

der Globalisierung für ein dynamisches Verständnis von Transkulturalität haben und

inwiefern hier mit Differenz(en) umgegangen wird, greife ich im Folgenden einige kul-

turwissenschaftliche Theorien diskursartig auf.

2.1 Raum als Gestaltungsfaktor sozialer Beziehungen

Der von Pratt im Jahr 1991 entwickelte, sprachanalytische Ansatz der Contact Zone stellt

für die Konstitution sozialer Prozesse ein frühes Beispiel dar, das den Begriff der trans-

culturacíon beziehungsweise transculturation nicht nur explizit aufgreift, sondern auch

in seiner symbolischen Dimension erweitert. Pratt wendet sich dabei Bereichen von

https://doi.org/10.14361/9783839463048-005 - am 14.02.2026, 10:23:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463048-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


82 Transkulturelle Ausstellungspraxis

Kultur, Lebenswelt und Geschichte zu, die durch den Linguistic Turn und seine Fixie-

rung auf Sprache zunächst ausgeblendet waren und erst in den letzten Dekaden des

20. Jahrhunderts wieder über die – unter dem Begriff des Cultural Turn zusammenge-

fassten – Orientierungswechsel in den Kulturwissenschaften1 neu ins Blickfeld gerückt

wurden. Pratts Analyse zur kulturellen Bedeutung von Sprache legt ihren Schwerpunkt

auf asymmetrische Machtverhältnisse, die sich nicht auf den europäischen oder allge-

mein westlichen Horizont reduzieren lassen. Sie berücksichtigt vielmehr ebenso Be-

völkerungsgruppen kolonialer Imperien in ihrer produktiven Rolle. Daher nähert sie

sich auch methodischen Fragestellungen an, die mit dem Postcolonial Turn2 in Verbin-

dung stehen. So bezieht sie die historische Phase der Dekolonialisierung in ihre Unter-

suchungen ebenso ein, wie sie Machtasymmetrien (entsprechend der postkolonialen

Kritik z.B. zwischen Zentrum und Peripherie) innerhalb narrativer Diskurse aufdeckt.

Dadurch werden dominante eurozentrischeWissensordnungen aus der Perspektive der

Unterlegenen dekonstruiert. Indem sie die Aufmerksamkeit in ihrer Analyse der Rei-

seberichte außerdem auf sprachliche Differenzen in Situationen des Kontakts und der

Interaktion von Kulturen lenkt, zeigt ihr Ansatz darüber hinaus Ähnlichkeiten zu Analy-

sekategorien des Spatial Turn, in denen der Fokus auf Übergänge, Übertragungen, Ver-

mittlungsprozesse und Brechungen von sozial konstruierten Räumen gerichtet wird:

Nach Doris Bachmann-Medick erweisen sich die verschiedenen Turns in den

neueren Kulturwissenschaften als wichtige Gelenkstellen, die eine Übersetzung aus

der theoretisch-analytischen Sphäre in die gesellschaftliche Handlungswelt und damit

auch in soziale und politische Bewegungen hinein ermöglichen.3 Mit der Vorausset-

zung der Turns, kulturelle Bedeutungszusammenhänge nicht mehr in erster Linie

über die Erforschung eines Gegenstands, sondern über veränderte Analysekategorien

zu erschließen, gewinnt die Herausbildung eines neuen Raumverständnisses mit dem

Spatial Turn in den Kulturwissenschaften eine besondere Beachtung. Entgegen der

traditionellen Container-Vorstellung von Raum als Behälter von Traditionen, kulturel-

ler Identität oder Heimat »gilt Raum nun als Gestaltungsfaktor sozialer Beziehungen,

Unterschiede und Vernetzungen, als vielschichtiges oft widersprüchliches Ergebnis von

Verortungen, Raumansprüchen, Ab- und Ausgrenzungen«4. Diese Verräumlichung, die

auch historisch-chronologische An- und Einordnungen durchkreuzt, zeigt sich durch

ein neues Verständnis von Grenzen als Aushandlungszonen und ein Denken an dessen

Rändern beziehungsweise von diesen aus, so dass Marginalisierungen, Kontaktzonen,

Übergänge, Grenzverhältnisse und Zwischenräume als produktive Räume betrachtet

1 Doris Bachmann-Medick betitelt ihre grundlegende theoretische Abhandlung, die erstmals 2006

erschien und nach mehreren Auflagen 2016 auch ins Englische übersetzt wurde, daher mit dem

Plural Cultural Turns. Sie setzt sich darinmit der Transformation verschiedener wissenschaftlicher

Denkformen, TheorienundHandlungsweisen auseinander, die dasBild der neuerenKulturwissen-

schaften in Theorie und Praxismaßgeblich prägen. Bachmann-Medick, Doris: Cultural Turns. Neu-

orientierungen in den Kulturwissenschaften. Reinbek bei Hamburg 2006; Dies.: Cultural Turns:

New Orientations in the Study of Culture. Berlin u.a. 2016.

2 Vgl. Bachmann-Medick, Doris: Cultural Turns. (Version: 1.0, 29.3.2010) In: Docupedia-Zeit-

geschichte, o.S. DOI: https://doi.org/10.14765/zzf.dok.2.324.v1.

3 Vgl. ebd.

4 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839463048-005 - am 14.02.2026, 10:23:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14765/zzf.dok.2.324.v1
https://doi.org/10.14765/zzf.dok.2.324.v1
https://doi.org/10.14765/zzf.dok.2.324.v1
https://doi.org/10.14765/zzf.dok.2.324.v1
https://doi.org/10.14765/zzf.dok.2.324.v1
https://doi.org/10.14765/zzf.dok.2.324.v1
https://doi.org/10.14765/zzf.dok.2.324.v1
https://doi.org/10.14765/zzf.dok.2.324.v1
https://doi.org/10.14765/zzf.dok.2.324.v1
https://doi.org/10.14765/zzf.dok.2.324.v1
https://doi.org/10.14765/zzf.dok.2.324.v1
https://doi.org/10.14765/zzf.dok.2.324.v1
https://doi.org/10.14765/zzf.dok.2.324.v1
https://doi.org/10.14765/zzf.dok.2.324.v1
https://doi.org/10.14765/zzf.dok.2.324.v1
https://doi.org/10.14765/zzf.dok.2.324.v1
https://doi.org/10.14765/zzf.dok.2.324.v1
https://doi.org/10.14765/zzf.dok.2.324.v1
https://doi.org/10.14765/zzf.dok.2.324.v1
https://doi.org/10.14765/zzf.dok.2.324.v1
https://doi.org/10.14765/zzf.dok.2.324.v1
https://doi.org/10.14765/zzf.dok.2.324.v1
https://doi.org/10.14765/zzf.dok.2.324.v1
https://doi.org/10.14765/zzf.dok.2.324.v1
https://doi.org/10.14765/zzf.dok.2.324.v1
https://doi.org/10.14765/zzf.dok.2.324.v1
https://doi.org/10.14765/zzf.dok.2.324.v1
https://doi.org/10.14765/zzf.dok.2.324.v1
https://doi.org/10.14765/zzf.dok.2.324.v1
https://doi.org/10.14765/zzf.dok.2.324.v1
https://doi.org/10.14765/zzf.dok.2.324.v1
https://doi.org/10.14765/zzf.dok.2.324.v1
https://doi.org/10.14765/zzf.dok.2.324.v1
https://doi.org/10.14765/zzf.dok.2.324.v1
https://doi.org/10.14765/zzf.dok.2.324.v1
https://doi.org/10.14765/zzf.dok.2.324.v1
https://doi.org/10.14765/zzf.dok.2.324.v1
https://doi.org/10.14765/zzf.dok.2.324.v1
https://doi.org/10.14765/zzf.dok.2.324.v1
https://doi.org/10.14765/zzf.dok.2.324.v1
https://doi.org/10.14765/zzf.dok.2.324.v1
https://doi.org/10.14765/zzf.dok.2.324.v1
https://doi.org/10.14765/zzf.dok.2.324.v1
https://doi.org/10.14765/zzf.dok.2.324.v1
https://doi.org/10.14765/zzf.dok.2.324.v1
https://doi.org/10.14765/zzf.dok.2.324.v1
https://doi.org/10.14765/zzf.dok.2.324.v1
https://doi.org/10.14361/9783839463048-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.14765/zzf.dok.2.324.v1
https://doi.org/10.14765/zzf.dok.2.324.v1
https://doi.org/10.14765/zzf.dok.2.324.v1
https://doi.org/10.14765/zzf.dok.2.324.v1
https://doi.org/10.14765/zzf.dok.2.324.v1
https://doi.org/10.14765/zzf.dok.2.324.v1
https://doi.org/10.14765/zzf.dok.2.324.v1
https://doi.org/10.14765/zzf.dok.2.324.v1
https://doi.org/10.14765/zzf.dok.2.324.v1
https://doi.org/10.14765/zzf.dok.2.324.v1
https://doi.org/10.14765/zzf.dok.2.324.v1
https://doi.org/10.14765/zzf.dok.2.324.v1
https://doi.org/10.14765/zzf.dok.2.324.v1
https://doi.org/10.14765/zzf.dok.2.324.v1
https://doi.org/10.14765/zzf.dok.2.324.v1
https://doi.org/10.14765/zzf.dok.2.324.v1
https://doi.org/10.14765/zzf.dok.2.324.v1
https://doi.org/10.14765/zzf.dok.2.324.v1
https://doi.org/10.14765/zzf.dok.2.324.v1
https://doi.org/10.14765/zzf.dok.2.324.v1
https://doi.org/10.14765/zzf.dok.2.324.v1
https://doi.org/10.14765/zzf.dok.2.324.v1
https://doi.org/10.14765/zzf.dok.2.324.v1
https://doi.org/10.14765/zzf.dok.2.324.v1
https://doi.org/10.14765/zzf.dok.2.324.v1
https://doi.org/10.14765/zzf.dok.2.324.v1
https://doi.org/10.14765/zzf.dok.2.324.v1
https://doi.org/10.14765/zzf.dok.2.324.v1
https://doi.org/10.14765/zzf.dok.2.324.v1
https://doi.org/10.14765/zzf.dok.2.324.v1
https://doi.org/10.14765/zzf.dok.2.324.v1
https://doi.org/10.14765/zzf.dok.2.324.v1
https://doi.org/10.14765/zzf.dok.2.324.v1
https://doi.org/10.14765/zzf.dok.2.324.v1
https://doi.org/10.14765/zzf.dok.2.324.v1
https://doi.org/10.14765/zzf.dok.2.324.v1
https://doi.org/10.14765/zzf.dok.2.324.v1
https://doi.org/10.14765/zzf.dok.2.324.v1
https://doi.org/10.14765/zzf.dok.2.324.v1
https://doi.org/10.14765/zzf.dok.2.324.v1
https://doi.org/10.14765/zzf.dok.2.324.v1
https://doi.org/10.14765/zzf.dok.2.324.v1
https://doi.org/10.14765/zzf.dok.2.324.v1
https://doi.org/10.14765/zzf.dok.2.324.v1
https://doi.org/10.14765/zzf.dok.2.324.v1
https://doi.org/10.14765/zzf.dok.2.324.v1
https://doi.org/10.14765/zzf.dok.2.324.v1


2 Räumliche Implikationen von Transkulturalität 83

werden.5 In diesem Verständnis des Überschreitens, Verlagerns, Überlappens und

Verhandelns von Grenze(n) wird »Raum [..] geradezu zu einer Metapher für kulturelle

Dynamik«6.

2.2 Kulturelle Dynamiken des Raums

Kulturwissenschaftliche Konzepte, die sich mit der kulturellen Dynamik des Raums

beschäftigen und darüber hinaus einen entscheidenden Einfluss auf die transkulturelle

Theoriebildung zeigen, stammen etwa von Ulf Hannerz, Paul Gilroy, Édouard Glissant,

Homi K. Bhabha und Arjun Appadurai.7 Kulturelles Denken wird hier auf unterschied-

liche Weise mit einem räumlichen Denken verbunden, wobei Grenzen als variabel und

bisweilen als fließendeÜbergängewahrgenommenwerden undDifferenzen nichtmehr

als eine Fixierungen auf Identität und ethnische Kategorisierungen betrachtet werden.

Welsch verweist in seinem Transkulturalitätskonzept mehrfach auf Hannerz’

Raumverständnis. Beide Theoretiker teilen ein Denken in Netzwerken: Während

Welsch in seinen frühen Ausführungen des Transkulturalitätskonzepts etwa von der

»äußeren Vernetzung der Kulturen«, von »Denkformen und Metaphoriken des Gewe-

bes, der Verflechtung, der Verkreuzung, der Vernetzung« und von »Problemstellungen

[..], die aus Vernetzungseffekten resultieren« spricht,8 bringen Vernetzungen für

Hannerz9 insbesondere Menschen unterschiedlicher kultureller Lokalsysteme über

größere Distanzen hinweg in Beziehung und binden sie überlokal ein. Entlang dieser

sozialen Netzwerke bewegen sich »die anhaltenden, ungleichmäßig verteilten kultu-

rellen Bedeutungsflüsse (flows of meaning), die die Strukturen und Ausdrucksformen

der Gesellschaften bestimmen und von diesen bestimmt werden«10.

In ähnlicher Weise definiert der Kulturtheoretiker und Historiker Gilroy in seinem

Konzept des Black Atlantic die Bedeutung von Kultur über eine Metapher der Fluidität,

nämlich den Ozean. Sie steht für einen Raum, der jeden eindeutigen Ort und jegliche

nationale Kategorie hinter sich lässt.11 Der Ozean ist hier jedoch nicht nur ein Sinnbild

für das Fluide, sondern auch ein realer Raumdes transatlantischen Sklavenhandels.Da-

bei handelte es sich bekanntermaßen insbesondere um den Handel mit Menschen ver-

5 Vgl. ebd.

6 Bachmann-Medick, Doris: Cultural Turns. Neuorientierungen in den Kulturwissenschaften. 2006,

S. 297.

7 Hannerz: Cultural Complexity. 1992 (siehe hierzu auch Kap. II.1.9) und ders.: Transnational Con-

nections. Culture, people, places. London u.a. 1996; Gilroy, Paul: The Black Atlantic: Modernity

and Double Consciousness. London 1993; Glissant, Édouard: Poet́ique de la Relation. Paris 1990;

Bhabha: The Location of Culture. London, New York 1994; Appadurai, Arjun: Modernity at Large.

Cultural Dimensions of Globalization. Minneapolis 1996.

8 Welsch: Transkulturalität. In: VIA REGIA, Heft 20/1994, o.S.

9 Siehe hierzu z.B. Hannerz, Ulf: »Kultur« in einer vernetzten Welt. Zur Revision eines ethnologi-

schen Begriffes. In: Kaschuba, Wolfgang (Hg.): Kulturen – Identitäten – Diskurse. Perspektiven

Europäischer Ethnologie. Berlin 1995, S. 64-84.

10 Hannerz: Cultural Complexity. 1992, o.S., zit.n. Appadurai, Arjun: Globale kulturelle Flüsse. In: Kreff

et al.: Lexikon der Globalisierung. 2011, S. 111.

11 Gilroy, Paul: Der Black Atlantic. In: Langenohl et al.: Transkulturalität. 2015, S. 61-75, 62.

https://doi.org/10.14361/9783839463048-005 - am 14.02.2026, 10:23:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463048-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


84 Transkulturelle Ausstellungspraxis

schiedener Kulturen Afrikas seit dem 16. Jahrhundert, die vorrangig zu wirtschaftlichen

Zwecken auf dem Schiffsweg in andere Länder transportiert wurden. Aus diesen Vor-

gängen und Zusammentreffen ergaben sich schließlich wiederum neue Verbindungen

zwischen Menschen. Gilroy richtet die Aufmerksamkeit dabei auf »die wirre Komplexi-

tät des Prozesses und einige seiner unvorhergesehenen und unbeabsichtigten Konse-

quenzen«12, zu denen kulturelle Verflechtungen und Neuformierungen ebenso zählen,

wie die Auflösung einer einheitlichen Vorstellung von Kultur.

Mit dem Verständnis der Poétique de la Relation thematisiert auch Glissant die Ver-

schlungenheit von Völkern und Kulturen im Kontext der Theorien des Black Atlantic.

Er geht dabei von der Ausdehnung und Ausbreitung verschiedener Formen des Cha-

os13 durch die Begegnung der Kulturen aus. Unter dem Begriff der Relation versteht er

unter anderem eine »Welt-Beziehung«, die jedoch nicht auf der Verbindung einzelner

unteilbarer Grundelemente beziehungsweise einzigartiger Kulturen basiert. Vielmehr

bestimmt diese Beziehung selbst die einzelnen ins Spiel gebrachten Elemente bezie-

hungsweise bewegt und verändert sie. So lebt »[j]ede Kultur [..] aus dem Wissen um

ihre Besonderheit, aber dieses Wissen hat keine Grenzen«.14 Die »Vorstellung von der

Identität als Wurzel«, die sich wiederum über den Bezug zu einem »Territorium« le-

gitimiert und »das Denken des Anderen und des Reisens in Gang gesetzt« hat, abgelöst

von dem »bewusste[n] und widersprüchliche[n] Erleben der Kontakte von Kulturen«.

Identität zeigt sich dabei als chaotisches Geflecht von Relationen. Die Vorstellung ei-

nes Landes entspricht dabei weder der eines Territoriums als Ausgangspunkt für den

Aufbruch zu anderen Territorien, noch geht sie von einem Recht auf Besitz aus.15

Ein Denken in Prozessen des kulturellen Zusammenfließens kann auch bei Appadu-

rais anthropologischer Theorie festgestellt werden, in der er sich insbesondere mit der

sozialen und medialen Globalisierung lokaler Lebenswelten auseinandersetzt.16 Laut

Bachmann-Medick zeichnet sich die kulturwissenschaftliche Perspektive hier durch

ein »going beyond boundaries« aus und macht »[d]iskontinuierliche Orte kultureller

Produktion in transnationalen Verknüpfungen zum Gegenstand der ethnographischen

Forschung«17. Appadurais Theorie schließt insofern an die vorigen Theorien an, als er

in seinem Verständnis von Globalisierung ebenfalls nicht von einer linearen Strömung

ausgeht, die verschiedene Gesellschaften zu einer kollektiven Identität verschmelzen

lässt. Um globale kulturelle Dynamiken analysieren zu können, entwickelte er 1990 das

Konzept der Scapes,18 die sich in der Art von Flüssen in viele Richtungen bewegen und

durch die wiederum verschiedene Lokalitäten angeregt werden, auf die zunehmenden

12 Ebd.

13 Zur Bedeutung des Begriffs Chaos bei Glissant siehe Kap. III.1.

14 Vgl. Glissant: Poetik der Beziehung (1990). 2019, S. 588.

15 Glissant, Édouard: Poetik der Relation. In: Haus der Kulturen der Welt in Zusammenarbeit mit

Tina Campt und Paul Gilroy (Hg.): Der Black Atlantic. Berlin 2004, S. 55-68, 58f [Herv. i.O.].

16 Appadurai: Modernity at Large. 1996.

17 Bachmann-Medick: Kulturanthropologie. 2003, S. 98.

18 Siehe hierzu insbesondere Appadurai, Arjun: Disjuncture and Difference in the Global Cultural

Economy. In: Public Culture, 2/2, 1990, S. 1-24.

https://doi.org/10.14361/9783839463048-005 - am 14.02.2026, 10:23:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463048-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Räumliche Implikationen von Transkulturalität 85

Globalisierungsprozesse zu reagieren.19 Parallelen zum Konzept der Transkulturalität

zeigt insbesondere Appadurais Begriff der Ethnoscapes20, den er auf die erhöhte, frei-

willige oder unfreiwillige Mobilität von Menschen bezieht und mit dem er die Vor-

stellung einer Gruppenidentität als räumlich begrenzte, historisch authentische und

ethnisch homogene Kultur überwindet. Durch diese deterritorialisierten Bewegungen

tritt für Appadurai sowohl die Zunahme wechselseitiger Abhängigkeiten als auch die

Intensivierung sozialer Beziehungen in den Vordergrund.

2.3 Zum Verständnis von kultureller Differenz
in dynamischen Verhältnissen

Mit diesem Verständnis einer kulturellen Dynamik des Raums als Grundlage für die

Konstruktion sozialer Beziehungen rückt auch die Frage nach der Bedeutung von und

dem Umgang mit Differenz(en) in den Vordergrund. Bei den bisher genannten Theo-

retiker*innen kommt das Verständnis von kultureller Differenz vor allem darin zum

Ausdruck, dass sie Transkulturalität als einen fließenden Prozess verstehen, der nicht

eine zunehmende Vereinheitlichung, sondern eine neue kulturelle Vielfalt hervorbringt.

Transkulturalität ist in dieser Hinsicht weniger als eine normative Setzung denn als

eine auf Phänomenen basierende Beschreibung von Effekten zu verstehen. Wie Chris-

tian Höller in seiner Definition von Transkulturalität im Anschluss an die Theorien von

Welsch, Hannerz und Appadurai feststellt, führen Durchdringungen und Überschnei-

dungen zu immer neuen identifikatorischen Teilmengen oder partiell überlagerten Teil-

kulturen. Diese sind genauso wenig aufeinander reduzierbar wie prinzipiell voneinan-

der trennbar. Vielmehr sind sie von immanenten Differenzen gekennzeichnet.21

Für Appadurai stellt Differenz sogar die wichtigste Eigenschaft von Kultur dar: Er

betrachtet »culture […] as a dimension of phenomena, a dimension that attends to si-

tuated and embodied difference«.22 Bedeutend ist dabei, dass Differenzen nicht mehr

länger als Wesensunterschiede verstanden werden, über die Menschen aufgrund ihrer

biologischen Abstammung, ihrer ethnischen Gruppierung oder nationalen Zugehörig-

keit eingeteilt werden. Vielmehr gewinnen spezifische soziale Konstellationen an Rele-

vanz. Im Kontext der Cultural und Postcolonial Studies geht es daher grundlegend um

19 Für Appadurai haben sämtliche Flüsse von Menschen, Technologien, Finanzen, Bildern und Ideen

anGeschwindigkeit, Reichweite und Volumen zugenommen, wodurch eine Entkopplung (Disjunc-

ture) von Wirtschaft, Kultur und Politik bewirkt wird. Der desorganisierte Kapitalismus sei eine

komplexe, auseinanderstrebende Ordnung, die mit herkömmlichen Modellen und Begrifflichkei-

ten nichtmehr zu fassen sei. Vgl. Kreff, Fernand: Scapes. In: Kreff et al.: Lexikon der Globalisierung.

2011, S. 351-352, 351.

20 Vgl. Appadurai, Arjun: Globale ethnische Räume. Bemerkungen und Fragen zur Entwicklung einer

transnationalen Anthropologie. In: Beck: Perspektiven der Weltgesellschaft. 1998, S. 11-40, 11f.

21 Vgl. Höller: Transkulturalität. 2002, S. 289.

22 Appadurai: Modernity at Large. 1996, S. 12f.

https://doi.org/10.14361/9783839463048-005 - am 14.02.2026, 10:23:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463048-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


86 Transkulturelle Ausstellungspraxis

die Frage, wie Kultur tatsächlich gelebt und erfahren wird und wie kulturelle Bedeu-

tungen produziert und verkörpert werden.23

Auch Homi K. Bhabha hat sich in seinen postkolonial begründeten, kulturanthro-

pologischen Studien zu Beginn der 1990er Jahre explizit mit der Bedeutung von Dif-

ferenz beschäftigt. Wie Elisabeth Bronfen im Vorwort zu seinem maßgeblichen Werk

»Die Verortung der Kultur« erläutert, geht es Bhabha darum, »die Frage der kulturellen

Differenz als produktive Desorientierung und nicht als Festschreibung einer verein-

nehmbaren Andersartigkeit zu verhandeln«. Ausgangspunkt ist dabei seine Feststel-

lung, dass in einem von »Migration und ethnischer Hybridität gekennzeichneten Zeit-

alter […] Denkfiguren wie ›Zwischenräume‹, [..] ›Spaltungen‹ oder ›Dopplungen‹« ein-

gesetzt werden müssen.24 Mit seiner Auffassung von Hybridisierung25 verändert sich

der Umgang mit kultureller Identität und Differenz insofern, als allzu einfache selbst-

und fremdbestimmte Zuordnungen nicht mehr greifen. Er plädiert für ein Verständnis

von »kultureller Hybridität« aus der Perspektive der Kolonialisierten, »in der es einen

Platz für Differenz ohne eine übernommene oder verordnete Hierarchie gibt«.26 Unter

dem Konzept der hybridity versteht Bhabha folglich keine simple Mischform von Iden-

tität,27 sondern vielmehr die prozessuale Neukonstruktion von Identitäten, die sich

durch immanente Differenzen, Ambivalenzen und Widersprüche auszeichnen.28 Die-

se Vorstellung setzt sich für ihn in der Denkfigur des Third Space fort, einem Raum

symbolischer Interaktionsprozesse, der weder der Kultur der Kolonisator*innen, noch

jener der Unterworfenen entspricht, sondern andere und neue Positionen zuWort kom-

men lässt. Es handelt sich dabei um einen Raum der Aus- und Neuverhandlung29. In

diesem Sinne versteht Bhabha Differenz als Form der »kulturellen Interaktion«, deren

Problematik jedoch »nur an den signifikatorischen Grenzen von Kulturen auftaucht, an

denen Bedeutungen und Werte (miß)verstanden oder Zeichen aus ihrem Kontext ge-

rissen werden«.30 Das »dynamische Potenzial« dieses Raums ergibt sich folglich durch

23 Vgl. Reuter, Julia: Postkoloniales Doing Culture. Oder: Kultur als translokale Praxis. In: Hörning,

Karl H.; Reuter, Julia (Hg.): Doing Culture. Neue Positionen zum Verhältnis von Kultur und sozialer

Praxis. Bielefeld 2004, S. 239-255, S. 241.

24 Bronfen, Elisabeth: Vorwort. In: Bhabha, Homi K.: Die Verortung der Kultur. Tübingen 2007, S. IX-

XIV, IX.

25 Wieselberg übersetzt Bhabhawie folgt: »Hybridisierung heißt fürmich nicht einfach Vermischen,

sondern strategische und selektive Aneignung von Bedeutungen, Raum schaffen für Handelnde,

deren Freiheit undGleichheit gefährdet sind.« Bhabha:Migration führt zu »hybrider« Gesellschaft.

9.11.2007, o.S.

26 Bhabha: Die Verortung der Kultur. 2007, S. 5.

27 Bachmann-Medick befragt diese Neukonstruktion abseits essenzialisierender Identitätszuschrei-

bungen z.B. über die treffende Formel »1 + 1 = 3«. Siehe dies.: 1 + 1 = 3? Interkulturelle

Beziehungen als dritter Raum. In: Weimarer Beiträge 45, Nr. 4, 1999, S. 518-531, 524.

28 Bhabha, Homi K.: The Third Space. (Interview von Jonathan Rutherford) In: Rutherford, Jonathan

(Hg.): Identity: Community, Culture, Difference. London 1990, S. 207-221, 211.

29 Die Schaffung eines solchen Verhandlungsraums erfordert laut Bhabha »die Notwendigkeit, über

Geschichten von Subjektivitäten mit einem Ursprung oder Anfang hinaus zu denken und sich auf

jene Momente oder Prozesse zu konzentrieren, die bei der Artikulation von kulturellen Differen-

zen produziert werden«. Bhabha: Die Verortung der Kultur. 2007, S. 2.

30 Ebd., S. 52.

https://doi.org/10.14361/9783839463048-005 - am 14.02.2026, 10:23:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463048-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Räumliche Implikationen von Transkulturalität 87

einen »Prozess, in dem Bedeutungen, Sinnzuschreibungen und machtvolle Sinnkon-

struktionen ausgehandelt werden« sowie »Machtpositionen und Sinnzuschreibungen

in Bewegung« geraten – insbesondere über eine Kritik an »der (ehemaligen) Kolonial-

macht«.31

2.4 Aushandlungsprozesse von Differenzen
über postkoloniale Perspektiven hinaus

Das Konzept des Third Space lässt noch einmal den durch die postkoloniale Theorie in-

formierten Kulturbegriff in der Kulturanthropologie zutage treten, demzufolge Kultur

einerseits ein konfliktreicher Prozess des Aushandelns ist.32 Andererseits wird damit

ein Verständnis postuliert, das »die Konstitution von Identität und Alterität weder als

multikulturelles Nebeneinander noch als dialektische Vermittlung« begreift, wobei eine

»unlösbare und wechselseitige Durchdringung von Zentrum und Peripherie, Unterdrü-

cker undUnterdrücktemmodelliert wird«33. So wirdmit demThird Space zwar ein Kul-

turverständnis privilegiert, dessen pragmatische Qualität in der Anschluss- und Über-

gangsfähigkeit von verschiedenen Dichotomien liegt. Jedoch beruhen diese Anschlüsse

und Übergänge in erster Linie auf Auseinandersetzungen zwischen konkurrierenden

Praktiken und ungleichen Beziehungen, wie sie insbesondere durch die eurozentris-

tische Vormachtstellung des Westens gegenüber dem »Rest«34 der Welt hervorgerufen

wurden oder werden.Mit der Perspektive auf Oppositionen schaffen postkoloniale Stu-

dien und Kulturanalysen, wie Julia Reuter feststellt, nicht nur eine Plattform für Artiku-

lationen des Kulturellen zwischenWest und Ost, Nord und Süd oder ganz grundsätzlich

zwischen dem jeweils ›Eigenen‹ und dem jeweils ›Fremden‹, sondern sie argumentieren

immer auch aus der Position derMarginalisierten und der Außenseiter*innen, dass ver-

meintlich voneinander getrennte Kulturen – ganz im Sinne der Dependenztheorie35 –

schon immer durch eine lange Geschichte machtvoller Beziehungen miteinander ver-

bunden sind.36

Wenngleich kulturelle Differenzen bei diesem Anschluss- und Übergangsdenken

einander nicht mehr in exklusiver Weise gegenübergestellt werden, so belegt doch die

31 Struve, Karen: Third Space. In: Göttsche, Dirk; Dunker, Axel; Dürbeck, Gabriele (Hg.): Handbuch

Postkolonialismus und Literatur. Stuttgart 2017, S. 226-228, 226f.

32 Siehe hierzu Kap. II.1.13.

33 Greven, Jochen: Hybridität. In: Nünning, Ansgar (Hg.): Metzler Lexikon Literatur- und Kulturtheo-

rie. Ansätze – Personen – Grundbegriffe. Stuttgart u.a. 2004, S. 269f.

34 Siehe insbesondere Hall, Stuart: The West and the Rest: Discourse and Power. In: Hall, Stuart;

Geiben, Bram (Hg.): Formations of Modernity. Cambridge 1992, S. 275-295.

35 So beschäftigt sich eine Vielzahl theoretisch,methodisch und disziplinär heterogener Ansätze der

Postcolonial Studies mit der Infragestellung eurozentristischer Paradigmen und geht dabei von

»geteilten Geschichten« der Moderne aus, die untrennbar mit der auf dem Kolonialismus beru-

henden globalen Machtordnungen verknüpft sind. Siehe hierzu z.B. Conrad, Sebastian; Randeria,

Shalini: Geteilte Geschichten – Europa in einer postkolonialenWelt. In: Dies. (Hg.): Jenseits des Eu-

rozentrismus. Postkoloniale Perspektiven in den Geschichts- und Kulturwissenschaften. Frankfurt

a.M. 2002, S. 9-49.

36 Vgl. Reuter: Postkoloniales Doing Culture. 2004, S. 243f.

https://doi.org/10.14361/9783839463048-005 - am 14.02.2026, 10:23:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463048-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


88 Transkulturelle Ausstellungspraxis

Auffassung von sich wechselseitig bedingenden Hierarchien zwischen vermeintlich

hochentwickelten Metropolen und als unterentwickelt geltenden Peripherien, dass

Differenzen im Kontext postkolonialer Theorien immer an konfliktreiche Macht- und

Herrschaftsverhältnisse geknüpft sind und dass diese Verknüpfung für die Existenz

postkolonialer Theorien ein geradezu grundlegendes Kriterium zu sein scheint. Jedoch

kann nicht davon ausgegangen werden, dass sich die vielfältig verflochtenen Verhält-

nisse und Geschichten von Kulturen immer durch Gegenüberstellungen und ungleiche

Machtbeziehungen auszeichnen. Da sich diese, wo sie existieren, auch nicht generell

auf den historischen Rahmen von Kolonialisierung und Dekolonialisierung beschrän-

ken lassen, muss aus transkultureller Perspektive die Vorstellung der Vorherrschaft

und der klaren Trennung dichotomer Konstrukte ebenso in Frage gestellt werden, wie

die mit ihr einhergehende Notwendigkeit ihrer Dekonstruktion.

Obwohl auch postkoloniale Theorien darauf abzielen, kulturelle Differenzen aufzu-

lösen, so ebnen sie, wie etwa der Soziologe Vivek Chibber kritisiert,37 die Dichotomien,

gegen die sie kämpfen, selbst auch ein. Zwar richtet sich beispielsweise der postmo-

dern informierte Postkolonialismus in seinem Denken von Brüchen und Überlappun-

gen bewusst gegen überkommene Kategorien der Moderne und kritisiert zu Recht die

westliche Hegemonie moderner Institutionen, Wertesysteme und Wissensformen. Je-

doch scheint die mit ihm verbundene Auffassung von Differenz hier zu wenig an der

tatsächlichen Verflechtung von Kulturen orientiert zu sein beziehungsweise nur eine

Dimension von Konfliktkonstellationen im Kontext global-kultureller Zusammenhän-

ge zu beachten.

Für Dorothee Kimmich und Schamma Schahadat räumt das kulturwissenschaft-

liche Paradigma der Transkulturalität daher dem Zeitalter von Kolonialisierung und

Dekolonialisierung keine historische Sonderstellung mehr ein, es löst für sie vielmehr

die Prämissen der Postcolonial Studies der 1990er Jahre ab: Transkulturalität verlangt

eine tiefgreifendere historische Forschung, die neuzeitliche, antike undmittelalterliche

Globalisierungsprozesse ebenso in Betracht zieht, wie solche der Moderne.38

Das Paradigma der Transkulturalität bedeutet demnach gerade in kunsthistorischer

Perspektive weder eine Auflösung postkolonialer Denkweisen noch einen Verlust des

Politischen.39Wie die Entwicklung transkulturellen Denkens zeigt,40 sind die Begriffs-

geschichte und Bedeutung von Transkulturalität von Beginn an eng an die Kritik kolo-

37 Chibber führt dies am Beispiel von Edward Saids Orientalismus-Konzept aus, das den Orient dem

Westen als so fundamental anders gegenüberstelle, dass dieser nicht zu verstehen sei, wodurch

letztlich der exotische Blick verfestigt anstatt aufgelöst würde. Vgl. Chibber, Vivek: Postkoloniale

Theorie und das Gespenst des Kapitals. Berlin 2018.

38 Vgl. Kimmich; Schahadat: Kulturen in Bewegung. 2012, S. 8. Das Forschungsinteresse der Autorin-

nen dehnt sich damit etwa auf die politischen und kulturellen Landschaften Zentralasiens und

Ostmitteleuropas, sowie auf die Geschicht(en) Japans, Koreas und Chinas aus, die nur selten »im

historischen Rahmen von Kolonisation und Dekolonisierung« erforscht werden, wie sie hier erläu-

tern.

39 Kravagna weist auf die Tendenz in der Kunstgeschichte hin, das Paradigma der Transkulturalität

an Stelle von postkolonialen Perspektiven zu betrachten, und kritisiert dabei einen Verlust des

Politischen. Juneja; Kravagna: Understanding Transculturalism. 2013, S. 30.

40 Siehe hierzu Kap. II.1.

https://doi.org/10.14361/9783839463048-005 - am 14.02.2026, 10:23:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463048-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Räumliche Implikationen von Transkulturalität 89

nialer Verhältnisse, Diskurse und Geschichten beziehungsweise an Prozesse der Deko-

lonialisierung geknüpft. Daraus ergibt sich, dass das Paradigma der Transkulturalität

heute vielmehr eine notwendige Erweiterung und Aktualisierung der Analyse globaler

Verflechtungen von Kulturen innerhalb und außerhalb von konfliktreichen Machtkon-

stellationen sowie in verschiedenen raumzeitlichen Dimensionen und Disziplinen dar-

stellt. Insofern zielt auch die transkulturelle Forschungsperspektive der Kunstgeschich-

te darauf ab, »to transcend binaries of different kinds«: Um die allgegenwärtige Matrix

der »colonizer-colony binary« aufzulösen, werden kulturelle Phänomene hier etwa als

»multi-sited interactions« in verschiedenen globalen Zusammenhängen betrachtet.41

2.5 Kulturelle Differenzen in Interaktionssituationen

Obwohl Welschs philosophisches Konzept der Transkulturalität von verschiedenen Au-

tor*innen kritisiert wird, da es weder die Problematik der Machtverteilung in unter-

schiedlichen transkulturellen Strukturen noch historisch und diskursiv konstruierte

Ungleichheiten berücksichtige,42 scheint es dennoch gleichzeitig an ein postkoloniales

Denken anzuschließen und darüber hinauszugehen.43 Welsch stellt Bezüge zu Ansät-

zen der neueren, postkolonial informierten Kulturanthropologie her, jedoch beschränkt

er sein Differenzverständnis dabei nicht auf Konfliktsituationen und Machtkonstella-

tionen innerhalb oder zwischen spezifischen ›Kulturnationen‹, Kontinenten und Hemi-

sphären und auch nicht auf eine essenzielle und statische Definition von Kultur. Dif-

ferenzen werden bei Welsch anders gedacht: Im Kontext transkultureller Durchdrin-

gungen und Verflechtungen verschwinden kulturelle Differenzen weder einfach, noch

werden sie auf Dichotomien reduziert. Sie verweigern sich vielmehr eindimensionalen

Kategorisierungen und Festschreibungen und führen stattdessen zu neuartigen und

komplexeren kulturellen Gefügen.44 Ähnlich wie Bhabha richtet Welsch sein Interesse

daher nicht auf wesensbedingte Differenzen,45 sondern auf das produktive Potenzi-

al kultureller Differenzen in Interaktionssituationen. Von Interesse sind daher weni-

41 Ebd., S. 29.

42 Vgl. Gippert et al.: Transkulturalität. Gender- und bildungshistorische Perspektiven. 2008, S. 14;

Vgl. Saal: Kultur in Bewegung. 2007, S. 23.

43 Auch nach Jutta Ernst und Florian Freitag kann »Welschs ›Transkulturalität‹ […] als eine ›Trans-

kulturation‹ mit erweitertem Geltungsbereich angesehen werden, […] der sich nicht mehr nur auf

(post-)koloniale Situationen beschränkt, [sondern] vielfältigere Relationen in Betracht nehmen

muss.« Ernst, Jutta; Freitag, Florian: Einleitung. Transkulturelle Dynamiken – Entwicklungen und

Perspektiven eines Konzepts. In: Dies.: Transkulturelle Dynamiken. 2014, S. 7-30, 17.

44 Für Mathias Hildebrandt, der das Konzept der Transkulturalität mit dem Begriff der Transdiffe-

renz schärft, entsteht im Durchdringen von Kulturen eine Zone der Unbestimmtheit, in der ihre

permanenten Austausch- und Wandlungsprozesse etwa zu einer Komplexitätssteigerung kultu-

reller Identitätskonstruktionen führen. Vgl. Hildebrandt, Mathias: Von der Transkulturalität zur

Transdifferenz. In: Allolio-Näcke et al.: Differenzen anders denken. 2005, S. 342-352, S. 351.

45 Für Robert Pütz schließt Welschs Verständnis von Transkulturalität insofern an die Cultural und

Postcolonial Studies an, als er wie Hall (1994; 1999), Said (1979) und Bhabha (1994) den kulturel-

len Essentialismus in den Debatten um Kultur und Identität zu überwinden sucht: »So wird die

Vorstellung von einer ›wesenhaften‹ Identität zugunsten der Vorstellung vielfach differenzierter

https://doi.org/10.14361/9783839463048-005 - am 14.02.2026, 10:23:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463048-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


90 Transkulturelle Ausstellungspraxis

ger Unterschiede oder Gegensätze als vielmehr (die auch durch Unterschiede beding-

ten) Gemeinsamkeiten, die Welsch nach den »Schnittmengen im Fundus der Selbstver-

ständlichkeiten«46 fragen lässt. Diese werden für ihn besonders dann relevant, wenn

sich Menschen begegnen, die keine gemeinsame Sprache sprechen und auf elementare

Formen der Verständigung angewiesen sind – wie etwa »Zeichen der Höflichkeit, [..]

Gestik, Mimik oder Intonation«47. Welsch verdeutlicht diesen praxisorientierten An-

satz von Kultur durch seinen Bezug zu Wittgensteins Konzept der »Sprachspiele«48.

Dies nimmt er zum Anlass, sich an der geteilten Lebenspraxis49 von kulturell vielfältig

geprägten Menschen zu orientieren und damit den Blick auf soziales Handeln in spezi-

fischen Situationen zu richten statt auf Verstehensprozesse.50Wittgensteins anthropo-

logisches Denken zeichnet sich durch eine sozialtheoretische Perspektive aus, bei der

Handeln im Anschluss an ein praxistheoretisches Verständnis51 in sozial zirkulieren-

de und inkorporierte Wissensordnungen eingebettet ist. Obwohl Welsch Wittgensteins

praktischen Ansatz vonKultur in seinemTranskulturalitätskonzept bisherwenig ausge-

arbeitet hat beziehungsweise nur durch Bezüge andeutet, scheint der Mehrwert dieses

Ansatzes darin zu liegen, dass damit eine Perspektive geschärft wird, bei der Kultur

entgegen der klassischen Handlungstheorie als gemeinsames und geteiltes Handeln

verstanden wird. Dies relativiert in der Folge die Dominanz von kognitivem Wissen.

Wissen wird nicht in erster Linie als etwas betrachtet, das bewusst angeeignet oder

übernommen werden muss, sondern als ein körperlich verankertes Wissen, das nicht

von vornherein hinterfragt, reduziert oder in seiner – wie auch immer ausgeprägten –

Existenz zur Diskussion gestellt wird. Das Verständnis von Kultur, auf das sich Welsch

mit Wittgenstein bezieht, ist somit weder an ein intellektuelles Konzept von Wissen

Identitätspositionen aufgegeben, die in Relation zu sozialen Kontexten und spezifischen Orten

konstruiert werden.« Pütz: Transkulturalität als Praxis. 2004, S. 26.

46 Welsch: Auf demWeg zu transkulturellen Gesellschaften. In: Allolio-Näcke et al.: Differenzen an-

ders denken. 2005, S. 335.

47 Welsch,Wolfgang: Standbeine dürfen nicht zum Klumpfuß werden. Gespräch über eine transkul-

turell orientierte Gesellschaft – und wie Musik Menschen zusammenführen kann. (Interview von

Christian Höppner) In: Musikforum 1/2010, S. 8-12, 10.

48 Wittgensteins Sprachspielkonzept wird der zweiten Phase seines philosophischen Schaffens nach

dem Zweiten Weltkrieg zugeordnet. Sie ist insbesondere in den »Philosophischen Untersuchun-

gen« (1953) festgehalten. Hier zeigt er eine Hinwendung zur menschlichen Handlungspraxis und

räumlichen Dimension des Denkens und verbindet dies mit demmenschlichen Körper, Bewegun-

gen und Handlungen. Vgl. Gebauer, Gunter: Wittgensteins anthropologisches Denken. München

2009, S. 21.

49 Siehe hierzu auch Kap. II.1.10.

50 Da die Bedeutung eines Wortes, eines Begriffs oder eines Satzes stets von spezifischen Lebens-

formen in der je spezifischen Situation, in welcher sie geäußert werden, abhängig ist, stellt für

Welsch »jedes Sprachspiel (und insofern jede Kultur) eine Sphäre der Gemeinsamkeit dar, aber

die Ränder dieser Sphären sind notwendig unscharf und veränderlich«. Welsch: Transkulturalität.

In: VIA REGIA, Heft 20/1994, o.S.

51 Aus kultursoziologischer Perspektive treten dabei – entgegen dem klassischen Konzept einer

Handlungstheorie, die vom zweckrationalen oder regelorientierten Handeln ausgeht – für die

zeitgenössische Kulturanalyse wissensabhängige rekursive Praktiken in den Vordergrund, wobei

Wissen weniger im Sinne eines Aussagesystems, sondern als ein körperlich-leiblich verankertes

Know-how-Wissen verstanden wird. Vgl. Reckwitz: Kreativität und soziale Praxis. 2016, S. 30.

https://doi.org/10.14361/9783839463048-005 - am 14.02.2026, 10:23:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463048-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Räumliche Implikationen von Transkulturalität 91

noch an die Repräsentation einer unabhängig existierenden Realität gebunden. Viel-

mehr basiert es auf praktischem Wissen, welches aus Erlebnissen, Erfahrungen und

Handeln sowie den dabei je individuell gewonnen Erkenntnissen hervorgeht.52

Wie dieses praxisorientierte Verständnis von Transkulturalität für den Umgangmit

Kunst und ihre Rezeption produktiv gemacht werden kann, erläutert Welsch am Bei-

spiel seiner eigenen Beobachtungen und Erfahrungen in der Begegnung mit der Kunst

und den Kulturen Asiens.53 Diese Erfahrungen lassen sich insofern mit einer generel-

len transkulturellen Perspektive verbinden, als er hier für eine grundlegende Offen-

heit gegenüber der tatsächlichen Pluralität von Kulturen plädiert und sein Interesse

»in developing a fuller picture of cultural and aesthetic approaches, one not model-

led on European ideas alone, but encompassing and doing justice to the richness of

[..] arts and cultural traditions« verdeutlicht.54 Die Gleichberechtigung der Kulturen

vollzieht sich für ihn in der Begegnung mit Kunst beziehungsweise mit »cultural posi-

tions, artworks or worldviews of whatever kind«55. Hier stellt er eine »fascination« und

»primary attraction« im Sinne einer unvoreingenommenen Begeisterung und primä-

ren beziehungsweise elementaren Anziehungskraft fest.56 Für ihn stellt diese Situation

ein Phänomen dar, das sich zunächst frei von jeglicher Kontextualisierung ereignet be-

ziehungsweise diese hierfür nicht zwingend benötigt:

»Attracted in this way, we turn to them [artworks; BL], observe them more closely, ex-

plore them more intensively. Which means we take them, whatever the distance in

time or space may be, to be present challenges, or treasures comprising a potential to

make us more sensitive, open to things thus far neglected […]. So we do not lock them

within history«.57

Wie Welsch hier zum einen andeutet, liegt die gegenwärtige Herausforderung dieser

Begegnung nicht in einer Funktionalisierung der Dinge zu einem spezifischen Zweck,

sondern sie erhält ihren Mehrwert dadurch, dass sie den Zweck beziehungsweise die

Situation transformiert.58 Zum anderen macht er darauf aufmerksam, dass das Poten-

zial von Kunstwerken offensichtlich nicht auf einen spezifischen historischen Kontext –

wie etwa denjenigen, aus dem sie hervorgegangen sind, – limitiert ist, sondern dass

52 Für eine ausführliche Analyse von Wittgensteins praxisbasiertem Denken siehe z.B. Schatzki,

Theodore R.: Social Practices. AWittgensteinian Approach to Human Activity and the Social. Cam-

bridge 1996; Bezüge zu Wittgenstein stellen auch verschiedene andere Autor*innen her, z.B. Karl

H. Hörning, Andreas Reckwitz, Mathias Wieser oder Ingo Schulz-Schaeffer, in: Hörning; Reuter:

Doing Culture. 2004.

53 SieheWelsch,Wolfgang: Rethinking Identity in the Age of Globalization – a Transcultural Perspec-

tive. In: Aesthetics & Art Science (Taiwan Association of Aesthetics and Art Science), No. 1, 2002,

S. 85-94. Der Text basiert auf einem Vortrag, den Welsch im Rahmen der Konferenz »Art in Asia –

External View & Internal Response« an der Ritsumeikan University in Kyoto im September 2001

hielt.

54 Ebd., S. 89.

55 Ebd.

56 Ebd., S. 91

57 Ebd., S. 89 [Herv. i.O.].

58 Vgl. ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839463048-005 - am 14.02.2026, 10:23:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463048-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


92 Transkulturelle Ausstellungspraxis

ihre Kraft vielmehr »transculturally effective«59 ist. Die transkulturelle Wirkungskraft

von Kunst ist seines Erachtens jedoch durch Grundprinzipien der Moderne verdrängt

worden und hat zu einer kulturellen Determinierung und Einschränkung geführt:

»For in modernity we got used to thinking that everything is strictly bound to its cul-

tural context. We take all experience and cognition to be strictly determined by their

cultural framework and hence restricted to it. This is the typically modern axiom – or

dogma – behind the contemporary relativism, contextualism and culturalism domi-

nant in the humanities and in cultural studies today.«60

Wenngleich seine Diagnose auf die Kulturwissenschaften in der zweiten Dekade des 21.

Jahrhunderts nicht mehr zutreffen mag, so beherrscht die kulturelle beziehungswei-

se nationale sowie die historische beziehungsweise epochenbezogene und stilistische

Kontextualisierung von Kunstwerken etwa immer noch weite Teile des Sammlungs-

und Ausstellungswesens inMuseen. InWelschsWortenwird deutlich, dass es aus trans-

kultureller Perspektive jedoch weder um die Vernachlässigung eines – wie auch immer

gearteten – Kontexts geht, noch um einheitliche, unumstößliche kulturelle Zuschrei-

bungen von Werken. Vielmehr geht es um das Potenzial von Kunst, kulturelle Kontexte

zu transzendieren. Insofern hat die Begegnung und Erfahrung mit einem Werk bezie-

hungsweise das Moment der Faszination für ihn auch in hohem Maße Einfluss auf das

kulturelle Verständnis: »It points out a feature of context-transcendent connectedness

on the aesthetic and cognitive level«.61 Dabei handelt es sich aus seiner Sicht jedoch

nicht um einen eindeutigen Verstehensprozess, der es unnötig macht, sich intensiver

mit demWerk und seiner Geschichte auseinanderzusetzen, sondern um eine von meh-

reren Phasen,62 die für ein umfassenderes Verständnis von Kunst gewinnbringend, für

ein grundlegendes Verständnis63 von Kunst jedoch nicht zwingend ist.

2.6 Ethische Aspekte einer transkulturellen Praxis
aus kunsthistorischer Perspektive

Juneja nimmt das Paradigma der Transkulturalität zum Anlass für die kunsthistori-

sche Forschung und wendet es auf konkrete Sachverhalte im globalen Kontext zwischen

Asien und Europa an.64 Wenngleich sie sich in einigen Punkten explizit von Welschs

59 Welsch führt dies wie folgt aus: »My point is that this primary attraction obviously works indepen-

dently of familiarity with the respective culture. The power of the work is […] not culture-bound

but transculturally effective.« Ebd., S. 91.

60 Ebd., S. 90.

61 Ebd., S. 91.

62 »[I]n order to achieve an elaborate understanding […] there are many stages you will still have to

go through, supported by more information, by study and reflection.« Ebd., S. 92.

63 »[T]themagnetism [of artworks; BL] will already have influenced andmodified yourway of seeing,

walking, sitting, talking, thinking, touching. And in any case, experiencing the place in this way is

the only path to arrive at any understanding.« Ebd.

64 Als Professorin für Global Art History an der Universität Heidelberg war Juneja Teil des Teams

im Forschungsbereich »Historicities and Heritage« im Exzellenzcluster »Asia and Europe in a

Global Context: The Dynamics of Transculturality« (2016-2019). Ziel des Clusters war es u.a., kul-

https://doi.org/10.14361/9783839463048-005 - am 14.02.2026, 10:23:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463048-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Räumliche Implikationen von Transkulturalität 93

Transkulturalitätskonzept abgrenzt,65 schließt sie in gewisser Weise an die Idee eines

praktischen Wissens in Verbindung mit ethischen Fragen66 an. Insbesondere sieht sie

ein methodisches Defizit darin, dass Welsch nicht deutlich »zwischen Kultur als einem

ideologischen, historisch spezifischen Konstrukt und Kultur als Beschreibung und his-

torische Praxis« unterscheide und daher versäume, das »Spannungsverhältnis zwischen

jenen beiden Ebenen von Kultur selbst zum Untersuchungsgegenstand zu machen«.67

Juneja wendet sich dieser Problematik über eine transkulturelle Praxis aus kunsthis-

torischer Perspektive zu, die sich durch eine ethisch ausgerichtete Kritik an der diszi-

plinären Strukturierung, Kategorisierung und Beweisführung von Forschungserkennt-

nissen auszeichnet und die Produktion von Wissen sowohl hinsichtlich der Funktion

ihrer Akteur*innen als auch hinsichtlich ihrer Effekte auf Institutionen hinterfragt:

»[T]ranscultural practice certainly has a lot to do with ethics – indeed, by question-

ing the underpinnigs of disciplinary formations, taxonomies, and research protocols,

it takes us into the heart of an ethical question – about our role as producers of knowl-

edge and how this knowledge has shaped institutions.«68

Aus transkultureller Perspektive verändert sich für sie damit auch die postkoloniale Per-

spektive von einer vornehmlich methodenbezogenen Kritik an existierenden diszipli-

nären Praktiken und deren Verwicklung in Machtasymmetrien69 hin zu einer ethisch

notwendigen Kritik, welche ein aktualisiertes Geschichts- und Kulturverständnis zu-

grunde legt, das disziplinäre Praktiken in der Vergangenheit mehrheitlich ausgeblendet

haben.70 Die Implikationen solch einer ethisch ausgeprägten, transkulturellen Praxis

veranschaulicht Juneja über die Kritik an den Methoden der Kunstgeschichte:

»To take the example of art history: the discipline has ended up separating individ-

ual objects, has recognized them into genres, hierarchies, and neat chronological se-

quences; it uses the category of style as a convenient tool for coordination and stabi-

lizing endless mobility and metamorphoses of objects and forms. The idea of stylistic

development implies a scheme that is not only artificially maintained by attending to

a geographic location as self-contained; more than that, the idea itself is inevitably

like a biological, evolutionary construct applied to culture, where it does not belong

turelle Austauschprozesse im Rahmen einer interdisziplinären Forschung zu untersuchen. Siehe:

www.asia-europe.uni-heidelberg.de/en/cluster-asia-and-europe.html, am 3.4.2020.

65 Juneja kritisiert u.a., dass Welsch, ähnlich wie einige Globalisierungstheoretiker*innen, davon

ausgehe, Grenzüberschreitungen und kulturelle Durchdringungen seien in erster Linie Attribute

der Moderne, obwohl Kulturen weltweit bereits seit der Antike und damit lange vor der Entste-

hung von internationalen Datennetzen und globalen Kapitalmärkten transkulturell geprägt wur-

den. Vgl. Falser; Juneja: Kulturerbe – Denkmalpflege: transkulturell. 2013, S. 19f; Juneja; Kravagna:

Understanding Transculturalism. 2013, S. 24.

66 Siehe hierzu z.B. Kap. II.1.7.

67 Vgl. Falser; Juneja: Kulturerbe – Denkmalpflege: transkulturell. 2013, S. 19.

68 Juneja; Kravagna: Understanding Transculturalism. 2013, S. 30.

69 Vgl. ebd.

70 Vgl. ebd., S. 31.

https://doi.org/10.14361/9783839463048-005 - am 14.02.2026, 10:23:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463048-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


94 Transkulturelle Ausstellungspraxis

and where it operates by creating centres and peripheries and by suppressing human

agency and the circulation of material objects.«71

Bedeutsam ist dabei, dass Juneja die kunsthistorische Klassifizierung von Objekten

nach Kunstgattungen, Epochen und Stilen hervorhebt, die bis heute dazu dient, Ge-

genstände und deren formale Ausprägungen trotz oder gerade wegen ihres Wandels

und ihren Reisen durch verschiedene geografische Räume und Zeitabschnitte zu spe-

zifizieren und räumlich wie zeitlich zu fixieren. Hierdurch werden sie zudem als ein

vermeintlich nationalspezifisches Kulturgut registriert, bewahrt und als eine kulturel-

le Errungenschaft kodiert. Wie Falser und Juneja erläutern, hat die Etikettierung von

Kunstformen undGegenständen entlang typisierender Bezeichnungen, etwa islamisch,

buddhistisch etc., oder entlang ethnischer oder nationaler Zuschreibungen, etwa in-

disch, koreanisch etc., »zur Stiftung von Identitäten beziehungsweise zur Erfindung

von Traditionen« beigetragen.72 Problematisch ist daran, dass diese eindimensional

konstruierten Wertigkeiten, obwohl sie einer realen Grundlage entbehren, ihre Gül-

tigkeit bis heute nicht verloren haben. Stattdessen prägen sie weiterhin weltweit die

Auseinandersetzung mit Kunst in vielen Institutionen.

In diesem Zusammenhang muss jedoch darauf hingewiesen werden, dass die Dis-

ziplin der Kunstgeschichte selbst ein Produkt der Moderne und der Entstehung des Na-

tionalstaats im 19. Jahrhundert ist, und sie hier auch ihre institutionelle Verankerung

erhielt: Laut Falser und Juneja war der kunsthistorische Diskurs um das Kulturerbe, der

materielle wie immaterielle Kulturgüter einschließt, an der Klassifizierungslehre und

denWerturteilen der westlichenModerne ausgerichtet und folgte damit dem Anspruch

auf eine universelle Gültigkeit. Eine globale Verbreitung und Akzeptanz fanden die-

se »modernezeitlichen Typologien und Methoden der kulturellen Klassifizierung und

kunst- und architekturstilistischen Zuordnung« sodann in den Prozessen der Koloniali-

sierung, in denen sie bisweilen auch Umdeutungen und Aneignungen zur Konstruktion

eines nationalen – später auch postkolonialen – Kulturerbes durchliefen.73

In der westlichen Welt ist der kunstgeschichtliche Kanon daher eng an den Kultur-

und Zivilisationsbegriff des 19. Jahrhunderts und dessen »Narrativ des Fortschritts«

gebunden, das sich »im Einklang mit der musealen Konstruktion von der Geschich-

te der Errungenschaften einer als westlich bezeichneten Zivilisation« im Kontext der

Gründung von Nationalmuseen entfaltete.74 Wie Falser und Juneja darlegen, pflegen

aber auch junge postkoloniale Staaten außerhalb Europas die »Erzählung von einer ur-

alten, einzigartigen Kultur« in ihrer Geschichtsschreibung und veranschaulichen die-

se in ihren neu etablierten Museen. Sie kommen daher zu dem Schluss, dass sowohl

westeuropäische als auch nichteuropäische Nationen den Kanon der Kunstgeschichte

71 Ebd., S. 30.

72 Vgl. Falser; Juneja: Kulturerbe – Denkmalpflege: transkulturell. 2013, S. 22. Zur weiterführenden

Lektüre hierzu siehe z.B.: Juneja, Monica: Global Art History and the »Burden of Representation«.

In: Belting, Hans; Birken, Jacob; Buddensieg, Andrea;Weibel, Peter (Hg.): Global Studies.Mapping

Contemporary Art and Culture. Ostfildern 2011, S. 274-297 oder Kritische Berichte, Themenheft

»Universalität der Kunstgeschichte?«, Jahrgang 40, Heft 2/2012.

73 Vgl. Falser; Juneja: Kulturerbe – Denkmalpflege: transkulturell. 2013, S. 21.

74 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839463048-005 - am 14.02.2026, 10:23:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463048-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Räumliche Implikationen von Transkulturalität 95

bedingten und immer noch bedingen, indem »historische Prozesse der Verflechtung

und Überlagerung sowie die konstitutive Wirkung ethnisch-religiöser Pluralität häufig

ausgeblendet oder unter unzureichenden Begriffen wie etwa ›Einfluss‹, ›Transfer‹ oder

›Anleihe‹ subsumiert« werden.75

In Bezug auf die postkolonialen Herausforderungen der Kunstgeschichte der

Moderne orientiert sich Kravagna daher an transkulturellen Begegnungen von Künst-

ler*innen, Autor*innen und anderen Akteur*innen zu Beginn des 20. Jahrhunderts

und beschreibt verschiedene »Kontakte, Austauschbeziehungen und Wechselwirkun-

gen zwischen Modernitäten und Modernismen in unterschiedlichen Regionen der

Welt unter Berücksichtigung ihrer kolonialen und nachkolonialen Machtverhältnisse«,

aus denen sich alternative Konzepte zur westlichen Moderne ableiten lassen.76 Im

Vordergrund stehen dabei transkulturelle Beziehungen etwa zwischen »europäischen

und indischen, indischen und japanischen, europäischen und afroamerikanischen

Protagonist/innen«. Deren »künstlerischen und intellektuellen Anstrengungen […]

zielten (in unterschiedlicher Form) auf eine befreiungspolitische Transformation der

weiß und westlich konditionierten Moderne« und stellten sich als »wechselseitige

Transformationen von künstlerischen Konzepten und ästhetischen Vorstellungen«

dar.77 Die darin zum Ausdruck kommende »Kritik an kulturellen und politischen

Differenzkonstruktionen und rigiden Grenzpolitiken der hegemonialen Moderne«

manifestiert sich laut Kravagna »häufig in grenzüberschreitenden Sprachen und

Stilen«, die er als »transgressive Praktiken in Bezug auf Disziplinen und Genres« be-

zeichnet und die unter anderem »auf der Einsicht in den Problemzusammenhang von

kolonialen Grenzziehungen, rassistischen Segregationspolitiken und dogmatischen

Trennlinien zwischen Wissenschaft und Kunst« gründen. Mit dem Begriff »Trans-

moderne« bezeichnet Kravagna folglich nicht nur eine »dekoloniale Kraft innerhalb

der Moderne«. Vielmehr versucht er damit auch, die »transgressiven Verfahren« und

die »transformatorischen Agenden« der Transmoderne sowie die darin zum Einsatz

kommende »Transkulturalität (sowohl als Praxis wie als Reflexionsgegenstand)« zu

fassen.78

Ähnlich wie Kravagna nehmen auch Falser und Juneja die »an Zirkulationsprozes-

sen und historischen Beziehungen beteiligten Akteur_innen«79 zumAusgangspunkt für

ihre Forschung. Sie nutzen das kritische Potenzial des transkulturellen Ansatzes, um ei-

nen Blick auf die Kunstgeschichte zu werfen und – im Gegensatz zu jenem Kultur- und

Zivilisationsbegriff des 19. Jahrhunderts, der diese Disziplin prägte, – eine »neuartige

75 Vgl. ebd., S. 21f.

76 Vgl. Kravagna, Christian: Transmoderne. Eine Kunstgeschichte des Kontakts. Berlin 2017, S. 14.

77 Ebd., S. 10.

78 Ebd., S. 11. Wie er weiter erläutert, adressiert die Vorsilbe »trans-« damit in Anlehnung an Enrique

Dussels Verwendung des Begriffs »Transmoderne« nicht nur eine »transkulturell[e]« und damit

»kritische Artikulation zwischen den (dominanten und marginalisierten) Kulturen«, sondern im

Sinne von »transformativ« auch »das kritische Hinausgehen über die eurozentristische Moderne

und Postmoderne aus peripher-globaler Perspektive« sowie im Sinne von »transversal« einen Dia-

log zwischen den Kulturen des Südens »noch vor der Intensivierung des kritischen Dialogs mit

dem westlichen Denken«. Ebd., S. 13 [Herv. i.O.].

79 Falser; Juneja: Kulturerbe – Denkmalpflege: transkulturell. 2013, S. 22.

https://doi.org/10.14361/9783839463048-005 - am 14.02.2026, 10:23:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463048-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


96 Transkulturelle Ausstellungspraxis

Reflexion über die gängigen Fachgrenzen und institutionellen Strukturen ebenso wie

über die von diesen Moderne-zeitlichen [sic!] Disziplinen heute bereits über globale

Grenzen hinweg mitgetragenen Wertigkeiten« voranzutreiben.80 Eine transkulturelle

Praxis hinterfragt in diesem Zusammenhang etwa verschiedene, durch die Disziplin

der Kunstgeschichte festgelegte beziehungsweise durch die künstlerische Moderne in-

spirierte Wertmaßstäbe81 und reflektiert diese hinsichtlich einer Ethik der Wissens-

produktion.

80 Vgl. ebd., S. 21.

81 Falser und Juneja nennen hier etwa die »Überhöhung der ›Originalität‹, welche gleichzeitig neue

Dichotomien zwischen ›Original‹ und ›Kopie‹ oder ›Derivat‹ stiftet unddamit historischbelegbaren

Prozessen wie etwa Wiederverwenden, Nachahmen oder Replizieren nicht gerecht wird oder sie

als kulturell minderwertig herabstuft«. Ebd., S. 23 [Herv. i.O.].

https://doi.org/10.14361/9783839463048-005 - am 14.02.2026, 10:23:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463048-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

