III. Die ontologische Ethik



https://doi.org/10.5771/9783495993590-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/9783495093580-223 - am 20.01.2026, 22:

. https:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495993590-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Die Seinsdimension des Lebens

In der Einleitung und in den vorhergegangenen Kapiteln ist schon
mehrfach der Gedanke einer Erfahrung des Seins aufgetaucht. Das
vorliegende Kapitel sucht nun den Seinsgedanken mit dem Lebens-
gedanken in einen Zusammenhang zu bringen und damit einen
weiteren Schritt in die Richtung einer ontologischen und kultur-
iibergreifenden Ethik zu tun. Dabei wird sich auch zeigen, daB die
Erfahrung des Seins Lebensbedeutung erhilt, insofern sie als Ori-
entierung und RichtmaBl des Denkens und Handelns das Leben des
Menschen bestimmt. Ferner ist an die zuvor schon erwihnte aus
der ontologischen Erfahrung resultierende Art und Weise morali-
schen Handelns zu erinnern, die im Gegensatz zum ‘Sollen’ oder
‘Streben’ als Wollen bezeichnet wurde, was bedeutet, daB der
Mensch ohne duBeren Zwang und ohne bloBes Zweckdenken han-
deln kann. Das Wollen aber stammt aus der inneren Uberzeugung,
als Teil eines iibergreifenden Ganzen sinnvoll zu agieren. Bevor
wir diesen Gedanken weiter ausfithren, werden wir aber auf einige
philosophische Auffassungen eingehen, die andere moralbegriin-
dende Prinzipien der Lebensbewaltigung heranziehen, wobei wir zu
zeigen beabsichtigen, daB diese nicht als sicheres und iiberzeugen-
des Fundament ethischen Handelns gelten konnen. Das gilt vor
allem auch unter dem Aspekt einer aktuellen kulturiibergreifenden
Ethik, die ja gerade zum Ziel hat, weltanschauliche Differenzen zu
iiberwinden.

223



https://doi.org/10.5771/9783495993590-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wenn von Moralphilosophie die Rede ist, so denkt man in
Deutschland wohl besonders an Kant. Die Kantsche Philosophie ist
jedoch vor allem eine Aufklirungsphilosophie und damit eine
Philosophie des Verstandes und der lebensfernen Vernunft, wie sie
in der , Kritik der reinen Vernunft“ und in der , Kritik der prakti-
schen Vernunft vorgetragen wird. In Kants Vorlesungen iiber
,»Philosophische Enzyklopidie® findet sich allerdings eine Bemer-
kung ganz anderer und einigermaBen selbstkritischer Art: die alten
griechischen Philosophen wie Sokrates, Zenon, Diogenes von Si-
nope oder Epikur seien ,der wahren Idee der Philosophie weit
treuer geblieben, als dies in neueren Zeiten geschehen ist, wo man
den Philosophen als einen Vernunfikiinstler antrifft (AA XXIX
9). In der Tat war fiir die Griechen die Philosophie eine Form des
Lebens, was iibrigens nicht nur fir die sich auf Sokrates berufen-
den hellenistischen Schulen der Stoiker, Kyniker und Epikureer
gilt, die Kant erwihnt, wihrend er von Platon nicht spricht, dessen
Philosophie als ,,Einiibung des Sterbens®, als ,,Sorge fiir die Seele®
und als ,Angleichung an Gott“ ebenfalls in diese griechische
Tradition gehért. Pierre Hadot, ein ausgezeichneter Kenner der
spatantiken Philosophie, hat 1981 mit seinem Buch ,Exercices
spirituels et philosophie antique® dieses Thema erfolgreich wieder
in die Diskussion gebracht.

Zehn Jahre spiter erschien eine deutsche Ubersetzung und Um-
arbeitung dieses Buches unter dem Titel , Philosophie als Lebens-
form“.! In einem Vorwort weist Hadot darauf hin, daB er mit
seinem Buch ,.die Frage nach der eigentlichen Definition der Philo-
sophie erneut zur Diskussion stellen mochte.” Die Grundthese des

; Philosophie als Lebensform. Geistige Ubungen in der Antike. Berlin 1991.
AaO,8.10.

224

hittps://dol.org/10.5771/9783495993590-223 - am 20.01.2026, 22:20:31,



https://doi.org/10.5771/9783495993590-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Werks besteht darin, daB die Philosophie nicht nur eine bestimmte
Art, die Welt zu schen, ist, sondern eine Art zu leben und daB alle
theoretischen Diskurse nichts sind im Vergleich mit dem konkreten
gelebten philosophischen Leben®.? In der deutschen Fassung seines
Werks ist Hadot weiter iber die hellenistische Philosophie
hinausgegangen und hat Betrachtungen iber Goethe und
Nietzsche, auBerdem u.a. noch iiber Descartes und Kierkegaard
hinzugefiigt.* Einige Jahre spater hat Hadot dieses Thema noch
einmal aufgegriffen und ausfiihrlicher dargestellt in seiner Abhand-
lung ,,Qu’est-ce que la philosophie antique®, die in deutscher Uber-
setzung unter dem Titel ,,Wege zur Weisheit oder Was lehrt uns
die antike Philosophie?“ im Jahre 1999 verdffentlicht wurde.’
Dabei geht es diesmal erstens um die Platonische Definition der
Philosophie und ihre Vorlidufer bei den Sophisten, bei Herodot und
Sokrates, zweitens im Hauptteil um die Philosophie als Lebens-
form bei Platon und der Akademie sowie bei Aristoteles und seiner
Schule, um die hellenistischen Schulen in Griechenland und im
Rom der Kaiserzeit, sowie um Plotin, Porphyrius und den Neupla-
tonismus, drittens um die Philosophie als Lebensform in Mittelalter
und Neuzeit und das Verschwinden und Wiederauftauchen der
antiken Auffassung der Philosophie, so da Hadot schlieBlich trotz
gewisser Ausnahmen resumieren kann: ,In der Geschichte der
abendlindischen Philosophie 148t sich eine gewisse Bestindigkeit,
ein gewisses Uberleben der antiken Auffassung feststellen”.®
Wichtige Erginzungen zu Hadots Interpretationen der antiken
Auffassung der antiken Philosophie als Lebensform hat Juliusz

*Aa0.,8.9.

4 Vgl. K.Albert: Platon und die Philosophie des Altertums. Dettelbach 1998, S.
318-322.

® Frankfurt a.Main 1999.

¢A.a.0, S. 300.

225



https://doi.org/10.5771/9783495993590-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Domanski in seinen Untersuchungen zur Renaissancephilosophie
geliefert.”

I

Das Thema einer als Lebensform aufgefaBten Philosophie ist in
besonderer Weise von einer philosophischen Richtung in Angriff
genommen worden, die heute unter dem Namen einer ‘Lebens-
philosophie’ bekannt ist und als deren Begriinder meist Nietzsche,
Dilthey und Bergson angesehen werden, vor allem im Anschluf an
Schelers zuerst 1913 erschienenen Aufsatz iiber ,,Versuche einer
Philosophie des Lebens“® Es setzte bald eine lebhafte Beschif-
tigung und Auseinandersetzung mit dieser neuen philosophischen
Stromung ein. Zu erwahnen sind hier die Biicher von Heinrich
Rickert (,,Die Philosophie des Lebens. Darstellung und Kritik der
philosophischen Modestromungen unserer Zeit. Tiibingen 1920),
Georg Misch (,,Lebensphilosophic und Phinomenologie. Eine
Auseinandersetzung der Diltheyschen Richtung mit Heidegger und
Husserl“. Bonn 1930), Oswald Spengler (,,Der Mensch und die
Technik. Beitrag zu einer Philosophie des Lebens®. Miinchen
1931), Philipp Lersch (,,Lebensphilosophie der Gegenwart®. Berlin
1932), O.F.Bollnow (,,Die Lebensphilosophie®. Berlin 1958).

Die lebensphilosophischen Denker vom Ausgang des 19.Jahr-
hunderts bis in die Mitte des 20.Jahrhunderts bildeten zwar keine

7 La philosophie, théorie ou maniére de vivre? Les controverses de I’Antiquité
a la Renaissance. Freiburg (Schweiz) 1996. Vgl. fermer auch den Aufsatz Do-
manskis: Platon der Humanisten. Einige Bemerkungen itber Petrarca, Gianozzo
Manetti und Guarino Veronese. In: Sein und Werden im Lichte Platons. FS
Karl Albert. Hg. von E.Jain/St. Gritzel. Freiburg-Minchen 2001, S. 229-253.

® Versuche einer Philosophie des Lebens. Nietzsche, Dilthey, Bergson. In:
Gesammelte Werke Bd.IIl. Bern und Miinchen 1955, 311-339 (zuerst in: Die
weiBen Blatter I, 1913).

226



https://doi.org/10.5771/9783495993590-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

eigentliche Schule, doch war ihnen gemeinsam die Ablehnung einer
bloBen ,,Kathederphilosophie®, ,,Universitatsphilosophie®, , Fach-
philosophie®. Der Begriff des Lebens wird ihnen zum ,,Kampf-
begriff eines neuen Philosophierens, das sich zwar nicht selten
noch an den Universitéten findet, aber die bisherigen Wege bloBer
Erkenntnistheorie und philosophiehistorischer Forschung verlaft,
um sich wieder den urspriinglichen Problemen des philosophischen
Denkens zuzuwenden: Leben, Tod, Liebe, Natur, Gott. Der
Lebensbegriff wirkte sich jedoch nicht nur in der Philosophie aus,
sondern ebenso in der Literatur, der bildenden Kunst, der Musik,
nicht zuletzt auch im gesellschaftlichen Leben und Verhalten, etwa
in der ,Jugendbewegung“. Bei Wolfdietrich Rasch heiBt es
allgemein zur damaligen Literatur: ,Leben ist das Grundwort der
Epoche, ihr Zentralbegriff, vielleicht noch ausschlieBlicher als der
Begriff der Vernunft fiir die Aufklarungszeit oder der Begriff der
Natur fiir das spitere 18.Jahrhundert“’ Zur Kunst der Zeit und
insbesondere zum Jugendstil bemerkt Dolf Sternberger. ,.die
Themen der Kunst werden zu Programmen der Lebensfiihrung und
dringen in die allgemeine Gesellschaft vor: Jugend, Friihling,
Landschaft, Nacktheit, Tanz*.' Emst Robert Curtius betont das
Gefiihlsmoment der Epoche vor dem ersten Weltkrieg, in der ,,das
Zauberwort der Jugend und ihrer Fackeltrdger ‘Leben’ hieB. Alle
originalen Schépfungen der Philosophie und der Dichtung, die im
ersten Jahrzehnt des 20 Jahrhunderts ans Licht traten, trugen den
Akzent des ‘Lebens’. Es war wie ein Rausch, ein Jugendrausch,
den wir alle geteilt haben“" In seiner Darstellung der
Lebensphilosophie aus den fiinfziger Jahren beschreibt Otto Fried-

® Aspekte der deutschen Literatur um 1900, In: Zur deutschen Literatur seit der
Jahrhundertwende. Stuttgart 1967, S. 1-48. Hier: S. 17.

1% lber Jugendstil. Frankfurt a.M. 1977, S. 108.

11 Zitiert nach T.K.Oesterreich: Die Philosophie des Auslandes vom Beginn des
19.Jahrhunderts bis auf die Gegenwart. In: Ueberwegs GrundriB der Geschichte
der Philosophie. Bd.V. 12.Aufl. Tiibingen 1928, 8. XXIX.

227



https://doi.org/10.5771/9783495993590-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

rich Bollnow, der selber eine Zeitlang der Jugendbewegung nahe-
stand und eine Habilitationsschrift iiber F.H.Jacobis Lebensphilo-
sophie verfaBit hatte, das Gefiihl der Befreiung, das die junge Ge-
neration seiner Zeit ergriffen hatte: ,,Gegeniiber dem in festen
Formen erstarrten Leben der vorhergehenden Zeit, gegeniiber dem
Zwang der gesellschaftlichen Konventionen und der erdriickenden
Gelehrsamkeit eines wirklichkeitsfremden Wissens, gegeniiber der
ganzen Kiinstlichkeit eines verauBerlichten Daseins strebte man
zuriick nach einer neuen Urspriinglichkeit und Unmittelbarkeit.
Und eben dies bezeichnete man mit dem damals emphatisch beton-
ten Wort als Leben“."?

Als Bollnows Buch erschien, spielte die Lebensphilosophie keine
Rolle mehr. Heidegger, der ebenfalls zeitweilig im Banne des le-
bensphilosophischen Ansatzes gestanden hatte, war mit ,,Sein und
Zeit“ zu einer Philosophie der Existenz und zur Thematik der
Seinsfrage gelangt und beherrschte von da an das philosophische
Denken seiner Epoche, vor allem dann aber das Interesse der aus
dem zweiten Weltkrieg zuriickgekehrten Generation. Als heftiger
Gegner der Lebensphilosophie trat im Jahre 1953 Georg Lukécs
mit seinem rein politisch orientierten Buch ,Die Zerstorung der
Vernunft. Der Weg des Irrationalismus von Schelling bis Hitler*
auf den Plan, worin die Lebensphilosophie als Versuch verstanden
wird, ,,vom Standpunkt der imperialistischen Bourgeoisie und ihrer
parasitiren Intelligenz jene Fragen philosophisch zu beantworten,
die von der gesellschaftlichen Entwicklung, von den neuen Formen
des Klassenkampfes gestellt wurden™.® Als ehemaliger Schiiler
Simmels hatte Lukéacs allerdings zunichst durchaus im Sinne
lebensphilosophischen Denkens gearbeitet, etwa in der Es-
saysammlung ,Die Seele und die Formen™ (1911) und in der

2 Die Lebensphilosophie. Berlin 1958, S. 3f.
B Die Zerstorung der Vernunft. Werke Bd.9, S. 352.

228



https://doi.org/10.5771/9783495993590-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

. Theorie des Romans“ (1920)."* Nach seiner ,Bekehrung® zum
Marxismus und ,,Antifaschismus® erregte Lukacs besonders in der
Bewegung der achtundsechziger Jahre Aufsehen und fand
Zustimmung selbst bei nichtmarxistischen Philosophichistorikern
wie H.M.Baumgartner.”” Das Ende der Lebensphilosophie schien
damit besiegelt.

oI

Es ist nun einigermaBen iiberraschend, daB seit dem letzten Jahr-
zehnt des 20.Jahrhunderts ein neues, und zwar keineswegs nur
historisches Interesse an der Lebensphilosophie hervorgetreten ist,
obgleich natiirlich Darstellungen zu einzelnen Lebensphilosophen
noch in der Mehrzahl vorkommen. Wir halten uns hier zunéchst an
grundsitzliche Stellungnahmen. Neben meinem Artikel ,,Lebens-
philosophie aus dem Jahre 1990' sei hier noch meine aus-
fihrlichere philosophiegeschichtliche Darstellung erwihnt: , Le-
bensphilosophie. Von den Anfingen bei Nietzsche bis zu ihrer
Kritik bei Lukacs“."” Daneben gibt eine Anzahl von Untersuchun-
gen zur einzelnen Lebensphilosophen. So hat der Wiirzburger
Neugermanist Theo Meyer ein umfangreiches Nietzsche-Buch
unter diesem Gesichtspunkt veroffentlicht.'® Zu Bergson gibt es die
Arbeit von Konstantin P.Romanos: ,Henri Bergsons lebensphi-
losophische Ansitze zur Heilung von erstarrtem Leben“." AuBer-

14 ygl. dazu Albert-Jain: Philosophie als Form des Lebens. Freiburg-Miinchen
2000, S. 58f..

15 Vgl. dazu Albert: Lebensphilosophie. Von den Anfingen bei Nietzsche bis zu
ihrer Kritik bei Lukécs. Freiburg-Miinchen 1995, S. 182-186.

16 1n: TRE 20, 1990, S.580-594.

' Vgl. Anm.15.

18 Kunstauffassung und Lebensbegriff. Titbingen 1991.

** Frankfurt a.M. 1988.

229



https://doi.org/10.5771/9783495993590-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dem meinen Aufsatz: Henri Bergson. Unterwegs zu einer Philoso-
phie des Lebens.” Den fast immer zur Lebensphilosophie gezihl-
ten Schriftsteller und Popularphilosophen Keyserling behandelt
Ute Gahlings.” AuBerdem gibt es von mir noch den Aufsatz iiber
,Theodor Lessing und die Lebensphilosophie** sowie den ur-
spriinglichen Kongrefvortrag ,,Zum Intuitionsbegriff in der Le-
bensphilosophie“.”

Neben diesen Arbeiten iiber einzelne Lebensphilosophen sind in
den letzten Jahren mehrere allgemeinere Betrachtungen zur Er-
neuerung des lebensphilosophischen Ansatzes vorgelegt worden.
Dazu gehoren zwei Arbeiten aus dem Jahre 1993, in denen Konse-
quenzen aus dem lebensphilosophischen Ansatz gezogen werden:
einerseits die Habilitationsschrift von Elenor Jain: ,,Das Prinzip
Leben. Lebensphilosophie und Asthetische Erziehung* (Frankfurt
a.M.) sowie Ferdinand Fellmann: ,Lebensphilosophie. Elemente
einer Theorie der Selbsterfahrung® (Reinbek bei Hamburg).”* Die
Jainsche Arbeit geht von der These aus, daB in der Lebensphiloso-
phie trotz deren Abkehr von der tiberlieferten Metaphysik dennoch
wesenhaft ein metaphysisches Denken angelegt sei und behauptet,
daB dieser ,,in seiner metaphysischen Erweiterung betrachtete Le-
bensbegriff fiir die Asthetische Erzichung® von Bedeutung® sei.”
Daraus ergebe sich ,,die Forderung nach einer Pidagogik der indi-
viduellen Lebensentfaltung auf dem Hintergrund der ontologischen

% In: Philosophen des 19.Jahrhunderts. Hg. von M.Fleischer und J.Hennigfeld.
Darmstadt 1998, S. 241-253.

2! Sinn und Ursprung. Untersuchungen zum philosophischen Weg Hermann
Graf Keyserlings. Sankt Augustin 1992.

2 In: Philosophie im Schatten von Auschwitz. Dettelbach 1994, S. 3045.

3 In: Die Zukunft des Wissens. Konstanz 1999, S. 525-532. Jetzt in: Karl
Albert: Descartes und die Philosophie der Moderne. Dettelbach 2000, S. 356-
367 (u. d. Titel: Intuitionsbegriff und Philosophie des Lebens).

4 Lebensphilosophie. Von den Anfingen bei Nietzsche bis zu ihrer Kritik bei
Lukécs. Freiburg-Miinchen 1995.

% Das Prinzip Leben. Lebensphilosophie und Asthetische Erziehung. Frankfurt
aM. 1993, S. 33.

230



https://doi.org/10.5771/9783495993590-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Erfahrung“ *® Fellmann wiederum betont die Lebensbedeutung der
Selbsterfahrung, die nach seiner Ansicht sogar ,zum faszi-
nierendsten Thema des gegenwartigen Philosophierens® geworden
sei.”” Um eine Weiterbildung der Lebensphilosophie geht es in
unserer Untersuchung iiber ,,Philosophie als Form des Lebens aus
dem Jahre 2000.% Dabei verbinden wir den Lebensbegriff mit dem
Gedanken der Erfahrung des Seins, der ontologischen Erfahrung,
und betrachten auf dieser Grundlage die moderne Religionsphi-
losophie, ausgehend von der Romantik und endend mit der
Problematik von Atheismus und Pantheismus, ferner den Le-
bensgedanken in der bildenden Kunst, der Musik und der Literatur,
auflerdem in der Padagogik sowie im Leben der Gesellschaft. Ein
weiteres Thema wird bereits einleitend angedeutet, wenn es heift:
»ochon in der theoretischen Betrachtung des Lebensbegriffs, der
vor allem die Bedeutung der Erfahrung in den Vordergrund riickt,
wird bereits die ethische Dimension eines metaphysischen Lebens-
begriffs deutlich, insofern diese elementare und existentielle
Erfahrung schon fundamentale ethische Momente enthalt ” In der
Tat gibt es auch innerhalb der Lebensphilosophie Ansétze zu einer
Ethik, auf die wir nun kurz eingehen wollen.

v

Vorbereitende lebensphilosophische Entwiirfe zu einer ontologi-
schen Ethik gibt es bereits bei Schopenhauer, vor allem in seinen
Preisschriften iiber die Willensfreiheit und iiber die Grundlage der

%Aa.0.,8.298.

?" Fellmann: Lebensphilosophie, S. 247ff

? K Albert-E.Jain: Philosophie als Form des Lebens. Zur ontologischen Er-
neuerung der Lebensphilosophie. Freiburg-Milnchen 2000.

®Aa0.,8.24.

231



https://doi.org/10.5771/9783495993590-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Moral. Hierhin gehéren ferner Nietzsches ,Jenseits von Gut und
Bose™ sowie ,,Zur Genealogie der Moral“. Hohepunkte lebens-
philosophischer Ethik liegen vor bei J.M.Guyau mit seinem
»~Entwurf einer Moral ohne Verpflichtung und Strafandrohung™
und Henri Bergsons ,,Die beiden Quellen der Moral und der Reli-
gion“. Eine kulturiiberschreitende lebensphilosophische Ethik fin-
det sich schlieBlich noch bei Theodor Lessing (vgl. auch das zweite
Kapitel des zweiten Teils).

Schon bei Schopenhauer verbindet sich der kulturiiberschrei-
tende Aspekt lebensphilosophischer Ethik mit dem Seinsgedanken.
In der Preisschrift iiber die Grundlage der Moral wendet sich
Schopenhauer gegen den Apriorismus der Moralphilosophie Kants,
die wie die alten Stiitzen der Ethik morsch geworden sei angesichts
der neuen Bekanntschaft mit Brahmanismus und Buddhismus
(WW 4,112). Schopenhauers eigene Ethik geht dagegen aus von
den menschlichen Triebfedern als Fundament der Ethik, namlich
letztlich dem Mitleid, ,,der ganz unmittelbaren, von allen ander-
weitigen Riicksichten unabhingigen Theilnahme zunichst am Lei-
den eines Anderen und dadurch an der Verhinderung oder Authe-
bung dieses Leidens, als worin zuletzt alle Befriedigung und alles
Wohlseyn und Gliick besteht“ (WW 4,208). Das letzte Fundament
der Ethik konne aber selbst nicht wieder in der Ethik liegen, son-
demn bediirfe der Grundlegung in der Metaphysik (WW 4,209).
Diese metaphysische Grundlage der Ethik tue sich im menschli-
chen SelbstbewuBtsein kund. Fiir diese Erkenntnis habe das Sans-
krit die Formel des ,tat tvam asi* (das bist du) gefunden. Sie sei
es, ,die als Mitleid hervorbricht, auf welcher daher alle dchte, d.h.
uneigenniitzige Tugend beruht und deren realer Ausdruck jede gute
That ist“ (WW 4,271). Das ,tat tvam asi“ aber ist zuletzt der

232



https://doi.org/10.5771/9783495993590-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ausdruck fir die Erfahrung der Einheit des Ich mit dem Seinsgan-
zen, dem Weltall.*

Einen weiteren lebensphilosophischen Schritt in Richtung auf
eine ontologisch gegriindete Ethik hat in Frankreich Jean Marie
Guyau getan insbesondere in seiner , Esquisse d’une morale sans
obligation ni sanction aus dem Jahre 1885, deren deutsche Uber-
setzung durch Elisabeth Schwarz den allerdings recht freien Titel
tragt ,,Sittlichkeit ohne Pflicht**' Mindestens ebensowichtig ist fiir
das Verstindnis der Moralphilosophie Guyaus sein Buch ,L’ir-
religion de ’avenir, das zwei Jahre spiter herauskam. Im Mit-
telpunkt des erstgenannten Buches, das allgemein als Guyaus
Hauptwerk gilt, steht der Lebensgedanke, im Mittelpunkt des
zweiten Buches der Gedanke der Gemeinschaft. Nach Guyau, den
man auch als den franzésischen Nietzsche bezeichnet hat, ist das
Ziel des Lebens die Steigerung seiner Intensitit und Extensitét. Je
intensiver das Leben erlebt wird, desto mehr scheint es sich auszu-
dehnen, erweitern zu wollen. Aus diesem Charakter des Lebens
entwickelt Guyau seine Moralphilosophie. Als Ziel aller Moral gilt
nimlich die Uberwindung des Egoismus und der Ausgleich zwi-
schen Egoismus und Altruismus. Darin unterscheidet sich der
franzosische Denker von der Moralvorstellung, wie sie etwa in
Kants ,kategorischem Imperativ® entwickelt wird. Der Gedanke
sittlicher Verpflichtung muB deshalb als unnatiirlich verworfen
werden. Verworfen wird ferner der Gedanke, moralisches Handeln
sei deshalb sinnvoll und geboten, weil unmoralisches Handeln sehr
haufig seine Strafe finde: entweder aufgrund der Natur, also durch
Krankheit als Folge unmoralischen Handelns, oder aufgrund des
entdeckten VerstoBes gegen bestehende Gesetze, etwa in der Ge-
fangnisstrafe, oder aufgrund der menschlichen Psyche, welche

* Vgl. dazu meine Abhandlung: Mystik und Philosophie. St.Augustin 1986, S.
25-36.
3 Leipzig 1909.

233



https://doi.org/10.5771/9783495993590-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Unmoral durch Gewissensbisse bestrafen kann, oder aufgrund der
Bestrafung durch die Religion, die etwa, wie im Christentum, mit
Hollenstrafen droht. Guyau will eine andere Moral, die der Natur
des Menschen entspricht, die sich aus dem Wesen des Lebens er-
gibt. Moral aber ist wesenhaft Altruismus, Uberschreitung des
Egoismus durch Zuwendung zum anderen Menschen. Diese Uber-
schreitung des Egoismus griindet in der Expansionskraft des Le-
bens, das sich iiberall selbst iiberschreiten will. Es entspricht daher
der Natur des Menschen, daB er sich in seinem Handeln auf die
anderen Menschen hin iiberschreitet und sich damit erweitert. Und
»diese Erweiterung ist nicht gegen seine Natur: sie ist im Gegenteil
seiner Natur geméiB; noch mehr: sie ist sogar die Bedingung des
wahren Lebens®.*

Das Leben fithrt demnach dem Menschen die moralische Norm
vor Augen. Was bewegt uns also zu moralischem Handeln?
,Nichts als die innere Triebkraft“.*® Aber , diese treibende Kraft ist
das Leben selbst, das seiner eigensten Natur nach wachsen und
sich erweitern will“.** Guyaus Moralphilosophie kennt also keine
ibernatiirlichen Prinzipien, denn ,,aus dem Leben selbst und aus
der ihm innewohnenden Kraft leitet sich alles ab: ,,das Leben gibt
sich selbst das Gesetz durch seinen Drang, sich unausgesetzt zu
entfalten; es legt sich selbst die Verpflichtung zum Handeln auf**
Diese Verpflichtung ergibt sich aus dem Gefiihl der Identitit von
Denken und Handeln. Dazu heiBt es dann: , dieses Gefiihl erweitert
sich zu dem der Einheit des Seins, zur Einheit des Lebens“*
Guyau steht hier vor der Einsicht in den ontologischen Hintergrund
seiner lebensphilosophischen Ethik, die er dann im Sinne einer

% Sittlichkeit ohne Pflicht. In: J.M.Guyaus Philosophische Werke in Auswahl.
Hg. Von E.Bergmann. BA.IIl. Leipzig 1912, S. 245.

3 Aa0.,8.272.

¥ Aa0.

S Aa0.8 273

¥ Aa.0.,8.274.

234



https://doi.org/10.5771/9783495993590-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gewissermafien , kosmischen” Religion und Moral weiter entfaltet
und damit seine ontologische Ethik kulturiiberschreitend ausweitet.

Das geschieht dann in der Schrift iiber die ,Irreligion der Zu-
kunft“. Zu diesem Titel erklart Guyau: ,,‘Irreligiés’ oder ‘areligios’
deckt sich keineswegs mit ‘antireligios’. Vielmehr wird ... die
Irreligion der Zukunft den reinsten Gehalt des religiésen Gefiihls in
sich aufnehmen, und zwar als Bewunderung fiir den Kosmos und
der in ihm entfalteten unendlichen Krifte sowie als Streben nach
nicht nur individuellen, sondern sozialen, ja kosmischen, die aktu-
elle Wirklichkeit weit hinter sich lassenden Idealen“? Es geht
Guyau eben um eine Religion, die das Eigentliche der bis dahin
bekannten Religion ans Licht hebt und die von diesen so verschie-
den ist, daB sie thnen gegeniiber als Unreligion erscheint. Die Dar-
stellung dieser eigentlichen Religion versteht Guyau nun als
»soziologische Studie®, wobei ‘Soziologie’ nicht als Wissenschaft
von den Formen menschliche Gemeinschaft aufgefait werden soll.
Gemeint ist namlich etwas ganz anderes: ,Nach unserem
Dafiirhalten wird der Mensch erst dadurch im wahren Sinne reli-
gi6s, dab er der menschlichen Gesellschaft eine hohere und méch-
tigere, eine universale, sagen wir ‘kosmische Gesellschaft’ iiber-
ordnet. Damit dehnt sich die Sozialitit, die ein anerkannter
menschlicher Wesenszug ist, bis zu den Sternen aus“.*® Es geht
daher nicht nur um die Liebe zu den anderen Menschen, sondem
dariiber hinaus iiber die Liebe zum Kosmos, zum Universum, zum
Seinsganzen. Guyau nennt diese kosmische Liebe auch ,,universale
Sympathie®. Sie bildet die Grundlage seiner Moral und Religion,
die keiner Mythen und keiner Kulte bedarf: , Kann es Héheres im
ganzen Gebiet philosophischen Denkens geben als diesen Ehrgeiz
der Moral, durch die Mittlerschaft der Menschheit allmahlich das

37 Philosophische Werke in Auswahl. Bd.III, S. 10.
®Aa0,8.1.

235



https://doi.org/10.5771/9783495993590-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

All zu durchdringen ... Es bedarf keines Mythos, um das Feuer der
Liebe zum Guten zu schiiren und das BewuBtsein allumfassender
Briiderlichkeit zu stérken®.”

Guyau setzt sich auBerdem mit anderen Thesen auseinander, die
die Religion durch Metaphysik ersetzen. Eine dieser Thesen ist
theistisch und lehrt einen Schopfergott, nach der in manchen Reli-
gionen ein Gott die Welt aus dem Nichts erschaffen habe. Jedoch:
»Das Sein ist nicht aus dem Nichts hervorgegangen; vielmehr ist
das Nichts nur eine Art, das Sein zu sehen oder, noch richtiger,
eine einfache Illusion des Denkens*“.*’ An die Stelle der Annahme
eines Schopfergottes miisse so etwas wie die altindische Idee der
Upanischaden vom Weltgrund, vom Atman und dem ,tat tvam
asi“, treten. Kritisch betrachtet Guyau ebenfalls den metaphysi-
schen Pantheismus, der etwa in der Lehre Spinozas von der einen
Substanz zu unbestimmt sei oder in der von E.v.Hartmann ange-
nommenen Form des Aufgehens des Ich im All das Wesen des
Lebens verkenne: ,,Das Aufgehen in der unendlichen Substanz, das
Ertoten des Willens zum Leben, die tatenlose Heiterkeit werden die
letzte Form und der vollendetste Ausdruck aller menschlichen
Illusionen bleiben ... Die ‘Heiligkeit’ der Mystiker, Buddhisten,
Pessimisten ist in Wahrheit ein sublimierter Egoismus®.*' Das
Leben will sich vielmehr erweitern, und zwar zuletzt und zutiefst
bis hinein ins Kosmische und damit bis hinein ins allgemeine Sein.
Durch diese Icherweiterung gelangt der Einzelne zu Sozialitat,
Moralitiat und Religiositit. Das letzte Ziel aber erscheint als ein
philosophisches: ,,Die metaphysische Spekulation wie die mo-
ralische Handlung entspringen demnach der Quelle des Lebens
selbst. Leben heifit, sich zu einem bewuBten, sittlichen und

¥ Aa.0., 8. 381
0 A.a.0, S.402.
4 A2.0,8. 442,

236



https://doi.org/10.5771/9783495993590-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

schlieBlich philosophischen Wesen auszuformen“.” Guyaus
Formel fiir den Nietzscheschen ,,Ubermenschen® ist der philoso-
phische Mensch.

Sowohl in Schopenhauers als auch in Guyaus vorbereitender le-
bensphilosophischer Ethik deuten sich kulturiiberschreitende
Aspekte an, die sich im 20.Jahrhundert bei Theodor Lessing
(1872-1933) und Ludwig Klages (1872-1956) fortsetzen. Bei
Lessing gibt es zwar gelegentliche Kritik an der Lebensphiloso-
phie, doch darf man ihn doch wohl trotzdem ebenfalls zu den Le-
bensphilosophen zihlen. Jedenfalls war fiir ihn die Philosophie
Lhichts anderes als der hochste Ausdruck des Lebens selbst™ mit
dem Ziel, ,,genau zu erfahren, durch welche Art Betitigung unserer
Krifte wir das Leben am meisten erhéhen und in uns selbst die
héchste Form von Leben verwirklichen konnen®.* Wieder wirkt
hier Nietzsches Menschenbild weiter, aber auch schon lebensprak-
tische und lebensvertiefendes Moment. Wie eine Anzahl anderer
Lebensphilosophen bezieht sich Lessing auch auf das philosophi-
sche Denken anderer Kulturen, vor allem der indischen und der
chinesischen, an denen ihn besonders die mystischen Elemente
interessieren, insbesondere auch die Brahman-Atman-Lehre der
Upanischaden, von der Lessing immerhin (bei aller Oberflachlich-
keit seines Wissens auf diesem Gebiet) zu der Erkenntnis gekom-
men ist, daB mit ‘brahma’ ein Ur-Sein gemeint sein muB und damit
ein metaphysisches Moment.* Dabei verbindet sich die Uber-
nahme der aus den Kulturen Asiens stammenden Gedanken mit
heftiger Kritik am abendlandischen Denken. Die Titel zweier Les-
singscher Biicher lassen die Richtung dieser Kritik erkennen:
»Europa und Asien. Untergang der Erde am Geist“ sowie ,,Die
verfluchte Kultur. Gedanken iiber den Gegensatz von Leben und

2 A0, 8. 461,
3 Philosophie als Tat. Géttingen 1914, S. 17f.
“ Die verfluchte Kultur. Miinchen 1981, S. 10.

237



https://doi.org/10.5771/9783495993590-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Geist. Unter “‘Geist’ versteht Lessing freilich lediglich den Ver-
stand, die ‘ratio’. Im Sinne dieses verengten Geistbegriffs kann
dann gesagt werden, daB der Geist durch die Not der Lebensbe-
wiltigung in den Landern des Nordens entstanden sei und daB er
aus dem erzwungenen Kampf mit der feindlichen Natur und dem
dadurch entstandenen Gegensatz zu ihr die Urspriinglichkeit des
Lebens zerstére. DaB es sogar im Bereich des abendlindischen
Denkens ebenfalls Verbundenheit mit der Natur, etwa bei Franz
von Assisi, Goethe oder Holderlin sowie philosophische Mystik,
Einheitsdenken und Seinsdenken gegeben hat, weiB Lessing freilich
nicht. Immerhin kann man im Blick auf Schopenhauer, Guyau und
Lessing sagen, daB der Seinsgedanke auf dem Umweg iber die
indische Philosophie Eingang in das lebensphilosophische Denken
gefunden hat. Der Gedanke des Seins und der mit ihm identische
Gedanke des Einen iiberschreitet die Schranken der verschiedenen
Kulturen und ermdglicht damit eine ontologische und kulturiiber-
schreitende Ethik. Lebensphilosophie will nidmlich mehr sein als
Philosophie iiber das Leben. Es geht letztlich um gelebte Philoso-
phie.* Gelebte Philosophie aber ist Moral.

Das zuvor auf der Grundlage der Lebensphilosophie entwickelte
philosophische Denken griindet sich auf die unmittelbare Erfah-
rung des Seins oder des Einen. Von hier aus ist dann auch der Ge-
danke einer gelebten Philosophie zu verstehen. Sie wird gelebt als
Seinsvollzug oder als Vollzug der Erfahrung des Einen.

Eine solche als Vollzug der Erfahrung des Seins oder des Einen
zu verstehende gelebte Philosophie sollte allerdings nicht verwech-
selt werden mit einer Philosophie, die sich lediglich auf das kon-

“ Vgl. dazu E.Jain: Lebensphilosophie und west-stliche Mystik. In: Probleme
philosophischer Mystik. Hg. von E.Jain und R.Margreiter. St. Augustin 1991,
S. 263-283. Ferner: K.Albert: Ludwig Klages und die Bedeutung der Mystik
fiir die Lebensphilosophie. In: Perspektiven der Lebensphilosophie. Bonn 1999,
S. 109-118.

238



https://doi.org/10.5771/9783495993590-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

krete Seiende in seiner Vielheit bezieht. In seinem Buch ,,Gelebte
Philosophie in Deutschland hat Ferdinand Fellmann eine derar-
tige Auffassung von gelebter Philosophie vorgestellt.* Fellmann
meint ganz allgemein, daBl die ,,im Zeitalter der Rationalisierung
durchaus iberraschende Wirksamkeit der Lebensphilosophie™
durch die Ubernahme der sozialen und politischen Bedingungen
threr Epoche zu erkldren sei und ihren Zeitbezug daraus beziche,
»daB sie selbst primir als Lebensform® auftrete. Fiir Fellmann
ergibt sich daraus ,,die hermeneutische Aufgabe, den Realisations-
formen der Lebensphilosophie als ‘gelebter Philosophie’ nachzu-
spiiren“.”” Als Beispiele solcher ,Realisationsformen der Le-
bensphilosophie® werden dann genannt: Husserls spite ,Lebens-
weltphanomenologie® sowie die von Jiirgen Habermas ausgebildete
Form der ,kritischen Theorie”. Schon dieser Ausgangspunkt ist
auberst ungliicklich, denn weder Husserl, der die Philosophie als
strenge Wissenschaft neubegriinden wollte, noch der Marxist und
Gesellschaftstheoretiker Habermas hat etwas mit dem Lebensge-
danken der Lebensphilosophie zu tun. Das zeigt sich auch, wenn
wir die Bemithungen Fellmanns um Husserl und Habermas etwas
naher ins Auge fassen.

Zwar gibt es in der Tat bei Husserl den Begriff der ,,Lebens-
welt“. Aber wie weit ist er von dem geradezu ekstatischen Le-
bensgedanken der von Nietzsche, Dilthey und Bergson ausge-
henden Denker entfernt! Die Husserlsche ,Lebenswelt” ist die
Welt des Alltagslebens, die triviale Welt der ,,natiirlichen Einstel-
lung®, wie sie sich der unreflektierten Anschauung darbietet, d.h.
die Welt des Seienden in seinem Gegensatz zum Sein. Fellmann
versucht nun merkwiirdigerweise, den von der Mathematik und der
Logik herkommenden Husserl aus einer bestimmten historischen

% F.Fellmann: Gelebte Philosophie in Deutschland. Denkformen der Le-
bensphénomenologie und der kritischen Theorie. Freiburg-Miinchen 1983.
“7 Gelebte Philosophie in Deutschland, S. 8f.

239



https://doi.org/10.5771/9783495993590-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Situation heraus zu verstehen. Von ihr ausgehend, soll der Hus-
serlsche Begriff der Lebenswelt ,,der konservativ orientierten idea-
listischen Kulturphilosophie des beginnenden 20.Jahrhunderts
entstammen.* Als Hinweis auf die Berechtigung dieser These wird
dann behauptet, der Husserlsche Lebensweltbegriff habe sich
ausgewirkt auf das Buch von Richard Benz ,,Lebenswelt der Ro-
mantik” (1948), in welchem der Begriff der Lebenswelt als Be-
zeichnung fiir die ,Bindung an das Leben* dem konservativen
Geist der Romantik entspreche und in einem Gegensatz zur moder-
nen Welt der technisch-wissenschaftlichen Rationalitit stehe, was
Fellmann zu dem SchluB verleitet: ,Somit fungiert die immer
schon vergangene Lebenswelt als Inbegriff der riickwirts gewand-
ten Utopie einer heilen Welt, die den Anforderungen der modernen
Rationalisierungen begrifflos gegeniibersteht“.* Nachdem so aus-
gerechnet Husserl mit der Romantik in Verbindung gebracht ist,
wagt Fellmann noch einen weiteren Schritt, indem er Husserl in die
Naihe der unter dem Namen einer ,konservativen Revolution® be-
kannten Stromung bringt, einer Strémung, die iibrigens heute viel-
fach als eine Vorform des Nationalsozialismus verstanden wird.”
So klingt es wenig iiberzeugend, wenn Fellmann Husserl mit dieser
Stromung in einen Zusammenhang bringen mochte. Husserls
Versuch, ,,dem Rationalismus eine neue, den Anfechtungen des
Irrationalismus gewachsene Form zu geben, gerit tief in die Zwie-
spaltigkeit der gelebten Philosophie der konservativen Krifte der
Weimarer Republik, die die Vernunft wollten, deren Verhiltnis

“Aa0.,8.24.

©Aa0.,8.25.

% Vgl. dazu A.Mohler: Die konservative Revolution in Deutschland 1918-1932.
2.Aufl. Darmstadt 1972. Erginzungsband 1989. Zusitzlich verweise ich auf
meinen Aufsatz: Landsbergs Deutung des Mittelalters und die Idee einer
konservativen Revolution. In: Philosophie der Sozialitit. St.Augustin 1992, S.
193-203 (wo ein Denker jidischer Abstammung sich zum Gedanken einer
konservativen Revolution bekennt).

240



https://doi.org/10.5771/9783495993590-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zum westeuropiischen Geist aber durch das Trauma des Kriegs-
ausgangs nachhaltig gestort war“”! Und zwar, wie man wohl
hinzufiigen muB, nicht nur durch den Ausgang des Krieges, son-
dern mehr noch durch die von den westeuropaischen Siegerméch-
ten ausgehende Demiitigung der Besiegten. Ob man Husserls Le-
bensweltbegriff durch solche historischen Anspielungen besser
versteht, scheint mir allerdings nicht ohne weiteres einzuleuchten.
Dem ,konservativen“ Husserl stellt Fellmann dann den ,fort-
schrittlichen” Habermas gegeniiber und dessen soziologisch und
politologisch orientierte Denkweise, die diesen sogar eine Zeitlang
in die vorderste Front der revolutionsdhnlichen Bestrebungen der
achtundsechziger Jahre in Westdeutschland brachte. Auch hier
geht Fellmann geschichtlich vor, in diesem Falle vor allem philo-
sophiegeschichtlich, erinnert dabei zudem daran, daB Habermas
anfangs Rothackerschiiler war. Als Grundbegriff der Habermas-
schen Philosophie wird der Begriff des Interesses angenommen, der
jedenfalls noch in der bekannten Antrittsvorlesung iiber
,,Erkenntnis und Interesse* sowie in dem erkenntniskritischen Band
,»Erkenntnis und Interesse™ eine tragende Rolle gespielt hatte. Den
Begriff des Interesses fithrt Fellmann dann auf eine Anregung
Rothackers zuriick: ,,Es gehort zweifellos zu den grofen gei-
stespolitischen Leistungen von Habermas, den Interessebegriff der
konservativen Kulturphilosophie Rothackers umbesetzt und zum
Leitbegriff der politisch progressiven Krifte seiner Zeit gemacht
zu haben“*® Fellmann ist allerdings der wenig einleuchtenden
Ansicht, daB der Interessebegriff bei den sogenannten ,politisch
progressiven Kriften“ weniger durch deren geradezu penetranten
Marxismus bestimmt gewesen sein soll als ausgerechnet durch die
Lebensphilosophie, deren Verdammung als ,faschistisch® durch

5! Fellmann: Gelebte Philosophie in Deutschland, S. 107.
2 A.a.0,, S. 27f. mit Anm.5, S. 27.

241



https://doi.org/10.5771/9783495993590-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lukacs in marxistischen Kreisen als endgiiltiges Urteil galt und in
aller Munde war. So verrennt sich Fellmann in die Behauptung der
lebensphilosophischen Quellen der ,kritischen Theorie® bei Ha-
bermas. Als Begriindung dafiir wird angefiihrt, daB das Interesse
am ,,guten Leben® (das in Wirklichkeit auf die Spétantike zuriick-
geht) seine Legitimation aus dem Lebensbegriff der ,,Lebensphi-
losophie® herleite, wozu es dann in Umkehrung der tatsdchlichen
Entwicklung heifit: ,,Wenn man diesen Hintergrund des In-
teressebegriffs bei Habermas beriicksichtigt, gewinnt die Tatsache,
daB er als Lebensbegriff der Aufbruchsgeneration der sechziger
Jahre fungieren konnte, eine abgriindige Bedeutung. Sie belegt
namlich, wie wenig die Studentenbewegung und die ihr zugehdrige
gelebte Philosophie trotz der einsetzenden Marx-Rezeption der
dialektisch-materialistischen Tradition des Denkens verpflichtet
waren®.”

Der Versuch Fellmanns, sowohl eine scheinbar ,.konservative™
als auch eine betont ,,progressive Stromung®, namlich die Husserl-
sche Lebenswelttheorie als auch die Habermassche letztlich poli-
tisch orientierte Gesellschaftstheorie unter dem Stichwort ,,gelebte
Philosophie” zusammenzufassen und damit in die Nahe der Le-
bensphilosophiec um die Jahrhundertwende zu bringen, hingt mit
einem einseitigen Lebensbegriff zusammen, der nur auf die Ebene
des alltidglichen Lebens, und dabei insbesondere auf die des sozia-
len und politischen Lebens, bezogen ist. Das bedeutet zugleich, daB
auf der Ebene des sozialen und politischen Denkens nur die Ebene
des Seienden in seiner Vielheit, nicht aber die Ebene des einen
Seins, die ontologische Ebene erreicht wird. Die ontologische Di-
mension des Lebensgedankens bleibt daher unbeachtet und uner-
faBt. Zu ihr gelangt man auf dem Wege eines Umdenkens hin-
sichtlich des Lebensbegriffs. In einer spateren Veroffentlichung hat

#Aa0.,8.28.

242



https://doi.org/10.5771/9783495993590-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Fellmann versucht, das individuelle Leben, das Leben des Einzel-
nen in seiner Selbstbezogenheit und Selbstwahrnehmung einge-
hender zu beriicksichtigen und ,Elemente einer Theoric der
Selbstwahmehmung® herauszuarbeiten. Den Schritt von der
Selbsterfahrung zur Erfahrung des Seins vollzieht Fellmann aber
auch in dieser Schrift nicht.

\%

Wie wir gesehen haben, gibt es in verschiedenen philosophischen
Konzepten zwar Hinweise oder sogar Ansétze, die Philosophie als
Lebensform zu verstehen und eine Ethik fiir diese Lebensform zu
entwickeln, gleichwohl aber bleiben diese Uberlegungen im rein
pragmatischen, zweckbestimmten Raum. Vor allem in der Le-
bensphilosophie deutet sich aber ein Schritt zu einer das bloB
Pragmatische iiberschreitenden ontologisch gegriindeten Ethik an,
die jedoch noch nicht in ihrer Tiefe und im Blick auf ihre Lebens-
bedeutung ausgefiithrt worden ist. Dies kann allerdings auch nur
geschehen, wenn das Leben selbst als Dimension des Seins ver-
standen wird, d.h. wenn alles Seiende, alle Vielfalt als Teil eines
iibergreifenden Ganzen zu BewuBtsein gelangt. Dann erst wird
auch deutlich, daB das Sein sich gewissermaBen im Leben selbst
konkretisiert, indem durch die Teilhabe am Sein jede Form des
Lebens Ausdruck des Seins und damit gleichsam real erfahrbar
wird. Wir kénnen dann auch nicht mehr vom Dualismus von Leben
und Sein sprechen, ebensowenig wic vom Dualismus von Sein und
Wollen.

* Vgl. Fellmann: Lebensphilosophie. Elemente einer Theorie der Selbsterfah-
rung. Reinbek bei Hamburg 1993.

243



https://doi.org/10.5771/9783495993590-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Unsere Vorstellung von einer kulturiibergreifenden ontologi-
schen Ethik nimmt jedoch diesen, bisher nicht erkannten Grund
vom Leben als Dimension des Seins zum AnlaB, in ihm das Ver-
bindende und von jedem Menschen Erlebbare als Fundament ethi-
schen Denkens und Handelns zu bezeichnen. Die Seinsdimension
des Lebens verweist auf diesem Hintergrund auf die Erkenntnis,
daB die Seinserfahrung im Menschen eine Horizonterweiterung
bewirkt, die ihn iiber die engen Grenzen des alltiglichen Lebens
hinaus eine andere und bewuBtere Sicht auf die Welt erleben 1a6t.
Um dies deutlich zu machen, greifen wir auf die im zweiten Teil
kritisch erluterten Themen der Asthetik, des Humanititsgedan-
kens, der Tugend, des Individualismus und Kollektivismus sowie
der Wertvorstellungen zuriick. Einige Momente dieser Themen-
bereiche werden allerdings unter anderen Gesichtspunkten auch in
den folgenden beiden Kapiteln iiber den Seinsgehalt des Gliicks
und die Ethik der Seinsgemeinschaft noch einmal im jeweiligen
Kontext bedacht, wihrend sie zunéchst allgemein unter dem Ge-
sichtspunkt der Seinsdimension des Lebens erdrtert werden.

a) Zur Asthetik

Die Asthetik ist - wie wir in der Einleitung schon erlzutert haben -
ein Bereich menschlichen Ausdrucks, der in ganz besonderer
Weise das Allgemeinmenschliche zu konkretisieren in imstande ist.
Betrachten wir das Asthetische (sowohl im Theoretischen als auch
im Praktischen) nun einmal unter der Optik der Seinsdimension des
Lebens, so 148t sich dieser Gedanke recht gut verdeutlichen.

Wie im Kapitel zur Ethik und Asthetik schon ausgefiihrt wurde,
basiert jede Kunst auf einer bestimmten Geisteshaltung, einer be-
sonderen Wahmehmung der Welt. Wir haben zu zeigen versucht,
daB die kiinstlerische Wahmehmung einerseits auf die Faktizitat
der Welt gerichtet sein kann, andererseits aber auf Momente, die

244



https://doi.org/10.5771/9783495993590-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

die Realitit, die empirische Welt transzendieren. Im letzteren Fall
bezieht sich das kiinstlerische Ausdruckswollen auf allgemein-
menschliche Daseinsformen, auf das Existentielle des menschli-
chen Lebens, das sich sowohl zeit- als auch kulturiibergreifend
verhilt. Diese existentiellen Motive in der Kunst aber sind diejeni-
gen, die das Seiende nicht bloB in seiner alltiglichen Qualitit vor
Augen fithren, sondern vielmehr in einem Gesamtzusammenhang,
in seiner Beziehung zum Sein selbst. Wie der Kunsthistoriker W.
Hofmann im Blick auf den ,,pantheistischen” Anspruch der Im-
pressionisten bemerkt, unterscheiden sich die Impressionisten von
der positivistischen Auffassung der Realisten, ,weil sie ‘Leben’
nicht bloB innerhalb der gegenstandlichen Welt wahrnehmen wol-
len, sondern es auf die zwischen-gegenstindlichen Bereiche von
Raum, Atmosphire und Licht ausdehnen ... Die Impressionisten
wollen von der harten, tastbaren Materialitit der Sinnenwelt nicht
das wiedergeben, was ihnen ihre aus Gewohnung entstandene Er-
fahrung davon berichtet, sie wollen nur auf die Leinwand iibertra-
gen, was sich im spontanen, von keinem BewuBtsein gelenkten
Sehakt niederschligt.> Eine ,Kunst der Kunstlosigkeit duBere
sich dagegen aufgrund der Absicht, die ,totale Wirklichkeit™ zu
visualisieren: ,Die neuen Standortbestimmungen des Schopfe-
rischen stoBen in Grenzbereiche vor, die das Kunstwerk nicht nur
in Frage stellen, sondern sein Eigendasein aufheben. Ihr Ziel ist die
Herstellung einer totalen Wirklichkeit, nicht bloB die subjektive
Interpretation eines bestimmten Wirklichkeitsaspekts - ob dabei
Kunstwerke entstehen, ist von sekundéirer Bedeutung®.* Hierzu sei
auf die Beispiele zur bildenden Kunst, Literatur und Musik
verwiesen, die weiter oben im zweiten Teil, Kapitel 1, und weiter
unten im dritten Teil, Kapitel 2, behandelt sind.

% W. Hofmann: Die Grundlagen der modernen Kunst. Stuttgart 1987, S. 182.
% A0, 8. 345.

245



https://doi.org/10.5771/9783495993590-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Kunstform, von der dort die Rede ist, verfihrt mithin nicht
nur deskriptiv, d.h. die Wirklichkeit beschreibend so wie sie uns
begegnet, sondern sie verweist in die Tiefe des menschlichen Be-
wubtseins. Sie vermag den Menschen auf diejenigen Lebensinhalte
und Lebensformen aufmerksam zu machen, die fiir ihn Lebensbe-
deutung besitzen, indem sie geistige Inhalte in den Blick riicken,
die dem Betrachter in der zwecksetzenden Alltagswelt nicht be-
gegnen. In jeder Epoche finden sich solche Kunstwerke, deren
Eigenart es ist, auf das Innere des Menschen zu wirken, ihn zu
verandern, indem sie das Essentielle als Sinn des Lebens im Sein
offenbaren. Auf diese Weise kénnen Kunstwerke nicht nur Wert-
vorstellungen ausdriicken, die der Kiinstler als subjektives Welt-
verhalten selbst besitzt, sie konnen dariiber hinaus auch Wertvor-
stellungen im Betrachter wachrufen und zur Entfaltung bringen,
die ithm zuvor nicht bewuBt waren und die seine Haltung zur Wirk-
lichkeit maBgeblich beeinflussen.

Schon die Begegnung mit einem Kunstwerk verlangt eine ganz
spezifische Einstellung (vgl. II,1 und I11,2): innere Sammlung und
Aufgeschlossenheit fiir das am Kunstwerk zu Erfahrende, d.h. ein
Heraustreten aus der Denkweise des Alltags und damit den Eintritt
in ein Denken von der Art der metaphysischen Erfahrung.’’

b) Der Humanitdtsgedanke

Wenn wir von der Seinsdimension des Lebens sprechen, so ergibt
sich aus dem zuvor Gesagten und aus der Darlegung der Erfahrung
des Seins eine ganz besondere Haltung bzw. Auffassung zur Hu-
manitit. Wahrend der Humanititsgedanke im zweiten Teil unserer
Abhandlung vor allem unter kritischen Gesichtspunkten erértert
wurde, kann nun auf die dabei auftauchenden ethischen Fragen

57 Vgl. dazu bei Weischedel den Abschnitt: Die Begegnung mit dem Kunst-
werk, In: Die Tiefe im Antlitz der Welt. Tilbingen 1952, S.13ff.

246



https://doi.org/10.5771/9783495993590-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

eingegangen werden, wie nimlich Humanitit auf dem Fundament
der ontologischen Erfahrung und zwar unter dem Aspekt der
Seinsdimension des Lebens zutagetritt. Wesentlich ist dabei die
Uberlegung, daB Humanitit insofern wesensmiBig zum Menschen
gehort, als sich dieser als Teil des erfahrenen Seins dem Anderen
als dem Gleichwertigen gegeniiber verhilt. Man konnte dieses
Verhalten als im Sein verankertes anthropologisches (oder ge-
nauer: ontologisches) Postulat bezeichnen, was jedoch nichts mit
einem oktroyierten Sollen zu tun hat. Aus dem Sein ergibt sich
nicht ein Sollen in Gestalt einer reglementierenden Norm oder eines
der Niitzlichkeit dienenden Gesetzes, sondern ein Wollen und Kon-
nen, die aus tiefster Einsicht in das Umfassende des Seins eine
spezifische Weise des Handelns bewirken. Wie schon erwihnt
wurde, hat Heidegger bereits behauptet, daB jeder Humanismus
entweder in einer Metaphysik griinde oder aber er sich selbst zum
Grund einer solchen mache.”® Im Gegensatz zu Heidegger, der
trotz seiner Metaphysik- und Humanismuskritik einen wahren Hu-
manismus keineswegs ablehnt, habe ich allerdings zu zeigen
versucht, daB die Theorie der Erfahrung des Seins grundsitzlich
von der Bezichung des Menschen zum Sein ausgeht. Das bedeutet,
daB humanes Handeln erst durch die Offnung des Menschen zum
Sein moéglich wird, durch seine bewuBte Hinwendung zur Seinser-
fahrung, die das Wesen des Menschen selbst affiziert, so daB er
aus dieser Erkenntnis heraus erst human zu handeln imstande ist.”
Die Seinserfahrung ist mithin Grundbedingung und Ausgangs-
punkt ethischen Handelns, insofern sie eine Dimension des Lebens
erschlieft, welche dem unreflektiert Lebenden unbekannt bleibt.

8 M. Heidegger: Platons Lehre von der Wahrheit. Mit einem Brief iiber den
Humanismus. Bern 1947, S. 63f.

* K. Albert: Heidegger und der Humanismus. In: Philosophische Pidagogik.
Eine historische und kritische Einfithrung. Sankt Augustin 1984 (jetzt in: Phi-
losophische Studien Bd. V. Sankt Augustin 1990, S. 1-155, hier S. 126-132).

247



https://doi.org/10.5771/9783495993590-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Horizonterweiterung bedeutet dann nicht zuletzt Erweiterung des
Verstehenshorizontes, aus welcher Einsicht sinnvolles, humanes
Handeln hervorgeht. Nicht die Vernunft oder der Verstand sind
also tragfahige oder verldBliche Fundamente; sie sind vielmehr
intellektuelle Instrumente, die humanes Handeln aus funktionalen
Motiven heraus durchaus auch verhindern kénnen. Allein die
innere Erfahrung als Quelle der Erkenntnis kann aus ontologischer
Sicht als sicherer und untriiglicher Grund der Humanitit
bezeichnet werden. Freilich ist auch hier die Selbstverantwortung
des Menschen in hochstem MaBe beteiligt. Aber sie muB sich nicht
auf duBere Einwirkung berufen, sondern nur auf das Verstehen.
Humanitit ist so gesechen dann Verstehen des Anderen als des
Gleichwertigen, dessen Wohl es zu bewahren gilt, das Anspruch
auf Unversehrtheit, Selbstbestimmung und Freiheit hat. Gelebte
Humanitit muB nicht mit Einschrankung oder Verzicht verbunden
sein, wohl aber mit der Bereitschaft, sein Ich nicht in den
Vordergrund zu stellen und dadurch das Wesentliche vom
Unwesentlichen scheiden zu kénnen. Human leben bedeutet folg-
lich nicht zuletzt, sein Selbst zu steigern, was dem Menschen je-
doch nur gelingt, wenn er sich dem Sein o6ffnet, um wirklich
Mensch zu sein oder um eine héhere Form des Menschseins zu
verwirklichen.® Schon Nietzsche hatte die so charakterisierte
BewuBtseinshaltung des Menschen zu ethischem Handeln in &hnli-
cher Weise gesehen, wenn er meint: ,DaBl euer Selbst in der
Handlung sei, wie die Mutter im Kinde ist“, ermoglicht es erst, dal
humanes Handeln nicht ,Krampf unter einer Peitsche” bedeutet,
sondern einzig aus der dem Ich entstammenden Uberzeugung des
“Ich will” '

®Aa.0.,8.128.
' KSA 4, S. 97, 121ff.

248



https://doi.org/10.5771/9783495993590-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

¢) Die Tugenden
Ein ethisch gegriindetes Leben erfordert sowohl im Sinne des Ge-
meinwohls, aber auch im Blick auf den Einzelnen die Anerkennung
von Regeln. In der Tradition sind die Tugenden das Instrument,
Regeln lebenswirksam zu realisieren. Wie wir weiter oben ausge-
fithrt haben, sind Tugenden jedoch dem Wandel unterworfen, nicht
jede Tugend also kann zu jeder Zeit als solche verstanden werden.
Andererseits haben wir darauf verwiesen, daB es auch zeitiiberdau-
ernde Tugenden gibt, die ihrer Substanz nach das Allgemein-
Menschliche betreffen. Es sind dies Tugenden, die als Prinzip oder
Fundament menschlicher Existenz nie fragwiirdig werden, da sie
das Wesen des Menschen selbst betreffen. Werden sie im Leben
verwirklicht, so bilden sie die Grundlage fiir jedes andere morali-
sche Verhalten: sie sind der Kern des Lebens schlechthin.
Verschiedene Auffassungen vertreten den Standpunkt, daf Tu-
genden vermittelbar, also auch erlernbar seien. Aber dies ist nur
ein Teilaspekt des Phinomens ‘Tugend’. Eine tugendbestimmte
Einstellung zum Néachsten und der Welt entsteht ndmlich in glei-
cher Weise wie das BewuBtsein von Humanitit oder von Wertvor-
stellungen. Es entsteht dadurch, daB dem Leben selbst nicht in
seiner AuBerlichkeit begegnet wird, sondern vielmehr durch Erken-
nen der Seinsdimension des Lebens der Sinn des Lebens offenbar
wird. Der Sinn des Lebens ist aber Bejahung des Lebens, das als
hochstes Gut erhalten werden muB. Man kann also sagen, daBl die
Verwirklichung von Tugenden zum Gelingen eines ganzen Lebens
beitragt und daB sie den Sinn und Wert des subjektiven Lebens erst
begriindet.

d) Individualitdt und Gemeinschaft

Die ontologische Ethik ist eine Individualethik. Dies hat sich be-
reits an den bisherigen Eréterungen gezeigt, aber auch schon durch
die Erorterung des Kapitels iiber Individualismus und Kollektivis-

249



https://doi.org/10.5771/9783495993590-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

mus. So wurde das Individuum aus ontologischer Sicht charakte-
risiert als menschliches Wesen, das aufgrund seiner geistigen Er-
fahrung, der Erfahrung des Seins, eine Ebene des Selbstseins
erreicht, die in klarem Gegensatz steht zu denjenigen Charakteri-
stika, die man heute dem ‘Individualisten’ zuschreibt. Wir haben
ferner betont, daB die Entfaltung des Individuums als Grundbedin-
gung des Gemeinschaftslebens vorausgesetzt wird, insofern das
,,Mehr-Leben® als ein iiber sich Hinaustreten erst den Boden berei-
tet fiir jede interpersonale Beziehung. Insofern ist Individualitit in
der ontologischen Ethik nicht als Antithese zum Gemeinschaftsle-
ben zu begreifen, sondern als zwingend notwendige Entwick-
lungsstufe des Menschen, die in der Seinsdimension des Lebens
selbst angelegt ist. Auf dieser Entwicklungsstufe steht das Subjekt
nicht monadisch da, sondern im Gegenteil in innerer Verbundenheit
mit allen anderen Subjekten, die gleich ihm selbst als Teil des
Seins akzeptiert werden. Jedes Teil aber verfiigt neben dieser Teil-
haftigkeit des Ubergreifenden iiber sein ganz spezielles Wesen,
seine Eigenart und Unnachahmlichkeit, welche Qualititen jedoch
nicht zur Entfremdung voneinander fithren. Am Problem der Frei-
heit haben wir diesen Tatbestand bereits erortert, doch sei noch
einmal erwdhnt, daB Individualitit im hier verstandenen Sinne
reflektierte Freiheit in hochstem MaBe einschlieBt, wenn diese
namlich an die Grundprinzipien der Seinsdimension des Lebens
gebunden ist.

Von Ortega haben wir gehért, daB der westliche Mensch den
Zug zur Individualitit verliere und zum Massenmenschen ver-
komme. Der Mensch gebe ,.etwas von der Dichte seines Wesens®
auf,” was letztlich bedeutet, daB der Mensch das Essentielle seines
Daseins verleugnet. Mit Simmel gesprochen, ist es aber unab-

2 Ortega y Gasset: Die Sozialisierung des Menschen. GW I, Stuttgart 1978, S.
536.

250



https://doi.org/10.5771/9783495993590-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dingbar, daB die ,,Menschheit immer mehr, immer mannigfaltigere
Formen aufbringen wird, mit denen die Personlichkeit sich bejahen
und den Wert ihres Daseins bejahen wird“.** In der Seinsdimension
des Lebens ist diese Form bereits angelegt: sie griindet Indivi-
dualitit in der SeinsgewiBheit, der im Sein begegnenden existen-
tiellen Ich-Erfahrung,

e) Wertvorstellungen

Nietzsche hat betont, daB der Mensch aufgrund eines ,heiligen
Jasagens® imstande sei, Werte zu setzen und diese auch zu ver-
wirklichen.* Diese Bemerkung trifft in vielerlei Hinsicht den Kern
einer ontologisch gegriindeten Ethik, insofern das ‘Jasagen’ die
Grundvoraussetzung bildet, die den Menschen zu ethischem
Handeln bereit macht und befihigt. Wie wir schon ausfiithrten, ist
die Seinserfahrung zwar jedem Menschen gegeben, sie aber tat-
sdchlich in sein BewuBtsein zu heben, erfordert zunichst Offnung
des BewuBtseins, der Wahmehmung. Ist diese Offoung vollzogen,
so ist damit zugleich eine im Platonischen Sinne zu verstehende
‘Umlenkung’ des Menschen erfolgt, die thn die Welt und sein
Verhalten zu ihr anders bewerten 1dBt. Das ‘Jasagen’ ist mithin der
entscheidende Faktor, wenn es darum geht, Werte in der Welt zu
erkennen und nach ihnen zu leben. Das Leben erweitert sich durch
diese Erkenntnis um eine wesentliche Dimension, indem nicht nur
die Kritikfzhigkeit des Menschen entfaltet wird, sondern er zu-
gleich auch in die Lage versetzt wird, Wert und Unwert zu unter-
scheiden, auszuwiéhlen und aufgrund seines aus der Seinserfahrung
resultierenden SelbstbewuBtseins selbstindig zu handeln. Durch
diese Haltung tritt die Sinnfrage in das Zentrum des Lebens, was
bedeutet, daB Denken und Handeln an einem Wert gemessen wer-

% G. Simmel: Das Individuum und die Freiheit. Essais. Berlin 1984, S. 219.
¢ KSA4,S.31.

251



https://doi.org/10.5771/9783495993590-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

den, welcher sinntragend ist. Alle Willensimpulse werden folglich
von dem Gedanken geleitet, Sinngebung zu erkennen und sein
Handeln darauf zu griinden.

Wie im zweiten Teil schon gezeigt wurde, ist unsere Gegenwart
vor allem durch das Verhalten der Massen bestimmt. Dieses aber
hat maBgeblich dazu beigetragen, daB Werte als solche gar nicht
mehr erkannt werden. Der Einzelne ist weder interessiert noch etwa
bemiiht, sich dem dabei herrschenden ,, Trend* zu entziehen, son-
dern meint, sein SelbstbewuBtsein dadurch zu demonstrieren, daB
er sogenannte Werte bereitwillig iibernimmt, ohne jedoch zu
durchschauen, welche Interessen diese “Werte’ durchscheinen las-
sen. Symptomatisch ist diese willenlose Ubernahme von soge-
nannten Werten in allen Lebensbereichen, angefangen von der
Mode, der Kunst und Politik bis hin zur Bildung und zwischen-
menschlichen Beziehungen. Fatal und zuhéchst gefiahrlich wirken
sich falsche oder differierende Wertvorstellungen besonders in
Bezug auf weltanschauliche Grundlagen aus, wie die derzeitige
politische Situation ja beweist. Doch auch hier gilt, daB diese welt-
anschaulichen Kontroversen iiberwunden werden konnen, wie es
sich durch eine ontologische Ethik aufgrund ihres kulturiibergrei-
fenden Anspruchs begriinden [46t.

252



https://doi.org/10.5771/9783495993590-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

