
5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 259

Überschreitung kein Problem ist, wenn sie personell und finanziell aufgefangen

wird. Vielmehr werden diese Funktionen integrativ in das Konzept »Moschee«

aufgenommen. Bei den Imamen kann die Übernahme von Mehrfachrollen jedoch

zur Überforderung führen, wenn sie neben Vorbetern und Seelsorgern auch noch

Integrationsbeauftragte und Mediensprecher sein sollen, wie die Beiträge in Aslan

(2012b) zeigen und wie im späteren Kapitel 5.5.4 diskutiert wird.

Im nächsten Abschnitt kommen wir zur dritten Aktivität, die ich genauer un-

tersuchen möchte und die im Kontext öffentlichkeitswirksamer Veranstaltungen

zu verorten ist.

5.4 Öffentliche Veranstaltungen: Der Tag der offenen Moschee als
Reaktion auf den Islamdiskurs

5.4.1 Einführung

Seit einigen Jahren werden in vielen Ländern mit einer muslimischen Minderheit

Tage der offenen Moschee veranstaltet, so der »National Open Mosque Day« in

Australien oder der »Visit My Mosque Day« in Großbritannien. In Deutschland

existiert der »Tag der offenen Moschee« (TOM) bereits seit 1997, wird jährlich am

Nationalfeiertag, dem 3. Oktober, organisiert und dürfte damit einer der ältes-

ten in Europa sein40. Auch in der Schweiz und in Österreich öffnen Moscheen

mindestens einmal jährlich ihre Tür für nicht-muslimische Besucherinnen und

Besucher im Rahmen eines Programms. Die genannten Veranstaltungen haben

das Ziel, die Möglichkeit zu geben, eine Moschee von innen zu sehen, Informa-

tionen über den Islam zu erhalten und Fragen stellen zu können.

Im Kanton Zürich in der Schweiz wird der Tag der offenen Moschee seit

2006 vom Dachverband VIOZ (Verband der islamischen Organisationen Zürich)

koordiniert. Er findet an einem Samstag und neuerdings auch an dem darauf fol-

genden Sonntag im November statt und ist als Programmpunkt der »Woche der

Religionen« konzipiert, welche wiederum von IRAS COTIS, dem Interreligiösen

Arbeitskreis in der Schweiz, organisiert wird. Der Tag findet zeitgleich auch in

anderen Kantonen statt, ist aber nicht zentral, sondern durch die dortigen Dach-

organisationen koordiniert. Damit ist der TOM an die föderalistische Aufteilung

40 Er geht auf eine Initiative des Zentralsrats der Muslime in Deutschland zurück, an dem

sich auch andere Organisationen beteiligen. Seit 2007 hat der Koordinationsrat der Musli-

me die Schirmherrschaft über die Veranstaltung inne und dokumentiert diese auf der Seite

http://www.tagderoffenenmoschee.de. Nach eigenen Angaben nehmen rund ein Drittel der

Moscheen in Deutschland am TOM teil, das sind ca. 1000; vgl. http://www.tagderoffenenmo-

schee.de, zuletzt geprüft am 09.09.2015. Leider war nicht abschließend zu klären, wo diese

Veranstaltung ihren Anfang genommen hat.

https://doi.org/10.14361/9783839456330-023 - am 13.02.2026, 15:50:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.tagderoffenenmoschee.de
http://www.tagderoffenenmoschee.de
http://www.tagderoffenenmoschee.de
https://doi.org/10.14361/9783839456330-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.tagderoffenenmoschee.de
http://www.tagderoffenenmoschee.de
http://www.tagderoffenenmoschee.de


260 Alltag in der Moschee

nach Kantonen angepasst, sind doch auch die Dachverbände auf kantonaler Ebe-

ne angesiedelt (siehe Kap. 3.1).

2014 nahmen neun der 54 Moscheen, die Mitglied bei VIOZ sind, am Tag der

offenen Moschee teil. Dabei sind die Zahlen stark rückläufig: 2010 nahmen noch

22 Moscheen teil, wohingegen es 2011 nur noch 20 waren, 15 im Jahr 2012 sowie

2013 nur neun Moscheen. Die Neue Zürcher Zeitung stellte deshalb bereits 2012

die Frage, ob es sich beim Tag der offenen Moschee nicht um ein Auslaufmodell

handle (Vögeli 2012). In dem Artikel wird von einem muslimischen Vertreter als

Grund zum einen die geringe Zahl an Besucherinnen und Besuchern angegeben,

zum anderen kritisiert der Integrationsbeauftragte der Stadt Zürich einen Mangel

an Kommunikation von Seiten der Moscheen.

Neben dem zentral koordinierten TOM können Moscheen auch ihre eigenen

Tage der offenen Tür veranstalten. Im ImanZentrum gibt es beispielsweise einen

Tag der Nachbarn und vor allem die Mahmud Moschee der Ahmadiyya Gemeinde

in Zürich veranstaltet regelmäßig Tage der offenen Tür.

In Österreich liegen noch wenig Erfahrungswerte vor, hat die IGGiÖ als na-

tionale Vertretung der muslimischen Gläubigen doch erst 2013 zum ersten Mal

einen landesweiten Tag der offenen Moschee organisiert. Bis dahin hatten einzel-

ne Moscheen Tage der offenen Tür veranstaltet. Die Teilnahme der Moscheen ist

aber bereits auch hier rückläufig: Während 2013 in Wien noch 13 Moscheen betei-

ligt waren, waren es 2014 bereits nur noch sechs. Die IGGiÖ hat in Wien jedoch

55 Mitgliedermoscheen (Stand 2014)41 und es gibt etwa 100 Moscheen im Stadtge-

biet. Unklar ist, warum auch in Österreich die Zahl der teilnehmenden Moscheen

rückläufig ist, wurde doch der erste TOM 2013 als großer Erfolg verkündet42.

Vermutlich sind die Gründe ähnlich gelagert wie in der Schweiz und auch hier

ist mittlerweile nach einer anfänglichen Begeisterung der Bedarf bei dem ohne-

hin kleinen Kreis der Interessierten gedeckt. Ein Video der IGGiÖ43 lässt zudem

darauf schließen, dass sich die Besuchergruppen vor allem auf das Islamische

Zentrum Wien und die Moschee der UIKZ in der Pelzgasse (Union Islamischer

Kulturzentren) als besonders »vorzeigbare« Moscheen konzentrierten.

Für meine Analyse des Tags der offenen Moschee in Österreich greife ich

vor allem auf das online verfügbare Material und Presseberichterstattungen zu-

rück, da es mir nicht möglich war, persönlich daran teilzunehmen. 2015 war die

Veranstaltung aufgrund der Flüchtlingshilfe in Moscheen auf unbestimmte Zeit

verschoben worden und in den Jahren zuvor waren die Ankündigungen durch

41 Der heutige Stand der Mitglieder dürfte ein anderer sein, da eine Mitgliedschaft durch das

neue Islamgesetz quasi obligatorisch ist (siehe Kap. 3.2).

42 Vgl. http://www.derislam.at/tom/index.php, zuletzt geprüft am 14.02.2018.

43 http://www.derislam.at/tom/index.php?c=galerien&o=galerie&na-

vid=55&bio=1&i=&gal=TOM%202013#TOM%202013, zuletzt geprüft am 30.10.2017.

https://doi.org/10.14361/9783839456330-023 - am 13.02.2026, 15:50:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.derislam.at/tom/index.php
http://www.derislam.at/tom/index.php?c=galerien&o=galerie&navid=55&bio=1&i=&gal=TOM%202013#TOM%202013
http://www.derislam.at/tom/index.php?c=galerien&o=galerie&navid=55&bio=1&i=&gal=TOM%202013#TOM%202013
https://doi.org/10.14361/9783839456330-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.derislam.at/tom/index.php
http://www.derislam.at/tom/index.php?c=galerien&o=galerie&navid=55&bio=1&i=&gal=TOM%202013#TOM%202013
http://www.derislam.at/tom/index.php?c=galerien&o=galerie&navid=55&bio=1&i=&gal=TOM%202013#TOM%202013


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 261

die IGGiÖ so kurzfristig, dass mir eine Teilnahme nicht mehr möglich war. Für

Zürich existieren jedoch mehrere Beobachtungsprotokolle aus dem ImanZentrum

Volketswil, der Blauen Moschee und der Albanischen Moschee. Zudem kann in

beiden Ländern auf Interviewmaterial zurückgegriffen werden.

Aufgrund der rückläufigen Besucherzahlen stellt sich die Frage, weshalb die

Moscheen an dem Event festhalten und was damit erreicht werden soll. Vor dem

Hintergrund neo-institutionalistischer Theorie möchte ich fragen, wem gegen-

über am Tag der offenen Moschee Legitimität erlangt werden soll. Legitimität

verstehe ich dabei als eine Eigenschaft von Organisationen, welche durch Han-

deln, das mit gesellschaftlich geteilten Werten und Normen übereinstimmt, er-

langt wird (Deephouse & Suchman (2008) und Scott (2014) und genauer in Kap. 2).

Quellen von Legitimität können nach Deephouse & Suchman die Gesamtgesell-

schaft sein, indem Praktiken angenommen werden, die in der Gesellschaft weit

verbreitet sind, durch Medien (Journalismus, Massenkommunikation), die die öf-

fentliche Meinung reflektieren und beeinflussen, sowie durch die Vernetzung mit

anderen, als legitim erachteten Akteuren (vgl. Deephouse & Suchman 2008: 55f.).

Die theoretische Grundannahme ist, dass Legitimität eine Grundbedingung für

die Existenz von Organisationen ist (vgl. Scott 2014).

In der nachfolgenden Analyse wird gefragt, welche geteilten Werte und Nor-

men in dem Event des Tags der offenen Moschee reflektiert werden und mit

welchen Mitteln versucht wird, Legitimität nach innen und nach außen zu er-

reichen. Der Fall des Tags der offenen Moschee wird als Beispiel eines Kristalli-

sationspunktes öffentlicher Erwartungen an Muslime und Moscheen ausgewählt.

Ich argumentiere, dass Veranstaltungen dieser Art, zu denen auch Moscheefüh-

rungen gehören, eine Reaktion auf den negativen Islamdiskurs sind. Sie stellen

einen Versuch dar, Legitimität für Moscheen und für die Gemeinschaft von Mus-

liminnen und Muslimen in der Schweiz und in Österreich herzustellen. Die Kon-

zeption stellt dabei eine Reaktion auf verschiedene Aspekte des Diskurses dar,

so wie er von Menschen muslimischen Glaubens wahrgenommen wird. Aus neo-

institutionalistischer Perspektive fasse ich den von Musliminnen und Muslimen

als negativ empfundenen Diskurs als gesellschaftliche Erwartung, wie oder wie

sie sich nicht zu verhalten haben. Diese Erwartungen können dann auf gesell-

schaftliche Institutionen und Mythen hinweisen, wenn diese als gefestigte Bilder

identifiziert werden, oder in den Worten von DiMaggio & Powell als »taken-for

granted scripts, rules and classifications« (DiMaggio & Powell 1991b: 15). Denn die

Erwartungen und Forderungen, die aus diesen Institutionen erwachsen, generie-

ren ein Muster organisationalen Handelns, welches wiederum empirisch unter-

sucht werden kann (vgl. Senge 2011: 88).

Da den religiösen Organisationen jedoch Mitglieder mit ihren je eigenen Er-

wartungen an eine Moschee angehören, sind Moscheen am Tag der offenen Tür

auch ihnen gegenüber verpflichtet. Welche Rolle dies spielt, zeigen A.-K. Na-

https://doi.org/10.14361/9783839456330-023 - am 13.02.2026, 15:50:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


262 Alltag in der Moschee

gel & Kalender, die unterschiedliche interne und externe Einflussfaktoren auf

Dialog-Initiativen untersuchen, zu denen auch der Tag der offenen Moschee ge-

zählt werden kann (A.-K. Nagel & Kalender 2014). Besonders erwähnenswert ist

ihr Hinweis auf eine Fatwa-Anfrage einer deutschen Moschee bezüglich verschie-

dener Aspekte, die für Moscheen relevant werden, wenn Nicht-Muslime einge-

laden werden: Dürfen Nicht-Muslime eine Moschee betreten? Dürfen sie dem

Gebet beiwohnen? Müssen Frauen ihren Kopf bedecken?44 Der Balanceakt zwi-

schen internen und externen Erwartungen und zwischen Legitimität gegenüber

verschiedenen Erwartungsgruppen wird bei jedem organisationalen Handeln der

Moscheevereine notwendig, so auch am Tag der offenen Moschee. Denn die un-

terschiedlichen Erwartungen können in Konkurrenz zueinander stehen und Kon-

flikte hervorrufen.

In diesem Sinne wird im Folgenden die Veranstaltung des »Tags der offenen

Moschee« als organisationales Handeln untersucht und analysiert, welche inter-

nen und externen Erwartungen sich in ihr widerspiegeln. Zu dem Zweck wird

zunächst auf den Tag der offenen Moschee im Kanton Zürich und in Wien ein-

gegangen, sein Ablauf, die Zielsetzung, Inhalte und Akteure dargestellt. Daran

im Anschluss analysiere ich, welche gesellschaftlichen Erwartungen und Mythen

in den Elementen des Tages sichtbar werden und welche Konsequenzen für die

Moscheevereine und das organisationale Feld der Moscheen daraus erwachsen.

5.4.2 Ablauf und Programmpunkte des Tags der offenen Moschee

Bei meinem Besuch in einer Albanischen Moschee in Zürich im November 2014

(ZH_Prot_23) wurden ich und eine weitere weibliche Besucherin vom Imam und

dem Vereinspräsidenten begrüßt. Wir erhielten eine Führung durch den Gebets-

raum und die zentralen Elemente des Raumes wie Mihrab und Minbar, und die

Ausrichtung des Teppiches in Richtung Mekka wurden erklärt. Darüber hinaus

konnten allerlei Fragen gestellt werden. Im Flur waren Getränke und Kekse auf-

getischt. Während der gesamten Zeit waren keine weiteren Personen anwesend,

so auch keine Frauen. Nachdem sich die beiden Herren ausführlich mit unseren

Fragen auseinandergesetzt hatten, wurden wir eingeladen, noch zum Abendge-

bet zu bleiben. Hier kamen etwa zehn Männer zum Gebet zusammen und wir

konnten im gleichen Raum vom hinteren Ende aus das Gebetsritual beobachten.

Auch hier waren keine Frauen zugegen, für die es einen separaten Raum für das

Gebet gegeben hätte.

Ein ähnliches Bild zeigt sich auch in anderen Moscheen am TOM in Zürich

und in Wien: Der Fokus der Veranstaltung liegt zum einen auf der Moschee-

44 http://www.islamweb.net/emainpage/index.php?page=showfatwa&Option=Fat-

waId&Id=83119, zuletzt geprüft am 30.10.2017.

https://doi.org/10.14361/9783839456330-023 - am 13.02.2026, 15:50:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.islamweb.net/emainpage/index.php?page=showfatwa&Option=FatwaId&Id=83119
http://www.islamweb.net/emainpage/index.php?page=showfatwa&Option=FatwaId&Id=83119
https://doi.org/10.14361/9783839456330-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.islamweb.net/emainpage/index.php?page=showfatwa&Option=FatwaId&Id=83119
http://www.islamweb.net/emainpage/index.php?page=showfatwa&Option=FatwaId&Id=83119


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 263

führung, bei der es insbesondere um die Besichtigung der Räumlichkeiten und

um die Erklärung der baulichen Elemente des Gebetsraumes geht. Zum anderen

steht die Weitergabe von Informationen zum Islam und die Möglichkeit, Fra-

gen zu stellen, im Mittelpunkt. Das ImanZentrum Volketswil bot als einzige im

Sample spezielle Vorträge an. Dafür wurden Stühle aufgestellt und via Beamer

eine Powerpoint-Präsentation und Bilder gezeigt, wie dies auch allgemein so für

Informationsveranstaltungen üblich ist. Themen der Vorträge waren »Die Frau

im Islam«, »Grundlagen des Islam«, eine Einführung in das Gebet, eine Erläute-

rung der Rolle des Imams und darüber hinaus im ersten Jahr nach der Eröffnung

besonders auch die Baugeschichte des Gebäudes und die Organisationsstruktur

des Zentrums mit seiner Aufteilung in Stiftung und Verein (Abb. 34). Das Iman-

Zentrum stellt mit diesem Programmpunkt in den von mir besuchten Fällen eine

Ausnahme dar, aber auch hier war es darüber hinaus möglich, das Gebet zu beob-

achten. »Die Frau im Islam« stellt ein typisches im Islamdiskurs präsentes Thema

dar, was später noch analysiert wird.

Die Besucherinnen und Besucher, die ich in den Moscheen in Zürich antraf,

waren weitgehend Personen, die zum Kreis der »Wohlgesonnenen« gezählt wer-

den können: Personen, die Religion unterrichten oder aufgrund des persönlichen

Glaubens am interreligiösen Dialog interessiert sind. So gab es auch folglich nur

wenige kritische Fragen. Das ImanZentrum hingegen zog bei den ersten Ver-

anstaltungen auch Personen an, die aus der Nachbarschaft kamen und die das

neue Gebäude besichtigen wollten. Hier konnte ich denn auch beobachten, dass

kritische Fragen gestellt wurden. Die Zielsetzung der Veranstaltung war insbe-

sondere, über den Neubau zu informieren. Dabei konzentrierte sich der Verein

auf die Bewohnerinnen und Bewohner in der lokalen Umgebung, welche via Zei-

tungsannonce und dem Verteilen von Einladungen auf die Veranstaltung auf-

merksam gemacht wurden. 2013 waren denn auch ca. 100 Personen anwesend.

Doch auch hier wie in anderen Moscheen sind die Zahlen rückläufig: 2014 wurden

nur noch 26 Besucherinnen und Besucher gezählt. Dies deutet darauf hin, dass

die Menschen dort vor allem am neuen Gebäude interessiert sind und der Bedarf

diesbezüglich in der lokalen Umgebung gesättigt ist.

Der Ablauf des TOM in Österreich ist vergleichbar mit dem in Zürich und

setzt sich aus den Elementen der Moscheeführung, der Möglichkeit, Fragen zu

stellen und das Gebet zu beobachten sowie einem geselligen Beisammensein bei

Verpflegung zusammen (Abb. 35). Das Programm beginnt hier aber schon am

Vormittag. Ein weiterer und wichtigerer Unterschied im Ablauf ist die abendliche

Abschlussveranstaltung mit Podiumsdiskussion, die als interreligiöse Abschluss-

veranstaltung (W_Dok_01) bekannt gegeben wird. Der Tag der offenen Moschee

wurde 2013 und 2014 zentral durch die IGGiÖ mit Plakaten, Flyern und Faltblät-

https://doi.org/10.14361/9783839456330-023 - am 13.02.2026, 15:50:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


264 Alltag in der Moschee

Abbildung 34: Programm TOM, ImanZentrum Volketswil, 2013.

https://doi.org/10.14361/9783839456330-023 - am 13.02.2026, 15:50:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 265

tern sowie eine eigens eingerichtete Webseite beworben45. Darüber hinaus exis-

tiert ein Film, der hinterlegt mit ruhiger Musik die teilnehmenden Moscheen, die

Gebetsräume, das aufgebaute Informationsmaterial (besagte Faltblätter und Fly-

er) sowie die Verköstigung zeigt. Im Abspann und auch auf den Werbematerialen

sind die Symbole der anderen Dachverbände zu sehen sowie ein Logo mit dem

Schriftzug »IntegrAtion«, wobei das »A« in den österreichischen Landesfarben

gehalten ist46.

Die Veranstaltung hat in Österreich mediale Aufmerksamkeit erlangt. So wa-

ren Fernsehteams des Österreichischen Rundfunks anwesend, die Besucherinnen

und Besucher interviewten.

5.4.3 Transparenz, Information und interreligiöse Kontakte für eine

Korrektur des Islambildes

Der Einladung der VIOZ zum Tag der offenen Moschee im Jahr 2013 (Abb. 36) ist

folgende Zielsetzung der Veranstaltung zu entnehmen:

Unser Bestreben liegt darin, durch Offenheit und Transparenz die Verstän-

digung zwischen Menschen verschiedener Kulturen und Religionen zu för-

dern, um damit gegenseitig respektvollen Umgang miteinander zu ermög-

lichen und zu bestärken! Man kann über alles mit uns reden und diskutieren,

keine Frage ist unangebracht oder zu banal! Unsere Türen sind offen! Sie alle

sind herzlich eingeladen:Mann, Frau, Kinder, Familien, Schulen, Institutionen

etc. Gerne erwarten wir Ihren Besuch! (VIOZ, Einladung TOM 2013)

Der Einladungsflyer der IGGiÖ 2014 gibt eine ganz ähnliche Zielsetzung wieder,

rückt jedoch die IGGiÖ als Veranstalterin stärker in den Vordergrund. Auch hier

ist der Fokus der Veranstaltung auf die Moscheeführungen gelegt und Transpa-

renz und Information stehen im Vordergrund, die die Besuchenden »aus erster

Hand erhalten«. »Persönliches Gespräch und Austausch« erfolgt mit dem Ziel, »ei-

ne religions- und kulturübergreifende Verständigung, einen Wissensaustausch zu

ermöglichen, das ›Unbekannte, Fremde‹ verständlich zu machen, Hemmschwel-

len, nachbarschaftliche Barrieren und Vorurteile abzubauen, aber auch die Neu-

gier für eine andere religiöse Tradition und Kultur zu wecken« (Abb. 35).

Beide Einladungstexte deuten auf drei zentrale Elemente der Veranstaltung

hin: 1. die Öffnung des Gebäudes an sich, d.h. die Ermöglichung des Zutritts

für Nicht-Muslime, um damit Offenheit und Transparenz zu zeigen und eine

45 http://www.derislam.at/tom/index.php, zuletzt geprüft am 30.10.2017.

46 Leider ist der Film derzeit nicht mehr online (Stand 29.03.2018).

https://doi.org/10.14361/9783839456330-023 - am 13.02.2026, 15:50:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.derislam.at/tom/index.php
https://doi.org/10.14361/9783839456330-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.derislam.at/tom/index.php


266 Alltag in der Moschee

Abbildung 35: Einladung TOM Wien, 2014 (Quelle: IGGiÖ).

https://doi.org/10.14361/9783839456330-023 - am 13.02.2026, 15:50:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 267

Abbildung 36: Einladung TOM Zürich, 2013 (Quelle: VIOZ).

https://doi.org/10.14361/9783839456330-023 - am 13.02.2026, 15:50:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


268 Alltag in der Moschee

Sichtbarkeit muslimischen Lebens zu ermöglichen. 2. die Bereitstellung von In-

formationen durch geschulte Personen und speziell in Österreich Informations-

material. So wird in der Einladung der VIOZ für 2014 darauf hingewiesen, dass

»Imame und Vorsteher der Moscheevereine« für Fragen zur Verfügung stehen.

Und 3. soll durch Kaffee und Kuchen ein geselliges Zusammensein, d.h. Begeg-

nung und Kontakt, ermöglicht werden. Diese Aspekte werde ich im Folgenden

genauer betrachten.

Transparenz und Offenheit

Tage der offenen Tür, zu denen auch der Tag der offenen Moschee zählt, sind

ein weit verbreitetes Veranstaltungsformat. Unter dem Gesichtspunkt der Ge-

staltung sind die Ähnlichkeiten zwischen Moscheevereinen und anderen Nicht-

Regierungsorganisationen frappierend: Hier geht es darum, der interessieren Öf-

fentlichkeit zu zeigen, was Organisationen tun, Werbung für sie zu machen,

Gelder einzuwerben etc. Der Tag der offenen Tür mit seinem Fokus auf »Trans-

parenz« und »Informationsweitergabe« kann damit als isomorphes Verhalten im

organisationalen Feld von Nicht-Regierungsorganisationen, Vereinen und ande-

ren Religionsgemeinschaften gesehen werden. Dadurch wird den gesellschaftli-

chen Mythen gefolgt, wie sich Organisationen im zivilgesellschaftlichen Sektor

zu verhalten haben (vgl. J.W. Meyer & Rowan 1991: 41). So ist auch der Integrati-

onsbeauftragte der Stadt Zürich, Christoph Meier, davon überzeugt, dass durch

Kommunikation das Problem des negativen Islamdiskurses zu lösen ist (vgl. Vö-

geli 2012).

Mit dem Veranstaltungsformat des Tags der offenen Tür imitieren Moschee-

vereine andere zivilgesellschaftliche Akteure oder öffentliche Institutionen im or-

ganisationalen Feld. Dies ist ein Mittel, Legitimität zu gewinnen, denn je größer

die Zahl derer, die eine bestimmte Praxis annehmen, desto weiter ist auch ihre Ak-

zeptanz verbreitet und desto größer ist letztlich ihre Legitimität (vgl. Deephouse

& Suchman 2008: 55).

Der Glaube, dass Public Relations, Kommunikation und Begegnung proba-

te Mittel sind, Probleme zu lösen und Vorurteile abzubauen, wird damit auch

von den Moscheen übernommen. Die sogenannte »Kontakthypthese« besagt, dass

Vorurteile durch den Kontakt von Mehrheits- und Minderheitengruppen verrin-

gert werden können (vgl. Allport & Graumann 1971). Diese Hypothese kann im

Sinne von Meyer als verbreiteter gesellschaftlicher Mythos verstanden werden und

führt zu Strukturähnlichkeiten (Isomorphien) im organisationalen Feld. So erfolgt

mit den Veranstaltungselementen »Führung«, »Vorträge« und »Podiumsdiskussi-

on« und insbesondere in Wien durch das Bereitstellen von Informationsmateri-

al eine Nachahmung vergleichbarer, bereits institutionalisierter Veranstaltungen.

Nachahmung (mimetischer Isomorphismus) ist wahrscheinlich, wenn alternati-

https://doi.org/10.14361/9783839456330-023 - am 13.02.2026, 15:50:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 269

ve Optionen fehlen oder wenn die Erwartungen der Umwelt unklar sind (vgl.

DiMaggio & Powell 1991b: 69). Dies scheinen überzeugende Erklärungen für den

vorliegenden Fall zu sein, in dem Musliminnen und Muslime einen geeigneten

Weg suchen, sich zu präsentieren und damit, wie wir gleich noch sehen wer-

den, auf den Islamdiskurs zu antworten. Denn die Situation ist relativ neu und

Strukturen und Strategien müssen sich erst entwickeln.

Besonders auffällig ist darüber hinaus die Verbreitung des Tags der offenen

Moscheen in ganz Europa. Zwar war nicht abschließend zu klären, wo dieses

Veranstaltungsformat seinen Anfang genommen hat. Es ist jedoch nicht von der

Hand zu weisen, dass hier eine Nachahmung über Ländergrenzen hinaus statt-

findet. Dabei kann die Öffnung von Moscheen als eine Reaktion von Musliminnen

und Muslimen und Moscheen auf das öffentliche Bild des Islams gesehen werden.

Wenn Menschen muslimischen Glaubens als schlecht integriert wahrgenommen

werden, so ist nicht verwunderlich, dass auch Moscheen als Orte der Absonde-

rung, als geschlossene Orte, welche für Nicht-Muslime nicht zugänglich sind,

gesehen werden (siehe Kap. 3). Die Strategie des Tags der offenen Moschee soll

vor diesem Hintergrund Transparenz und Offenheit zeigen. Sie ist als »best prac-

tice« verbreitet, was wiederum nicht bedeutet, dass dies auch die »beste« Lösung

für das Problem des negativen Islamdiskurses ist. Vielmehr scheint die Veran-

staltung durch ihre große Verbreitung als legitim wahrgenommen zu werden. So

wird durch das Kopieren der Strategie und durch die Reaktion auf die Erwartun-

gen versucht, Legitimität für die Existenz der eigenen Moschee gegenüber der

Öffentlichkeit und der Gesellschaft als Ganzes zu erzielen. Die Quelle der Legi-

timität ist hier nach Deephouse & Suchman die Gesamtgesellschaft, denn »the

more numerous the adopters of a practice, the more widespread its acceptance

and the greater its legitimacy« (Deephouse & Suchman 2008: 55).

Transparenz zu zeigen, indem die Türen geöffnet werden, ist auch eine Re-

aktion auf das so empfundene öffentliche Bild von Moscheen als geschlossenen

Räumen, die nur für Mitglieder offen sind, Orte der Radikalisierung, in die man

nicht hineinsehen kann. Dieses Bild bestätigte sich auch in meinen Feldbesuchen,

wenn ich mit Besucherinnen und Besucher am TOM über meine Forschung ins

Gespräch kam und sie überrascht waren wenn ich ihnen erzählte, dass ein Be-

such von Moscheen immer relativ einfach und unkompliziert möglich ist. Mit

der öffentlichkeitswirksamen Öffnung am TOM wird dem öffentlichen Bild der

Abgeschlossenheit und Exklusivität von Moscheen widersprochen. Transparenz

bedeutet jedoch auch eine Möglichkeit der Kontrolle. Damit soll gezeigt werden,

dass in der Moschee nichts Verbotenes passiert.

In den Gesprächen und Interviews wird die eigene Moschee immer wieder als

offener Raum und »Begegnungszentrum« (ZH_Prot_04 und Interview mit Nad-

ja) präsentiert im Gegensatz zu den anderen, als geschlossenen empfundenen

ethnischen Moscheen. Damit ist die Teilnahme am TOM bereits ein Akt der Ab-

https://doi.org/10.14361/9783839456330-023 - am 13.02.2026, 15:50:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


270 Alltag in der Moschee

grenzung zu anderen, nicht offenen Moscheen, denn an diesem wird ja bereits

Offenheit gezeigt. Gleichzeitig wird damit auch die Religion als eine offene be-

schrieben:

Aber der Islam ist eine offeneReligion, das ist nicht so eine verschlosseneReligion,

die die nichts anderes sieht, also nur sich selber. #00:29:25#

(Nadja)

»Transparenz« und »Information« sind darüber hinaus gesellschaftlich aner-

kannte Mittel, um auf Krisen zu reagieren, kann dadurch doch verlorene Legi-

timität wiederhergestellt werden. Durch Krisen wie beispielsweise Skandale und

dem damit verbundenen Legitimationsverlust, werden Religionsgemeinschaften

öffentlich sichtbar. Ein Beispiel dafür wären die Missbrauchsskandale in der ka-

tholischen Kirche, die Untersuchungen und eine mediale Berichterstattung zur

Folge hatten. Der Mythos von einer unproblematischen Religion ist jedoch der

von Diskretion, Privatheit und Unsichtbarkeit (vgl. Casanova 1994). Im Falle von

Menschen muslimischen Glaubens ist zu beobachten, dass sie zunächst im öffent-

lichen Diskurs problematisiert und öffentlich gemacht werden. Damit werden sie

zweifach zum Problem: Der Islam und seine Anhänger werden zum einen auf-

grund verschiedener zugeschriebener Charakteristika problematisiert, zum ande-

ren entsprechen sie durch die Öffentlich-Machung nicht dem Mythos der privaten

Religion. Dabei entsteht ein scheinbares Paradox: Die öffentlich gemachten Mus-

liminnen und Muslime versuchen durch eine öffentliche Veranstaltung dem Bild

einer unproblematischen Religion zu entsprechen. Sie ahmen dabei etablierte

Lösungsstrategien für Krisen nach (mimetische Isomorphie) mit dem Ziel, eine

diskrete Religionsgemeinschaft zu sein.

Information

Neben der Öffnung des Gebäudes, um Transparenz zu zeigen, geht es am Tag

der offenen Moschee vor allem auch um die Weitergabe von Informationen. Die

Einladungstexte weisen auf ein Problem hin, welches der Auslöser für die Veran-

staltung ist (Abb. 35, 36). Denn es scheint einen Mangel an »Verständigung« und

an »respektvollem Umgang miteinander« und dafür »Vorurteile«, »Barrieren« und

»Hemmschwellen« zu geben. So stand der TOM in Wien bislang auch unter den

Mottos »Begegnungen bauen Brücken« (2013) und »Brücken verbinden Menschen«

(2014), was darauf hindeutet, dass es von den Moscheen als notwendig erachtet

wird, diese Brücken zu bauen, d.h. mit der Mehrheitsgesellschaft in Kontakt zu

treten. Dadurch werden jedoch auch »die Muslime« und »die Mehrheitsgesell-

schaft« als abgeschlossene konkrete Entitäten dargestellt, die durch einen Graben

getrennt sind, den es zu überbrücken gilt. Das Brückenmotiv expliziert und ver-

stärkt die empfundene Realität der Nicht-Zugehörigkeit (vgl. Schiffauer 2009). In

https://doi.org/10.14361/9783839456330-023 - am 13.02.2026, 15:50:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 271

den Interviews wird als Beweggrund für die Teilnahme von engagierten Musli-

minnen und Muslimen am Tag der offenen Moschee durchgehend der Wunsch

geäußert, das negative und aus ihrer Perspektive »falsche« Islambild in der Öf-

fentlichkeit zu korrigieren. Nadja fasst die Zielsetzung des TOM aus ihrer Sicht

zusammen:

Einfach ich glaube, man kann erreichen, dass dass die Leute anfangen ähm an-

ders zu denken, dass sie anfangen ähm ähm Moscheen und Muslime anders zu

sehen. Dass sie gewisse Ängste abbauen können indem sie fragen können. Und

zwar direkt, nicht irgendjemand der der der irgendetwas weitergibt, was er gera-

de gehört hat, sondern direkt von den Muslimen selber in der Moschee, wo noch

ein Imam ist, der eigentlich äh gelehrt sein sollte, der etwas wissen sollte. Und

in den meisten Moscheen ist das schon so. […] Ja und drum glaub ich, es ist ähm

extrem hilfreich und wichtig äh wenn man so (.) so etwas macht. #00:24:29#

(Nadja)

Das hier formulierte Ziel ist, durch die Weitergabe von »richtigen« Informa-

tionen aus erster Hand, im besten Falle durch Expertinnen und Experten, Ängste

in der Bevölkerung abzubauen. Dadurch soll das öffentliche Bild korrigiert und

den Menschen gezeigt werden, was Islam aus der Innenperspektive heraus wirk-

lich ist. Dann, so die Annahme, müssten die Menschen auch keine Angst mehr

vor dem Islam haben. Auch hier zeigt sich wieder der Tag der offenen Moschee

als Reaktion auf den Islamdiskurs.

Auch der Gesprächspartner im Islamischen Zentrum beschreibt den Tag der

offenen Moschee als Informationsveranstaltung und nennt ihn im gleichen Atem-

zug mit Moscheeführungen, die er als Bildungsveranstaltung versteht.

Wöchentlich haben wir drei bis vier Führungen, das sind Klassen Schulklassen,

die zu Besuch kommen. Volksschulen, Hauptschulen, Gymnasien, dann verschie-

dene Magistratsabteilungen, Leute von Hochschulen, Universitäten, Professoren

und so weiter. Die einfach äh sich anmelden bei uns, um eine, um durch die Mo-

schee geführt zu werden, mit den Muslimen über Muslime und Islam zu reden.

Da sitzen wir zusammen und reden miteinander und so weiter. Vor zwei Tagen

haben wir auch Tag der offenen Moscheen gehabt, da sind das erstmal offiziell

von der Islamischen Glaubensgemeinschaft organisiert. Daran haben sich über

hundert Moscheen inWien beteiligt. Und haben auch sehr viele Besucher gehabt

und so weiter, die zu uns gekommen sind, haben Führungen angeboten, gratis

Infobroschüren, Literatur und dann am Abend hat es auch eine, äh wie hat man

das genannt, Tribüne womanmiteinander gesprochen hat. Es waren auch Staats-

vertreter hier vom Außenministerium, zum Beispiel der Staatssekretär Sebastian

Kurz (unverst.) Integrations - äh - beauftragte und so weiter, Vertreter der katho-

lischen evangelischen Kirche und so weiter waren da. #00:10:59-1#

(N.N., W_ExpInt_01)

https://doi.org/10.14361/9783839456330-023 - am 13.02.2026, 15:50:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


272 Alltag in der Moschee

Bei den Moscheeführungen geht es darum »mit den Muslimen über Muslime

und Islam zu reden«, das bedeutet, dass der Informationsfluss in eine Richtung

geht, von den Moscheeführern zu den Besuchergruppen. Im gleichen Kontext

verortet er auch den Tag der offenen Moschee, an dem es Führungen gibt, In-

formationsmaterial und Literatur. Auch hier sollen die Besucherinnen und Besu-

cher informiert werden, ein gegenseitiger Austausch oder Dialog steht nicht im

Vordergrund. Dieser findet auf einer anderen Ebene statt, nämlich als Podiums-

diskussion auf Ebene der Vertreterinnen und Vertreter von Kirchen und Staat.

Dieser Aspekt wird unten noch ausführlicher diskutiert.

Seit den Ereignissen vom 11. September 2001 sind Musliminnen und Musli-

me in der Schweiz, in Österreich und auch anderswo unter starkem öffentlichen

Druck (siehe Kap. 3). Der öffentliche Diskurs, getragen und reproduziert von ei-

nigen journalistischen Medien, hat ein Bild von muslimischen Gläubigen erzeugt,

welches sie als potentielle Terroristen darstellt, die in ihren Moscheen Hass gegen

die westliche Welt predigen, ihre Frauen unterdrücken und dergleichen (vgl. Gi-

anni 2010: 31). Gemäß Deephouse & Suchman (2008: 56) »media reports not only

reflect but also influence the opinion of the general public«. Demnach kann von

medial transportierten Islambild durchaus auf eine öffentliche Meinung rückge-

schlossen werden. Medien wiederum sind Quellen von Legitimierung, aber auch,

wie in diesem Fall, von De-Legitimierung. Themen des Diskurses sind die Ein-

ordnung des Islam als politische Religion. Musliminnen und Muslime werden

darüber hinaus häufig als »Bösewichte« und »Schuldige« typisiert (vgl. Dahin-

den 2009; Dahinden et al. 2011). Ettinger & Imhof (2006) zufolge werden Men-

schen muslimischen Glaubens mit Gewaltbereitschaft und einem Bedrohungsbild

in Verbindung gebracht. Der Islam wird als Religion charakterisiert, welche nicht

aufgeklärt ist, religiöse Radikalisierung begünstigt und armutsverstärkend wirkt

(ebd.). Ein ähnliches Bild zeigt sich auch in Österreich: Studien haben hier erge-

ben, dass ein von Medien und rechtsgerichteten Parteien transportiertes Bedro-

hungsszenario vorherrscht (vgl. Saad 2009; Hafez 2010; Mattes 2010). Heine et al.

fassen zusammen: »Es sind dies vor allem demographische Ängste vor der ›Über-

fremdnung‹ der Heimat sowie die Angst vor dem dschihadistischen Terrorismus,

die mobilisiert werden.« (Heine et al. 2012: 32f.)

Wie bereits dargelegt ist eine der theoretischen Grundannahmen dieser Ar-

beit, dass Handeln aufgrund von Erwartungserwartungen entsteht (vgl. Theorie-

teil und besonders Garfinkel 1967). Im Tag der offenen Moschee widerspiegeln

sich daher Motive aus dem Diskurs im Handeln, denn für Musliminnen und

Muslime ist der Diskurs real und wirkt sich auf ihr Handeln aus (vgl. Gianni

2010: 30f.). Aus neo-institutionalistischer Perspektive ist es dann möglich, den

als negativ empfundenen Diskurs als Auffassungen und Meinungen darüber zu

konzeptualisieren, was von Muslimen erwartet wird, wie oder wie sie sich nicht

zu verhalten haben. Die öffentliche Meinung ist damit, dass Musliminnen und

https://doi.org/10.14361/9783839456330-023 - am 13.02.2026, 15:50:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 273

Muslime bestimmte gesellschaftlichen Skripte nicht erfüllen, was beispielsweise

Aspekte der Gleichberechtigung von Mann und Frau, Privatheit von Religion und

Trennung von Religion und Politik anbelangt. Diese gesellschaftlichen Bilder kön-

nen durch eine Analyse des Handelns am Tag der offenen Moschee aufgespürt

werden, denn der Tag der offenen Moschee ist mit seinen formulierten Zielen

eine Strategie, der wahrgenommenen medialen De-Legitimierung muslimischen

Lebens in der Schweiz und in Österreich entgegenzuwirken. So kann ein kon-

stantes Bedürfnis beobachtet werden, den »wahren« Islam zu verteidigen, wie

folgender Interviewausschnitt zeigt.

Also es ist eigentlich etwas vomWichtigsten und etwas vom Besten, was wir ma-

chen können, um zu zeigen, dass vieles was über uns gesagt wird nicht wahr ist.

Damit wir ähm irgendwie die Leute direkt erreicht und nicht immer nur dieMEDI-

ENdie Leute erreichen, die's dann falschwiedergeben nur ummehr Einschaltquo-

ten zu haben und und und. Äh es ist ja, es geht schon in eine Richtung, wo wooo

es eigentlich tragisch ist, dass das eigentlich gemacht werden darf über äh über

äh über eine Religion oder über eine Gruppe Menschen so viel falsche Sachen zu

erzählen. Und da finde ich einfach, da muss die Gruppe Menschen aufstehen und

und das auf eine, natürlich auf eine nette Art und eine gute Art zeigen, dass das

nicht so ist. Und drum ist es äh für/ ich finde sehr wichtig, dass man da ein wenig,

ein wenig, korrekte Berichterstattung (lacht) macht. #00:19:06#

(Nadja)

Hier finden sich die in Flyern und Infomaterialien formulierten Wünsche

wieder. Barrieren abzubauen, Vorurteile und Ängste auszuräumen sollen mit

den Mitteln der Transparenz und der Information erreicht werden. Dem medial

vermittelten falschen Islambild müsse mit »korrekter Berichterstattung« gekon-

tert werden. Nadja verwendet hier einen Begriff aus dem Journalismus, den sie

dem Mediendiskurs entgegenhält. Durch das wiederholt verwendete »ein wenig«

macht Nadja jedoch auch ihre Unsicherheit deutlich, ob dies mit diesen Mitteln

erreicht werden kann. Die Strategie ist damit eine unsichere, was sich auch in

der mimetischen Isomorphie anderer Organisationen durch den Tag der offenen

Tür widerspiegelt. Wie bereits angemerkt wird durch die Nachahmung letztlich

versucht, Sicherheit durch Legitimität zu erlangen.

Moscheevereine und die Dachorganisation folgen der Kontakthypothese und

nehmen an, dass, indem sie Menschen eine Moschee von innen sehen lassen

und Informationen über den Islam geben, Vorurteile bekämpft, Ängste abgebaut

werden und sich dadurch das Bild des Islams automatisch verbessern müsse.

Der angebotene Kaffee und Kuchen unterstreicht das Ziel des sozialen Zusam-

mentreffens. Dabei spielen Informationen »aus erster Hand« (Nadja) und der

face-to-face-Kontakt eine zentrale Rolle. Jede Information, die über eine Zwi-

https://doi.org/10.14361/9783839456330-023 - am 13.02.2026, 15:50:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


274 Alltag in der Moschee

scheninstanz wie die Medien geht, erscheint aus Nadjas Perspektive gefiltert und

verfälscht. Der Ort Moschee wird als Ort konstruiert, wo potentiell unverfälsch-

te, echte Informationen und das »echte« und »wahre« Bild des Islam vermittelt

werden kann.

Plakate, Flyer und extra angefertigtes Informationsmaterial, wie sie vor allem

durch die IGGiÖ eingesetzt werden, sind ein wichtiger Bestandteil für die Stra-

tegie der Gewinnung von Legitimität gegenüber der nicht-muslimischen Öffent-

lichkeit. Gleichzeitig deutet dies jedoch auch auf ein Problem hin: Denn die Pro-

duktion von solchen Materialien ist abhängig von den vorhandenen Ressourcen,

sowohl von finanziellen als auch personellen. Damit, dass die IGGiÖ als öffentlich-

rechtlich anerkannter Dachverband über diese Mittel verfügt, wird deutlich, wie

wichtig Ressourcen für die Genese von Legitimität sind, denn sie können die

Wahl der Mittel einschränken. Der VIOZ als Verband, dem vermutlich weniger

Mittel zur Verfügung stehen, sind damit Grenzen gesetzt, was Kommunikations-

und Werbestrategien betrifft.

Das vermittelte Islambild

In den Moscheeführungen, den Vorträgen und durch das bereitgestellte Informa-

tionsmaterial wird ein ganz bestimmtes Islambild vermittelt. Aus wissenssozio-

logischer Perspektive wird dieses Bild als Phänomen verstanden, welches durch

Handeln und Sprache erst Wirklichkeit wird und immer neu reproduziert wird.

Dabei spielen Erwartungserwartungen eine zentrale Rolle: Das von den Muslimen

wahrgenommene negative Bild wird zum Auslöser für die eigene Auseinanderset-

zung mit der Religion und für die Konstruktion eines Islambildes als Gegenreak-

tion, welches der Öffentlichkeit vermittelt wird. Das Bild für die Öffentlichkeit ist

dabei reflexiv an den Inhalten des Islamdiskurses ausgerichtet, es wird gleichsam

am Tag der offenen Moschee konstruiert und reproduziert. Kurz, es geht um die

Richtigstellung eines »falschen« Bildes durch die Konstruktion eines »richtigen«.

Es ist auffällig, dass hier von einem »richtigen« Islambild gesprochen wird,

welches für Musliminnen und Muslime scheinbar einfach zu identifizieren ist.

Ich bin der Ansicht, dass die Antwort darauf im Religionsverständnis selbst liegt.

Wie ich im Unterricht von Erwachsenen und Kindern in Moscheen beobachten

konnte (siehe Kap. 5.3), wird der Islam als eine Religion präsentiert, die Hand-

lungsanleitungen für alle Lebenssituationen bereit hält. Islam wird als Sinn- und

Bedeutungssystem vermittelt, welches für alle Gelegenheiten eine Richtung vor-

gibt, nicht nur für diejenigen, die man im engeren Sinne als religiös bezeichnen

könnte47. Kinder lernen über Körperhygiene und über das richtige Begrüßen und

47 Im Anschluss an Riesebrodt verstehe ich religiöse Praktiken als Handlungen, »deren Sinn

sich durch die Bezugnahme auf persönliche oder unpersönliche übermenschliche Mächte

auszeichnet.« (Riesebrodt 2007: 115).

https://doi.org/10.14361/9783839456330-023 - am 13.02.2026, 15:50:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 275

Verabschieden, genauso wie sie auch die Körperhaltung beim Gebet erlernen.

Dieses Wissen wird direkt aus dem Koran, der als hudā, als »Rechtleitung« Al-

lahs und als sein Gesetz für die Menschen verstanden wird, und aus der Sunna

bezogen (vgl. Bobzin 2006: 71). Für Schiffauer resultiert der Fokus auf Orthopra-

xie aus der Migrationssituation und dem Bedürfnis nach Halt und Weitergabe

von religiös-kulturellen Moralvorstellungen (Schiffauer 2009: 226ff.). In der glei-

chen Logik, in der es richtige und falsche Antworten für das tägliche Leben und

für die Performanz religiöser Praktiken gibt, gibt es auch ein richtiges und ein

falsches Bild des Islam. Dieser Punkt wird besonders dann deutlich, wenn das

religiöse Selbstverständnis von Menschen muslimischen Glaubens mit dem ande-

rer religiöser Anhänger verglichen wird (vgl. Rückamp & Limacher 2016)48. Jener

Dualismus von richtig und falsch wird angewandt, wenn es darum geht, auf den

öffentlichen Diskurs zu antworten. Auf diese Art und Weise existiert ein explizier-

barer Konsens darüber, was ein korrektes Islambild ist. Damit ist die Weitergabe

»richtiger Informationen« nicht nur eine Reaktion auf den Islamdiskurs, sondern

folgt auch einer internen Logik, welche von religiösen Konzepten geprägt ist.

Differenzen zwischen verschiedenen Rechtsschulen und Lehrmeinungen werden

dabei geglättet, um das Ziel zu erreichen.

Das Islambild, welches am TOM präsentiert wird, ist ein ausgewähltes und

orientiert sich an Aspekten des Diskurses. Dies bedeutet jedoch nicht, dass es

nicht als ein »richtiges« Bild verstanden wird. Das Urteil von muslimischer Seite

ist, dass das öffentliche Bild deshalb falsch und so schlecht sei, weil die Men-

schen kein oder ein falsches Wissen über den Islam hätten. Ein zentrales Ele-

ment der Informationsweitergabe ist deshalb der Fokus auf religiöse Inhalte in

Gestalt der fünf Säulen des Islam, das heißt das Glaubensbekenntnis, das fünffa-

che Gebet, die Almosengabe, das Fasten im Monat Ramadan sowie die Pilgerfahrt

nach Mekka, wie diese beispielsweise im Informationsmaterial der IGGiÖ zu fin-

den sind (W_Dok_02). Trotz innermuslimischer Vielfalt, die weitgehend toleriert

wird (vgl. Bauer 2011), sind dies die Glaubensgrundsätze, welche für alle Muslime

gleich sind. Mit einer Einführung in die Grundlagen des Islam wird der Fokus

auf religiöse Inhalte gelenkt und damit einem öffentlichen politisierenden Bild

entgegengesteuert. Gleichzeitig erfolgt aber eine Abgrenzung von anderen Mus-

liminnen und Muslimen, die radikale, islamistische Tendenzen zeigen. Dies sei

dann nicht der »wahre Islam«, denn hier werde eben nicht »auf eine nette Art

und eine gute Art« (Nadja, #00:19:06#) gezeigt, was der Islam ist. Aussagen, dass

Politik kein Thema in der Moschee sei, weder ausländische noch schweizerische

Politik (ZH_Prot_16; I. Kientzler, ZH_ExpInt_05), unterstreichen dies. Kommt das

48 Im Vergleich konnten meine Kollegin Katharina Limacher und ich zeigen, dass bei öffentli-

chen Feiern von Hindus in Wien ein exotisches Bild aufgegriffen und reproduziert wird, das

gänzlich von Ritualen und religiösen Inhalten befreit ist.

https://doi.org/10.14361/9783839456330-023 - am 13.02.2026, 15:50:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


276 Alltag in der Moschee

Gespräch auf den Jihad zu sprechen, wird zwischen großem und kleinem Jihad

unterschieden und ein Verständnis des großen Jihads als persönliche Anstrengung

und persönliches Streben nach Verbesserung betont (ZH_Prot_01). So lässt sich

folgern, dass die Abgrenzung von einem wahrgenommenen Negativ-Diskurs es

einerseits notwendig macht, ein einheitliches Bild zu präsentieren, andererseits

ist dieses Bild dann nicht frei von Widerspruch, denn es widerspricht der tatsäch-

lichen Diversität. Durch den Fokus auf die religiösen Inhalte wird zudem auch

die Ähnlichkeit mit der christlichen Tradition hervorgehoben. Glaubensgrundsät-

ze, Riten, karitative Praktiken, Fasten und Pilgern gibt es auch im Christentum.

Damit wird durch das Hervorheben der Gemeinsamkeiten Legitimität erlagt, po-

sitioniert man sich doch nahe an einer bereits anerkannten legitimen Religion

(vgl. Deephouse & Suchman 2008: 56). Dazu lässt sich auch die Podiumsdiskus-

sion im Islamischen Zentrum Wien zählen, die mit Angehörigen der katholischen

und evangelischen Kirche besetzt ist und auf welche ich unten noch zu sprechen

kommen werde.

Ein weiterer Aspekt, der auf Gleichwertigkeit zielt, ist die Hervorhebung der

gemeinsamen Sprache und Herkunft:

Ich glaub auch es wird wahrscheinlich ähm auch ein wenig mehr und mehr kom-

men, die ähh die ähhh offenen Moscheen, weil (..) früher ist es halt so gewesen,

dass halt auch Treffen gewesen sind für füüüür Landsleute SO, oder? Man hat ein-

fach ein ein so nen kulturellen Verein gegründet, damitman sichmit den eigenen

Leuten treffen kann. Und jetzt ist es halt so, dass die zweit und dritt-Generationen

auch da sind und die sind mehr von daaa als von von niemand (wo?) anders. Und

Konvertierte und (unverst.) […] Und drum glaub ich wirds auch mehr und mehr

ein Umdenken geben bei den Muslimen und entsprechend dann auch bei den

Nicht-Muslimen, die sich trauen dann auch vielleicht mehr herein zu kommen,

weil sie wissen: man versteht mich. Man kann die Sprache, ähm hat eigentlich,

man kommt vom gleichen Ort. Man hat einfach eine andere Religion, aber mit

dem (..) hatman keine Barriere zumüberhauptmiteinander zu reden. #00:26:37#

(Nadja)

Gerade der Fokus auf das Deutsche oder besser das Schweizerdeutsche in Zü-

rich soll zeigen, dass man vertraut miteinander ist und sich buchstäblich versteht:

nicht nur sprachlich sondern auch kulturell. Der Keks, auf dem »uf wideluege«

steht, verdeutlicht dies auf materielle Art und Weise (Abb. 37). Zu zeigen, dass

man regional zugehörig ist, die Herkunft die gleiche ist, deckt sich mit dem,

was ich auch am TOM beobachten konnte: Die Betonung des Deutschen als Um-

gangssprache soll ein Bild transportieren, dass hier ein Schweizer Islam, also ein

integrierter Islam, praktiziert wird, der als kompatibel mit der Schweizer Gesell-

schaft, dem politischen System und der Kultur verstanden wird.

https://doi.org/10.14361/9783839456330-023 - am 13.02.2026, 15:50:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 277

Abbildung 37: Gastgeschenk TOM, ImanZentrum

Volketswil, 2014.

Nadja beschreibt im Zitat den Islam als eine offene Religion, die Moschee als

einen offenen Ort und vollzieht dabei eine rhetorische Abgrenzung von anderen

Moscheen. So geschieht dies auch beispielsweise, wenn das ImanZentrum Vol-

ketswil als ein offener Ort beschrieben wird, in dem alle Ethnien, Muslime und

Nicht-Muslime, willkommen sind (ZH_Prot_04, ZH_Prot_16).

Die eigene Verortung in einem »Schweizer Islam« ist vor allem bei Konvertier-

ten und Personen der zweiten und dritten Generation zu beobachten und kann

als Reaktion auf den Vorwurf der Inkompatibilität des Islam mit »westlichen,

demokratischen Gesellschaften« verstanden werden. Hinzu kommt die Betonung

des Nutzens der Muslime für die Gesellschaft, denn sie würden sich positiv in

die Gesellschaft einbringen und wären damit auch ein Teil von ihr (ZH_Prot_16;

I. Kientzler, ZH_ExpInt_05 und Interview mit Ibrahim). Dies wird gleichzeitig

auch als religiöse Pflicht verstanden.

[…] Aber das geht nicht, dass wir da unser isoliertes Leben führen. Von der An-

schauung her geht das gar nicht. Also das heißt, jeder eigentlich praktizierender

Muslim muss irgendwo sich an den Gesellschaft/ an der Gesellschaft beTEIligen.

Auf irgendnerWeise. Undda gibts verschiedeneMöglichKEITEN. Es gibt Leute, die

die sind in einemVerein tätig oder in einemMoscheeverein oder in einer HILFsor-

ganisation oder in einer SCHULE. Es sind da die Möglichkeiten die man hat etwas

https://doi.org/10.14361/9783839456330-023 - am 13.02.2026, 15:50:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


278 Alltag in der Moschee

Positives für die Gesellschaft zu tun. Es ist schon eine Pflicht eigentlich, schon.

#00:08:06-9#

(Ibrahim)

Letztlich lässt sich die Rhetorik am Tag der offenen Moschee als eine beschrei-

ben, die »Normalität« herstellen und suggerieren soll. Der Islam ist kein Sonder-

oder Problemfall, sondern gehört dazu, wenn er richtig verstanden und prak-

tiziert wird. Eine ähnlich gelagerte Strategie hat Behloul bei bosnischen Musli-

minnen und Muslimen festgestellt, die in der Selbstdarstellung ihre »europäische

Form« des Islam und ihre »europäische Identität« betonen (vgl. Behloul 2007a).

Weitere Themen am TOM werden aus dem medialen Diskurs aufgegriffen,

wie Frauen im Islam, das Kopftuch oder Islamismus (Abb. 34, 35 und 36). Hier

wird direkt auf den Diskurs reagiert und die in ihm transportierten gesellschaft-

lichen Mythen im Sinne geteilter Vorstellungen von der Gleichberechtigung und

der Selbstbestimmung von Frauen sowie von der Trennung von Religion und

Staat/Politik. Die Relevanz der Themen bestätigten sich bei den Besucherinnen

und Besuchern der Moscheen. Einige brachten Befürchtungen mit vor Überfrem-

dung, Islamisierung, und einem Zwang zum Kopftuch, das vielleicht bald für alle

Frauen gelten könnte (ZH_Prot_04).

Interreligiöser Kontakt und Dialog

Neben den beiden zentralen Veranstaltungszielen der Transparenz und der Wei-

tergabe von Informationen in Form eines bestimmten Islambildes steht als dritter

Punkt Kontakt und Begegnung von muslimischen Gläubigen und Nicht-Muslimen

im Vordergrund, der auch die interreligiöse Begegnung oder den Dialog beinhal-

ten kann. In den Einladungen wird dies zum einen durch den Verweis auf die Ver-

köstigung deutlich, zum anderen durch dezidierte Aktionen. Kaffee und Kuchen

stehen für den Abbau von Vorurteilen durch Begegnung und für Gastfreund-

schaft. In Zürich war 2014 zum ersten Mal eine der teilnehmenden Moscheen

auch an einem Sonntag geöffnet, um, so der Dachverband, auch jüdischen Gläu-

bigen die Möglichkeit zu bieten, eine Moschee zu besuchen. Der ansonsten meist

zwischen Menschen christlichen und muslimischen Glaubens angesiedelte Dialog

wird hier auf jüdische Gläubige ausgeweitet. Diese Tradition soll in den nächsten

Jahren weitergeführt werden49. Inwiefern diese Dialog- und Begegnungsmöglich-

keiten neben den Moscheeführungen genutzt werden, wird später noch einmal

thematisiert. Wie bereits dargelegt erscheint der Tag der offenen Moschee je-

doch vor allem als Informationsveranstaltung zum Islam und zu Muslimen. Ein

Austausch, bei dem auch andere religiöse Überzeugungen zur Sprache kommen

49 In der Blauen Moschee waren denn auch jüdische Besucherinnen mit ihren Kindern anwe-

send (ZH_Prot_24).

https://doi.org/10.14361/9783839456330-023 - am 13.02.2026, 15:50:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 279

können, findet nur dann statt, wenn sich die Besucherinnen und Besucher ent-

sprechend einbringen. Dies war punktuell auch zu beobachten. Grundsätzlich

ist ein solcher Dialog also möglich. Für Zürich kann damit festgehalten werden,

dass Kontakte zwischen Anhängerinnen und Anhängern verschiedener Religionen

dezidiert auf der Ebene der Besuchenden stattfinden soll. Gleiches gilt auch weit-

gehend für Wien, wobei das Islamische Zentrum eine Ausnahme bildet. Hier ist

»Interreligiöser Dialog« explizit in Form einer Podiumsdiskussion auf der Ebene

von Repräsentantinnen und Repräsentanten angesiedelt. Durch die interreligiöse

Zusammensetzung der Gäste wolle man den »Zusammenhalt zwischen den Re-

ligionen« verdeutlichen und »ein medienwirksames Bild nach Außen« abgeben,

so die IGGiÖ in ihrem eMagazin (W_Dok_01)50. Als Grund für die Veranstaltung

gibt sie an:

Ein lebendiges Miteinander der Religionsgemeinschaften unterstützt die Tole-

ranz, das Verständnis und die spirituelle Vielfalt des menschlichen Zusammen-

wirkens innerhalb des Staates und fördert diese über nationale Grenzen hinweg.

(W_Dok_01)

Die als Podiumsdiskussion gestaltete Veranstaltung hatte 2013 »die Relevanz

der Religionen in modernen Gesellschaften« als Thema und hatte zum Ziel,

ein vertrauensvolles Zusammenleben in Österreich durch mehr Information

und Transparenz zu ermöglichen und einen interreligiösen Dialog zu lan-

cieren (W_Dok_01). Damit wird auch hier der Fokus auf »Transparenz« und

»Information« gesetzt.

Interreligiöse Dialoginitiativen zwischen Christen und Muslimen wurden in

den letzten 30 Jahren gegründet und waren ursprünglich »aus einer Mischung

aus religiöser Sendung und nachbarschaftlichem Interesse« (Tezcan 2008: 28)

entstanden. Beispiele für solche Initiativen sind das Österreichische Forum der

Weltreligionen oder das Zürcher Forum der Religionen. Anfangs vor allem durch

die christlichen Kirchen initiiert, finden sich heute als Reaktion auf die gestie-

gene Bedeutung des Dialogs auch bei den großen muslimischen Dachverbänden

Dialogbeauftragte (vgl. ebd.: 30). Dass Moscheegemeinden an dieser institutio-

nalisierten Form der Kommunikation zwischen Vertreterinnen und Vertretern

unterschiedlicher Religionsgemeinschaften – vor allem den monotheistischen –

teilnehmen und sie auch selbst initiieren, lässt vor dem theoretischen Hinter-

grund des Neo-Institutionalismus den Rückschluss auf mimetische Isomorphie

zu. Wie bereits dargelegt ist diese am wahrscheinlichsten, wenn externe Erwar-

tungen nicht eindeutig sind. Ebenso wie bei der Veranstaltungsform des Tags der

offenen Tür kann hier davon ausgegangen werden, dass die religiösen Organisa-

tionen auf Nachahmung setzen, wenn es darum geht, Strategien zu finden, auf

50 Die Dokumente befinden sich im Anhang C der Arbeit.

https://doi.org/10.14361/9783839456330-023 - am 13.02.2026, 15:50:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


280 Alltag in der Moschee

den Islamdiskurs zu reagieren. Hinzu kommt, dass aufgrund der schrumpfen-

den Besuchendenzahlen neue Strategien gefunden werden müssen, umMenschen

zu erreichen. Die Ausweitung der Veranstaltung für jüdische Gläubige auf den

Sonntag kann sicher als eine solche Strategie gedeutet werden. Darüberhinaus

ist die Interpretation möglich, dass hier auf Vorwürfe des Antisemitismus von

Musliminnen und Muslimen reagiert und Kontaktbereitschaft demonstriert wird.

Dabei wird deutlich, dass der Fokus der Dialogveranstaltungen auf den Anhän-

gern abrahamitischer Religionen liegt, zu denen man aufgrund ihrer Ähnlichkeit

leichter Kontakt aufnehmen kann als zu anderen Religionsgemeinschaften oder

humanistischen Gesellschaften.

Die Ankoppelung an die Woche der Religionen in Zürich fungiert dann als

Legitimationsstrategie des Züricher Dachverbandes, ist diese doch eine Veran-

staltung organisiert von einer Schweizerischen Organisation mit Einbindung von

christlichen Institutionen. Die Organisatoren der Woche IRAS-COTIS dürften

über eine Legitimierung durch die Unterstützung der evangelischen und katholi-

schen Kirche in der Schweiz verfügen. Durch die Ankoppelung an diese Veranstal-

tung kann diese Legitimität auch für die muslimischen Organisationen erlangt

werden und verschafft dem TOM eine größere Reichweite (vgl. Deephouse &

Suchman 2008: 56).

In Wien ist darüber hinaus augenfällig, dass für das Podium 2013 der Bi-

schof der evangelischen Kirche und die Leiterin des erzbischöflichen Amtes für

Unterricht und Erziehung geladen waren. Zudem wurden die Theologin Dr. Su-

sanne Heine und der Theologe Dr. Martin Jäggle angekündigt sowie der damalige

Staatssekretär für Integration Sebastian Kurz. Des Weiteren waren »ehrenhafte

Vertreter des islamischen Milieus« (W_Dok_01) anwesend. Diese im Bericht der

IGGiÖ als »hochgradige Gäste« (W_Dok_01) bezeichneten Personen, welche auf

typische österreichische Art mit Titel angegeben werden, sollen der Veranstal-

tung durch ihren eigenen Rang Legitimität verleihen, der durch ihre Positionen

und Titel unterstrichen wird. Denn »a subject becomes legitimate when it is

connected to legitimate others« (ebd.: 56). Dies zeigt sich auch in der Rhetorik

der IGGiÖ, die mit der Veranstaltung den »Zusammenhalt zwischen den Religio-

nen« verdeutlichen und »ein medienwirksames Bild nach Außen« abgegeben will

(W_Dok_01). Wie A.-K. Nagel feststellt, sind für Dialogveranstaltungen Anhänger

»abrahamitischer Glaubensrichtungen« besonders legitime Teilnehmerinnen und

Teilnehmer und damit besser geeignet als beispielsweise Zugehörige zu neuen re-

ligiösen Bewegungen, zu polytheistischen oder atheistischen Traditionen (A.-K.

Nagel 2015a: 63). Diese These lässt sich durch die Zusammensetzung des Podi-

ums in Wien bestätigen und auch durch die oben aufgeführten Beobachtungen

in Zürich.

Die IGGiÖ, die das repräsentative Islamische Zentrum als Veranstaltungs-

ort auswählt, präsentiert sich in ganz anderer Weise als die VIOZ in Zürich.

https://doi.org/10.14361/9783839456330-023 - am 13.02.2026, 15:50:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 281

Abbildung 38: Einladung TOM Wien, 2013 (Quelle:

IGGiÖ).

Während in Zürich der interreligiöse Dialog auf Ebene von Besucherinnen und

Besuchern im Rahmen einer Moscheeführung bottom-up stattfinden soll, wird

dieser in Wien gleichsam durch das Podium top-down vermittelt. Profiteure der

Legitimität sind hier vor allem die Repräsentanten der IGGiÖ, die sich durch das

Aufführen der unterschiedlichen muslimischen Dachverbände sowie des Integra-

tionsministeriums auf den Informationsmaterialien als anerkannte Repräsentan-

tin aller Musliminnen und Muslime in Österreich präsentiert (Abb. 38). Durch die

Anwesenheit von Vertretern anderer anerkannter Religionsgemeinschaften macht

die IGGiÖ deutlich, dass sie hier auf einer Ebene mit diesen steht, welches ihr

wiederum durch die öffentlich-rechtliche Anerkennung formal zuerkannt ist. Dies

wird hier noch einmal verdeutlicht.

Interreligiöse Aktivitäten sind aus unterschiedlichen Fachdisziplinen be-

forscht worden, vor allem durch Theologie, Religionswissenschaften, Sozio-

logie und Sozialwissenschaften (vgl. ebd.: 59). Hervorzuheben ist die Studie

Klinkhammers, welche den Dialog vor dem Hintergrund eines »kooperativen

Problemlösungshandelns« untersucht und die Chancen für die »Erarbeitung von

Möglichkeiten und Perspektiven eines friedlichen und gerechten Zusammenle-

bens« (Klinkhammer 2008: 41f.) betont. Tezcan vertritt zwar die Ansicht, dass

der interreligiöse Dialog sich »für den Minderheitenislam in Europa als ein be-

sonders geeigneter Weg« anbietet, »sich eine öffentliche Stimme zu verschaffen«

(Tezcan 2008: 28). Dies sei zu einem Zeitpunkt relevant geworden, als »Muslime

https://doi.org/10.14361/9783839456330-023 - am 13.02.2026, 15:50:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


282 Alltag in der Moschee

in vielerlei Hinsicht als Sicherheitsrisiko auftauchten« (Tezcan 2008: 28). Er

kritisiert jedoch, dass sich infolgedessen Dialoginitiativen mit Integrationsfragen

und Fragen der Sicherheitspolitik verbunden hätten. Religion, so Tezcan, werde

zu einem Vehikel, »mit dem die multikulturelle Gesellschaft regierbar gemacht

werden soll« (ebd.: 26). Gleichzeitig würden die christlichen und muslimischen

Religionsgemeinschaften ihre gesellschaftliche Relevanz unterstreichen (ebd.: 31).

In den Worten des Neo-Institutionalismus lässt sich daraus schließen, dass

im Rahmen von Dialoginitiativen christlichen und muslimischen Gemeinschaf-

ten der Mythos der integrativen Leistung zugeschrieben wird. Damit fungieren

Dialoginitiativen als Legitimationsstrategie sowohl christlicher als auch muslimi-

scher Gemeinschaften gegenüber der Gesamtgesellschaft, indem dieser Mythos

aufgegriffen und reproduziert wird.

Allerdings gibt es Beobachtungen, die der These vom Tag der offenen Moschee

als Dialogveranstaltung gegenläufig sind und auf einen einseitigen Austausch

hindeuten. Dazu gehört vor allem, dass die Veranstaltung für Besucherinnen und

Besucher konzipiert ist und nicht für die Mitglieder in den Moscheen, die häufig

nicht einmal informiert sind, wie nachher noch gezeigt werden wird.

Der Tag der offenen Moschee ist nicht die einzige Veranstaltung, die zu den

interreligiösen Aktivitäten von Moscheen gezählt werden kann. Über die Imame

sind die Gemeinschaften häufig in weitere Dialogprogramme mit eingebunden,

die z.B. durch Stadtteilinitiativen (Wien), durch Kirchen oder über die staatlichen

Verwaltungen initiiert werden. Diese werden im Rahmen der Aktivitäten von

Imamen an anderer Stelle ausführlicher beschrieben (siehe Kap. 5.5.4).

Nach diesem Blick auf die Inhalte und Strukturen des TOM werde ich im Fol-

genden fragen, welche Auswirkungen diese für die Moscheen haben. Hier werde

ich besonders auf zwei Aspekte eingehen, den Bedarf nach Expertinnen und Ex-

perten und die Entkoppelung von Mitgliedern und Besuchergruppen.

5.4.4 Die Rolle von Frauen und die Professionalisierung von Expertinnen und

Experten

Organisiert und getragen wird der TOM von einigen wenigen Engagierten in den

Moscheen. Die repräsentativen Aufgaben übernehmen in den untersuchten Fällen

zumeist Männer, die dann als Moscheeführer fungieren oder Vorträge halten. Eine

Ausnahme ist das ImanZentrum Volketswil, wo auch Frauen Moscheeführungen

durchführten und die Präsidentin einen Vortrag hielt. Waren in den anderen

Moscheen Frauen beteiligt, so hielten sich diese meist im Hintergrund und waren

für die Verpflegung zuständig. Dabei ist auffällig, dass die Rollenverteilung in

den analysierten Moscheen, nach der zumeist die Männer die repräsentativen

Aufgaben im Vereinsvorstand inne haben, auch beim Tag der offenen Moschee

zum Tragen kommt. Zwar gelten Frauen in Moscheen als »das aktivste Element«

https://doi.org/10.14361/9783839456330-023 - am 13.02.2026, 15:50:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 283

(Schiffauer 2009: 230), dies hat sich jedoch bislang kaum in der Besetzung von

Ämtern niedergeschlagen. Daher bleiben Frauen am TOM häufig im Hintergrund

und kümmern sich um Kaffee und Kuchen wie folgender Interviewausschnitt

sowie meine Beobachtungen verdeutlichen:

Aber einmal, ich bin gekommen, aber nachher, wirklich das war, ich hab Kuchen

gesehen und hab, was ist das, was ist los, ja, gibt es schon aber, das war von der

eine andere Frau, und hat sie so besorgt, für diese Dinge, unten. #00:25:56-2#

(Mevlida)

»Unten« bedeutet in der räumlichen Aufteilung der Moschee der Bereich der

Männer, der Hauptgebetsraum mit dem Aufenthaltsbereich, wo meist ältere Män-

ner zusammensitzen und Tee trinken. Das heißt, die Frau bewegt sich im Be-

reich der Männer, bleibt aber im Hintergrund und bereitet Kaffee und Kuchen

vor. Der TOM findet im »öffentlichen« Teil der Moschee statt, dem Bereich der

Männer. Das deutet darauf hin, dass durch die Unsichtbarkeit der Frauen hier

einer internen Logik gefolgt wird und Legitimität gegenüber der muslimischen

Erwartungsgruppe in den Vordergrund rückt. Bei der Richtigstellung des Islam-

bildes wird allerdings betont, dass Männer und Frauen im Islam gleich wären,

Frauen nicht unterdrückt würden. So widmet ein Infoblatt der IGGiÖ zum TOM

2016 der Stellung der Frau einen ganzen Abschnitt, verweist unter Einbezug von

diversen Koranstellen auf die Gleichstellung der Frau und ihre Rechte, erläutert

die Frage nach dem Kopftuch und wendet sich gegen patriarchale Praktiken der

Unterdrückung. Dort heißt es:

Mann und Frau sind vor Gott gleich. Gleich sind auch die Verpflichtungen durch

die »fünf Säulen« und der ethische Anspruch, sich für das Wohl der Gesellschaft

einzusetzen.

(W_Dok_02)

Mit dem Verweis auf Koranstellen wird eine von kultureller Prägung losgelös-

te Theologie präsentiert. Diese entspricht jedoch nicht unbedingt der tatsächlich

gelebten Praktik. Es geht hier in keiner Weise darum,mit dem Finger auf eine ver-

meintlich in der Praxis nicht sichtbare Geschlechtergerechtigkeit in Moscheen zu

zeigen. Vielmehr geht es darum, Diskrepanzen zwischen Darstellung und geleb-

ter Praxis zu analysieren. Denn Außendarstellung und interne Praxis werden hier

entkoppelt (decoupling) (vgl. J.W. Meyer & Rowan 1991: 57f.), um sich widerspre-

chenden Erwartungen und Zielen gerecht zu werden und Legitimität aufrecht-

zuerhalten. Damit werden interne Konflikte vermieden oder abgemildert. Denn

»decoupling enables organizations to maintain standardized, legitimating, for-

mal structures while their activities vary in response to practical considerations«

(ebd.: 58). Am Beispiel »Frauen im Islam« lässt sich gut zeigen, dass Reaktionen

auf externe Erwartungen nicht beliebig sind, sondern internen Logiken folgen.

https://doi.org/10.14361/9783839456330-023 - am 13.02.2026, 15:50:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


284 Alltag in der Moschee

Durch den Fokus der Veranstaltung auf die Weitergabe von »richtiger Infor-

mation« sind geeignete Expertinnen und Experten für Moscheeführungen und

religiöse Fragen notwendig. Die lokale Moscheegemeinschaft ist nicht Thema der

Veranstaltung, geht es doch um die Richtigstellung des Islambildes. So müssen

die Expertinnen und Experten nicht einmal der lokalen Moschee zugehörig sein,

wie das Beispiel der Blauen Moschee in Zürich zeigt, in welcher der Moscheefüh-

rer nicht Angehöriger der Moschee war, sondern vom Dachverband VIOZ für die

Führung vermittelt worden war. Besagter Herr konnte dementsprechend wenig

über die Menschen erzählen, die diese Moschee besuchen, oder etwas zur Ge-

schichte des Ortes sagen. Auch waren keine Mitglieder der Moschee anwesend.

Die jeweils am TOM besuchte Moschee hätte somit jede beliebige Moschee in

Zürich sein können.

Eine zentrale Konsequenz aus den dargestellten Legitimationsstrategien im

Rahmen des Tags der offenen Moschee ist damit die Professionalisierung durch

die Ausbildung von Expertinnen und Experten für religiöse Fragen und Moschee-

führungen. Um ein Bild von einem »Islam, wie er wirklich ist« zu vermitteln und

sich damit von den anderen Musliminnen und Muslimen abzugrenzen, die den Is-

lam auf »falsche« Art und Weise verstehen und praktizieren, sowie auch von den

Medien, die ein »falsches« Bild des Islam verbreiten, braucht es Personen, die

über ein bestimmtes Wissen verfügen und die Fragen der Menschen »korrekt«

beantworten können51. In den von mir untersuchten Fällen waren das Imame

und meist männliche Repräsentanten mit theologischer Ausbildung und guten

Deutschkenntnissen. Oben bereits zitierte Interviewpartnerin Nadja betont die

Bedeutung eines gebildeten Imams und die Wichtigkeit, dass die Besucherinnen

und Besucher Informationen erhalten; und zwar

direkt von denMuslimen selber in derMoschee, wo noch ein Imam ist, der eigent-

lich äh gelehrt sein sollte, der etwas wissen sollte. Und in den meisten Moscheen

ist das schon so #00:24:29#

(Nadja)

Hier schwingt eine implizite Kritik an Imamen mit, die eben nicht gebildet

sind, was aus ihrer Sicht nicht so sein sollte. Die Ausrichtung des TOM mit dem

zentralen Anliegen, »richtige« Informationen weiterzugeben, macht eine gewis-

se Bildung notwendig, die scheinbar auch nicht unbedingt Imame haben. Bei

meinen Vorort-Besuchen beim TOM haben neben den Imamen speziell geschulte

Moscheeführerinnen und -führer eine wichtige Rolle eingenommen. Diese haben

51 Ähnliches habe ich auch bei meinen Interviewpartnerinnen und -partnern erlebt. In vielen

Fällen hatten die Personen die Befürchtung,meine Fragen zum Islam nicht richtig beantwor-

ten zu können, und ich wurde deshalb an »besser gebildete« Personen weiter verwiesen.

https://doi.org/10.14361/9783839456330-023 - am 13.02.2026, 15:50:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 285

meist eine spezielle Schulung des Dachverbandes erhalten oder eine religions-

pädagogische Weiterbildung absolviert (siehe auch Kap. 5.3). Die Qualifikation

für Führungen hängt allerdings nicht allein an einer didaktischen Ausbildung,

sondern es geht auch um religiöse Inhalte, wie folgender Interviewausschnitt

verdeutlicht:

[…] und ich bin dann eigentlich per Zufall, der Imam damals, äh hat dann ein-

fach (unverst.) ich bin etwa sechs Jahre bei ihm im Unterricht gewesen, so du bist

bereit, du kannst Moscheeführungen machen. Ich hab eigentlich keine Ahnung

gehabt, ich bin quasi ins kalte Wasser geschmissen worden und hab dort eben äh

durch eine solche Moscheeführung, in Luzern ist das sogar gewesen (lacht).

(L. Oulouda, 210–214)

In diesem Fall gibt die religiöse Lehrperson die Erlaubnis, Moscheeführun-

gen zu machen, und zwar auf Grundlage des religiösen Unterrichts, den Frau

Oulouda absolviert hat. Die Weitergabe von »richtigen« Informationen ist hier

so wichtig, dass es dafür sogar einer längeren Ausbildung bedarf. Die Ausbil-

dung und Selektion von geeigneten Personen kann als Professionalisierung von

Moscheeführerinnen und -führern bezeichnet werden. In den Worten des Neo-

Institutionalismus führt dies zu »normativem Isomorphismus« im organisatio-

nalen Feld der Moscheen, was wiederum bedeutet, dass sie sich in diesem Aspekt

ähnlich werden. Die Moscheeführerinnen und -führer verfügen durch ihre Ausbil-

dung über gemeinsame Standards und vermitteln vergleichbare Inhalte. Dadurch

werden bestimmte Überzeugungen, Verhaltensweisen und Methoden in die Or-

ganisationen hineingetragen. Schließlich werden im Rahmen des ehrenamtlichen

Engagements soziale Schlüsselqualifikationen ausgebildet, die für die Engagier-

ten auch in anderen Lebensbereichen von Nutzen sein können (vgl. M. Baumann

2010: 5).

Der Bedarf nach religiöser Expertise kann allerdings auch überfordern. Mev-

lida kontextualisiert im Interview den Tag der offenen Moschee mit Moschee-

führungen und beschreibt eine Situation, in der sie von den Ansprüchen an sie

als Expertin für religiöse Fragen überfordert ist. Sie kommt auf den Besuch ei-

ner Gruppe von Angestellten aus dem Gesundheitsbereich zu sprechen, die die

Moschee besichtigen wollte und beschreibt, wie sie davon überrascht wurde.

Sozialarbeiter, viele, das war 15 Frauen, 15 Frauen. Uuund die sagen, sie haben Kli-

entinnen von Muslime und so, weiß ich nicht, die wollten irgendwelche Fragen

auch stellen und so, aber wirklich, das war ein bisschen unfair, weil (.) das WAR

wirklich, weil das sollten, sollten sie sagen, vorher sagen und, und ich konnte je-

mandholen, derweißwirklich über dieseDinge,was diewollen, ähmHÖRENwol-

len, das sind. […] GENAU ich habe wirklich nicht verstanden, wieso und was und

so, die haben, aber war eine, eine junge Studentin, auch mit Kopftuch, weil war

https://doi.org/10.14361/9783839456330-023 - am 13.02.2026, 15:50:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


286 Alltag in der Moschee

eine Türkin, und sie hat wirklich so äh überhaupt, sie, sie spricht so gut Deutsch,

aber sie ist mit IHR gekommen, sie war nicht unten, hier, uuund, die haben alles

gefragt, wieso Kopftuch, wieso damdamdam (..) Uuund, weiß ich nicht, immer

wieder kommt jemand (lacht) […] Und die kommen, wenn die kommen, die fra-

gen immer unten und die reden, vomMagistrat auch,mit,mit Imam,wirklich, alle

interviewen (?), und ja (.), das ist offen, das ist wirklich alles @offene Fragen und

offene@ es ist keine, kein Problem zu beantworten. (.) Ja. […] Aber gottseidank

war diese war mit dir ist auch gekommen, diese junge, äh junge Türkin , aber ich

war wirklich das fürmich war's blöd, ich sag dir, weil (..) weil für ein Interview, das,

ALLEmussen sich vorbereiten. […] Und zu diese junge Frau ich habe gesagt, wieso

hast du nicht gefragt, konnte man schon eine, eine von unsere Seite, junge Frau-

en, welche reden, reden so gut Deutsch, und die wissen so wirklich über Religion,

was sie fragen. Wieso ist verboten zum Beispiel Abortus oder wieso @ Millionen

Fragen das man weiß nicht @ ja, äh, man weiß nicht alles. #00:24:44-9#

(Mevlida)

Die Situation, die Mevlida beschreibt, ist eine, die von Überforderung zeugt.

Eine Besucherinnengruppe kommt spontan, um die Moschee zu besuchen. Es ist

eine Gruppe von Sozialarbeiterinnen, möglicherweise in Ausbildung, da die In-

terviewpartnerin sie als Studentinnen beschreibt. Erst sollte sie nur die Moschee

aufschließen, aber schon bald wird deutlich, dass von ihr Expertise verlangt wird.

Das was Mevlida an Erwartungen vermutet ist, dass sie etwas Bestimmtes »hören«

wollen. Allerdings werden für sie die Erwartungen nicht klar und verständlich.

Die Besucherinnen haben Fragen zu religiösen Konventionen, die ihre beruf-

liche Tätigkeit mit sich bringt. Hierfür ist Expertise gefragt, von dem Mevlida

allerdings überzeugt ist, nicht darüber zu verfügen. Auch sprachliche Einschrän-

kungen spielen hier eine Rolle. Sie verweist deshalb auf die türkische Besucherin,

die sie an ihrem Kopftuch als Muslimin identifiziert. Aber scheinbar kann diese

erst nicht helfen und es ist auch niemand vom Vorstand da. Den Männern im

Vorstand weist sie hier einen Expertenstatus zu. Sie und auch junge, sprachlich

versierte Frauen hätten kein Problem, die Fragen zu beantworten. Deutlich wird

hier einerseits, wie die Interviewpartnerin selbst den Anspruch hat, sich mit rich-

tigem religiösem Wissen äußern zu können und im Interview aufgebracht und

emotional die erlebte Situation beschreibt. Ihre Überforderung mit den ihr entge-

gengebrachten Erwartungen und die erlebte Ungerechtigkeit, dass sie sich nicht

adäquat vorbereiten konnte, um als Expertin aufzutreten, sprechen deutlich aus

dem Interview. Andererseits ist dies ein Beispiel dafür, mit welch hohen Erwar-

tungen an Musliminnen und Muslime herangetreten wird, die in allen Bereichen

des Lebens theologisch versiert sein sollen52. In dieser Situation wird von Seite

52 Dies wurde bereits in Kapitel 5.3 deutlich.

https://doi.org/10.14361/9783839456330-023 - am 13.02.2026, 15:50:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 287

der nicht-muslimischen Öffentlichkeit Moscheen die Funktion einer Vermittlung

in interkulturellen Problemsituationen zugesprochen. Insgesamt betrachtet kann

daher die gesellschaftliche Erwartung einer Übersetzungsleistung zwischen »dem

muslimischen Glauben« und der Mehrheitsgesellschaft festgestellt werden, die

dabei oft die Vielfalt religiöser Überzeugungen und Praxis ausgeblendet.

5.4.5 Entkoppelung von Moschee-Zugehörigen und Besuchergruppen

Eine unerwartete Erfahrung war für mich, dass abgesehen von den Repräsentan-

ten beinahe keine Mitglieder oder Angehörige der Moscheen am TOM anwesend

waren. Auch als beim anschließenden Gebet Menschen hinzukamen, fand kei-

ne Interaktion zwischen ihnen und den Besucherinnen und Besuchern statt. Ein

Kontakt schien im Ablauf des Tages nicht vorgesehen. Hierfür scheint es mehrere

Gründe zu geben.

Im Interview mit Mevlida wird deutlich, dass der Tag der offenen Moschee

auch als etwas verstanden werden kann, was von außen an die Moschee her-

angetragen wird. Die Interviewpartnerin kontextualisiert den Tag der offenen

Moschee mit Angeboten der Stadt Wien und mit Gruppen von Menschen, die die

Moschee besuchen wollen.

I: (..) Aber gibt es von der Moschee aus irgendwie auch manchmal so Aktionen,

woman hiermit der Nachbarschaft wasmacht, oder ähm irgendwie, woman, was

weiß ich, zum Ramadan die Nachbarn einlädt //ja//, oder solche Dinge, machen

Sie sowas auch? Moscheeführungen oder irgendwie solche Dinge? #00:17:54-7#

Mevlida: Schau, das war (.) Tag der offenen Tür, das war nur (.) ja, einmal im Jahr,

das ist (..), aber (..) es kommen auch nicht so viele Leute, das ist, weiß ich nicht,

das ist immer vielleicht (.) was ist@Grund dafür, weiß ich nicht@ das ist, kommen

nicht immer so viele Leute, das (.) ähm (...) manchmal kommen die. #00:18:24-9#

(Mevlida)

Den Tag der offenen Moschee beschreibt Mevlida als eine Veranstaltung, die

nur einmal im Jahr stattfindet, er hat daher keine große Bedeutung für sie. Dar-

über hinaus kämen nicht so viele Leute, was dies noch unterstreicht. Weiter er-

zählt sie nun zu den Infoveranstaltungen der Stadt Wien, die in der Moschee

stattfinden, was erst einmal völlig aus dem Kontext zu sein scheint. Allerdings

deutet diese Verortung auf den TOM als etwas von außen Kommendes hin. Es ist

nicht die Initiative der Moschee, aufgrund derer der Tag der offenen Tür statt-

findet, daher stellt sie keinen persönlichen Bezug dazu her. Schließlich kommen

wir im Gespräch zurück auf den Tag der offenen Moschee:

I: Und bei dem, bei dem letzten Tag der offenen Tür, wie war das da? #00:24:50-2#

Mevlida: Aber@ich sage ehrlich, ichwar nicht da@.War eine andere Frau,na,wirk-

https://doi.org/10.14361/9783839456330-023 - am 13.02.2026, 15:50:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


288 Alltag in der Moschee

lich, war eine andere Frau, die hat vor mir, ich hab, ich hab auch nicht gewusst, die

sagen ja, gibt äh offene (.) die sagen offene Tür die Moschee, Moschee offene Tür

(unverst.) aber alle #00:25:07-5#

I: Tag der offenen Moschee, oder? #00:25:09-0#

Mevlida: Tag der offenen, ja, ja, ja, ja (..). #00:25:13-3#

[…]

Mevlida: Das war im, JEDES Jahr ist das, nur EINMAL, ich bin gekommen, ich bin,

ja, nicht (.) @Präsident nicht die@ #00:25:27-5#

(Mevlida)

Am Tag der offenen Moschee war Mevlida nicht in der Moschee und hat da-

mit nicht am Programm teilgenommen. Eine andere Frau hat die Verköstigung

organisiert. Sie begründet ihre Abwesenheit lachend damit, dass sie nicht der

Präsident sei. Das heißt sie verbindet mit dem TOM die Anwesenheit von (männ-

lichen) Repräsentanten, die Experten sind, und nicht von normalen (weiblichen)

Mitgliedern, wie dies bereits im vorangegangenen Abschnitt deutlich wurde. Sie

hat scheinbar auch nicht gewusst, dass der TOM stattfinden würde. Dies ist ver-

wunderlich, da sie ja ein engagiertes Mitglied ist. Daher kann davon ausgegangen

werden, dass das Ereignis nicht an die Mitglieder kommuniziert worden war. Der

Tag der offenen Moschee erscheint daher als ein Ereignis, das nach außen gerich-

tet ist und nicht an die Mitglieder der Moschee. Mevlida beschreibt daher nur,

wie sie einmal eher zufällig dazugestoßen ist. Für Mevlida hat der Tag der offe-

nen Moschee nichts mit ihr zu tun, da sie als Mitglied auch nicht eingebunden

ist.

Warum wird der Tag der offenen Moschee vom normalen Betrieb in der Mo-

schee und von den Mitgliedern entkoppelt? Ein Grund scheint eng verbunden

mit der Professionalisierung von Moscheeführerinnen und -führern zu sein und

mit dem Fokus auf richtige Information. Es scheint, als mache der Fokus auf die

»richtige« Information die Kontrolle der hinausgehenden Informationen notwen-

dig. Da nicht jeder oder jede dazu fähig ist, diese korrekte Information weiterzu-

geben, können »normale« Mitglieder kontraproduktiv für die Legitimität bei der

nicht-muslimischen Öffentlichkeit sein und werden damit ausgeschlossen.

Ein weiterer Grund erschließt sich aus Äußerungen in der Generalversamm-

lung eines Vereins in Zürich. Hier wurde offensichtlich, dass die Mitglieder nicht

einmal informiert gewesen sind, dass der TOM stattfinden würde. Auch in den

Räumen war in den Tagen zuvor kein Hinweis auf das Ereignis zu sehen. Ein

Mitglied fragte nach, warum das so sei, denn er würde sich sehr gerne daran be-

teiligen. Als Erklärung wurde angegeben, dass der Tag der offenen Moschee dazu

da sei, die Befürchtungen der Menschen auszuräumen. Wenn aber nun die mus-

limischen Besucherinnen und Besucher der Moschee informiert gewesen wären,

so sagte die Vereinsleitung, dann wären auch mehr Musliminnen und Musli-

https://doi.org/10.14361/9783839456330-023 - am 13.02.2026, 15:50:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 289

me gekommen. Der Vereinsvorstand hatte jedoch die Befürchtung, dass sich die

nicht-muslimischen Besucherinnen und Besucher dann eingeschüchtert gefühlt

hätten (ZH_Prot_17).

In dieser Strategie spiegelt sich die im öffentlichen Diskurs transportierte

Vorstellung wider, dass die Schweiz einen dramatischen Anstieg der muslimi-

schen Bevölkerung zu befürchten hat (vgl. Heine et al. 2012: 32). Spekulationen,

gestützt durch statistische Hochrechnungen und Vorhersagen, gipfeln in der mit-

telfristigen »Islamisierung« der Schweiz, Österreichs und ganz Europas. Da die

Anzahl der Personen im Gebäude reduziert wird, kann hier davon ausgegangen

werden, dass auf diesen Aspekt des öffentlichen Diskurses reagiert wird.

Die Ausführungen unterstreichen die vorsätzliche Trennung von Mitgliedern

und Besucherinnen und Besuchern am Tag der offenen Moschee. Kaffee und

Kuchen ermöglichen nur den Kontakt zu ausgewählten Mitgliedern. Der Raum

Moschee ist in der Folge ein Ort für Kontakt, jedoch nicht über den Erstkontakt

hinaus. Auf die Frage, ob sich denn schon einmal persönliche Kontakte aus ei-

nem Tag der offenen Moschee oder auch aus Moscheeführungen ergeben haben,

verneinte eine Moscheeführerin aus dem ImanZentrum Volketswil und meinte,

so etwas auch nicht von anderen zu wissen (Nadja, #00:25:11#). Das Ziel der

Korrektur des Islambildes sieht dies jedoch auch nicht vor, denn hier geht es

vor allem um die Weitergabe von Informationen durch Expertinnen und Exper-

ten und nicht um den Kontakt mit Laien. Die Folge ist, dass muslimische und

nicht-muslimische Besucherinnen und Besucher getrennt werden und eine In-

teraktion auf persönlicher Ebene unmöglich gemacht wird. Die Reaktion auf den

öffentlichen Diskurs scheint damit ein Paradox zu produzieren, denn sie steigert

die bereits empfundene Trennung und Divergenz zwischen den Angehörigen der

Mehrheitsgesellschaft (die »christlichen Schweizer/Österreicher«) und den mus-

limischen Anderen und wirkt damit dysfunktional. Die externen und internen

Erwartungen an diese Form des Dialogs fallen daher sehr unterschiedlich aus

(vgl. auch A.-K. Nagel & Kalender 2014).

5.5 Moscheen im Wandel: Strukturen, Erwartungen und Entwicklungen

In vorangegangenen Analysen wurden das Gebet, Bildungsangebote und öffent-

lichkeitswirksame Veranstaltungen als Aktivitäten ausgewählt, um darzustellen,

wie diese Angebote ausgestaltet, wie sie durch verschiedene Rahmenbedingun-

gen beeinflusst werden und wie mit unterschiedlichen Erwartungen umgegan-

gen wird. Im Folgenden werde ich von diesen Handlungsarenen weg gehen und

Strukturen, Erwartungen und Entwicklungen darstellen, die für die Moscheen

als Ganzes maßgeblich sind. Dabei werde ich zeigen, wie die verschiedenen Er-

wartungen ausbalanciert werden, um die Legitimität der Moschee zu erhalten.

https://doi.org/10.14361/9783839456330-023 - am 13.02.2026, 15:50:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

