2 Begriffsverstandnis

2.1 Spiritualitat

»Spiritualitit« ist sowohl im emischen als auch im etischen Sprachgebrauch ein
verbreiteter Begriff fiir die Beschreibung gewisser Stromungen in der heutigen
Religiositit (vgl. Knoblauch 2005:123). Im Folgenden wird dargelegt, weshalb er in
dervorliegenden Dissertation nur als feldinterner Begriff verwendet wird und auf
der wissenschaftlichen Metaebene von »Religiositit« gesprochen wird.

Der Spiritualititsbegriff wird — ebenso wie der Religionsbegriff — mit ver-
schiedenen Bedeutungen gefilllt. Gerade im Gesundheitswesen und spezifisch
auch in der Palliative Care ist seit den 1960er Jahren ein erhéhtes Interesse an
Religiositit und Spiritualitit zu beobachten. Die religiése Dimension in Selbst-
beschreibungen wird vermehrt mit dem Begriff der »Spiritualitit« anstatt mit
»Religiositit« bezeichnet (vgl. Nassehi 2009: 35; Knoblauch 2010: 20; Puchalski
u. a. 2009: 885). Sinclair u. a. (2006: 465) beobachten eine starke Zunahme der Be-
griffsverwendung in medizinischen Zeitschriften. Spiritualitit wird in diesem
Kontext meist als anthropologische Konstante gesehen (vgl. palliative ch 2008:
1) und gilt als erfahrungsorientiert und subjektbezogen (vgl. Knoblauch 2010: 21).
Mit der Selbstbezeichnung »spirituell« will man sich meistens von »religiés« ab-
grenzen, denn »Religion« wird als die institutionalisierte Form der subjektiv er-
lebbaren Spiritualitit verstanden.! Auch gilt Spiritualitit als etwas viel Offeneres
als Religion. In Anlehnung an Viktor Frankl und Cicely Saunders wird damit im
Kontext der Palliative Care »alles, was Sinn erzeugt« bezeichnet (vgl. Walter 1996a:
356; Nassehi 2009: 39). Empirische Untersuchungen zeigen, dass auch Palliativ-
patientInnen Spiritual Care? mit zwischenmenschlichen Begegnungen in Ver-
bindung bringen, das heift als relationale Dimension in der Pflege verorten (vgl.
Edwards u. a. 2010; palliative ch 2008: 1). Die Begriffsverwendung ist somit offen
formuliert und immanent orientiert. Trotzdem weist sie oft eine christliche Pri-

1 Das beobachtet u.a. Walter 2002: 135. Fiir Reflexionen dazu aus der emischen Sicht vgl. palliati-
ve ch 2008: 1; Frick 2011: 407f.; Kunz 2012: 54.

2 Wiein Kapitel 1.2 ausgefiithrt, wird mit»Spiritual Care«die spirituelle Betreuung in der Palliative
Care bezeichnet.

https://dol.org/10.14361/9783839441657-002 - am 14.02.2028, 18:26:24.



https://doi.org/10.14361/9783839441657-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

26

Religion, Spiritualitat, Medizin

gung auf. So wird Spiritualitit zum Beispiel im Lehrbuch fur Palliative Care (vgl.
Knipping 2007) von Weiher als »was ihnen [den Menschen] heilig ist« beschrieben
(Weiher 2007: 440). Die Schweizerische Gesellschaft fiir Palliative Care bezeich-
net Spiritualitit u.a. als den Bezug zu Gott: »Spiritualitit wird erlebt in der Be-
ziehung zu sich selber, zu andern und zum Transzendenten (Gott, hdhere Macht,
Geheimnis, ...)« (palliative ch 2008: 1).

In der Praxis sollen trotz der interdiszipliniren Ausrichtung die christlichen
Seelsorgenden die SpezialistInnen in religidsen bzw. »spirituellen« Belangen
bleiben (vgl. ebd.: 4; Roser 2009: 81-84; Weiher 2007: 448). Dies ist einerseits auf
die Begriffsgeschichte zuriickzufithren, andererseits stammen prominente Ak-
teure in der Palliative Care aus einem christlichen Kontext, angefangen bei der
»Griindermutter« Cicely Saunders (vgl. Walter 2002:135) bis hin zu Erhard Weiher
im aktuellen Lehrbuch fiir Palliative Care. Im Gegensatz dazu wird in der Reli-
gionswissenschaft der Begriff »Spiritualitit«, sofern er im Kontext gegenwarti-
ger Religiositit steht, weniger mit christlichen Konzepten als vielmehr mit bud-
dhistischen und solchen aus dem »New Age« assoziiert (vgl. Knoblauch 2005: 128;
Sutcliffe u. a. 2000; Sutcliffe 2004; Heelas u.a. 2003; Heelas u.a. 2005), was an
den angelsichsischen Begriffsdiskurs anschliefRt (vgl. Bochinger 1999:360).> Dass
nicht weiterhin der Religionsbegriff verwendet wird, geschieht in Anlehnung an
das Feld: Hubert Knoblauch bezieht sich zwar auf den troeltschen Typus des »Spi-
ritualismus«, doch das wichtigste Argument, den Spiritualititsbegriff zu ver-
wenden, ist fir ihn die zunehmende Verwendung im Feld (vgl. Knoblauch 200s5:
123f.). Er will »diesen [..] Akteursbegriff als Ausgangspunkt fir weitere Konzep-
tualisierungen [...] nehmen, die wissenschaftlich anschlussfihig sind« (ebd.: 125).
Ahnlich argumentieren u. a. Steven Sutcliffe und Marion Bowman (2000: 2) sowie
Linda Woodhead (2010: 38) und Heelas u.a. (2005: 1). Die Verwendung des Be-
griffs »Spiritualitit« anstelle von »Religiositit« soll jeweils darauf hinweisen, dass
es sich um individuellen bzw. subjektivierten Glauben* handelt.’ Damit einher-
gehend wird »Spiritualitit« mit Erfahrungsbezogenheit, Anti-Institutionalismus,
»religioser Autonomie« (Knoblauch 2005:123) und Ganzheitlichkeit in Verbindung
gebracht.® Der Spiritualititsbegriff wird somit im religionswissenschaftlichen
Diskurs zu gegenwirtiger Religiositit anders verwendet als im vorliegenden

Der Spiritualitatsbegriff wird in der schon alteren franzdsischen Begriffstradition auch im Zu-
sammenhang mit christlicher Frommigkeit verwendet (vgl. Bochinger 1994: 525f,; Knoblauch
2006: 91). Fiir einen Uberblick zum Spiritualititsbegriff im Zusammenhang mit verschiedenen
religiésen Kontexten siehe RGG 2004: 1589—1599). Oft wird deshalb von »alternativer Spirituali-
tat« in Abgrenzung zur christlichen Spiritualitat gesprochen (vgl. zum Beispiel Knoblauch 2007
und 2010; Sutcliffe 2004; Heelas u.a. 2005: 5—6).

w

Zum Begriff des Glaubens s. Kap. 2.2.2.

IS

Vgl.z.B. Walter1993:138; Hanegraaff 2000: 292; Liiddeckens u.a. 2010: 43; Heelas u.a. 2005.

o wn

Vgl. z.B. Knoblauch 200s; Sutcliffe u.a. 2000; Heelas u.a. 2005: 2—6.

https://dol.org/10.14361/9783839441657-002 - am 14.02.2028, 18:26:24.



https://doi.org/10.14361/9783839441657-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Begriffsverstandnis

Untersuchungsfeld. Dasselbe ist auch beim Religionsbegriff der Fall, dieser ist
jedoch im wissenschaftlichen Diskurs tiefgreifender reflektiert und abstrahiert
worden als der neu im Trend liegende Spiritualititsbegriff.

Um eine Unterscheidung vom feldinternen emischen Begriffsverstindnis zu
gewihrleisten, wird »Spiritualitit« in der vorliegenden Arbeit nur in der Beschrei-
bung der Selbstbezeichnung der Akteure im Feld verwendet und in der Metaspra-
che wird mit dem Begriff der »Religiositit« bzw. der »alternativen Religiositit«
gearbeitet, auch wenn inhaltlich das miteinbezogen wird, was oben genannte
ReligionswissenschaftlerInnen als »alternative Spiritualitit« bezeichnen. Dies
hat den Vorteil, dass der emische Spiritualititsbegriff als moderner Trend in der
breiteren Gesellschaft und auch spezifisch in der Palliative Care thematisiert und
in Bezug zu alternativer Religiositit gesetzt werden kann.

2.2 Religiositat

Davon ausgehend, dass Religion keinen Gegenstand a priori bezeichnet, sondern
ein Produkt aus Diskursen ist,” ist das Ziel dieses Kapitels nicht, eine umfassen-
de allgemeingiiltige Definition von Religion, sondern eine Arbeitsdefinition von
alternativer Religiositit zu formulieren. Diese dient dazu, Vorstellungen und
Handlungen in der Palliative Care zu beschreiben, die im oben dargestellten Dis-
kurs um Religion und Medizin aus religionswissenschaftlicher Sicht dem Bereich
Religion zugeordnet werden kénnen. Das Ziel ist dabei nicht die klare Zuordnung
der Phinomene in Religion und Nicht-Religion, sondern die Beschreibung eines
bislang nur wenig untersuchten Feldes.

Als Ausgangspunkt dient das Religionsverstindnis von Daniéle Hervieu-Lé-
ger, die ein Phinomen als Religion bezeichnet, wenn es die drei Aspekte Glau-
ben, Tradition und Kontinuitit der Tradition aufweist (vgl. Hervieu-Léger 2000:
10f.).% Mit dem Konzept des Glaubens grenzt sie sich von naturwissenschaftli-
chem Wissen ab. Das eignet sich in diesem Kontext besonders, da Religion in der
Palliative Care von der Schulmedizin® abgegrenzt werden muss. Auch zum Bei-
spiel aus evidenzbasierter schulmedizinischer Sicht gilt der Glaube als Abgren-

7 Vgl. u.a.von Briick 2007; von Stuckrad 2012; Stausberg 2012.

8 Damit grenzt sich Hervieu-Léger sowohl von substanziellen als auch funktionalen Religionsbe-
griffen ab (vgl. Hervieu-Léger 2000: 76).

9 Der Begriff »Schulmedizin«wird verwendet, auch wenn er in seiner Entstehungsgeschichte aus
der Abgrenzung der Naturheilkunde und der »Alternativmedizin« zum staatlichen Medizinsys-
tem entspringt (Bruchhausen 2010: 514 f). Die wertende Komponente soll damit nicht itbernom-
men werden. Der Begriff wird dem der »Biomedizin«vorgezogen, weil er im deutschsprachigen
Raum weiterverbreitetist. Damitsoll die Medizin, wie sie an den Schweizer Universititen gelehrt
wird, bezeichnet werden, im Bewusstsein, dass sich eine solche nicht klar eingrenzen ldsst.

https://dol.org/10.14361/9783839441657-002 - am 14.02.2028, 18:26:24.

27


https://doi.org/10.14361/9783839441657-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

28

Religion, Spiritualitat, Medizin

zungspunkt.® Zusitzlich integriert Hervieu-Léger das Konzept der Tradition so-
wie deren Kontinuitit in ihren Religionsbegriff, was ihn wiederum einschrankt
und ihn so griffiger macht.

Auch wenn sich Hervieu-Léger vertieft mit Religiositit in der individuali-
sierten Moderne" und den damit einhergehenden Besonderheiten aus religions-
wissenschaftlicher Sicht auseinandersetzt, muss ihr Religionsverstindnis zur
Spezifizierung mit dem gegenwirtigen religionswissenschaftlichen Diskurs zu
alternativer Religiositit und Spiritualitit erweitert werden. Trotzdem eignet sich
ihr Religionsverstindnis gerade durch die drei Punkte zu klareren Aussagen tiber
alternative Religiositit, weil sich diese in einem Grenzbereich bewegt, der klarer
strukturiert werden soll. Dies wird im vorliegenden Kapitel auf der theoretischen
Ebene reflektiert. Eine weitere Analyseeinheit in diesem Kontext bildet die Unter-
scheidung von Vorstellungen und Handlungen. Auf diese wird als Erstes einge-
gangen werden, da sie fiir die Reflexion des Religionsbegriffs eine Basis bildet.

2.2.1 Vorstellungen und Handlungsstrategien

Zur Analyse der Daten im Kontext der Palliative Care ist in Anbetracht der metho-
dischen Mittel die Aufteilung in Vorstellungen und Handlungsstrategien sinnvoll.
Diese Unterscheidung geht auf Durkheim (1994: 61f.) zuriick; dabei soll aber nicht
Durkheims funktionales Verstindnis von Religion iibernommen werden. Die
Unterscheidung bietet sich an, weil aufgrund der Erhebungsmethoden einerseits
Handlungen beobachtet werden, andererseits in den Interviews dieselben Hand-
lungen oder Handlungsstrategien reflektiert und Glaubensvorstellungen ausfor-
muliert werden (s. Kap. 3).

Handeln wird nach Weber als eine Spezialform von Verhalten verstanden. Die
Akteure verbinden es mit einem Sinn. Das heif3t, sie schreiben ihm entweder eine
Bedeutung oder einen Zweck zu (vgl. Miebach 2014: 20).

»Handeln« soll dabei ein menschliches Verhalten (einerlei ob duferes oder inner-
liches Tun, Unterlassen oder Dulden) heifRen, wenn und insofern als der oder die
Handelnden mitihm einen subjektiven Sinn verbinden (Weber1972:1).”

10 Zum Selbstverstandnis der evidenzbasierten Medizin siehe z.B. www.ebm-netzwerk.de/was-
ist-ebm/grundbegriffe/definitionen/ (zuletzt gepriift am 19.11.2015), Evidence-Based Medicine
Working Group u.a. (1992) oder Bundesirztekammer u.a. (2010: 68—72).

11 Die Bezeichnung »Moderne«steht im Sinne Hervieu-Légers gerade fir individuelle und subjek-
tive Glaubensvorstellungen, die im Zusammenhang mit einer von Rationalitit gekennzeichne-
ten Gesellschaft stehen (vgl. Hervieu-Léger 2004: 15, 24).

12 Weber unterscheidet zwischen »Handeln« und »sozialem Handeln«: »Soziales« Handeln aber
soll ein solches Handeln heifRen, welches seinem von dem oder den Handelnden gemeinten

https://dol.org/10.14361/9783839441657-002 - am 14.02.2028, 18:26:24.



http://www.ebm-netzwerk.de/was-ist-ebm/grundbegriffe/definitionen/
http://www.ebm-netzwerk.de/was-ist-ebm/grundbegriffe/definitionen/
https://doi.org/10.14361/9783839441657-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.ebm-netzwerk.de/was-ist-ebm/grundbegriffe/definitionen/
http://www.ebm-netzwerk.de/was-ist-ebm/grundbegriffe/definitionen/

2 Begriffsverstandnis

Die Bezeichnung »Strategie« in der vorliegenden Arbeit lehnt sich an Strauss
(1998), der fur die Analyse von Schliisselkategorien die Beriicksichtigung von Stra-
tegien, Bedingungen, Wirkung und Interaktionen vorschligt (s. Kap. 3.2). Zudem
geht der Begriff »Handlungsstrategie« einen Schritt weiter als der Begriff »Hand-
lung« und zieht planerisches Handeln mit ein. Da der Fokus der Analyse auf den
Interviewdaten liegt und nicht auf der Beobachtung der Handlungen, kann man
davon ausgehen, dass durch die Verbalisierung schon ein Reflexionsprozess der
vollzogenen Handlungen stattgefunden hat.

2.2.2 Hervieu-Légers Religionsbegriff

Damit etwas als Religion bezeichnet wird, muss es aus Hervieu-Légers Sicht aus
folgenden drei Komponenten bestehen: dem Glauben,” der Anbindung an eine
Tradition und dem Selbstverstindnis einer Kontinuitit derselben (vgl. Hervieu-
Léger 2000:101.).

Unter »Glauben« versteht Hervieu-Léger Folgendes:

The term [believe] denotes the body of convictions—both individual and collective—
which are not susceptible to verification, to experimentation and, more broadly,
to the mode of recognition and control that characterize knowledge, but owe their
validity to the meaning and coherence they give to the subjective experience of
those who hold them (ebd.: 72).

Hervieu-Léger grenzt mit diesem Begriff Religion von Wissenschaft ab, die tiber
Beweisbarkeit funktioniert und deren Erkenntnisse somit mit neuen entgegen-
gesetzten Beweisen neu formuliert werden (vgl. ebd.: 99f.). Glauben hingegen be-
schreibt sie als Uberzeugung, die nicht auf Wissen, sondern auf dem eigenen Er-
leben basiert. Hervieu-Léger spricht von zwei Arten von Glauben: dem intuitiven
und dem rationalen. Intuitives oder praktisches Glauben liegt vor, wenn »one is
so unaware that one thinks of them [the convictions] as being inborn: anything
which is a product of swhat appears to be self-evident in the experience of living«
belongs to believing« (Hervieu-Léger 2000: 72). Sie bezieht sich damit auf Pierre
Bourdieus Vorstellung von einverleibtem Glauben:

Sinn nach auf das Verhalten anderer bezogen wird und daran in seinem Ablauf orientiert ist«
(Weber1972:1). Diese Unterscheidung hat fiir die vorliegende Fragestellung keine Relevanz.

13 Hier wird bewusst von Glauben als nominalisierter Verbform gesprochen, da es sich in den Be-
obachtungen jeweils um in Handlungen ausgedriickte Glaubenskonzepte handelt.

https://dol.org/10.14361/9783839441657-002 - am 14.02.2028, 18:26:24.

29


https://doi.org/10.14361/9783839441657-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

30

Religion, Spiritualitat, Medizin

Der praktische Glaube ist kein »Gemiitszustand« und noch weniger eine willent-
liche Anerkennung eines Korpus von Dogmen und gestifteten Lehren [..], sondern
[.] ein Zustand des Leibes (Bourdieu 2014: 126).

Nach ihm ist Glaube ein Habitus, der entweder seit der Geburt oder sonst durch
einen langen Prozess einverleibt wurde. Unter »einverleibt« versteht Bourdieu im
wortlichen Sinne, dass der Glaube Teil des Kérpers wurde und sich somit auch
iiber den Korper ausdriickt. So wird das, was man glaubt, als Wirklichkeit ge-
sehen und nicht mehr infrage gestellt. Es wird zu einem Weltbild, von dem man
nicht mehr merkt, dass es sich um einen persénlichen Glauben handelt (vgl. ebd.:
122-146).

Das rationale Glauben beschreibt Hervieu-Léger als »the range of formalized,
rationalized beliefs of which people are mindful and from which they consciously
draw practical implications for their lives« (Hervieu-Léger 2000: 72). Der Begriff
»Glauben« wird somit nicht im christlichen Verstindnis angewendet, sondern im
Sinne einer starken einverleibten oder durchdachten Uberzeugung.*

Damit nach Hervieu-Léger ein Phinomen als »Religion« oder »religios« gilt,
soll der Glaube sich auf eine Tradition beziehen.

There is no religion without the authority of a tradition being invoked (whether
explicitly, half-explicitly or implicitly) in support of the act of believing (ebd.: 76).

Zudem soll er als Fortsetzung dieser Tradition empfunden werden (vgl. ebd.: 10f.).

It is not the continuity in itself, that matters but the fact of its being the visible ex-
pression of a lineage which the believer expressly lays claim to and which confers
membership of a spiritual community that gathers past, present and future be-
lievers (ebd.: 81).

Kontinuitit bedeutet, dass Glaube als die Fortsetzung einer Tradition gesehen
wird, wodurch man selbst Handlungs- und Gestaltungsmacht in Bezug auf die-
se Tradition bekommt. Tradition kann einerseits als Quelle von Symbolen dienen,
andererseits als Grund fiir Gruppenzusammenhalt (vgl. ebd.: 81). Elemente aus
Traditionen kénnen iibernommen werden, weil man sich aus sozialen Griinden
einer Gruppe zugehorig fithlt, weil man deren ethische Werte gutheif3t, weil sich

14 Als Grund fiir Glauben nennt Hervieu-Léger die Ungewissheit im Leben und im Tod, die in der
Moderne sehr ausgeprégt sei, da alte Sicherheiten nicht mehr giltig seien (vgl. Hervieu-Léger
2000: 73). Sie geht damit in Anlehnung an Durkheim in Richtung einer funktionalen Religions-
definition, was fiir die vorliegende Arbeit nicht ibernommen werden soll.

https://dol.org/10.14361/9783839441657-002 - am 14.02.2028, 18:26:24.



https://doi.org/10.14361/9783839441657-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Begriffsverstandnis

kulturelles Allgemeingut daraus entwickelt hat oder weil man emotionale Erleb-
nisse damit gemacht hat (vgl. Hervieu-Léger 2004: 471.).

Auch in der Moderne,” in der vermehrt individualisierte und subjektivierte
Arten von Glauben auftreten,” ist die Berufung auf Traditionen wichtig: Typisch
sind die sogenannten »Bastelkompetenzen« der Individuen im Sinne von Grace
Davies’ »Believing without belonging« (zitiert in Hervieu-Léger 2004: 32). Damit
werden die einzelnen Elemente aus den Traditionen fluide.

In the fluid, mobile domain of modern belief liberated from the hold of all-em-
bracing institutions of believing all symbols are interchangeable and capable of
being combined and transposed. All syncretisms are possible all retreads imagin-
able (Hervieu-Léger 2000: 75).

Dadurch werden Institutionen weniger wichtig und die Ressourcen der Glau-
bensvorstellungen und Praktiken werden vielfiltiger (vgl. Hervieu-Léger 2004:
24-31). Diese Ressourcen werden nicht mehr als das jeweils einzig Wahre gese-
hen, sondern als »persénliche Vorliebe« (vgl. ebd.: 33). Sie werden entweder durch
Austausch mit anderen, durch Institutionen oder Personen oder auch iiber das
eigene Gefithl validiert. Wenn diese Validierung nur noch itber die eigene Person
geschieht, bezeichnet Hervieu-Léger diesen Glauben nicht mehr als Religion (vgl.
ebd.:125-132).”

Auch wenn Hervieu-Léger explizit versucht, die Subjektivierung der Religion
in ihre Definition aufzunehmen, stehen die Aspekte des Traditionsbezugs und
die Voraussetzung, dass sich die Akteure in einer Fortsetzung zu dieser Tradition
verstehen, in einer Spannung zu dem, was von anderen als »alternative Religiosi-
tit« bezeichnet wird, und somit auch zum vorliegenden Forschungsgegenstand.
Gleichzeitig weist Hervieu-Légers Forderung nach einem Traditionsbezug auf die
Notwendigkeit hin, diesen Aspekt genauer zu beleuchten. Anhand der theoreti-
schen Diskussion zum Feld alternativer Religiositit, die in der Religionssoziologie
stattfindet, wird das Religionsverstindnis dem Gegenstand angemessen ausdif-
ferenziert. Ziel des nichsten Kapitels ist die Erarbeitung eines Begriffs alternati-
ver Religiositit, der Hervieu-Légers Religionsverstindnis reflektiert.

15 Hervieu-Léger ilbernimmtdas Konzept der Postmoderne nicht, sondern bezeichnet die heutige
Zeitals Moderne.

16 Zugleich stellt Hervieu-Léger auch eine Gegenbewegung, nimlich das Wiederaufleben der
Konfessionen, fest (vgl. Hervieu-Léger 2004: 33).

17 Dersubjektivierte, affektive Glaube stehe jedoch selbst in einer Tradition, ndmlich der Beschaf-
tigung mit mystischen Quellen im 18. Jahrhundert, zum Beispiel in kabbalistischen und theo-
sophischen Schulen (vgl. Hervieu-Léger 2004:121f.).

https://dol.org/10.14361/9783839441657-002 - am 14.02.2028, 18:26:24.



https://doi.org/10.14361/9783839441657-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

32

Religion, Spiritualitat, Medizin

2.2.3 Alternative Religiositat

Nachdem in der Religionswissenschaft und Religionssoziologie lange die These
einer Sikularisierung im Sinne eines Bedeutungsschwundes von »Religion« pro-
pagiert worden war (vgl. Jaeschke 2001: 15), wurde ab den 1960er Jahren eine Ver-
schiebung der Religion von der institutionellen Ebene auf die private und somit
auf die subjektive Ebene der persénlichen Erfahrung festgestellt. Einen wichtigen
Beitrag leistete Thomas Luckmann (1967) mit seinem Buch »The Invisible Religion:
The Problem of Religion in Modern Society«.”* Dieser Befund wird bis heute von
verschiedenen Theoretikern im Sinne einer Subjektivierung von Religion rezi-
piert.” In der Schweiz verzeichnen die Landeskirchen und auch die neuen reli-
giosen Bewegungen einen Mitgliederschwund, individuelle Formen von Religion
werden hingegen vermehrt praktiziert. Nur die Migrationsgemeinschaften® (vgl.
de Flaugergues 2016: 6; Bundesamt fiir Statistik 2003: 70; Baumann u. a. 2007;
Baumann 2012) und die Freikirchen, die erlebnisorientiert sind und somit einen
subjektiven Bezug ermoglichen, haben zugenommen (vgl. Stolz u.a. 2014: 203;
Liaddeckens u.a. 2010: 9, 31). Durch die zunehmende Deutungshoheit des Indi-
viduums haben herkémmliche Glaubensvorstellungen, Praktiken und Institu-
tionen an Anhingern verloren (vgl. Hervieu-Léger 2000: 74).' Glaubensinhalte
werden nur angenommen, wenn sie mit dem eigenen Gefithl und Erleben iiber-
einstimmen (vgl. Bochinger u.a. 2009: 51, 77-81; Hervieu-Léger 2004: 123). Ob
diese Glaubensinhalte von den Akteuren trotzdem noch auf Traditionen zuriick-
gefithrt werden, wird sich in den Daten zeigen. Nach dem Begriff des Glaubens
von Pierre Bourdieu, auf den sich Hervieu-Léger bezieht, konnen traditionelle
Elemente, zum Beispiel Werte, so tief einverleibt werden, dass sie von den Akteu-
ren selbst nicht mehr auf die Tradition zuriickgefithrt, sondern als kérperliche
Wahrnehmung bestehen und somit als Wirklichkeit angenommen werden (vgl.
Bourdieu 2014: 128). Dadurch werden sie aus der Ursprungstradition dekontext-
ualisiert und in die eigene Weltsicht integriert. Diese subjektive Weltsicht stellt
Hervieu-Légers zweiten Punkt, die Anbindung des Glaubens an religiése Tradi-
tionen, infrage. Die Traditionsanbindung wird im Folgenden unabhingig von der
Einschitzung der Akteure verstanden, sondern stattdessen im Hinblick auf den

18 Vgl. auch Luckmann1991; Luckmann1999: 25f.

19 Beziiglich der erhobenen Daten wird im Verlauf dieser Arbeit jedoch nicht von einer »Subjekti-
vierung« gesprochen, sondern von »Subjektivitit«, da es sich hier nicht um eine Verlaufsstudie
handelt, sondern die Daten nur zu einem Zeitpunkt erhoben wurden.

20 Die romisch-katholische Kirche hat zwar dank der Zuwanderung ebenfalls neue Mitglieder ge-
wonnen, aber trotzdem verzeichnet sie insgesamt eine abnehmende Mitgliederanzahl (vgl. de
Flaugergues 2016).

21 Diese Handlungsmacht und Deutungshoheit wird jedoch durch 6konomische, soziale und kul-
turelle Determinanten beschnitten (vgl. Hervieu-Léger 2000: 74).

https://dol.org/10.14361/9783839441657-002 - am 14.02.2028, 18:26:24.



https://doi.org/10.14361/9783839441657-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Begriffsverstandnis

Hintergrund des Glaubensinhalts betrachtet. Wenn zum Beispiel jemand eine
Seele »spiirtx, sie aber nicht als christlichen Glaubensinhalt sieht, dann wird dies
aufgrund des religionsgeschichtlichen Hintergrunds der Vorstellung doch mit in
die Analyse aufgenommen. Unter Einbezug der Unterscheidung von Vorstellun-
gen und Handlungsstrategien ist es auch denkbar, dass Handlungen, die nicht
aus einer religigsen Tradition stammen, mit religiosen Deutungen versehen wer-
den. Diese sind ebenso von Interesse. Damit fillt der dritte Punkt Hervieu-Légers,
nimlich das Selbstverstindnis, dass mit dem Glauben eine Tradition fortgefiithrt
wird, ginzlich weg. Paul Heelas und Linda Woodhead sprechen im Zusammen-
hang mit dem Relevanzgewinn der persénlichen Wahrnehmung von einem »sub-
jective turn« (Heelas u. a. 2005: 2-5):

Itis a turn away from life lived in terms of external or »objective«roles, duties and
obligations, a turn towards life lived by reference to one’s own subjective experi-
ence. [.] The subjectivities of each individual become a, if not the, unique source of
significance, meaning and authority (ebd.: 2).

Das Individuum gilt als entscheidungsfihig und verantwortlich fiir das eigene
Leben (vgl. Stolz u. a. 2014: 10; Sutcliffe u. a. 2000: 7; Bochinger u. a. 2009: 77). Das
»Transzendente«*? wird nicht mehr auferhalb, sondern innerhalb des eigenen
Selbst gesucht und anhand der eigenen Empfindung festgestellt (vgl. Heelas u. a.
2005: 4£.). Von verschiedenen Autoren wird diese subjektive Religiositit als »alter-
native Religiositit« oder »alternative Spiritualitit« bezeichnet.” Diese soll im Fol-
genden beschrieben werden. Wie die Wortwahl »alternativ« andeutet, wird damit
Religiositit bezeichnet, die aus emischer und/oder etischer Sicht als Alternative
zu »traditioneller« Religiositat verstanden wird. Meistens bedeutet dies, dass sich
die Akteure im Feld von den lokalen Haupttraditionen und -institutionen abgren-
zen. Aus etischer Sicht wird diese alternative Religiositit auch in Abgrenzung zu
traditioneller (in unserem Kontext kirchlich-christlicher) Religiositit verstan-
den.?* Diese Grenze zwischen »alternativ« und »traditionell« verliuft aber nicht
zwischen den Individuen, sondern ein und dieselbe Person kann sich beider Ar-
ten von Glaubenskonzepten und -praktiken bedienen. Das Wort »alternativ« sagt

22 Transzendenz wird im Sinne Luckmanns (1999) verstanden. Der Glaube an eine Transzendenz
wird somit ebenfalls ein moglicher Teil des Religionsverstandnisses, insofern es sich dabei um
einen Glauben handelt, der an verschiedene religiése Traditionen anbindet. Der Fokus in den
Analysen wird jedoch nicht darauf gelegt, um welche Tradition es sich dabei genau handelt, da
dies mittels eines einmaligen Interviews wohl nur selten nachvollziehbar sein wird.

23 Zum Verhiltnis dieser Bezeichnungen zum Begriff der Volksreligiositat vgl. Bowman (2000).

24 Insbesondere Sutcliffe (2004: 467) betont, dass alternative Religiositat kein neues Phianomen
sei und deshalb jeweils von der gegenwairtigen alternativen Religiositdt gesprochen werden
misse.

https://dol.org/10.14361/9783839441657-002 - am 14.02.2028, 18:26:24.

33


https://doi.org/10.14361/9783839441657-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

34

Religion, Spiritualitat, Medizin

auch nichts dariiber aus, wie verbreitet diese Formen von Religion sind. Sutcliffe
(2004: 479) beschreibt zum Beispiel, wie diese Formen zu einer Populdrkultur wer-
den, und auch Heelas u. a. (2003: 230, 233—235) zeigen, wie die »New Age-Spiritua-
litit« in die breitere Gesellschaft aufgenommen wird.*

Als Teil dieser »alternativen Religiositit« wird eine Diffusion von Inhalten und
Praktiken aus verschiedenen Traditionen in die breitere Gesellschaft festgestellt:
Ein wichtiger Referenzpunkt ist die New-Age-Religiositit. Sie wurde urspriing-
lich vor allem von einer Minderheit in der »Babyboom-Generation« gelebt, die in
den 1960er Jahren erwachsen wurde. Mit dem Generationenwechsel, so Heelas
und Seed, wurden deren Glaubensinhalte und Praktiken von einem breiteren Teil
der Gesellschaft akzeptiert und itbernommen (vgl. ebd.: 230; Sutcliffe 2004: 481;
Knoblauch 2010).

Spezifisch aus dem New Age-Diskurs sind das Streben nach personlicher Ent-
wicklung und Heilung, der Ansatz der »Ganzheit« von Kérper, Geist und Seele (vgl.
Sutcliffe 2004: 468; Woodhead 2010: 38) sowie die Vorstellung einer alles durch-
dringenden Energie (vgl. ebd.: 39) in der breiteren Gesellschaft adaptiert worden
(vgl. Sutcliffe 2004: 4671., 478; Heelas u. a. 2005: 7; Woodhead 2010: 38). Es wird
in diesem Feld auch ein vermehrtes Interesse an psychologischen Belangen fest-
gestellt (vgl. Sutcliffe u.a. 2000: 5; Knoblauch 2005: 128; Heelas u. a. 2003: 239;
Bochinger u. a. 2009: 59-63). »Psychische Heilung« und »innere Freiheit« sollen
durch meditative Ubungen, komplementirmedizinische und -therapeutische
Techniken, Selbstreflexion und Austausch erreicht werden (vgl. ebd.: 60-69). Eine
wichtige Rolle in der Popularisierung spielen nach Hubert Knoblauch die Mas-
senmedien und deren Vermarktung (vgl. Knoblauch 2010: 23). Dasselbe passiert
auch mit anderen Formen von »alternativer« Religiositit, nicht nur mit jener aus
dem New Age, denn durch die zunehmende Mobilitit und Globalisierung ist der
Kontakt zu und die Adaption von verschiedensten religiésen Ideen und Praktiken
einfacher moglich geworden (vgl. Sutcliffe u.a. 2000: 7). Vieles ist auch von den
Neuen Religiosen Bewegungen (NRB) in die weitere Gesellschaft eingeflossen (vgl.
Liiddeckens u.a. 2010: 19f., 31; Sutcliffe 2004: 481; Sutcliffe u.a. 2000: 8; Knob-
lauch 2010). In besonderem Maf3e trifft dies zum Beispiel auf Reinkarnationsvor-
stellungen, aber auch Praktiken wie Yoga oder buddhistische Meditationsformen
zu (vgl. Knoblauch 2005: 128; Knoblauch 2010; Bochinger u. a. 2009 u. a.).

Diese Unabhingigkeit und Mobilitit erméglicht die Ubernahme von religié-
sen Elementen zum Beispiel in der Komplementirmedizin bzw. -therapie (vgl.
Heelas u. a. 2003: 234 f., 242; Heelas u. a. 2005; Hanegraaff 2000: 301; Heelas u. a.
2005; Knoblauch 200s: 123£.; Stolz u. a. 2011: 3f.; Liidddeckens 2012) und auch in

25 Jorg Stolz hingegen misst in der Schweizer Gesellschaft nur 13,4 % »Alternative«, wobei zu be-
achten ist, dass Stolz mit einem ausschliefSenden Begriff arbeitet, in dem er die Menschen als
Ganzes verschiedenen Typen zuordnet (vgl. Stolz u.a. 2014: 71).

https://dol.org/10.14361/9783839441657-002 - am 14.02.2028, 18:26:24.


https://doi.org/10.14361/9783839441657-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Begriffsverstandnis

christlichen Kreisen (vgl. Gebhardt u.a. 2005).% Diese komplementirmedizini-
schen und -therapeutischen Praktiken finden sich u.a. im Angebot palliativer
Pflege (vgl. z. B. Huber u. a. 2011). Alternative Religiositit gehort inzwischen nicht
mehr zu einer Gegenkultur, sondern ist weit verbreitet und wird oft als selbstver-
stindlich angenommen (vgl. Heelas u. a. 2003: 233-235).

Die dekontextualisierten Inhalte und Praktiken werden nicht von allen Ak-
teuren als religiés wahrgenommen (vgl. Bochinger u. a. 2009: 52). Voas u. a. (2016)
bezweifeln deshalb, dass »ganzheitlich« orientierte komplementirmedizinische
Praktiken® oder auch westliches Yoga aus wissenschaftlicher Sicht als spirituell
bzw. religios bezeichnet werden sollten, da sich die Konsumenten selten wegen
des eigenen »spirituellen Wachstums« dafiir interessieren, sondern aus gesund-
heitlichen Griinden (vgl. ebd.: 51). Im vorliegenden Projekt werden solche Prakti-
ken trotzdem zur alternativen Religiositit gezihlt, denn sie sind in religiosen Kon-
texten entstanden, das heifdt sie beruhen auf Glaubenskonzepten aus religiésen
Traditionen (vgl. Walthert 2012: 181). Und auch wenn die Akteure die Praxis nicht
als religiés empfinden, so haben diese Praktiken doch hiufig ein Klientel, das sich
selbst als ganzheitlich ausgerichtet wahrnimmt (vgl. Heelas u. a. 2005: 30).%® Da-
mit wird Hervieu-Légers zweiter Punkt ausgeweitet, in dem Handlungsstrategien
nicht nur dann untersucht werden, wenn die Akteure selbst glauben, sondern
wenn die Praktiken in ihrer Entstehung durch Glauben bedingt waren. Trotzdem
ist in den Analysen von grofRem Interesse, ob und was die interviewten Personen
glauben und mit welchen Deutungen sie die Handlungen versehen.

Die Diffusion einzelner Elemente aus religiosen Traditionen hat Einfluss auf
die Organisationsform von alternativer Religiositit. Es wird im Gegensatz zur
umstrittenen Prognose einer New Age-Bewegung® bei der gegenwirtigen alter-
nativen Religiositit nicht von einer zusammenhingenden Bewegung gesprochen,
sondern ihre hohe Fluiditit hervorgehoben (vgl. Liddeckens u. a. 2010: 10f.; Her-
vieu-Léger 2000: 75): Sie basiert auf einem Netzwerk aus verschiedenen Anbietern
und Vereinigungen ohne zentrale Organisation oder Fithrungspersonen. Indivi-
duen werden nicht iiber feste Zugehorigkeit, sondern tiber temporire Gruppie-
rungen einbezogen. Es kann also in den Worten von Hervieu-Léger von einer
wechselseitigen Glaubensvalidierung oder sogar von einer Auto-Validierung ge-

26 Dasselbe ist auch in anderen Gesellschaftsbereichen der Fall, die aber in diesem Kontext nicht
relevantsind (vgl. Heelas u.a. 2003).

27 Die Begriffsverwendungen »komplementirmedizinisch« oder »-therapeutisch« sind insbeson-
dere in der Schweiz gelaufig und auch in der Schweizer Verfassung verankert (vgl. Institutsrat
des Schweizerischen Heilmittelinstituts 22. Juni 2006).

28 Heelasu.a. (2005) sprechen in diesem Zusammenhang von einem »holistischen Milieuc, in dem
sich viele der Praktizierenden bewegen.

29 Beispielsweise nach Sutcliffe kann das New Age nicht als Bewegung bezeichnet werden (vgl.
Sutcliffe 2004: 467).

https://dol.org/10.14361/9783839441657-002 - am 14.02.2028, 18:26:24.

35


https://doi.org/10.14361/9783839441657-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

36

Religion, Spiritualitat, Medizin

sprochen werden (vgl. Hervieu-Léger 2004: 125-132). Dass diese Validierung noch
zu einer Gruppenidentifikation fithrt, ist jedoch im vorliegenden Kontext un-
wahrscheinlich. Diese steht auch nicht im Fokus, da nur das Arbeitsumfeld der
interviewten Personen in die Analyse einbezogen wird und nicht deren gesamtes
soziales Netz.

Als typische Figur gegenwirtiger alternativer Religiositit wird in emischer
und etischer Literatur »der Suchende« genannt. Sutcliffe (2004) beschreibt, wie
die Sucher-Figur schon frither existiert hat, beispielsweise in der Beschreibung
des Exodus und der Figur des Siddhartha Gautama. Mit dem New Age habe sich
dieses Schema von der religiésen Elite hin zu einer Figur verschoben, mit der sich
jeder identifizieren kénne (vgl. ebd.: 474f.). Dementsprechend wurde das Suchen
popularisiert: »the role of seeker and the tactic of seeking, enacted within a broad-
er quest culture that has increasingly shifted from the cultural margins into con-
temporary popular cultures« (ebd.: 474). Bochinger u. a. (2009: 31-82) beschreiben
mit dem Idealtypus des »spirituellen Wanderers« den Eingang subjektivierter
Elemente auch in die kirchlich-christliche Religiositit und auch Hervieu-Léger
(2004: 64-107) beschreibt die Ubertragung dieser Elemente in verschiedene reli-
giose Traditionen in den Figuren des Pilgers und des Konvertiten.*

Sutcliffe beschreibt drei Typen von »Suchstrategien«: die singulire, die seriel-
le und die multiple. Die Suche kann in zwei Dimensionen stattfinden, die meis-
tens zusammen auftreten, nimlich in der inneren Erfahrung und der dufieren
geografischen Bewegung (vgl. Sutcliffe 2004: 478). Der singulir Suchende, der
sich nur einer religiosen Tradition zuwendet, sei im Zusammenhang mit alterna-
tiver Religiositit nicht sehr verbreitet. Durch die grofie Wahlmoglichkeit in der
Moderne sind die anderen zwei Typen vermehrt anzutreffen. Der seriell Suchen-
de probiertin unterschiedlichen Abstinden verschiedene Wege nacheinander, der
multipel Suchende dekontextualisiert die einzelnen Praktiken und Konzepte und
stellt sie fur sich selbst neu zusammen. Der letzte Typ sei in der gegenwirtigen
alternativen Religiositit der haufigste (vgl. ebd.: 475-478). Diese Suchenden ge-
hen nicht von einer Wahrheit aus, sondern von vielen (vgl. Bochinger u. a. 2009:
38; Sutcliffe 2004: 477). Diese fiir die Suchenden selbst im Moment stimmigen
Wabhrheiten werden anhand des eigenen Gefiihls und der eigenen Erfahrung aus-
gewihlt. Diese Erfahrung manifestiere sich oft iiber den Kérper. Materie, Geist
und Psyche werden darum von »Suchenden« oder »Wanderern« als zusammen-
hingend beschrieben. Deshalb kann von einer »ganzheitlichen« Weltsicht gespro-
chen werden (vgl. Bochinger u. a. 2009: 50f.).

Aus dieser Beschreibung gegenwirtiger alternativer Religiositit und basie-
rend auf Hervieu-Légers Religionsverstindnis wird folgende Arbeitsdefinition
von alternativer Religion extrahiert:

30 Sieheauch Gebhardt u.a. 2006 zu verschiedenen Formen von Bewegung in der Moderne.

https://dol.org/10.14361/9783839441657-002 - am 14.02.2028, 18:26:24.



https://doi.org/10.14361/9783839441657-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Begriffsverstandnis

1. Der Traditionsbezug tritt durch die Diffusion der religiésen Elemente in die
weitere Gesellschaft in den Hintergrund. Somit kénnen Handlungen aus reli-
giosen Traditionen iibernommen werden, ohne dass man sie in der Kontinui-
tdt einer Tradition verortet.

2. Wenn sie dennoch vorkommen, wird Bezug auf Traditionen genommen, die
nicht dem offiziellen Christentum der Landeskirchen entsprechen. Daraus
resultiert, dass gewisse Inhalte als typisch fiir alternative Religiositit gelten:
Dazu gehort die Vorstellung von Energie oder einer Entwicklung des Selbst.

3. Eine Ausrichtung auf das Subjekt marginalisiert die Stellung der Traditionen
zusitzlich. Es kann also Glauben ohne direkten Traditionsbezug existieren.
Zudem begiinstigt der Subjektbezug die Aufnahme psychologischer Inhalte
in religiose Glaubensvorstellungen.

4. Ebenso ist es aufgrund der Diffusion méglich, dass nur die Handlungsstrate-
gie itbernommen wird, nicht aber der dahinterstehende Glaube.

5. Alternativ-religiése Elemente werden von den Akteuren als Alternative zur
Mehrheitsreligion wahrgenommen.

6. Daraus resultiert ebenfalls eine marginalisierte Stellung der organisierten
Gemeinschaft.

Diese Elemente sollen nicht als strikte Ausschlusskriterien fiir Handlungsstrate-
gien und Vorstellungen dienen, sondern als Richtlinien zur Auswahl der zu pri-
sentierenden Daten. Es wird untersucht, ob sich diese Merkmale in den erhobenen
Daten finden, und zugleich werden die hier erarbeiteten Merkmale alternativer
Religiositit anhand der Datenanalyse reflektiert und deutlicher herausgearbeitet.

https://dol.org/10.14361/9783839441657-002 - am 14.02.2028, 18:26:24.

37


https://doi.org/10.14361/9783839441657-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

hittps://dol.org/10.14361/9783839441657-002 -

m 14.02.2026, 19:28:24.



https://doi.org/10.14361/9783839441657-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

