
110 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

Wirkungen des Zwangs eine fundamentale Rolle zu. Damit erfüllen sie deskriptive Auf-

gaben. Zugleich sind sie normativ konzipiert und zielen auf die Veränderung bestehen-

der Zustände. Sowohl bei Macht als auch bei Gewalt handelt es sich um Grundbegriffe ih-

rer Werke, die auch in ihren Erkenntnis- und Subjekttheorien verwendet werden. Da-

mit bestehen immanente Verbindungen dieses Kraftfelds zu den beiden folgenden (sie-

he Kapitel 3 und 4). Allerdings ist entscheidend, dass beide Begriffe nicht bedeutungsgleich

sind. Eine Gesellschaft frei von Gewalt, so Adorno, ist rational vorstellbar und norma-

tiv erstrebenswert. Hingegen erscheint Foucault eine Gesellschaft frei vonMacht weder

logisch noch normativ sinnvoll. Ihr Fokus ist spezifisch und dementsprechend bleiben

bei der jeweiligen Verwendung Leerstellen und blinde Flecken.Wie die Begriffe gegensei-

tig ihre Leerstellen beleuchten, führt die Methode des Kraftfelds vor Augen (siehe Ka-

pitel 1.2. und 2.3). Foucaults machtanalytischer Blick auf Strategien ergänzt die These

Adornos der festen Fügung der gewaltsam hergestellten verwalteten Welt. Gegenseitig

sensibilisieren ihre Perspektiven zugleich für Potentiale und Fallstricke von Emanzipa-

tionsbemühungen. Die komplexe Beziehung beider Begriffe, so die These, lässt sich als

unabschließbareDialektik vonMacht und Gewalt begreifen. Ein Umschlag vonMacht in

Gewalt bleibt stetsmöglich.Umgekehrt birgt die Aneignung vonMachtbeziehungen das

Potential eines reflektierten Fortschritts. Weiter entwickelt das vorliegende Kapitel den

Begriff derOhnmacht alsVermittlungzwischenAdornosGewaltbegriff undFoucaultsBe-

griff der Macht. Ohnmacht kann sowohl repressive als auch produktive Momente der

Dialektik vonMacht und Gewalt erfassen.

Der erste Teil des Kapitels rekonstruiert den multiplen Gewaltbegriff bei Adorno in

seinen wesentlichen Kontexten. Im zweiten Teil wird Foucaults produktiver Machtbe-

griff in seiner Entwicklung nachgezeichnet. Anschließend vermittelt ein letzter Teil die

beiden Perspektiven in einem Kraftfeld unter Berücksichtigung ihrer Historizität und

ihres Einsatzes imTheorie-Praxis-Gefüge.

2.1. Adornos Denken und Diskreditierung von Gewalt und Herrschaft

Dieser Teil des Kapitels untersucht systematisch die Verwendungsweisen des Gewalt-

begriffs in verschiedenen Schriften Adornos mit dem Ziel, zentrale Passagen zu analy-

sieren. Dabei tritt Adornos produktiver Gewaltbegriff hervor, dem sein vergleichsweise

unterkomplexer juridischer Machtbegriff gegenübersteht. Er vermag überzeugend zu

zeigen, wie Gewalt funktional wird für die bestehende kapitalistische Gesellschaft, die

Reproduktion vonHerrschaft unddieVerlängerungdes Leidens.AdornosÜberlegungen

zur Dialektik der Gewalt zeigen eindrücklich die Verstrickungen, in die sich Aktivist_in-

nen wieTheoretiker_innen begeben, welche die bestehenden gesellschaftlichen Verhält-

nisse (gewaltsam) verändernwollenund verweisen auf einenAusweg inder immanenten

Konfrontation mit dem Negativen. So bietet Adornos produktiver Gewaltbegriff einer-

seits den Vorteil, die komplexe normative Basis des Kraftfelds Macht-Gewalt zu reflek-

tieren und andererseits Anschlussmöglichkeiten an Foucaults produktivenMachtbegriff

über die Kategorie der Ohnmacht.

Hierfür werden zunächst die deskriptiven Aspekte des Begriffs beschrieben: Gewalt

als aktive Kraft und passives Erleiden und als spezifische Funktion des Geistes. Sodann

https://doi.org/10.14361/9783839472484-014 - am 14.02.2026, 05:57:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Kraftfeld A: Macht und Gewalt 111

dessen normative Aspekte, die an den Begriff des Leidens gekoppelt sind. Der folgende

Abschnitt betrachtet eineDialektik derGewalt bei Adorno in zweifacherHinsicht: Einer-

seits verfährt Gewalt selbst dialektisch. Sie zu überwinden, kann ihre Anwendung nötig

machen. Andererseits verfängt sich das dialektische Denken in Gewalt, wenn es zurMe-

thode erstarrt. Der daran anschließende Abschnitt wendet sich dem Begriff der Macht

inAdornos Schriften zuund fragt danach, inwelcherVerbindungdieser zuGewalt steht.

Zwischen beiden Begriffen vermittelt die Ohnmacht. Auf deren zentraler Bedeutung in

Adornos Werk liegt anschließend der Fokus. Der Begriff der Ohnmacht birgt weiterhin

das Potential, AdornosDenkenmit demFoucaults in eine fruchtbare Beziehung zu brin-

gen.AbschließendfindeneinigeÜberlegungenzurFragederLegitimität vonGewaltEin-

gang in die Argumentation.

2.1.1. Multiple Verwendungsweisen des Gewaltbegriffs bei Adorno

Bereits in der Max Horkheimer gewidmeten Zueignung zu den Minima Moralia (1951)

hielt Adornoauf einer einzigenDruckseite zweiVerwendungsweisendesBegriffsGewalt

fest: Zum einen konstatiert er mit Blick auf die Möglichkeit emanzipatorischer Trans-

formation der Gesellschaft: »In den hundertfünfzig Jahren, die seit Hegels Konzeption

vergingen, ist von der Gewalt des Protests manches wieder ans Individuum übergegan-

gen.« (Adorno 1951: MM: GS 4: 16; siehe Kapitel 4.1.) Zum anderen reflektiert er über die

eigene Position des Kritikers der Gesellschaft: »Die Gewalt, die mich vertrieben hatte,

verwehrte mir zugleich ihre volle Erkenntnis. Ich gestand mir noch nicht die Mitschuld

zu, in derenBannkreis gerät,wer angesichts desUnsäglichen,das kollektiv geschah, von

Individuellem überhaupt redet.« (Ebd.) Im ersten Zitat zeigt sich die aktive »befreien-

de[] gesellschaftliche[] Kraft« ebd.; Hervorhebung P.E.), die aber stets prekär erscheint,

im zweiten hingegen das passive Erleiden, wenngleich bereits bezogen auf den umfas-

senden Schuldzusammenhang. In beiden Fällen hebt Adorno die konstitutive Verbin-

dung von individueller Erfahrung und gesellschaftlicher Struktur hervor. Gewalt äußert

sich demnach in derVermittlung vonGesellschaft und Individuum. Es ist diese Beziehung,wel-

che die Form von Gewalt annehmen kann.1 Diesem abstrakten Verständnis Adornos von

Gewalt als vermittelter Beziehung korrespondiert die Bestimmung Walter Benjamins.

Als »Gewalt im prägnanten Sinne desWortes« begreift dieser in seinem Aufsatz Zur Kri-

tik der Gewalt »eine wie immer wirksame Ursache […], wenn sie in sittliche Verhältnisse

eingreift.« (Benjamin 1921: 342) Zwar bezieht sich Adorno nicht explizit auf diese Stelle

in BenjaminsWerk,doch dessenDenkenhinterließ eine durchgreifendeWirkung in sei-

nen Schriften.Die Parallele besteht imGedanken des verändernden Eingriffs in Verhält-

nisse,dessennormativeBewertungzunächst zurücksteht.Die angeführtendeskriptiven

1 Wie Adorno in denMinimaMoralia festhielt, ist bereits bei der Gegenüberstellung von Individuum

und Gesellschaft Gewalt im Spiel: »In ihm [dem Individuum, P.E.] wird der fiktive Anspruch erho-

ben, das biologisch Eine gehe dem Sinne nach dem gesellschaftlichen Ganzen voran, aus dem nur

Gewalt es isoliert, und seine Zufälligkeit wird fürs Maß der Wahrheit ausgegeben.« (Adorno 1951:

MM: GS 4: 175) Dazu genauer im folgenden Abschnitt über den Begriff des Leidens (siehe Kapitel

4.1.).

https://doi.org/10.14361/9783839472484-014 - am 14.02.2026, 05:57:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


112 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

VerwendungsweisenAdornosdesBegriffsGewalt entsprechengrobden lateinischenBe-

griffen potestas und violentia als den repressiven Formen der Herrschaft, die zu Leiden

führen und vorrangig unterbinden, und potentia für die Kraft etwas zu gestalten und zu

verändern.2 Darüber hinaus findet sich in den Schriften Adornos auch eine dritte Ver-

wendungsweise von Gewalt. Sie ist demBereich derTheorie, des Denkens und des Geis-

tes vorbehalten und scheint spezifisch für die deutsche Sprache zu sein. Adorno spricht

so einerseits mit Bezug auf Freud von der »Gewalt seiner Theorie«, die »von seiner Ver-

blendung« (Adorno 1952: [revidierte Psychoanalyse]: GS 8: 35) zehre. Andererseits habe

»Nietzsche […] mit der kritischen Gewalt der Konfrontation jener anderenWahrheit ge-

holfen«, indem er die herrschendeWahrheit »als die Unwahrheit verhöhn[te], in die sie

vonderVorgeschichte verzaubert ist.« (Adorno 1942: [Klassentheorie]:GS8: 386–387)3 Im

ersten Fall verwendet Adorno den Begriff Gewalt abwertend, um auf Mängel in Freuds

Theorie hinzuweisen, im zweiten hingegen lobt Adorno das Denken Nietzsches als be-

sonders kraftvolle Kritik und nutzt dafür ebenfalls den Begriff Gewalt. Auch wenn sich

dieDoppelung desGewaltbegriffs an dieser Stelle zuwiederholen scheint, verdient doch

das Moment Aufmerksamkeit, dass hier Theorien als Gewalt beschrieben werden. Ge-

walt findet also nicht nur in physischer Form statt, sondern sie kann auch eine geistige

Dimension erlangen und zur epistemischen Gewalt werden (siehe Kapitel 3.1). In seinen

VorlesungenDieLehrevonderGeschichteundderFreiheitmachtAdornodasdahinterstehen-

de Verständnis von Geist explizit, den er als »notwendig, produzierter Schein« (Adorno

1964: LGF: 26) begreift,der vonMenschen imProzessderSelbsterhaltunghervorgebracht

wird. Es ist aufschlussreich, wie Adorno die Funktion des Geistes in diesem Kontext be-

stimmt. Denn die Menschen nutzen ihn erstens »um das was ist kritisieren zu können«

2 Dietrich Schotte unterscheidet violentiaals VerletzungundBeschädigung von potentia imSinneder

»Möglichkeit, Veränderung in der Welt hervorzurufen« und von potestas, der »als legitim anerkann-

te[n]Möglichkeit« (Schotte 2020: 31; Hervorhebungen im Original). Er weist ferner auf Besonder-

heiten des zeitgenössischen deutschen Sprachgebrauchs vonGewalt hin. Anders als im Englischen

könne im Deutschen Gewalt nicht nur Verletzung, sondern auch »Machtpotential« (ebd.: 31) be-

zeichnen. In einer Fußnote erklärt er, es »deutet alles darauf hin, dass ›Gewalt‹ imDeutschen heut-

zutage primär zur Bezeichnung von verletzenden Handlungen verwendet wird.« (ebd.: 33) Für die

vorliegende Auseinandersetzung mit Adorno und Foucault ist weiterhin entscheidend, dass nach

Schotte »Gewalt und Macht ›kategorial verschieden‹ sind. ›Macht‹ benennt […] Möglichkeiten zu

handeln« (ebd.: 32), während »›Gewalt‹ […] eine bestimmte Art von Handlung [bezeichnet, P.E.],

die allerdings in jedem Falle Ausübung vonMacht darstelle[t].« (ebd.: 33) Über die Geschichte des

deutschen Begriffs der Gewalt schreibt Karl-Georg Faber in den Geschichtlichen Grundbegriffen. Bis

ins Mittelalter lägen für den deutschen Begriff Gewalt alle untersuchten »Belege weitgehend in-

nerhalb des Bedeutungsstreifens von ›rechter Gewalt‹ (potestas)«, doch gewönne »seit dem Spät-

mittelalter zunehmenddie vonAnfang an zwar vorhandene, aber zunächst nur sekundäreVerwen-

dung von ›Gewalt‹ im Sinne von lat. ›vis‹, ›violentia‹ in allen Abstufungen von ›gesteigerter Kraft‹

über ›Eigenmacht‹ und ›Zwang‹ bis zu ›Gewalttat‹ und ›Unrecht‹ an Boden.« (Faber 1982: 840) Er

verweist auf einen Zusammenhang von Begriffsgeschichte und Realgeschichte, denn diese Ent-

wicklung hin zu Gewalt als violentia sei einher gegangen mit der »Mediatisierung oder Eliminie-

rung älterer Formen der rechtmäßigen Selbsthilfe«, also demEnde des Fehdewesens, und eng ver-

bunden mit der »Trennung von öffentlicher Gewalt und privater Gewalttätigkeit.« (Ebd.)

3 Auch Kant beschriebt Adorno in einem Aufsatz in der Zeit von 1969 in dieser Weise: »Die Gewalt

Kants […] war die von Kritik in sehr konkretem Sinn.« (Adorno 1969: [Kritik]: GS 10.2: 786)

https://doi.org/10.14361/9783839472484-014 - am 14.02.2026, 05:57:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Kraftfeld A: Macht und Gewalt 113

und zweitens um das Bestehende »in die Gewalt nehmen zu können« (ebd.). Die kogni-

tiven Fähigkeiten des Menschen stellt Adorno also in einen Kontext der Naturbeherr-

schung, in dem sie auf einer funktionellen Ebene als Gewalt beschrieben werden kön-

nen. Obgleich es nahe liegt, diese Verbindung von Geist und Gewalt der oben zitierten

»Gewalt des Protests« zuzuschlagen, also emanzipatorisch zu deuten, so mahnt die Be-

stimmungdesGeistes als Schein unddas vorangegangene Zitat über Freud zur Vorsicht.

Der deskriptive Charakter des Gewaltbegriffs Adornos steht an dieser Stelle im Vorder-

grund. Wie dieser mit dem davon untrennbaren normativen Charakter vermittelt ist,

wird im Abschnitt zum Begriff des Leidens ersichtlich. Wenn der Mensch mithilfe des

Geistes etwas ›in seine Gewalt nimmt‹, eignet er es sich an oder genauer, er bemäch-

tigt sich dessen beziehungsweise er ermächtigt sich selbst (siehe Kapitel 4.1.1.). Unter

welchen gesellschaftlichen Bedingungen undmit welchen Folgen diese Bemächtigungs-

prozesse einhergehen,wird vonAdornomittels der erwähntenBegriffe Selbsterhaltung,

Verblendung und Vorgeschichte kenntlich gemacht. Sie bezeichnen die Verzerrungen,

Störungen und Pathologien, die mit der Bemächtigung einhergehen.

Von entscheidender Bedeutung für ein fundiertes Verständnis des Gewaltbegriffs

von Adorno ist, dass er ihn am Modell physischer Gewalt bildet. In Die revidierte Psycho-

analyse, einem wichtigen Text zu seinen Überlegungen zum Verhältnis von Psychologie

und Soziologie in der kritischen Analyse kapitalistischer Gesellschaften, erklärt Adorno:

»Auch in der hochliberalen Gesellschaft war nicht Konkurrenz das Gesetz, nach dem

sie funktionierte. Dies war stets ein Fassadenphänomen. Die Gesellschaft wird zusam-

mengehalten durch die vielfach mittelbare Drohung körperlicher Gewalt, und auf diese geht

die ›potentielle Feindseligkeit‹ zurück, die sich in Neurosen und Charakterstörungen

auswirkt.« (Adorno 1952: [revidierte Psychoanalyse]: GS 8: 32; Hervorhebung P.E.)4

Mehrere Punkte sind bemerkenswert an diesem Zitat. Erstens bewertet Adorno die

Rolle der Gewalt für die Vergesellschaftung als grundlegender als die der ökonomischen

Konkurrenz. Zweitens handelt es sich nicht um körperliche Gewalt allein, sondern

auch um die Androhungen ihrer Anwendung in vielfältig vermittelten Formen. Drittens

wird die Aggression bei den Einzelnen von diesem Gewaltzusammenhang erzeugt und

kann wiederum vermittelt auftreten in Form der Introjektion.5 Viertens deutet die

Verwendungsweise des Begriffs des Gesetzes, nach dem eine Gesellschaft funktioniert,

4 In den Minima Moralia schreibt Adorno in einem anderen Kontext, doch mit gleicher Intention:

»[I]n der antagonistischen Gesellschaft ist auch das Generationsverhältnis eines von Konkurrenz,

hinter der die nackte Gewalt steht.« (Adorno 1951: MM: GS 4: 22) In der Dialektik der Aufklärung

heißt es analog: »Auf der Gewalt, wie sehr sie legalistisch verhüllt sein mag, beruht zuletzt die ge-

sellschaftliche Hierarchie« (Adorno/Horkheimer 1947: DdA: GS 3: 130, vgl. 194). Diesen wichtigen

Punkt der Priorität von Gewalt betont auch Jay in seinem Standartwerk über die Frankfurter Schule:

»Das Band, das die bürgerliche Gesellschaft inWahrheit zusammenhalte, sei stets die Androhung

körperlicher Gewalt gewesen« (Jay 1973: 134), so Jay über Adorno und seineDifferenzenmit Fromm

und den Revisionisten. Siehe auch Honneth (1986: 66) und Schiller (2012: 172).

5 Hier schließt Adorno direkt an Freud an, der in Das Unbehagen in der Kultur die Introjektion von

Aggression beschrieben hatte: »Die Aggression wird [unter Bedingungen der Kultur, P.E.] introji-

ziert, verinnerlicht, eigentlich aber dorthin zurückgeschickt, woher sie gekommen ist, also gegen

das eigene Ich gewendet.« (Freud 1930: 86–87) Adorno geht über Freud hinaus, indem er diese Per-

spektive um das dialektische Verhältnis von Individuum und Gesellschaft erweitert.

https://doi.org/10.14361/9783839472484-014 - am 14.02.2026, 05:57:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


114 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

auf ein juridisches Machtverständnis hin. Fünftens beschreibt Adorno ein dialektisches

Verhältnis von Statik und Dynamik, wenn beim Übergang vom explizit erwähnten

Hochliberalismus zum nur implizit genannten Spätkapitalismus die vermittelten ge-

sellschaftlichen Gewaltverhältnisse strukturell dominieren. Sechstens trifft Adorno die

ebenfalls dialektische Unterscheidung von Schein und Wesen, indem er der Konkur-

renz die vermittelte Drohung mit Gewalt gegenüberstellt.6 Dieses facettenreiche Bild

des Begriffs der Gewalt bei Adorno muss nun noch um den Begriff des Leidens erwei-

tert werden. Denn beide verweisen in der Konstellation seiner Gedanken aufs engste

aufeinander.

Der Begriff des Leidens ist über den Gewaltbegriff hinaus für Adornos gesamte Ge-

sellschaftstheorie zentral. Denn die Erfahrung des Leidens bezeichnet gewissermaßen

ihre materielle Basis (siehe Kapitel 4.1.4.). Alle bisherige Geschichte ist »aus dem rea-

len Leiden gewoben« (Adorno/Horkheimer 1947: DdA: GS 3: 57), so Adorno undHorkhei-

mer. In den Adorno gewidmeten Teilen der folgenden Kapitel zeigt sich: Leiden vermit-

telt alle drei Kraftfelder miteinander, denn das Leiden verweist auf Gewalt ebenso wie

auf Ideologie und Individuum (siehe Kapitel 3.1. und 4.1.).7 Das Leiden im Individuum

als subjektiver Ausdruck von objektivem gesellschaftlichemDruck erscheint als materi-

elle Basis einer Kritik der Gewalt.8 Das von Gewalt ausgelöste Leiden ist unzweifelhaft,

obwohl Kulturindustrie und andere Formen von Ideologie es vergessen machen wollen

und damit die Gewaltverhältnisse aufrechterhalten. Leiden beredt zumachen ist, Ador-

no zufolge, die Aufgabe einer jeden kritischen Sozialtheorie und damit auch ihre norma-

tive Basis. In derNegativenDialektikbestimmt Adorno in einer berühmten Formulierung

»[d]as Bedürfnis, Leiden beredt werden zu lassen« als die »Bedingung aller Wahrheit«

(Adorno 1966: ND: GS 6: 29).9 An dieser Stelle argumentiert Adorno jedoch nicht mo-

6 Was nicht bedeutet, den Schein gering zu schätzen und damit Tauschvergesellschaftung als Au-

genwischerei zu betrachten. Nur durch den Schein vom gerechten Tausch und der damit einhergehen-

den Konkurrenz hindurch kann sich dasWesen der kapitalistischen Gesellschaft als mehrdimensionales Ge-

waltverhältnis verwirklichen. Zum Verständnis dieses Zusammenhangs ist der Begriff der Realabs-

traktion unverzichtbar. Ideologiekritisch betrachtet untergräbt der gerechte Tausch einerseits sei-

ne Realisierung und weist andererseits über die bestehenden Verhältnisse hinaus (siehe Kapitel

3.1.2.).

7 Cook zieht diese Verbindungen ebenfalls, wenn sie rekonstruiert, bei Adorno wäre »suffering im-

posed by the principium individuationis.« (Cook 2001: 4) Leiden rühre aus dem durch Gewalt ver-

mittelten Verhältnis von Individuum und Gesellschaft. Weiter bezieht sie Ideologie auf Leiderfah-

rungen der Einzelnen, indem sie hervorhebt: »Adorno also stressed the somatic and material di-

mensions of the subject of knowledge« (ebd.: 2). Damit stützt sie zugleich das oben vorgebrachte

Argument, wonach Leiden die materielle Basis der Gesellschaftheorie Adornos bildet.

8 Adornos weiter Begriff von Leiden gehe über physischen Schmerz hinaus, so Geuss, der daher

»Adorno’s philosophy« als eine »philosophy of suffering spirit« begreift (Geuss 2005: 7). Vgl. Ja-

eggi/Celikates 2017: 20–23.

9 Leiden beredt zu machen ist ein überaus wichtiges Motiv in Adornos Denken und findet sich in

vielen seiner Texte. So etwa in den Vorlesungen zur philosophischen Terminologie, wo er ausführt,

»was die Philosophie inspiriert«, sei »den Schmerz in das Medium des Begriffs [zu; P.E.] überset-

zen.« (Adorno 1962: Terminologie 1: 83) Oder in den Reflexionen zur Klassentheorie, in denen Adorno

von den »Spuren vergangenen Leidens« spricht und mit Blick auf Platons Höhlengleichnis die Hy-

pothese wagt: »Dann wäre noch der philosophische Gedanke ewigerWahrheit in der Betrachtung

gegenwärtiger Qual entsprungen.« (Adorno 1942: [Klassentheorie]: GS 8: 374). Siehe Kapitel 3.1.1.

https://doi.org/10.14361/9783839472484-014 - am 14.02.2026, 05:57:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Kraftfeld A: Macht und Gewalt 115

ralphilosophisch, sondern streng erkenntnistheoretisch in der Tradition der Dialektik

von Subjekt und Objekt. Leiden undWahrheit hingen miteinander zusammen, »[d]enn

Leiden ist Objektivität, die auf dem Subjekt lastet; was es als sein Subjektivstes erfährt,

sein Ausdruck, ist objektiv vermittelt.« (Ebd.) Es fällt nach dem Vorangegangen nicht

schwer, die Objektivität, unter der das Subjekt leidet, als die Gewaltverhältnisse zu de-

chiffrieren, die Adorno zufolge die Gesellschaft zusammenhalten. Für das Individuum

ist die Gesellschaft das Objektive, es erlebt sich selbst als das Subjektive. Gewalt bindet

beide aneinander, sowie es sie auch voneinander trennt,wie obengesehen.DieseArt der

gewaltsamen Beziehung von Individuum und Gesellschaft erzeugt objektiv Leiden im

Subjekt. Die Trennung und Fixierung von IndividuumundGesellschaft, von Objekt und

Subjekt, sind in sich selbst gewaltsameVorgänge.10DennwiediedialektischeErkenntnis

gezeigt hat und das Zitat unterstreicht, sind beide Momente »objektiv vermittelt«. Die-

se Vermittlung ist etwa in Psychologie und Soziologie objektiv beschreibbar und damit

wahr. Adorno spitzt diesen Zusammenhang der gewaltsamen Vermittlung von Subjekt

und Objekt, von Individuum und Gesellschaft, soweit zu, dass er ihn zur »Bedingung

aller Wahrheit« erklärt. Darin offenbart sich sein normatives Verständnis von Gewalt. Lei-

den soll abgeschafft werden, so die Umformulierung des kategorischen Imperativs von

Marx, wonach alle Verhältnisse abzuschaffen sind, »in denen der Mensch ein verächtli-

ches, ein geknechtetesWesen ist« (MEW 1: 385). Nur Erkenntnis, die von dieser Maxime

ausgeht, indemsie Leidenberedt zumachen versucht,kannWahrheit für sich beanspru-

chen.Dieser dialektische Zugriff aufGewalt ist für Adorno zentral.Daraufweist auch ei-

ne Parallele der oben zitierten Passagen über das Leiden und Vergesellschaftung durch

Gewalt hin. In derNegativenDialektik spricht Adorno vom subjektiven Ausdruck des Lei-

dens, der objektiv vermittelt sei. Im Text über die revidierte Psychoanalyse erklärt er, die

Drohung mit physischer Gewalt bedinge Aggressionen und Neurosen. So wie Subjekt

undObjekt vermittelt sind, sind es auchdie gesellschaftlichenund individuellenGewalt-

formen. In beiden Fällen dechiffriert die Dialektik die untergründigen Funktionsweisen

derGewalt. Zwischen Subjekt undObjekt vermittelt Gewalt und konstituiert sowohl Lei-

den als auchWahrheit. Ebenso vermittelt Gewalt zwischen IndividuumundGesellschaft

wodurch kollektive und individuelle Aggression nach Außen und Innen entstehen.Doch

die Dialektik ist der Gewalt nicht nur äußerlich.Denn der Dialektik selbst wohnt Gewalt

inne, wie im folgenden Abschnitt näher erläutert wird.

Die angesprochene Verbindung vonGeist undGewalt führt zu einemweiterenwich-

tigen Aspekt des Gewaltbegriffs Adornos: seinem dialektischen Denken von Gewalt, das

sich selbst nicht ausnimmt. In der Negativen Dialektik formuliert Adorno diesen Gedan-

ken wie folgt: »Während das Denken dem, woran es seine Synthesen übt, Gewalt antut,

folgt es zugleich einem Potential, das in seinem Gegenüber wartet […].« (Adorno 1966:

ND: GS 6: 30) Erneut findet sich hier die Verbindung von begrifflichemDenken, insofern

10 Über diesen Prozess der Trennung heißt es in denMinimaMoralia: »[A]lsMonade […] resultiert [das

Individuum, P.E.] erst aus einer gesellschaftlichen Trennung vom gesellschaftlichen Prozeß. Gera-

de als Absolutes ist das Individuum bloße Reflexionsform der Eigentumsverhältnisse.« (Adorno

1951: MM: GS 4: 175) Adorno zeigt sich an dieser Stelle klar in der Tradition vonMarx, der denMen-

schen als das »ensemble gesellschaftlicher Verhältnisse« bestimmte (Marx 1845: MEW 3: 6). Siehe

Kapitel 4.1.1.

https://doi.org/10.14361/9783839472484-014 - am 14.02.2026, 05:57:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


116 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

es auf Synthese aus ist, und Gewalt, verstanden als Bemächtigung eines Objekts. Jedoch

tritt die dialektische Dimension hinzu, die durch das Wort ›zugleich‹ angezeigt wird.

Denken und Geist verfahren notwendig auf gewaltsame Art, doch besteht die Möglich-

keit, ein Potential zu heben. Denken kann also potentiell versuchen, nicht nach der Me-

thode des Prokrustesbetts zu verfahren und amObjekt abzuschneiden, was instrumen-

tellen Zwecken fremd bleiben muss. Stattdessen kann sich der Geist auf die Fährte des

›Gegenübers‹ begeben und dem Objekt Vorrang vor der instrumentellen Zwecksetzun-

gen einräumen. Die Schwierigkeit besteht jedoch darin, dass es sich um ein ›zugleich‹

handelt, d.h. begriffliches Denken wird auch dann gewaltsam verfahren, wenn es diesem Poten-

tial nachspürt, da es nicht anders kann als zu synthetisieren. Festzuhalten ist an dieser Stelle

jedoch, dass Adorno vom Potential spricht und damit von einer Möglichkeit, die noch

nicht realisiert ist. Das Potential dient Adorno als Wegweiser und Garant der Negati-

on: Wegweiser insofern, als das Potential die Richtung anzeigt, in welche begriffliches

Denken sich bewegen sollte. Garant der Negation stellt das Potential dar, weil es noch

nicht existiert,daher kanndas,was ist,nicht alles sein.Es existiert etwas,das nicht iden-

tisch ist mit dem Bestehenden.11 Die Dialektik der Gewalt besteht darin, dass man ihr

nicht entkommt, wenn man sie überwinden will. Der Wille, sie überflüssig zu machen,

beinhaltet es bereits, allgemeine Urteile zu fällen. Indem der gegen Gewalt gerichtete

Wille des Geistes gezwungen ist zu synthetisieren bliebt er verfangen in der Gewalt des

begrifflichen Denkens. Auch ein Eingriff in sittliche Verhältnisse, um die Herrschaft des

partikularenProfitinteresses imNamendesWohlesAller abzuschaffen,kommtnicht oh-

ne Gewalt aus. Schon allein deswegen, weil dafür ein Begriff des Allgemeinen benötigt

wird. Anhand des Allgemeinen zeigt sich jedoch auch wie die Philosophie in ihrer Ge-

schichte sich auf die Fährte des Gegenübers begab, wie Adorno es im angeführten Zitat

hinsichtlich des Geistes formulierte. Um das Verhältnis von Allgemeinem und Beson-

deren bemühten und bemühen sich die Theoretiker_innen beständig und verleihen da-

mit dem Versuch der Philosophie Ausdruck, das Potential des Objekts zu heben. Darum

drehen sich die Diskussionen um die Konstruktion und Zulässigkeit von Allgemeinbe-

griffen oder um die widerspruchsfreie Synthese von Begriffen, die besondere Fälle un-

ter sich fassen können (vgl. Adorno 1958: [Essay]: GS 11: 17). Keineswegs handelte es sich

dabei um bloße begriffliche Spiegelfechtereien. Vielmehr waren und sind diese Debat-

ten eng verbundenmit gesellschaftlichenVerhältnissen undhistorischen Prozessen,wie

am Begriff des Gemeinwohls offenbar wird, der gegen feudale Partikularherrschaft in

Stellung gebracht werden konnte. Doch mit Adorno wird auch in dieser Geschichte der

Emanzipation die Dialektik der Gewalt sichtbar, wenn er in denMinimaMoralia festhält:

»Das Allgemeine triumphiert übers Bestehende durch dessen eigenen Begriff, und dar-

um droht in solchem Triumph die Macht des bloß Seienden stets sich wiederherzustellen

11 ImMarxismus gibt es eine Tradition der Reflexion über Potentiale. So sprach Lukács im Anschluss

anHegel undMarx von »realen Tendenzen« (Lukács 1923: 72, vgl. 92; 143, 160) undMarcuse betonte

den »streng geschichtlichen Charakters der Transzendenz« (Marcuse 1964: 13). Für ein Verständnis

des Gewaltbegriffs ist der Gedanke des Potentials aufschlussreich, da Galtungs einflussreicher Be-

griff struktureller Gewalt parallel verfährt. Galtung definiert Gewalt »als die Ursache für den Unter-

schied zwischen dem Potentiellen und dem Aktuellen« (Galtung 1971: 58; Hervorhebung im Original).

Das Zurückbleiben hinter den gesellschaftlichen Möglichkeiten ist ein zentrales Merkmal der Ge-

walt bei Galtung wie bei Adorno.

https://doi.org/10.14361/9783839472484-014 - am 14.02.2026, 05:57:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Kraftfeld A: Macht und Gewalt 117

aus der gleichen Gewalt, die sie brach.« (Adorno 1951: GS 4: 172; Hervorhebung P.E.) Die

Gewalt des Allgemeinen vermochte die Macht des Bestehenden zu brechen und ist zu-

gleich an seiner Erneuerung beteiligt. Auch darin zeigt sich dieDialektik derGewalt.Die

Gewalt vonAllgemeinbegriffen ist doppeldeutig: Einerseits handelt es sich um transzen-

dierende Gewalt, da sie das Bestehende übersteigt, andererseits um regressive Gewalt,

sofern sie auf einer Verfahrensweise beruht, die die Struktur des Bestehenden reprodu-

ziert. Auch das dialektische Denken selbst kann diesem Bannfluch nicht entkommen.

Ersonnen als Methode, um dasWerden von Dingen gegen ihre begriffliche Fixierung zu

betonen und den Subjekt-Objekt-Verhältnissen im Denken Gerechtigkeit widerfahren

zu lassen,stellt dieDialektik sich selbst einBein, indemsie sichzurMethodeverknöchert

(siehe Kapitel 1.3.2.). Dies vor Augen warnt Adorno vor ihrem Missbrauch (vgl. Adorno

1951: GS 4: 280–283) und betont unter Berufung auf Benjamin die »Nötigung dialektisch

zugleich und undialektisch zu denken« (Adorno 1951: GS 4: 173).

2.1.2. Juridischer Machtbegriff und Ohnmacht

Inder zitierten »MachtdesbloßSeienden«ausdenMinimaMoraliaklingt bereits dieNot-

wendigkeit an, Adornos Machtbegriff zu untersuchen. Das vorliegende Kraftfeld, wel-

ches Gewalt undMacht in ein Verhältnis setzt, erfordert es.Mit Foucaults Begriffenwird

sichtbar, dass Adorno einen juridischen Machtbegriff nutzt, der hinter die Komplexi-

tät seines elaborierten Begriffs der Gewalt zurückfällt.Dies unter anderemdeshalb,weil

er von dermaßgeblich psychoanalytisch geprägten Vorstellung von Repression ausgeht.

Wie im zweiten Teil des Unterkapitels herausgearbeitet wird, hält Adornos Begriff von

Macht allerdings eine unerwartet fruchtbare Facette bereit, welche einen blinden Fleck

in Foucaults Machtanalytik offenbart: die Ohnmacht.

Anschließend an Freuds Überlegungen, wonach die gesellschaftliche Integration

des Individuums in die Kultur notwendig mit Triebverzicht einhergeht (vgl. Freud 1930:

86–87), entwickelt Adorno eine Variante der von Foucault benannten Repressionshy-

pothese (siehe Kapitel 2.2.). Im angeführten Aufsatz über die revidierte Psychoanalyse,

in dem er neuere psychologische Schulen in den USA der opportunistischen Blindheit

für gesellschaftliche Verhältnisse bezichtigt,12 erinnert Adorno an die Erbschaft der

»radikale[n] Psychoanalyse« (Adorno 1952: [revidierte Psychoanalyse]: GS 8: 27). Letztere

habe, »indem sie sich auf Libido als ein Vorgesellschaftliches richtet, phylogenetisch wie

ontogenetisch13 jene Punkte erreicht, wo das gesellschaftliche Prinzip der Herrschaft

12 Zu AdornosDie revidierte Psychoanalyse vgl. Wolfgang Bock (2018: 21). Zum Bezug der vorliegenden

Studie auf Adornos Rezeption der Psychoanalyse siehe Kapitel 4.1.2. Den Zusammenhang von Psy-

choanalyse und Kapitalismus untersucht in der Tradition Adornos heutzutage u.a. Eva Illouz. In ih-

renAdorno-Vorlesungen aus dem Jahr 2004 analysiert sie den Einfluss des psychotherapeutischen

Diskurses auf Management-Lehren und wie er zu einer neuen Subjektivierungsweise beigetragen

habe (vgl. Illouz 2004: 14–17). Siehe auch Jean Daive (2019: 1028).

13 Den Isomorphismus der Phylogenese undOntogenese von gesellschaftlicher Entwicklung und der

eines jeden Kindes hat vor Adorno ebenfalls Freud betont (vgl. Freud 1930: 93; 102–105). Inwiefern

diesem Gedanken ein anthropologischer Essentialismus zugrunde liegt und sich daher die Frage

stellt, wie tragfähig er heute noch erscheint, kann an dieser Stelle nicht geklärt werden. Darin be-

steht aber ein notwendiges Feld für weitere Forschungen.

https://doi.org/10.14361/9783839472484-014 - am 14.02.2026, 05:57:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


118 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

mit dem psychologischen der Triebunterdrückung koinzidiert.« (Ebd.) Auch in seiner

Studie zum autoritären Charakter hält er die Beschädigung jedes Individuums durch

soziale Repression fest: »The marks of social repression are left within the individu-

al soul.« (Adorno 1950: AP: GS 9.1: 458, vgl. 475) Die Repressionshypothese, wonach

Herrschaft mit Triebunterdrückung einhergeht, war in der Aneignung der Freudschen

Psychoanalyse durch das Frankfurter Institut für Sozialforschung zu einem gängigen

Topos geworden.14 Bereits etwa zehn Jahre früher in denReflexionen zurKlassentheorie von

1942 spricht Adorno von der »Allgewalt der Repression«,15 die mit ihrer »Unsichtbarkeit«

(Adorno 1942: [Klassentheorie]: GS 8: 377) identisch sei. Wiederum knappe zehn Jahre

später in Meinung Wahn Gesellschaft, einem 1961 veröffentlichten Aufsatz, formuliert

Adorno erneut zum Zusammenhang von Psychologie undHerrschaft: »Die Ich-Schwäche

heute, die gar nicht nur psychologisch ist, sondern in der der seelische Mechanismus

die reale Ohnmacht des Einzelnen gegenüber der vergesellschafteten Apparatur regis-

triert, wäre einem unerträglichen Maß an narzißtischer Kränkung ausgesetzt, wenn

sie nicht, durch Identifikation mit der Macht und Herrlichkeit des Kollektivs, sich einen

Ersatz suchen würde.« (Adorno 1961: [Meinung]: 156; Hervorhebung P.E. siehe Kapitel

4.1.2.) Die Repressionshypothese ist also ein über die Jahre stabiler Gedanke und Aus-

gangspunkt in Adornos kritischer Theorie der Gesellschaft. Weiterhin zeigen die Zitate

auf, dass Adorno den Konnex Herrschaft-Individuum einerseits psychologisch fasst,

insofern er sich auf die psychologische Dynamik im einzelnen Individuum bezieht,

und andererseits sozialphilosophisch als Frage der Macht. Die durch die Übermacht

der objektiven gesellschaftlichen Verhältnisse hervorgerufene »Ich-Schwäche« führt

zur »Identifikation mit der Macht«, da die psychischen Spannungen und der Trieb-

verzicht anders nicht auszuhalten sind, lautet komprimiert das Argument. Macht, die

im Vorangegangenen noch als Macht des Kollektivs erscheint, insofern die objektiven

gesellschaftlichen Kräfte diejenigen des Einzelnen übersteigen, bezieht ihre Relevanz

jedoch aus anderen Quellen als der bloßen Anzahl der unter ihr gefassten. Die Macht,

von der Adorno spricht, übersteigt Einzelne und Gruppen, sie erscheint übergreifend.

Bereits in den Reflexionen zur Klassentheorie erkennt Adorno die »endgültige Etablierung

derMacht« daran, dass sie »in allen Posten des Kalküls eingerechnet [ist, P.E.].« (Adorno

1942: [Klassentheorie]: GS 8: 386) Da sie in allen Kalkülen gegenwärtig ist, gibt sie sich

14 Nicht nur Adornobezieht sich auf dieseRepressionshypothese, sondern auch FrommundMarcuse.

Zur Bedeutung der Aneignung der Psychoanalyse für die Frankfurter Schule vgl. Martin Jay (1973:

113–142), zu Adorno (vgl. ebd.: 132).

15 Diese Allgewalt schlägt sich daher auch in den anderen Kraftfeldern der vorliegenden Studie nie-

der. Wie Repression und Ideologie funktional ineinander greifen zu der Reproduktion des Be-

stehenden, formuliert Adorno in Kulturkritik und Gesellschaft wie folgt: »Aber dass jegliche Form

der Repression, je nach dem Stand der Technik, zur Erhaltung der Gesamtgesellschaft erfordert

war und dass die Gesellschaft, so wie sie ist, trotz aller Absurdität doch ihr Leben unter den be-

stehenden Verhältnissen reproduziert, bringt objektiv den Schein ihrer Legitimität hervor.« (Ador-

no 1951: [Kulturkritik]: GS 10.1: 21) Hier wird das Überlagern zweier Kraftfelder der vorliegenden

Untersuchung Gewalt-Macht und Ideologie-Wissen am Text greifbar. Denn, so Adorno weiter, es

»setzen die Antagonismen um ihrer realen Gewalt willen auch im Bewußtsein sich durch.« (ebd.:

21)

https://doi.org/10.14361/9783839472484-014 - am 14.02.2026, 05:57:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Kraftfeld A: Macht und Gewalt 119

rational und ubiquitär. In diese Richtung weist ebenfalls Adornos zuvor erwähnte Ver-

wendung von »Allgewalt«. 1966 gibt Adorno in derNegativenDialektik dieserMacht einen

Namen: Es ist die »reale[] Macht des Systems«, die er für derart umfassend hält, dass sie

noch »einbezieht, auch was es [das System, P.E.] potentiell übersteigt.« (Adorno 1966:

ND: GS 6: 40; Hervorhebung P.E.) So ist, wie es an gleicher Stelle heißt, selbst »[d]as

Freie am Gedanken« nicht denkbar »ohne Zueignung der Gewalt des Systems«, auch

wenn beide »nicht bruchlos verschmelzen« (ebd.). Hier wird der umfassend juridische

Machtbegriff Adornos sichtbar, der stets als repressiv gedacht wird, auch und besonders

dann, wenn er Abweichendes integriert. Das System und dessen Macht sind jedoch

nicht identisch, vielmehr erscheint dasWort System auf eine umfassende Organisation

der Gesellschaft, auf Herrschaft, zu verweisen, die aber nicht im Begriff des Staates

aufgeht. Es umfasst ebenso das Denken, auch jenes, welches sich gegen die »Gewalt des

Systems« richtet. An diesem Zitat wie an jenem von der »Allgewalt des Systems« wird

deutlich, dass Adorno nicht trennscharf zwischenMacht und Gewalt unterscheidet.

Was den von Foucault entliehenen Terminus ›juridisch‹ anbelangt (siehe Kapitel

2.2.2.), ist er weniger willkürlich als es zunächst scheinen mag. Es sei daran erinnert,

dass Adorno vom»Gesetz« (Adorno 1952: [revidierte Psychoanalyse]: GS 8: 32; siehe oben)

sprach, nach dem eine Gesellschaft funktioniere. Zu dem juridischenDenken derMacht

gehört weiterhin, dass es privilegierte Orte der Machtausübung in einer Gesellschaft

gibt. Adorno vertritt auch diese Ansicht, etwa wenn er in der Negativen Dialektik lobend

erwähnt, »Sartre und seine Freunde« hätten nicht übersehen, »dass der Kommunismus

überall, wo er zur Macht gelangt war, als Verwaltungssystem sich eingrub.«16 (Adorno

1966: ND: GS 6: 59) Dass jemand zur Macht gelangt, oder sie übernimmt, kennzeichnet

den juridischenMachtbegriff, der von gesellschaftlichen Positionenmit und ohneMacht

ausgeht.

Wenn Adorno auch im juridischenModell der Macht bei der Gegenüberstellung von

Besitzern vonMacht und solchen, die über keine verfügen, stehen bleibt und damit hin-

ter seinen komplexeren Gewaltbegriff zurückfällt, birgt sein Denken der Macht einen

überaus bemerkenswerten Gedenken:Ohnmacht ist funktional. Über zahlreiche Schriften

zuverschiedenenBereichenderkritischenGesellschaftstheorieundüber lange Jahre sei-

ner theoretischenArbeit entwickeltAdornoseinen fruchtbarenBegriff derOhnmacht.Er

leitet ihn ab aus dem Begriff des Elends bei Marx. In seinen Reflexionen zur Klassentheorie

von 1942 unternimmt Adorno eine Verteidigung und Aktualisierung von dessen Konzep-

ten wie Klasse und Elend gegen Einwände. Ihnen zufolge habe sich die Verelendungs-

16 Adorno differenziert hier zwischen einer kommunistischen Bewegung, die an die Macht gelangt,

und einem Verwaltungsapparat. Interessant ist daran, dass während die politische Bewegung die

Schaltstellen des Staatesmit dem Ziel der Befreiung der Arbeiter und Bauern übernimmt, die sich

etablierende Bürokratie als eine spezifische Form der Ausübung von Macht jegliche Emanzipati-

onsbestrebungen zunichtemacht. Die Intention Adornos ist hier eine ganz ähnliche wie bei Fou-

cault, der den Stalinismus kritisiert. Es reicht nicht, sich an die Stelle der Unterdrücker auf einen

Chefsessel zu setzten, sondern die Machtform selbst muss verändert werden. Andernfalls wird

der emanzipatorische Impuls schnell an den Rand gedrängt bzw. vereinnahmt und verkehrt (vgl.

Foucault 1979: [291]: 198; siehe Kapitel. 4.2.). Auf ähnlicheWeise behandelt Foucault die avantgar-

distischen Bewegungen des Formalismus und beklagt, auf welcheWeise diese in der Sowjetunion

unterdrückt wurden (Foucault 1983: [330]: 523).

https://doi.org/10.14361/9783839472484-014 - am 14.02.2026, 05:57:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


120 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

theorie vonMarx nicht bewahrheitet, immer breitereMassen wären nicht im Elend ver-

sunken und dies hätte nicht zu einer Zuspitzung der Gegensätze zwischen den Klas-

sen geführt. Vielmehr, so die bis heute andauernden Einwände, gelang vielen Proleta-

riern der Aufstieg in die Mittelklasse und damit wäre nicht nur der Begriff der Verelen-

dung, sondern tendenziell auch derjenige der Klasse überholt und hinfällig (vgl. kritisch

Reckwitz 2019: 63–90). Adorno widerspricht scharf und argumentiert, die Verelendung

habe sich auf politischer Ebene fortgesetzt. Definiert man Elend nach und mit Marx

umfassender als die Unfähigkeit der Einzelnen über ihr Schicksal selbst zu bestimmen

und erweitert die Frage der Güterverteilung umdie Ebene der gesellschaftlichen Teilha-

be, zeichne sich, so Adorno 1942 mit Blick auf die USA und den Monopolkapitalismus,

ein gänzlich anderes Bild als das der Kritiker von Marx: »Der Schauplatz des kryptogamen,

gleichsam zensurierten Elends aber ist die politische und gesellschaftliche Ohnmacht.« (Adorno

1942: [Klassentheorie]: GS 8: 386; Hervorhebung P.E.) Adorno geht sogar so weit, dass er

unter demVorzeichen des Begriffs der Ohnmacht die Verelendungstheorie vonMarx als

bestätigt und übertroffen skizziert. EinGedanke, den er ebenfalls bis in seine letzten Le-

bensjahre vertritt. Über zwanzig Jahre später stellt er in seinem Aufsatz überGesellschaft

abermals fest, dass »die Differenz von gesellschaftlicher Macht und Ohnmacht größer

wohl [ist, P.E.] als je zuvor.« (Adorno 1965: [Gesellschaft]: GS 8: 16)17 Es ist diese Überset-

zungsleistung des Begriffs des Elends in den Begriff der Ohnmacht, die als Vorbild der

Aktualisierung von Begriffen der KritischenTheorie dienen kann, eingedenk des Wahr-

heitskerns jederTheorie (sieheKapitel 1.2.).DerZusammenhang vonGewalt,Leidenund

Ohnmacht ist komplex. Am Beispiel der Kulturindustrie wird deutlich, wie funktional

dieOhnmacht für die Aufrechterhaltung gesellschaftlicherHerrschaft ist, derenGewalt-

verhältnisse zu Leiderfahrungen führen. In der Dialektik der Aufklärungmachen Adorno

und Horkheimer klar, »dass die Gewalt der Kulturindustrie in ihrer Einheit mit dem er-

zeugten Bedürfnis liegt, nicht im einfachen Gegensatz zu ihm, wäre es selbst auch der

vonAllmacht undOhnmacht.« (Adorno/Horkheimer 1947: GS 3: 158) Gewalttätig verfährt

die Kulturindustrie durch die Angleichung der industriell und zum Zweck der Kapital-

akkumulation erzeugten Bedürfnisse der Menschen. Ihre Gewalt besteht also nicht in

der simplenVerweigerungderErfüllungdieserBedürfnisse.Das schließt ihreUnterdrü-

ckung beziehungsweise Repression nicht aus, geht aber deutlich darüber hinaus. Ador-

no und Horkheimer kritisieren an der Kulturindustrie den instrumentellen Einsatz der

Vernunft als Betrug. Eine Erfüllung der Bedürfnisse ist also höchstens Schein. Jedoch

besteht die Gewalt der Kulturindustrie in der Erzeugung der Einheit von Bedürfnis und

Angebot.Gewalt kann bei Adorno demnach eine produktive Facette aufweisen. Zwar be-

steht, wie es im Zitat heißt, der Gegensatz von Allmacht und Ohnmacht fort, doch bil-

det er nicht den Kern des Gewaltverhältnisses der Kulturindustrie. Allerdingsmacht das

17 Wiewichtig Adorno dieser Gedanke derOhnmacht ist, erkenntman auch daran, dass er die »Erfah-

rung unseres ohnmächtigen Eingebundenseins in diesen Zug [der Geschichte, P.E.]« (Adorno 1964:

LGF: 27, vgl. 29) in denVorlesungen vonder Lehre vonderGeschichteundder Freiheit zumVorrangigem

erklärt. Darin kommt wiederum eine Transformation eines zentralen Gedankens von Marx zum

Ausdruck, den dieser im Achtzehnten Brumaire des Louis Bonaparte in die berühmten Zeilen goss:

»DieMenschenmachen ihre eigeneGeschichte, aber siemachen sie nicht aus freien Stücken, nicht

unter selbstgewählten, sondern unter unmittelbar vorgefundenen, gegebenen und überlieferten

Umständen.« (Marx 1869: MEW 8: 115)

https://doi.org/10.14361/9783839472484-014 - am 14.02.2026, 05:57:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Kraftfeld A: Macht und Gewalt 121

oben Ausgeführte deutlich, dass dieser Gegensatz als Verlängerung des Elends gelesen

werden kann. Am Elend leiden die der Kulturindustrie unterworfenen Individuen und

leiden zugleich nicht, weil sie durch die Angleichung ihrer Bedürfnisse keine Differenz

mehr spüren – darin besteht das Spezifikum der Gewalt der Kulturindustrie. Auf diese

Funktion weisen die Autoren einige Seiten später noch einmal ausführlich hin,wenn sie

die herrschaftsstabilisierende Wirkung des Amüsements beschreiben: »Vergnügt sein

heißt allemal: nicht daran denken müssen, das Leiden vergessen, noch wo es gezeigt

wird. Ohnmacht liegt ihm zu Grunde.« (Adorno/Horkheimer 1947: GS 3: 167) Ohnmacht

ist der Grund für Leiden, sie ist diemateriale Form des Elends im Spätkapitalismus und

die Gewalt der Kulturindustrie besteht darin, dies vergessen zumachen.

Zugleich lässt Adorno auch in diesem Fall das Theorie-Praxis-Gefüge nicht außer

Acht.DerGeist steht nicht außerhalbdesZusammenhangs vonGewalt,LeidenundOhn-

macht. Dennwie Adorno im 1952 veröffentlichten programmatischen Text Zur gegenwär-

tigenStellungder empirischenSozialforschung inDeutschland schreibt,besteht für jede »Theo-

rie der Gesellschaft, der die Veränderung keine Sonntagsphrase bedeutet«, die Aufgabe,

»die ganze Gewalt der widerstrebenden Faktizität in sich aufnehmen, wenn sie nicht ohnmäch-

tiger Traum bleiben will, dessen Ohnmacht wiederum bloß derMacht des Bestehenden zugute

kommt.« (Adorno 1952: [revidierte Psychoanalyse]: GS 8: 493; Hervorhebung P.E.) Die Be-

ziehung von Gesellschaftstheorie zu ihrem Gegenstand ist also keine kontemplative, sie

greift ein, ob sie will oder nicht. Wie Horkheimer bereits in seinem bekannten Aufsatz

Traditionelle und kritische Theorie feststellte, ist Theorie immer Teil der gesellschaftlichen

Arbeitsteilung (vgl. Horkheimer 1937: 213). KritischeTheorie unterscheidet von traditio-

neller, dass sie sich dessen bewusst ist und die bestehende gesellschaftliche Ordnung

mit ihrenMittel umwälzenwill,während traditionelleTheorie zumErhalt derselben bei-

trägt.DasLeidendesSubjekts sei abzuschaffen,auch indemdieTheorie esberedtmacht,

so Adornos oben zitierte Reformulierung dieses Gedankens. Dazu muss sie »die ganze

Gewalt […] in sich aufnehmen«, sie sich also aneignen. Die Objektivität soll sie durchar-

beiten und, da sie Theorie ist, begrifflich aufbereiten, wodurch sie sich schuldig macht,

da jede Synthese Gewalt beinhaltet. Doch nur so kann Kritische Theorie ihren Beitrag

leisten, das abzuschaffen, was sie begrifflich erfasst: indem sie »die vollendete Nega-

tivität […] ganz ins Auge« fasst (Adorno 1951: MM: GS 4: 283) – denn so kann ex nega-

tivo als »Spiegelschrift ihres Gegenteils« (ebd.) eine Vorstellung vom besseren Zustand

entstehen (siehe Kapitel 3.1.). Schreckt Theorie zurück vor dieser unmöglichen Aufgabe

und versöhnt sich, bleibt sie »ohnmächtiger Traum«. Diese Ohnmacht der Theorie, da

sie sich nicht der Gewalt stellen will, wird dann wiederum produktiv für die »Macht des

Bestehenden«. Aus diesemSchuldzusammenhang führt dieTheorie keinWeg ins Außen

einer erdachten Utopie, ihr bleibt nur die Konfrontationmit der »ganzen Gewalt der wi-

derstrebenden Faktizität«.

2.1.3. Adorno über die Legitimität von Gewalt

Anknüpfend an die Dialektik der Gewalt und die Einsicht, dass auch bei der Überwin-

dung von Gewalt diese wiederum im Spiel ist, stellt sich natürlich die Frage, wie Ador-

no zum Einsatz von Gewalt zur Überwindung gewaltsamer Verhältnisse stand. Ange-

sichts des gerechtfertigten Kampfes gegen den Nationalsozialismus mit gewaltsamen

https://doi.org/10.14361/9783839472484-014 - am 14.02.2026, 05:57:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


122 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

Mitteln war ihm die Idee selbstverständlich, dass in der Selbstverteidigung Gewalt legi-

tim sei. Interessanter ist Adornos Einschätzung von revolutionärer Gewalt, also des Ein-

satzes physischer Gewaltmittel mit dem Ziel gesellschaftlicher Emanzipation. Auf dem

Höhepunkt der Studentenproteste 1969 reflektiert Adorno über diese Frage in dem Text

Marginalien zu Theorie und Praxis (siehe Kapitel 1.3.). Nach den ersten Brandanschlägen

in der BRD auf Kaufhäuser und Verlagshäuser des Springer Konzerns kritisiert er das

Argument der Aktivist_innen und Unterstützer_innen, wonach »gegen die barbarische

Totalität […] nur noch barbarische Mittel [verfingen, P.E.]« als »Ausrede« (Adorno 1969:

[Marginalien]: 179).AdornosEinwand istnachdemVorangegangenwenigüberraschend,

er erkennt in dem Einsatz von Gewalt eine Erneuerung gewaltsamer Verhältnisse. Da-

mit drückt er einen scheinbar absoluten Pazifismus aus: »Entweder dieMenschheit ver-

zichtet auf das Gleich um Gleich der Gewalt, oder die vermeintlich radikale politische

Praxis erneuert das alte Entsetzen.« (Ebd.) Dahinter steht der philosophische Gedan-

ke vom »Schuldzusammenhang«, in dem jeder und jede aufgrund der gesellschaftlichen

Verhältnisse stünde, und der »wahrhaft total geworden« (ebd.) sei. Scheinbar findet sich

hier das gängige Vorurteil von der Frankfurter Schule als GrandHotel Abgrund (Lukács,

vgl. kritisch Bohmann/Sörensen 2019: 16) bestätigt.Demnach hätten Adorno und die an-

deren Mitglieder des Instituts für Sozialforschung die Katastrophe für unausweichlich

erklärt und jedes widerständigeHandeln als derart verstrickt angesehen, dass kein Aus-

wegbleibt.Dochdem ist nicht so.NachdemVorangegangenen ist klar,dass dieKonfron-

tation mit diesem Schuldzusammenhang und dem »Prospekt der Katastrophe« (Ador-

no 1969: [Marginalien]: 179) den einzigenWeg darstellt, ihm zu entkommen. Ganz klas-

sisch besteht für Adorno der Beitrag der Theorie in der Aufklärung, mit allem anderen

überhebt sie sich oder macht sich sogar schuldig. Adorno mahnt also konsequent, dem

Schuldzusammenhang »ist […] nichts entgegenzusetzen, als was jenen Verblendungszusam-

menhang aufkündigt, anstatt in den eigenen Formendaran zu partizipieren.« (ebd.;Her-

vorhebung P.E.) Gegen gewaltsame Verhältnisse hilft also in erster Linie Ideologiekritik

und keine »Pseudoaktivität« (Adorno 1969: [Kritik]: GS 20.1: 399) (siehe Kapitel 3.1.2.).

DieseAbsageandenWunschnachunmittelbarerPraxisundgewaltsamemUmsturz,

hielt Adorno 1969 mahnend denen entgegen, die mit den nationalen Befreiungsbewe-

gungensympathisiertenundderenGuerilla-Taktiken indiekapitalistischenZentren tra-

gen wollten. Sie fußt auf einer philosophischen Analyse der veränderten gesellschaftli-

chenBedingungen für revolutionäre Bewegungen.So erkennt Adorno im »scheinrevolu-

tionäre[n] Gestus« das Komplement »zu jener militärtechnischen Unmöglichkeit spon-

taner Revolution« (Adorno 1969: [Marginalien]: 181). Dies war einmal anders und Adorno

verweist darauf, dass in revolutionären Unruhen, die an den erstenWeltkrieg anschlos-

sen und ihn zu beenden halfen,Gewalt durchaus einen legitimenPlatz unter denMitteln

einnehmen konnte. Doch haben historische Erfahrungen dem die Grundlage entzogen:

»Was vor fünfzig Jahren [1919, P.E.] der allzu abstrakten und illusionären Hoffnung auf

totaleVeränderung für einekurzePhasenochgerecht erscheinemochte,Gewalt, ist nach

der Erfahrung des nationalsozialistischen und stalinistischen Grauens und angesichts

der Langlebigkeit totalitärer Repression unentwirrbar verstrickt in das, was geändert

https://doi.org/10.14361/9783839472484-014 - am 14.02.2026, 05:57:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Kraftfeld A: Macht und Gewalt 123

werden müßte.« (ebd.: 179) Neben Auschwitz und dem Gulag18 ist es die Erfahrung des

Einsatzes der Atombombe, die Adornowie viele Intellektuelle seiner Zeit, darunter auch

Foucault, geprägt hat (siehe Kapitel 1.2.). Nicht jeder knüpfte daran die rigorose Absage

anGewalt als revolutionäresMittel wie Adorno.Doch verband sich dies für ihn zu einem

Schuldzusammenhang, der mit Gewalt nicht aufzulösen war, sondern nur mit Aufklä-

rung.

2.1.4. Zusammenfassung: Adornos multipler Gewaltbegriff

Gewalt als ein zentrales Problem der Sozialphilosophie findet sich in der Kritischen

Theorie Adornos an unterschiedlichen Stellen, von der Psychologie über die Soziologie

bis hinein in die philosophischen Reflexionen. Konstant befasst sich Adorno mit Ge-

waltphänomenen von den Reflexionen zur Klassentheorie aus dem amerikanischen Exil,

in denen er sich um die Aktualisierung von Termini und Gedanken von Marx bemühte,

über die Minima Moralia, in denen er die Gewalt der kapitalistischen Gesellschaft in

den subtilsten Formen des Alltagslebens aufdeckte, bis kurz vor seinem Tod 1969, als

die Marginalien zu Theorie und Praxis vor dem Gewaltfetisch der Revolutionsromantik

warnten.

Den Begriff Gewalt verwendet Adorno in drei Hinsichten: zur Kennzeichnung passi-

ven Erleidens, als Bezeichnung einer aktiven Kraft und schließlich zur Beschreibung der

Funktionsweise des Geistes. Adorno baut auf dem Modell physischer Gewalt auf, bleibt

dabei aber nicht stehen, sondern erweitert den Gewaltbegriff durch die Vermittlung der

Drohung mit körperlicher Gewalt, die bis hinein in die psychische Konstitution der In-

dividuen reicht. Nie erscheint Gewalt bei ihm als bloß individuell, sondern stets als ge-

sellschaftlich vermittelt. Bereits die Trennung und Fixierung von Gesellschaft und Indi-

viduum fasst Adorno als Gewalt. Dem entspricht auch die Konstellation, in die Adorno

Gewalt mit anderen Begriffen bringt, namentlich Leiden und Macht, zu denen Gewalt

in einer produktiven und funktionalen Beziehung steht. Das Leiden im Individuum als

subjektiver Ausdruck von objektivem gesellschaftlichem Druck erscheint als materielle

Basis einer Kritik der Gewalt. Sie ist unzweifelhaft, obwohl Kulturindustrie und ande-

re Formen von Ideologie Leiden vergessen machen wollen. Leiden beredt zu machen ist die

Aufgabe einer jedenkritischenSozialtheorie unddamit auch ihrenormativeBasis.DerBegriff der

Macht bleibt hingegen bei Adorno eigenartig schwammig. Es handelt sich in den Termi-

ni Foucaults um einen juridischen Machtbegriff, sofern er auf der Repressionshypothe-

se aufbaut und von privilegierten Orten der Machtausübung ausgeht.Während Adornos

dialektische Konzeption des Gewaltbegriffs die Verstrickung von jedem und jeder in den Schuldzu-

sammenhangmitdenkt und dabei weder sich als Kritiker noch dieTheorie und begrifflichesDenken

ausnimmt, gerät sein Begriff der Macht zu schematisch. Während er einerseits von Machtha-

bern spricht,denFraktionenderherrschendenKlasse,diedieSchaltstellenderMacht in-

18 An dieser Stelle sei aber gegen die falsche Vereinnahmung Adornos durch die sog. Extremismus-

Theorie gewarnt. Adorno war durchaus fähig zwischen Nationalsozialismus und Stalinismus zu

differenzieren und so polemisierte er an gleicher Stelle gegen die »Spießbürgerweisheit, Faschis-

mus und Kommunismus seinen dasselbe« (Adorno 1969: [Marginalien]: 179), aus der die Vertre-

ter_innen des Hufeisenmodells ein Äquidistanzgebot abzuleiten versuchen (vgl. dazu FKR 2011).

https://doi.org/10.14361/9783839472484-014 - am 14.02.2026, 05:57:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


124 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

nehaben, redet er zugleich von derMacht des Systems undmeint damit eine Ökonomie,

Staat undKulturindustrie übergreifendeOrganisation der kapitalistischenGesellschaft,

die ubiquitär und rational auftritt.Während Adornos Gewaltbegriff bis ins Kleinste hinein fä-

hig ist, Gewalt aufzuspüren und zu denunzieren, gerät sein Verständnis von Macht konventionell

und verbleibt auf derMakroebene politischerMacht. Aufspüren undDenunzieren bezeichnen

auch die deskriptive und normative Dimension des Begriffs der Gewalt, die bei Ador-

no dialektisch vermittelt sind. So entsteht durch die genaue Beobachtung, Analyse und

Konfrontation der Gewaltphänomene die Kraft, die über den zugrundeliegenden gesell-

schaftlichen Zustand hinausweisen kann. Der Ausweg aus dem Gewaltzusammenhang,

der zugleich ein Schuldzusammenhang ist, kann nur ex negativo gelingen und die Aufga-

be derTheorie dabei ist es, den Verblendungszusammenhang zu denunzieren.

AmEndedieserDarstellungdesBegriffsderGewalt in verschiedenenSchriftenAdor-

nos steht ein vielfältiger, mehrdimensionaler und sozialphilosophisch fruchtbarer Be-

griff. Einige Schwächen, darunter die unterkomplexe Konzeption von Macht, mit dem

der Gewaltbegriff korrespondiert, sowie eine mangelnde Differenzierung verschiede-

ner Gewaltphänomene ändern daran nichts. In derDiskussion nach derDarstellung von

Foucaults Machtbegriff werden diese Einschätzungen noch einmal aufgriffen.

2.2. Foucaults Erweiterung: produktive Macht im Unterschied zu Gewalt

»Und ich glaube, dass die Wirklichkeit dieser Machtmechanismen, die von gigan-

tischer Komplexität sind, die Abschaffung des Staats als Ziel vom strategischen

Gesichtspunkt eines Widerstandskampfes aus rechtfertigt.« (Foucault 1978 [235]: 769)

»[D]as gleichermaßen politische, ethische, soziale und philosophische Problem, das

sich uns heute stellt, ist nicht der Versuch, das Individuum vom Staat und dessen In-

stitution zu befreien, sondern uns selbst vom Staat und der damit verbundenen Form

der Individualisierung zu befreien. Wir müssen nach neuen Formen von Subjektivität

suchen und die Art von Individualität zurückweisen, die man uns seit Jahrhunderten

aufzwingt« (Foucault 1982: [306]: 280)

Im zweiten Teil des Kapitels steht Foucaults Begriff von Macht im Vordergrund, ein-

schließlich seiner relevantenVerschiebungenundeiniger damit verbundenenProbleme.

Explizit in Abgrenzung zur Gewalt und gegen die Repressionshypothese entwickelt Fou-

cault einen bis heute einflussreichen Machtbegriff, in dessen Zentrum deren Produkti-

vität steht.Dieser ist weiterhin geeignet zur Beschreibung undKritik von globalisierten,

postfordistischenGesellschaften.Gleichwohl erscheint eineNeubestimmung der Bezie-

hung vonMacht und Gewalt nötig. Einerseits verlangen alte und neue Gewaltphänome-

ne nach einer adäquaten Begrifflichkeit, die in eineTheorie der Gesellschaft eingebettet

ist. Und andererseits findet der Begriff derMacht im Begriff der Gewalt nicht sein theo-

retisches Gegenüber, sondern ist – gegen Foucault – mit diesem dialektisch vermittelt.

Angesichts dessen werden im Folgenden einige Lösungsvorschläge formuliert und die

Grundlagen für eine anschließende Vermittlungmit Adornos Gewaltbegriff sondiert.

https://doi.org/10.14361/9783839472484-014 - am 14.02.2026, 05:57:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

