10

Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

Wirkungen des Zwangs eine fundamentale Rolle zu. Damit erfiillen sie deskriptive Auf-
gaben. Zugleich sind sie normativ konzipiert und zielen auf die Verinderung bestehen-
der Zustinde. Sowohl bei Macht als auch bei Gewalt handelt es sich um Grundbegriffe ih-
rer Werke, die auch in ihren Erkenntnis- und Subjekttheorien verwendet werden. Da-
mit bestehen immanente Verbindungen dieses Kraftfelds zu den beiden folgenden (sie-
he Kapitel 3 und 4). Allerdings ist entscheidend, dass beide Begrifte nicht bedeutungsgleich
sind. Eine Gesellschaft frei von Gewalt, so Adorno, ist rational vorstellbar und norma-
tiv erstrebenswert. Hingegen erscheint Foucault eine Gesellschaft frei von Macht weder
logisch noch normativ sinnvoll. Ihr Fokus ist spezifisch und dementsprechend bleiben
bei der jeweiligen Verwendung Leerstellen und blinde Flecken. Wie die Begriffe gegensei-
tig ihre Leerstellen beleuchten, fithrt die Methode des Kraftfelds vor Augen (siehe Ka-
pitel 1.2. und 2.3). Foucaults machtanalytischer Blick auf Strategien erginzt die These
Adornos der festen Fiigung der gewaltsam hergestellten verwalteten Welt. Gegenseitig
sensibilisieren ihre Perspektiven zugleich fiir Potentiale und Fallstricke von Emanzipa-
tionsbemithungen. Die komplexe Beziehung beider Begriffe, so die These, lisst sich als
unabschliefbare Dialektik von Macht und Gewalt begreifen. Ein Umschlag von Macht in
Gewalt bleibt stets moglich. Umgekehrt birgt die Aneignung von Machtbeziehungen das
Potential eines reflektierten Fortschritts. Weiter entwickelt das vorliegende Kapitel den
Begriff der Ohnmacht als Vermittlung zwischen Adornos Gewaltbegriff und Foucaults Be-
grift der Macht. Ohnmacht kann sowohl repressive als auch produktive Momente der
Dialektik von Macht und Gewalt erfassen.

Der erste Teil des Kapitels rekonstruiert den multiplen Gewaltbegriff bei Adorno in
seinen wesentlichen Kontexten. Im zweiten Teil wird Foucaults produktiver Machtbe-
griff in seiner Entwicklung nachgezeichnet. AnschlieRend vermittelt ein letzter Teil die
beiden Perspektiven in einem Kraftfeld unter Beriicksichtigung ihrer Historizitit und
ihres Einsatzes im Theorie-Praxis-Gefiige.

2.1. Adornos Denken und Diskreditierung von Gewalt und Herrschaft

Dieser Teil des Kapitels untersucht systematisch die Verwendungsweisen des Gewalt-
begriffs in verschiedenen Schriften Adornos mit dem Ziel, zentrale Passagen zu analy-
sieren. Dabei tritt Adornos produktiver Gewaltbegriff hervor, dem sein vergleichsweise
unterkomplexer juridischer Machtbegriff gegeniibersteht. Er vermag tiberzeugend zu
zeigen, wie Gewalt funktional wird fir die bestehende kapitalistische Gesellschaft, die
Reproduktion von Herrschaft und die Verlingerung des Leidens. Adornos Uberlegungen
zur Dialektik der Gewalt zeigen eindriicklich die Verstrickungen, in die sich Aktivist_in-
nen wie Theoretiker_innen begeben, welche die bestehenden gesellschaftlichen Verhalt-
nisse (gewaltsam) verindern wollen und verweisen auf einen Ausweg in der immanenten
Konfrontation mit dem Negativen. So bietet Adornos produktiver Gewaltbegriff einer-
seits den Vorteil, die komplexe normative Basis des Kraftfelds Macht-Gewalt zu reflek-
tieren und andererseits Anschlussmoglichkeiten an Foucaults produktiven Machtbegriff
tiber die Kategorie der Ohnmacht.

Hierftir werden zunichst die deskriptiven Aspekte des Begriffs beschrieben: Gewalt
als aktive Kraft und passives Erleiden und als spezifische Funktion des Geistes. Sodann

https://dol.org/10.14361/9783839472484-014 - am 14.02.2026, 05:57:27. - -



https://doi.org/10.14361/9783839472484-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Kraftfeld A: Macht und Gewalt

dessen normative Aspekte, die an den Begriff des Leidens gekoppelt sind. Der folgende
Abschnitt betrachtet eine Dialektik der Gewalt bei Adorno in zweifacher Hinsicht: Einer-
seits verfihrt Gewalt selbst dialektisch. Sie zu iberwinden, kann ihre Anwendung nétig
machen. Andererseits verfingt sich das dialektische Denken in Gewalt, wenn es zur Me-
thode erstarrt. Der daran anschlieRende Abschnitt wendet sich dem Begriff der Macht
in Adornos Schriften zu und fragt danach, in welcher Verbindung dieser zu Gewalt steht.
Zwischen beiden Begriffen vermittelt die Ohnmacht. Auf deren zentraler Bedeutung in
Adornos Werk liegt anschlief}end der Fokus. Der Begriff der Ohnmacht birgt weiterhin
das Potential, Adornos Denken mit dem Foucaults in eine fruchtbare Beziehung zu brin-
gen. Abschliefiend finden einige Uberlegungen zur Frage der Legitimitit von Gewalt Ein-
gang in die Argumentation.

2.1.1.  Multiple Verwendungsweisen des Gewaltbegriffs bei Adorno

Bereits in der Max Horkheimer gewidmeten Zueignung zu den Minima Moralia (1951)
hielt Adorno aufeiner einzigen Druckseite zwei Verwendungsweisen des Begriffs Gewalt
fest: Zum einen konstatiert er mit Blick auf die Méglichkeit emanzipatorischer Trans-
formation der Gesellschaft: »In den hundertfiinfzig Jahren, die seit Hegels Konzeption
vergingen, ist von der Gewalt des Protests manches wieder ans Individuum tibergegan-
gen.« (Adorno 1951: MM: GS 4: 16; siehe Kapitel 4.1.) Zum anderen reflektiert er iiber die
eigene Position des Kritikers der Gesellschaft: »Die Gewalt, die mich vertrieben hatte,
verwehrte mir zugleich ihre volle Erkenntnis. Ich gestand mir noch nicht die Mitschuld
zu, in deren Bannkreis gerit, wer angesichts des Unséglichen, das kollektiv geschah, von
Individuellem iiberhaupt redet.« (Ebd.) Im ersten Zitat zeigt sich die aktive »befreien-
de[] gesellschafiliche[] Krafi« ebd.; Hervorhebung P.E.), die aber stets prekir erscheint,
im zweiten hingegen das passive Erleiden, wenngleich bereits bezogen auf den umfas-
senden Schuldzusammenhang. In beiden Fillen hebt Adorno die konstitutive Verbin-
dung von individueller Erfahrung und gesellschaftlicher Struktur hervor. Gewalt dufSert
sich demnach in der Vermittlung von Gesellschaft und Individuum. Es ist diese Beziehung, wel-
che die Form von Gewalt annehmen kann.' Diesem abstrakten Verstindnis Adornos von
Gewalt als vermittelter Beziehung korrespondiert die Bestimmung Walter Benjamins.
Als »Gewalt im prignanten Sinne des Wortes« begreift dieser in seinem Aufsatz Zur Kri-
tik der Gewalt »eine wie immer wirksame Ursache [...], wenn sie in sittliche Verhiltnisse
eingreift.« (Benjamin 1921: 342) Zwar bezieht sich Adorno nicht explizit auf diese Stelle
in Benjamins Werk, doch dessen Denken hinterlief? eine durchgreifende Wirkung in sei-
nen Schriften. Die Parallele besteht im Gedanken des verindernden Eingriffs in Verhalt-
nisse, dessen normative Bewertung zunichst zuriicksteht. Die angefiithrten deskriptiven

1 Wie Adorno in den Minima Moralia festhielt, ist bereits bei der Gegeniiberstellung von Individuum
und Gesellschaft Gewalt im Spiel: »In ihm [dem Individuum, PE.] wird der fiktive Anspruch erho-
ben, das biologisch Eine gehe dem Sinne nach dem gesellschaftlichen Ganzen voran, aus dem nur
Cewalt es isoliert, und seine Zufalligkeit wird fiirs Mafd der Wahrheit ausgegeben.« (Adorno 1951:
MM: GS 4:175) Dazu genauer im folgenden Abschnitt Giber den Begriff des Leidens (siehe Kapitel
4.1.).

https://dol.org/10.14361/9783839472484-014 - am 14.02.2026, 05:57:27. - -

m


https://doi.org/10.14361/9783839472484-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

n

Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

Verwendungsweisen Adornos des Begriffs Gewalt entsprechen grob den lateinischen Be-
griffen potestas und violentia als den repressiven Formen der Herrschaft, die zu Leiden
fithren und vorrangig unterbinden, und potentia fir die Kraft etwas zu gestalten und zu
verindern.* Dariiber hinaus findet sich in den Schriften Adornos auch eine dritte Ver-
wendungsweise von Gewalt. Sie ist dem Bereich der Theorie, des Denkens und des Geis-
tes vorbehalten und scheint spezifisch fiir die deutsche Sprache zu sein. Adorno spricht
so einerseits mit Bezug auf Freud von der »Gewalt seiner Theorie, die »von seiner Ver-
blendung« (Adorno 1952: [revidierte Psychoanalyse]: GS 8: 35) zehre. Andererseits habe
»Nietzsche [...] mit der kritischen Gewalt der Konfrontation jener anderen Wahrheit ge-
holfen«, indem er die herrschende Wahrheit »als die Unwahrheit verhéhn[te], in die sie
von der Vorgeschichte verzaubert ist.« (Adorno 1942: [Klassentheorie]: GS 8:386-387)° Im
ersten Fall verwendet Adorno den Begriff Gewalt abwertend, um auf Mingel in Freuds
Theorie hinzuweisen, im zweiten hingegen lobt Adorno das Denken Nietzsches als be-
sonders kraftvolle Kritik und nutzt dafiir ebenfalls den Begriff Gewalt. Auch wenn sich
die Doppelung des Gewaltbegriffs an dieser Stelle zu wiederholen scheint, verdient doch
das Moment Aufmerksamkeit, dass hier Theorien als Gewalt beschrieben werden. Ge-
walt findet also nicht nur in physischer Form statt, sondern sie kann auch eine geistige
Dimension erlangen und zur epistemischen Gewalt werden (siehe Kapitel 3.1). In seinen
Vorlesungen Die Lehrevon der Geschichte und der Freiheit macht Adorno das dahinterstehen-
de Verstindnis von Geist explizit, den er als »notwendig, produzierter Schein« (Adorno
1964: LGF:26) begreift, der von Menschen im Prozess der Selbsterhaltung hervorgebracht
wird. Es ist aufschlussreich, wie Adorno die Funktion des Geistes in diesem Kontext be-
stimmt. Denn die Menschen nutzen ihn erstens »um das was ist kritisieren zu kénnen«

2 Dietrich Schotte unterscheidet violentia als Verletzung und Beschadigung von potentia im Sinne der
»Moglichkeit, Veranderung in der Welt hervorzurufen« und von potestas, der »als legitim anerkann-
te[n] Moglichkeit« (Schotte 2020: 31; Hervorhebungen im Original). Er weist ferner auf Besonder-
heiten des zeitgendssischen deutschen Sprachgebrauchs von Gewalt hin. Anders als im Englischen
konne im Deutschen Gewalt nicht nur Verletzung, sondern auch »Machtpotential« (ebd.: 31) be-
zeichnen. In einer Fufinote erklart er, es »deutet alles darauf hin, dass>Cewalt<im Deutschen heut-
zutage primar zur Bezeichnung von verletzenden Handlungen verwendet wird.« (ebd.: 33) Fur die
vorliegende Auseinandersetzung mit Adorno und Foucault ist weiterhin entscheidend, dass nach
Schotte »Gewalt und Macht >kategorial verschiedenc sind. >Macht< benennt [...] Méglichkeiten zu
handeln« (ebd.: 32), wihrend »Gewalt« [...] eine bestimmte Art von Handlung [bezeichnet, PE.],
die allerdings in jedem Falle Ausiibung von Macht darstelle[t].« (ebd.: 33) Uber die Geschichte des
deutschen Begriffs der Gewalt schreibt Karl-Georg Faber in den Ceschichtlichen Grundbegriffen. Bis
ins Mittelalter lagen fiir den deutschen Begriff Gewalt alle untersuchten »Belege weitgehend in-
nerhalb des Bedeutungsstreifens von srechter Gewalt« (potestas)«, doch gewdnne »seit dem Spat-
mittelalterzunehmend die von Anfang an zwarvorhandene, aber zunichst nur sekundire Verwen-
dung von>Gewalt<im Sinne von lat. »vis¢, violentia<in allen Abstufungen von >gesteigerter Kraft«
ber>Eigenmacht« und >Zwangc bis zu >Gewalttat< und sUnrecht< an Boden.« (Faber 1982: 840) Er
verweist auf einen Zusammenhang von Begriffsgeschichte und Realgeschichte, denn diese Ent-
wicklung hin zu Gewalt als violentia sei einher gegangen mit der »Mediatisierung oder Eliminie-
rung élterer Formen der rechtmifigen Selbsthilfe«, also dem Ende des Fehdewesens, und eng ver-
bunden mit der »Trennung von 6ffentlicher Gewalt und privater Gewalttatigkeit.« (Ebd.)

3 Auch Kant beschriebt Adorno in einem Aufsatz in der Zeit von 1969 in dieser Weise: »Die Gewalt
Kants [...] war die von Kritik in sehr konkretem Sinn.« (Adorno 1969: [Kritik]: GS 10.2: 786)

https://dol.org/10.14361/9783839472484-014 - am 14.02.2026, 05:57:27. - -



https://doi.org/10.14361/9783839472484-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Kraftfeld A: Macht und Gewalt

und zweitens um das Bestehende »in die Gewalt nehmen zu kénnen« (ebd.). Die kogni-
tiven Fihigkeiten des Menschen stellt Adorno also in einen Kontext der Naturbeherr-
schung, in dem sie auf einer funktionellen Ebene als Gewalt beschrieben werden kon-
nen. Obgleich es nahe liegt, diese Verbindung von Geist und Gewalt der oben zitierten
»Gewalt des Protests« zuzuschlagen, also emanzipatorisch zu deuten, so mahnt die Be-
stimmung des Geistes als Schein und das vorangegangene Zitat itber Freud zur Vorsicht.
Der deskriptive Charakter des Gewaltbegriffs Adornos steht an dieser Stelle im Vorder-
grund. Wie dieser mit dem davon untrennbaren normativen Charakter vermittelt ist,
wird im Abschnitt zum Begriff des Leidens ersichtlich. Wenn der Mensch mithilfe des
Geistes etwas >in seine Gewalt nimmtx, eignet er es sich an oder genauer, er bemich-
tigt sich dessen beziehungsweise er ermichtigt sich selbst (siehe Kapitel 4.1.1.). Unter
welchen gesellschaftlichen Bedingungen und mit welchen Folgen diese Bemichtigungs-
prozesse einhergehen, wird von Adorno mittels der erwihnten Begriffe Selbsterhaltung,
Verblendung und Vorgeschichte kenntlich gemacht. Sie bezeichnen die Verzerrungen,
Stérungen und Pathologien, die mit der Bemachtigung einhergehen.

Von entscheidender Bedeutung fiir ein fundiertes Verstindnis des Gewaltbegriffs
von Adorno ist, dass er ihn am Modell physischer Gewalt bildet. In Die revidierte Psycho-
analyse, einem wichtigen Text zu seinen Uberlegungen zum Verhiltnis von Psychologie
und Soziologie in der kritischen Analyse kapitalistischer Gesellschaften, erklirt Adorno:
»Auch in der hochliberalen Gesellschaft war nicht Konkurrenz das Gesetz, nach dem
sie funktionierte. Dies war stets ein Fassadenphinomen. Die Gesellschaft wird zusam-
mengehalten durch die vielfach mittelbare Drohung korperlicher Gewalt, und auf diese geht
die »potentielle Feindseligkeit« zuriick, die sich in Neurosen und Charakterstérungen
auswirkt.« (Adorno 1952: [revidierte Psychoanalyse]: GS 8: 32; Hervorhebung P.E.)*
Mehrere Punkte sind bemerkenswert an diesem Zitat. Erstens bewertet Adorno die
Rolle der Gewalt fiir die Vergesellschaftung als grundlegender als die der 6konomischen
Konkurrenz. Zweitens handelt es sich nicht um korperliche Gewalt allein, sondern
auch um die Androhungen ihrer Anwendung in vielfiltig vermittelten Formen. Drittens
wird die Aggression bei den Einzelnen von diesem Gewaltzusammenhang erzeugt und
kann wiederum vermittelt auftreten in Form der Introjektion.’ Viertens deutet die
Verwendungsweise des Begriffs des Gesetzes, nach dem eine Gesellschaft funktioniert,

4 In den Minima Moralia schreibt Adorno in einem anderen Kontext, doch mit gleicher Intention:
»[IIn der antagonistischen Gesellschaft ist auch das Generationsverhiltnis eines von Konkurrenz,
hinter der die nackte Gewalt steht.« (Adorno 1951: MM: GS 4: 22) In der Dialektik der Aufklirung
heifdt es analog: »Auf der Gewalt, wie sehr sie legalistisch verhiillt sein mag, beruht zuletzt die ge-
sellschaftliche Hierarchie« (Adorno/Horkheimer 1947: DdA: GS 3: 130, vgl. 194). Diesen wichtigen
Punkt der Prioritdt von Gewalt betont auch Jay in seinem Standartwerk (iber die Frankfurter Schule:
»Das Band, das die biirgerliche Gesellschaft in Wahrheit zusammenhalte, sei stets die Androhung
korperlicher Gewalt gewesen« (Jay 1973:134), so Jay iiber Adorno und seine Differenzen mit Fromm
und den Revisionisten. Siehe auch Honneth (1986: 66) und Schiller (2012: 172).

5 Hier schlieft Adorno direkt an Freud an, der in Das Unbehagen in der Kultur die Introjektion von
Aggression beschrieben hatte: »Die Aggression wird [unter Bedingungen der Kultur, PE.] introji-
ziert, verinnerlicht, eigentlich aber dorthin zurlickgeschickt, woher sie gekommen ist, also gegen
das eigene Ich gewendet.« (Freud 1930: 86—87) Adorno geht iiber Freud hinaus, indem er diese Per-
spektive um das dialektische Verhiltnis von Individuum und Gesellschaft erweitert.

https://dol.org/10.14361/9783839472484-014 - am 14.02.2026, 05:57:27. - -

3


https://doi.org/10.14361/9783839472484-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

T4

Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

auf ein juridisches Machtverstindnis hin. Fiinftens beschreibt Adorno ein dialektisches
Verhiltnis von Statik und Dynamik, wenn beim Ubergang vom explizit erwihnten
Hochliberalismus zum nur implizit genannten Spitkapitalismus die vermittelten ge-
sellschaftlichen Gewaltverhiltnisse strukturell dominieren. Sechstens trifft Adorno die
ebenfalls dialektische Unterscheidung von Schein und Wesen, indem er der Konkur-
renz die vermittelte Drohung mit Gewalt gegeniiberstellt.® Dieses facettenreiche Bild
des Begriffs der Gewalt bei Adorno muss nun noch um den Begriff des Leidens erwei-
tert werden. Denn beide verweisen in der Konstellation seiner Gedanken aufs engste
aufeinander.

Der Begriff des Leidens ist itber den Gewaltbegriff hinaus fiir Adornos gesamte Ge-
sellschaftstheorie zentral. Denn die Erfahrung des Leidens bezeichnet gewissermafien
ihre materielle Basis (siehe Kapitel 4.1.4.). Alle bisherige Geschichte ist »aus dem rea-
len Leiden gewoben« (Adorno/Horkheimer 1947: DdA: GS 3:57), so Adorno und Horkhei-
mer. In den Adorno gewidmeten Teilen der folgenden Kapitel zeigt sich: Leiden vermit-
telt alle drei Kraftfelder miteinander, denn das Leiden verweist auf Gewalt ebenso wie
auf Ideologie und Individuum (siehe Kapitel 3.1. und 4.1.).” Das Leiden im Individuum
als subjektiver Ausdruck von objektivem gesellschaftlichem Druck erscheint als materi-
elle Basis einer Kritik der Gewalt.® Das von Gewalt ausgeldste Leiden ist unzweifelhaft,
obwohl Kulturindustrie und andere Formen von Ideologie es vergessen machen wollen
und damit die Gewaltverhiltnisse aufrechterhalten. Leiden beredt zu machen ist, Ador-
no zufolge, die Aufgabe einer jeden kritischen Sozialtheorie und damit auch ihre norma-
tive Basis. In der Negativen Dialektik bestimmt Adorno in einer berithmten Formulierung
»[d]as Bediirfnis, Leiden beredt werden zu lassen« als die »Bedingung aller Wahrheit«
(Adorno 1966: ND: GS 6: 29).° An dieser Stelle argumentiert Adorno jedoch nicht mo-

6 Was nicht bedeutet, den Schein gering zu schatzen und damit Tauschvergesellschaftung als Au-
genwischerei zu betrachten. Nur durch den Schein vom gerechten Tausch und der damit einhergehen-
den Konkurrenz hindurch kann sich das Wesen der kapitalistischen Gesellschaft als mehrdimensionales Ge-
waltverhdltnis verwirklichen. Zum Verstandnis dieses Zusammenhangs ist der Begriff der Realabs-
traktion unverzichtbar. Ideologiekritisch betrachtet untergrabt der gerechte Tausch einerseits sei-
ne Realisierung und weist andererseits tiber die bestehenden Verhiltnisse hinaus (siehe Kapitel
3.1.2).

7 Cook zieht diese Verbindungen ebenfalls, wenn sie rekonstruiert, bei Adorno wire »suffering im-
posed by the principium individuationis.« (Cook 2001: 4) Leiden rithre aus dem durch Gewalt ver-
mittelten Verhaltnis von Individuum und Gesellschaft. Weiter bezieht sie Ideologie auf Leiderfah-
rungen der Einzelnen, indem sie hervorhebt: »Adorno also stressed the somatic and material di-
mensions of the subject of knowledge« (ebd.: 2). Damit stiitzt sie zugleich das oben vorgebrachte
Argument, wonach Leiden die materielle Basis der Gesellschaftheorie Adornos bildet.

8 Adornos weiter Begriff von Leiden gehe tiber physischen Schmerz hinaus, so Geuss, der daher
»Adorno’s philosophy« als eine »philosophy of suffering spirit« begreift (Geuss 2005: 7). Vgl. Ja-
eggi/Celikates 2017: 20—23.

9 Leiden beredt zu machen ist ein (iberaus wichtiges Motiv in Adornos Denken und findet sich in
vielen seiner Texte. So etwa in den Vorlesungen zur philosophischen Terminologie, wo er ausfiihrt,
»was die Philosophie inspiriert«, sei »den Schmerz in das Medium des Begriffs [zu; PE.] iiberset-
zen.« (Adorno 1962: Terminologie 1: 83) Oder in den Reflexionen zur Klassentheorie, in denen Adorno
von den »Spuren vergangenen Leidens« spricht und mit Blick auf Platons Hohlengleichnis die Hy-
pothese wagt: »Dann wire noch der philosophische Gedanke ewiger Wahrheit in der Betrachtung
gegenwadrtiger Qual entsprungen.« (Adorno 1942: [Klassentheorie]: GS 8: 374). Siehe Kapitel 3.1.1.

https://dol.org/10.14361/9783839472484-014 - am 14.02.2026, 05:57:27. - -



https://doi.org/10.14361/9783839472484-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Kraftfeld A: Macht und Gewalt

ralphilosophisch, sondern streng erkenntnistheoretisch in der Tradition der Dialektik
von Subjekt und Objekt. Leiden und Wahrheit hingen miteinander zusammen, »[d]enn
Leiden ist Objektivitit, die auf dem Subjekt lastet; was es als sein Subjektivstes erfihrt,
sein Ausdruck, ist objektiv vermittelt.« (Ebd.) Es fillt nach dem Vorangegangen nicht
schwer, die Objektivitit, unter der das Subjekt leidet, als die Gewaltverhiltnisse zu de-
chiffrieren, die Adorno zufolge die Gesellschaft zusammenhalten. Fiir das Individuum
ist die Gesellschaft das Objektive, es erlebt sich selbst als das Subjektive. Gewalt bindet
beide aneinander, so wie es sie auch voneinander trennt, wie oben gesehen. Diese Art der
gewaltsamen Beziehung von Individuum und Gesellschaft erzeugt objektiv Leiden im
Subjekt. Die Trennung und Fixierung von Individuum und Gesellschaft, von Objekt und
Subjekt, sind in sich selbst gewaltsame Vorginge.'® Denn wie die dialektische Erkenntnis
gezeigt hat und das Zitat unterstreicht, sind beide Momente »objektiv vermittelt«. Die-
se Vermittlung ist etwa in Psychologie und Soziologie objektiv beschreibbar und damit
wahr. Adorno spitzt diesen Zusammenhang der gewaltsamen Vermittlung von Subjekt
und Objekt, von Individuum und Gesellschaft, soweit zu, dass er ihn zur »Bedingung
aller Wahrheit« erklirt. Darin offenbart sich sein normatives Verstindnis von Gewalt. Lei-
den soll abgeschafft werden, so die Umformulierung des kategorischen Imperativs von
Marx, wonach alle Verhiltnisse abzuschaffen sind, »in denen der Mensch ein verichtli-
ches, ein geknechtetes Wesen ist« (MEW 1:385). Nur Erkenntnis, die von dieser Maxime
ausgeht, indem sie Leiden beredt zu machen versucht, kann Wahrheit fiir sich beanspru-
chen. Dieser dialektische Zugriff auf Gewalt ist fiir Adorno zentral. Darauf weist auch ei-
ne Parallele der oben zitierten Passagen iiber das Leiden und Vergesellschaftung durch
Gewalt hin. In der Negativen Dialektik spricht Adorno vom subjektiven Ausdruck des Lei-
dens, der objektiv vermittelt sei. Im Text iiber die revidierte Psychoanalyse erklirt er, die
Drohung mit physischer Gewalt bedinge Aggressionen und Neurosen. So wie Subjekt
und Objekt vermittelt sind, sind es auch die gesellschaftlichen und individuellen Gewalt-
formen. In beiden Fillen dechiffriert die Dialektik die untergriindigen Funktionsweisen
der Gewalt. Zwischen Subjekt und Objekt vermittelt Gewalt und konstituiert sowohl Lei-
den als auch Wahrheit. Ebenso vermittelt Gewalt zwischen Individuum und Gesellschaft
wodurch kollektive und individuelle Aggression nach Aufen und Innen entstehen. Doch
die Dialektik ist der Gewalt nicht nur duflerlich. Denn der Dialektik selbst wohnt Gewalt
inne, wie im folgenden Abschnitt niher erliutert wird.

Die angesprochene Verbindung von Geist und Gewalt fithrt zu einem weiteren wich-
tigen Aspekt des Gewaltbegriffs Adornos: seinem dialektischen Denken von Gewalt, das
sich selbst nicht ausnimmt. In der Negativen Dialektik formuliert Adorno diesen Gedan-
ken wie folgt: »Wihrend das Denken dem, woran es seine Synthesen iibt, Gewalt antut,
folgt es zugleich einem Potential, das in seinem Gegeniiber wartet [...].« (Adorno 1966:
ND: GS 6:30) Erneut findet sich hier die Verbindung von begrifflichem Denken, insofern

10 Uberdiesen Prozess der Trennung heift es in den Minima Moralia: »[A]ls Monade [..] resultiert [das
Individuum, PE.] erst aus einer gesellschaftlichen Trennung vom gesellschaftlichen Prozef. Cera-
de als Absolutes ist das Individuum blofRe Reflexionsform der Eigentumsverhiltnisse.« (Adorno
1951: MM: GS 4:175) Adorno zeigt sich an dieser Stelle klar in der Tradition von Marx, der den Men-
schen als das »ensemble gesellschaftlicher Verhiltnisse« bestimmte (Marx 1845: MEW 3: 6). Siehe
Kapitel 4.1.1.

https://dol.org/10.14361/9783839472484-014 - am 14.02.2026, 05:57:27. - -

115


https://doi.org/10.14361/9783839472484-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

116

Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

es auf Synthese aus ist, und Gewalt, verstanden als Bemichtigung eines Objekts. Jedoch
tritt die dialektische Dimension hinzu, die durch das Wort >zugleich« angezeigt wird.
Denken und Geist verfahren notwendig auf gewaltsame Art, doch besteht die Moglich-
keit, ein Potential zu heben. Denken kann also potentiell versuchen, nicht nach der Me-
thode des Prokrustesbetts zu verfahren und am Objekt abzuschneiden, was instrumen-
tellen Zwecken fremd bleiben muss. Stattdessen kann sich der Geist auf die Fihrte des
»Gegeniibers< begeben und dem Objekt Vorrang vor der instrumentellen Zwecksetzun-
gen einrdumen. Die Schwierigkeit besteht jedoch darin, dass es sich um ein >zugleich«
handelt, d.h. begriffliches Denken wird auch dann gewaltsam verfahren, wenn es diesem Poten-
tial nachspiirt, da es nicht anders kann als zu synthetisieren. Festzuhalten ist an dieser Stelle
jedoch, dass Adorno vom Potential spricht und damit von einer Moglichkeit, die noch
nicht realisiert ist. Das Potential dient Adorno als Wegweiser und Garant der Negati-
on: Wegweiser insofern, als das Potential die Richtung anzeigt, in welche begriffliches
Denken sich bewegen sollte. Garant der Negation stellt das Potential dar, weil es noch
nichtexistiert, daher kann das, was ist, nicht alles sein. Es existiert etwas, das nicht iden-
tisch ist mit dem Bestehenden." Die Dialektik der Gewalt besteht darin, dass man ihr
nicht entkommt, wenn man sie itberwinden will. Der Wille, sie tiberfliissig zu machen,
beinhaltet es bereits, allgemeine Urteile zu fillen. Indem der gegen Gewalt gerichtete
Wille des Geistes gezwungen ist zu synthetisieren bliebt er verfangen in der Gewalt des
begrifflichen Denkens. Auch ein Eingriff in sittliche Verhiltnisse, um die Herrschaft des
partikularen Profitinteresses im Namen des Wohles Aller abzuschaffen, kommt nicht oh-
ne Gewalt aus. Schon allein deswegen, weil dafiir ein Begriff des Allgemeinen bendtigt
wird. Anhand des Allgemeinen zeigt sich jedoch auch wie die Philosophie in ihrer Ge-
schichte sich auf die Fihrte des Gegeniibers begab, wie Adorno es im angefiihrten Zitat
hinsichtlich des Geistes formulierte. Um das Verhiltnis von Allgemeinem und Beson-
deren bemiihten und bemiihen sich die Theoretiker_innen bestindig und verleihen da-
mit dem Versuch der Philosophie Ausdruck, das Potential des Objekts zu heben. Darum
drehen sich die Diskussionen um die Konstruktion und Zulissigkeit von Allgemeinbe-
griffen oder um die widerspruchsfreie Synthese von Begriffen, die besondere Fille un-
ter sich fassen konnen (vgl. Adorno 1958: [Essay]: GS 11: 17). Keineswegs handelte es sich
dabei um blof3e begriffliche Spiegelfechtereien. Vielmehr waren und sind diese Debat-
ten eng verbunden mit gesellschaftlichen Verhiltnissen und historischen Prozessen, wie
am Begrift des Gemeinwohls offenbar wird, der gegen feudale Partikularherrschaft in
Stellung gebracht werden konnte. Doch mit Adorno wird auch in dieser Geschichte der
Emanzipation die Dialektik der Gewalt sichtbar, wenn er in den Minima Moralia festhilt:
»Das Allgemeine triumphiert itbers Bestehende durch dessen eigenen Begriff, und dar-
um droht in solchem Triumph die Macht des blof$ Seienden stets sich wiederherzustellen

b8 Im Marxismus gibt es eine Tradition der Reflexion (iber Potentiale. So sprach Lukécs im Anschluss
an Hegel und Marx von »realen Tendenzen« (Lukacs 1923: 72, vgl. 92;143,160) und Marcuse betonte
den»streng geschichtlichen Charakters der Transzendenz« (Marcuse 1964: 13). Fiir ein Verstandnis
des Gewaltbegriffs ist der Gedanke des Potentials aufschlussreich, da Galtungs einflussreicher Be-
griff struktureller Gewalt parallel verfahrt. Galtung definiert Gewalt »als die Ursache fiir den Unter-
schied zwischen dem Potentiellen und dem Aktuellen« (Galtung 1971: 58; Hervorhebung im Original).
Das Zurlckbleiben hinter den gesellschaftlichen Moglichkeiten ist ein zentrales Merkmal der Ge-
walt bei Galtung wie bei Adorno.

https://dol.org/10.14361/9783839472484-014 - am 14.02.2026, 05:57:27. - -



https://doi.org/10.14361/9783839472484-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Kraftfeld A: Macht und Gewalt

aus der gleichen Gewalt, die sie brach.« (Adorno 1951: GS 4: 172; Hervorhebung P.E.) Die
Gewalt des Allgemeinen vermochte die Macht des Bestehenden zu brechen und ist zu-
gleich an seiner Erneuerung beteiligt. Auch darin zeigt sich die Dialektik der Gewalt. Die
Gewalt von Allgemeinbegriffen ist doppeldeutig: Einerseits handelt es sich um transzen-
dierende Gewalt, da sie das Bestehende iibersteigt, andererseits um regressive Gewalt,
sofern sie auf einer Verfahrensweise beruht, die die Struktur des Bestehenden reprodu-
ziert. Auch das dialektische Denken selbst kann diesem Bannfluch nicht entkommen.
Ersonnen als Methode, um das Werden von Dingen gegen ihre begriffliche Fixierung zu
betonen und den Subjekt-Objekt-Verhiltnissen im Denken Gerechtigkeit widerfahren
zulassen, stellt die Dialektik sich selbst ein Bein, indem sie sich zur Methode verknéchert
(siehe Kapitel 1.3.2.). Dies vor Augen warnt Adorno vor ihrem Missbrauch (vgl. Adorno
1951: GS 4: 280-283) und betont unter Berufung auf Benjamin die »Nétigung dialektisch
zugleich und undialektisch zu denken« (Adorno 1951: GS 4:173).

2.1.2. Juridischer Machtbegriff und Ohnmacht

In der zitierten »Macht des blo? Seienden«aus den Minima Moraliaklingt bereits die Not-
wendigkeit an, Adornos Machtbegriff zu untersuchen. Das vorliegende Kraftfeld, wel-
ches Gewalt und Macht in ein Verhiltnis setzt, erfordert es. Mit Foucaults Begriffen wird
sichtbar, dass Adorno einen juridischen Machtbegriff nutzt, der hinter die Komplexi-
tit seines elaborierten Begriffs der Gewalt zuriickfillt. Dies unter anderem deshalb, weil
er von der maf3geblich psychoanalytisch gepragten Vorstellung von Repression ausgeht.
Wie im zweiten Teil des Unterkapitels herausgearbeitet wird, hilt Adornos Begriff von
Macht allerdings eine unerwartet fruchtbare Facette bereit, welche einen blinden Fleck
in Foucaults Machtanalytik offenbart: die Ohnmacht.

Anschliefend an Freuds Uberlegungen, wonach die gesellschaftliche Integration
des Individuums in die Kultur notwendig mit Triebverzicht einhergeht (vgl. Freud 1930:
86—87), entwickelt Adorno eine Variante der von Foucault benannten Repressionshy-
pothese (sieche Kapitel 2.2.). Im angefithrten Aufsatz tiber die revidierte Psychoanalyse,
in dem er neuere psychologische Schulen in den USA der opportunistischen Blindheit
fiir gesellschaftliche Verhiltnisse bezichtigt,” erinnert Adorno an die Erbschaft der
»radikale[n] Psychoanalyse« (Adorno 1952: [revidierte Psychoanalyse]: GS 8:27). Letztere
habe, »indem sie sich auf Libido als ein Vorgesellschaftliches richtet, phylogenetisch wie
ontogenetisch® jene Punkte erreicht, wo das gesellschaftliche Prinzip der Herrschaft

12 ZuAdornos Die revidierte Psychoanalyse vgl. Wolfgang Bock (2018: 21). Zum Bezug der vorliegenden
Studie auf Adornos Rezeption der Psychoanalyse siehe Kapitel 4.1.2. Den Zusammenhang von Psy-
choanalyse und Kapitalismus untersuchtin der Tradition Adornos heutzutage u.a. Eva Illouz. Inih-
ren Adorno-Vorlesungen aus dem Jahr 2004 analysiert sie den Einfluss des psychotherapeutischen
Diskurses auf Management-Lehren und wie er zu einer neuen Subjektivierungsweise beigetragen
habe (vgl. lllouz 2004: 14—17). Siehe auch Jean Daive (2019: 1028).

13 Denlsomorphismus der Phylogenese und Ontogenese von gesellschaftlicher Entwicklung und der
einesjeden Kindes hat vor Adorno ebenfalls Freud betont (vgl. Freud 1930: 93; 102—105). Inwiefern
diesem Gedanken ein anthropologischer Essentialismus zugrunde liegt und sich daher die Frage
stellt, wie tragfahig er heute noch erscheint, kann an dieser Stelle nicht geklart werden. Darin be-
steht aber ein notwendiges Feld fir weitere Forschungen.

https://dol.org/10.14361/9783839472484-014 - am 14.02.2026, 05:57:27. - -

1y


https://doi.org/10.14361/9783839472484-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

8

Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

mit dem psychologischen der Triebunterdriickung koinzidiert.« (Ebd.) Auch in seiner
Studie zum autoritiren Charakter hilt er die Beschidigung jedes Individuums durch
soziale Repression fest: »The marks of social repression are left within the individu-
al soul.« (Adorno 1950: AP: GS 9.1: 458, vgl. 475) Die Repressionshypothese, wonach
Herrschaft mit Triebunterdriickung einhergeht, war in der Aneignung der Freudschen
Psychoanalyse durch das Frankfurter Institut fir Sozialforschung zu einem gingigen
Topos geworden.™ Bereits etwa zehn Jahre frither in den Reflexionen zur Klassentheorie von
1942 spricht Adorno von der »Allgewalt der Repression«,” die mit ihrer »Unsichtbarkeit«
(Adorno 1942: [Klassentheorie]: GS 8: 377) identisch sei. Wiederum knappe zehn Jahre
spiter in Meinung Wahn Gesellschaft, einem 1961 verdffentlichten Aufsatz, formuliert
Adorno erneut zum Zusammenhang von Psychologie und Herrschaft: »Die Ich-Schwiche
heute, die gar nicht nur psychologisch ist, sondern in der der seelische Mechanismus
die reale Ohnmacht des Einzelnen gegeniiber der vergesellschafteten Apparatur regis-
triert, wire einem unertriglichen Maf} an narzifitischer Krinkung ausgesetzt, wenn
sie nicht, durch Identifikation mit der Macht und Herrlichkeit des Kollektivs, sich einen
Ersatz suchen wiirde.« (Adorno 1961: [Meinung]: 156; Hervorhebung P.E. siehe Kapitel
4.1.2.) Die Repressionshypothese ist also ein iiber die Jahre stabiler Gedanke und Aus-
gangspunkt in Adornos kritischer Theorie der Gesellschaft. Weiterhin zeigen die Zitate
auf, dass Adorno den Konnex Herrschaft-Individuum einerseits psychologisch fasst,
insofern er sich auf die psychologische Dynamik im einzelnen Individuum bezieht,
und andererseits sozialphilosophisch als Frage der Macht. Die durch die Ubermacht
der objektiven gesellschaftlichen Verhiltnisse hervorgerufene »Ich-Schwiche« fithrt
zur »Identifikation mit der Macht«, da die psychischen Spannungen und der Trieb-
verzicht anders nicht auszuhalten sind, lautet komprimiert das Argument. Macht, die
im Vorangegangenen noch als Macht des Kollektivs erscheint, insofern die objektiven
gesellschaftlichen Krifte diejenigen des Einzelnen iibersteigen, bezieht ihre Relevanz
jedoch aus anderen Quellen als der bloRen Anzahl der unter ihr gefassten. Die Macht,
von der Adorno spricht, iibersteigt Einzelne und Gruppen, sie erscheint itbergreifend.
Bereits in den Reflexionen zur Klassentheorie erkennt Adorno die »endgiiltige Etablierung
der Macht«daran, dass sie »in allen Posten des Kalkiils eingerechnet [ist, P.E.].« (Adorno
1942: [Klassentheorie]: GS 8: 386) Da sie in allen Kalkiilen gegenwirtig ist, gibt sie sich

14 NichtnurAdorno beziehtsich auf diese Repressionshypothese, sondern auch Fromm und Marcuse.
Zur Bedeutung der Aneignung der Psychoanalyse fiir die Frankfurter Schule vgl. Martin Jay (1973:
113—142), zu Adorno (vgl. ebd.: 132).

15 Diese Allgewalt schlagt sich daher auch in den anderen Kraftfeldern der vorliegenden Studie nie-
der. Wie Repression und Ideologie funktional ineinander greifen zu der Reproduktion des Be-
stehenden, formuliert Adorno in Kulturkritik und Gesellschaft wie folgt: »Aber dass jegliche Form
der Repression, je nach dem Stand der Technik, zur Erhaltung der Gesamtgesellschaft erfordert
war und dass die Gesellschaft, so wie sie ist, trotz aller Absurditit doch ihr Leben unter den be-
stehenden Verhiltnissen reproduziert, bringt objektiv den Schein ihrer Legitimitat hervor.« (Ador-
no 1951: [Kulturkritik]: GS 10.1: 21) Hier wird das Uberlagern zweier Kraftfelder der vorliegenden
Untersuchung Gewalt-Macht und Ideologie-Wissen am Text greifbar. Denn, so Adorno weiter, es
»setzen die Antagonismen um ihrer realen Gewalt willen auch im Bewuftsein sich durch.« (ebd.:
21)

https://dol.org/10.14361/9783839472484-014 - am 14.02.2026, 05:57:27. - -



https://doi.org/10.14361/9783839472484-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Kraftfeld A: Macht und Gewalt

rational und ubiquitdr. In diese Richtung weist ebenfalls Adornos zuvor erwihnte Ver-
wendung von »Allgewalt«. 1966 gibt Adorno in der Negativen Dialektik dieser Macht einen
Namen: Es ist die »reale[] Macht des Systems«, die er fur derart umfassend hilt, dass sie
noch »einbezieht, auch was es [das System, P.E.] potentiell iibersteigt.« (Adorno 1966:
ND: GS 6: 40; Hervorhebung P.E.) So ist, wie es an gleicher Stelle heift, selbst »[d]as
Freie am Gedanken« nicht denkbar »ohne Zueignung der Gewalt des Systems, auch
wenn beide »nicht bruchlos verschmelzen« (ebd.). Hier wird der umfassend juridische
Machtbegriff Adornos sichtbar, der stets als repressiv gedacht wird, auch und besonders
dann, wenn er Abweichendes integriert. Das System und dessen Macht sind jedoch
nicht identisch, vielmehr erscheint das Wort System auf eine umfassende Organisation
der Gesellschaft, auf Herrschaft, zu verweisen, die aber nicht im Begriff des Staates
aufgeht. Es umfasst ebenso das Denken, auch jenes, welches sich gegen die »Gewalt des
Systems« richtet. An diesem Zitat wie an jenem von der »Allgewalt des Systems« wird
deutlich, dass Adorno nicht trennscharf zwischen Macht und Gewalt unterscheidet.

Was den von Foucault entliehenen Terminus sjuridisch« anbelangt (siehe Kapitel
2.2.2.), ist er weniger willkiirlich als es zunichst scheinen mag. Es sei daran erinnert,
dass Adorno vom »Gesetz« (Adorno 1952: [revidierte Psychoanalyse]: GS 8:32; siehe oben)
sprach, nach dem eine Gesellschaft funktioniere. Zu dem juridischen Denken der Macht
gehort weiterhin, dass es privilegierte Orte der Machtausiibung in einer Gesellschaft
gibt. Adorno vertritt auch diese Ansicht, etwa wenn er in der Negativen Dialektik lobend
erwihnt, »Sartre und seine Freunde« hitten nicht iibersehen, »dass der Kommunismus
iiberall, wo er zur Macht gelangt war, als Verwaltungssystem sich eingrub.«* (Adorno
1966: ND: GS 6: 59) Dass jemand zur Macht gelangt, oder sie iibernimmt, kennzeichnet
denjuridischen Machtbegrift, der von gesellschaftlichen Positionen mit und ohne Macht
ausgeht.

Wenn Adorno auch im juridischen Modell der Macht bei der Gegeniiberstellung von
Besitzern von Macht und solchen, die iiber keine verfiigen, stehen bleibt und damit hin-
ter seinen komplexeren Gewaltbegriff zuriickfillt, birgt sein Denken der Macht einen
iiberaus bemerkenswerten Gedenken: Ohnmacht ist funktional. Uber zahlreiche Schriften
zuverschiedenen Bereichen der kritischen Gesellschaftstheorie und itber lange Jahre sei-
ner theoretischen Arbeit entwickelt Adorno seinen fruchtbaren Begriff der Ohnmacht. Er
leitet ihn ab aus dem Begriff des Elends bei Marx. In seinen Reflexionen zur Klassentheorie
von 1942 unternimmt Adorno eine Verteidigung und Aktualisierung von dessen Konzep-
ten wie Klasse und Elend gegen Einwinde. Thnen zufolge habe sich die Verelendungs-

16  Adorno differenziert hier zwischen einer kommunistischen Bewegung, die an die Macht gelangt,
und einem Verwaltungsapparat. Interessant ist daran, dass wahrend die politische Bewegung die
Schaltstellen des Staates mit dem Ziel der Befreiung der Arbeiter und Bauern iibernimmt, die sich
etablierende Biirokratie als eine spezifische Form der Ausiibung von Macht jegliche Emanzipati-
onsbestrebungen zunichtemacht. Die Intention Adornos ist hier eine ganz dhnliche wie bei Fou-
cault, der den Stalinismus kritisiert. Es reicht nicht, sich an die Stelle der Unterdriicker auf einen
Chefsessel zu setzten, sondern die Machtform selbst muss verandert werden. Andernfalls wird
der emanzipatorische Impuls schnell an den Rand gedrangt bzw. vereinnahmt und verkehrt (vgl.
Foucault 1979: [291]: 198; siehe Kapitel. 4.2.). Auf dhnliche Weise behandelt Foucault die avantgar-
distischen Bewegungen des Formalismus und beklagt, auf welche Weise diese in der Sowjetunion
unterdriickt wurden (Foucault 1983: [330]: 523).

https://dol.org/10.14361/9783839472484-014 - am 14.02.2026, 05:57:27. - -



https://doi.org/10.14361/9783839472484-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

120

Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

theorie von Marx nicht bewahrheitet, immer breitere Massen wiren nicht im Elend ver-
sunken und dies hitte nicht zu einer Zuspitzung der Gegensitze zwischen den Klas-
sen gefiihrt. Vielmehr, so die bis heute andauernden Einwinde, gelang vielen Proleta-
riern der Aufstieg in die Mittelklasse und damit wire nicht nur der Begriff der Verelen-
dung, sondern tendenziell auch derjenige der Klasse iitberholt und hinfillig (vgl. kritisch
Reckwitz 2019: 63—90). Adorno widerspricht scharf und argumentiert, die Verelendung
habe sich auf politischer Ebene fortgesetzt. Definiert man Elend nach und mit Marx
umfassender als die Unfihigkeit der Einzelnen tiber ihr Schicksal selbst zu bestimmen
und erweitert die Frage der Giiterverteilung um die Ebene der gesellschaftlichen Teilha-
be, zeichne sich, so Adorno 1942 mit Blick auf die USA und den Monopolkapitalismus,
ein ginzlich anderes Bild als das der Kritiker von Marx: »Der Schauplatz des kryptogamen,
gleichsam zensurierten Elends aber ist die politische und gesellschaftliche Ohnmacht.« (Adorno
1942: [Klassentheorie]: GS 8:386; Hervorhebung P.E.) Adorno geht sogar so weit, dass er
unter dem Vorzeichen des Begriffs der Ohnmacht die Verelendungstheorie von Marx als
bestitigt und tibertroffen skizziert. Ein Gedanke, den er ebenfalls bis in seine letzten Le-
bensjahre vertritt. Uber zwanzig Jahre spiter stellt er in seinem Aufsatz iiber Gesellschaft
abermals fest, dass »die Differenz von gesellschaftlicher Macht und Ohnmacht gréfler
wohl [ist, P.E.] als je zuvor.« (Adorno 1965: [Gesellschaft]: GS 8:16)" Es ist diese Uberset-
zungsleistung des Begriffs des Elends in den Begriff der Ohnmacht, die als Vorbild der
Aktualisierung von Begriffen der Kritischen Theorie dienen kann, eingedenk des Wahr-
heitskerns jeder Theorie (siehe Kapitel 1.2.). Der Zusammenhang von Gewalt, Leiden und
Ohnmacht ist komplex. Am Beispiel der Kulturindustrie wird deutlich, wie funktional
die Ohnmacht fiir die Aufrechterhaltung gesellschaftlicher Herrschaft ist, deren Gewalt-
verhiltnisse zu Leiderfahrungen fithren. In der Dialektik der Aufkldrung machen Adorno
und Horkheimer klar, »dass die Gewalt der Kulturindustrie in ihrer Einheit mit dem er-
zeugten Bediirfnis liegt, nicht im einfachen Gegensatz zu ihm, wire es selbst auch der
von Allmacht und Ohnmacht.« (Adorno/Horkheimer 1947: GS 3:158) Gewalttitig verfihrt
die Kulturindustrie durch die Angleichung der industriell und zum Zweck der Kapital-
akkumulation erzeugten Bediirfnisse der Menschen. Thre Gewalt besteht also nicht in
der simplen Verweigerung der Erfiillung dieser Bediirfnisse. Das schlief3t ihre Unterdrii-
ckung beziehungsweise Repression nicht aus, geht aber deutlich dariiber hinaus. Ador-
no und Horkheimer kritisieren an der Kulturindustrie den instrumentellen Einsatz der
Vernunft als Betrug. Eine Erfillung der Bediirfnisse ist also hochstens Schein. Jedoch
besteht die Gewalt der Kulturindustrie in der Erzeugung der Einheit von Bediirfnis und
Angebot. Gewalt kann bei Adorno demnach eine produktive Facette aufweisen. Zwar be-
steht, wie es im Zitat heif’t, der Gegensatz von Allmacht und Ohnmacht fort, doch bil-
det er nicht den Kern des Gewaltverhiltnisses der Kulturindustrie. Allerdings macht das

17 Wiewichtig Adorno dieser Gedanke der Ohnmachtist, erkennt man auch daran, dass er die »Erfah-
rung unseres ohnméchtigen Eingebundenseins in diesen Zug [der Geschichte, PE.J« (Adorno 1964:
LGF: 27, vgl.29) inden Vorlesungen von der Lehre von der Geschichte und der Freiheit zum Vorrangigem
erklart. Darin kommt wiederum eine Transformation eines zentralen Gedankens von Marx zum
Ausdruck, den dieser im Achtzehnten Brumaire des Louis Bonaparte in die berithmten Zeilen goss:
»Die Menschen machen ihre eigene Geschichte, aber sie machen sie nicht aus freien Stiicken, nicht
unter selbstgewihlten, sondern unter unmittelbar vorgefundenen, gegebenen und (iberlieferten
Umstanden.« (Marx 1869: MEW 8: 115)

https://dol.org/10.14361/9783839472484-014 - am 14.02.2026, 05:57:27. - -



https://doi.org/10.14361/9783839472484-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Kraftfeld A: Macht und Gewalt

oben Ausgefiihrte deutlich, dass dieser Gegensatz als Verlingerung des Elends gelesen
werden kann. Am Elend leiden die der Kulturindustrie unterworfenen Individuen und
leiden zugleich nicht, weil sie durch die Angleichung ihrer Bediirfnisse keine Differenz
mehr spiiren — darin besteht das Spezifikum der Gewalt der Kulturindustrie. Auf diese
Funktion weisen die Autoren einige Seiten spater noch einmal ausfiihrlich hin, wenn sie
die herrschaftsstabilisierende Wirkung des Amiisements beschreiben: »Vergniigt sein
heifdt allemal: nicht daran denken miissen, das Leiden vergessen, noch wo es gezeigt
wird. Ohnmacht liegt ihm zu Grunde.« (Adorno/Horkheimer 1947: GS 3:167) Ohnmacht
ist der Grund fiir Leiden, sie ist die materiale Form des Elends im Spitkapitalismus und
die Gewalt der Kulturindustrie besteht darin, dies vergessen zu machen.

Zugleich lisst Adorno auch in diesem Fall das Theorie-Praxis-Gefiige nicht aufler
Acht. Der Geist steht nicht auferhalb des Zusammenhangs von Gewalt, Leiden und Ohn-
macht. Denn wie Adorno im 1952 verdffentlichten programmatischen Text Zur gegenwir-
tigen Stellung der empirischen Sozialforschung in Deutschland schreibt, besteht fiir jede »Theo-
rie der Gesellschaft, der die Veranderung keine Sonntagsphrase bedeutet«, die Aufgabe,
»die ganze Gewalt der widerstrebenden Faktizitit in sich aufnehmen, wenn sie nicht ohnméch-
tiger Traum bleiben will, dessen Ohnmacht wiederum blofs der Macht des Bestehenden zugute
kommt.« (Adorno 1952: [revidierte Psychoanalyse]: GS 8: 493; Hervorhebung P.E.) Die Be-
ziehung von Gesellschaftstheorie zu ihrem Gegenstand ist also keine kontemplative, sie
greift ein, ob sie will oder nicht. Wie Horkheimer bereits in seinem bekannten Aufsatz
Traditionelle und kritische Theorie feststellte, ist Theorie immer Teil der gesellschaftlichen
Arbeitsteilung (vgl. Horkheimer 1937: 213). Kritische Theorie unterscheidet von traditio-
neller, dass sie sich dessen bewusst ist und die bestehende gesellschaftliche Ordnung
mit ihren Mittel umwailzen will, wihrend traditionelle Theorie zum Erhalt derselben bei-
tragt. Das Leiden des Subjekts sei abzuschaffen, auch indem die Theorie es beredt macht,
so Adornos oben zitierte Reformulierung dieses Gedankens. Dazu muss sie »die ganze
Gewalt [...] in sich aufnehmen, sie sich also aneignen. Die Objektivitit soll sie durchar-
beiten und, da sie Theorie ist, begrifflich aufbereiten, wodurch sie sich schuldig macht,
da jede Synthese Gewalt beinhaltet. Doch nur so kann Kritische Theorie ihren Beitrag
leisten, das abzuschaffen, was sie begriftlich erfasst: indem sie »die vollendete Nega-
tivitit [..] ganz ins Auge« fasst (Adorno 1951: MM: GS 4: 283) — denn so kann ex nega-
tivo als »Spiegelschrift ihres Gegenteils« (ebd.) eine Vorstellung vom besseren Zustand
entstehen (siehe Kapitel 3.1.). Schreckt Theorie zuriick vor dieser unmdéglichen Aufgabe
und verséhnt sich, bleibt sie »ohnméchtiger Traum«. Diese Ohnmacht der Theorie, da
sie sich nicht der Gewalt stellen will, wird dann wiederum produktiv fiir die »Macht des
Bestehendenc«. Aus diesem Schuldzusammenhang fithrt die Theorie kein Weg ins Aufen
einer erdachten Utopie, ihr bleibt nur die Konfrontation mit der »ganzen Gewalt der wi-
derstrebenden Faktizitdt«.

2.1.3. Adorno iiber die Legitimitat von Gewalt

Ankniipfend an die Dialektik der Gewalt und die Einsicht, dass auch bei der Uberwin-
dung von Gewalt diese wiederum im Spiel ist, stellt sich natiirlich die Frage, wie Ador-
no zum Einsatz von Gewalt zur Uberwindung gewaltsamer Verhiltnisse stand. Ange-
sichts des gerechtfertigten Kampfes gegen den Nationalsozialismus mit gewaltsamen

https://dol.org/10.14361/9783839472484-014 - am 14.02.2026, 05:57:27. - -

121


https://doi.org/10.14361/9783839472484-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

122

Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

Mitteln war ihm die Idee selbstverstindlich, dass in der Selbstverteidigung Gewalt legi-
tim sei. Interessanter ist Adornos Einschitzung von revolutionirer Gewalt, also des Ein-
satzes physischer Gewaltmittel mit dem Ziel gesellschaftlicher Emanzipation. Auf dem
Hohepunkt der Studentenproteste 1969 reflektiert Adorno iiber diese Frage in dem Text
Marginalien zu Theorie und Praxis (siehe Kapitel 1.3.). Nach den ersten Brandanschligen
in der BRD auf Kaufhiuser und Verlagshiuser des Springer Konzerns kritisiert er das
Argument der Aktivist_innen und Unterstiitzer_innen, wonach »gegen die barbarische
Totalitit [...] nur noch barbarische Mittel [verfingen, P.E.]« als »Ausrede« (Adorno 1969:
[Marginalien]:179). Adornos Einwand ist nach dem Vorangegangen wenig itberraschend,
er erkennt in dem Einsatz von Gewalt eine Erneuerung gewaltsamer Verhiltnisse. Da-
mit driickt er einen scheinbar absoluten Pazifismus aus: »Entweder die Menschheit ver-
zichtet auf das Gleich um Gleich der Gewalt, oder die vermeintlich radikale politische
Praxis erneuert das alte Entsetzen.« (Ebd.) Dahinter steht der philosophische Gedan-
ke vom »Schuldzusammenhangc, in dem jeder und jede aufgrund der gesellschaftlichen
Verhaltnisse stiinde, und der »wahrhaft total geworden« (ebd.) sei. Scheinbar findet sich
hier das gingige Vorurteil von der Frankfurter Schule als Grand Hotel Abgrund (Lukécs,
vgl. kritisch Bohmann/Sérensen 2019: 16) bestitigt. Demnach hitten Adorno und die an-
deren Mitglieder des Instituts fiir Sozialforschung die Katastrophe fiir unausweichlich
erklirt und jedes widerstindige Handeln als derart verstrickt angesehen, dass kein Aus-
weg bleibt. Doch dem ist nicht so. Nach dem Vorangegangenen ist klar, dass die Konfron-
tation mit diesem Schuldzusammenhang und dem »Prospekt der Katastrophe« (Ador-
no 1969: [Marginalien]: 179) den einzigen Weg darstellt, ihm zu entkommen. Ganz klas-
sisch besteht fiir Adorno der Beitrag der Theorie in der Aufklirung, mit allem anderen
tiberhebt sie sich oder macht sich sogar schuldig. Adorno mahnt also konsequent, dem
Schuldzusammenhang »ist [...] nichts entgegenzusetzen, als was jenen Verblendungszusam-
menhang aufkiindigt, anstatt in den eigenen Formen daran zu partizipieren.« (ebd.; Her-
vorhebung P.E.) Gegen gewaltsame Verhiltnisse hilft also in erster Linie Ideologiekritik
und keine »Pseudoaktivitit« (Adorno 1969: [Kritik]: GS 20.1: 399) (siehe Kapitel 3.1.2.).
Diese Absage an den Wunsch nach unmittelbarer Praxis und gewaltsamem Umsturz,
hielt Adorno 1969 mahnend denen entgegen, die mit den nationalen Befreiungsbewe-
gungen sympathisierten und deren Guerilla-Taktiken in die kapitalistischen Zentren tra-
gen wollten. Sie fufdt auf einer philosophischen Analyse der verinderten gesellschaftli-
chen Bedingungen fiir revolutionire Bewegungen. So erkennt Adorno im »scheinrevolu-
tionidre[n] Gestus« das Komplement »zu jener militirtechnischen Unméglichkeit spon-
taner Revolution« (Adorno 1969: [Marginalien]: 181). Dies war einmal anders und Adorno
verweist darauf, dass in revolutioniren Unruhen, die an den ersten Weltkrieg anschlos-
sen und ihn zu beenden halfen, Gewalt durchaus einen legitimen Platz unter den Mitteln
einnehmen konnte. Doch haben historische Erfahrungen dem die Grundlage entzogen:
»Was vor fiinfzig Jahren [1919, P.E.] der allzu abstrakten und illusioniren Hoffnung auf
totale Verdnderung fiir eine kurze Phase noch gerecht erscheine mochte, Gewalt, ist nach
der Erfahrung des nationalsozialistischen und stalinistischen Grauens und angesichts
der Langlebigkeit totalitirer Repression unentwirrbar verstrickt in das, was gedndert

https://dol.org/10.14361/9783839472484-014 - am 14.02.2026, 05:57:27. - -



https://doi.org/10.14361/9783839472484-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Kraftfeld A: Macht und Gewalt

werden miifite.« (ebd.: 179) Neben Auschwitz und dem Gulag™ ist es die Erfahrung des
Einsatzes der Atombombe, die Adorno wie viele Intellektuelle seiner Zeit, darunter auch
Foucault, geprigt hat (sieche Kapitel 1.2.). Nicht jeder kniipfte daran die rigorose Absage
an Gewalt als revolutionires Mittel wie Adorno. Doch verband sich dies fiir ihn zu einem
Schuldzusammenhang, der mit Gewalt nicht aufzulésen war, sondern nur mit Aufkli-
rung.

2.1.4. Zusammenfassung: Adornos multipler Gewaltbegriff

Gewalt als ein zentrales Problem der Sozialphilosophie findet sich in der Kritischen
Theorie Adornos an unterschiedlichen Stellen, von der Psychologie iiber die Soziologie
bis hinein in die philosophischen Reflexionen. Konstant befasst sich Adorno mit Ge-
waltphidnomenen von den Reflexionen zur Klassentheorie aus dem amerikanischen Exil,
in denen er sich um die Aktualisierung von Termini und Gedanken von Marx bemiihte,
tiber die Minima Moralia, in denen er die Gewalt der kapitalistischen Gesellschaft in
den subtilsten Formen des Alltagslebens aufdeckte, bis kurz vor seinem Tod 1969, als
die Marginalien zu Theorie und Praxis vor dem Gewaltfetisch der Revolutionsromantik
warnten.

Den Begriff Gewalt verwendet Adorno in drei Hinsichten: zur Kennzeichnung passi-
ven Erleidens, als Bezeichnung einer aktiven Kraft und schliefilich zur Beschreibung der
Funktionsweise des Geistes. Adorno baut auf dem Modell physischer Gewalt auf, bleibt
dabei aber nicht stehen, sondern erweitert den Gewaltbegriff durch die Vermittlung der
Drohung mit kdrperlicher Gewalt, die bis hinein in die psychische Konstitution der In-
dividuen reicht. Nie erscheint Gewalt bei ihm als blof3 individuell, sondern stets als ge-
sellschaftlich vermittelt. Bereits die Trennung und Fixierung von Gesellschaft und Indi-
viduum fasst Adorno als Gewalt. Dem entspricht auch die Konstellation, in die Adorno
Gewalt mit anderen Begriffen bringt, namentlich Leiden und Macht, zu denen Gewalt
in einer produktiven und funktionalen Beziehung steht. Das Leiden im Individuum als
subjektiver Ausdruck von objektivem gesellschaftlichem Druck erscheint als materielle
Basis einer Kritik der Gewalt. Sie ist unzweifelhaft, obwohl Kulturindustrie und ande-
re Formen von Ideologie Leiden vergessen machen wollen. Leiden beredt zu machen ist die
Aufgabe einerjeden kritischen Sozialtheorie und damit auch ihre normative Basis. Der Begriff der
Macht bleibt hingegen bei Adorno eigenartig schwammig. Es handelt sich in den Termi-
ni Foucaults um einen juridischen Machtbegrift, sofern er auf der Repressionshypothe-
se aufbaut und von privilegierten Orten der Machtausiibung ausgeht. Wihrend Adornos
dialektische Konzeption des Gewaltbegriffs die Verstrickung von jedem und jeder in den Schuldzu-
sammenhang mitdenkt und dabei weder sich als Kritiker noch die Theorie und begriffliches Denken
ausnimmt, gerit sein Begriff der Macht zu schematisch. Wahrend er einerseits von Machtha-
bern spricht, den Fraktionen der herrschenden Klasse, die die Schaltstellen der Machtin-

18 Andieser Stelle sei aber gegen die falsche Vereinnahmung Adornos durch die sog. Extremismus-
Theorie gewarnt. Adorno war durchaus fiahig zwischen Nationalsozialismus und Stalinismus zu
differenzieren und so polemisierte er an gleicher Stelle gegen die »SpiefRbiirgerweisheit, Faschis-
mus und Kommunismus seinen dasselbe« (Adorno 1969: [Marginalien]: 179), aus der die Vertre-
ter_innen des Hufeisenmodells ein Aquidistanzgebot abzuleiten versuchen (vgl. dazu FKR 2011).

https://dol.org/10.14361/9783839472484-014 - am 14.02.2026, 05:57:27. - -



https://doi.org/10.14361/9783839472484-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

124

Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

nehaben, redet er zugleich von der Macht des Systems und meint damit eine Okonomie,
Staat und Kulturindustrie iibergreifende Organisation der kapitalistischen Gesellschaft,
die ubiquitir und rational auftritt. Wihrend Adornos Gewaltbegriff bis ins Kleinste hinein fi-
hig ist, Gewalt aufzuspiiven und zu denunzieren, gerit sein Verstiandnis von Macht konventionell
und verbleibt auf der Makroebene politischer Macht. Aufspiiren und Denunzieren bezeichnen
auch die deskriptive und normative Dimension des Begriffs der Gewalt, die bei Ador-
no dialektisch vermittelt sind. So entsteht durch die genaue Beobachtung, Analyse und
Konfrontation der Gewaltphinomene die Kraft, die itber den zugrundeliegenden gesell-
schaftlichen Zustand hinausweisen kann. Der Ausweg aus dem Gewaltzusammenhang,
der zugleich ein Schuldzusammenhang ist, kann nur ex negativo gelingen und die Aufga-
be der Theorie dabei ist es, den Verblendungszusammenhang zu denunzieren.

Am Ende dieser Darstellung des Begriffs der Gewalt in verschiedenen Schriften Ador-
nos steht ein vielfiltiger, mehrdimensionaler und sozialphilosophisch fruchtbarer Be-
griff. Einige Schwichen, darunter die unterkomplexe Konzeption von Macht, mit dem
der Gewaltbegriff korrespondiert, sowie eine mangelnde Differenzierung verschiede-
ner Gewaltphinomene indern daran nichts. In der Diskussion nach der Darstellung von
Foucaults Machtbegriff werden diese Einschitzungen noch einmal aufgriffen.

2.2. Foucaults Erweiterung: produktive Macht im Unterschied zu Gewalt

»Und ich glaube, dass die Wirklichkeit dieser Machtmechanismen, die von gigan-
tischer Komplexitat sind, die Abschaffung des Staats als Ziel vom strategischen
Cesichtspunkt eines Widerstandskampfes aus rechtfertigt.« (Foucault 1978 [235]: 769)

»[D]as gleichermafien politische, ethische, soziale und philosophische Problem, das
sich uns heute stellt, ist nicht der Versuch, das Individuum vom Staat und dessen In-
stitution zu befreien, sondern uns selbst vom Staat und der damit verbundenen Form
der Individualisierung zu befreien. Wir missen nach neuen Formen von Subjektivitat
suchen und die Art von Individualitit zuriickweisen, die man uns seit Jahrhunderten
aufzwingt« (Foucault 1982: [306]: 280)

Im zweiten Teil des Kapitels steht Foucaults Begriff von Macht im Vordergrund, ein-
schliefilich seiner relevanten Verschiebungen und einiger damit verbundenen Probleme.
Explizit in Abgrenzung zur Gewalt und gegen die Repressionshypothese entwickelt Fou-
cault einen bis heute einflussreichen Machtbegriff, in dessen Zentrum deren Produkti-
vitdt steht. Dieser ist weiterhin geeignet zur Beschreibung und Kritik von globalisierten,
postfordistischen Gesellschaften. Gleichwohl erscheint eine Neubestimmung der Bezie-
hung von Macht und Gewalt nétig. Einerseits verlangen alte und neue Gewaltphinome-
ne nach einer adiquaten Begrifflichkeit, die in eine Theorie der Gesellschaft eingebettet
ist. Und andererseits findet der Begriff der Macht im Begriff der Gewalt nicht sein theo-
retisches Gegeniiber, sondern ist — gegen Foucault — mit diesem dialektisch vermittelt.
Angesichts dessen werden im Folgenden einige Losungsvorschlige formuliert und die
Grundlagen fiir eine anschlieflende Vermittlung mit Adornos Gewaltbegriff sondiert.

https://dol.org/10.14361/9783839472484-014 - am 14.02.2026, 05:57:27. - -



https://doi.org/10.14361/9783839472484-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

