
djbZ 1/20188

Fokus | Ute Sacksofsky Gegen ein Kopftuchverbot für Richterinnen 

des Ersten Senats des Schleswig-Holsteinischen Landessozial-
gerichts und nicht als Christine Fuchsloch eine Entscheidung 
im Namen des Volkes verkünde. Es ist selbstverständlich, dass 
eine Entscheidung in meinem Zuständigkeitsbereich, etwa zur 
temporären Bedarfsgemeinschaft im Grundsicherungsrecht, 
auf der Grundlage der gesetzlichen Regelungen im SGB II und 
unter Beachtung der durch das Bundessozialgericht geprägten 
Rechtsfortbildung zu diesem Rechtsinstitut getroffen wird. Wenn 
ich als Person meine, dass diese Rechtsprechung Schwachstel-
len hat oder das Gesetz fortentwickelt werden müsste, so ist 

ein Fachvortrag in einer Universität oder ein Aufsatz in einer 
Fachzeitschrift unter meinem individuellen Namen6 dafür der 
richtige Ort. Die Rechtsprechung, die Richterinnen und Richter 
kraft der Legitimität des Staates ausüben, ist hingegen kein Ort, 
um die eigene Individualität oder bestimmte weltanschauliche 
oder politische oder religiöse Überzeugungen verwirklichen zu 
wollen oder meinen zu müssen.

DOI: 10.5771/1866-377X-2018-1-8

Gegen ein Kopftuchverbot für Richterinnen

Prof. Dr. Ute Sacksofsky, M.P.A.
Universitätsprofessorin für Öffentliches Recht und Rechtsver-
gleichung an der Johann Wolfgang Goethe-Universität Frankfurt 
am Main und Vize-Präsidentin des Staatsgerichtshofs des Landes 
Hessen

Die Frage zu entscheiden, ob es in Deutschland Richterinnen mit 
Kopftuch geben soll, ist mir nicht leicht gefallen. Lange habe ich 
es vermieden, mich innerhalb der Kontroverse zu positionieren. 
Der Grund für mein Ausweichen: Einerseits hänge ich an der 
Idee, dass Richter*innen als Person hinter dem Amt zurücktreten 
(weshalb ich auch Anhängerin der Robe bin), andererseits kämpfe 
ich für die Durchsetzung der Glaubensfreiheit gerade auch für 
Minderheiten. Ein aus religiösen Gründen getragenes Kopftuch – 
und nur von diesem handelt dieser Artikel – trifft mitten in dieses 
Dilemma. Mir fiel ein, dass ich bei der Frage des Kopftuchverbots 
für Lehrerinnen einen ähnlich schwierigen Reflexionsprozess 
durchlaufen hatte. Auch damals – vor nunmehr 18 Jahren – 
hatte ich instinktiv mit Abwehr reagiert: „Meinen Sohn will ich 
keinesfalls von einer Lehrerin mit Kopftuch unterrichtet sehen.“ 
Meine Einwände waren getragen von der Sorge, dass die – ja 
sehr mühsam – erkämpften Erfolge der Frauenbewegung durch 
Kopftuchträgerinnen gefährdet würden. Inzwischen bin ich der 
festen Überzeugung, dass ein Kopftuchverbot für Lehrerinnen 
juristisch unzulässig und rechtspolitisch falsch ist. 

1.	 Kopftuchtragen als Teil der Glaubensfreiheit
a) Das Tragen eines Kopftuchs ist von der Glaubensfreiheit des 
Art. 4 Abs. 1 GG geschützt. Denn diese wird nach gängigem 
dogmatischen Verständnis vom Bundesverfassungsgericht - wie 
es selbst einmal formulierte – „extensiv“ ausgelegt. Danach ge-
hört zur Glaubensfreiheit nicht nur die Freiheit, einen Glauben 
zu haben, sondern auch jene Freiheit, „sein gesamtes Verhalten 
an den Lehren seines Glaubens auszurichten und seiner inneren 
Glaubensüberzeugung gemäß zu handeln.“ Eine Verengung des 
Schutzbereichs auf kultische Handlungen, wie etwa das Beten 
oder den Gottesdienstbesuch, ist als „christo-zentrisch“ abzu-

lehnen. Denn für andere Religionen als das heutige Christentum 
(früher war dies auch im Christentum anders) ist die Befolgung 
bestimmter Verhaltensregeln im Alltag wesentlicher Bestandteil 
der religiösen Praxis. Eine solche weite Fassung des Grundrechts 
auf Glaubensfreiheit ist geboten, weil Religion zentral für die 
moralische Identität des Menschen ist. Die Religionsfreiheit 
soll den Einzelnen möglichst umfassend davor schützen, von 
der staatlichen Rechtsordnung zu Verstößen gegen die eigenen 
religiösen Überzeugungen gezwungen zu werden. 

b) Verbreitet liest man den Einwand, das Kopftuchtragen sei 
durch den Koran nicht zwingend vorgeschrieben, schließlich gebe 
es auch gläubige Muslimas ohne Kopftuch. Eine solche Argu-
mentation missversteht jedoch das Fundament des Grundrechts 
der Glaubensfreiheit. Die Glaubensfreiheit überlässt die Entschei-
dung darüber, was Inhalt des Glaubens ist, den Einzelnen; auf 
ihr Selbstverständnis kommt es an. Denn zentraler Bestandteil 
der Freiheit ist gerade, dass nicht der Staat vorgibt, was der 
richtige Inhalt der Freiheit ist. Dabei ist zu beachten, dass ins-
besondere die großen Religionen, die wir vereinfachend als „das 
Christentum“ oder „den Islam“ bezeichnen, sehr verschiedene 
Strömungen haben. Jede dieser Strömungen genießt den vollen 
Schutz der Glaubensfreiheit, ungeachtet dessen, ob es sich nun 
um eine etablierte oder weniger etablierte Richtung handelt; 
Glaubensfreiheit gilt auch – vielleicht sogar insbesondere – für 
Sekten. Denn wie alle Grundrechte entfaltet die Glaubensfreiheit 
ihren Gehalt gerade im Schutz von (religiösen) Minderheiten.

c) Der Schutz der Glaubensfreiheit entfällt nicht etwa deshalb, 
weil die Gläubigen als Beamtinnen für den Staat tätig sind. 
Beamt*innen sind Grundrechtsträger*innen und legen ihre 
Grundrechte nicht bei Eintritt in den Dienst ab; die Vorstellungen 
des besonderen Gewaltverhältnisses sind seit Dekaden überwun-
den. Auch bei Angestellten im öffentlichen Dienst benötigen 
Eingriffe in die Glaubensfreiheit daher eine Rechtfertigung.

2.	 Rechtfertigung eines Kopftuchverbots?
Bei der Glaubensfreiheit handelt es sich um ein vorbehaltlos 
gewährtes Grundrecht. Einschränkungen können daher nur 

6	 Bspw. Dern/Fuchsloch, Temporäre Bedarfsgemeinschaft im SGB II – 
wie soll es weitergehen?, Die Sozialgerichtsbarkeit 2017, 61-68.

https://doi.org/10.5771/1866-377X-2018-1-8 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 14:51:37. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1866-377X-2018-1-8


9djbZ 1/2018

Ute Sacksofsky Gegen ein Kopftuchverbot für Richterinnen | Fokus

durch „kollidierendes Verfassungsrecht“, also Güter von Ver-
fassungsrang, gerechtfertigt werden. In erster Linie ist dabei an 
die staatliche Neutralität zu denken.

a) Religiöse Neutralität lässt sich auf unterschiedliche 
Weise verstehen. Wählt man die laizistische Deutung, wären 
alle religiösen Symbole aus der staatlichen, vielleicht sogar aus 
der öffentlichen Sphäre insgesamt zu verbannen. Dieser Weg 
würde jedoch mit dem traditionellen deutschen Verständnis des 
Neutralitätskonzepts brechen, das in den Worten des Bundes-
verfassungsgerichts wie folgt lautet: „Die dem Staat gebotene 
religiös-weltanschauliche Neutralität ist indes nicht als eine 
distanzierende im Sinne einer strikten Trennung von Staat und 
Kirche, sondern als eine offene und übergreifende, die Glaubens-
freiheit für alle Bekenntnisse gleichermaßen fördernde Haltung 
zu verstehen. Art. 4 Abs. 1 und 2 GG gebietet auch in positivem 
Sinn, den Raum für die aktive Betätigung der Glaubensüber-
zeugung und die Verwirklichung der autonomen Persönlichkeit 
auf weltanschaulich-religiösem Gebiet zu sichern.“ Ob es dem 
einfachen Gesetzgeber angesichts der religionsfreundlichen 
Ausgestaltung des Grundgesetzes überhaupt möglich wäre, zu 
einem laizistischen System überzugehen, ist zweifelhaft. Die Ver-
drängung der Religion aus dem öffentlichen Raum widerspricht 
dem freiheitsrechtlichen Gehalt der Religionsfreiheit. Wäre für 
religiöse Äußerungen im öffentlichen Raum kein Platz mehr, 
hätte dies eine erhebliche Freiheitsbeschränkung für Gläubige 
zur Folge. Ein laizistisches Verständnis staatlicher Neutralität 
taugt daher nicht zur Rechtfertigung von Kopftuchverboten für 
Beamtinnen und Richterinnen.

b) Zu fragen ist im nächsten Schritt, ob eine Kopftuch tragen-
de Richterin das dargestellte Verständnis offener, übergreifender 
Neutralität gefährden würde. Kern des Neutralitätsprinzips 
ist es, dass sich der Staat nicht mit einer bestimmten Religion 
identifizieren darf. Hierin liegt auch der entscheidende Un-
terschied zur vielfach kritisierten Kruzifix-Entscheidung des 
Bundesverfassungsgerichts. Dort waren es nicht die christlichen 
Kinder, die ihre Religion ausübten, sondern es war der Staat, 
der die Anbringung von Kreuzen in Klassenzimmern anordnete. 
Damit war die Botschaft eindeutig: Der „richtige“ bayerische 
Bürger ist Christ. Die daraus resultierende Ausgrenzung nicht-
christlicher Kinder ist von Verfassungs wegen verboten. Trägt 
eine einzelne Beamtin oder Richterin ein Kopftuch, liegt hierin 
keine Identifikation des Staates mit einer bestimmten Religion, 
denn die Entscheidung, ob ein Kopftuch getragen wird, trifft 
die Einzelne – nicht der Staat. Offensichtlich identifiziert sich 
der Staat, der das Tragen eines Kopftuchs erlaubt, dadurch 
nicht mit dem Islam.

c) Möglicherweise unterliegt aber die Rechtsprechung wegen 
der Bedeutung der Unparteilichkeit der Justiz erhöhten Neu-
tralitätsanforderungen als Staatsbedienstete im Allgemeinen. 
Dazu drei Anmerkungen:

aa) Zunächst stellt sich die Frage, ob man von Richter*innen 
nicht verlangen kann, dass sie die eigene Person völlig hinter 
das Amt zurückstellen. Doch die Vorstellung, Rechtsprechung 
sei von den sie ausübenden Personen vollständig trennbar, ist 
überholt. Ein solches Richterbild entsprach einer Zeit, in der 

auch das Recht als objektiv und neutral vorgegeben verstan-
den wurde. Nicht zuletzt feministischem Engagement ist es zu 
verdanken, dass diese scheinbare Objektivität entlarvt wurde. 
Dadurch wurde es möglich, patriarchale Strukturen aufzudecken 
und Frauendiskriminierung zu bekämpfen. Daher wissen wir 
inzwischen (und erkennen es auch an), dass Richter*innen nicht 
„nur“ das Gesetz quasi-automatisch anwenden, sondern dass 
Vorverständnisse in die richterliche Tätigkeit einfließen. Wenn 
richterliche Tätigkeit nicht mehr von der Person des Richtenden 
abgespalten werden kann, ist es auch nicht konsequent, mit dieser 
Begründung die Grundrechte der Richterin zu beschränken.

bb) Die Unparteilichkeit der Justiz ist Grundvoraussetzung 
ihres Funktionierens. Die Befangenheitsvorschriften in der Justiz 
sind strenger als in anderen Bereichen staatlichen Handelns, 
weil rechtsprechende Gewalt als „neutrale Dritte“ richten soll 
und bereits der Anschein von Befangenheit vermieden werden 
muss. Ist also ein Kopftuchverbot in der Justiz erforderlich, um 
den Anschein von Befangenheit zu vermeiden? 

Dabei kann es nicht darum gehen, ob es – empirisch gesehen – 
Menschen gibt, die solchermaßen empfinden. Ein Beispiel möge 
dies verdeutlichen: Vor nicht allzu langer Zeit gab es Menschen, 
welche die Unparteilichkeit der Justiz in Gefahr sahen, wenn 
eine Richterbank aus Frauen bestand (eine entsprechende Ver-
fassungsbeschwerde blieb glücklicherweise erfolglos). Stattdes-
sen geht es um die Frage, ob legitimer Weise das Tragen eines 
Kopftuchs die Besorgnis der Befangenheit auslöst.

So könnte man das Kopftuch als politische Aussage deuten, 
der sich entnehmen lässt, dass – statt nach deutschem Recht – 
nach islamischen Glaubenssätzen gerichtet werden wird. Of-
fensichtlich wäre eine Richterin, die eine solche Botschaft aus-
sendet, für den Richterdienst ungeeignet. Doch das Tragen 
eines Kopftuchs kann auch anders verstanden werden, nämlich 
schlicht als individuelle Befolgung einer Glaubensregel, die keine 
darüber hinausgehende politische Botschaft enthält. Angesichts 
der Bedeutung des Grundrechts der Glaubensfreiheit ist es un-
zulässig, die „grundrechtsschädliche“ Auslegung zugrunde zu 
legen. Sollte eine Richterin tatsächlich nach Glaubenssätzen statt 
nach geltendem Recht urteilen (wollen), ist sie deswegen unge-
eignet und aus dem Dienst zu entfernen, nicht aber kann allen 
Kopftuchträgerinnen eine solche Haltung unterstellt werden.

Denkbar wäre auch, eine Befangenheit dahingehend anzu-
nehmen, dass eine Richterin mit Kopftuch andere Muslim*innen 
bevorzugen würde. Doch hier tritt die (unzulässige) Unterstellung 
noch deutlicher zutage; mit dem gleichen Recht könnte man 
allen anderen Richter*innen unterstellen, dass sie bestimmte 
Gruppen, denen sie zugehören, bevorzugen würden.

cc) Die Sorge, dass damit die Kleiderordnung für Richter*innen 
fällt, ist unberechtigt. Dem Gesetzgeber stünde es frei, Regeln 
für das Kopftuch (beispielsweise die Farbe: weiß/schwarz) zu 
erlassen. Die Glaubensfreiheit verlangt nur, dass zwingenden 
religiösen Geboten Rechnung getragen werden kann. Daher 
braucht man auch keine Angst vor Missbrauch zu haben: Bloße 
Behauptungen einer glaubensgebotenen Verhaltensanforderung 
reichen nicht aus. Ob ein religiöses Gebot zum Tragen religiöser 
Symbole besteht, ist plausibel zu machen.

https://doi.org/10.5771/1866-377X-2018-1-8 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 14:51:37. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1866-377X-2018-1-8


djbZ 1/201810

Fokus | Anna Katharina Mangold Für sichtbare demokratische Vielfalt in deutschen Gerichten! 

3.	 Fazit
Das Eintreten für Kopftuchverbote ist gerade für einen Frauen-
verband heikel. Selbstverständlich stellt die erzwungene Unter-
ordnung von Frauen einen Verstoß gegen Idee und Zielsetzung 
der Gleichberechtigung dar und muss konsequent bekämpft 
werden. Widersprüchlich aber ist es, durch Kopftuchverbote die 
ökonomische Unabhängigkeit gerade gebildeter muslimischer 
Frauen (Richterin!) zu gefährden. Hier ist Vorsicht geboten: 
Weil der europäische Mainstream sich nicht vorstellen kann, 
freiwillig ein Kopftuch zu tragen, wird den Frauen, die sich 
dafür entschieden haben, unterstellt, eine solche Entscheidung 
nicht eigenverantwortlich getroffen zu haben. Frauen nicht als 
mündige Bürger*innen zu behandeln, ist ein aus der Geschichte 
der Frauendiskriminierung altbekanntes Phänomen. Es wird 
nicht besser, wenn einige Frauen über andere Frauen urteilen. 

Aus der Intersektionalitätsdebatte, die gerade darauf aufmerk-
sam gemacht hat, dass es unterschiedliche Frauen gibt, sollten 
wir mehr gelernt haben.

Bei genauerem Hinsehen bleibt also nichts übrig, was ein 
Kopftuchverbot rechtfertigen kann. Als ich mein diffuses Ge-
fühl, eine Richterin mit Kopftuch gefährde die Unparteilichkeit 
der Justiz, genauer unter die Lupe nahm, stellte ich mir eine 
alternative Konstellation vor: Würde mich ein Jude mit Kippa 
genauso stören? Das Ergebnis ist für mich klar: Der Jude mit 
Kippa stört mich weniger. Ging es also bei meinen ursprünglichen 
Ablehnungsgefühlen doch nur um Abwehr „des Fremden“? 
Unsere Gesellschaft braucht möglicherweise noch immer Zeit, 
um Angehörige religiöser Minderheiten in allen gesellschaftlichen 
Rollen zu akzeptieren. Aber dies darf nicht auf dem Rücken 
muslimischer Juristinnen ausgetragen werden.

PD Dr. Anna Katharina Mangold, LL.M. (Cambridge)
Mitglied des djb-Arbeitsstabs Ausbildung und Beruf, Schumpe-
ter Fellow, Goethe-Universität Frankfurt am Main 

Das Kopftuch wird nicht nur in feministischen Kreisen kontro-
vers diskutiert, sondern auch verfassungsrechtlich. 2003 hat der 
Zweite Senat des BVerfG über Kopftuchverbote für Lehrerinnen 
geurteilt, 2015 entschied der Erste Senat gegenläufig.1 In einer 
Kammer-Eilentscheidung des Zweiten Senats ging es unlängst 
um Kopftuchverbote2 in der hessischen Justiz: Eine Referendarin 
hat Verfassungsbeschwerde eingelegt.3

Dieser Beitrag argumentiert gegen Kopftuchverbote für Rich-
terinnen und Referendarinnen und für sichtbare demokratische 
Vielfalt in deutschen Gerichten.

1.	 Kontext: Kopftuchverbote, nun auch in der Justiz
Seit 2006 wurden Schöffinnen wegen des Kopftuches abgelehnt.4 
Inzwischen gibt es kopftuchtragende Juristinnen im Referenda-
riat. Diese Referendarinnen sehen sich mit Kopftuchverboten 
konfrontiert, ohne dass es hierfür bislang explizite gesetzliche 
Grundlagen gäbe.5 Die aktuellen Fälle betreffen Bayern6 und 
Hessen7, 2015 gab es in Berlin einen Fall8. 

In Hessen teilte die zuständige Ausbildungsstelle den Referen-
darinnen mit, dass „auch Rechtsreferendarinnen im juristischen 
Vorbereitungsdienst sich gegenüber Bürgerinnen und Bürgern 
politisch, weltanschaulich und religiös neutral zu verhalten“ 
hätten.9 Sie dürften deswegen mit Kopftuch „keine Tätigkeiten 
ausüben, bei denen sie von Bürgerinnen und Bürgern als Reprä-
sentantin der Justiz oder des Staates wahrgenommen werden 
oder wahrgenommen werden können“.10 Kopftuchtragende 
Referendarinnen dürfen bei Verhandlungen nicht vorne sitzen, 
sondern müssen der Sitzung im Publikum beiwohnen, dürfen 

keine Sitzungsleitungen und Beweisaufnahmen durchführen 
und nicht die Staatsanwaltschaft vertreten.11

2.	� Die verfassungsrechtliche Konfliktlage: 
Glaubensfreiheit vs. Neutralität

In Kopftuchfällen treffen gegensätzliche Rechtspositionen auf-
einander:12 Die Glaubensfreiheit aus Art. 4 GG ist vorbehalt-
los gewährt, nur zum Schutz von Verfassungsgütern darf sie 
beschränkt werden. Für den öffentlichen Dienst konkretisiert 
Art. 33 Abs. 3 GG das religiöse Diskriminierungsverbot. Die 
Glaubensfreiheit schützt gegen den Staat – er darf nicht darüber 

DOI: 10.5771/1866-377X-2018-1-10

Für sichtbare demokratische Vielfalt in deutschen Gerichten!

1	 BVerfGE 108, S. 282 – Kopftuch I [2003]; BVerfGE 138, S. 296 – 
Kopftuch II [2015]; BVerfG(K), NJW 2017, S. 381 – Kopftuch Erzieherin.

2	 In diesem Text geht es nicht um die Burka oder Vollverschleierung. 
Diese wirft bei Richterinnen die Frage auf, wie die Parteien 
überprüfen können, dass tatsächlich die zugewiesene „gesetzliche 
Richterin“ nach Art. 102 Abs. 1 S. 2 GG über ihren Fall urteilt. 
Die ordnungsgemäße Besetzung muss während der gesamten 
Verhandlung nachprüfbar sein, was meines Erachtens eine 
Vollverschleierung ausschließt.

3	 Eilentscheidung: BVerfG(K), NJW 2017, S. 2333.
4	 LG Dortmund, NJW 2007, S. 3013; LG Dortmund vom 12.02.2007, 

Az. 14 Gen Str K 12/06. Zu einem dritten Fall in Bielefeld siehe 
Wiese, Richterinnen mit Kopftuch. Zugang zu Aufstiegsberufen 
unter Anerkennung der Identität, Betrifft Justiz 2008, S. 223.

5	 Die hessische Justizverwaltung stützt sich auf § 45 HBG, dazu unten.
6	 VG Augsburg vom 30.6.2016, Az. Au 2 K 15.457.
7	 VG Frankfurt a.M. vom 12.4.2017, Az. 9 L 1298/17; Hess. VGH vom 

23.5.2017, Az. 1 B 1056/17.
8	 Müller-Neuhof, Tagesspiegel Online vom 18.7.2015: Neukölln droht 

neuer Ärger ums Kopftuch.
9	 Erlass Hess. JM, 28.6.2007, Az. 2220-V/A3-2007/6920-V; hessische 

Verfassungsbeschwerde, S. 4.
10	 Erlass Hess. JM ebd., (Fn. 9); hessische Verfassungsbeschwerde (Fn. 9).
11	 Hessische Verfassungsbeschwerde, S. 3 f.
12	 Das juristische Referendariat ist zudem staatlich monopolisierte 

Ausbildung, welche die Berufsfreiheit aus Art. 12 GG tangiert, was 
hier nicht vertieft wird.

https://doi.org/10.5771/1866-377X-2018-1-8 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 14:51:37. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1866-377X-2018-1-8

