2. »Techne« der sokratischen Philosophie: Kunst des Dialogs

Die generelle Beurteilung individueller Fille — allerdings nicht patho-
logischer, sondern philosophischer Art — war auch das Grundanliegen
des Sokrates.2® Ohne einen einzigen Text hinterlassen zu haben, ge-
langte er durch seine lebenslang praktizierte Kunst der dialektischen
oder — synonym — dialogischen Gespréchsfiihrung zu philosophischem
Weltruhm. So paradox es klingt, ist er durch seinen Tod unsterblich
geworden: als weltgeschichtliche Personlichkeit, nicht nur als Stamm-
vater der alteuropdischen Philosophie. Er starb siebzigjéhrig im Jahre
399 v. Chr., in einem aufsehenerregenden Strafverfahren zum Tode ver-
urteilt, weil er die Jugend verdorben und die Gotter Athens verunglimpft
habe.2” Da er zu diesen » Taten« stand, verzichtete Sokrates nicht nur auf
die tbliche Verteidigungsstrategie vor Gericht, sondern auch auf die
angebotene Flucht aus dem Gefédngnis und trank gelassen das Gift des
Schierlingsbechers.28

Diese Gelassenheit im Angesicht des Todes erklért sich aus dem be-
riihmten Wissen um das Nichtwissen, dessen richtiges Verstdndnis im
Zentrum aller Erinnerungen an Sokrates als den Urtypus des dialogisch
Philosophierenden stehen sollte. Einem verbreiteten Fehlzitat zum Trotz
ist nirgends der Satz tiberliefert »Ich weil3, dal3 ich nichts wei3«. Einen
solchen Widerspruch zwischen der Behauptung, etwas und doch nichts
zu wissen, hitten weder Sokrates miindlich noch sein philosophischer
Hauptzeuge Platon schriftlich artikuliert. In Platons » Apologie«, der li-
terarisch kunstvoll gestalteten Verteidigungsrede des Sokrates, heifit es
deshalb: Etwas, das er nicht wisse, glaube er auch nicht zu wissen.?
Warum sollte er, der sich kein Wissen iiber ein himmlisches oder holli-

26 Diesem Abschnitt liegt die ausfiihrliche, mit zahlreichen Nachweisen versehene So-
krates-Interpretation in Rolf Gréoschner, Dialogik und Jurisprudenz, 1982, S. 134 —
151, zugrunde, die in einigen Passagen iibernommen werden konnte.

27 Platon, Apologie, 24 b, in: Werke in acht Bénden, griechisch und deutsch, hrsg. v.
Gunther Eigler, Bd. 2, 1973, S. 20 f.

28 Zu Biographie und Philosophie komprimiert das Stichwort Sokrates in Mittelstrafs,
Enzyklopédie (Fn. 11), Bd. 2, S. 836 f.

29  Platon, Apologie (Fn.27), 21d, S. 14f. Deutlich auch 29a, S. 35: »Denn es ist ein
Diinkel [zu behaupten], etwas zu wissen, was man nicht weiB3.«.

18

17.01.2026, 12:42:20.


https://doi.org/10.5771/9783845253336-18
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sches Jenseits anmalte, Angst vor dem Tode gehabt haben? Und warum
sollte er permanent, penetrant und provokativ Dialoge tiber das Gelingen
des diesseitigen Lebens gefiihrt haben, die allesamt ohne abschlieende
Antwort geblieben sind, wenn er insoweit monologisches Wissen fiir
sich in Anspruch genommen hitte?30

Obwohl Sokrates die fiir seine Person und seine Philosophie konsti-
tutiven Gesprache nur miindlich gepflegt hat, lassen die frithen Dialoge
Platons doch jenen »Typ Sokrates« erkennen, der als philosophischer
Lehrer fiir die Kunst der Gespréchsfithrung bei den philosophischen
GrofBithemen des Wahren, Guten und Schonen bis heute uniibertroffen
ist.3! Die immer wieder lesenswerten Dialoge sind: Thrasymachos iiber
Gerechtigkeit32, Laches iiber Tapferkeit, Charmides iiber Besonnenheit,
Eutyphron iiber Frommigkeit und Lysis iiber Freundschaft (jeweils in
einem Dialog dieses Titels). Sie alle enden in einer Aporie, einer philo-
sophisch ausweglosen Situation, in der die Dialogpartner sich und ein-
ander eingestehen miissen, das wahre Wesen des Gespriachsgegenstands
nicht gefunden, genauer: nicht in einer Weise gefunden zu haben, die
einen abschlielend definierbaren, als unumstrittene Pramisse fiir mo-
nologische Deduktionen verwendbaren Begriff hitte zur Verfiigung
stellen kdnnen.

Fiir die betreffenden frithen, aporetischen oder eben sokratischen
Dialoge hat Helmut Kuhn schon vor fiinfzig Jahren eine Grundunter-
scheidung getroffen, die sich trotz aller Feinheiten professioneller Pla-
ton-Philosophie und -Philologie bis heute behaupten konnte: Sokrates
hat die lebensphilosophischen Fragen gestellt, auf die sein Meisterschii-
ler Platon in den mittleren und spiten Dialogen ureigene metaphysische

30 Fiir eine konsequent dialogische Deutung der sokratischen Philosophie aus jiingerer
Zeit Giinter Figal, Sokrates, 2006.

31 Gernot Bohme, Der Typ Sokrates, erweiterte Neuausgabe 2002.

32 Platon, Politeia (Fn. 27, Bd. 4), Erstes Buch. Eine lesenswerte Nacherzéhlung aller
zehn Biicher bei Joachim Lege, Politeia, 2013.

19

17.01.2026, 12:42:20.


https://doi.org/10.5771/9783845253336-18
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Antworten gegeben hat.3? Das sokratische Fragen zielte auf das Gelin-
gen menschlicher Existenz in der Spanne eines kurzen Lebens, das pla-
tonische Antworten dagegen auf das Ganze des Seins in einer an ewiger
Wahrheit orientierten ontologischen Erkenntnis. Die sokratische Techne
des Dialogs lebt vom Verzicht auf solche Letzterkenntnis und von der
Offenheit, zu einem Dialogpartner wie Charmides sagen zu konnen:
»lch suche erst mit dir, was wir uns aufgegeben haben, weil ich es eben
selbst nicht weiB«.3* Hans Georg Gadamer hat diese dialogische Grund-
haltung treffend den »hermeneutischen Vorrang der Frage« genannt.

Es gehort zu den groften Einsichten, die uns die platonische Sokratesdarstellung vermit-
telt, daf} das Fragen — ganz im Gegensatz zu der allgemeinen Meinung — schwerer ist als

das Antworten.?

5[...] Die Entscheidung der Frage ist der Weg zum Wissen. Wodurch eine
Frage entschieden wird, ist das Uberwiegen der Griinde fiir die eine und gegen die andere
Moglichkeit. Aber die volle Erkenntnis ist das noch nicht. Erst durch die Auflésung der
Gegeninstanzen, erst wenn die Gegenargumente in ihrer Unrichtigkeit durchschaut sind,

ist die Sache selbst gewuft.3¢

Diese »Sache« lieBe sich wegen der Herkunft vom gotischen Verbum
»sakan« (streiten) auch als juristischer Streitgegenstand interpretie-
ren®’, die Apologie des Sokrates sollte jedoch nicht zum Paradigma fo-
rensischer Dialogik erklart werden. Denn erstens betont Sokrates aus-
driicklich, als Fremder in der Technik der Gerichtsrede wie sonst auch
auf der agora reden zu wollen: wie auf der Wirkungsstitte seiner all-
tiglichen Auseinandersetzungen mit den Athenern auf deren Markt der
Meinungen38; und zweitens stellt sich der sokratische Dialog nicht nur

33 Helmut Kuhn, Sokrates, 1959, S. 198 — 217, gebiindelt im Untertitel »Versuch iiber
den Ursprung der Metaphysik«: Die metaphysischen Antworten Platons »entsprin-
gen« dem lebensphilosophischen Fragen des Sokrates. Die Weite des ideengeschicht-
lichen Horizonts sokratischer Dialogik wird deutlich bei Martin F. Meyer (Hrsg.),
Zur Geschichte des Dialogs. Philosophische Positionen von Sokrates bis Habermas,
2006.

34 Platon, Charmides, 165b, Werke (Fn. 27), Bd. 1, S. 319.

35 Hans-Georg Gadamer, Wahrheitund Methode, Werke, Bd. 1, S. 368. Man vergleiche
dieses »Uberwiegen der Griinde« mit den Waagschalen der Justitia (oben, Fn. 6 f.).

36 Gadamer, Wahrheit (Fn. 35), S. 370.

37 Jacob und Wilhelm Grimm, Deutsches Worterbuch, Bd. VIII, Leipzig 1893, Sp. 1592.

38 Platon, Apologie, 17 c¢/d (Fn. 27, Bd. 2), S.5; vgl. auch 38 d/e: Verteidigung ohne
Jammern und Wehklagen (S. 61).

20

17.01.2026, 12:42:20.


https://doi.org/10.5771/9783845253336-18
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

im Sonderfall vor Gericht als Streitgesprdch dar, sondern in jedem
Fall.?® Paradigmatisch kann dafiir auf den Dialog »Laches« verwiesen
werden. 0

Wie alle sokratischen Dialoge Platons beginnt er mit einer prakti-
schen, aus der Lebenssituation zu verstehenden Frage. Es ist die Situa-
tion zweier, um die Erziehung ihrer S6hne besorgter Viter, die vor der
Frage stehen, ob man die Jiinglinge in der Kunst unterweisen solle, in
ganzer Riistung zu fechten (181 c). Bevor es iiberhaupt zum Dialog da-
riiber kommt, hat man sich, gemeinsam mit sachkundigen Freunden, den
Feldherrn Nikias und Laches, einen Kampf in der Fechtschule angese-
hen (178 a) und beide sollen nun, da sie »Mitzuschauer« gewesen sind,
auch »Mitberater und Teilnehmer« an der »Sorge fiir die S6hne« werden
(179 ). Als philosophische Techne ist der Dialog ndmlich — wie bereits
betont — aus der Teilnehmerperspektive zu fithren und nicht aus der Be-
obachterperspektive zu beschreiben. Auch Sokrates wird nicht als di-
stanzierter Theoretiker, sondern als der fiir Erzichungsfragen kompe-
tente Pddagoge eingefiihrt, insbesondere, was die vorliegende Frage be-
trifft, wegen seiner personlichen Erfahrung im Gefecht (180 ¢ — 181Db).

Weil in einer ersten, mit Niitzlichkeitsargumenten gefiihrten Ausein-
andersetzung »Laches fiir die entgegengesetzte Seite gestimmt hat als
Nikias«, soll Sokrates die Rolle des Schiedsrichters {ibernehmen
(184 d).#! Ganz dieser (schieds-) richterlichen Situation entsprechend
fragt Sokrates zunichst, »was es eigentlich ist, woriiber wir beratschla-
gen und untersuchen« (185 b). Er folgt damit dem oben erwéhnten »her-
meneutischen Vorrang der Frage«, einem Grundprinzip dialogischen
Geschehens und Verstehens, in dem die sokratische Tradition — via Ga-
damer — noch in der heutigen Hermeneutik nachwirkt. Die Frage, um
die es im »Laches« aber »eigentlich« geht, ist gar nicht »die Frage von

39  Kuhn, Sokrates (Fn. 33), S. 26.

40  Platon, Laches (Fn. 27, Bd. 1), im folgenden mit Angaben der Stephanus-Paginierung
und Zitaten aus der Ubersetzung Schleiermachers. Ausfiihrliche Interpretation des
Dialogs bei Bettina Frohlich, Die sokratische Frage. Platons »Laches«, 2007.

41 Kuhn, Sokrates (Fn. 33), S. 57: »Plato liebt es, das sokratische Gesprach mit einer
Gerichtsszene zu vergleichen.« Die Waage der Justitia (oben, Fn. 6) wire daher auch
ein gutes Symbol fiir den sokratischen Dialog — wegen des aporetischen Endes al-
lerdings ohne das Schwert der Entscheidung.

21

17.01.2026, 12:42:20.


https://doi.org/10.5771/9783845253336-18
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dem Fechten in ganzer Riistung, ob die jungen Ménner es lernen sollen
oder nicht« (185 ¢), sondern etwas anderes, »um deswillen« die Fecht-
frage gestellt wurde (185 d): die Erzichungsfrage und damit die Frage
nach dem Erziehungsziel der »arete«, der Tugend und Tiichtigkeit
(190 b).42

Im sokratischen »Laches« wird, anders als im platonischen »Menon«,
nicht nach der Tugend »an und fiir sich« 43 gefragt, sondern, der zu-
grundeliegenden praktischen Frage entsprechend, nach ihren Erschei-
nungsformen im Leben. Und diese Formen kdnnen im »Laches« nur jene
sein, auf die die »Kunst des Fechtens abzuzwecken scheint«: Formen,
in denen die Tugend als Tapferkeit erscheint (190 d). Der sokratische
Dialog dreht sich dabei weder um die »Idee« noch um den »Begriff« der
Tapferkeit, sondern um deren im Grunde uniibersetzbaren »logos«. Lo-
gos heilit zuallererst »Wort«, und zwar in der sokratischen Philosophie
mehr als in jeder anderen: Wort, das sich im Miteinanderreden des dia-
logos duflert.

Die tiberpersonliche Sachlichkeit dieses Logos als des Richters iiber den Gesprachspart-
nern gibt dem sokratischen Gespréch seinen festen Halt, und die platonische Sprechweise
bringt das drastisch zum Vorschein. Der Logos fiihrt in Platos Sprache sein Eigenleben:
er befiehlt, gibt nach, lduft davon, narrt uns und lacht uns aus. Immer aber ist er es, dem
als oberstem Richter Gehorsam geleistet werden muf3. Der Logos bleibt fest und derselbe

im Wechsel der Lebenslagen, so daB wir immer wieder auf ihn zuriickkommen konnen.**

Was »Tapferkeit« bedeutet, soll in der sokratischen Dialogik aus dem
Leben begriffen werden, aber nicht in einer Definition, auf die das Leben
sich nicht bringen 146t, sondern in einer gesprachsweisen Bestimmung
des Logos, die aus dem Leben herausgreift, was erfahrungsgemal in ihm
wesentlich ist, ohne damit auf das ganze »Wesen« des Lebens auszu-
greifen. Weil das Wesentliche einer Erfahrung sich aber nur aus dem je
eigenen Leben ergibt, ist mehr konkrete Individualitét erforderlich als

42 Zur »arete« als Grundbegriff der sokratischen und spéteren platonischen Philosophie
Christoph Horn und Christof Rapp (Hrsg.), Worterbuch der antiken Philosophie,
2. Aufl. 2008, S. 59 1.

43 »An und fiir sich« ist Schleiermachers Ubersetzung von auto kath ‘auto und bezeich-
net die Identitét platonischer Ideen, die stets »sich selbst geméfB« zu betrachten sind:
Horn/Rapp, Worterbuch (Fn. 42), S. 78 f.

44 Kuhn, Sokrates (Fn 33), S. 57f.

22

17.01.2026, 12:42:20.


https://doi.org/10.5771/9783845253336-18
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

bei Angabe genereller Merkmale eines abstrakten Begriffs. Im Logos
muf etwas so individuell gesagt werden, daf eine eigene Erfahrung zum
Ausdruck kommen und die Erfahrung anderer darin angesprochen wer-
den kann.

Aus diesem Charakter des logos im dialogos, des Redesinns im
»Zwischen« der Dialogpartner — um es mit dem Hauptwort der Dialogik
Martin Bubers zu sagen® — folgt aber andererseits auch, daB man das,
was man individuell erfahren hat, so allgemein sagen muf3, da3 mehr als
eine einzelne Erfahrung damit zu verbinden ist. Darauf bezieht sich das
lastige Nachfragen des Sokrates, das ihn letztlich das Leben gekostet
hat: auf die Frage, ob eine Einzelerfahrung in dialogischer Rede und
Gegenrede verallgemeinerungsfahig ist, ob man etwas im philosophi-
schen Sinne der alltagssprachlichen Floskel »allgemein so sagen« kann.
Wer so fragt, fragt wie Sokrates.

Das zeigt der Fortgang des Dialogs. Denn es fragt sich, ob man, wie
Laches, allgemein sagen kann, Tapferkeit bestehe darin, »in Reihe und
Glied standhaltend die Feinde abzuwehren und nicht zu fliehen«
(190e). Dieser einseitigen Sicht, die der vielseitigen Verwendbarkeit
des Wortes » Tapferkeit« nicht entspricht, hélt Sokrates zunéchst entge-
gen, man konne »nicht minder fliechend als verfolgend den Feind be-
kriegen« (191 a), um dann die Fragestellung zu prizisieren:

Ich wollte nicht nur erfahren, welches die Tapfern im FuBvolk wiren, sondern auch in der
Reiterei und in allem, was zum Kriege gehort; und nicht nur die im Kriege, sondern auch
die Tapfern in den Gefahren zur See, ferner auch die, welche in Krankheit und Armut und
in der Staatsverwaltung tapfer sind, ja noch mehr, nicht nur die gegen den Schmerz tapfer
sind und gegen die Furcht, sondern auch die gegen Begierden und Lust stark sind zu
fechten, und sowohl standhaltend als umwendend (191 cf.).

Philosophiegeschichtlich gesehen wird in diesen spezifisch sokratischen
Nachfragen die Allgemeinheit des Logos als Grundphédnomen der Spra-
che entdeckt.

Die Frage: Was ist Tapferkeit? klingt so einfach und ist doch so entscheidend. Seit Sokrates
und Platon leben wir freilich in allgemeinen Begriffen, und so fillt es uns schwer, die

45  Martin Buber, Schriften zur Philosophie, Werke, Bd. 1, 1962, S. 272, 405 f. Zur Be-
deutung des »Zwischen« eingehend Groschner, Dialogik (Fn. 15), S. 38 ff.

23

17.01.2026, 12:42:20.


https://doi.org/10.5771/9783845253336-18
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

