Teil I: Das indische Museum und sein Publikum

hittps://dol.org/10.14361/9783839464496-004 - am 12.02.2026, 21:54:16. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839464496-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

hittps://dol.org/10.14361/9783830464496-004

M 13.02.2028, 21:54:16. httpsy//www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - (=1


https://doi.org/10.14361/9783839464496-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

3. Die Besucher*innen aus der Sicht kolonialer und
einheimischer Museumsadministrator*innen

Das folgende Kapitel beschiftigt sich mit dem Bild der einheimischen Museums-
besucher”innen’ aus der Sicht zunichst kolonialer und spiter indischer Museums-
administrator*innen. Zu Beginn wird die koloniale Perspektive auf das Publikum
kurz anhand moderner Forschungsliteratur zum Thema skizziert. Etwas ausfithr-
licher behandle ich die Zeit des unabhingigen Indien.> Anhand von reprisentati-
ven schriftlichen Erfahrungsberichten, Analysen und Interviews von Museumprak-
tiker*innen® wird der vorherrschende offizielle Blick auf die Besucher*innen vor-
gestellt. Akademische Analysen flankieren die Positionen aus der Programmrheto-
rik und der Alltagsrealitit des Museumsbetriebes. Das Kapitel entwickelt dabei die
Wunschvorstellung, die Verantwortliche und Expert*innen sich vom idealen Besu-
cher oder der idealen Besucherin im Unterschied zum tatsichlichen, »defizitiren«
Publikum machen. Die aus der Sicht der Museumsmacher*innen bestehenden De-
fizite der realen Besucher*innenschaft werden niher spezifiziert und im Kontext
beleuchtet. Als bedeutsam erweist sich in diesem Zusammenhang das Fortschritts-
motiv, 6fters erkennbar an der signalhaften Formel not yet (noch nicht), mit der die
hoffentlich bald durch die nationale Entwicklung iiberwundene, einstweilen aber
noch herrschende Riickstindigkeit der indischen Museumsverhaltnisse und des ih-
nen korrespondierenden Publikums bezeichnet wird. Insgesamt wird in diesem Ka-
pitel der Blick des Museumsestablishments auf das Museumspublikum vorgefithrt
und damit ein diskursiver Hintergrund geschaffen, von dem sich spiter die Ergeb-
nisse meiner empirischen Recherchen abheben werden.

1 In diesem Kapitel wird »Besucher*in« synonym mit »einheimische Besucher*in« gebraucht.

2 Von den spaten 1940er Jahren bis heute.

3 Fur das Bild des/der Museumsbesuchers*in im unabhidngigen Indien stiitze ich mich auf die
Jahrgdnge der Zeitschriften »Studies in Museology« und »Journal of Indian Museums, auf
die Tagungsbinde der Museums Association of India, auf den Report »The Museums of In-
dia«von Markham und Hargreaves (1936). Aufderdem auf Interviews mit Dr. Venu Vasudevan,
Direktor, National Museum Neu-Delhi (12. April 2016); Rajesh Purohit, Direktor, Indian Mu-
seum Kolkata (20.11.2018); Dr. Nita Sengupta, stellvertretende Kustodin und Kuratorin der
Sektion Kunst, Indian Museum Kolkata (19.11.2018).

hittps://dol.org/10.14361/9783839464496-004 - am 12.02.2026, 21:54:16. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839464496-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

50

Teil I: Das indische Museum und sein Publikum

3.1. Die Besucher*innen aus Sicht der kolonialen
Museumsadministratoren

Inder Literatur zu den indischen Museen wihrend der kolonialen Ara wird das Ver-
haltnis der kolonialen Institution zu ihren einheimischen Besucher*innen zum The-
ma gemacht. Dabei entsteht das Bild einer/eines »defizitiren« einheimischen Be-
suchers*in, der/die als Herausforderung und manchmal sogar als Gefahr fiir das
Museum und seine Objekte erscheint (vgl. u.a. Markham, Hargreaves 1936; Guha-
Thakurta 2004; Singh 2009, 2017; Mathur, Singh 20152, 2015b; Prakash 1999, 2015).

Die Historikerin Romila Thapar skizziert den Charakter der von der Kolonial-
macht konzipierten Institution Museum so: »In setting up museums it was additionally
intended to state that the colonizing power was giving attention to understanding the alien
cultures over which it ruled. The attention tended to be paternalistic and not participatory«
(Thapar 2014: 0.S.). Dieser paternalistische und nicht partizipatorische Zuschnitt
zeigt sich auch im Verhiltnis zur indischen Offentlichkeit. In ihrem Bericht »The
Museums of India«, basierend auf einer Untersuchung der Museen im britischen
Raj* zwischen 1928 und 1935, beschreiben Sydney Markham (»Empire Secretary« der
»Museums Association« im Vereinigten Konigreich) und Harold Hargreaves (pen-
sionierter Generaldirektor des »Archaeological Survey of India«) ihren Eindruck
vom einheimischen Publikum:

»It irresistibly reminded one of the old-fashioned fairs in England, with people
walking round every one of the side shows, and being rather amused by what they
saw. They were particularly interested in exhibits which fell within their compre-
hension. They crowded round the cases showing indigenous games, village indus-
tries, agricultural operations etc.« (Markham, Hargreaves 1936: 61).

Dieser Report iiber die Museen in Indien ist ansonsten eine niichterne und oft
durchaus von Verstindnis geprigte Bestandaufnahme. Das Publikum jedoch,
das mit unterhaltungssiichtigen Besucher*innen eines Jahrmarkts oder Rummels
verglichen wird, erscheint als inkompetent und gleichsam fehl am Platz. Thm wer-
den breites Interesse und umfassende Neugier abgesprochen und ein limitiertes
Auffassungsvermogen zugeschrieben, das itber Gewohntes nicht hinausgeht.
Diese Interpretation der Besucher*innenschaft als ignorante und vergniigungs-
orientierte Menge finden Mathur und Singh generell in der kolonialen Perspektive
auf das einheimische Publikum, wobei sie auf die angenommene Unabinderlich-
keit dieser Defizite hinweisen: »Indian museums-goers were seen by colonial officials as
an uneducable o suncivilisablec public« (Mathur, Singh 2015b: 204). Aus Sicht der Muse-
umsautorititen komme das Publikum »not to be educated but to celebrate itself: to eat and

4 Der Raj ist das britische Kolonialreich auf dem indischen Subkontinent in der Zeit von 1858
bis 1947.

hittps://dol.org/10.14361/9783839464496-004 - am 12.02.2026, 21:54:16. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839464496-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

3. Die Besucher*innen aus der Sicht kolonialer und einheimischer Museumsadministrator*innen

drink and be entertained in the fine grounds and foyers, to ignore the lessons the museum was
trying to give« (Singh 2009:52). Dass diese Sichtin der Tatvorherrschte, aber doch mit
einer etwas produktiveren Haltung verkniipft sein konnte, zeigt eine andere Stelle
im Report von Markham und Hargreaves. Hier wird ein Fest auf dem Gelidnde des
Museums in Madras beschrieben, zu dem 130.000 Besucher*innen kamen: »And al-
though the interior of the Museum was packed and produced the inevitable accompaniment
of fingered glass, betel-nut spit and dirty marks on the walls, one realized that this was one of
the surest ways of interpreting the outside world to the masses of India« (Markham, Harg-
reaves 1936: 61). Es wird zwar einerseits ein Publikum vorgestellt, das die Benimm-
und Hygienevorstellungen der Autoren und ihrer Leser*innen eklatant missachtet.
Gleichzeitig jedoch wird diesen einheimischen Besucher*innen nicht ginzlich ab-
gesprochen, vom Museumserlebnis profitieren zu kénnen. Im Gegenteil: Das un-
verkennbare Interesse des Publikums legt den Schluss nahe, dass das Museum trotz
seines scheinbaren Missbrauchs ein besonders geeignetes, machtvolles Instrument
der Weltdeutung fiir die einheimischen »Massen« sein kann. Das vermag freilich
nur zu gelingen, wenn eine gewisse Bereitschaft der Autorititen besteht, das norm-
widrige Verhalten der Besucher*innen zu tolerieren, um ihnen dadurch den Zugang
zum Museum und seinen Erfahrungspotentialen erst zu erméglichen. Dass das Pu-
blikum aus konventioneller europiischer Sicht als ungebildet oder unzivilisiert er-
scheint, wird hier also nicht einfach als abwertendes Urteil ausgesprochen, sondern
zugleich als Herausforderung fir die Institution entdeckt.

Eine rein negative Einstellung der kolonialen Administratoren gegeniiber ih-
rem einheimischen Publikum rekonstruiert Guha-Thakurta. Nach ihrer Einschat-
zung werden die Besucher*innen als hinderlich fir die Entwicklung der Institution
und fiir die Entfaltung ihres wissenschaftlichen und bildenden Potentials begriffen
(Guha-Thakurta 2004: 79ff.). Diese von Guha-Thakurta diagnostizierte Haltung, das
einheimische Publikum geradezu zur Gefahr zu erkliren, geht noch tiber die eben-
falls kaum empathische, aber immerhin nicht ausdriicklich feindselige Charakte-
risierung von Besucher*innen als »strangers« hinaus, die Doering fiir europdische
Museen im 18. und frithen 19. Jahrhundert feststellt, in denen das Publikum sich
dankbar bewusst zu sein hatte, dass »it has been granted a special privilege« (Doering
1999:1).

Im Unterschied dazu konstatiert Prakash eine eher widerspriichliche, paradoxe
Haltung des kolonialen Museums gegeniiber seinem einheimischen Publikum. Die
ignoranten, abergliubischen, ungebildeten Besucher*innen werden zwar einerseits
beklagt, aber anderseits verbiirgen sie die Existenzberechtigung des kolonialen Mu-
seums. Das koloniale Unternehmen hatte sich im Laufe des 19. Jahrhunderts zu-
nehmend den moralischen Anstrich einer »civilizing mission« (Prakash 2015: 98) ge-
geben, in der das Museum eine pidagogische Rolle spielte. Doch, so Prakash, »the
project of colonial pedagogy required the sunlearned< Indian« (Prakash 2015: 93). Die mora-
lische Begriindung der kolonialen Prisenz und ihrer Institutionen hing direkt von

https://dol.org/10.14361/9783839464496-004 - am 12.02.2026, 21:54116.

51


https://doi.org/10.14361/9783839464496-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

52

Teil I: Das indische Museum und sein Publikum

den Defiziten der Untertan*innen und des aus ihnen bestehenden Publikums ab.
Dementsprechend wurden Aktivititen wie z.B. performative Formate oder visuel-
le Attraktionen und Sensationen in den Ausstellungsbetrieb aufgenommen, die den
»unlearned< Indian« ins Museum ziehen sollten. Das Museum war zwar als 6ffentli-
cher Raum im Prinzip allen zuginglich, die starke Fokussierung auf die bildungs-
fernen sozial schwachen Schichten jedoch entfremdete die einheimischen Eliten. In
ihren Augen entwickelte sich das Museum zu einem visuellen Lerninstrument fiir
die Volksmassen, das ihrem eigenen, entwickelteren Geschmack und Interesse we-
nig zu bieten hatte. Prakash zitiert den Sanskrit-Forscher Dr. Bhau Daji Lad (nach
dem spiter das Victoria and Albert Museum im heutigen Mumbai umbenannt wur-
de)® mit seiner Einschitzung des Museums als »book with broad pages and large print«
(ebd.:96). Das Museum besafd aus Sicht der Eliten weder die gewiinschte subtile Kul-
tiviertheit in der Prisentation noch bot es hinreichend Distinktionschancen gegen-
iber der einheimischen Menge. Diese Wahrnehmung hat bis heute Auswirkungen
auf die soziale Zusammensetzung des Museumspublikums.

3.2. Der Blick auf die Besucher*innen nach der Unabhangigkeit 1947

In der Anfangszeit nach der Konstitution Indiens als unabhingiger Staat herrschte
in weiten Bereichen des sozialen, politischen und kulturellen Lebens ein hohes Maf}
anidealistischer Zuversicht. Dieser Idealismus ist auch in der Diskussion um die in-
dischen Museumsbesucher*innen zu spiiren. Sie werden, so der hoffnungsvolle An-
satz dieser optimistischen Epoche, nun nicht mehr als abhingige koloniale Subjekte
gedacht, sondern als verantwortungsvoller Biirger*innen. Es wird ein positives Be-
sucher*innenbild kreiert, als Adressat und Gegeniiber fiir eine neue, nationale Mu-
seumsidee. Die idealen Besucher*innen werden als wissenssuchend, lernwillig und
fortentwicklungsorientiert dargestellt. Sie dienen als Folie, vor der die Bestandsauf-
nahmen des tatsichlichen Publikums in den Museen Kontur gewinnen. In der Figur
dieser idealen Besucher*innen wird ein Hauptmotiv der frithen Unabhingigkeits-
jahre sichtbar: der Fortschrittsgedanke. Er zielt auf Perfektionierung des Einzelnen
wie der gesamten Gesellschaft und erscheint in den verschiedensten Ausprigungen
im gesellschaftlichen Diskurs.

In der Erdffnungsansprache vor der »Museums Association of India«, die der
Schriftsteller Krishnalal M. JThaveri am 28. Dezember 1947 hielt, wird der Doppelcha-
rakter des Fortschrittsgedankens deutlich, der einerseits Hoffnung verbiirgt, ande-
rerseits aber auch die bisherige Riickstindigkeit Indiens akzentuiert:

5 Dr. Bhau Daji Lad Mumbai City Museum.

hittps://dol.org/10.14361/9783839464496-004 - am 12.02.2026, 21:54:16. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839464496-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

3. Die Besucher*innen aus der Sicht kolonialer und einheimischer Museumsadministrator*innen

»In advanced countries the museum is a meeting place of various literary clubs
and research societies, affording encouragement to all seekers of knowledge and
turning itinto an educational and cultural centre. Unfortunately in India that mu-
seum consciousness is not yet aroused to the extent it should be« (Jhaveri 1948:

1).

Jhaveri sieht das aktuelle defizitire Museumspublikum als Ausdruck eines histo-
risch bedingt unbefriedigenden kulturellen und sozialen Zustands, der freilich jetzt
verindert und verbessert werden kann. Der Signalausdruck fiir diese Fortschritts-
perspektive ist das »not yet«, das »noch nicht«, das die einstweilen noch bestehende,
aber in Zukunft aufthebbare Distanz zwischen dem realen und idealen, dem bisheri-
gen kolonialen und kiinftigen nationalen Publikum bezeichnet. Der Weg fithrt vom
fehlenden Museumsbewusstsein in der Gegenwart hin zu einem Verstindnis der In-
stitution als Ort fiir Wissen und Lernen in der nahen Zukunft.

Dieses von Jhaveri verwandte »noch nicht« wird im Museumsdiskurs des unab-
hingigen Indien hiufiger zur Charakterisierung der einheimischen Besucher*in-
nenschaft herangezogen, es ist ein typischer Ausdruck der Zeit, der aktuelle Unvoll-
kommenheit und positive Perspektive miteinander verbindet. Die Schattierungen
und Bedeutungsnuancen des Motivs sind vielfiltig; das Publikum kann als »noch
nicht« hinreichend gebildet, an die Institution Museum gewdhnt oder in der all-
gemeinen gesellschaftlichen Entwicklung fortgeschritten erscheinen. In jedem Fall
werden die Besucher*innen in eine imaginire Wartezone versetzt, in der entweder,
wie Jhaveri es konstruiert, sich die aufleren Umstinde und damit auch das Bewusst-
sein der Besucher*innen dndern — oder in der die Besucher*innen, unabhingig von
jufleren historischen und sozialen Umstinden, individuell Qualititen erwerben,
die sie fur die Institution Museum qualifizieren. Jhaveris ideale Besucher*innen
entsprechen seiner Vorstellung vom Museumspublikum so genannter »fortschrittli-
cher Linder«, dem er intellektuelle Uberlegenheit gegeniiber seinem einheimischen
Publikum zuschreibt — »noch«jedenfalls. Jhaveri sieht eine grofie Zukunft fir Indi-
en, seine Museen und deren Publikum. Der Blick auf die Errungenschaften anderer,
progressiverer Linder fithrt also nicht zu einem permanenten Minderwertigkeits-
gefiithl, sondern ist vom Optimismus unterlegt, dass in Indien das ersehnte »muse-
ums consciousness« ebenfalls erreicht werden wird. Das Fortschrittsmotiv nimmt der
Defizit-Diagnose ihre deprimierende Note.

Wie ideale Besucher*innen das Museum nach Meinung der Museumsleitung
nutzen sollen, kann anschaulich im ersten Ausstellungsfithrer (»A brief guide to the
National Museum«) des neugegriindeten National Museum in Delhi aus dem Jahr
1962 nachvollzogen werden.® Geschrieben wurde er von der amerikanischen Muse-
umsexpertin Grace Morley, die als Griindungsdirektorin amtierte. Morley fithrt in

6 Das National Museum wurde am 18. Dezember 1960 er6ffnet.

hittps://dol.org/10.14361/9783839464496-004 - am 12.02.2026, 21:54:16. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

53


https://doi.org/10.14361/9783839464496-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

54

Teil I: Das indische Museum und sein Publikum

dieser Broschiire auf 32 Seiten durch die einzelnen Riume und stellt exemplarisch
besondere Schitze der Sammlung vor. Der Museumsfiihrer gibt dabei nicht nur ei-
nen Eindruck von den Exponaten, sondern zeichnet auch ein anschauliches Bild des
imaginierten Publikums. DemgemiR richtet sich das Museum vor allem an zwei
Gruppen von Besucher*innen: Wissenschaftlerinnen und allgemein Bildungsin-
teressierte. Morley erwihnt an drei Stellen (21, 25, 31), dass »chairs are provided for
the comfort of visitors and books are at hand for their enjoyment and instruction as they rest«
(21). Ausruhzonen sind also nicht allein zum Entspannen gedacht, sondern sind Teil
der Lernlandschaft Museum. Dazu gehdren auch die »study lounges«, in denen sich
die Besucher*innen vertiefend mit dem Gesehenen beschiftigen sollen. Ferner wird
besonders auf die »study collection« (bestehend aus Kopien) hingewiesen, die fiir ein
wissenschaftlich motiviertes Publikum eingerichtet wurde. Der/die vorgestellte Be-
sucher®in der Broschiire wird also in scharfem Gegensatz zu den vorherrschenden
Charakterisierungen des Museumspublikums der kolonialen Ara nicht als unterhal-
tungsorientiert gesehen, sondern als wissenssuchend und studierbereit.

Diese Erwartung an die Besucher*innen kann sich bis in eine moralische Di-
mension steigern, wie ein Text des Forschers V.S. Agrawala iiber Fragen der inter-
nen Museumsorganisation aus der Zeit unmittelbar nach der Unabhingigkeit zeigt.
Nachdem er zunichst iiber die Pflichten des Museumspersonals gesprochen hat,
erklart er: »It is at the same time the duty of the public to take interest in the museum and to
help in keeping the institution and its workers in proper format« (Agrawala 1948: 23). Ideal
sind fiir ihn also Besucher*innen, die nicht nur dsthetisches und intellektuelles In-
teresse zeigen, sondern auch Verantwortung tibernehmen - weil sie nimlich erken-
nen, dass sie es nicht mehr mit einer kolonialen Institution zu tun haben, sondern
mit einer, die zu ihnen selbst gehért, deren Funktionieren und Gedeihen sie angeht.
Der/die Besucher®in soll aus einer passiven Haltung als Rezipient*in und Konsu-
ment*in gewissermafien in die einer/s Stakeholders iiberfithrt werden. Was Agra-
wala fiir das kiinftige Publikum und seine Museumsnutzung ins Auge fasst, geht
also tiber ein blof} angemessenes, sachgemifies Verhalten noch hinaus in Richtung
Identifikation und Treuhinderschaft.

3.3. Die »defizitaren« Besucher*innen und ihre Beziehung
zum Museum

Die staatliche Unabhingigkeit hat mithin den normativen und geschichtsperspekti-
vischen Rahmen des Besucher*innenbildes verindert. In der Deskription jedoch ist
eine erstaunliche Kontinuitit festzustellen. Trotz Idealismus und Aufbruchsstim-
mung findet sich der Topos der defizitiren Besucher*innen als konstante Einschit-
zung des Museumsestablishments durch alle Jahrzehnte der indischen Museums-
geschichte hindurch. Insofern lebt hier, obwohl in vielen anderen Bereichen der Ge-

hittps://dol.org/10.14361/9783839464496-004 - am 12.02.2026, 21:54:16. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839464496-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

3. Die Besucher*innen aus der Sicht kolonialer und einheimischer Museumsadministrator*innen

sellschaft koloniale Setzungen in Frage gestellt und korrigiert werden, das kolonia-
le Bewusstsein fort. Es wird dabei nicht nur eine spezifische Wahrnehmung aus
der Epoche und den Wertungsmustern des Raj fortgeschrieben, sondern es entsteht
insgesamt der Eindruck von Stagnation und Geschichtslosigkeit im Verhiltnis zwi-
schen Institution und Besucher*innen. Dem offiziellen Fortschrittsmotiv aus den
frithen Tagen des unabhingigen Indien, das mit der Figur des »noch nicht« zwar
Defizite anerkennt, aber doch eine baldige Verbesserung vorhergesagt hatte, wird
auf diese Weise schliellich die Grundlage weitgehend entzogen.

So klagt der Museumsexperte V.P. Dwivedi zu Beginn der 1970er Jahre: »De-
spite the fact that we have been independent for over two decades and have made vapid
strides in many fields, our people still lack smuseum-mindedness« (Dwivedi 1970—-72: 106).
Das Fortschrittsmotiv wird hier aus der Erfahrung der ersten Unabhingigkeit-
sjahrzehnte heraus einer kritischen Neubesichtigung unterzogen und faktisch
desavouiert. Die sozialen und 6konomischen Entwicklungen, die sich in anderen
sozialen Bereichen durchaus, wie Dwivedi analysiert, in »rapid strides« vollziehen,
indern nach seinem Urteil frustrierenderweise nichts an der Beziehung zwischen
Museum und Publikum, Museum und Gesellschaft. Hier scheint die Zeit stillzuste-
hen. Das Museum mitsamt seinen weiterhin inkompetenten Nutzer*innen wirkt
wie ein exterritorialer sozialer Raum, der an der allgemeinen Dynamik nicht teilhat.

3.3.1. Die Besucher*innen als Kinder

Die Wahrnehmung von Stagnation konkretisiert sich besonders anschaulich in der
Abbildung der Besucher*innen als unselbststindige und unartige, ewige Kinder, die
in der Literatur nicht selten anzutreffen ist. Dem Publikum wird dabei eigenstindi-
ge verantwortliche Handlungsfihigkeit abgesprochen — eine Operation, mit der zu-
gleich individuelle Entlastung wie eine kollektive Entmiindigung verbunden sind.
So schreibt V.H. Bedekar, einer der fithrenden Museologen des unabhingigen In-
diens: »Museologists can not neglect the truth [...] They will be sadly mistaken in thinking
they are addressing sadultsc when the physical age of the visitor is adult (Bedekar 1974—75:
25). Die altersmif3ig erwachsenen Besucher*innen sind nach Bedekars Einschit-
zung gleichwohl keine Erwachsenen im Sinne der Beherrschung der vom Museum
verlangten Kulturtechniken.

Wie sich dieses ewige Kind im Museum verhilt, dem widmet Bedekar eine aus-
fithrliche Passage. Er sieht die Unerwachsenheit nicht nur als Ausdruck von Un-
kenntnis oder individuellem Fehlverhalten der Besucher*innen, sondern identifi-
ziert hier einen generellen Wesenszug:

»The majority of Indian visitors tend to start their museum visit by putting on the
>childc state, ready to find excitement and pleasure, to laugh, to yield to strong
stimuli, to explore, to have a multi-sensory experience, to satisfy their curiosity

hittps://dol.org/10.14361/9783839464496-004 - am 12.02.2026, 21:54:16. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

55


https://doi.org/10.14361/9783839464496-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

56

Teil I: Das indische Museum und sein Publikum

about everything unfamiliar and, in general, be ready to get involved in a warm
relationship. The >child<in the visitors, even grown-ups, is nervous but excited at
the entrance of the museum and characteristically does not bother to read all the
rules and regulations governing the entry. [...] It loves mystery and expects to see
it. [...] The>child<also appears to ruminate and tends to speak to itself, loudly ex-
pressing the passing thoughts uppermost on its mind. It shows a typical sense
and signs of helplessness when the sparent<in the form of museum staff tries to
control its behaviour. The >child<is unsteady and does not wait and watch and as-
similate the message of each exhibit unit as a step in a visually presented logical
argument. This is what the >parent<in a museum wants it to do but thechild<has
otherideas [..] The predominant feeling the >child« gets at the end of its museum
visit is that of frustration because of the parental demand on it to learn about
the significance of the exhibits [...] The >child« feels inadequate [..] The lay public
leaves the museum with a feeling of relief from parental pressure and not with a
sense of fulfilment« (Bedekar 1974—75: 23).

Das Museum und sein Personal erscheinen, wie der Text bereits ausspricht, gegen-
iber diesem Besucherkind in einer Eltern- und Erzieherrolle — nicht in einem Ver-
hiltnis von gleich zu gleich gegeniiber dem Publikum, sondern mit dem Auftrag,
den Besucher*innen ihre unreifen Phantastereien abzugew6hnen und ihnen Ratio-
nalitit und Realititssinn beizubringen:

»What is required is to understand the >child<in the visitors participating [..] but
gradually making him aware of the need to take an>adult attitude so that data
from the world, as embodied in the displayed materials, can be usefully processed
or interpreted by him« (ebd.: 25).

Bedekar sieht fiir das Museum die Aufgabe, eine Erziehungsanstalt fiir die Nation
zu sein, in der die Kind-Besucher*innen durch behutsame Wissenszufuhr zu er-
wachsenen Menschen erzogen werden. Das Museum wird in der Rolle von autoriti-
ren »Eltern« imaginiert (und mit dem Begriff auch tatsichlich bezeichnet), die die
Kind-Besucher*innen unterweisen und anleiten, deren forderndem Zugriff sie je-
doch ausweichen und sich entziehen mochten. Auch in Sahasrabudhes Erliuterun-
gen spiegelt sich indirekt das Bild des/der Besuchers*in als Kind: »The average Indian
adult [...] needs to be »spoon-fed«, he has to be brought into the museum and given experiences
that will be for him immediately profitable and satisfying« (Sahasrabudhe 1966: 42).

Die Besucher*innen miissen also vom Museum mit kleinen Wissens-Portionen
gefiittert werden und sie brauchen unmittelbare Gratifikationen. Diese Charakteri-
sierungen der Rolle des Museums im Verhaltnis zum Publikum erinnert an Bennetts
Analysen zu den Anfingen der 6ffentlichen Museen »as vehicles for popular education
and, on the other, their functioning as instruments for the reform of public manners« (Bennett
1995: 90). Solche Einschitzungen des Publikums sind weit entfernt von den idealen

https://dol.org/10.14361/9783839464496-004 - am 12.02.2026, 21:54116.



https://doi.org/10.14361/9783839464496-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

3. Die Besucher*innen aus der Sicht kolonialer und einheimischer Museumsadministrator*innen

Besucher*innenvorstellungen V.S. Agrawalas oder Grace Morleys, die interessierte
und bildungshungrige Biirger*innen, die Verantwortung fiir ihre Institution tiber-
nehmen, postulierten und adressierten.

Die Motivation des einheimischen Publikums, iiberhaupt ein Museum zu be-
suchen, wird ebenfalls im Bereich kindlicher Eigenschaften vermutet. So stellt der
Kunsthistoriker A. Banerji fest: »To the ordinary man in India the museum is just a Curio
House« (Banerji 1948: 82). Ein Ort, an dem man, vergleichbar mit dem Rummel,
vor allem staunt und sich amiisiert. Mit dem Wort »just« (»nur«) markiert er die
Verengung und Entwertung der Institution, die in seinen Augen mit einem solchen
(Miss-)Verstindnis einhergeht. Die Korrektur dieser angeblich weitverbreiteten
Fehlinterpretation des Museums ist ein wichtiges kulturpolitisches Ziel in diesen
Jahren, wie die Rede des ersten Premierministers Indiens, Jawaharlal Nehru, an-
lasslich der Einweihung des National Museum in Delhi im Dezember 1960 zeigt.
Nehru sieht es als vorrangige Aufgabe dieser neuen Vorzeige-Institution, dass sie
das Museum als wiirdige und relevante Kultur- und Bildungseinrichtung gegen die
alte Wunderhaus-Vorstellung durchsetzt (Banerjee 1990: 120ff.)" .

Dass dies mit dem einheimischen Publikum schwer sein werde, konstatiert Sat-
yamurti am Beispiel der naturhistorischen Museen:

»A Natural Museum can be transformed not only into a treasure house of pre-
served and identified collections of specimens to which students and scholars can
turn for research and study but also into a veritable fairyland of nature itself [...]
with an irresistible popular appeal« (Satyamurti 1965: 28).

Das Wunderhaus-Ambiente, das andere Autor*innen als eine Hiirde vor dem rich-
tigen Verstindnis der Institution sehen, wird hier durchaus einfithlsam in seiner
Attraktivitit aus Sicht der Besucher*innen erfasst: Es seien gerade die spektaku-
liren und staunenerregenden Eigenschaften, die eine einheimische Offentlichkeit
anziehen und eine Besucher*innenschaft daraus hervorbringen.® Dennoch wird es
bis heute von Museumsadministrator*innen als wichtige publikumspidagogische
Aufgabe gesehen, das Verstindnis vom Museum als Wunderhaus zu korrigieren.
Die stellvertretende Kustodin des Indian Museum Kolkatta, Nita Sengupta, erklart
in einem Interview im November 2018: »We tried to make them understand that this is not
a magic house. As there are huge mammals and huge elephant skeletons, they find this place to
be magical. Butitis not.« Auf meine Nachfrage, ob diese Haltung bei den Besucher*in-
nen immer noch derart stark dominant sei, antwortet sie:

7 Fiir eine genauere Diskussion von Nehrus Rede im Bildungskontext siehe Kap. 13, S. 222.

8 Die Erwartung eines Spektakels, Wunders oder magischen Erlebnisses als Besuchsmotiva-
tion wird spater in der Analyse der so genannten religidsen Kultur-Komplexe (RKK) erneut
relevant. Siehe dazu Kap. 4.3.

https://dol.org/10.14361/9783839464496-004 - am 12.02.2026, 21:54116.

57


https://doi.org/10.14361/9783839464496-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

58

Teil I: Das indische Museum und sein Publikum

»Yes. Actually, this is the first museum in Asia, in the subcontinent, and that’s why
they call this a »jadu« or »wonder house«. | think this is the fact. Earlier, Indian
people didn’t know what a museum is. Britishers wanted to establish a similar
kind of museum in Eastern India. But Indian people didn’t know about museums.
Maybe because of that this has become a wonder house«.’

Die Unwissenheit der Besucher*innen iiber die Institution Museum, ihren eigentli-
chen Zweck sowie die darin implizierte Erwartung an Rezeption und Verhalten der
Nutzer*innen hat sich nach Senguptas Einschitzung fiir das Indian Museum selbst
70 Jahre nach Indiens Unabhingigkeit immer noch nicht grundlegend gewandelt.

3.3.2. Fehlverhalten und Abweichung von den Museumregeln

Eine konkrete Manifestation der defizitiren Besuchers*innen findet sich in der
Ignoranz des Publikums (vor allem, wenn es niedrigen sozialen Schichten ent-
stammt) gegeniitber Museumsregeln und Museumsprotokoll. Mathur und Singh
sehen eine »notorious unwillingness on the part of India’s subaltern masses to follow the
museun’s cultural script »(Mathur, Singh 2015a: 9). Symbolischer Ausdruck dafiir sind
die hohe Dichte und Vielfalt an Verbotsschildern, die sich in den Museen Indiens
bis heute finden."® Das Abweichen von den Museumregeln driickt sich etwa im
Anfassen der Exponate, in als respektlos geltendem Verhalten (wie lautem Reden)
oder gar in der Beschidigung der Ausstellungsstiicke aus.

Eine besonders prominente Form des Fehlverhaltens und eine vielfiltige Quel-
le von Regelverletzungen wird in der Umwidmung des Museums in einen sakralen
Raum durch die Ausiibung kultischer Praktiken durch das Publikum gesehen. Dass
Besucher*innen vor bestimmten Ausstellungsgegenstinden religiose Rituale voll-
ziehen, beten, die Exponate dabei beriihren, singen oder Opfergaben niederlegen,
findet in vielen Texten iiber Museen auf dem indischen Subkontinent Erwihnung
(u.a. Wakankar 1977-79; Viegas 2001; Elliott 2006; Mukherjee 2015; Ross 2015).

Mukherjee beschreibt eine Szene, in der eine Gruppe von Besucher*innen, ge-
fithrt von einem ilteren Mann, ins Museum kommyt, »fo touch the feet of Hindu and
Buddhist sculptures. For them these sculptures were not lifeless works of art but living images
of gods« (Mukherjee 2015: 249). Wakankar schildert eine dhnliche Situation:

»| was once moving amongst well placed idols in an important museum in our
country. [..] A group of villagers was ahead of me. Everybody was bowing down
before the images of Gods and sometimes even offering flowers and bits of coins.

9 Interview Dr.in Nita Sengupta 19.11.2018.

10  Diese Ubliche Verbotsschilderpraxis in Museen hat die Autorinnen Kavita Singh und Saloni
Mathurzum Titel ihres Buches (iber Museen in Stidasien inspiriert: »No touching, No spitting,
No praying«.

https://dol.org/10.14361/9783839464496-004 - am 12.02.2026, 21:54116.



https://doi.org/10.14361/9783839464496-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

3. Die Besucher*innen aus der Sicht kolonialer und einheimischer Museumsadministrator*innen

| followed them silently, listening to their discourses. They were wondering why
the government had spent such large sums to bring and exhibit these broken im-
ages. One of them remarked that to worship broken idols was ruinous and this was
the reason why the nation was not prospering! [...] They could never have an idea
why these deities, which they had been worshipping under a tree or on mud plat-
form of >Sitalamatac, have been removed from there and installed on expensive
pedestals in museums« (Wakankar1977-79: 32).

In Mukherjees und Wakankars Beschreibungen wird deutlich, dass fiir diese Mu-
seumsbesucher®innen das historische Interesse der Exponate, ihr Platz in der
Kunstgeschichte oder ihre isthetischen Qualititen keine Rolle spielen, sondern
ausschlief¥lich ihre spirituelle Kraft (die sich verlieren oder ins Negative umkehren
kann, wenn die Kultbilder beschidigt sind). Diese spirituelle Kraft wirkt unabhin-
gig vom Ort, an dem die Objekte sich befinden, der sikulare Ausstellungsrahmen
des Museums hat darauf keinen Einfluss. Satyamurti schreibt itber das Verhiltnis
von Besucherinnen und Objekten:

»[I]ln India as in many other countries, art and archaeology are intimately linked
with religion [...] and hence the vast majority of our people being by nature senti-
mentally attached to their religion, their temples and the sculptures of the deities
and mythological characters, are naturally inclined to be enthusiastically inter-
ested, with an almost religious fervour, in the [..] heritage of the country which
has a strong religious background« (Satyamurti 1965: 31).

Die Mehrheit der einheimischen Besucher*innen scheinen sich nur fiir Exponate
zu interessieren, die eine religiése Konnotation haben. Nach Satyamurtis Auffas-
sung haben diese Gefiihle und personlichen Anhinglichkeiten, die die indische Of-
fentlichkeit fiir ihre Skulpturen und Gétterdarstellungen in Tempeln entwickelt und
empfindet, nichts im Museum zu suchen.

Gefithlsiufierungen gegeniiber Exponaten stehen aus dieser Perspektive immer
unter »Religionsverdacht« und werden als Angriff auf die Sikularitit des Muse-
umsraums gewertet. Mit der Sorge vor sakralem Missbrauch wird tendenziell die
gesamte Emotionalitit tabuisiert; das »Religionstabu« des Museums wichst sich
zu einem »Emotionalititstabu« aus, in dem nur ein rationaler, kognitiver Zugang
zu Objekten erlaubt ist. Das Museum als sikularer Raum wird zur Chiffre einer
generell restriktiven Art, das Verhalten der Besucher*innen zu regulieren. So wird
die (im Museumsprotokoll missbilligte) Neigung des indischen Publikums, Objekte
anzufassen, die nicht zuletzt in der religiosen Praxis des Tempelbesuchs mit seinen
vielfiltigen Berithrungsaktivititen verankert ist, als Ausdruck eines tiefen, unkon-
trollierbaren seelischen Dranges der Besucher*innen gedeutet. In diesem Sinne
beobachtet Jeychandran:

hittps://dol.org/10.14361/9783839464496-004 - am 12.02.2026, 21:54:16. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

59


https://doi.org/10.14361/9783839464496-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

60

Teil I: Das indische Museum und sein Publikum

»Although they were occasionally restricted from doing so, most of the visitors
could not restrain their tactile urge and would touch the objects; especially the
stone sculptures, which they leaned in to feel while the guards were preoccupied«
(Jeychandran 2015: 239).

Die Besucher*innen, so erscheint es hier (besonders durch die Tauschungsmangver
im Umgang mit dem Wachpersonal) setzen ihre Bediirfnisse subversiv gegen die
Museumsregeln durch. Aus dieser Sicht ist nicht einfach Unkenntnis des akzeptier-
ten Museumsverhaltens der Grund fiir das unerwiinschte Benehmen, sondern ein
aktiver, regelwidriger Eigensinn. Zum restriktionsbediirftigen Verhalten des Publi-
kums, in dem sich solcher Eigensinn duflern kann, gehéren nicht nur das Beten,
Respektsbezeugungen vor den Ausstellungsobjekten oder ihre Berithrung, sondern
auch etwa das laute Reden oder Lachen: letztlich der Gesamtbereich der auffilligen,
sinnlich wahrnehmbaren Aulerungen von Gefithlen. Mit solchen umfassenden Ta-
buisierungen wird es dem Publikum erschwert, eine Beziehung zu den Objekten
aufzubauen — obwohl es, wie Bedekar in seiner Charakterisierung des/der Besu-
chers*in als Kind feststellt, eigentlich willens ist »to get involved in warm relationship«
(Bedekar 1974-75: 23).

Das Misstrauen gegen das Publikum geht so weit, dass Chandra nicht so sehr
den organisierten Kunstraub als Herausforderung fiir Museen und ihre Expona-
te sieht, sondern erklirt: »We have to guard against damage that may be caused to exhi-
bits by thoughtless and negligent handling by visitors. Our visitors, it would appear at the
present, simply cannot be expected to treat exhibits with the respect that they deserve« (Chan-
dra1961-64:50). Hier erkennt man, wie die Problematik des Publikumverhaltens auf
die konservatorische Realitit iibergreift. Die Einschitzung, dass das Verhalten von
Besucher*innen gefihrlicher fir die Exponate sei als Raub, hat einen dramatischen,
alarmierenden Ton. Diese Gedankenfigur, die indischen Besucher*innen als Gefah-
renquelle fiir das Museum und die ausgestellten Objekte zu konstruieren, reicht bis
in die koloniale Museumsdiskussion zuriick (Guha-Thakurta 2004).

3.3.3. Das Defizit der einheimischen Mittelschicht

Die regulatorische Liberalisierung Indiens (siehe Einleitung) hat umfangreiche
dkonomische und gesellschaftliche Verinderungen mit sich gebracht und das
Spektrum der Unterhaltungs- und Bildungsmoglichkeiten erheblich erweitert.
Der ehemalige Direktor des Nationalmuseums in Neu-Delhi, Venu Vasudevan,
charakterisiert die potentiellen Besucher*innen seines Hauses so:

»Half of Delhi, because we have a huge middle class, half of Delhi would have trav-
eled abroad. And a large majority of the people who have traveled abroad would
have gone to a museum. But not one of them would ever consider it important to
visit this museum. [...] A museum visit in London or in Paris is part of the tourism

hittps://dol.org/10.14361/9783839464496-004 - am 12.02.2026, 21:54:16. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839464496-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

3. Die Besucher*innen aus der Sicht kolonialer und einheimischer Museumsadministrator*innen

experience. Itis an exotic experience for them. [...] Coming back to your homeland
going to a museum is not part of your own cultural ethos. So why would you do

it2«"

Vasudevan umreifdt hier eine neue soziale Realitit und ihr Verhaltnis zur Kultur-
institution Museum. Das vom National Museum adressierte einheimische Publi-
kum (vor allem in Delhi) gehért einer Mittelschicht an, die neuerdings unter ver-
anderten 6konomischen Bedingungen und mit erweiterten sozialen Moglichkeiten
agiert. Dieses Publikum ist gut ausgebildet, weithin recht wohlhabend, in betricht-
lichem MafRe mit internationalen Reiseerfahrungen ausgestattet und daher vielfach
mit den Museen auslindischer Metropolen vertraut oder zumindest bekannt. Thre
neu gewonnenen oder gewachsenen Kompetenzen jedoch bringen diese Angehéri-
gen der Mittelschicht nicht als Publikum in den einheimischen Museumskontext
ein. Sie nehmen trotz verbesserter individueller wie kollektiver Voraussetzungen
fiir den kulturellen Konsum die eigenen Museen nicht an.

Vasudevan sieht in dieser Verweigerungshaltung nicht das Resultat eines be-
wussten, begriindeten Vergleichs zwischen internationalen und indischen Museen
und Museumserfahrungen, sondern ein tiefsitzendes habituelles Charakteristikum
der betreffenden gesellschaftlichen Gruppe: Die indische Mittelschicht schitze das
Eigene nicht und damit auch nicht die eigenen Museen. Viele Autor*innen, vor al-
lem in den Anfangsjahren der Museumsbewegung in Indien, sahen in der als riick-
stindig empfundenen gesellschaftliche Realitit den Hauptgrund fir die mangel-
hafte Beziehung zwischen der Institution Museum und ihren Besucher*innen. Bei
Vasudevan kehrt sich diese Diagnose gewissermafien um: Gerade die avancierten,
vonden Errungenschaften der Moderne profitierenden Bevolkerungsschichten stel-
len aus seiner Sicht die eigentliche Problemgruppe dar. Wie schon Dwivedi in den
1970er Jahren stellt Vasudevan fest, dass diese Fortschritte nicht, wie geglaubt, au-
tomatisch museumsaffines indisches Publikum hervorbringt, sondern dass die Be-
ziehung zwischen Publikum und Museum unverindert gestort bleibt: »The museum
still hasw't entered the cultural, intellectual, emotional space of the Indian. You know, even the
Indian middle class, even the Indian who goes abroad.«'* Das Museum hat nach Vasude-
vans Einschitzung in keiner Hinsicht eine Verbindung zu seinen Besucher*innen
oder potentiellen Besucher*innen aufgebaut.

Dieses Verdikt iiber die Museumsfremdheit der einheimischen Mittelschicht
wird auch von der Kunsthistorikerin Guha-Thakurta fir das ilteste Museum im
Land, das Indian Museum in Kolkata, geteilt. Anlisslich des 200jihrigen Jubiliums
des Hauses zu seinem Verhiltnis zur Stadt befragt, erklirt sie: »[TThere isn’t a great
museum-going culture that has evolved among the Indian middle classes. The museum exists

1 Interview Dr. Venu Vasudevan 12. April 2016.
12 Ebd.

https://dol.org/10.14361/9783839464496-004 - am 12.02.2026, 21:54116.

61


https://doi.org/10.14361/9783839464496-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

62

Teil I: Das indische Museum und sein Publikum

as a treasure trove and scholars will always visit it and so will tourists. But the Indian Mu-
seum does not really attract the city« (Indian Museum 2017: 290). Auch Guha-Thakurta
bezieht sich auf die fehlende Kultur der Schitzung und Nutzung des Museums
als einen gegebenen, unabinderlichen Zustand, den Museumsmacher*innen zu
akzeptieren haben. Obwohl das Indian Museum schon seit 200 Jahren in Kal-
kutta/Kolkata prisent ist, hat es ihrer Meinung nach in der gesamten Zeit seiner
Existenz keine wirklichen Wurzeln in der Stadt schlagen kénnen. Es sei vielmehr
ein Fremdkorper geblieben, fiir den sich nur Forscher*innen und Tourist*innen
interessierten.

3.4. Schlusshemerkung

Die Beziehung zwischen dem Museum in Indien und seinen einheimischen Be-
sucher*innen ist seit ihrem Beginn auf beiden Seiten von Schwierigkeiten und
Uberforderungen geprigt. In der Anfangsphase nach der Unabhingigkeit herrsch-
te zundchst die Fortschrittsgewissheit, dass sich das unbefriedigende Verhaltnis
zwischen der Institution und ihrem Publikum nachhaltig verbessern werde, so-
bald soziale und bildungspolitische Probleme in der weiteren Gesellschaft gelost
seien. Dieser Optimismus wurde in spiteren Jahren von den Museumsadministra-
tor*innen relativiert. Mit dem Fortgang des Modernisierungsprozesses gerit die
urspriingliche Fortschrittserwartung sogar eher noch stirker unter Druck: In einem
Indien, dass unter dem Einfluss von ¢konomischer Liberalisierung und sozialer
Dynamisierung zunehmend in Bewegung gerit, scheint das Verhiltnis zwischen
dem Museum und seinen Besucher*innen im Gegenteil hartnickig und frustrie-
renderweise zu stagnieren. Das Museum wirkt damit wie ein exterritorialer, von
den historischen Prozessen abgeschlossener gesellschaftlicher Raum. Wurde dabei
wiahrend der lingsten Zeit des 20. Jahrhunderts noch die Riickstindigkeit der Besu-
cher*innen im Sinne fehlender intellektueller wie kulturellen Voraussetzungen als
Hauptgrund fiir ihr Unverhiltnis zum Museum angesehen, wird spiter besonders
der unzureichenden Wertschitzung des Eigenen durch die indische Mittelklasse
die Schuld an der mangelnden »museum-mindedness« gegeben. Im einen wie im
anderen Fall wird die Verantwortung ganz ttberwiegend auf der »Nachfrageseite«,
bei den Besucher*innen, verortet.

Die meisten Autor*innen lassen eine paternalistische und padagogisierende
Vorstellung davon erkennen, wie Besucher*innen sich in einem Museum verhalten
sollen und welche Funktion Museen gegeniiber den Besucher*innen erfiillen sollen.
Die obrigkeitliche und nicht etwa auf Partizipation ausgerichtete Orientierung,
die Romila Thapar (Thapar 2014) fur das koloniale Museum feststellt, besteht auch
nach dem Ende der britischen Herrschaft und sogar bis in die Gegenwart weiter.
Ebenso ist der Topos der defizitiren einheimischen Besucher*innen, wie er aus der

hittps://dol.org/10.14361/9783839464496-004 - am 12.02.2026, 21:54:16. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839464496-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

3. Die Besucher*innen aus der Sicht kolonialer und einheimischer Museumsadministrator*innen

Literatur iitber die koloniale Ara rekonstruiert werden kann, in den einschligigen
Aussagen aus der Zeit nach der Unabhingigkeit gleichfalls weiter anzutreffen.

Die Texte lassen den Eindruck eines rigiden Museumsprotokolls entstehen, das
sich ungeachtet gesellschaftlicher und sozialer Verinderungen weiterschreibt. Es
manifestiert sich in den Anfangsjahren nach der Unabhingigkeit besonders in der
Figur der idealen Besucher*innen, die regelkonform den feststehenden Zweck des
Museums anerkennen und korrekt den Anforderungen nachkommen, die sich dar-
aus fiir sie ergeben. Umgekehrt ergibt sich aus diesem Museumsprotokoll auch, wel-
ches Verhalten als defizitir oder dissident zu gelten hat.

Solches Verhalten kann nicht einfach als »anders« eingestuft und toleriert wer-
den, sondern unterliegt prinzipieller Abwertung oder Sanktionierung. Besonders
im Fokus stehen dabei der Verstof? gegen den sikularen Charakter des Museums
(wenn Besucher*innen die Ausstellungsobjekte regelwidrig als Kultgegenstinde be-
handeln) und intensive Auflerungen von Emotionalitit. Besucher*innen, die sich
solchen Fehlverhaltensweisen hingeben, erscheinen als unreif, wenn nicht unmin-
dig — eine Wahrnehmungsweise, die sich mit der Klassifikation einheimischer Mu-
seumsbesucher*innen als »Kinder« verbindet. Obwohl der vermeintliche Kind-Zu-
stand detailliert in seinen Erscheinungsformen und Konsequenzen dokumentiert
wird, bleibt die Frage, was genau beim Betreten des Museums diese eigentiimliche
Verinderung im Publikum auslést, nicht nur unbeantwortet, sondern sie wird nicht
einmal gestellt. Ebenso wird nicht diskutiert, welche Folgen die Tabuisierung von
Religion und Emotionalitit fiir den moglichen Aufbau einer Beziehung des Publi-
kums zum Museum haben mag.

https://dol.org/10.14361/9783839464496-004 - am 12.02.2026, 21:54116.

63


https://doi.org/10.14361/9783839464496-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

hittps://dol.org/10.14361/9783830464496-004

M 13.02.2028, 21:54:16. httpsy//www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - (=1


https://doi.org/10.14361/9783839464496-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

