
Teil I: Das indische Museum und sein Publikum

https://doi.org/10.14361/9783839464496-004 - am 13.02.2026, 21:54:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464496-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839464496-004 - am 13.02.2026, 21:54:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464496-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


3. Die Besucher*innen aus der Sicht kolonialer und

einheimischer Museumsadministrator*innen

Das folgende Kapitel beschäftigt sich mit dem Bild der einheimischen Museums-

besucher*innen1 aus der Sicht zunächst kolonialer und später indischer Museums-

administrator*innen. Zu Beginn wird die koloniale Perspektive auf das Publikum

kurz anhand moderner Forschungsliteratur zum Thema skizziert. Etwas ausführ-

licher behandle ich die Zeit des unabhängigen Indien.2 Anhand von repräsentati-

ven schriftlichen Erfahrungsberichten, Analysen und Interviews vonMuseumprak-

tiker*innen3 wird der vorherrschende offizielle Blick auf die Besucher*innen vor-

gestellt. Akademische Analysen flankieren die Positionen aus der Programmrheto-

rik und der Alltagsrealität des Museumsbetriebes. Das Kapitel entwickelt dabei die

Wunschvorstellung, die Verantwortliche und Expert*innen sich vom idealen Besu-

cher oder der idealen Besucherin im Unterschied zum tatsächlichen, »defizitären«

Publikummachen. Die aus der Sicht der Museumsmacher*innen bestehenden De-

fizite der realen Besucher*innenschaft werden näher spezifiziert und im Kontext

beleuchtet. Als bedeutsam erweist sich in diesem Zusammenhang das Fortschritts-

motiv, öfters erkennbar an der signalhaften Formel not yet (noch nicht), mit der die

hoffentlich bald durch die nationale Entwicklung überwundene, einstweilen aber

noch herrschende Rückständigkeit der indischenMuseumsverhältnisse und des ih-

nenkorrespondierendenPublikumsbezeichnetwird. Insgesamtwird indiesemKa-

pitel der Blick des Museumsestablishments auf das Museumspublikum vorgeführt

und damit ein diskursiver Hintergrund geschaffen, von dem sich später die Ergeb-

nisse meiner empirischen Recherchen abheben werden.

1 In diesem Kapitel wird »Besucher*in« synonymmit »einheimische Besucher*in« gebraucht.

2 Von den späten 1940er Jahren bis heute.

3 Für das Bild des/der Museumsbesuchers*in im unabhängigen Indien stütze ich mich auf die

Jahrgänge der Zeitschriften »Studies in Museology« und »Journal of Indian Museums«, auf

die Tagungsbände der Museums Association of India, auf den Report »The Museums of In-

dia« vonMarkhamundHargreaves (1936). Außerdemauf Interviewsmit Dr. Venu Vasudevan,

Direktor, National Museum Neu-Delhi (12. April 2016); Rajesh Purohit, Direktor, Indian Mu-

seum Kolkata (20.11.2018); Dr. Nita Sengupta, stellvertretende Kustodin und Kuratorin der

Sektion Kunst, Indian Museum Kolkata (19.11.2018).

https://doi.org/10.14361/9783839464496-004 - am 13.02.2026, 21:54:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464496-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


50 Teil I: Das indische Museum und sein Publikum

3.1. Die Besucher*innen aus Sicht der kolonialen
Museumsadministratoren

In der Literatur zu den indischenMuseenwährend der kolonialen Ärawird das Ver-

hältnis der kolonialen Institutionzu ihreneinheimischenBesucher*innenzumThe-

ma gemacht. Dabei entsteht das Bild einer/eines »defizitären« einheimischen Be-

suchers*in, der/die als Herausforderung und manchmal sogar als Gefahr für das

Museum und seine Objekte erscheint (vgl. u.a. Markham, Hargreaves 1936; Guha-

Thakurta 2004; Singh 2009, 2017; Mathur, Singh 2015a, 2015b; Prakash 1999, 2015).

Die Historikerin Romila Thapar skizziert den Charakter der von der Kolonial-

macht konzipierten InstitutionMuseum so: »In setting upmuseums it was additionally

intended to state that the colonizing power was giving attention to understanding the alien

cultures over which it ruled. The attention tended to be paternalistic and not participatory«

(Thapar 2014: o.S.). Dieser paternalistische und nicht partizipatorische Zuschnitt

zeigt sich auch im Verhältnis zur indischen Öffentlichkeit. In ihrem Bericht »The

Museums of India«, basierend auf einer Untersuchung der Museen im britischen

Raj4 zwischen 1928 und 1935, beschreiben SydneyMarkham (»Empire Secretary« der

»Museums Association« im Vereinigten Königreich) und Harold Hargreaves (pen-

sionierter Generaldirektor des »Archaeological Survey of India«) ihren Eindruck

vom einheimischen Publikum:

»It irresistibly reminded one of the old-fashioned fairs in England, with people

walking round every one of the side shows, and being rather amused bywhat they

saw. They were particularly interested in exhibits which fell within their compre-

hension. They crowded round the cases showing indigenous games, village indus-

tries, agricultural operations etc.« (Markham, Hargreaves 1936: 61).

Dieser Report über die Museen in Indien ist ansonsten eine nüchterne und oft

durchaus von Verständnis geprägte Bestandaufnahme. Das Publikum jedoch,

das mit unterhaltungssüchtigen Besucher*innen eines Jahrmarkts oder Rummels

verglichen wird, erscheint als inkompetent und gleichsam fehl am Platz. Ihm wer-

den breites Interesse und umfassende Neugier abgesprochen und ein limitiertes

Auffassungsvermögen zugeschrieben, das über Gewohntes nicht hinausgeht.

Diese InterpretationderBesucher*innenschaft als ignoranteundvergnügungs-

orientierte Menge finden Mathur und Singh generell in der kolonialen Perspektive

auf das einheimische Publikum, wobei sie auf die angenommene Unabänderlich-

keit dieser Defizite hinweisen: »Indian museums-goers were seen by colonial officials as

anuneducable or ›uncivilisable‹ public« (Mathur, Singh 2015b: 204). Aus Sicht derMuse-

umsautoritäten kommedas Publikum »not to be educated but to celebrate itself: to eat and

4 Der Raj ist das britische Kolonialreich auf dem indischen Subkontinent in der Zeit von 1858

bis 1947.

https://doi.org/10.14361/9783839464496-004 - am 13.02.2026, 21:54:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464496-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


3. Die Besucher*innen aus der Sicht kolonialer und einheimischer Museumsadministrator*innen 51

drink and be entertained in the fine grounds and foyers, to ignore the lessons the museumwas

trying togive« (Singh2009: 52).DassdieseSicht inderTat vorherrschte,aberdochmit

einer etwas produktiveren Haltung verknüpft sein konnte, zeigt eine andere Stelle

im Report von Markham und Hargreaves. Hier wird ein Fest auf dem Gelände des

Museums inMadras beschrieben, zu dem 130.000 Besucher*innen kamen: »And al-

though the interior of the Museum was packed and produced the inevitable accompaniment

of fingered glass, betel-nut spit and dirty marks on the walls, one realized that this was one of

the surest ways of interpreting the outside world to the masses of India« (Markham, Harg-

reaves 1936: 61). Es wird zwar einerseits ein Publikum vorgestellt, das die Benimm-

und Hygienevorstellungen der Autoren und ihrer Leser*innen eklatant missachtet.

Gleichzeitig jedoch wird diesen einheimischen Besucher*innen nicht gänzlich ab-

gesprochen, vom Museumserlebnis profitieren zu können. Im Gegenteil: Das un-

verkennbare Interesse des Publikums legt den Schluss nahe, dass dasMuseum trotz

seines scheinbarenMissbrauchs ein besonders geeignetes,machtvolles Instrument

der Weltdeutung für die einheimischen »Massen« sein kann. Das vermag freilich

nur zu gelingen,wenn eine gewisse Bereitschaft der Autoritäten besteht, das norm-

widrigeVerhaltenderBesucher*innen zu tolerieren,um ihnendadurchdenZugang

zumMuseumund seinen Erfahrungspotentialen erst zu ermöglichen.Dass das Pu-

blikum aus konventioneller europäischer Sicht als ungebildet oder unzivilisiert er-

scheint,wird hier also nicht einfach als abwertendesUrteil ausgesprochen, sondern

zugleich als Herausforderung für die Institution entdeckt.

Eine rein negative Einstellung der kolonialen Administratoren gegenüber ih-

rem einheimischen Publikum rekonstruiert Guha-Thakurta. Nach ihrer Einschät-

zungwerden die Besucher*innen als hinderlich für die Entwicklung der Institution

und für die Entfaltung ihres wissenschaftlichen und bildenden Potentials begriffen

(Guha-Thakurta 2004: 79ff.).Diese vonGuha-Thakurta diagnostizierteHaltung,das

einheimische Publikum geradezu zur Gefahr zu erklären, geht noch über die eben-

falls kaum empathische, aber immerhin nicht ausdrücklich feindselige Charakte-

risierung von Besucher*innen als »strangers« hinaus, die Doering für europäische

Museen im 18. und frühen 19. Jahrhundert feststellt, in denen das Publikum sich

dankbar bewusst zu sein hatte, dass »it has been granted a special privilege« (Doering

1999: 1).

ImUnterschied dazu konstatiert Prakash eine eher widersprüchliche, paradoxe

Haltung des kolonialenMuseums gegenüber seinem einheimischen Publikum. Die

ignoranten,abergläubischen,ungebildetenBesucher*innenwerdenzwareinerseits

beklagt, aber anderseits verbürgen sie dieExistenzberechtigungdes kolonialenMu-

seums. Das koloniale Unternehmen hatte sich im Laufe des 19. Jahrhunderts zu-

nehmend den moralischen Anstrich einer »civilizing mission« (Prakash 2015: 98) ge-

geben, in der das Museum eine pädagogische Rolle spielte. Doch, so Prakash, »the

project of colonial pedagogy required the ›unlearned‹ Indian« (Prakash 2015: 93).Diemora-

lische Begründung der kolonialen Präsenz und ihrer Institutionen hing direkt von

https://doi.org/10.14361/9783839464496-004 - am 13.02.2026, 21:54:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464496-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


52 Teil I: Das indische Museum und sein Publikum

den Defiziten der Untertan*innen und des aus ihnen bestehenden Publikums ab.

Dementsprechend wurden Aktivitäten wie z.B. performative Formate oder visuel-

le Attraktionen und Sensationen in den Ausstellungsbetrieb aufgenommen, die den

»›unlearned‹ Indian« ins Museum ziehen sollten. Das Museum war zwar als öffentli-

cher Raum im Prinzip allen zugänglich, die starke Fokussierung auf die bildungs-

fernen sozial schwachenSchichten jedoch entfremdete die einheimischenEliten. In

ihren Augen entwickelte sich das Museum zu einem visuellen Lerninstrument für

die Volksmassen, das ihrem eigenen, entwickelteren Geschmack und Interesse we-

nig zu bieten hatte. Prakash zitiert den Sanskrit-Forscher Dr. Bhau Daji Lad (nach

dem später das Victoria and AlbertMuseum im heutigenMumbai umbenannt wur-

de)5 mit seiner Einschätzung des Museums als »book with broad pages and large print«

(ebd.: 96).DasMuseumbesaßausSichtderElitenwederdiegewünschte subtileKul-

tiviertheit in der Präsentation noch bot es hinreichendDistinktionschancen gegen-

über der einheimischen Menge. Diese Wahrnehmung hat bis heute Auswirkungen

auf die soziale Zusammensetzung des Museumspublikums.

3.2. Der Blick auf die Besucher*innen nach der Unabhängigkeit 1947

In der Anfangszeit nach der Konstitution Indiens als unabhängiger Staat herrschte

inweiten Bereichen des sozialen, politischen und kulturellen Lebens ein hohesMaß

an idealistischerZuversicht.Dieser Idealismus ist auch inderDiskussionumdie in-

dischenMuseumsbesucher*innen zu spüren.Siewerden, so der hoffnungsvolle An-

satz dieser optimistischenEpoche,nunnichtmehr als abhängige koloniale Subjekte

gedacht, sondern als verantwortungsvoller Bürger*innen. Es wird ein positives Be-

sucher*innenbild kreiert, als Adressat und Gegenüber für eine neue, nationale Mu-

seumsidee.Die idealen Besucher*innenwerden als wissenssuchend, lernwillig und

fortentwicklungsorientiert dargestellt.Sie dienenals Folie, vor der dieBestandsauf-

nahmendes tatsächlichen Publikums in denMuseenKontur gewinnen. In der Figur

dieser idealen Besucher*innen wird ein Hauptmotiv der frühen Unabhängigkeits-

jahre sichtbar: der Fortschrittsgedanke. Er zielt auf Perfektionierung des Einzelnen

wie der gesamtenGesellschaft und erscheint in den verschiedensten Ausprägungen

im gesellschaftlichen Diskurs.

In der Eröffnungsansprache vor der »Museums Association of India«, die der

SchriftstellerKrishnalalM. Jhaveri am28.Dezember 1947hielt,wirdderDoppelcha-

rakter des Fortschrittsgedankens deutlich, der einerseits Hoffnung verbürgt, ande-

rerseits aber auch die bisherige Rückständigkeit Indiens akzentuiert:

5 Dr. Bhau Daji Lad Mumbai City Museum.

https://doi.org/10.14361/9783839464496-004 - am 13.02.2026, 21:54:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464496-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


3. Die Besucher*innen aus der Sicht kolonialer und einheimischer Museumsadministrator*innen 53

»In advanced countries the museum is a meeting place of various literary clubs

and research societies, affording encouragement to all seekers of knowledge and

turning it into an educational and cultural centre. Unfortunately in India that mu-

seum consciousness is not yet aroused to the extent it should be« (Jhaveri 1948:

1).

Jhaveri sieht das aktuelle defizitäre Museumspublikum als Ausdruck eines histo-

risch bedingt unbefriedigenden kulturellen und sozialen Zustands, der freilich jetzt

verändert und verbessert werden kann. Der Signalausdruck für diese Fortschritts-

perspektive ist das »not yet«,das »nochnicht«,das die einstweilennoch bestehende,

aber in Zukunft aufhebbareDistanz zwischen dem realen und idealen,dembisheri-

gen kolonialen und künftigen nationalen Publikum bezeichnet. DerWeg führt vom

fehlendenMuseumsbewusstsein inderGegenwart hin zu einemVerständnis der In-

stitution als Ort fürWissen und Lernen in der nahen Zukunft.

Dieses von Jhaveri verwandte »noch nicht« wird imMuseumsdiskurs des unab-

hängigen Indien häufiger zur Charakterisierung der einheimischen Besucher*in-

nenschaft herangezogen, es ist ein typischer Ausdruck der Zeit, der aktuelle Unvoll-

kommenheit und positive Perspektive miteinander verbindet. Die Schattierungen

und Bedeutungsnuancen des Motivs sind vielfältig; das Publikum kann als »noch

nicht« hinreichend gebildet, an die Institution Museum gewöhnt oder in der all-

gemeinen gesellschaftlichen Entwicklung fortgeschritten erscheinen. In jedem Fall

werden die Besucher*innen in eine imaginäreWartezone versetzt, in der entweder,

wie Jhaveri es konstruiert, sichdie äußerenUmständeunddamit auchdasBewusst-

sein der Besucher*innen ändern –oder in der die Besucher*innen, unabhängig von

äußeren historischen und sozialen Umständen, individuell Qualitäten erwerben,

die sie für die Institution Museum qualifizieren. Jhaveris ideale Besucher*innen

entsprechen seinerVorstellungvomMuseumspublikumsogenannter »fortschrittli-

cher Länder«,demer intellektuelleÜberlegenheit gegenüber seinemeinheimischen

Publikum zuschreibt – »noch« jedenfalls. Jhaveri sieht eine große Zukunft für Indi-

en, seineMuseenundderenPublikum.DerBlick auf die Errungenschaften anderer,

progressiverer Länder führt also nicht zu einem permanenten Minderwertigkeits-

gefühl, sondern ist vom Optimismus unterlegt, dass in Indien das ersehnte »muse-

ums consciousness« ebenfalls erreicht werden wird. Das Fortschrittsmotiv nimmt der

Defizit-Diagnose ihre deprimierende Note.

Wie ideale Besucher*innen das Museum nach Meinung der Museumsleitung

nutzen sollen, kann anschaulich im ersten Ausstellungsführer (»A brief guide to the

National Museum«) des neugegründeten National Museum in Delhi aus dem Jahr

1962 nachvollzogen werden.6 Geschrieben wurde er von der amerikanischenMuse-

umsexpertin Grace Morley, die als Gründungsdirektorin amtierte. Morley führt in

6 Das National Museum wurde am 18. Dezember 1960 eröffnet.

https://doi.org/10.14361/9783839464496-004 - am 13.02.2026, 21:54:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464496-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


54 Teil I: Das indische Museum und sein Publikum

dieser Broschüre auf 32 Seiten durch die einzelnen Räume und stellt exemplarisch

besondere Schätze der Sammlung vor. Der Museumsführer gibt dabei nicht nur ei-

nenEindruck vondenExponaten, sondern zeichnet auch ein anschauliches Bild des

imaginierten Publikums. Demgemäß richtet sich das Museum vor allem an zwei

Gruppen von Besucher*innen: Wissenschaftler*innen und allgemein Bildungsin-

teressierte. Morley erwähnt an drei Stellen (21, 25, 31), dass »chairs are provided for

the comfort of visitors and books are at hand for their enjoyment and instruction as they rest«

(21). Ausruhzonen sind also nicht allein zumEntspannen gedacht, sondern sind Teil

der Lernlandschaft Museum. Dazu gehören auch die »study lounges«, in denen sich

dieBesucher*innen vertiefendmit demGesehenenbeschäftigen sollen.Fernerwird

besonders auf die »study collection« (bestehend aus Kopien) hingewiesen, die für ein

wissenschaftlichmotiviertes Publikumeingerichtetwurde.Der/die vorgestellte Be-

sucher*in der Broschüre wird also in scharfem Gegensatz zu den vorherrschenden

CharakterisierungendesMuseumspublikumsder kolonialenÄranicht als unterhal-

tungsorientiert gesehen, sondern als wissenssuchend und studierbereit.

Diese Erwartung an die Besucher*innen kann sich bis in eine moralische Di-

mension steigern, wie ein Text des Forschers V.S. Agrawala über Fragen der inter-

nenMuseumsorganisation aus derZeit unmittelbar nachderUnabhängigkeit zeigt.

Nachdem er zunächst über die Pflichten des Museumspersonals gesprochen hat,

erklärt er: »It is at the same time the duty of the public to take interest in the museum and to

help in keeping the institution and its workers in proper format« (Agrawala 1948: 23). Ideal

sind für ihn also Besucher*innen, die nicht nur ästhetisches und intellektuelles In-

teresse zeigen, sondern auchVerantwortung übernehmen–weil sie nämlich erken-

nen, dass sie es nicht mehr mit einer kolonialen Institution zu tun haben, sondern

mit einer, die zu ihnen selbst gehört, deren Funktionieren undGedeihen sie angeht.

Der/die Besucher*in soll aus einer passiven Haltung als Rezipient*in und Konsu-

ment*in gewissermaßen in die einer/s Stakeholders überführt werden. Was Agra-

wala für das künftige Publikum und seine Museumsnutzung ins Auge fasst, geht

also über ein bloß angemessenes, sachgemäßes Verhalten noch hinaus in Richtung

Identifikation und Treuhänderschaft.

3.3. Die »defizitären« Besucher*innen und ihre Beziehung
zum Museum

Die staatlicheUnabhängigkeit hatmithindennormativenundgeschichtsperspekti-

vischen Rahmen des Besucher*innenbildes verändert. In der Deskription jedoch ist

eine erstaunliche Kontinuität festzustellen. Trotz Idealismus und Aufbruchsstim-

mung findet sich der Topos der defizitären Besucher*innen als konstante Einschät-

zung des Museumsestablishments durch alle Jahrzehnte der indischen Museums-

geschichte hindurch. Insofern lebt hier, obwohl in vielen anderen Bereichen der Ge-

https://doi.org/10.14361/9783839464496-004 - am 13.02.2026, 21:54:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464496-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


3. Die Besucher*innen aus der Sicht kolonialer und einheimischer Museumsadministrator*innen 55

sellschaft koloniale Setzungen in Frage gestellt und korrigiert werden, das kolonia-

le Bewusstsein fort. Es wird dabei nicht nur eine spezifische Wahrnehmung aus

der Epoche unddenWertungsmustern desRaj fortgeschrieben, sondern es entsteht

insgesamt der Eindruck von Stagnation und Geschichtslosigkeit im Verhältnis zwi-

schen Institution und Besucher*innen. Dem offiziellen Fortschrittsmotiv aus den

frühen Tagen des unabhängigen Indien, das mit der Figur des »noch nicht« zwar

Defizite anerkennt, aber doch eine baldige Verbesserung vorhergesagt hatte, wird

auf dieseWeise schließlich die Grundlage weitgehend entzogen.

So klagt der Museumsexperte V.P. Dwivedi zu Beginn der 1970er Jahre: »De-

spite the fact that we have been independent for over two decades and have made rapid

strides in many fields, our people still lack ›museum-mindedness‹« (Dwivedi 1970–72: 106).

Das Fortschrittsmotiv wird hier aus der Erfahrung der ersten Unabhängigkeit-

sjahrzehnte heraus einer kritischen Neubesichtigung unterzogen und faktisch

desavouiert. Die sozialen und ökonomischen Entwicklungen, die sich in anderen

sozialen Bereichen durchaus, wie Dwivedi analysiert, in »rapid strides« vollziehen,

ändern nach seinem Urteil frustrierenderweise nichts an der Beziehung zwischen

Museum und Publikum,Museum und Gesellschaft. Hier scheint die Zeit stillzuste-

hen. Das Museum mitsamt seinen weiterhin inkompetenten Nutzer*innen wirkt

wie ein exterritorialer sozialerRaum,der ander allgemeinenDynamiknicht teilhat.

3.3.1. Die Besucher*innen als Kinder

DieWahrnehmung von Stagnation konkretisiert sich besonders anschaulich in der

AbbildungderBesucher*innenals unselbstständigeundunartige, ewigeKinder,die

in der Literatur nicht selten anzutreffen ist.DemPublikumwird dabei eigenständi-

ge verantwortlicheHandlungsfähigkeit abgesprochen–eineOperation,mit der zu-

gleich individuelle Entlastung wie eine kollektive Entmündigung verbunden sind.

So schreibt V.H. Bedekar, einer der führenden Museologen des unabhängigen In-

diens: »Museologists can not neglect the truth […] They will be sadly mistaken in thinking

they are addressing ›adults‹ when the physical age of the visitor is adult (Bedekar 1974–75:

25). Die altersmäßig erwachsenen Besucher*innen sind nach Bedekars Einschät-

zung gleichwohl keine Erwachsenen im Sinne der Beherrschung der vomMuseum

verlangten Kulturtechniken.

Wie sich dieses ewige Kind imMuseum verhält, demwidmet Bedekar eine aus-

führliche Passage. Er sieht die Unerwachsenheit nicht nur als Ausdruck von Un-

kenntnis oder individuellem Fehlverhalten der Besucher*innen, sondern identifi-

ziert hier einen generellenWesenszug:

»The majority of Indian visitors tend to start their museum visit by putting on the

›child‹ state, ready to find excitement and pleasure, to laugh, to yield to strong

stimuli, to explore, to have a multi-sensory experience, to satisfy their curiosity

https://doi.org/10.14361/9783839464496-004 - am 13.02.2026, 21:54:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464496-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


56 Teil I: Das indische Museum und sein Publikum

about everything unfamiliar and, in general, be ready to get involved in a warm

relationship. The ›child‹ in the visitors, even grown-ups, is nervous but excited at

the entrance of the museum and characteristically does not bother to read all the

rules and regulations governing the entry. […] It loves mystery and expects to see

it. […] The ›child‹ also appears to ruminate and tends to speak to itself, loudly ex-

pressing the passing thoughts uppermost on its mind. It shows a typical sense

and signs of helplessness when the ›parent‹ in the form of museum staff tries to

control its behaviour. The ›child‹ is unsteady and does not wait and watch and as-

similate the message of each exhibit unit as a step in a visually presented logical

argument. This is what the ›parent‹ in a museumwants it to do but the ›child‹ has

other ideas […] The predominant feeling the ›child‹ gets at the end of its museum

visit is that of frustration because of the parental demand on it to learn about

the significance of the exhibits […] The ›child‹ feels inadequate […] The lay public

leaves the museum with a feeling of relief from parental pressure and not with a

sense of fulfilment« (Bedekar 1974–75: 23).

DasMuseum und sein Personal erscheinen, wie der Text bereits ausspricht, gegen-

über diesem Besucherkind in einer Eltern- und Erzieherrolle – nicht in einem Ver-

hältnis von gleich zu gleich gegenüber dem Publikum, sondern mit dem Auftrag,

den Besucher*innen ihre unreifen Phantastereien abzugewöhnen und ihnen Ratio-

nalität und Realitätssinn beizubringen:

»What is required is to understand the ›child‹ in the visitors participating […] but

gradually making him aware of the need to take an ›adult‹ attitude so that data

from theworld, as embodied in the displayedmaterials, can be usefully processed

or interpreted by him« (ebd.: 25).

Bedekar sieht für das Museum die Aufgabe, eine Erziehungsanstalt für die Nation

zu sein, in der die Kind-Besucher*innen durch behutsame Wissenszufuhr zu er-

wachsenenMenschen erzogenwerden.DasMuseumwird in der Rolle von autoritä-

ren »Eltern« imaginiert (und mit dem Begriff auch tatsächlich bezeichnet), die die

Kind-Besucher*innen unterweisen und anleiten, deren forderndem Zugriff sie je-

doch ausweichen und sich entziehenmöchten. Auch in Sahasrabudhes Erläuterun-

gen spiegelt sich indirekt das Bild des/der Besuchers*in als Kind: »Theaverage Indian

adult […] needs to be »spoon-fed«, he has to be brought into themuseumand given experiences

that will be for him immediately profitable and satisfying« (Sahasrabudhe 1966: 42).

Die Besucher*innen müssen also vomMuseummit kleinenWissens-Portionen

gefüttert werden und sie brauchen unmittelbareGratifikationen.Diese Charakteri-

sierungenderRolle desMuseums imVerhältnis zumPublikumerinnert anBennetts

Analysen zu den Anfängen der öffentlichen Museen »as vehicles for popular education

and, on the other, their functioning as instruments for the reform of publicmanners« (Bennett

1995: 90). Solche Einschätzungen des Publikums sind weit entfernt von den idealen

https://doi.org/10.14361/9783839464496-004 - am 13.02.2026, 21:54:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464496-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


3. Die Besucher*innen aus der Sicht kolonialer und einheimischer Museumsadministrator*innen 57

Besucher*innenvorstellungen V.S. Agrawalas oder Grace Morleys, die interessierte

und bildungshungrige Bürger*innen, die Verantwortung für ihre Institution über-

nehmen, postulierten und adressierten.

Die Motivation des einheimischen Publikums, überhaupt ein Museum zu be-

suchen, wird ebenfalls im Bereich kindlicher Eigenschaften vermutet. So stellt der

Kunsthistoriker A. Banerji fest: »To the ordinaryman in India themuseum is just a Curio

House« (Banerji 1948: 82). Ein Ort, an dem man, vergleichbar mit dem Rummel,

vor allem staunt und sich amüsiert. Mit dem Wort »just« (»nur«) markiert er die

Verengung und Entwertung der Institution, die in seinen Augenmit einem solchen

(Miss-)Verständnis einhergeht. Die Korrektur dieser angeblich weitverbreiteten

Fehlinterpretation des Museums ist ein wichtiges kulturpolitisches Ziel in diesen

Jahren, wie die Rede des ersten Premierministers Indiens, Jawaharlal Nehru, an-

lässlich der Einweihung des National Museum in Delhi im Dezember 1960 zeigt.

Nehru sieht es als vorrangige Aufgabe dieser neuen Vorzeige-Institution, dass sie

dasMuseum als würdige und relevante Kultur- und Bildungseinrichtung gegen die

alteWunderhaus-Vorstellung durchsetzt (Banerjee 1990: 120ff.)7.

Dass diesmit dem einheimischen Publikum schwer seinwerde, konstatiert Sat-

yamurti am Beispiel der naturhistorischenMuseen:

»A Natural Museum can be transformed not only into a treasure house of pre-

served and identified collections of specimens to which students and scholars can

turn for research and study but also into a veritable fairyland of nature itself […]

with an irresistible popular appeal« (Satyamurti 1965: 28).

Das Wunderhaus-Ambiente, das andere Autor*innen als eine Hürde vor dem rich-

tigen Verständnis der Institution sehen, wird hier durchaus einfühlsam in seiner

Attraktivität aus Sicht der Besucher*innen erfasst: Es seien gerade die spektaku-

lären und staunenerregenden Eigenschaften, die eine einheimische Öffentlichkeit

anziehen und eine Besucher*innenschaft daraus hervorbringen.8 Dennoch wird es

bis heute von Museumsadministrator*innen als wichtige publikumspädagogische

Aufgabe gesehen, das Verständnis vom Museum als Wunderhaus zu korrigieren.

Die stellvertretende Kustodin des Indian Museum Kolkatta, Nita Sengupta, erklärt

in einem Interview imNovember 2018: »Wetried tomake themunderstand that this is not

amagic house. As there are hugemammals and huge elephant skeletons, they find this place to

bemagical.But it is not.«AufmeineNachfrage,obdieseHaltungbei denBesucher*in-

nen immer noch derart stark dominant sei, antwortet sie:

7 Für eine genauere Diskussion von Nehrus Rede im Bildungskontext siehe Kap. 13, S. 222.

8 Die Erwartung eines Spektakels, Wunders oder magischen Erlebnisses als Besuchsmotiva-

tion wird später in der Analyse der so genannten religiösen Kultur-Komplexe (RKK) erneut

relevant. Siehe dazu Kap. 4.3.

https://doi.org/10.14361/9783839464496-004 - am 13.02.2026, 21:54:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464496-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


58 Teil I: Das indische Museum und sein Publikum

»Yes. Actually, this is the first museum in Asia, in the subcontinent, and that’s why

they call this a »jadu« or »wonder house«. I think this is the fact. Earlier, Indian

people didn’t know what a museum is. Britishers wanted to establish a similar

kind of museum in Eastern India. But Indian people didn’t know about museums.

Maybe because of that this has become a wonder house«.9

DieUnwissenheit der Besucher*innen über die InstitutionMuseum, ihren eigentli-

chen Zweck sowie die darin implizierte Erwartung an Rezeption und Verhalten der

Nutzer*innen hat sich nach Senguptas Einschätzung für das IndianMuseum selbst

70 Jahre nach Indiens Unabhängigkeit immer noch nicht grundlegend gewandelt.

3.3.2. Fehlverhalten und Abweichung von den Museumregeln

Eine konkrete Manifestation der defizitären Besuchers*innen findet sich in der

Ignoranz des Publikums (vor allem, wenn es niedrigen sozialen Schichten ent-

stammt) gegenüber Museumsregeln und Museumsprotokoll. Mathur und Singh

sehen eine »notorious unwillingness on the part of India’s subaltern masses to follow the

museum’s cultural script » (Mathur, Singh 2015a: 9). Symbolischer Ausdruck dafür sind

die hohe Dichte und Vielfalt an Verbotsschildern, die sich in den Museen Indiens

bis heute finden.10 Das Abweichen von den Museumregeln drückt sich etwa im

Anfassen der Exponate, in als respektlos geltendem Verhalten (wie lautem Reden)

oder gar in der Beschädigung der Ausstellungsstücke aus.

Eine besonders prominente Form des Fehlverhaltens und eine vielfältige Quel-

le von Regelverletzungen wird in der Umwidmung des Museums in einen sakralen

Raum durch die Ausübung kultischer Praktiken durch das Publikum gesehen. Dass

Besucher*innen vor bestimmten Ausstellungsgegenständen religiöse Rituale voll-

ziehen, beten, die Exponate dabei berühren, singen oder Opfergaben niederlegen,

findet in vielen Texten über Museen auf dem indischen Subkontinent Erwähnung

(u.a.Wakankar 1977–79; Viegas 2001; Elliott 2006; Mukherjee 2015; Ross 2015).

Mukherjee beschreibt eine Szene, in der eine Gruppe von Besucher*innen, ge-

führt von einem älteren Mann, ins Museum kommt, »to touch the feet of Hindu and

Buddhist sculptures. For them these sculptures were not lifeless works of art but living images

of gods« (Mukherjee 2015: 249).Wakankar schildert eine ähnliche Situation:

»I was once moving amongst well placed idols in an important museum in our

country. […] A group of villagers was ahead of me. Everybody was bowing down

before the images of Gods and sometimes even offering flowers and bits of coins.

9 Interview Dr.in Nita Sengupta 19.11.2018.

10 Diese übliche Verbotsschilderpraxis in Museen hat die Autorinnen Kavita Singh und Saloni

Mathur zumTitel ihres Buches überMuseen in Südasien inspiriert: »No touching,No spitting,

No praying«.

https://doi.org/10.14361/9783839464496-004 - am 13.02.2026, 21:54:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464496-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


3. Die Besucher*innen aus der Sicht kolonialer und einheimischer Museumsadministrator*innen 59

I followed them silently, listening to their discourses. They were wondering why

the government had spent such large sums to bring and exhibit these broken im-

ages. One of them remarked that toworship broken idols was ruinous and thiswas

the reason why the nation was not prospering! […] They could never have an idea

why these deities, which they had been worshipping under a tree or on mud plat-

form of ›Sitalamata‹, have been removed from there and installed on expensive

pedestals in museums« (Wakankar 1977–79: 32).

In Mukherjees und Wakankars Beschreibungen wird deutlich, dass für diese Mu-

seumsbesucher*innen das historische Interesse der Exponate, ihr Platz in der

Kunstgeschichte oder ihre ästhetischen Qualitäten keine Rolle spielen, sondern

ausschließlich ihre spirituelle Kraft (die sich verlieren oder ins Negative umkehren

kann, wenn die Kultbilder beschädigt sind). Diese spirituelle Kraft wirkt unabhän-

gig vom Ort, an dem die Objekte sich befinden, der säkulare Ausstellungsrahmen

des Museums hat darauf keinen Einfluss. Satyamurti schreibt über das Verhältnis

von Besucher*innen und Objekten:

»[I]n India as in many other countries, art and archaeology are intimately linked

with religion […] and hence the vast majority of our people being by nature senti-

mentally attached to their religion, their temples and the sculptures of the deities

and mythological characters, are naturally inclined to be enthusiastically inter-

ested, with an almost religious fervour, in the […] heritage of the country which

has a strong religious background« (Satyamurti 1965: 31).

Die Mehrheit der einheimischen Besucher*innen scheinen sich nur für Exponate

zu interessieren, die eine religiöse Konnotation haben. Nach Satyamurtis Auffas-

sung haben diese Gefühle und persönlichen Anhänglichkeiten, die die indische Öf-

fentlichkeit für ihre SkulpturenundGötterdarstellungen inTempeln entwickelt und

empfindet, nichts imMuseum zu suchen.

GefühlsäußerungengegenüberExponaten stehen ausdieser Perspektive immer

unter »Religionsverdacht« und werden als Angriff auf die Säkularität des Muse-

umsraums gewertet. Mit der Sorge vor sakralem Missbrauch wird tendenziell die

gesamte Emotionalität tabuisiert; das »Religionstabu« des Museums wächst sich

zu einem »Emotionalitätstabu« aus, in dem nur ein rationaler, kognitiver Zugang

zu Objekten erlaubt ist. Das Museum als säkularer Raum wird zur Chiffre einer

generell restriktiven Art, das Verhalten der Besucher*innen zu regulieren. So wird

die (imMuseumsprotokoll missbilligte) Neigung des indischen Publikums,Objekte

anzufassen, die nicht zuletzt in der religiösen Praxis des Tempelbesuchsmit seinen

vielfältigen Berührungsaktivitäten verankert ist, als Ausdruck eines tiefen, unkon-

trollierbaren seelischen Dranges der Besucher*innen gedeutet. In diesem Sinne

beobachtet Jeychandran:

https://doi.org/10.14361/9783839464496-004 - am 13.02.2026, 21:54:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464496-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


60 Teil I: Das indische Museum und sein Publikum

»Although they were occasionally restricted from doing so, most of the visitors

could not restrain their tactile urge and would touch the objects; especially the

stone sculptures, which they leaned in to feel while the guards were preoccupied«

(Jeychandran 2015: 239).

Die Besucher*innen, so erscheint es hier (besonders durch die Täuschungsmanöver

im Umgang mit dem Wachpersonal) setzen ihre Bedürfnisse subversiv gegen die

Museumsregeln durch. Aus dieser Sicht ist nicht einfachUnkenntnis des akzeptier-

ten Museumsverhaltens der Grund für das unerwünschte Benehmen, sondern ein

aktiver, regelwidriger Eigensinn. Zum restriktionsbedürftigen Verhalten des Publi-

kums, in dem sich solcher Eigensinn äußern kann, gehören nicht nur das Beten,

Respektsbezeugungen vor den Ausstellungsobjekten oder ihre Berührung, sondern

auch etwa das laute Reden oder Lachen: letztlich der Gesamtbereich der auffälligen,

sinnlich wahrnehmbaren Äußerungen von Gefühlen.Mit solchen umfassenden Ta-

buisierungen wird es dem Publikum erschwert, eine Beziehung zu den Objekten

aufzubauen – obwohl es, wie Bedekar in seiner Charakterisierung des/der Besu-

chers*in als Kind feststellt, eigentlich willens ist »to get involved in warm relationship«

(Bedekar 1974–75: 23).

Das Misstrauen gegen das Publikum geht so weit, dass Chandra nicht so sehr

den organisierten Kunstraub als Herausforderung für Museen und ihre Expona-

te sieht, sondern erklärt: »We have to guard against damage that may be caused to exhi-

bits by thoughtless and negligent handling by visitors. Our visitors, it would appear at the

present, simply cannot be expected to treat exhibits with the respect that they deserve« (Chan-

dra 1961–64: 50).Hier erkenntman,wiedieProblematikdesPublikumverhaltens auf

die konservatorische Realität übergreift. Die Einschätzung, dass das Verhalten von

Besucher*innengefährlicher für dieExponate sei als Raub,hat einendramatischen,

alarmierenden Ton.Diese Gedankenfigur, die indischen Besucher*innen als Gefah-

renquelle für dasMuseumund die ausgestellten Objekte zu konstruieren, reicht bis

in die koloniale Museumsdiskussion zurück (Guha-Thakurta 2004).

3.3.3. Das Defizit der einheimischen Mittelschicht

Die regulatorische Liberalisierung Indiens (siehe Einleitung) hat umfangreiche

ökonomische und gesellschaftliche Veränderungen mit sich gebracht und das

Spektrum der Unterhaltungs- und Bildungsmöglichkeiten erheblich erweitert.

Der ehemalige Direktor des Nationalmuseums in Neu-Delhi, Venu Vasudevan,

charakterisiert die potentiellen Besucher*innen seines Hauses so:

»Half of Delhi, becausewe have a hugemiddle class, half of Delhi would have trav-

eled abroad. And a large majority of the people who have traveled abroad would

have gone to a museum. But not one of them would ever consider it important to

visit this museum. […] A museum visit in London or in Paris is part of the tourism

https://doi.org/10.14361/9783839464496-004 - am 13.02.2026, 21:54:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464496-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


3. Die Besucher*innen aus der Sicht kolonialer und einheimischer Museumsadministrator*innen 61

experience. It is an exotic experience for them. […] Coming back to your homeland

going to a museum is not part of your own cultural ethos. So why would you do

it?«11

Vasudevan umreißt hier eine neue soziale Realität und ihr Verhältnis zur Kultur-

institution Museum. Das vom National Museum adressierte einheimische Publi-

kum (vor allem in Delhi) gehört einer Mittelschicht an, die neuerdings unter ver-

änderten ökonomischen Bedingungen undmit erweiterten sozialen Möglichkeiten

agiert.Dieses Publikum ist gut ausgebildet,weithin recht wohlhabend, in beträcht-

lichemMaßemit internationalenReiseerfahrungen ausgestattet unddaher vielfach

mit den Museen ausländischer Metropolen vertraut oder zumindest bekannt. Ihre

neu gewonnenen oder gewachsenen Kompetenzen jedoch bringen diese Angehöri-

gen der Mittelschicht nicht als Publikum in den einheimischen Museumskontext

ein. Sie nehmen trotz verbesserter individueller wie kollektiver Voraussetzungen

für den kulturellen Konsum die eigenenMuseen nicht an.

Vasudevan sieht in dieser Verweigerungshaltung nicht das Resultat eines be-

wussten, begründeten Vergleichs zwischen internationalen und indischen Museen

undMuseumserfahrungen, sondern ein tiefsitzendes habituelles Charakteristikum

der betreffenden gesellschaftlichen Gruppe: Die indische Mittelschicht schätze das

Eigene nicht und damit auch nicht die eigenen Museen. Viele Autor*innen, vor al-

lem in den Anfangsjahren der Museumsbewegung in Indien, sahen in der als rück-

ständig empfundenen gesellschaftliche Realität den Hauptgrund für die mangel-

hafte Beziehung zwischen der Institution Museum und ihren Besucher*innen. Bei

Vasudevan kehrt sich diese Diagnose gewissermaßen um: Gerade die avancierten,

vondenErrungenschaftenderModerneprofitierendenBevölkerungsschichten stel-

len aus seiner Sicht die eigentliche Problemgruppe dar. Wie schon Dwivedi in den

1970er Jahren stellt Vasudevan fest, dass diese Fortschritte nicht, wie geglaubt, au-

tomatischmuseumsaffines indisches Publikum hervorbringt, sondern dass die Be-

ziehung zwischen Publikum und Museum unverändert gestört bleibt: »Themuseum

still hasn’t entered the cultural, intellectual, emotional space of the Indian. You know, even the

Indian middle class, even the Indian who goes abroad.«12 Das Museum hat nach Vasude-

vans Einschätzung in keiner Hinsicht eine Verbindung zu seinen Besucher*innen

oder potentiellen Besucher*innen aufgebaut.

Dieses Verdikt über die Museumsfremdheit der einheimischen Mittelschicht

wird auch von der Kunsthistorikerin Guha-Thakurta für das älteste Museum im

Land, das IndianMuseum in Kolkata, geteilt. Anlässlich des 200jährigen Jubiläums

des Hauses zu seinem Verhältnis zur Stadt befragt, erklärt sie: »[T]here isn’t a great

museum-going culture that has evolved among the Indian middle classes.Themuseum exists

11 Interview Dr. Venu Vasudevan 12. April 2016.

12 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839464496-004 - am 13.02.2026, 21:54:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464496-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


62 Teil I: Das indische Museum und sein Publikum

as a treasure trove and scholars will always visit it and so will tourists. But the Indian Mu-

seum does not really attract the city« (Indian Museum 2017: 290). Auch Guha-Thakurta

bezieht sich auf die fehlende Kultur der Schätzung und Nutzung des Museums

als einen gegebenen, unabänderlichen Zustand, den Museumsmacher*innen zu

akzeptieren haben. Obwohl das Indian Museum schon seit 200 Jahren in Kal-

kutta/Kolkata präsent ist, hat es ihrer Meinung nach in der gesamten Zeit seiner

Existenz keine wirklichen Wurzeln in der Stadt schlagen können. Es sei vielmehr

ein Fremdkörper geblieben, für den sich nur Forscher*innen und Tourist*innen

interessierten.

3.4. Schlussbemerkung

Die Beziehung zwischen dem Museum in Indien und seinen einheimischen Be-

sucher*innen ist seit ihrem Beginn auf beiden Seiten von Schwierigkeiten und

Überforderungen geprägt. In der Anfangsphase nach der Unabhängigkeit herrsch-

te zunächst die Fortschrittsgewissheit, dass sich das unbefriedigende Verhältnis

zwischen der Institution und ihrem Publikum nachhaltig verbessern werde, so-

bald soziale und bildungspolitische Probleme in der weiteren Gesellschaft gelöst

seien. Dieser Optimismus wurde in späteren Jahren von den Museumsadministra-

tor*innen relativiert. Mit dem Fortgang des Modernisierungsprozesses gerät die

ursprüngliche Fortschrittserwartung sogar eher noch stärker unterDruck: In einem

Indien, dass unter dem Einfluss von ökonomischer Liberalisierung und sozialer

Dynamisierung zunehmend in Bewegung gerät, scheint das Verhältnis zwischen

dem Museum und seinen Besucher*innen im Gegenteil hartnäckig und frustrie-

renderweise zu stagnieren. Das Museum wirkt damit wie ein exterritorialer, von

den historischen Prozessen abgeschlossener gesellschaftlicher Raum.Wurde dabei

während der längsten Zeit des 20. Jahrhunderts noch die Rückständigkeit der Besu-

cher*innen im Sinne fehlender intellektueller wie kulturellen Voraussetzungen als

Hauptgrund für ihr Unverhältnis zum Museum angesehen, wird später besonders

der unzureichenden Wertschätzung des Eigenen durch die indische Mittelklasse

die Schuld an der mangelnden »museum-mindedness« gegeben. Im einen wie im

anderen Fall wird die Verantwortung ganz überwiegend auf der »Nachfrageseite«,

bei den Besucher*innen, verortet.

Die meisten Autor*innen lassen eine paternalistische und pädagogisierende

Vorstellung davon erkennen, wie Besucher*innen sich in einemMuseum verhalten

sollen undwelche FunktionMuseen gegenüber den Besucher*innen erfüllen sollen.

Die obrigkeitliche und nicht etwa auf Partizipation ausgerichtete Orientierung,

die Romila Thapar (Thapar 2014) für das koloniale Museum feststellt, besteht auch

nach dem Ende der britischen Herrschaft und sogar bis in die Gegenwart weiter.

Ebenso ist der Topos der defizitären einheimischen Besucher*innen,wie er aus der

https://doi.org/10.14361/9783839464496-004 - am 13.02.2026, 21:54:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464496-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


3. Die Besucher*innen aus der Sicht kolonialer und einheimischer Museumsadministrator*innen 63

Literatur über die koloniale Ära rekonstruiert werden kann, in den einschlägigen

Aussagen aus der Zeit nach der Unabhängigkeit gleichfalls weiter anzutreffen.

Die Texte lassen den Eindruck eines rigidenMuseumsprotokolls entstehen, das

sich ungeachtet gesellschaftlicher und sozialer Veränderungen weiterschreibt. Es

manifestiert sich in den Anfangsjahren nach der Unabhängigkeit besonders in der

Figur der idealen Besucher*innen, die regelkonform den feststehenden Zweck des

Museums anerkennen und korrekt den Anforderungen nachkommen, die sich dar-

aus für sie ergeben.Umgekehrt ergibt sichausdiesemMuseumsprotokoll auch,wel-

ches Verhalten als defizitär oder dissident zu gelten hat.

Solches Verhalten kann nicht einfach als »anders« eingestuft und toleriert wer-

den, sondern unterliegt prinzipieller Abwertung oder Sanktionierung. Besonders

im Fokus stehen dabei der Verstoß gegen den säkularen Charakter des Museums

(wennBesucher*innendieAusstellungsobjekte regelwidrig alsKultgegenständebe-

handeln) und intensive Äußerungen von Emotionalität. Besucher*innen, die sich

solchen Fehlverhaltensweisen hingeben, erscheinen als unreif, wenn nicht unmün-

dig – eineWahrnehmungsweise, die sichmit der Klassifikation einheimischer Mu-

seumsbesucher*innen als »Kinder« verbindet. Obwohl der vermeintliche Kind-Zu-

stand detailliert in seinen Erscheinungsformen und Konsequenzen dokumentiert

wird, bleibt die Frage, was genau beim Betreten des Museums diese eigentümliche

Veränderung imPublikumauslöst, nicht nur unbeantwortet, sondern siewird nicht

einmal gestellt. Ebenso wird nicht diskutiert, welche Folgen die Tabuisierung von

Religion und Emotionalität für den möglichen Aufbau einer Beziehung des Publi-

kums zumMuseum habenmag.

https://doi.org/10.14361/9783839464496-004 - am 13.02.2026, 21:54:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464496-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839464496-004 - am 13.02.2026, 21:54:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464496-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

