
I 

SENSCHAFTSINTERVIEW 

Bernhard Pörksen ,.Die Naturgesetze können von 
uns geschrieben werden" 
Im Gespräch mit Heinz von Foerster 

Die Konstruktion des Konstruktivismus 

Wer sich mit den Ursprüngen des vielstimmigen konstruktivistischen 
Diskurses befaßt, der kann eine quer durch die Philosophiegeschichte 
reichende Ahnengalerie erstellen, die ihn bis ins sechste vorchristliche 
Jahrhundert zu den Skeptikern zurückführt. In unserem Jahrhundert ist 
es - neben einigen Biologen, Psychologen und Philosophen - insbesonde­
re Heinz von Foerster gewesen, der dieser Denkschule Kontur und Fun­
dament gegeben hat. Der studierte Physiker, Jahrgang 1911, war in 
verschiedenen Forschungslaboratorien in Deutschland und Österreich 
tätig. 1949 emigrierte er aus dem Wien der Nachkriegszeit- eine quan­
tenphysikalische Theorie des Gedächtnisses im Gepäck - in die USA, 
arbeitete dort mit den Pionieren der Kybernetik (N orbert Wiener, Warren 
McCulloch) zusammen und gründete schließlich an der Universität von 
Illinois das inzwischen legendäre Biologische Computer Laboratorium 
(BCL), das zu einem Zentrum ~ognitionswissenschaftlicher Innovation 
wurde. Physiker und Philosophen, Biologen und Mathematiker widmeten 
sich in der inspirierenden Atmosphäre dieses Instituts Fragen der Er­
kenntnistheorie und arbeiteten an den logischen und methodischen Pro­
blemen, die das Erkennen des Erkennens notwendig mit sich bringt. 
Heinz von Foersters Verdienst ist es, immer wieder auf die unvermeidli­
chen Voreingenommenheiten, die blinden Flecken und Idiosynkrasien 
des Beobachters aufmerksam gemacht zu haben, der sich dem vermeint­
lich von ihm unabhängigen Objekt der Beschreibung nähert. Er hat den 
erkenntnistheoretischen Zweifel in die Kybernetik eingeführt - und auf 
diese Weise die mechanistisch zu nennenden Vorstellungen der frühen 
Kybernetiker irritiert, die mit einem gänzlich ungebrochenen Enthusias­
mus vom Bau des "artifical brain" sprachen. Seine Arbeiten, die sich u.a. 
mit der Kybernetik zweiter Ordnung, Fragen der Selbstorganisation, der 
Biologie der Wahrnehmung oder der tiefen inneren Verbindung von Epi­
stemologie und Ethik befassen, waren und sind für die W eiterentwick­
lung des konstruktivistischen Diskurses zentral. 

Das nachfolgende Gespräch, das im Zusammenhang mit anderen 
Beiträgen dieser Reihe über die Perspektiven konstruktivistischen Denkens 
gelesen werden kann,l ist nicht explizit medien- oder kommunikations-

1 Das erste Gespräch dieser Reihe (mit dem Literatur- und Medienwissenschaftler 

Communicatio Socialis 31 (1998), Nr. 1: 47–61 
Quelle: www.communicatio-socialis.de

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1998-1-47 - am 13.01.2026, 01:18:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1998-1-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


PERSPEKTIVEN KONSTRUKTIVISTISCHEN DENKENS 

theoretischer Natur; es läßt sich gleichwohl auf Fragen der Medientheo­
rie beziehen. Heinz von Foersters Überlegungen können als metadiszipli­
näre und daher universal anwendbare Konzepte gelesen werden. Seine 
Methode, die auch das antiautoritäre Element des Konstruktivismus 
illustriert, läßt sich als eine Form der Denkstilkritik begreifen, die immer 
wieder die ethischen (und unethischen) Implikationen einer Erkenntnis 
zum Thema macht: Er beobachtet einen Beobachter, der sich - beispiels­
weise - an kausalen Erklärungen orientiert, entwickelt mit der Unter­
scheidung von trivialen und nichttrivialen Maschinen anthropologisch 
voraussetzungsvolle Analogien, die implizit immer auch im Zentrum der 
Medienwirkungsforschung stehen, deren Ausgangsfrage ja von der 
Möglichkeit externer Beeinflussung und Determinierung eines Menschen 
durch Kommunikation handelt. Schließlich ist auch die Theorie der Ei­
genwerte, die hier formuliert wird, als ein solches universal anwendbares 
Konzept zu begreifen - und wird auch längst als solches aufgefaßt und 
angewendet. So benutzt der Soziologe Niklas Luhmann, dessen operati­
ver Konstruktivismus in manchem Anregungen Heinz von Foersters auf­
greift, den Begriff des Eigenwerts auch für seine medientheoretischen 
Überlegungen und spricht in seinem Buch "Die Realität der Massenmedi­
en" vom Eigenwert, den die modernen Gesellschaften hervorbringen. 

B.P. 

Pörksen: Die zentrale Ambition einer realistisch grundierten Erkenntnis­
anstrengung ist es, der Welt ihre Betriebsgeheimnisse zu entlocken, ihre 
Gesetzmäßigkeiten zu entschleiern, sie zu erklären. Zuerst: Was bedeutet es, 
etwas durchschaubar zu machen und zu erklären? 

von Foerster: Wie eine Erklärung zustandekommt, das wird in dem 
berühmten Metalog deutlich, den Gregory Bateson verfaßt hat: Hier fragt 
eine Tochter ihren Vater: "Papi, was ist ein Instinkt?" Seine Antwort 
lautet: "Ein Instinkt, mein Schatz, ist ein Erklärungsprinzip." Und sie 
fragt nach: "Was erklärt es?" Der Vater sagt: "Alles, fast alles, was du 
dadurch erklärt haben möchtest." Die Tochter: "Erklärt es denn auch die 
Schwerkraft?" Und der Vater meint: "Wenn man wollte, könnte es auch 
die Schwerkraft erklären. Wir könnten ja einfach sagen, der Mond hat 
einen Instinkt, dessen Stärke umgekehrt proportional ist zu dem Quadrat 
seiner Entfernung ... " Die Tochter sagt: "Aber Papi, das ist doch Un­
sinn!" - "Ja, sicher", meint der Vater, "aber du hast doch mit dem 
Instinkt angefangen, nicht ich." Darauf die Tochter: "Aber was erklärt 

SiegfriedJ. Schmidt) erschien in: Communicatio Socialis (1997), H. 1, S. 17-27. Das 
zweite Gespräch (mit dem Kommunikationswisenschaftler und Psychotherapeuten 
Paul Watzlawick) erschien in: Communicatio Socialis (1997). H. 4, S. 383-399. 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1998-1-47 - am 13.01.2026, 01:18:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1998-1-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


PERSPEKTIVEN KONSTRUKTIVISTISCHEN DENKENS 

denn dann die Schwerkraft?" Der Vater: .,Nichts, mein Schatz, denn die 
Schwerkraft ist ein Erklärungsprinzip." Die Tochter: .,Was bedeutet das 
bitte?" Und der Vater sagt: .,Nun, du weißt ja, was Erklärungsprinzipien 
sind. Jede Aussage, die zwei deskriptive Aussagen miteinander ver­
knüpft, ist ein Erklärungsprinzip. Man betrachtet etwa den Mond und 
sagt: ,Heute war er hier! Und gestern war er dort!'" 

Pörksen: Will der Vater der Tochter sagen, daß Erklärungen unsere 
Konstrukte sind? 

von Foerster: Er will ihr zeigen, daß es sich um semantische 
Phänomene handelt. Man sieht den Mond an einem Tag an einer be­
stimmten Stelle und am nächsten Tag an einer anderen; diese beiden 
Beobachtungen verknüpft man durch ein sogenanntes Naturgesetz, das 
den Mond - so meint man - dazu gebracht hat, den Ortswechsel zu 
vollziehen. Das nennt man dann eine kausale Erklärung. Und diese 
besitzt eine triadische Struktur. Sie umfaßt eine Ursache, eine Wirkung 
und eine Regel der Transformation: ein Gesetz, das der Veränderung, die 
man beobachtet hat, zugrundeliegt. Man hat ein Stück Kreide zwischen 
den Fingern, öffnet die Finger, das Stück Kreide fällt auf den Boden. Die 
Beobachtung, die man machen kann, ist: Das Stück Kreide fällt. Und die 
Wirkung ist das Fallen der Kreide. Als die Regel der Transformation wird 
die Schwerkraft angegeben. Allerdings: Schon von Ludwig Wittgenstein 
wissen wir, daß der Glaube an den Kausalnexus ein moderner Aberglau­
be ist. 

Pörksen: Wollen Sie sagen, daß Erklärungen nicht den tatsächlichen 
Gesetzen in der Natur nachgebildet sind, daß sie keine Entsprechung in der 
Wirklichkeit besitzen? 

von Foerster: Jedenfalls ist klar, daß die Naturgesetze von uns ge­
schrieben werden können, sie sind erfunden. Das läßt sich leicht zeigen, 
aber das wissen wir ja schon. 

Pörksen: Das wissen wir gar nicht; das ist Ihre Behauptung. 
von Foerster: Ein Naturgesetz hat immer einen Autor; gemäß den 

Gesetzen von Sir Isaac Newton müßte sich der Planet Merkur zu be­
stimmten Zeitpunkten an bestimmten Stellen befinden. Das Dumme ist 
nur, daß der Merkur diesem Gesetz nicht brav Folge leistet. Er findet sich 
nicht zum prognostizierten Zeitpunkt an der vorausberechneten Stelle 
ein. Was macht man nun? Wenn jemand ein Gesetz erläßt, das es 
verbietet, Äpfel zu stehlen und jemand stiehlt einen Apfel, dann wird 
gewöhnlich der Apfeldieb bestraft und nicht der Gesetzgeber. Die Lage 
ist klar. Aber im Falle des Merkur, der sich gegenüber dem Naturgesetz 
renitent zeigt, wird es schon schwieriger. Soll man - von einem juristi­
sehen Standpunkt aus - Newton oder den Merkur bestrafen? Wer muß 
ins Gefängnis? Derjenige, der ein Naturgesetz erfunden hat, das den 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1998-1-47 - am 13.01.2026, 01:18:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1998-1-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


PERSPEKTIVEN KONSTRUKTIVISTISCHEN DENKENS 

Bewegungen des Merkur nicht angemessen ist oder der Planet, der sich 
nicht auf die vorausberechnete Weise verhält? 

Pörksen: Mein Eindruck ist, daß Sie an dieser Stelle zwei Kategorien 
vennischen, die man auseinanderhalten muß: das juristische, nonnativ ge­
meinte Gesetz und das deskriptiv zu verstehende Naturgesetz. 

von Foerster: Die Gemeinsamkeit zwischen den beiden Kategorien 
besteht in dieser Zwangsstruktur; man meint, daß der Mensch oder die 
Natur sich gemäß dieses Gesetzes verhalten müssen. Schon wenn ich das 
Wort Gesetz höre, sehe ich immer ein Gefängnis - und möchte am 
liebsten anfangen zu laufen. Aber wie auch immer: Was bedeutet es, so 
möchte ich nun fragen, wenn man das Gesetz nicht befolgt. Was ge­
schieht, wennjemand einen Apfel stiehlt? Was passiert, wenn der angeb­
liche Apfeldieb darauf hinweist, daß er sich den Apfel nur ausgeliehen 
hat und ihn demnächst zurückbringen möchte? Wessen Geschichte 
zählt? Muß man nicht das Gesetz ändern, das einem Verhalten so offen­
kundig nicht angemessen ist? 

Pörksen: Trotzdem gibt es einen fundamentalen Unterschied zwischen 
deskriptiven und präskriptiven Gesetzen. Selbstverständlich wird gelegentlich 
-obwohl dies verboten ist- ein Apfel gestohlen. Dagegen hat zum Beispiel das 
Naturgesetz der Schwerkraft universale Gültigkeit. Ein Apfel fällt immer 
nach unten. Er fällt niemals nach oben. 

von Foerster: Wer weiß? Schon der Merkur hat sich ja- folgt man 
Newtons Gesetz - nicht folgsam verhalten. Ich möchte nochmals die 
Frage stellen: Wer soll bestraft werden? Was muß geändert werden? 
Kurzum: Ich möchte dafür plädieren, die Gesetze zu ändern, wenn sich 
Phänomene und Verhaltensweisen finden lassen, die nicht zu ihnen 
passen. Man muß dann andere Gesetze erfinden. 

Pörksen: Das klingt ja schrecklich. Auf diese Weise ließe sich jedes 
Gesetz, das ein Verbrechen verbietet, mit dem Hinweis kippen, daß dieses 
Verbrechen geschieht - und deshalb das Gesetz offenbar nicht angemessen 
und menschengemäß ist. 

von Foerster: Das ist schon richtig. Mein Vorschlag ist es aber, die 
gesamte Problematik aus einer anderen Perspektive zu betrachten, die 
die schlichte Behauptung, man müsse die Gesetze als gegeben hinneh­
men, relativiert. Ich möchte den Glauben an ihre absolute Gültigkeit 
irritieren. Sie müssen wissen, daß es eine Zeit in meinem Leben gab, in 
der die Gesetze so komplett wahnsinnig waren, daß man einfach hätte 
sagen müssen: Diese widerlichen Gesetze müssen weg, sie passen nicht 
zu einem menschlichen Miteinander, die Gesetzgeber gehören einge­
sperrt. 

Pörksen: Sie meinen die Zeit des Nationalsozialismus? 
von Foerster: Ja; damals hat sich mir die Frage gestellt: Wer hat 

501 
https://doi.org/10.5771/0010-3497-1998-1-47 - am 13.01.2026, 01:18:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1998-1-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


PERSPEKTIVEN KONSTRUKTIVISTISCHEN DENKENS 

dieses Gesetz erfunden, das die Ermordung von Menschen legalisiert? 
Wer ist für diesen verbrecherischen Wahnsinn, gegen den man sich 
stemmen muß, verantwortlich? Worauf ich aufmerksam machen will, ist, 
daß alle Gesetze Erfindungen sind, daß sie von uns geschaffen und 
geändert werden können. Der Wechsel der Perspektive, von dem ich 
spreche, macht es möglich, den Urheber eines Gesetzes ganz ins Zentrum 
zu rücken - und sich zu fragen, ob die von ihm erfundenen Regeln eine 
Sozialstruktur begünstigen, die ein schöpferisches, kreatives und freund­
liches Miteinander gestatten. 

Pörksen: Ich beginne, Sie zu verstehen. Ihnen geht es darum, auf denjeni­
gen hinzuweisen, der von einem Gesetz spricht. Und Sie möchten seine 
Aussagen vollständig in seinen Verantwortungsbereich hineinrücken. 

von Foerster: Das ist eine gute Interpretation. Man muß sich einfach 
klarmachen, daß jede Vorstellung von einem Gesetz eine hemmende 
Wirkung besitzt. Es gestattet nur eine Sicht der Dinge, nur einen 
möglichen Weg, nur eine korrekte und erlaubte Verhaltensweise. Wenn 
man ein Gesetz als Erfindung begreift, dann betrachtet man für einen 
Moment nicht jene, die sich vermeintlich falsch benehmen, sondern den 
Erfinder, den Menschen, der dieses ausgesprochen hat. Er rückt auf 
diese Weise in den Mittelpunkt der Wahrnehmung, er wird verantwort­
lich für seine Aussagen. Es gerät die Möglichkeit in den Blick, das 
Gesetz - weil es vielleicht nicht zu den beobachteten Phänomenen oder 
unseren Vorstellungen von Menschlichkeit paßt - zu ändern. 

Pörksen: Und doch scheint mir der Begriff der Erfindung nicht glücklich 
gewählt. Wenn man von "erfundenen Naturgesetzen" spricht, dann denkt 
man, daß hier von einem erkenntnistheoretischen Standpunkt aus die fehlende 
Realitätshaltigkeit des Gesetzes betont wird. Aber Ihnen geht es doch, so 
meine ich, um die ethische Dimension, um die Verantwortung des Erfinders. 

von Foerster: Ich bin, dies ist wohl richtig, kein Anti-Realist. Was ich 
zeigen möchte, ist, daß man sich hinter der vermeintlichen Realität eines 
Gesetzes verstecken kann und sich zum Sprachrohr dessen, was ist und 
zu sein hat, stilisiert. Eine die Verantwortung sichtbar machende Formu­
lierung müßte lauten: "Es ist so, wie Du es sagst." Und nicht: "Ich sage 
es, weil es so ist." - Aber darf ich an dieser Stelle unseres Gesprächs über 
die Gesetze und Naturgesetze wieder zu den Erklärungsprinzipien und 
der Kausalitätsidee zurückkehren? Ich möchte nochmals betonen, daß 
ich Erklärungen als das Ergebnis einer semantischen V erknüpfung von 
zwei Beobachtungen begreife. Seit Aristoteles wissen wir nun, daß das 
zentrale Erklärungsprinzip unserer Kultur - die Kausalitätsidee - in 
verschiedenen Varianten vorkommen kann, die jeweils eine andere Be­
ziehung zwischen zwei Beschreibungen stiften. Da sind etwa die causa 
finalis und die causa efficiens. Die causa efficiens ist besonders beliebt: 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1998-1-47 - am 13.01.2026, 01:18:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1998-1-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


PERSPEKTIVEN KONSTRUKTIVISTISCHEN DENKENS 

Man geht von einer Ursache in der Vergangenheit aus, die- gemäß einer 
Transformationsregel - eine Wirkung in der Zukunft erzeugt. Man hält 
etwas in der Hand, öffnet diese und der Gegenstand fällt - dem Gesetz 
der Gravitation folgend - nach unten. Die Ursache wirkt, wenn man so 
will, von hinten. Die causa finalis beschreibt eine erstrebte Wirkung in 
der Zukunft, die eine Handlung in der Gegenwart auslöst. Die Ursache 
wirkt sozusagen von vorne. Man denke nur, wenn es um dieses Kausal­
prinzip geht, an das in unserem Jahrhundert so beliebte Joggen, von dem 
amüsanterweise wohl schon Aristoteles eine Vorahnung besaß: Man 
rennt und rennt, um eines fernen Tages besonders fit und gesund zu sein. 
Die Ursache der eigenen Handlung in der Gegenwart liegt in der Zukunft. 
Worauf es ankommt, ist, daß die causa efficiens und die causa finalis ein 
und dieselbe triadische Struktur besitzen, es ist eine bestimmte Form, die 
hier gewählt wird. Sie ist, so läßt sich zeigen, der deduktiven Logik 
nachempfunden. Da hat der Aristoteles das her. 

Pörksen: Wie sieht die Ähnlichkeit zwischen der Struktur einer kausalen 
Erklärung und der deduktiven Logik aus? 

von Foerster: In der deduktiven Logik gibt es den Syllogismus, man 
benutzt ihn, um zu einer Schlußfolgerung zu gelangen, er ist eine Metho­
de des Denkens, die dazu dient, scheinbar unumstößliche Feststellungen 
zu machen. Unterschieden werden der Obersatz, der Untersatz und die 
Schlußfolgerung. Man kann etwa, um dieses berühmte und längst klas­
sisch gewordene Beispiel herauszugreifen, sagen: Alle Menschen sind 
sterblich; das ist der Obersatz. Der Untersatz lautet: Sokrates ist ein 
Mensch. Der Schluß muß notwendigerweise heißen: Sokrates ist sterb­
lich. 

Pörksen: Worum geht es? Möchten Sie auf eine Parallelität zwischen der 
Struktur kausaler Erklärungen und dem Syllogismus hinweisen? 

von Foerster: Die kausale Erklärung hat Aristoteles der syllogisti­
schen Struktur nachempfunden, das sind verwandte Denkfiguren. Mein 
Anliegen ist es, schon den Obersatz - wie auch immer dieser lautet - in 
Zweifel zu ziehen und die Frage zu stellen, ob zum Beispiel die Sterblich­
keit des Sokrates eine Eigenschaft dieses Philosophen ist oder vielmehr 
eine Eigenschaft des Syllogismus darstellt. Denn wenn ich von dem 
genannten Obersatz ausgehe, dann muß der arme Sokrates, wenn man 
ihn in diese syllogistische Maschine hineinschiebt, unten als eine Leiche 
herauskommen. Wenn man die Prämisse in dieser Form akzeptiert, dann 
gibt es keinen Ausweg. 

Pörksen: Wollen Sie, um bei dem Beispiel zu bleiben, im Ernst bezwei· 
fein, daß alle Menschen sterblich sind? 

von Foerster: Nun, wir wissen in der Tat nicht, ob alle Menschen 
sterben müssen. Machen Sie sich bitte klar, daß es in der Geschichte der 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1998-1-47 - am 13.01.2026, 01:18:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1998-1-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


PERSPEKTIVEN KONSTRUKTIVISTISCHEN DENKENS 

Erde etwa achtzig Milliarden Menschen gegeben hat, von denen rund 
sechs Milliarden heute leben. Das heißt, daß etwa acht Prozent der 
Menschheit bislang nicht gestorben ist. Um ganz sicher zu sein, müssen 
wir warten, bis auch der letzte tot ist. Es gibt immerhin eine gewisse 
Wahrscheinlichkeit, daß manche Menschen unsterblich sind. Natürlich, 
man könnte sie umbringen, das wäre auch eine Möglichkeit, um die ewige 
Gültigkeit dieses Obersatzes zu beweisen. Aber noch sind sie alle ziem­
lich lebendig. -Verstehen Sie, was sich sagen will? 

Pörksen: Nein, überhaupt nicht. 
von Foerster: Was ich meine ist, daß der fundamentale Obersatz, der 

von der Sterblichkeit aller Menschen handelt, nichts mit Menschen zu 
tun hat, die leben. Es ist schlicht und einfach ein Satz, mit dem ein 
zweiter verbunden wird, was dann, wenn man den Regeln folgt, augen­
blicklieh und zwangsläufig zum Tod des armen Sokrates führt, der nun 
mal ein Mensch ist. Die Schlußfolgerung, die hier auftaucht, ist nichts 
anderes als die Anrufung einer eingebauten Gesetzmäßigkeit, die nicht 
die tatsächlichen Verhältnisse in der Welt abbildet. 

Pörksen: Sie scheinen die syllogistische Struktur als eine logische 
Zwangsjacke zu empfinden, die Sie gerne loswerden möchten. Aber mir ist 
noch nicht klar, welchen Sinn dieser Fundamentalzweifel haben soll. 

von Foerster: Es ist ein Irrglaube, daß diese logischen Deduktionen, 
nach denen Erklärungen geformt sind, ein für allemal Gültigkeit besit­
zen. Man muß bereits die Prämisse als eine Wahrheit hinnehmen, um 
diese absolute Sicherheit zu konstruieren. Man spielt ein grammatisches 
Spiel mit vorher festgelegten Ergebnissen. Ich schlage dagegen vor, stets 
bereits die Prämissen zu hinterfragen. 

Pörksen: Aber was ist so schlimm an den Kausalprinzipien und den 
syllogistischen Strukturen, die ja auch in unserem Alltagshandeln und unse­
rem Nachdenken über die Welt eine wichtige, orientierende Funktion besit­
zen? Sie bilden ein Element der Stabilität, sie stiften Verläßlichkeit. Wir 
handeln, um etwas zu erreichen, wir tun etwas, um eine bestimmte Wirkung 
zu erzeugen. Wir neigen dazu, unsere eigene Lebensgeschichte anhand sol­
cher Kausalitätsvorstellungen zu interpretieren, führen beispielsweise ein 
gegenwärtiges Leid auf eine schlimme Kindheit zurück [Psychoanalyse}, 
sehen ein Verhalten, das als Wirkung begriffen wird, als Ergebnis eines 
bestimmten ursächlichen Stimulus [Behaviorismus), begreifen uns - gemäß 
eines politisch-ideologischen Modells der Weltwahrnehmung - als determi­
niert durch materielle Gegebenheiten [Marxismus). Wie sieht ein Leben aus, 
das sich nicht der - wie Sie sagen - konstruierten Verläßlichkeit kausaler 
Erklärungen beugt? 

von Foerster: Es ist sehr amüsant und voller Abwechslungen; es ist 
ein reiches Leben, in dem man sich in jedem Moment für eine Art und 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1998-1-47 - am 13.01.2026, 01:18:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1998-1-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


PERSPEKTIVEN KONSTRUKTIVISTISCHEN DENKENS 

Weise zu denken, entscheidet. Man akzeptiert eine Prämisse, oder man 
akzeptiert sie eben nicht. Entweder nähert man sich seinen Mitmen­
schen, um ihnen mit donnernder Stimme klarzumachen, daß sie alle 
sterben und den Tod bedenken müssen. Möglich ist es jedoch auch, an 
diese anderen Menschen, die noch leben, heranzutreten, um mit ihnen 
gemeinsam das eigene Lebendigsein zu feiern. Die Akzeptanz einer 
Prämisse ist eine Entscheidung für eine jeweils besondere und andere 
Welt. Und es liegt an uns, diese anderen Welten entstehen zu lassen. 

Pörksen: Welche Betrachtungsweisen, die nicht auf linearen Kausali­
tätsvorstellungen basieren, könnten in den Vordergrund treten? 

von Foerster: Denken Sie an die Parabel, das Gleichnis, die Analogie, 
die Geschichte. Das sind Erklärungsprinzipien, die bedauerlicherweise 
von der Kausalitätsidee verdrängt wurden, die sich wie ein Krebsschaden 
überall eingeschlichen hat. J esus hat niemals von der Kausalität geredet. 
Er hat in Bildern gesprochen und keine kausale Beziehung zwischen 
einem Kamel, das nicht durch ein Nadelöhr kommt, und reichen Männern 
konstruiert, sondern Analogien verwendet, Parabeln, Geschichten. Und 
die Menschen haben ihn verstanden. Das Problem ist die soziale 
Prägekraft und Macht der Kauslitätsidee, die andere Formen und 
Möglichkeiten, sich und die Welt zu verstehen zum Verschwinden bringt. 
Man glaubt heute unbedingt an die Verbindung von einer Ursache mit 
einer Wirkung. Das erscheint mir als eine entsetzlich triviale Vorstellung 
von den Zusammenhängen in der Welt. Denn es ist nicht alles ermittelbar 
und auf die Kausalitätsidee zurückzuführen. Es gibt Überraschungen, 
Wunder, zu bestaunende Ereignisse. 

Pörksen: Sie meinen, daß es falsch ist zu glauben, alles ließe sich kausal 
erklären? 

von Foerster: Die Voraussetzung, um überhaupt von einer Ursache­
Wirkungs-Beziehung zu sprechen, ist, daß die Transformationsregel be­
kannt ist. Man muß wissen, was die causa, die Ursache, zu einer Wirkung 
macht; aber wenn man, wie sich zeigen läßt, dieses Wissen prinzipiell 
nicht haben kann, dann hat es überhaupt keinen Sinn von Kausalität zu 
sprechen. Wir haben es dann, wie ich sagen würde, mit einer besonderen 
Maschine zu tun: Sie ist nichttrivial, sie keine triviale Maschine. 

Pörksen: Was sind triviale und nichttriviale Maschinen? Und: Was haben 
diese mit kausalen Erklärungen zu tun? 

von Foerster: Die Unterscheidung von trivialen und nichttrivialen 
Maschinen bietet die Möglichkeit, jene Verflachungen, die die Kausa­
litätsidee erzeugt, deutlich zu machen. Die triviale Maschine ist das 
Steckenpferd aller Anhänger der Kausalidee. Wir müssen, um sie gerrau­
er zu bestimmen, eine Ursache oder einen Input, eine Regel der Transfor­
mation und eine Wirkung bzw. einen Output unterscheiden (siehe Abbil-

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1998-1-47 - am 13.01.2026, 01:18:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1998-1-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


PERSPEKTIVEN KONSTRUKTIVISTISCHEN DENKENS 

dung 1, Seite 57). Man stelle sich eine Gruppe von Ereignissen vor, die 
wir formal mit A, B, C und D und mit den Zahlen 1, 2, 3 und 4 bezeichnen 
können. Im Falle einer trivialen Maschine zeigt sich, daß es eine 
gesetzmäßige Beziehung zwischen diesen Ereignissen gibt. Das heißt: 
Aus einem Reiz, einer Ursache, einem Input produziert sie, einer vorge­
gebenen Regel folgend, verläßlich und stets fehlerfrei eine entsprechende 
Reaktion, eine Wirkung, einen Output. Beispielsweise gibt man A als 
einen Input ein - und die Maschine erzeugt 1 als Output, B wird zum 
Input- und das Ereignis 2 zum errechneten Output. Und so weiter. Die 
triviale Maschine liefert uns stets einen bestimmten Output. Das bleibt 
so, immer. 

Pörksen: Die triviale Maschine ist berechenbar. 
von Foerster: Es existiert eine unbedingte und unveränderliche Rela­

tion zwischen Input und Output. Die triviale Maschine ist ausgesprochen 
zuverlässig, ihre inneren Zustände bleiben stets diesselben, sie ist 
vergangenheitsunabhängig, synthetisch und analytisch bestimmbar. Ihre 
Übertragungsfunktion kann man - falls man sie aus irgendeinem Grund 
vergessen haben sollte - durch ganz einfache Input-Output-Versuche 
herausbekommen; das Experiment der Analyse ist trivial. Und das ist der 
eigentliche Grund für ihre Beliebtheit; ich behaupte, daß sich unsere 
westliche Kultur geradezu in diesen Typ von Maschine verliebt hat. Sie 
ist der Inbegriff unserer Sehnsucht nach Gewißheit und Sicherheit. 
Wenn wir ein Auto kaufen, verlangen wir eine Trivialisationsgarantie, wir 
möchten gerne, daß sich das Auto - zumindest während der vertraglich 
garantierten Zeit- auf eine stets berechenbare Weise verhält. Und wenn 
es dies nicht tut, dann bringen wir es zu einem Trivialisateur, der unseren 
Wagen wieder trivialisiert. 

Pörksen: Aber die erneute Verwandlung eines nicht mehr richtig funktio­
nierenden Autos in eine triviale Maschine ist doch sehr sinnvoll und eventuell 
lebensnotwendig. 

von Foerster: Korrekt, allerdings gibt es viele weniger sinnvolle Be­
strebungen, die Natur, unsere Mitmenschen und unsere Umwelt in eine 
triviale Maschine zu verwandeln. Denken Sie nur an den gesellschaftli­
chen Umgang mit Kindern, die sich - zu unserem Schrecken - vielfach 
auf eine nichttriviale Weise verhalten. Man fragt ein Kind: "Was ist zwei 
mal zwei?" Und es sagt: "Grün!" Eine solche Antwort ist auf eine geniale 
Weise unberechenbar, aber sie scheint uns unzulässig, sie verletzt unse­
re Sehnsucht nach Sicherheit und Berechenbarkeit. Dieses Kind ist noch 
kein berechenbarer Staatsbürger und vielleicht wird es eines Tages nicht 
einmal unseren Gesetzen folgen. Die Konsequenz ist, daß wir es in eine 
Trivialisationsanstalt schicken, die man offiziell als Schule bezeichnet. 
Und auf diese Weise verwandeln wir dieses Kind Schritt für Schritt in 

Iss 
https://doi.org/10.5771/0010-3497-1998-1-47 - am 13.01.2026, 01:18:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1998-1-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


PERSPEKTIVEN KONSTRUKTIVISTISCHEN DENKENS 

eine triviale Maschine, das unsere Frage "Was ist zwei mal zwei?" auf 
immer dieselbe Weise beantwortet. 

Pörksen: Wie lassen sich die nichttrivialen Maschinen bestimmen? 
von Foerster: Das sind ziemlich knifflige Dinger, denn sie haben so 

etwas wie einen inneren Zustand (siehe Abbildung 3). Nichttriviale Ma­
schinen ändern ihre innere Struktur und die Transformationsregeln im­
mer wieder. Wir können uns eine Gruppe von möglichen Eingaben und 
Ereignissen (A, B, C und D) und eine Gruppe von potentiellen Resultaten 
(1, 2, 3 und 4) vorstellen. Wieder läßt sich ein einfaches Experiment 
durchführen: Man gibt beispielsweise den Buchstaben A als einen 
möglichen Input ein - und die Maschine erzeugt den Output 1. Dann 
wiederholt man den Vorgang - und es kommt 4 heraus. Man gibt wieder 
A ein - und es kommt 1 heraus, bei einer erneuten Eingabe von A erzeugt 
unsere Maschine wiederum einen anderen Wert. Was ist da los? Eine 
solche nichttriviale Maschine ist analytisch nicht bestimmbar, denn sie 
variiert die Regel der Transformation immer wieder. Würden wir die 
Regel kennen, die die Transformationsregeln ändert, könnten wir auch 
die nichttriviale Maschine entschlüsseln und durchschauen. Aber wenn 
das nicht der Fall ist, dann wird es schwierig und, wie sich zeigen läßt, 
unmöglich, die Outputs dieser nichttrivialen Maschine vorherzusagen. Es 
läßt sich zum Beispiel zeigen, daß die Anzahl der möglichen nichttrivia­
len Anagramme, die mit einem Alphabet von nur vier Buchstaben operie­
ren, das Alter der Welt, gegeben in Mikrosekunden, bei weitem über­
steigt. Das Experiment der Analyse ist nichttrivial und das analytische 
Problem unlösbar. 

Pörksen: Was ist das analytische Problem? 
von Foerster: Gegeben ist ein System, eine Maschine, ein lebendes 

Wesen. Und das analytische Problem lautet: Wie funktioniert dieses 
System, diese Maschine, dieses lebende Wesen? Und kann man in einer 
endlichen Folge von Experimenten die operativen Eigenschaften bestim­
men, die sich an der Beziehung von Reiz und Reaktion, Ursache und 
Wirkung ablesen lassen? Läßt sich die Transformationsregel herausbe­
kommen? Im Falle der nichttrivialen Maschinen ist das analytische Pro­
blem, wie schon gesagt, prinzipiell unlösbar. Ihre Transformationsregeln 
hängen von Geschichte und Vergangenheit ab; sie sind vollständig unbe­
rechenbar - und das macht sie so schrecklich unbeliebt: Sie zerstören 
unseren Traum von einer berechenbaren Welt. 

Pörksen: Können Sie Beispiele geben? Wer oder was ist eine nichttriviale 
Maschine? 

von Foerster: Ich würde sagen: Wir haben es permanent und überall 
mit nichttrivialen Maschinen zu tun. Manchmal gelingt es uns für einige 
Zeit, etwas zu trivialisieren; bis uns wieder das ganze Zeug um die Ohren 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1998-1-47 - am 13.01.2026, 01:18:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1998-1-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


PERSPEKTIVEN KONSTRUKTIVISTISCHEN DENKENS 

fliegt. Immer spielt die Vergangenheit eine Rolle, beeinflußt die Regeln 
der Transformation. Und auch das teuerste Automobil geht irgendwann 
kaputt - und zeigt somit ein geschiehtsahhängiges Verhalten. Die ganze 
Welt ist, so behaupte ich, eine nichttriviale Maschine. 

' y 

Tabelle 1 
X y 

A 1 
B 2 
c 3 
D 4 

Abbildung 1: Die triviale Maschine: Sie ist synthetisch determiniert, 
vergangenheitsunabhängig, analytisch bestimmbar und voraussagbar. 

X y 

Input Operation Output 
unabhängige Variable Funktion abhängige Variable 

Ursache Naturgesetz Wirkung 
Untersatz Obersatz Schluss 

Reiz Organismus Reaktion 
Motiv Charakter Tat 
Ziel System Verhalten 

Abbildung 2: Die Kausalitätsidee besitzt eine triadische Struktur. 

Tabelle 2 

~l 
Im Zustand I Im Zustand II 
X y z' X y z' 

X• >Y A 1 A 4 
B 2 II B 3 I 
c 3 I c 2 II 
D 4 II D 1 II 

Abbildung 3: Die nichttriviale Maschine mit einem inneren Zustand z: Sie 
ist synthetisch determiniert, vergangenheitsabhängig, analytisch unbe­
stimmbar und nicht voraussagbar. 

Pörksen: Mir ist nicht ganz wohl, wenn Sie die Welt und ihre Bewohner 
als "nichttn"viale Maschinen" bezeichnen. Dieses Unbehagen erscheint Ihnen 
womöglich als das typische Ressentiment eines Menschen, der geisteswissen­
schaftlich sozialisiert wurde: Aber ist nicht schon die Anwendung der Maschi­
nen-Metapher auf Lebendiges ein erster Schritt zu seiner Trivialisierung? 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1998-1-47 - am 13.01.2026, 01:18:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1998-1-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


PERSPEKTIVEN KONSTRUKTIVISTISCHEN DENKENS 

von Foerster: Nein, das glaube ich nicht. Die Beschreibung, die ich 
hier vorschlage, zeigt ja gerade, daß man den Menschen, die lebenden 
Organismen, die Welt und die Dinge nicht trivialisieren kann. Den Ma­
schinenbegriff verwende ich rein formal, um über Eingang und Ausgang, 
Input und Output, Reiz und Reaktion oder, mathematisch und ganz 
neutral formuliert, abhängige und unabhängige Variablen zu sprechen. 
Indirekt nehmen wir alle immer wieder auf einen derartigen abstrakten 
Formalismus Bezug, wenn wir über Naturgesetze, Ursache und Wirkung 
oder, wie dies unter Psychologen so beliebt ist, von einem Charakter 
reden. Ein Charakter erscheint vielfach als eine solche vermeintlich 
feststehende Transformationsregel, er spielt in der Psychologie die Rolle 
des Naturgesetzes: Der Mensch wird gereizt - und sein sogenannter 
Charakter determiniert seine Reaktion, er muß auf eine bestimmte Weise 
handeln. Man sieht ihn als eine triviale Maschine. 

Pörksen: Mein Einwand ist aber, daß schon die Rede von einer Maschine 
immer die Suggestion von Berechenbarkeif und Durchschaubarkeif erzeugt. 
Die Maschinen-Metapher hat diese Konnotation, sie legt nahe, alle Aspekte 
des menschlichen Lebens seien enträtselbar. 

von Foerster: Ich gebe zu, daß der Ausdruck Maschine immer schon 
an eine triviale Maschine denken läßt. Ganz froh bin ich mit diesen 
Formulierungen auch nicht. Mir bleibt daher nichts anderes übrig, als Sie 
einzuladen, Ihre Vorurteile gegenüber dem Begriff der Maschine für 
einen Moment abzulegen. Der Vorteil des Maschinenkonzepts ist, wenn 
Sie mir folgen, daß man endlich und ein für allemal die Idee loswerden 
kann, daß sich lebende Systeme trivialisieren lassen. Der Begriff der 
Maschine stellt einen abstrakten Rahmen dar, um über Input- und Out­
put-Beziehungen und Regeln der Transformation zu sprechen. Es ist ein 
Formalismus, den ich hier vorschlage, der dazu dient, auf disziplinierte 
Weise zu argumentieren und präzise den Beweis zu führen, daß sich 
Mensch und Universum nicht trivialisieren lassen und das analytische 
Problem unlösbar ist. Aber im Grunde genommen geht es natürlich um 
den Gegensatz von Trivialität und Nichttrivialität 

Pörksen: Wenn ich diese Annahme, der Mensch sei eine nichttriviale 
Maschine, weiterdenke, wird die Überraschung zum Kontinuum und die 
grundsätzliche Unvorhersehbarkeit zur Normalität. Der Mensch erscheint aus 
dieser Perspektive als ein Möglichkeitswesen, dessen Reaktionen und Verhal· 
tensweisen prinzipiell unvorhersehbar sind. Es könnte immer auch anders 
sein, es könnte immer etwas gänzlich Unvorhersehbares geschehen. Aber das 
geschieht nicht, das passiert nicht. Die Annahme der prinzipiellen Unvorher­
sehbarkeit menschlichen Verhaltens widerspricht einer ganz alltäglichen Be­
obachtung und Erfahrung: Wir verstehen uns nicht ständig falsch, wir begeg· 
nen uns zu verabredeten Zeitpunkten, wir können Absprachenfür die Zukunft 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1998-1-47 - am 13.01.2026, 01:18:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1998-1-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


PERSPEKTIVEN KONSTRUKTIVISTISCHEN DENKENS 

treffen. Es existieren eine Vielzahl von konventionalisierten Verhaltenswei­
sen, die absolut berechenbar sind und Menschen auf vorhersehbare Weise 
zueinander in Beziehung treten lassen. Daher stellt sich die Frage, wie denn 
nichttriviale Maschinen -Menschen - auf eine eben doch vorhersehbare Weise 
zu interagieren vennögen? 

von Foerster: Das ist ein entscheidender Schritt in unseren Über­
legungen, der es jedoch nötig macht, Ihnen einen weiteren Begriff zu 
präsentieren, den man als organisatorische Schließung bezeichnet. Mit 
Schließung meine ich: abgeschlossen, autonom, auf sich selbst bezogen, 
Anfang und Ende fallen zusammen. Wenn eine nichttriviale Maschine, 
das, was sie hervorgebracht bzw. als einen Output erzeugt hat, wieder als 
einen Input benützt, dann entsteht eine zirkuläre Figur. Und wenn diese 
Zirkularität hergestellt ist und die Maschine einige Zeit läuft, passiert 
etwas ausgesprochen Interessantes. Es bilden sich stabile Werte heraus. 

Pörksen: Können Sie diese systeminterne Erzeugung von Stabilität an 
einem Beispiel illustrieren? 

von Foerster: Ja; man nehme etwa einen Taschenrechner und gebe 
eine beliebige Zahl ein. Aus dieser Zahl zieht man die Wurzel und drückt, 
wenn das Ergebnis vorliegt, erneut die Wurzeltaste. Auf diese Weise 
kommt ein zirkulärer Prozeß zustande: Der Output wird zum Input; das 
Resultat einer Operation wird als Ausgangspunkt derselben Operation 
verwendet, deren Resultat wiederum als Ausgangspunkt dieser Operati­
on fungiert. Nach einer gewissen Zeit und der steten Anwendung der 
Operation des Wurzelziehens schält sich ein sogenannter Eigenwert 
heraus; in unserem Fall ist dies die Zahl eins. Und die Wurzel aus eins ist 
eins. Man kann feststellen, daß eine Stabilität entstanden ist, deren 
Zustandekommen sich jedoch nicht erklären, aber sehr wohl prognosti­
zieren läßt. Es hat sich ein stabiler Wert herausgebildet, den man in der 
Mathematik als einen Eigenwert bezeichnet. 

Pörksen: Was bedeuten diese mathematischen Ausführungen für meine 
These, daß es einen Widerspruch gibt zwischen dem vorhersehbaren Verhal­
ten nichttrivialer Maschinen und Ihrer Annahme, diese würden sich prinzipiell 
nicht vorhersehbar gebärden? Inwiefern ist der Hinweis auf die Entstehung 
von Eigenwerten eine Erklärung? 

von Foerster: Man spricht miteinander, man verabredet sich, man 
macht gemeinsame Pläne. In dieser Interaktion konstituieren die ver­
schiedenen beteiligten Menschen- oder eben: die nichttrivialen Maschi­
nen - zusammen ein organisatorisch geschlossenes System; es bildet 
sich durch die Wechselwirkung aller Beteiligten heraus; man reagiert 
aufeinander, nimmt auf die Handlungen eines anderen Bezug, stimuliert 
und respondiert. Und auf diese Weise läßt sich begründen, wie stabiles 
Verhalten vor dem Hintergrund der grundsätzlichen Nichttrivialität der 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1998-1-47 - am 13.01.2026, 01:18:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1998-1-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


PERSPEKTIVEN KONSTRUKTIVISTISCHEN DENKENS 

Beteiligten, die gemeinsam ebenfalls ein nichttriviales Netzwerk oder 
System bilden, entsteht. Wir können Voraussagen treffen, aber ihr Zu­
standekommen läßt sich nicht erklären. Man kann jetzt das Blickfeld 
erweitern und von der Interaktion einiger weniger Beteiligter ablösen 
und auf ganze Gesellschaften oder Kulturen ausdehnen. Die gesamte 
soziale Struktur kann als ein geschlossener Operator verstanden werden, 
der aus den unendlichen Möglichkeiten des Verhaltens gewisse stabile 
Werte und vorhersehbare Formen der Interaktion entstehen läßt, sie 
schälen sich - aus der unendlichen Vielfalt des Möglichen - heraus und 
sind von einem analytischen Standpunkt aus unerklärbar, aus der Per­
spektive des Erfahrbaren jedoch prognostizierbar. Es entstehen Eigen­
werte bzw. Eigenverhalten, stabile Formen der Interaktion. Sprache, 
Sitten und Gebräuche eines Kulturkreises kann man demnach als Eigen­
sprache, Eigensitten und Eigengebräuche dieses Kulturkreises interpre­
tieren, eines Kulturkreises, in den wir selber einbezogen sind. 

Pörksen: In welchem Sinne läßt sich beispielsweise die Sprache als ein 
Eigenwert des Sozialen, als eine Eigensprache charakterisieren? 

von Foerster: Wenn ein Mensch unseres Kulturkreises das Wörtchen 
und gebraucht, dann wissen wir schon, was er meint. Wir haben keine 
Ahnung, wieso wir wissen, was er meint. Wir operieren mit der Sprache 
so, als könnten wir erklären, wie aus den merkwürdigen Zisch- und 
Grunzlauten eines Menschen eine bestimmte Bedeutung entnommen 
werden kann. Aber wie das genau geschieht, können wir nicht erklären, 
wir wissen nur, was es heißt wenn dieser Mensch und sagt und ich dieses 
Wörtchen auf dieselbe Weise verwende. Sprache läßt sich als ein Verhal­
ten von wechselseitig operierenden nichttrivialen Systemen begreifen. Es 
entwickeln sich gewisse Stabilitäten, das Verhalten konvergiert in Rich­
tung eines bestimmten Wertes. Es stabilisiert sich auf französisch, italie­
nisch, englisch oder deutsch. Allerdings lassen sich auch Störungen 
beobachten: Andere Menschen, die noch nicht zu dem geschlossenen 
System gehören, kommen hinzu; sie sprechen anders und verwenden 
beispielsweise einen anderen Dialekt. Das Ergebnis ist möglicherweise 
eine Verschiebung und Veränderung des schon vorhandenen geschlosse­
nen Systems, das um neue Worte und andere Dialekte bereichert wird. Es 
integriert rekursiv die von außen kommende Störung. 

Pörksen: Vielleicht ist es sinnvoll, wenn wir diese Überlegungen konkreti­
sieren, indem wir sie - ich hoffe, das ist kein allzu großer Sprung - wieder mit 
dem Begriff des Wunders verbinden, von dem wir ausgegangen sind und der 
uns zu dem Gespräch über triviale und nichttriviale Maschinen geführt hat. 
Die Begegnung von Menschen und die Verständigung erscheinen aus Ihrer 
Sicht als ein Wunder, das permanent vorkommt, aber prinzipiell unerklärbar 
ist. Man könnte sagen, daß diese Einsichten eine ganze neue Demut 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1998-1-47 - am 13.01.2026, 01:18:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1998-1-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


PERSPEKTIVEN KONSTRUKTIVISTISCHEN DENKENS 

gegenüber der strukturellen UndurchschaubarheU der Welt begründbar ma­
chen. 

von Foerster: Mich berührt Ihre Assoziation mit dem' Begriff des 
Wunders sehr; ich bin ganz und gar einverstanden. Denn natürlich gibt 
es eine Verbindung zwischen dem Begriff des Wunders und der funda­
mentalen Unerklärbarkeit funktionierender Interaktionen: Das Wunder 
ist das Unerklärbare; und die Erklärung besteht vielfach in dem V ersuch, 
das Wunder zu beseitigen, es zu zerstören. Es wäre schön, wenn man 
sich mit dem prinzipiellenUnwissen anfreunden könnte; ja, mehr noch, 
mein Vorschlag ist es, Wunder entstehen zu lassen, indem man manche 
Phänomene gar nicht versucht zu erklären, weil man in einem tiefen Sinn 
überhaupt nicht in der Lage ist, dies zu tun. Unser Wissen, das wir von 
der Welt besitzen, erscheint mir als die Spitze eines Eisbergs. Es ist wie 
das winzig Stückehen Eis, das aus dem Wasser ragt, aber unser Unwis­
sen reicht hinunter bis in die tiefsten Tiefen des Ozeans. 

Pörksen: Allerdings sind wir eher daran gewöhnt, daß einem das Wunder 
des Lebendigen und die Demut gegenüber dem Unwissen in poetischer Form 
naheggebracht werden. Sie wählen dagegen eine fast konträr zu nennende 
Darstellungsjorm: die an einem mathematischen Genauigkeitsideal geschulte 
Sprache. 

von Foerster: Eine möglichst strikte Logik und äußerst präzise For­
malismen sollen, das wäre mein Wunsch, dem Staunen wieder eine 
Grundlage geben. Der Formalismus und die vielleicht etwas schwierig 
und abstrakt erscheinenden Überlegungen dienen dazu, auch jene Men­
schen zu erreichen, die behaupten, sie hätten alles verstanden. Es ist die 
vermeintlich allumfassende Gültigkeit der Erklärungen, die ich auf eine 
begründbare Weise in Zweifel ziehen und irritieren möchte. Wenn ich das 
Gefühl für das Wunder, dem wir ununterbrochen begegnen, wieder sicht­
bar machen könnte, dann wäre ich sehr glücklich. 

Pörksen: Zum Schluß: Was ist ein Wunder? 
von Foerster: Wenn ich mich richtig erinnere, wurde Sokrates einmal 

dieselbe Frage gestellt. Auf dem Tisch stand eine brennende Kerze. 
Sokrates zeigte auf die Kerze und sagte: Das ist ein Wunder, sehen Sie, 
diese brennende Kerze. Ich bin sehr geneigt, Sokrates zuzustimmen. -
Alles ist ein Wunder. 

Hinweis 
Dieses Gespräch ist ein Vorabdruck des Mitte April erscheinenden Buches von Heinz von 
Foerster und Bemhard Pörksen: ,.Wahrheit ist die Erfindung eines Lügners. Gespräche 
für Skeptiker", Carl-Auer-Systeme Verlag, Heidelberg, 192 Seiten. 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1998-1-47 - am 13.01.2026, 01:18:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1998-1-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

