
I.
Demut und Stolz

https://doi.org/10.5771/9783495991442-27 - am 29.01.2026, 15:08:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495991442-27 - am 29.01.2026, 15:08:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Diätetik – Polarisierung – Ökologie. 
Zur Renaissance der Demut

„Humility’s time has come again.“1 Mit diesen starken Worten be­
schließt der Historiker Christopher Bellitto seine monografische 
Skizze einer Geschichte der Demut. In der Tat erlebt die alte Tu­
gend der Demut seit einigen Jahren eine neue Blüte, sowohl in 
öffentlichen Diskursen als auch in fachwissenschaftlichen Zusam­
menhängen, sowohl im Raum von Theologie und Kirche als auch 
in Bereichen, die mit Religion in keiner bzw. in keiner unmittelbar 
identifizierbaren Verbindung stehen. Und so verstaubt und gestrig 
diese Tugend vielen auch scheinen mag, so weitreichend ist das, was 
manche sich nun von ihrer Wiederentdeckung versprechen. Breit 
gefächert sind die Bereiche menschlicher Lebensdeutung und Welt­
gestaltung, für die von der Demut Wohltaten erwartet werden. Ich 
will im Folgenden derer drei näher betrachten: die diätetische Frage 
nach dem guten, gelingenden Leben (1.1), das politisch-philosophi­
sche Nachdenken über unsere polarisierte, gespaltene Gesellschaft 
(1.2) und die ökoethische Frage danach, welche Visionen die Mensch­
heit dazu anleiten könnten, im Angesicht der Klimakrise ihr Leben 
auf der Erde grundlegend zu ändern (1.3). Insbesondere mit Blick 
auf den zuletzt genannten Zusammenhang lassen sich Schwierigkei­
ten markieren, die der neueren Demutsbegeisterung entgehen (1.4).

1.1 Mit der Welt verwoben. Demut und Diätetik

Als „vergessener Weg zum Glück“ oder als der Mutterboden, auf 
dem das Glück wächst, findet Demut einen Ort in neueren Beiträgen 

1 Bellitto, Humility, 144.

29

https://doi.org/10.5771/9783495991442-27 - am 29.01.2026, 15:08:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zur Frage nach dem guten und gelingenden Leben.2 Demut wird 
hier zur conditio sine qua non eines gelingenden Lebens erklärt. 
Demut bringt Frieden, so der diätetische Grundgedanke, indem sie 
Menschen erdet und mit der Welt verwoben, mit dem „allverwobe­
nen Lebensgespinst verbunden“ sein lässt;3 Demut versöhnt den 
Menschen mit seiner Endlichkeit und befreit vom Zwang dazu, 
sich mit anderen in Konkurrenz zu sehen.4 Ob jemand an dieser 
gedeihlichen Dynamik der Demut Anteil hat, ist, so wird hier ange­
nommen, kein Schicksal. Demut wird verstanden als eine Haltung, 
die man nicht einfach hat (oder nicht hat), sondern die man sich an­
eignen kann und sollte.5 Nach Demut gelte es zu streben, nicht nur, 
weil Demut dem Gelingen des subjektiven Lebens förderlich sei, 
sondern auch und vor allem, weil die Welt eine bessere wäre, wenn 
Menschen sich erfolgreich um Demut in ihrem persönlichen Leben, 
in ihren Beziehungen, ja in der Welt überhaupt bemühten.6 Demut 
übt, so jedenfalls beansprucht eine regelrechte Flut von Studien 
unter Beweis zu stellen, einen positiven Einfluss auf das Gelingen 
von Lebensvollzügen aus. Demut macht attraktiv.7 Demut prädiziert 
das Glücken romantischer Beziehungen.8 Demütige Menschen sind 
weniger auf sich selbst fokussiert, großzügiger, stärker mit anderen 
Menschen verbunden, freundlicher und eher bereit und in der Lage, 
anderen zu vergeben.9

Robin Dillon fragt mit Blick auf solch enthusiastische Töne, ob 
das, was hier als Demut ausgegeben wird, überhaupt noch Demut 
sei.10 Und diese Rückfrage hat ihre Berechtigung, auch dann, wenn 
man sich nicht auf eine satzförmige Bestimmung eines eigentlichen 

2 Vgl. Austin, Humility and Human Flourishing, passim; Collins/McAnnally-
Linz/Rosa (Hg.), The Joy of Humility; Roberts, Humility and Human Flour­
ishing; van Tongeren, Humble, v.a. 223; Kratzer, Demut, v.a. 35 (Untertitel: 
„Ein vergessener Weg zum Glück“); Kesebir, Humility (Untertitel: „The Soil in 
which Happiness Grows“), v.a. 177.

3 Behnken, Demut, 129; vgl. auch ebd., 45, 77f., 100.
4 Vgl. z.B. Richards, Humility, 195; Herdt, Magnanimous Humility, 90f.
5 Vgl. Lavelock u.a., The Quiet Virtue Speaks (s.u. Abschn. 2.1).
6 Vgl. Roberts/Wood, Humility and Epistemic Goods, v.a. 272.
7 Vgl. van Tongeren/Davis/Hook, Social Benefits of Humility, v.a. 315–317.
8 Vgl. Garthe u.a., Humility in Romantic Relationships.
9 Vgl. Leary/Banker, A Critical Examination and Reconceptualization of Humil­

ity, 66.
10 Vgl. Dillon, Humility and Self-Respect, 62.

1. Diätetik – Polarisierung – Ökologie. Zur Renaissance der Demut

30

https://doi.org/10.5771/9783495991442-27 - am 29.01.2026, 15:08:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wesens der Demut festlegen möchte. Denn es stellt sich die Frage, ob 
jene Schichten des Nachdenkens über Demut, die in Iris Murdochs 
eingangs zitierten Worten anklingen, also das Besondere, auch Kriti­
sche und Negative, das sich in philosophischen und theologischen 
Traditionen mit Demut verbindet, tatsächlich aus dem Nachdenken 
über Demut ausgeschlossen sein sollten; es stellt sich die Frage, ob 
aus so einem Gefälligmachen der Demut nicht ein flacher und blas­
ser Begriff von Demut hervorgeht, der die Wucht und das Schillern 
dieser prekären Tugend vollständig aus dem Blick verlieren muss. 
Ein in dieser Weise rekonstruierter Begriff der Demut mag weniger 
anstößig sein als die komplexeren Bilder der Demut, wie sie in der 
Tradition immer wieder gezeichnet wurden. Allerdings: Eine geglät­
tete Demut, der alle Kanten abgeschlagen sind, wird kaum noch 
etwas anstoßen, kaum einen Unterschied machen können.

1.2 Wider moralische Arroganz. Demut und die 
Polarisierung der Gesellschaft

„Die Christen haben recht: der Hochmut ist seit Anfang der Welt der 
Hauptgrund für alles Elend in jedem Volk und jeder Familie.“11

Vor allem in den USA, aber auch in deutschsprachigen Diskursen 
wird immer wieder die Frage aufgeworfen, ob Demut im Angesicht 
gesellschaftlicher Verwerfungen als orientierende und heilsame Visi­
on eingespielt werden, ob Demut bzw. moralische Bescheidenheit
als Gegenmittel gegen jene grassierende Arroganz wirken könnte, 
die vor allem ethische Diskurse vergiftet. Arroganz, d.h. die Über­
zeugung, was man selbst denke, sei richtig, weil man selbst es 
denkt, hat verheerende Auswirkungen auf unsere gesellschaftlichen 
Aushandlungen.12 Was Menschen dazu verleitet, ihre Weltdeutungen 
für unbezwingbar zu halten, ist, so Michel Lynch, ihr Bestreben, das 

11 Lewis, Pardon, ich bin Christ, 115.
12 Vgl. z.B. Tanesini, Arrogance, Polarisation and Arguing to Win; Aberdein, Ar­

rogance and Deep Disagreement; Battaly, Closed-Mindedness and Arrogance; 
Tanesini/Lynch (Hg.), Polarisation, Arrogance, and Dogmatism; Mau/Lux/
Westheuser, Triggerpunkte, 330; Hübl, Moralspektakel, v.a. 170–173. Zur zi­
tierten Definition von Arroganz vgl. Lynch, Know-it-All Society, 98; Schmidt, 
Todsünde Arroganz, 70f.

1.2 Wider moralische Arroganz. Demut und die Polarisierung der Gesellschaft

31

https://doi.org/10.5771/9783495991442-27 - am 29.01.2026, 15:08:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eigene Selbstbild gegen schmerzhafte Infragestellungen zu schützen. 
Wenn Menschen ihre Selbstbilder als bedroht erfahren, etwa weil 
sie bestimmte Überzeugungen bedroht sehen, die sie mit Blick auf 
ihre Rolle in einer sich wandelnden sozialen Welt haben, wenn 
ihre Tiefengeschichten (deep stories) hinterfragt werden, kommt 
es zu erheblichen Verunsicherungen.13 Die Tiefengeschichten, also 
die Geschichten, die wir uns und einander erzählen, um uns zu 
vergewissern, wer wir sind, dass wir „wer sind“, beziehen sich auch 
und gerade auf die moralische Legitimität unserer eigenen Weltsicht 
und unserer Lebensstile.14 In moralischer Arroganz manifestiert sich 
die kategorische Weigerung, eigene Tiefengeschichten und die in ih­
nen eingebetteten moralischen Überzeugungen einer Überprüfung 
auszusetzen.15 Da Menschen auf ihre moralischen Selbstbilder ange­
wiesen sind, die ihre Entscheidungen subjektiv legitimieren und 
orientieren und ihrem Leben Halt geben, sind sie im Zweifelsfall 
auf Gedeih und Verderb darauf angewiesen, dass diese Selbstbilder 
und alle Überzeugungen, die mit ihnen zusammenhängen, nicht 
fundamental hinterfragt werden. Geschieht Letzteres gehäuft, etwa 
weil Rahmenbedingungen des sozialen Lebens sich rapide wandeln, 
dann kommt es zu jenen moralistischen Eskalationen (und über­
schießenden reaktionären Gegenangriffen), die in den USA zu beob­
achten waren und sind und die auch wir zumindest in ähnlicher 
Weise erleben. Dass Akteur*innen in politischen Machtpositionen 
zunehmend unilateralistisch, selbstgefällig und arrogant auftreten 
und vor allem, dass dies zu einer neuen Normalität zu werden 
scheint, ist ein weiteres Indiz dafür, dass Arroganz den öffentlichen 
Diskurs zunehmend beherrscht.

Wenn diese Beobachtungen zur Arroganz zutreffend sein sollten, 
drängt sich die Frage auf: Was könnte diese Arroganz lindern? Der 
bereits erwähnte Michael Lynch selbst und weitere Stimmen verwei­
sen, wie bereits angedeutet, auf Demut im Sinne einer Offenheit 
für die mögliche Revision eigener Deutungen.16 Wer sich selbst vor 

13 Vgl. Lynch, Know-it-All Society, v.a. 58, 82.
14 Vgl. Hochschild, Fremd in ihrem Land, v.a. 189, 192, 199; vgl. zur Bedeutung 

der Moral für das Selbstbild auch Roth, Selbstgerechtigkeit.
15 Vgl. zur moralischen Arroganz in diesem Sinn v.a. James, Arschlöcher, 37f.
16 Vgl. z.B. Lynch, Know-it-All Society, v.a. 149; Stegemann, Die Öffentlichkeit 

und ihre Feinde, 288f.; Nagel, Moralische Gefühle, moralische Wirklichkeit, 
moralischer Fortschritt, 208.

1. Diätetik – Polarisierung – Ökologie. Zur Renaissance der Demut

32

https://doi.org/10.5771/9783495991442-27 - am 29.01.2026, 15:08:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Augen führt, dass er sich doch auch irren könnte, wird eher in der 
Lage sein, die Möglichkeit in Betracht zu ziehen, dass die andere, 
der andere doch recht haben könnte, dass es sich lohnen könnte, 
anzuhören, was andere sagen, ja dass wir uns in gewissem Umfang 
auf die Kenntnisse und Einsichten anderer verlassen müssen.17

Dieser Rückgriff auf die Tugend der Demut ist zunächst einmal 
sehr einleuchtend. Überheblichkeit, Herablassung, Selbstgerechtig­
keit und Arroganz sind in der Tat Haltungen, unter denen unsere 
Zeit besonders oder jedenfalls besonders offensichtlich leidet. Aller­
dings scheint es aus mehreren Gründen fraglich, ob es nachhaltig 
helfen kann, angesichts des Grassierens überheblicher und herablas­
sender Haltungen und Verhaltensweisen nach Demut zu rufen.

Grund für Skepsis bietet in diesem Zusammenhang nicht allein 
die Beobachtung, dass problematische Dynamiken digitaler Kom­
munikation im Zweifelsfall durchschlagskräftiger sein dürften als 
personale Haltungen. Die Aggressivität öffentlicher Aushandlungen 
wird bekanntlich gezielt durch kommerzielle Anbieter digitaler 
Kommunikationsformate geschürt, da die emotionale Aufladung 
der vorgehaltenen Inhalte deren Konsument*innen an die jeweili­
gen digitalen Angebotsformate bindet. Es scheint plausibel, davon 
auszugehen, dass dies die Polarisierung der Gesellschaft in erhebli­
chem Umfang anheizt.18 Gleichzeitig fördert die Verlagerung von 
Aushandlungsprozessen in digitale Räume die Abschottung der 
so entstehenden „digitalen Neogemeinschaften“ voneinander.19 Sich 
diesen Dynamiken zu entziehen, ist äußerst schwierig. Appelle an 
Haltungen allein dürften hier regelmäßig ins Leere greifen. Demut 
allein wird den Verheerungen, die dies nach sich zieht, keinen Ein­
halt gebieten – auch wenn es durchaus Hinweise darauf gibt, dass 
eine Haltung epistemischer Demut (intellectual humility) mit einem 

17 Vgl. v.a. Sturm/Gadamer, „Rituale sind wichtig“, 305; ferner Opielka, „Kultur 
der demokratischen Demut muss her“, 25; Tiberius/Koenig, Don’t be a Know-
it-All, v.a. 128, 134; Hübl, Moralspektakel, 283 („moralische Bescheidenheit“); 
Roeber, Political Humility.

18 Vgl. z.B. Schöffel, Ausmaß und Auswüchse von Hasskommentaren in Face­
book-Gruppen – eine datenjournalistische Auswertung, v.a. 129f.

19 Vgl. z.B. Reckwitz, Die Gesellschaft der Singularitäten, v.a. 264–271; Scheff­
ler/Solopova/Popa-Wyatt, Verbreitungsmechanismen schädigender Sprache 
im Netz, 213–218.

1.2 Wider moralische Arroganz. Demut und die Polarisierung der Gesellschaft

33

https://doi.org/10.5771/9783495991442-27 - am 29.01.2026, 15:08:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


weniger eskalativen Kommunikationsverhalten in Online-Foren ein­
hergeht.20

Aus diesen Beobachtungen allein folgt zwar nicht, dass Demut 
mit Blick auf den Verfall des öffentlichen Diskurses überhaupt keine 
Bedeutung hätte, sondern lediglich, dass die Reichweite dessen, was 
die Tugend der Demut beeinflussen könnte, bestimmte Grenzen hat. 
Hinzu kommt jedoch noch ein weiteres, in meinen Augen entschei­
dendes Problem: Dass Spitzenpolitiker*innen, die man so gar nicht 
mit Demut in Verbindung bringen würde, Demut für sich in An­
spruch nehmen oder bei anderen einklagen, ist inzwischen vielfach 
zu beobachten.21 Demut droht zu einem bloßen Etikett zu verkom­
men. Ihre Attraktivität wird ihr zum Verhängnis, man schmückt sich 
gerne mit Demut, und so wird Demut zum Aperçu. Die Unbefan­
genheit, mit der neuerdings Demut in Anspruch genommen wird, 
ist ein neues Symptom ihrer lange schon bekannten Korrumpierbar­
keit. Das heißt nicht, dass das Verlangen nach Demut als solches 
verfehlt wäre, sondern, dass man sich fragen muss, ob Demut in 
einer Art und Weise Gestalt gewinnen kann, die sie davor schützt, 
in Widersprüchen und Unaufrichtigkeiten zerrieben zu werden. Dies 
kann wiederum nur gelingen, wenn das Prekäre an der Demut stär­
ker mitbedacht wird, als es in Zusammenhängen der neuerlichen 
Demutsbegeisterung geschieht.

1.3 Wider ökologische Arroganz. Demut und die 
Klimakrise

Rückfragen provoziert auch die Wiederbelebung der Demut in Zu­
sammenhängen der Ethik der Natur. Die Menschen mögen endlich, 
so wird hier gefordert, ihrer Begrenztheit und ihrer Angewiesenheit 

20 Vgl. Marie/Petersen, Moralization of Rationality can Stimulate Sharing of 
Hostile and False News on Social Media, but Intellectual Humility Inhibits it, 
v.a. 77.

21 Vgl. z.B. zu Donald Trump Robinson, ‘I am so Humble!’, 26f. (s.u. Abschn. 3.3); 
zu Markus Söder Post, Deutsche Demut und Gelächter; zu Jens Spahn Lohse, 
Rechts, links und der erhebliche Unterschied, 2; Schwietering, Spahn muss 
mehr Demut zeigen.

1. Diätetik – Polarisierung – Ökologie. Zur Renaissance der Demut

34

https://doi.org/10.5771/9783495991442-27 - am 29.01.2026, 15:08:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auf die natürlichen Bedingungen ihrer Existenz gewahr werden.22 

In den vergangenen Jahren hat diese Perspektive an Gewicht ge­
wonnen, sie ist jedoch keineswegs neu. Dass die Haltung des Men­
schen gegenüber der Natur von einer verheerenden ökologischen 
Arroganz geprägt ist und der Korrektur bedarf, steht lange schon 
im Raum.23 Neu ist also nicht das ökoethische Interesse an der 
Demut überhaupt, neu ist vielmehr die Radikalität, mit der zeitge­
nössische Beiträge aus dem Bereich der Ökoethik auf Demut Bezug 
nehmen. So plädieren etwa Pierre Ibisch und Jörg Sommer in ihrem 
„ökohumanistischen Manifest“ für eine tiefgreifende Reform unseres 
Denkens. Dieses müsse vom Kopf auf die Füße bzw. auf die Erde 
gestellt werden. Die Aufklärung habe den Menschen „die Demut 
abtrainiert“.24 „Geerdetes Denken“ stelle sich nun der Einsicht, dass 
Menschen nicht die Krone der Schöpfung sind und ohne die Natur 
nicht leben können.25

Solche Plädoyers für eine Rückbesinnung auf Demut haben zwei­
fellos Gewicht. Die Diagnose, dass die Begeisterung für die ver­
meintlich schier endlose Schaffens- und Gestaltungskraft des Men­
schen der Menschheit nun auf die Füße fällt, leuchtet zumindest in 
gewissem Maße ein – auf diesen Punkt komme ich im nächsten Ab­
schnitt noch einmal zurück. Zweifellos wäre es erstrebenswert, dass 
die Menschheit sich in Selbstbegrenzung und Selbstzurücknahme
übte. Und doch provoziert die ökoethische Rückbesinnung auf die 
Demut auch Einwände.

Zum einen muss man fragen: Wird in der Fluchtlinie besagter 
Inanspruchnahmen der Demut und des Verzichts nicht der Fokus 
falsch ausgerichtet, insofern über Haltungen auf Seiten von Indivi­
duen nachgedacht wird anstatt über (ökonomische etc.) Anreizstruk­
turen?26 Und liegt eine solche Verschiebung nicht gerade im Interes­

22 Vgl. Gerber, Standing Humbly before Nature; Narvaez, Humility in Four 
Forms, 131–135; Taylor/Wright/LeVasseur, Dark Green Humility; aus kirch­
lichen und theologischen Zusammenhängen vgl. v.a. Moltmann, Kosmische 
Demut, 60f.; Kannemann u.a., Die Aufnahme des Ansatzes der Großen Trans­
formation, v.a. 10; Wils, Verzicht und Freiheit, v.a. 22, 243.

23 Vgl. z.B. Hill, Ideals of Human Excellence and Preserving Natural Environ­
ments; Pianalto, Humility and Environmental Virtue Ethics, v.a. 140.

24 Ibisch/Sommer, Das ökohumanistische Manifest, 141.
25 Vgl. ebd., 40, 146; ähnlich Kimmerer, Geflochtenes Süßgras, 59 u.a.
26 Vgl. Pinker, Aufklärung jetzt, 183.

1.3 Wider ökologische Arroganz. Demut und die Klimakrise

35

https://doi.org/10.5771/9783495991442-27 - am 29.01.2026, 15:08:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


se jener Akteure der Industrie, die, um es vorsichtig auszudrücken, 
einer auf Nachhaltigkeit zielenden Transformation der Wirtschaft 
gegenüber insgesamt wenig aufgeschlossen sind?27 Wer Rückfragen 
dieser Art stellt, wird z.B. darauf verweisen, dass digitale Instrumen­
te zur Berechnung des eigenen CO₂-Fußabdrucks von British Petrol 
popularisiert wurden, um den Anstieg der CO₂-Emissionen als ein 
Problem zu framen, für dessen Lösung Individuen die Verantwor­
tung trügen und nicht die Unternehmen, deren wirtschaftliche Akti­
vitäten den Anstieg der CO₂-Emissionen unmittelbar verursachen.28

Eine eingehendere Diskussion dieser Frage würde vom Kernthe­
ma dieses Buches wegführen. Hier nur so viel: Der besagte Einwand 
gegen eine umwelttugendethische Inanspruchnahme der Demut ist 
grundsätzlich berechtigt. Allerdings verhält es sich umgekehrt nicht 
so, als ginge es bei den erforderlichen Transformationsprozessen 
nicht auch um Haltungen von Individuen. Anders als die futility the­
sis behauptet, sind Haltungen und Verhaltensweisen von Individuen 
in mehrfacher Hinsicht alles andere als wirkungslos. Sie begründen 
bzw. verstärken die Akzeptanz für politische Transformationen, de­
rer es bedarf.29 Auch kommen den Verhaltensänderungen Einzelner 
durch Skaleneffekte und Dynamiken des social contagion Hebelwir­
kungen zu, die den Wirkungsgrad der Verhaltensänderungen Ein­
zelner erheblich steigern. Je mehr Einzelpersonen z.B. in nachhalti­
ge(re) Mobilitätsoptionen investieren, desto kostengünstiger können 
Letztere vorgehalten werden, da in größerer Masse produziert wer­
den kann usw. Und je mehr Menschen sich einem nachhaltigen 
Lebensstil verpflichten, desto mehr andere Menschen werden sich 
hiervon anstecken lassen.30

So lässt sich mit Blick auf besagte Anfrage an ökoethische Neu­
besinnungen auf die Demut festhalten: Klimaschutz hat selbstver­
ständlich auch eine individuelle Komponente. Dass derjenige, der 
den Fokus zu eng auf diese Komponente richtet, Gefahr läuft, letzt­
lich allein durch kooperative Maßnahmen zu erreichende Ziele aus 
den Augen zu verlieren, ändert im Grundsatz nichts daran, dass es 
Individuen sind, die Entscheidungen mit erheblichen Auswirkungen 

27 Vgl. v.a. Sinnott-Armstrong, It’s not my Fault, v.a. 344.
28 Vgl. Kiel, Denn sie wussten, was sie tun; Beckert, Verkaufte Zukunft, 60.
29 Vgl. Diekmann, Klimakrise, v.a. 36–38.
30 Vgl. Marsden, Memetics and Social Contagion.

1. Diätetik – Polarisierung – Ökologie. Zur Renaissance der Demut

36

https://doi.org/10.5771/9783495991442-27 - am 29.01.2026, 15:08:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auf die natürliche Umwelt treffen – so sehr sie in ihren Entscheidun­
gen durch strukturelle Rahmenbedingungen beeinflusst sein mögen.

Zum anderen jedoch, und dies ist der für mich entscheidende 
Punkt, wirft die ökoethische Neubesinnung auf die Demut auch 
eine weitere Frage auf: So sehr man sich mehr Demut auch wün­
schen mag – kann es aus moralpragmatischer Perspektive betrach­
tet überhaupt sinnvoll und zielführend sein, Demut zu fordern? 
Provoziert dies nicht Abwehrreaktionen, die im Ruf nach Demut 
eine von Ideologie getriebene Grenzüberschreitung, eine Öko- bzw. 
Gesinnungsdiktatur wittern werden, d.h. den Versuch eines Eingriffs 
in das Welt- und Selbsterleben derer, denen Demut ans Herz gelegt 
wird?31 Dieses grundsätzliche moralpragmatische Problem, also die 
Frage, ob und wie moralische Rede diejenigen, an die sie sich richtet, 
tatsächlich erreichen wird bzw. ob sie erreichen kann, was sie errei­
chen soll, stellt sich mit Blick auf die Demut aufgrund von deren 
besonderer Struktur in zugespitzter Weise.

Dass die Verwicklungen der Demut auf Schwierigkeiten hindeu­
ten, die in anderen Zusammenhängen des ethischen Lebens eben­
falls auftreten, aber im Fall der Demut wie in einem Brennglas 
fokussiert werden, wird uns noch mehrfach beschäftigen. Dies ist 
einer der Gründe, warum das Thema Demut ein äußerst reichhalti­
ger Lernraum sein kann. Ich will dies zunächst mit Blick auf den 
jetzt diskutierten Zusammenhang verdeutlichen, indem ich auf eine 
Publikation eingehe, in der expressis verbis von Demut gar nicht die 
Rede ist, deren Grundgedanke jedoch mit Fragen, die sich auch im 
Zuge des Nachdenkens über Demut stellen, in engen Verbindungen 
stehen könnte.

1.4 Asketische Selbstzurücknahme und 
Fortschrittsdenken

Andreas Reckwitz zeigt in seiner Monografie Verlust. Ein Grundpro­
blem der Moderne, dass das Denken und Empfinden der Moderne 
eng mit einem emphatischen Fortschrittsglauben verbunden ist.32 

31 Vgl. z.B. Vahrenholt, Ökodiktatur pur; Lepenies, Verbot und Verzicht, v.a. 11.
32 Vgl. Reckwitz, Verlust, v.a. 123, 128, 133.

1.4 Asketische Selbstzurücknahme und Fortschrittsdenken

37

https://doi.org/10.5771/9783495991442-27 - am 29.01.2026, 15:08:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ersichtlich fordert die Klimakatastrophe die Menschheit nun heraus, 
nicht einfach nur Dinge fortwährend zu verbessern, sondern auch 
Denkformen und Lebensroutinen zu revidieren. Vor allem nötigt 
die Klimakatastrophe dazu, jene Enttäuschungen zu verarbeiten, 
die damit einhergehen, dass die Gewissheit, ständiger Fortschritt
bringe immer auch die Lösungen der durch den Fortschritt selbst 
produzierten Probleme hervor, sich nach heutigem Erkenntnisstand 
als trügerisch entpuppt.33 Die Bearbeitung dieses Enttäuschtwerdens 
modernen Fortschrittsglaubens bezeichnet Reckwitz als doing loss. 
Solche Verlustarbeit bestehe unter anderem darin, dass konstitutive 
Momente unserer Selbstbilder zur Disposition gestellt werden. Reck­
witz verweist in diesem Zusammenhang auf denkerische Vorstöße in 
Richtung eines modernen Asketismus oder Minimalismus, die dem 
Anschein nach dabei helfen dürften, negative Erfahrungen in Selbst­
bilder zu integrieren.34 Können aber Semantiken des Verzichts oder 
der Demut tatsächlich als Kontrapunkt gegen eine nun an natürliche 
Grenzen anprallende Fortschrittsvernarrtheit der Moderne in der 
gewünschten Weise Wirksamkeit entfalten? Besteht hier nicht immer 
die Gefahr, dass die Logik des Fortschritts das Verzichtsdenken un­
terwandert und absorbiert? Wenn dies der Fall sein sollte, dann wird 
der Ruf nach Verzicht dadurch nicht schlechterdings sinnlos. Wohl 
aber wäre dann zu bedenken, dass Verzichtsdenken komplexer ist, 
als manche zeitgenössische Stimme unterstellt.

Ich will anhand eines Beispiels verdeutlichen, was ich mit dieser 
Problemanzeige meine. In Otfried Höffes Die hohe Kunst des Ver­
zichts – einer der unter dem Stichwort des modernen Asketismus bei 
Reckwitz erwähnten Publikationen – lesen wir:

„Einer Philosophie des Verzichts kommt es nicht auf ein […] äußerlich 
erzwungenes Verhalten an, sondern [auf ] eine von Innen (sic!) kom­
mende Bescheidenheit. Sein Menschsein steigert, wer alle Selbstüber­
schätzung und jeden Hochmut von sich weist und auf dieses Von-sich-
Weisen stolz sein darf. Infolgedessen lässt die nicht servile, vielmehr 

33 Göpel, Wir können auch anders, 273, spricht in einem ähnlichen Zusammen­
hang von der Demut, zu akzeptieren, dass die Lösungen von heute die Probleme 
von morgen sein werden.

34 Vgl. Reckwitz, Verlust, 395–399.

1. Diätetik – Polarisierung – Ökologie. Zur Renaissance der Demut

38

https://doi.org/10.5771/9783495991442-27 - am 29.01.2026, 15:08:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


humane Demut zu einer Geringschätzung seiner selbst es nicht kom­
men.“35

Höffe versteht also den Stolz auf eigene Verzichtsleistungen als Anti­
dot gegen Servilität, als Repellent, das die Demut schützt. Es ist nun 
bemerkenswert, dass das Motiv eines Stolzes auf eigene Verzichts­
leistungen bereits im 6./7. Jahrhundert die Aufmerksamkeit eines 
exponierten Vertreters traditionellen Asketismus’, nämlich Johannes 
Climacus’, auf sich zog – nur in einem ganz anderen Sinn als bei 
Höffe. Johannes Climacus gibt in seiner Schrift Die Himmelsleiter
die folgende Szene wieder:

„Es berichtete mir jemand von denen, die die Gabe des Sehens besitzen, 
Folgendes: ‚Als ich einmal in einer Versammlung saß, kamen zu mir der 
Dämon der Eitelkeit und der des Hochmuts und nahmen zu meinen 
beiden Seiten Platz. Der eine stieß mir mit seinem eitlen Finger in die 
Rippen und forderte mich auf, ein Gesicht oder eine Leistung, die ich 
in der Einöde verbracht hatte, zum Besten zu geben. Sobald ich diesen 
zurückgewiesen hatte mit der Bemerkung: ‚Es sollen zurückweichen 
und zum Spott werden, die mir Übles wünschen‘ (Ps 69,3), flüsterte 
gleich der zu meiner Linken mir ins Ohr: ‚Bravo, gut gemacht, mit 
diesem Sieg über meine Mutter gehörst du zu den ganz Großen!‘ wel­
chem ich trefflich mit dem Aufgreifen des gleichen Verses entgegnete: 
‚Es sollen umkehren und zur Schande werden, die mir sagen: Bravo, gut 
gemacht!‘“36

Dass der Dämon des Hochmuts hierauf erneut ausrufen würde: 
„Bravo, gut gemacht“, ist naheliegend – ob Johannes Climacus dies 
insinuiert und somit die aus zweiter Hand weitergereichte Heldena­
nekdote in höherem Maße ambig ist, als es zunächst den Anschein 
hat, lässt sich nicht abschließend klären. Deutet Johannes Climacus 
vielleicht zumindest an, dass der Fromme sich in einem ständigen 
Aufstieg befindet, da immer neue Gestalten des Stolzes auf eigene 
Verzichtsleistungen niedergerungen werden müssen? Dass das bibli­
sche Motiv der Himmelsleiter (Gen 28,10–22) später von Bernhard 
von Clairvaux als metaphorischer Ausdruck für die unausweichliche 
Notwendigkeit gedeutet wurde, auf der eigenen frommen Lebensrei­
se – und das heißt für Bernhard: auf dem Weg zu immer noch mehr 
Demut – unablässig voranzuschreiten und in diesem Voranschreiten 

35 Höffe, Die hohe Kunst des Verzichts, 121.
36 Scal. 22 (PG 88, 953; Übers. Makedos). Dazu: Procopé, Art. Hochmut, 838.

1.4 Asketische Selbstzurücknahme und Fortschrittsdenken

39

https://doi.org/10.5771/9783495991442-27 - am 29.01.2026, 15:08:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


um des Heils der eigenen Seele willen niemals innezuhalten, lässt 
jedenfalls erahnen, wie weitreichend diese Frage ist.37 Hochmut ist, 
so deutete es sich an, eine Hydra. Wer dem Hochmut mit Demut den 
Kopf abschlägt, sieht sich sehr bald an genau derselben Stelle, an der 
ein kurzlebiger Sieg über den Hochmut errungen wurde, im Kampf 
mit neuerlichen Auswüchsen des Letzteren.

Wie auch immer man die zitierte Passage aus Johannes Clima­
cus’ Die Himmelsleiter liest, ob man in ihr eine beabsichtigte oder 
eine unbeabsichtigte Ambiguität wahrnimmt, ihr Autor lässt jeden­
falls ein feines Gespür für die Schlüpfrigkeit und Doppelbödigkeit 
des Asketismus erkennen – im Unterschied zu manchen zeitgenös­
sischen Stimmen, die Verzicht anempfehlen. So drängen sich mit 
Blick auf die angesprochenen Bereiche der neueren Verzichts- und 
Demutsbegeisterung Fragen auf: Lässt Verzicht sich so denken, dass 
die den Verzicht begleitende Negation mit der Selbstbejahung, auf 
die die Verzicht Übenden eben nicht verzichten können, vermittelt 
wird? Dieser Spannung zwischen Selbstbejahung und Selbstzurück­
nahme, zwischen Ja und Nein möchte ich nun genauer nachgehen.

37 S.u. Abschn. 5.1.

1. Diätetik – Polarisierung – Ökologie. Zur Renaissance der Demut

40

https://doi.org/10.5771/9783495991442-27 - am 29.01.2026, 15:08:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Stolze Demut? Zur (Un)vereinbarkeit zweier 
Tugenden

Nicht nur können Stolz und Demut in Konflikt geraten, es ist, so 
möchte ich im Folgenden zeigen, auch geradezu unvermeidlich, 
dass sie dies tun, weil der Antagonismus dem Verhältnis der beiden 
zueinander eingeschrieben ist. Nun gab und gibt es zahlreiche pro­
minente Stimmen, die die Beziehung von Stolz und Demut ganz 
anders beschreiben, nämlich nicht als ein ständiges Aushandeln 
gegenstrebiger Tendenzen, sondern als versöhntes oder jedenfalls 
(leicht) zu versöhnendes Neben- und Miteinander. Entsprechende 
Versuche, die Konflikte zwischen Stolz und Demut zu schlichten, 
gehen unterschiedliche Wege. Es lohnt sich, diesen Schlichtungsstra­
tegien im Einzelnen nachzuspüren, weil so über Demut und Stolz 
viel zu lernen ist und vor allem darüber, was genau an der Beziehung 
der beiden dann doch notorisch kompliziert sein könnte.

Besagte Stimmen behaupten im Kern, dass Demut und Stolz nicht 
in Konflikt stünden, wenn man Demut nur richtig verstehe, denn 
wenn man dies täte, sehe man, dass Demut mit Stolz sehr gut ver­
einbar sei (2.1); diese Stimmen behaupten ferner, dass Demut und 
Stolz nicht in Konflikt stünden, wenn man Stolz nur richtig verstehe, 
nämlich von seinem bösen Zwilling, der Arroganz, unterscheide 
(2.2), und dass Demut und Stolz nicht in Konflikt stünden, wenn 
man sich das beiden gemeinsame Prinzip, das Prinzip der ausgewo­
genen Mitte (mesótēs), vor Augen führe (2.3). An alle drei genannten 
Lösungswege lassen sich allerdings Anfragen stellen, und im Lichte 
dieser Anfragen erhärtet sich der Eindruck, dass Stolz und Demut 
alles andere als verschwisterte, nämlich vielmehr antagonistische 
Haltungen sind (2.4).1

1 Vgl. zur Metapher twin virtues (mit Bezug auf Stolz und Demut bei Thomas von 
Aquin) Hawkins, Crowned with Glory and Honor, 259, 272, 289.

41

https://doi.org/10.5771/9783495991442-27 - am 29.01.2026, 15:08:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.1 Schöne alte Tugend. Negativitätsentlastete Demut

„Although humility is often equated in people’s minds with low self-re­
gard and tends to activate images of the stoop-shouldered, self-deprecat­
ing, weak-willed soul only too willing to yield to the wishes of others, in 
reality humility is the antithesis of this caricature.“2

Diese Klarstellung aus der Feder Robert A. Emmons’ ist typisch für 
einen ganzen Strang der Diskussion über Demut, nämlich für jenen, 
welcher der Positiven Psychologie nahesteht. Die entsprechenden 
Diskussionsbeiträge heben das lebensdienliche Potenzial der Demut 
hervor, von dem eingangs bereits die Rede war, und stellen empha­
tisch in Abrede, dass Demut etwas mit Selbstverneinung zu tun 
haben könnte. Abgelehnt wird damit ein Begriff von Demut, der 
Demut als ein geringes Maß an Selbstwertschätzung („low-esteem 
conception of humility“) oder als Selbstzurücksetzung („self-abase­
ment view“; „self-abasement humility“) versteht. Sehr zu begrüßen 
sei hingegen selbstbejahende Demut („appreciative humility“). Diese 
zeichne sich durch eine (relative) Freiheit von der Sorge um sich 
selbst („low concern“) aus.3

Ein solcher Enthusiasmus bietet allerdings Anlass zu Rückfragen. 
Im Hintergrund zahlreicher neuerer Beiträge, die jede Negativität 
von der Demut abziehen wollen, steht, wie bereits erwähnt, die 
Programmatik positiv-psychologischen Denkens, welches dafür plä­
diert, man möge überhaupt alles Negative hinter sich lassen.4 Dass 
ein genauerer Blick auf die Strömung oder die Schule der Positiven 
Psychologie durchaus Verstörendes ans Licht bringt, um es vorsich­
tig auszudrücken, ist dabei nicht der entscheidende Gesichtspunkt, 
sondern lediglich ein Anlass zu Skepsis. Verstörend sind Bemerkun­
gen Martin Seligmans, des Begründers der Positiven Psychologie, 
zur ‚Behandlung‘ homosexuellen Empfindens; verstörend sind auch 
Berichte über die Formen, die das positive Denken etwa im Zusam­

2 Emmons, The Psychology of Ultimate Concerns, 171.
3 Vgl. Nadelhoffer/Wright, The Twin Dimensions of the Virtue of Humility, 

v.a. 312; Nadelhoffer u.a., Some Varieties of Humility Worth Wanting; Weid­
man/Cheng/Tracy, The Psychological Structure of Humility.

4 Vgl. Steinmeyer, Die Gedanken sind nicht frei, v.a. 104, 108, 117, 154.

2. Stolze Demut? Zur (Un)vereinbarkeit zweier Tugenden

42

https://doi.org/10.5771/9783495991442-27 - am 29.01.2026, 15:08:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


menhang von Krankheitsdeutungen annehmen kann.5 Nun sollten 
zwar aus Einzelbeobachtungen wie diesen keine generalisierenden 
Schlüsse gezogen werden. Der Eindruck jedoch, dass positives Den­
ken und Positive Psychologie ideologische Tendenzen und blinde 
Flecken erkennen lassen, dass sie die Grenzen und Fragwürdigkeiten 
des eigenen Denkens nicht hinreichend im Blick haben, lässt sich 
erhärten.

Aus Zusammenhängen des durch die Positive Psychologie inspi­
rierten Nachdenkens über Demut ging ein Arbeitsbuch hervor, 
das denen, die sich den darin verzeichneten Aufgaben widmen, ver­
spricht, sie würden demütiger werden – und von ihrer selbst erarbei­
teten Demut profitieren. Die Autorin und die Autoren wenden sich 
auf den letzten Seiten des Arbeitsbuches mit beherzten abschließen­
den Worten an jene, die sich auf den Weg zu mehr Demut gemacht 
haben:

„Thank you for your dedication to this workbook and for being a part 
of a more humble and virtuous world. Your commitment will not only 
benefit you, but those around you. You worked very hard for this and 
deserve to experience all of the rewards that being a humble person has 
to offer.“6

Diese Worte sprechen den auf ihren Wegen zu mehr Demut Avan­
cierten zu, dass sie stolz auf ihre Errungenschaften zu sein verdien­
ten und einen Anspruch erworben hätten, inskünftig die Früchte 
ihrer harten Arbeit zu ernten. Dass eine durch Selbstbildungsan­
strengungen erworbene Demut sich in Paradoxien verstrickt, wenn 
sich eine stolze Selbstzufriedenheit unter die Demut mischt, scheint 
die Verfasserin und die Verfasser nicht zu beunruhigen.

5 Seligman vertritt seine Weltsicht mit ausgeprägtem Sendungsbewusstsein. So ha­
be er die Idee der Positiven Psychologie nicht gewählt, sondern sei von ihr geru­
fen worden wie Moses aus dem brennenden Dornbusch (vgl. Seligman, Wie wir 
aufblühen, 115; dazu: Cabanas/Illouz, Das Glücksdiktat, 26). Zur Wirksamkeit 
der ‚Behandlung‘ homosexuellen Empfindens durch Elektroschocks vgl. Selig­
man, What You can Change … and What You can’t, 156f.). – Ehrenreich, Smile 
or die, v.a. 38, schildert eindrücklich, zu welch absurden Konsequenzen positives 
Denken führen kann. Ehrenreich erkrankte an Krebs und sah sich von Seiten 
anderer Patient*innen, die im Bann des positiven Denkens standen, mit der Er­
wartung konfrontiert, sie möge dankbar sein für die Entwicklungsmöglichkeiten, 
die sich ihr infolge ihrer Erkrankung angeblich eröffneten.

6 Lavelock/Worthington/Davis, The Path to Humility, 84.

2.1 Schöne alte Tugend. Negativitätsentlastete Demut

43

https://doi.org/10.5771/9783495991442-27 - am 29.01.2026, 15:08:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Für den Augenblick werfe ich noch einen näheren Blick auf die 
hermeneutischen Voraussetzungen einer Rekonstruktion der Demut, 
die diese auf ihren angeblich eigentlichen, positiven Kern zu redu­
zieren sucht. Im Konzert der Stimmen, die diese Sichtweise vertre­
ten, ist zwar, wie bereits angedeutet, durchaus ein Wissen um die 
Tatsache anzutreffen, dass das Wort Demut in der Geschichte andere 
Bedeutungen angenommen hatte, d.h., dass zur Demut in begriffsge­
schichtlicher Hinsicht auch jene Dimension der Selbstkritik, ja der 
Selbstverneinung gehörte, die nun unbedingt aus dem Begriff der 
Demut herausgehalten werden soll. Dieses Wissen um mit Negativi­
tät verbundene Schichten des Begriffs der Demut führt jedoch nicht 
zu einer Differenzierung des Verständnisses von Demut, sondern 
motiviert vielmehr ein hermeneutisches Programm der Entsorgung 
besagter nunmehr als bloßer Ballast empfundener Teilbestände aus 
dem semantischen Repertoire der Demut.

„One strategy that has recently been adopted to salvage humility’s status 
as a virtue is to try to ‘remove the negative baggage from the traditional 
conception of religious humility’ to see if anything valuable remains.“7

Diese hermeneutische Maxime bringt auf den Punkt, wie neuere 
Einlassungen zur Demut häufig verfahren. Sie lesen die Tradition 
äußerst eklektisch und sondern gezielt alles Negative aus. Dass zur 
Demut auch eine mitunter schmerzhafte Selbstkorrektur gehören 
könnte, scheint allenfalls noch am Rande dieser Debatten auf.8 
Dies ist im Übrigen vor dem Hintergrund der Tatsache, dass das 
positive Denken als eine Reaktion auf die als düster empfundene 
Frömmigkeit calvinistisch geprägter Siedler gesehen werden kann, 
besonders bemerkenswert.9 Denn vor diesem Hintergrund entsteht 
der Eindruck, bei dieser Zurückweisung des Negativen an der De­
mut könnte es sich um eine Fortsetzung der Zurückweisung eines 
christlichen Erbes handeln, die (in diesem Fall) das Kind mit dem 
Bade ausschüttet.

7 Nadelhoffer u.a., Some Varieties of Humility Worth Wanting, 175. Die Vf.erin­
nen diskutieren dieses Vorgehen zwar kritisch, schließen sich ihm jedoch im 
Grundsatz an. Als Beleg für die zitierte Phrase („remove the negative baggage 
[…]“) verweisen die Vf.erinnen auf Hare, The Paradox of Moral Humility, 235; 
die zitierte Phrase findet sich dort allerdings nicht.

8 Vgl. Wright, The Moral Psychology of Humility, 407, Anm. 1.
9 Vgl. Ehrenreich, Smile or die, v.a. 88.

2. Stolze Demut? Zur (Un)vereinbarkeit zweier Tugenden

44

https://doi.org/10.5771/9783495991442-27 - am 29.01.2026, 15:08:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nun steht es selbstredend jeder und jedem frei, eine hermeneu­
tische Vorentscheidung der beschriebenen Art zu treffen und die 
Geschichte des Nachdenkens über Demut zu filtern, um einer Art 
rettender Übersetzung (s.o.: „salvage“) der Demut den Weg zu eb­
nen. Eine solche Hermeneutik bringt es allerdings mit sich, dass Nu­
ancen historischer Quellen gar nicht mehr wahrgenommen werden 
können – während diese historischen Quellen in all ihrer Fremdheit 
unser Denken doch inspirieren könnten. Der zweifelhafte Gewinn 
dieser hermeneutischen Rosskur besteht darin, dass Demut von je­
der Kontamination durch Selbstverneinung in der Weise bereinigt 
wird, dass Demut mit Stolz, also mit Selbstbejahung und Selbstbe­
hauptung, gar nicht mehr in Konflikt geraten kann. Jedenfalls, so 
der Gedanke, können bzw. müssen Stolz und Demut nicht in Kon­
flikt geraten, wenn diese beiden Begriffe nur „richtig“ verstanden 
werden: wenn, wie wir gesehen haben, Demut nicht als eine Selbst­
wahrnehmung verstanden wird, die mit Negativität einhergeht, und 
wenn, wie wir im Folgenden sehen werden, Stolz richtig verstanden 
wird, nämlich als das, was in der neueren Forschung „authentischer“ 
Stolz genannt wird.

2.2 Authentischer Stolz und wahre Demut als bruchlose 
Einheit

„Humility is not thinking less of yourself but thinking of yourself less.“

Diese Worte, die C.S. Lewis zugeschrieben werden, lassen sich zwar 
in dessen Schriften nicht belegen. Sie bringen jedoch gut auf den 
Punkt, wie Lewis tatsächlich über Demut dachte.10 Lewis hatte einen 
sehr differenzierten Blick auf die Verwicklungen der Demut, gleich­
zeitig jedoch eine etwas kurz gefasste Vorstellung davon, wie diese 
Verwicklungen zu lösen seien.11 Demut ist in Lewis’ Augen eine 
Haltung der Selbstvergessenheit und gerade nicht ein Akt der kri­

10 Vgl. Lewis, Pardon, ich bin Christ, 119: „Der wahrhaft demütige Mensch er­
weckt keineswegs den Eindruck von Demut, den wir mit dem Wort heute 
verbinden. Er ist kein schmieriger, kriecherischer Typ, der uns ständig erzählt, 
dass er natürlich – völlig unbedeutend sei. Im Gegenteil! […] Er wird nicht über 
die Demut nachdenken, er wird sich nicht so wichtig nehmen.“

11 S.u. Kap. 3.

2.2 Authentischer Stolz und wahre Demut als bruchlose Einheit

45

https://doi.org/10.5771/9783495991442-27 - am 29.01.2026, 15:08:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tischen Auseinandersetzung des Menschen mit sich selbst.12 Hoch­
mütig wird der Demütige, so Lewis, wenn der Demütige auf seine 
eigene Demut aufmerksam wird. Unterbliebe dergleichen, gerieten 
Stolz und Demut nicht in Turbulenzen. Und so besteht in Lewis’ 
Augen auch keine inhärente Spannung zwischen Stolz und Demut.

Diese Sichtweise ist in der neueren Zeit und Gegenwart ebenfalls 
verbreitet.13 Zuweilen tritt sie etwas anbiedernd auf. „Wirkliche De­
mut ist kein Zeichen von Schwäche, sondern etwas, das die Seele 
‚groß und stark‘ macht“, so Johanna Beck.14 Demut bedeutet, die 
Mauern zwischen Ich und Welt einzureißen, so dass Menschen, 
anstatt selbstfixiert in sich zurückgezogen von der Welt getrennt zu 
leben, mit „allem“ in Verbindung stehen und an der Größe von allem 
teilhaben. Wir werden, so Erik J. Wielenberg, durch die Demut 
nicht weniger, sondern mehr. Es gehe darum, die eigene relative 
Unbedeutsamkeit im Angesicht des Universums zu erfassen.

„In doing this, we do not come to see ourselves as without value; 
instead, we see ourselves as one valuable thing in a universe filled 
with value.“15

Nicht nur stehen Stolz und Demut nicht im Widerspruch zueinan­
der, so der Gedanke, sie gehören vielmehr sogar zusammen – jeden­
falls dann, wenn Stolz als „authentischer Stolz“ verstanden wird.

Die moralpsychologische Forschung zu Emotionen der Selbstbe­
wertung unterscheidet zwischen überheblichem Stolz („hybristic pri­
de“) auf der einen und authentischem Stolz („authentic pride“) 
auf der anderen Seite.16 Überheblicher Stolz ist diesem Verständ­
nis zufolge eine Form des Stolzes, die sich auf zufällige Eigenschaf­
ten richtet. Ein extremes Beispiel hierfür ist der white pride, d.h. 
der Stolz darauf, sich einem bestimmten Phänotyp zuordnen zu 

12 Vgl. ders., Dienstanweisung für einen Unterteufel, v.a. 41, 89.
13 Vgl. z.B. Buss, Introduction, 10, 12.
14 Beck, Mut zur Demut, 17. So wenig diese Beschreibung der Demut zu überzeu­

gen vermag, so nachvollziehbar ist auf der anderen Seite, dass Beck wohl vor 
dem Hintergrund ihrer persönlichen Erfahrungen mit kirchlicher Wirklichkeit 
bestimmte Verständnisse von Demut zurückweist. Vgl. dies., Mach neu, was 
dich kaputt macht.

15 Wielenberg, Secular Humility, 48.
16 Vgl. z.B. Tracy/Robins, The Psychological Structure of Pride, v.a. 507; Lange/

Crusius, The Tango of Two Deadly Sins, passim.

2. Stolze Demut? Zur (Un)vereinbarkeit zweier Tugenden

46

https://doi.org/10.5771/9783495991442-27 - am 29.01.2026, 15:08:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


können bzw. dem, was Rassist*innen als „Rasse“ konstruieren.17 
Überheblicher Stolz steht in einer Linie mit Arroganz, Eitelkeit, Ei­
gendünkel, Egoismus, Grandiosität, Großspurigkeit, Snobismus, Un­
verschämtheit, Hochmut, Selbstgerechtigkeit, herrischem Auftreten, 
selbstsüchtigem Ehrgeiz und Selbstgefälligkeit.18 Authentischer Stolz 
hingegen ist eine Form des Stolzes, die sich auf Errungenschaften 
und Verdienste richtet, auf die stolz zu sein jemand tatsächlich ein 
Anrecht erworben hat. Die Fokussierung auf diese Binarität veran­
lasst die Psychologin Jessica Tracy dazu, ihre – ansonsten in vielerlei 
Hinsicht sehr eindrückliche und hilfreiche – Studie Take Pride mit 
dem etwas holzschnittartigen Appell zu schließen:

„My advice, based on the accumulated research evidence, is this: Seek 
out authentic pride. Find a way to feel good about your best me self. 
Display the nonverbal expressions of pride when you feel the emotions 
but don’t exaggerate it […].“19

Man möge also authentisch stolz sein, so der Gedanke, nur eben 
nicht überheblich-arrogant. Im Lichte dieser Unterscheidung zwi­
schen authentischem und überheblichem Stolz wird dann angenom­
men: Eine Person kann zwar nicht überheblich-stolz und demütig, 
wohl aber authentisch-stolz und demütig zugleich sein.20

Nun gibt es zweifellos sehr unterschiedliche Gestalten des Stolzes, 
und man wird sich wohl leicht darauf verständigen können, dass 
manche unter diesen sympathischer sind als andere.21 Das heißt 
aber nicht, dass die sympathischeren Gestalten des Stolzes ganz frei 
von Merkmalen wären, die man an dessen weniger sympathischen 
Ausformungen missbilligt. Was ich damit meine, möchte ich mit 
einem kurzen Blick auf drei prominente Beiträge zum Nachdenken 
über guten und schlechten Stolz aus der Zeit der Aufklärung ver­
deutlichen.

17 Vgl. Vice, White Pride, v.a. 193, 199. Black pride im Unterschied zu white pride
kann den Stolz auf die Leistungen einer Gemeinschaft bedeuten, die erfolgreich 
gegen Unterdrückung gekämpft hat. Vgl. ebd., v.a. 196f.; s.u. Abschn. 2.4.

18 Vgl. zu dieser Auflistung Roberts/Wood, Humility and Epistemic Goods, 258.
19 Tracy, Pride, 196.
20 Vgl. Roberts/Cleveland, Humility from a Philosophical Point of View, 33f.; 

Wielenberg, Secular Humility, 53f.; Weidman/Cheng/Tracy, The Psycholog­
ical Structure of Humility, v.a. 167.

21 Vgl. zur Janusgesichtigkeit des Stolzes z.B. Thurnherr, Art. Stolz, v.a. 201; 
Steinvorth, Pride and Authenticity, 3f.; Parellada, Pride – Sin or Virtue?.

2.2 Authentischer Stolz und wahre Demut als bruchlose Einheit

47

https://doi.org/10.5771/9783495991442-27 - am 29.01.2026, 15:08:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Jean-Jacques Rousseau unterscheidet zwischen Selbstliebe
(l’amour de soi) und Eigenliebe (l’amour propre). In seiner Diskus­
sion dieser Konzepte überwiegt die Denunziation der Eigenliebe, die 
der wünschenswerten Selbstliebe gegenübergestellt wird. Die Selbst­
liebe (l’amour de soi) ist befriedigt, wenn die wirklichen Bedürfnis­
se des Menschen befriedigt sind. Die Eigenliebe (l’amour propre) 
hingegen, d.h. diejenige Art von Selbstbezüglichkeit, die sich unab­
lässig mit anderen vergleicht, kann nicht befriedigt werden, weil ihr 
die (jedenfalls global gesehen) unerfüllbare Erwartung innewohnt, 
jedem anderen Menschen vorgezogen zu werden.22 So entstehen die 
süßen und zärtlichen Leidenschaften aus der Selbstliebe und die 
gehässigen und jähzornigen aus der Eigenliebe.23

Eigenliebe ist vergleichend, antagonistisch und durchaus unglück­
lich, ist die Keimzelle jener Streitbarkeiten und Konkurrenzkämpfe, 
die das Zusammenleben zerrütten, seit im Gefolge der Eigenliebe 
das Streben nach Eigentum und vor allem nach dessen Mehrung 
Einzug in die Menschheitsgeschichte gehalten hat.24 Selbstliebe hin­
gegen ruht in sich selbst. Besonders plastisch kommt diese Selbstlie­
be im fünften Kapitel bzw. im fünften „Spaziergang“ der Träumerei­
en eines einsamen Spaziergängers zur Geltung: Rousseau berichtet, 
wie er auf einem Kahn in die Mitte des Bieler Sees ruderte, um sich 
sodann dort treiben zu lassen, versunken in die bloße Freude zu 
existieren, frei von allen unglückseligen Gedanken an das zermür­
bende Ringen um Status und Anerkennung.25

Gegen Ende seiner Träumereien eines einsamen Spaziergängers 
bekennt Rousseau allerdings, dass er sich nach wie vor gegen den 
Andrang der Eigenliebe zur Wehr zu setzen und immer neu darum 
zu ringen habe, in den Zustand der in sich selbst ruhenden Selbstlie­
be zurückzufinden.26 Darin, dass die Selbstliebe angefochten bleibt 
durch das Nagen der Eigenliebe, deutet sich an, dass die Opposition 
von guter und schlechter Selbstaffirmation bei Rousseau dann doch 
keine absolute ist. Dieser Eindruck erhärtet sich, wenn man sich auf 

22 Vgl. Rousseau, Emile oder Über die Erziehung, v.a. 443 (OCP 4, 493); ders., 
Diskurs über die Ungleichheit, 193, 369 (OCP 3, 171, 219, Anm. XV*).

23 Vgl. Rousseau, Emile oder Über die Erziehung, v.a. 443 (OCP 4, 493).
24 Vgl. ders., Diskurs über die Ungleichheit, v.a. 173–193 (OCP 3, 164–171).
25 Vgl. ders., Träumereien eines einsamen Spaziergängers, 88 (OCP 1, 1044).
26 Vgl. ebd., 151f. (OCP 1, 1081).

2. Stolze Demut? Zur (Un)vereinbarkeit zweier Tugenden

48

https://doi.org/10.5771/9783495991442-27 - am 29.01.2026, 15:08:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der anderen Seite die Nuancen dessen näher ansieht, was Rousseau 
Eigenliebe nennt. Eigenliebe ist Rousseaus Darstellung zufolge ent­
gegen dem ersten Anschein nicht durchgehend negativ zu bewerten. 
Problematisch ist nicht die Eigenliebe als solche, sondern eine be­
stimmte Form derselben, nämlich die entfachte, verdorbene Eigen­
liebe. Eigenliebe ist entfacht, wenn sie anderer Menschen Streben, 
jeweils ihre eigene Eigenliebe zu entfalten, unterdrückt.27 Der nicht-
entfachten vergleichenden Eigenliebe hingegen attestiert Rousseau 
durchaus einen produktiven Sinn, etwa insofern die Eigenliebe den 
Emile, die Hauptfigur des gleichnamigen Erziehungsromans Rousse­
aus, dazu anhält, sich weiterzuentwickeln. In gewissem Umfang darf 
Emile Freude daran haben, anderen überlegen zu sein, denn dies 
gibt ihm Halt in seinem Streben. Emile hat Recht, wenn er seine er­
lernte Art zu leben der anderer Menschen vorzieht. So wie der recht­
schaffene Mensch auf seine Tugend stolz sein kann. Emile darf nur 
daraus nicht schließen, er sei von Natur aus besser als die anderen.28 

Auf diese vergleichende Eigenliebe können Menschen wohl kaum 
verzichten. Ohne den Drang, in den Augen anderer etwas darzustel­
len, gibt es weder Vernunft noch Tugend noch Selbstbestimmung.29 

Entscheidend ist daher, wie Menschen sich miteinander vergleichen, 
nicht, ob sie das überhaupt tun.30 Die scheinbar einfache Lösung, 
auf jedes Sich-Vergleichen schlicht zu verzichten, greift zu kurz. Dass 
Selbstbejahung gelingt, ist eine Frage ständigen Aushandelns, nicht 
eine Frage einer kategorischen Entscheidung für oder gegen eine 
bestimmte Grundform der Selbstbejahung.

2. David Hume unterscheidet – u.a. mit einem Verweis auf den 
Begriff der amour propre – zwischen edlem Stolz (noble pride) bzw. 
wohlbegründetem Stolz (well-founded pride) auf der einen Seite und 
exzessivem Stolz bzw. Dünkel (excessive pride und self-conceit) auf 
der anderen Seite.31 Den edlen Stolz lobt Hume in höchsten Tönen. 

27 Vgl. Neuhouser, Pathologien der Selbstliebe, 140.
28 Vgl. Rousseau, Emile oder Über die Erziehung, 506 (OCP 4, 536f.).
29 Vgl. Neuhouser, Pathologien der Selbstliebe, 123, 294–308, mit Verweis auf 

Rousseau, Diskurs über die Ungleichheit, 187–189 (OCP 3, 169).
30 Vgl. ebd., 255 (OCP 3, 189). Dazu: Neuhouser, Pathologien der Selbstliebe, 29, 

Anm. 38.
31 Vgl. Hume, Eine Untersuchung über die Prinzipien der Moral, 155, Anm. 66 (M 

App4.3n66.1). Hume verweist hier allerdings nicht auf Rousseau, sondern auf 
Rochefoucauld.

2.2 Authentischer Stolz und wahre Demut als bruchlose Einheit

49

https://doi.org/10.5771/9783495991442-27 - am 29.01.2026, 15:08:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Edler Stolz hält den Menschen im Guten, weil edler Stolz zumindest 
indirekt zu gutem Handeln motiviert.32 Jeder ehrliche Mensch fühlt 
die Wichtigkeit eines inneren Seelenfriedens und eines Bewusstseins 
von Integrität.33 Fehlt dieser in Maßen wünschenswerte und not­
wendige Stolz, fehlt das Gefühl des eigenen Wertes (generous pride 
or self-value), dann, so Hume, ist diese Abwesenheit „uns so unange­
nehm […] wie das Fehlen einer Nase, eines Auges oder irgendeines 
anderen wichtigen Teils des Gesichts oder eines anderen Körpertei­
les.“34 Tugendstolz ist eine motivationale Ressource, denn der Stolz 
auf das eigene Gutsein hält den Menschen in diesem Gutsein fest 
– dies ist eine Überzeugung, die auch durch zeitgenössische moral­
psychologische Forschung Bestätigung findet.35 Besagter exzessiver 
Stolz hingegen, so Hume, ist peinliches, pompöses Gehabe.36

Wie lässt sich diese Unterscheidung nun im realen Leben durch­
halten? Insoweit Hume, wie bereits angedeutet, zwischen wohlbe­
gründetem und nicht wohlbegründetem Stolz unterscheidet, könnte 
man meinen, entscheidend sei, ob ein Gefühl des Stolzes wohlbe­
gründet ist oder eben nicht. Allerdings macht Hume selbst deutlich, 
dass man sich hier auf sehr unsicherem Terrain befindet. Wirklich 
gewiss sein kann man sich nie, so räumt er ein, ob ein Gefühl von 
Stolz tatsächlich gut begründet ist.37

Nun könnte man auch versuchen, die Lösung des Problems auf 
die Ebene des sozialen Miteinanders zu verlagern, und dafür wer­
ben, dass Menschen einfach insgesamt darauf verzichten mögen, 
ihren Stolz (übermäßig) zu zeigen. Dies wäre insofern einleuchtend, 
als für das Innenleben des Menschen sogar ein übermäßiger Stolz 
nicht nachteilig, sondern im Gegenteil von Vorteil ist.38 Umgekehrt 

32 Vgl. ders., Ein Traktat über die menschliche Natur, 511 (T 2.3.9.4); Schmidt, 
Gelassener Stolz, v.a. 94f.

33 Vgl. Hume, Eine Untersuchung über die Prinzipien der Moral, 122f. (M 9,23). 
Dazu: Besser-Jones, Hume on Pride-in-Virtue, v.a. 172f.

34 Hume, ebd., 92 (M 7.10).
35 Vgl. Grusec/Redler, Attribution, Reinforcement, and Altruism; Williams/

DeSteno, Pride and Perseverance; Tracy, Pride, v.a. 70–74; McLatchie/Piaz­
za, Moral Pride, 146f., 161. Vgl. allerdings zu nicht-wünschenswerten Wirkungen 
des Stolzes Rengifo/Laham, Pride and Moral Disengagement.

36 Vgl. Hume, Ein Traktat über die menschliche Natur, 681 (T 3.3.2.1).
37 Vgl. ebd., 687 (T 3.3.2.10).
38 Vgl. ebd., 686 (T 3.3.2.8).

2. Stolze Demut? Zur (Un)vereinbarkeit zweier Tugenden

50

https://doi.org/10.5771/9783495991442-27 - am 29.01.2026, 15:08:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wird Stolz gerade dadurch verstörend, dass im Besonderen übermä­
ßig stolze Menschen andere Menschen dazu veranlassen, sich mit 
ihnen zu vergleichen, was Gefühle des Zurückgesetztwerdens pro­
voziert.39 Stolz müsste also gleichsam unter einer Decke gehalten 
werden. Da der Mensch sich nicht selbst ein zuverlässiges Regulativ 
sein kann, bringt Hume soziale Praxen ins Spiel. Er verweist auf 
die gelebte Wohlanständigkeit (decorum) und die gute Kinderstube 
(rules of well-breeding), die eine Abneigung gegen den Ausdruck 
des Stolzes kultivieren sollen.40 Der sittliche Geschmack solle dafür 
sorgen, dass Menschen gegenüber dem pompösen, peinlichen und 
gesellschaftlich geächteten Stolz einen Degout empfinden.

Allerdings: Welcher Ausdruck von Stolz kann denn überhaupt 
angemessen sein? Die Feststellung, dass der Mensch das Recht 
hat, sich durch ostentatives Zurschaustellen seines Stolzes gegen Ver­
leumdung oder Unterdrückung (calumny or oppression) zur Wehr 
zu setzen, kann diese Frage nicht zufriedenstellend beantworten.41 

Denn die positive, motivationale Rolle, die Hume dem Stolz zu­
spricht, geht doch über das Abwehren ehrenrühriger Angriffe weit 
hinaus. Kann es also abgesehen von solchen extremen Notwehrsi­
tuationen jemals erstrebenswert und in ethischer Hinsicht ‚zulässig‘ 
sein, Stolz zu zeigen? Hume räumt ein, dass nicht nur der dünkelhaf­
te Stolz, sondern auch der Ausdruck des berechtigten, wünschens­
werten Stolzes für andere Menschen, die mit dem Ausdruck von 
Stolz konfrontiert werden, unangenehm sein kann.42 Das heißt: Die 
von Hume angebotene Lösung ist nur dann durchzuhalten, wenn 
Menschen ihrem Stolz kaum oder gar nicht Ausdruck verleihen, 
wenn Menschen also Stolz innerlich fühlen und sich auch vom Stolz 
beleben lassen, während die gute Kinderstube ein inneres Bollwerk 
dagegen errichtet, dass der Stolz überhaupt in das soziale Miteinan­
der eindringt. Bei Hume finden sich allerdings wiederum Hinwei­
se, dass auch diese Lösung kaum aufgehen kann. Die Vorstellung, 
Menschen könnten ihren Stolz in Gänze für sich behalten, scheitert 
daran, dass, wie Hume selbst betont, Stolz aus sozialen Dynamiken 
lebt.

39 Vgl. ebd., 685 (T 3.3.2.7); ders., Eine Untersuchung über die Prinzipien der 
Moral, 104 (M 8.11).

40 Vgl. ders., Ein Traktat über die menschliche Natur, 687 (T 3.3.2.10).
41 Vgl. ders., Eine Untersuchung über die Prinzipien der Moral, 103 (M 8.10).
42 Vgl. ders., Ein Traktat über die menschliche Natur, 686 (T 3.3.2.9).

2.2 Authentischer Stolz und wahre Demut als bruchlose Einheit

51

https://doi.org/10.5771/9783495991442-27 - am 29.01.2026, 15:08:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„Welche anderen Affekte (passions) uns auch antreiben mögen, Stolz, 
Ehrgeiz, Geiz […], die Seele, das belebende Prinzip, ist die Sympathie.“43

Wenn die Sympathie, d.h. die affektive Wechselwirkung zwischen 
Subjekten, den Stolz überhaupt erst belebt, dann können Menschen 
auf den Ausdruck des Stolzes nicht verzichten.44

Die auf den ersten Blick so klare Unterscheidung zwischen wün­
schenswertem und nicht-wünschenswertem Stolz erweist sich mit­
hin bei näherem Hinsehen als porös. Letztlich wird das Problem 
gleichsam an die Elternhäuser und Gouvernanten durchgereicht, 
wenn Hume die gute Kinderstube als Gegenkraft gegen den uner­
wünschten Ausdruck von Stolz ins Feld führt. Den Selbstheilungs­
kräften des Zivilisiertseins wird hier viel, möglicherweise zu viel 
abverlangt. Dass die Kultur einspringen muss, um Verwicklungen 
zu lösen, die auf theoretischer Ebene nicht gut in den Griff zu be­
kommen sind, könnte zwar im Grundsatz durchaus zutreffen.45 Aber 
was dann von der Kultur erwartet wird, müsste doch konzeptionell 
genauer ausgeführt werden, als es bei Hume geschieht.

3. Immanuel Kant unterscheidet zwischen Ehrliebe und Ehrsucht 
bzw. Ehrbegierde, und zuweilen wirkt es so, als trennte Kant somit 
säuberlich zwischen einer moralisch wünschenswerten, ja als höchs­
ter Pflicht des Menschen gegen sich selbst ausgewiesenen inneren, 
moralischen Ehre auf der einen Seite und einer veräußerlichten 
Ehre im Sinne sozialer Anerkennung auf der anderen Seite.46 Nun 
hat aber auch die äußere Ehre ihre eigene Dignität, so jedenfalls 
sah Kant es in jungen Jahren. In seinen Vorlesungen zur Geografie 
lässt Kant durchscheinen, dass er den stattgehabten zivilisatorischen 
Fortschritt von einer Scham- zu einer Schuldkultur, auf den sein 
Zeitalter zurückblicken kann, durchaus mit gemischten Gefühlen 
sieht. Zwar sei es im Grundsatz zu begrüßen, dass sein Zeitalter den 
„Enthusiasmus der Ehrbegierde“ hinter sich gelassen habe zugunsten 

43 Ebd., 431 (T 2.2.5.15).
44 Aus Perspektive neuerer Forschungen zum Stolz bestätigt sich, dass zum Stolz 

der Ausdruck des Stolzes gehört. Vgl. z.B. Martens/Tracy/Shariff, Status 
Signals; Tracy, Pride, v.a. 18–23, 196f.

45 S.u. Kap. 9.
46 Vgl. zu Ehrliebe, Ehrsucht und Hochmut bei Kant v.a. Anth, VII 272f.; V-MS/Vi­

gil, XXVII 664, 668. Zur „vergleichenden Selbstliebe“ bei Kant vgl. RGV, VI 27; 
vgl. ferner Sturma, Art. Eigenliebe, 455; Frierson, Art. Rousseau, Jean-Jacques, 
1991.

2. Stolze Demut? Zur (Un)vereinbarkeit zweier Tugenden

52

https://doi.org/10.5771/9783495991442-27 - am 29.01.2026, 15:08:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einer gemäßigteren und „kaltsinnigen“ Geisteshaltung. Und doch 
gerate er

„in Versuchung zu vermuten: daß vielleicht dieses Merkmale einer 
gewissen Erkaltung desjenigen Feuers seien, welches die menschliche 
Natur belebte, und dessen Heftigkeit eben so fruchtbar an Ausschwei­
fungen als schönen Wirkungen war.“47

Die Unterscheidung zwischen innerer Ehrliebe und nach außen ori­
entierter Ehrsucht hat bei Kant zwar eine gewisse Tragweite. Stolz 
als Streben nach äußerlicher Bestätigung gänzlich hinter sich lassen 
zu wollen, greift jedoch zu kurz.48 Die äußere Ehre ist der inneren 
Ehre bei Kant zwar nachgeordnet, beide gehören aber nicht einfach 
unterschiedlichen Welten an. „Ehrbarkeit“ changiert zwischen inne­
rer und äußerer Ehre als ein

„[…] Bestreben, sich ehrenwerth zu machen, d.i. denjenigen Werth zu 
erringen, der uns, wenn unsere Handlungen bekannt werden, den Bei­
fall zusichert, und also uns ehrenvoll bekannt macht.“49

Mit diesen Miniaturen zu Rousseau, Hume und Kant will ich andeu­
ten: Die so populäre Unterscheidung zwischen gutem, wünschens­
wertem Stolz auf der einen und verwerflicher Arroganz auf der 
anderen Seite erweist sich bei näherem Hinsehen als brüchig. Das 
liegt meinem Eindruck nach nicht oder jedenfalls nicht in erster 
Linie daran, dass Rousseau, Hume und Kant ihre Begriffe und Un­
terscheidungen nicht durchzuhalten gewusst hätten. Es dürfte viel­
mehr daran liegen, dass in der Sache begründete Komplikationen 
ihren Tribut zollen, sich auf der konzeptionellen Ebene durchdrü­
cken, wenn man so aufrichtig ist, die entsprechenden Unebenheiten 
nicht mit wohlfeilen Formeln zu überspachteln. Stolz wird kompro­
mittiert, wenn Menschen sich mit anderen vergleichen – aber gänz­
lich auf das Sich-Vergleichen verzichten können Menschen nicht 
(Rousseau). Stolz fällt lästig, wenn Stolz sich zeigt – aber gerade 
aus den potenziell prekären Dynamiken der Anerkennung bezieht 
der Stolz seine Lebendigkeit (Hume). Ehrsucht ist verheerend und 

47 FEV, I 212.
48 Vgl. Speitkamp, Ohrfeige, Duell und Ehrenmord, v.a. 319; Appiah, Eine Frage 

der Ehre, v.a. 111, 173.
49 V-MS/Vigil, XXVII 668. In seiner Religionsschrift (RGV, VI 27) stellt Kant die 

vergleichende Selbstliebe als ein Gut dar: Vergleichende Selbstliebe lasse einen 
produktiven Wetteifer entbrennen.

2.2 Authentischer Stolz und wahre Demut als bruchlose Einheit

53

https://doi.org/10.5771/9783495991442-27 - am 29.01.2026, 15:08:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


potenziell destruktiv – ist aber gleichzeitig auch ein belebendes Feu­
er, dessen Erkalten zu bejubeln man nur sehr bedingt Anlass hat 
(Kant). Eine klare Unterscheidung zwischen gutem und schlechtem 
Stolz will nicht aufgehen. Die Ambivalenz ist im Wesen des Stolzes 
überhaupt begründet. So entsteht der Eindruck, dass der Versuch, 
einen guten Stolz zu identifizieren, der dann mit Demut vereinbar 
sein soll, die Komplexität des Stolzes – und der Demut – verfehlt.

2.3 Demut und Großgesinntheit als Tugenden der Mitte

Ein weiterer einflussreicher Versuch, Demut so zu verstehen, dass 
sie mit Stolz vereinbar sei, greift auf ein Motiv aus der Philosophie 
Aristoteles’ zurück. Wünschenswerte und eigentliche Demut ist, so 
der Grundgedanke, eine Haltung der Ausgewogenheit, der ausgewo­
genen Mitte (mesótēs). Dieser Lesart zufolge pendelt Demut sich 
in der goldenen Mitte zwischen arroganter Taubheit gegenüber ei­
genen Unzulänglichkeiten auf der einen Seite und selbstzerstöreri­
scher Fixierung auf eigene Unzulänglichkeiten auf der anderen Seite, 
zwischen Arroganz auf der einen und Servilität auf der anderen 
Seite ein.50 Arroganz und Servilität gelten demnach als misslungene 
Selbstverhältnisse; Demut und wünschenswerter, selbstbejahender 
Stolz befinden sich beide innerhalb des grünen Bereichs, außerhalb 
dessen Servilität und Arroganz liegen. Unter dieser Voraussetzung 
schließen Stolz und Demut einander nicht nur nicht aus, sie arbeiten 
vielmehr zusammen, indem sie ein Ausschlagen über die Grenzen 
des grünen Bereichs hinaus verhindern.51 Das besagte Grundmotiv 
stammt, wie erwähnt, von Aristoteles, die Übertragung auf das Ver­
hältnis von Stolz und Demut hingegen geht auf Thomas von Aquin 

50 Vgl. stellvertretend für viele Stimmen Rehrl, Das Problem der Demut in der 
profan-griechischen Literatur im Vergleich zu Septuaginta und Neuem Testa­
ment, v.a. 122, 201 (zwischen Hybris und würdeloser Selbstpreisgabe); Hazlett, 
Higher-Order Epistemic Attitudes and Intellectual Humility, 220 (zwischen in­
tellectual dogmatism und intellectual timidity); Church/Samuelson, Intellec­
tual Humility, 10 (zwischen intellectual arrogance und intellectual diffidence); 
Haggard u.a., Finding Middle Ground between Intellectual Arrogance and 
Intellectual Servility, v.a. 1; Baehr, Defining Humility, 177 (zwischen too humble 
und not humble enough).

51 Vgl. Nussbaum, Nicht-relative Tugenden, 128f.; Halbig, Demut und Großge­
sinntheit, v.a. 349f.; Herdt, Strengthening Hope for the Greatest Things, v.a. 84.

2. Stolze Demut? Zur (Un)vereinbarkeit zweier Tugenden

54

https://doi.org/10.5771/9783495991442-27 - am 29.01.2026, 15:08:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zurück. Der Vergleich zwischen Thomas’ und Aristoteles’ Besinnun­
gen auf selbstbewertende Haltungen wird sich als aufschlussreich 
erweisen.

Thomas von Aquin ist daran gelegen, zwischen dem, was die An­
tike als eine gute Form des Stolzes kennt, i.e. der Tugend der Groß­
gesinntheit (magnanimitas, megalopsychía), und der Demut zu ver­
mitteln, denn Tugenden können, so Thomas, nicht im Widerspruch 
zueinander stehen.52 Die Lösung, die er anbietet, installiert Demut 
und Großgesinntheit gleichsam als Leitplanken für die Kalibrierung 
moralischer Motivation.

„Die Demut (humilitas) bremst das Streben, damit es nicht entgegen 
der rechten Vernunft auf Großes ausgeht. Die Großgesinntheit (magn­
animitas) aber treibt den Geist zu Großem an entsprechend der rechten 
Vernunft. Die Großgesinntheit (magnanimitas) steht daher nicht in Ge­
gensatz zur Demut (humilitas), sondern beide gleichen sich durch ihre 
Übereinstimmung mit der Vernunft (secundum rationem rectam).“53

Die ausgewogene Mitte ist die Mitte zwischen zwei absoluten Extre­
men. Es gibt einen grünen Bereich, in dem der Geist sich weder zu 
weit niederdrücken lässt durch die Widerstände, auf die er im Stre­
ben nach dem Guten im alltäglichen Leben stößt, noch zu weit nach 
oben emporziehen lässt durch den Sog, den das angestrebte Gute 
auf ihn ausübt.54 Die Demut zügelt die Tollkühnheit (audaciam), die 
Großgesinntheit stützt den Geist, wenn dieser im Streben nach der 
Verwirklichung von Gutem auf Widerstände (difficultates) stößt.55 

Großgesinntheit ist ein die Verzweiflung vertreibender Selbstrelati­
vierungsbegrenzer, ein Repellent gegen verzweifelte Resignation.56 

52 Vgl. Sth II-II q. 161 a. 1 arg. 3 („nulla virtus opponitur alii virtuti“). Thomas 
vermittelt hier gleichzeitig zwischen den für seine Theologie maßgeblichen 
Autoritäten Aristoteles und Augustin. Vgl. Drecoll, Augustinus, v.a. 68, 73f.

53 Sth II-II q. 161 a. 1 ad 3 (Übers. Groner).
54 Thomas spricht hier zwar nicht ausdrücklich von einer ausgewogenen Mitte. 

Das heißt aber nicht, dass der Gedanke der richtigen Mitte nicht im Hinter­
grund seiner Überlegungen stünde. Zumal Thomas an einer anderen Stelle der 
Summe der Theologie sowie in seinem Kommentar zur Nikomachischen Ethik 
ausdrücklich einen Bezug zwischen der Großgesinntheit (magnanimitas) und 
der Mesotes-Lehre herstellt (vgl. Sth II-II q. 129 a. 3 ad 1; sententia ethic. lib. 4 l. 
8 n. 7; s.u. Anm. 57).

55 Vgl. Sth q. 161 a. 2 ad 3.
56 Vgl. Sth q. 129 a. 7 co.: „repellit desperationem“.

2.3 Demut und Großgesinntheit als Tugenden der Mitte

55

https://doi.org/10.5771/9783495991442-27 - am 29.01.2026, 15:08:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Demut ist ein den Menschen erdender Selbstbejahungsbegrenzer. 
Die regulierende ‚Arbeit‘ beider Tugenden folgt demselben Maßstab, 
nämlich dem, was die rechte Vernunft gebietet (secundum rationem 
rectam).57

Der beiden Tugenden Großgesinntheit und Demut, ja ihres kon­
zertierten Zusammenwirkens bedarf es aus dem Grund, dass die 
Verwirklichung des Guten herausfordernd ist. Thomas spricht von 
einem schwierigen Guten (bonum arduum).58 Das Gute ist zwiespäl­
tig. Es zieht den Menschen an, stößt ihn jedoch – unter den Bedin­
gungen einer unvollkommenen Welt, in der es verwirklicht werden 
soll – gleichzeitig auch zurück, weil der Mensch, der das Gute ver­
wirklichen will, auf Widerstände stößt. Wegen dieser Zwiespältigkeit 
des Guten bedarf es einer doppelten Tugend (duplex virtus) bzw. der 
Verbindung der beiden zusammenwirkenden Tugenden Demut und 
Großgesinntheit.59

Dieser Gedanke des Thomas von Aquin unterscheidet sich nun 
in mehreren Hinsichten von der Art und Weise, wie Aristoteles 
die Großgesinntheit im Lichte des Konzepts der richtigen Mitte 
(mesótēs) versteht. Thomas bezieht sich an den genannten Stellen 
zwar nicht allein auf Aristoteles und beansprucht auch gar nicht, 
Aristoteles auszulegen.60 Dennoch lohnt sich ein vergleichender 
Blick auf Aristoteles’ Begriff der Großgesinntheit, denn das, was 
dieser Vergleich ans Licht bringt, legt nahe, dass die Spannung zwi­
schen Stolz und Demut sich doch aus systematischen Gründen nicht 
so leicht auflösen lässt, wie oft unterstellt wird.

57 Das Orientierungsprinzip, das Thomas in der zitierten Textpassage aufruft, die 
richtige Vernunft (ratio recta), ist bei Thomas der richtigen Mitte (medium) 
über-, aber damit eben auch zugeordnet, insofern Thomas die richtige Mitte 
(medium) der recta ratio als dem obersten Moralprinzip unterordnet. Vgl. Sth 
I-II q. 66 a. 2 co. (Übers. Christmann): „Da nämlich die Vernunft in einem 
und demselben einheitlich vollkommen ist, muß die Mitte (medium) in jedem 
beliebigen Tätigkeitsfeld der Tugenden nach der rechten Vernunft (secundum 
rationem rectam) festgesetzt werden.“ Dazu: Ottmann, Art. Mesotes, 1160.

58 Vgl. v.a. Sth II-II q. 129 a. 1 ad 2; Sth II-II q. 161 a. 1 co.
59 Vgl. Sth II-II, q. 161 a. 1 co. Der Struktur nach finden sich bei Luther ähnliche 

Denkfiguren. Vgl. WA.Tr 1, 260,6f.; WA.Tr 6, 143,2–11; WA.DB 10/1, 100,33–37. 
Dazu: Schwarz, Fides, spes und caritas beim jungen Luther, 117; Ebeling, 
Luther, 152.

60 Vgl. Hoffmann, Albert the Great and Thomas Aquinas on Magnanimity, v.a. 
118. Vgl. zu den Quellen des aquinatischen Begriffs der magnanimitas Hawkins, 
Crowned with Glory and Honor, 235–238.

2. Stolze Demut? Zur (Un)vereinbarkeit zweier Tugenden

56

https://doi.org/10.5771/9783495991442-27 - am 29.01.2026, 15:08:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Aristoteles beschreibt die Großgesinntheit (megalopsychía) als 
eine Tugend der richtigen, ausgewogenen Mitte, so wie er alle Tu­
genden als Haltungen bestimmt, die sich in der Mitte zwischen 
falschen Extremen einpendeln. Großgesinntheit (megalopsychía) ist 
eine Haltung, die die beiden Extreme Aufgeblasenheit und Kleinmü­
tigkeit zu meiden versteht. In der wohlausgewogenen Mitte (mesótēs) 
befindet sich der Großgesinnte (megalópsychos) insofern, als er sich 
richtig schätzt, d.h., seine eigene Größe und Ehrwürdigkeit ange­
messen einschätzt (kat’ axían autòn axioi).61 Wer großer Güter wert 
ist und sich großer Güter wert weiß, ist großgesinnt.62 Der Großge­
sinnte befindet sich insofern in der Mitte, als er es vermeidet, seine 
eigene Größe zu über- oder zu unterschätzen, wie der Aufgeblasene 
(chaunos) bzw. der Kleinmütige (mikrópsychos) es tut.63 Wer nur 
kleiner Güter wert ist, sich aber großer Güter für wert hält, ist 
aufgeblasen. Wer großer Güter wert ist, jedoch irrtümlich meint, 
derselben nicht wert zu sein, ist kleinmütig.

Auffällig ist, dass Thomas die Großgesinntheit gemeinsam mit 
der Demut auftreten lässt (duplex virtus), während in Aristoteles’ 
Begriff der Großgesinntheit für Demut kein Platz ist.64 Wer kleiner 
Dinge wert ist (mikrōn axios) und sich auch richtigerweise kleiner 
Dinge für wert hält, „ist maßvoll (sōfrōn), aber nicht großgesinnt 
(megalópsychos).“65 Die Gemeinsamkeit der Entwürfe Aristoteles’ 
und Thomas’ ist allenfalls locker gestrickt: Es geht beiden um eine 
richtige Einschätzung bzw. Bemessung. Aristoteles geht es um die 
richtige Selbsterkenntnis (kat’ axian auton axioi).66 Thomas geht es 
um das, was die Vernunft vorgibt (secundum rationem rectam), und 
vor diesem Hintergrund kann Thomas von der Demut und von der 
Großgesinntheit sagen, sie liefen auf das Gleiche hinaus, denn für 
beide gilt, dass die Vernunft das jeweils richtige Maß bestimmt.67

61 Vgl. EN IV.7, 1123b14f.
62 Vgl. EN IV.7, 1123b3f.
63 Vgl. EN IV.7, 1123b9f.
64 Vgl. Susak, Megalopsychia, 14: „Demütige und bescheidene Menschen können 

keine Megalopsychia erlangen.“
65 EN IV.7, 1123b5f.
66 Vgl. EN IV.7, 1123b14f.
67 Vgl. Sth q. 161 a. 4 arg. 3 („circa eadem sunt […]“); Sth q. 161 a. 4 ad 3 („in 

materia conveniant“).

2.3 Demut und Großgesinntheit als Tugenden der Mitte

57

https://doi.org/10.5771/9783495991442-27 - am 29.01.2026, 15:08:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Thomas’ lockere Anknüpfung an Aristoteles befindet sich insoweit 
durchaus mit wichtigen Anliegen der Philosophie des Letzteren im 
Einklang. Es bleiben jedoch Unterschiede, und je genauer man die­
sen nachspürt, desto gewichtiger erscheinen sie. Großgesinntheit
bei Thomas von Aquin ist eine Funktion des Guten. Das Gute übt 
eine Sogwirkung auf den Menschen aus, die in der Großgesinntheit 
Gestalt findet. Thomas beschreibt Großgesinntheit als „Sich-Ausstre­
cken des Geistes auf Großes (extensio[nem] animi ad magna).“68 

Der Mensch, so Thomas, hält sich großer Dinge für würdig mit 
Blick auf die Gaben, die er von Gott empfängt.69 Das heißt: Thomas’ 
Großgesinnter hält eigentlich gar nicht sich selbst für groß. Was 
Thomas’ Großgesinnter für groß hält, ist vielmehr Gottes Wirklich­
keit in ihm selbst. Das „Gute“ (bonum) steht ihm gegenüber als 
ein Anderes seiner selbst – und diese externalisierende Rekonstruk­
tion der Großgesinntheit macht es Thomas dann leicht, zwischen 
Demut und Großgesinntheit zu vermitteln. Auch wenn ein Mensch 
am Guten partizipiert, identifiziert dieser Mensch sich doch nicht 
mit dem Guten. Seine Bindung an das Gute ist ein Sich-Ausstrecken 
und Sich-Anheften, ohne dass der sich solchermaßen an das Gute 
bindende Mensch seinen Blick zugleich auch auf sein eigenes, auf ein 
seiner eigenen Person zuzuschreibendes Gutsein richten würde.70 

Wenn ein Mensch große Stücke auf sich selbst hält (praesumat de 
se), ist das gerade Kennzeichen des Hochmuts, der superbia, nicht 
der magnanimitas.71

Das sah nun Aristoteles ganz anders. Aristoteles’ Großgesinnter 
findet wirklich sich selbst großartig. Zwar kennt auch Aristoteles den 
übertriebenen Stolz, d.h. die Aufgeblasenheit. Aber Aufgeblasenheit 
bedeutet nicht, sich großartig zu finden, sondern, sich für erheblich 
großartiger zu halten, als man in Wahrheit ist. Der Großgesinnte 
schätzt sich ganz richtig ein, er weiß sich anderen gegenüber überle­
gen, schaut auf andere herab und führt seine Überlegenheit auch 
durch seinen Habitus auf. Er spricht mit tiefer Stimme und geht mit 
gemessenem Gang. Er gibt sich nicht mit Kleinkram ab, kümmert 

68 Sth II-II q. 129 a. 1 co.
69 Vgl. Sth II-II q. 129 a. 3 ad 4.
70 Vgl. Langmeier, Hochmut als Tugend?, 32.
71 Vgl. de malo, q. 8 a. 4 ad 4 (Übers. nach Schäfer).

2. Stolze Demut? Zur (Un)vereinbarkeit zweier Tugenden

58

https://doi.org/10.5771/9783495991442-27 - am 29.01.2026, 15:08:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sich allein um die bedeutsamen Dinge.72 Die Aristotelesforschung 
spart nicht an Wertungen, was das Gehabe des Großgesinnten an­
geht, der sich aufführe wie ein Snob oder ein prig.73

Dabei hält Aristoteles in der Nikomachischen Ethik durchaus fest, 
dass der Großgesinnte wirklich „gut“, und zwar auch in einem mora­
lischen Sinne gut ist, dass er also, so unsympathisch seine Gestalt 
(uns) auch sein mag, durchaus belastbare Gründe für sein ausge­
prägtes Selbstwertgefühl hat. „Es ist nicht möglich, so [i.e. großge­
sinnt, megalópsychos] zu sein, ohne ein edler und guter Mensch zu 
sein (aneu kalokagathías).“74 „In Wahrheit jedoch verdient allein der 
Gute (ho agathós) Ehre (timētós).“75 Und in der Eudemischen Ethik 
heißt es: „Megalopsychía scheint allen Tugenden zu folgen (ako­
louthein phaínetai)“.76 Nun meint Aristoteles wohl kaum, dass die 
Größe des Großgesinnten sich allein aus dessen moralischer Exzel­
lenz speist. Aristoteles’ Großgesinnter gehört zur gesellschaftlichen 
Elite, jedenfalls gilt dies für das Bild, das in der Nikomachischen 
Ethik vom Großgesinnten gezeichnet wird.77 Man hält, so Aristote­
les, „diejenigen für der Ehre wert, die adliger Abstammung sind (hoi 
eugeneis).“78 Dergleichen elitaristische Hinweise finden sich indes in 
der Darstellung des Großgesinnten in der Eudemischen Ethik nicht, 
was darauf hindeutet, dass Wohlgeborensein nicht untrennbar mit 
der Vorstellung von Großgesinntheit verbunden ist.79

Erlauben wir uns daher ein zumindest nicht vollkommen abwe­
giges Gedankenspiel und fragen wir, wie die Großgesinntheit sich 
darstellen würde, wenn Großgesinntheit allein in Moralität begrün­
det wäre, d.h., wenn es sich beim Großgesinnten um jemanden 

72 Vgl. EN IV.8, 1125a12–17.
73 Vgl. Curzer, Aristotle’s much Maligned Megalopsychos, 135; MacIntyre, Ge­

schichte der Ethik im Überblick, 78.
74 Vgl. EN IV.7, 1124a3f. (Übers. Wolf ).
75 EN IV.8, 1124a25 (Übers. Wolf ). Dazu: Langmeier, Hochmut als Tugend?, 16f.; 

Curzer, Aristotle’s much Maligned Megalopsychos, 133.
76 EE III.4, 1232a31f.
77 Vgl. Cullyer, The Social Virtues (NE iv), 140.
78 EN IV.8, 1124a21 (Übers. Wolf ). Zur exponierten gesellschaftlichen Stellung 

Aristoteles’ vgl. Flashar, Aristoteles, v.a. 15, 62.
79 Vgl. die Diskussion hierzu bei Pakaluk, The Egalitarianism of the Eudemian 

Ethics, 427f.; Hawkins, Crowned with Glory and Honor, 63, Anm. 77. – Die in 
diesem Zusammenhang diskutierte Frage, ob die Eudemische Ethik möglicher­
weise nicht von Aristoteles verfasst wurde, kann hier außen vor bleiben.

2.3 Demut und Großgesinntheit als Tugenden der Mitte

59

https://doi.org/10.5771/9783495991442-27 - am 29.01.2026, 15:08:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


handelte, der großer moralischer Ehren wirklich wert ist und der 
weiß, dass das so ist. Nehmen wir einmal an, der Großgesinnte 
wäre jemand, der einfach ganz ausgesprochen anständig, integer 
usw. ist. Eine solche Rekonstruktion ebnet scheinbar den Weg zu 
einer rettenden Übersetzung des Gedankens Aristoteles’ – fördert 
jedoch gleichzeitig etwas zutage, das sich dann doch gegen einen 
solchen Rettungsversuch sträubt. Und zwar aus Gründen, die uns 
noch beschäftigen werden.

Wenden wir uns im Lichte der fiktiven Voraussetzung, es gehe bei 
der Größe des Großgesinnten ausschließlich um moralische Größe, 
einer etwas rätselhaften Feststellung Aristoteles’ zu.

„Es scheint also die Großgesinntheit (megalopsychía) eine Art Glanz der 
Tugenden (kósmos […] tōn aretōn) zu sein; denn sie macht sie größer 
und entsteht nicht ohne sie.“80

Rätselhaft ist diese Feststellung insofern, als nicht ganz klar ist, wie 
die Formel „Glanz der Tugenden (kósmos tōn aretōn)“ zu lesen ist: 
Meint Aristoteles, dass Großgesinntheit aus dem Orchester der Tu­
genden als eine besonders exponierte einzelne Tugend hervortritt, 
gleichsam als die Kardinaltugend, die im Kreis der Tugenden die ers­
te Geige spielt? Oder meint Aristoteles, dass Großgesinntheit keine 
besondere Tugend ist, sondern etwas, das zu jeder Tugend hinzutritt 
bzw. hinzutreten kann, also eine Art von Meta-Tugend?81 Geht es 
Aristoteles hier um eine Anmut (grace) des Tugendhaften, einen Stil 
(style), wie Yvonne Sherman und David A. Horner andeuten, also 
eine Sichtbarkeit, eine Ausdrucksstärke oder Tonalität des Tugend­
haftseins?82

Gehen wir von der zuletzt genannten Lesart aus, dann ließe sich 
sagen: Der Tugendhafte versichert sich seiner eigenen Tugendhaf­
tigkeit, indem er sich und anderen seine eigene Tugendhaftigkeit 
vor Augen führt, weil zu moralischer Größe, ja überhaupt zum 
moralischen Leben ein Wissen um die eigene Größe und ein Aner­

80 EN IV.3, 1123b36–1124a3 (Übers. Wolf ).
81 Vgl. Liatsi, Aspekte der megalopsychia bei Aristoteles (EN 4,3), 51: Megalo­

psychia „bringt die Tugenden besser zur Geltung, macht sie besser sichtbar“; 
Bae, ‘An Ornament of the Virtues’, 339, Anm. 6. Vgl. bereits Sth q. 129 a. 4 arg. 
3: Großgesinntheit als allgemeine Tugend („generalis virtus“); ders., sententia 
ethic., lib. 4 l. 8 n. 15.

82 Vgl. Sherman, Common Sense and Uncommon Virtue („grand style of virtue“), 
104; Horner, What it Takes to be Great, 422 („style“; „charme“).

2. Stolze Demut? Zur (Un)vereinbarkeit zweier Tugenden

60

https://doi.org/10.5771/9783495991442-27 - am 29.01.2026, 15:08:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kanntwerden dieser Größe durch andere gehören. Zum moralischen 
Leben, so würde sich aus der spekulativen Fortschreibung des Ge­
dankens Aristoteles’ ergeben, gehört mehr als Selbstachtung, d.h. 
mehr als das Wissen darum, dass ein Mensch es nicht hinnehmen 
muss, ja nicht hinnehmen darf, missachtet zu werden. So elementar 
Selbstachtung für das ethische Leben ist: Stolz geht über Selbstach­
tung, innere Ehrliebe usw. noch hinaus. Schreibt man den Gedanken 
des Aristoteles in dieser Weise fort, löst man ihn also von seiner 
elitaristischen Bedeutungsschicht, dann lässt er sich einer egalitären 
Moderne gegenüber plausibilisieren, jedoch um den Preis, dass die 
Verbindung zur Fortschreibung der Denkfigur des Aristoteles durch 
Thomas von Aquin und damit auch zu Thomas’ Vorschlag einer 
Integration von Demut und Stolz abreißt.

2.4 „Wir sind keine kleinen Leute.“ Stolz vs. Demut

Ich will anhand zweier Beispiele näher erläutern, was ich damit 
meine, und mache einen großen zeitlichen Sprung in das 20. und 21. 
Jahrhundert. Die mit Zerebralparese lebende Transperson Eli Clare 
beschreibt in Exile & Pride, wie Clare erlittene Beleidigungen und 
Verletzungen in Form sprachlicher Gewalt transformiert zu Elemen­
ten bejahter Selbstidentität:

„I think of the words crip, queer, freak, redneck. I hear these words all 
the time. None of these are easy words. They mark the jagged edge 
between self-hatred and pride, the chasm between how the dominant 
culture views marginalized peoples and how we view ourselves, the 
razor between finding home, finding our bodies, and living in exile, 
living on the metaphoric mountain. Whatever our relationships with 
these words – whether we embrace them or hate them, feel them draw 
blood as they hit our skin or find them entirely fitting, refuse to say 
them or simply feel uncomfortable in their presence – we deal with their 
power every day. I hear these words all the time. They are whispered 
in the mirror as I dress to go out, as I straighten my tie and shrug into 
my suit jacket; on the streets as folks gawk at my trembling hands […]. 
At the same time, I use some, but not all, of these words to call out my 
pride, to strengthen my resistance, to place myself within community.“83

83 Clare, Exile & Pride, 12.

2.4 „Wir sind keine kleinen Leute.“ Stolz vs. Demut

61

https://doi.org/10.5771/9783495991442-27 - am 29.01.2026, 15:08:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die hier beschriebene Stigma-Umkehr reißt den Aggressoren ihre 
Schmähwörter aus der Hand und deutet sie um in Elemente der 
eigenen Identität, in Insignien einer Siegesgeschichte. Der Stolz, der 
aus dieser Stigma-Umkehr hervorgeht, schießt über Selbstachtung
hinaus als Stolz darauf, Widerstand geleistet, Selbstachtung wirksam 
verteidigt zu haben. Solcher Stolz richtet sich auf eine eigene Leis­
tung, auf einen über erlittene Entwürdigung errungenen Sieg – so 
wie black pride sich auf die historischen Leistungen der Gemein­
schaft der People of Color richtet oder jedenfalls richten kann.84 

Stolz ist weit mehr als Selbstachtung, die sich auf den Menschen als 
eine Person bezieht. Stolz bezieht sich auf je diese besondere Person 
in ihrer Eigenart und auf ihre ureigenen Errungenschaften.

Ein zweites Beispiel: In seinen Kindheitserinnerungen berichtet 
Joachim Fest von einem Wortwechsel zwischen seiner Mutter Elisa­
beth Fest und seinem Vater Johannes Fest. Elisabeth Fest bat ihren 
Gatten, man möge zum Schein der NSDAP beitreten, dies sei in der 
gegebenen Situation doch legitim.

„Sie hätte da keine Bedenken. Natürlich liefe der Entschluß auf eine 
Heuchelei hinaus. Aber dazu sei sie bereit. Die Unwahrheit sei immer 
das Mittel der kleinen Leute gegen die Mächtigen gewesen; nichts an­
deres habe sie im Sinn. Das Leben, das sie führe, sei so entsetzlich 
enttäuschend! Nun schien die Überraschung auf seiten meines Vaters. 
Jedenfalls sagte er einfach: ‚Wir sind keine kleinen Leute. Nicht in 
solchen Fragen!‘“85

Diese selbstexkludierende Negation – „[w]ir sind keine kleinen Leu­
te“ – korreliert mit dem Titel der Erinnerungen Fests: „Ich nicht“, in 
dem wiederum Worte widerhallen, die Johannes Fest seinen beiden 
Söhnen einmal zum Mitschreiben diktiert hatte: Etiam si omnes, ego 
non – wenn auch alle (mitmachen mögen), ich nicht.86 Der Satz 
„[w]ir sind keine kleinen Leute“ drückt mehr als Selbstachtung aus: 

84 Vgl. Vice, White Pride, 203: „[…] Oppressed peoples can also rightly take pride 
in their history and achievements qua oppressed […].“ Zu black pride (und 
gay pride) als Stolz auf Errungenschaften vgl. auch Dyson, Pride, v.a. 78–85; 
Theißen, Über den Stolz, 105–107.

85 Fest, Ich nicht, 71. Vgl. die rückblickenden Wortes Johannes Fests ebd., 337: 
„,Man muß in Verhältnissen wie diesen manchmal den Kopf einziehen. Aber 
klein machen darf man sich deshalb nie!‘“.

86 Vgl. ebd., 75. Johannes Fest verwies Joachim Fests Bericht zufolge (vgl. ebd.) auf 
die matthäische (vgl. Mt 26,33) Herkunft des Wortes.

2. Stolze Demut? Zur (Un)vereinbarkeit zweier Tugenden

62

https://doi.org/10.5771/9783495991442-27 - am 29.01.2026, 15:08:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nämlich das Gefühl, moralisch groß zu sein. Und so ein Gefühl steht 
in tiefgreifenden Spannungen zur Vorstellung von Demut. Dies gilt 
nicht allein auf sozialer Ebene. Nicht nur durchschlägt das Gefühl, 
moralisch groß zu sein, soziale Rangordnungen.87 Das Gefühl, in 
moralischer Hinsicht nicht zu den kleinen Leuten zu zählen, steht 
vielmehr auch in einer tiefen Spannung zu der Vorstellung einer 
jeglichen demütigen Selbstrelativierung. Und dies im Übrigen unge­
achtet der Tatsache, dass die Haltung Johannes Fests alles andere als 
moralisch überheblich war.88

Was bedeutet dies nun für die Auseinandersetzung mit Aristoteles’ 
Begriff der Großgesinntheit. Wenn es das Wissen um eine eigene, in 
die eigene Lebensart hineingewobene besondere moralische Größe 
sein sollte, das dem Stolz seine eigentliche und wünschenswerte 
Zug- und Durchschlagskraft verleiht, dann wird deutlich, dass De­
mut und Stolz sich nicht einfach durch die Inanspruchnahme der 
Vorstellung einer ausgewogenen Mitte miteinander versöhnen las­
sen. Dass Aristoteles von Demut gar nicht spricht, weil Demut kei­
nen systematischen Ort in seinem Denken hat, ist kein Zufall, und 
dass z.B. David Hume dem Christentum vorhält, es stelle Tugenden 
und Laster auf den Kopf, denn Demut sei ein Laster und Stolz sei 
eine, ja die maßgebliche Tugend – das ist ebenfalls nicht marginal, 
sondern Niederschlag der Tatsache, dass sich ein bestimmter Begriff 
von Stolz nicht leicht mit Demut vereinbaren lässt.89 Jedenfalls ist es 
kaum möglich, Stolz und Demut spannungslos zusammenzudenken, 
wenn nicht beide Begriffe gleichsam gezähmt werden, indem Stolz 
als authentischer Stolz idealisiert und Demut zur negativitätsentlas­
teten Demut verflacht wird. Stolz als moralischer Stolz, als „Glanz“ 
der Tugend in all seiner Ambivalenz, als das Feuer, von dem Kant 
sprach, hat das Potenzial, Menschen über sich hinauswachsen zu 
lassen. Stolz ist mehr als die Selbstachtung, die darin besteht, dass 
ein Mensch am Gut einer universalen Menschenwürde partizipiert. 

87 Was die Familie Fest angeht, so zählte diese trotz erlittener Sanktionen in 
soziokultureller Hinsicht ohnehin kaum zu den „kleinen Leuten“.

88 Joachim Fest berichtet (ebd., 320), sein Vater, der in der Nachkriegszeit Mit­
glied einer Sprachkammer war, habe sich als nicht befugt bezeichnet, einen 
‚belasteten‘ Familienvater abzuurteilen; das Leben, so erklärte Johannes Fest sich 
hierzu, habe Gründe, „die kein Gericht der Welt begreife.“

89 Vgl. Hume, Ein Traktat über die menschliche Natur, 689 (T 3.3.2.13); s.u. 
Abschn. 8.1.

2.4 „Wir sind keine kleinen Leute.“ Stolz vs. Demut

63

https://doi.org/10.5771/9783495991442-27 - am 29.01.2026, 15:08:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Stolz bezieht sich auf das konkrete, einzigartige, stolze Individuum 
zurück.

Zur Diskussion stand die Frage, ob das Motiv der ausgewogenen 
Mitte es erlauben würde, Demut und Stolz zu versöhnen. Das ge­
lingt bei Thomas von Aquin, allerdings um den Preis, dass Thomas 
die Demut als eine Art Selbstbejahungsbegrenzer und den Stolz 
bzw. die Großgesinntheit als eine Art Selbstrelativierungsbegrenzer 
rekonstruieren muss. Die Verbindung zwischen Stolz und Demut 
besteht dann allein darin, dass beide auf einen gemeinsamen Maß­
stab bezogen sind, nämlich auf die richtige Vernunft. Aber die Art 
und Weise, wie Stolz im Menschen seine sinnstiftende und motiva­
tionale Kraft entfaltet, lässt sich mit Demut nicht leicht in Einklang 
bringen – jedenfalls dann nicht, wenn man, wie ich es tue, annimmt, 
dass Aristoteles’ Begriff der Großgesinntheit etwas unter modernen 
Bedingungen des Denkens zu Bergendes zum Ausdruck bringt. Der 
Stolz des Menschen auf die eigene moralische Integrität erhebt und 
motiviert die in solcher Weise stolze Person und durchschlägt gesell­
schaftliche Hierarchien und Zuschreibungen. Stolz lässt sich demo­
kratisieren und moralisieren. Aber wenn dies geschieht, dann ist 
Stolz mit Demut nicht mehr leicht zu versöhnen.

So unterschiedliche Versuche, zwischen Stolz und Demut zu ver­
mitteln wie die Thomas von Aquins und Erik J. Wielenbergs verste­
hen die Dimension der Selbstbejahung in der Demut als Bejahung 
einer abstrakten Entität bzw. Größe: des Universums bei Wielen­
berg, des „Guten“ bei Thomas von Aquin. Aber mit einem solchen 
entindividualisierenden Begriff von Stolz ist nicht abgegolten, was 
moralische Selbstbejahung eigentlich kann. Moralische Selbstbeja­
hung, moralischer Stolz in einem guten Sinn des Wortes bezieht 
sich auf das Individuum zurück. Das aber ist mit Demut dann nicht 
mehr leicht zu vereinbaren. Aristoteles’ Beschreibung der Großge­
sinntheit ist gerade darin sehr aufschlussreich und erhellend, dass sie 
die Selbstbejahung als Haltung des Individuums zu sich selbst vor­
stellt; der schlaglichtartige Blick auf Stimmen aus dem 20. Jahrhun­
dert und unsere Zeit legt nahe, dass Aristoteles in dieser Hinsicht 
einen wichtigen Punkt trifft.

„Ohne Stolz keine Moderne“, schreibt Gerhard Schulze – und 
meint damit ebenfalls eine Art von Stolz, die das eigene Sein und 

2. Stolze Demut? Zur (Un)vereinbarkeit zweier Tugenden

64

https://doi.org/10.5771/9783495991442-27 - am 29.01.2026, 15:08:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Tun affirmiert und daraus Kraft und Tatendrang schöpft.90 Dieser 
Stolz aber lässt sich, so Schulze, mit traditionellen christlichen Dis­
kursen zu Haltungen der Selbstbejahung und Selbstrelativierung
schwer in Einklang bringen, vielmehr musste die Moderne die Be­
jahung des Stolzes als einer Tugend dem Christentum, das im Stolz 
ein Laster, ja eine Todsünde sah, mühsam abtrotzen.91 Stolz und De­
mut sind keineswegs einträchtig verschwistert. Sie stehen vielmehr 
in einer erheblichen Spannung zueinander, sowohl in konzeptge­
schichtlichen als auch in systematischen Hinsichten.92 Jede Theo­
rie der Demut muss durch diese Schwierigkeit hindurch. Wer die­
se Schwierigkeit durch Entindividualisierung des Stolzes und/oder 
Entnegativierung der Demut zu lösen versucht, behält allenfalls eine 
fade Vorstellung davon zurück, was Stolz und Demut sein könnten.

90 Schulze, Die Sünde, 93.
91 Vgl. ebd., 95.
92 Dies gilt freilich unter der Bedingung, dass Stolz bzw. Arroganz und Demut 

nicht als voneinander getrennte Bereiche in einer Person subsistieren. Zur kom­
partmentalisierenden Gleichzeitigkeit von Arroganz und Demut s.u. Abschn. 3.1.

2.4 „Wir sind keine kleinen Leute.“ Stolz vs. Demut

65

https://doi.org/10.5771/9783495991442-27 - am 29.01.2026, 15:08:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495991442-27 - am 29.01.2026, 15:08:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Gestalten misslingender Demut. Ein 
Prospekt

Stolz und Demut verstehen sich nicht, auch wenn noch so oft be­
hauptet wird, sie verstünden sich gut. Sie verstehen sich nicht, weil 
Stolz in einem gehaltvollen Sinn des Wortes wenig Raum lässt für 
Demut, und sie verstehen sich nicht, weil Demut, wenn sie mit 
Stolz in Berührung kommt, keineswegs heilsam begrenzt, sondern 
vielmehr regelmäßig in eine unglückliche spiralförmige Bewegung 
versetzt wird. Letzteres ist die Pointe dessen, was in der Tradition 
als „hochmütige Demut“ bekannt ist. Hochmütige Demut steht im 
Zentrum meines Interesses, weil sich an ihr die ganze Problematik 
der Demut – und, wie noch deutlich werden wird, nicht nur der 
Demut – offenbart (3.3). Nun ist hochmütige Demut nur eine von 
unterschiedlichen Arten und Weisen, wie Demut misslingen kann. 
Eng mit der hochmütigen Demut verwandt, von dieser jedoch un­
terscheidbar ist die vorgetäuschte Demut (3.2). Neben hochmütiger 
und vorgetäuschter Demut lassen sich überdies noch weitere Gestal­
ten misslingender Demut identifizieren. Auf diese gehe ich im Fol­
genden zuerst ein (3.1), um anschließend vorgetäuschte und hoch­
mütige Demut zu diesen weiteren Formen misslingender Demut in 
Relation setzen zu können.

3.1 Exzessive Demut und entwürdigende Kriecherei

Sortieren lassen sich die unterschiedlichen Spielarten misslingender 
Demut dadurch, dass man dialektisch mit Blick auf jede Spielart 
markiert, inwiefern jeweils das verwirkt ist, was Demut sein könnte, 
d.h., wie Demut aussehen würde, wenn sie gelänge, anstatt in einer 

67

https://doi.org/10.5771/9783495991442-27 - am 29.01.2026, 15:08:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


jeweils spezifischen Art und Weise fehlzuzünden.1 Es treten dann 
vier Gegensatzpaare hervor: fehldosierte vs. wohldosierte Demut (1), 
fehllokalisierte vs. richtig lokalisierte Demut (2), falsch relationierte
vs. richtig relationierte Demut (3) und kompartmentalisierte vs. inte­
grierte Demut (4).2

(1) Fehldosierte vs. wohldosierte Demut: Auf den ersten Blick wirkt 
es so, als ließe sich leicht sagen, was unter fehldosierter Demut zu 
verstehen ist. Fehldosierte Demut ist eine Form von Demut, die es 
zu weit treibt. Bereits Augustin spricht von übermäßiger, exzessiver 
Demut.3 Exzessive Demut ist eine flaggellatenhafte, geißlerische Art 
der Demut.4 Allerdings versteht es sich nicht von selbst, dass an 
der exzessiven Demut überhaupt etwas auszusetzen ist. So gibt es 
Stimmen in der Tradition, die unterstellen, ein Exzess der Demut 
sei nicht etwa zu beklagen, sondern gehöre im Gegenteil zum Wesen 
der Demut. Exzessiv ist jener heilige Selbsthass, den z.B. Caterina 
von Siena preist. Die Demut, so schreibt sie, „entstammt der Selbst­
erkenntnis und dem heiligen Hass auf sich selbst (e odio santo de se 
medisimo), das heißt auf die eigene selbstsüchtige Sinnlichkeit (pro­
pria sensualità).“5 Bereits Gregor der Große forderte, der Mensch 
solle sich selbst in seinen eigenen Augen schlechter machen, als er 
eigentlich ist: „Das Denken der Guten ist so beschaffen, dass sie ihre 
Schuld anerkennen, wo keine Schuld ist (ibi culpam agnoscere, ubi 
culpa non est).“6 Jean Gerson greift diese Formel auf und radikalisiert 
sie.

1 Vgl. zu diesem dialektischen Verfahren grundsätzlich Theunissen, Der Begriff 
Verzweiflung.

2 Vgl. die etwas anders organisierte Übersicht über unterschiedliche Fehlformen 
der Demut aus psychopathologischer Perspektive bei Akhtar, The Realm of 
Humility, 157–159. Akhtar unterscheidet zwischen exzessiver Demut (excessive 
humility), defizienter Demut (deficient humility), falscher Demut (false humility) 
und kompartmentalisierter Demut (compartmentalized humility).

3 Vgl. z.B. ciu. 5,24 (CCL 47, 160,11): „nimis humiliter“; ciu. 10,4 (CCL 47, 276,5): 
„humilitate nimia“. Dazu: Keys, Pride, Politics, and Humility in Augustine’s City 
of God, 40, 42f., 45, 80. – Von einer unterdosierten Demut (deficient humility) zu 
sprechen, wie Akhtar, The Realm of Humility, 158, es tut, scheint mir hingegen 
wenig sinnvoll zu sein, da eine unterdosierte Demut von der Abwesenheit von 
Demut kaum zu unterscheiden ist.

4 Vgl. z.B. Akhtar, The Realm of Humility, 157f.; Bellitto, Humility, 63f.
5 Caterina von Siena, Il Dialogo, cap. LXIII (ed. Cavallini 160,298–301; Übers. 

Reinmüller).

3. Gestalten misslingender Demut. Ein Prospekt

68

https://doi.org/10.5771/9783495991442-27 - am 29.01.2026, 15:08:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„[Der Gerechte] tritt also vor den furchterregenden Richterstuhl Gottes, 
des gestrengen Richters, hört sein eigenes Gewissen und muß ertragen, 
dass es ihn mit dem tiefsten Ernst verklagt, dessen es fähig ist. […] 
[W]eder will er mit der göttlichen Gerechtigkeit streiten, noch will er 
seinem Gewissen, das um der Gerechtigkeit willen gegen ihn selbst als 
Angeklagten Zeugnis ablegt, Schweigen befehlen. Er heißt es vielmehr 
mit lauter Stimme schreien: Dieser Mensch hier, Gott, gerechtester 
Richter, dieser ist es, der um deines gerechten Urteils willen verdammt 
werden muss, denn er hat gesündigt in zahllosen schweren Fällen, mehr 
als Sand am Meer […]. Als ein schwer beschuldigter Angeklagter über­
nimmt er nicht die Rolle des Verteidigers, sondern des Anklägers, des 
Zeugen und des Richters seiner selbst und übertreibt dabei, soviel er 
kann (exaggarans quantum potest).“7

Extreme Bilder der Demut wie diese dürften erheblich dazu beige­
tragen haben, dass die Moderne sich von Demut überhaupt weitge­
hend abgewendet hat. Vor allem, aber nicht allein im Fahrwasser 
positiven Denkens und Positiver Psychologie hat sich als Reaktion 
die Überzeugung herausgebildet, dass überhaupt jede Negativität aus 
der Demut herauszuhalten sei.

So nachvollziehbar es nun auch ist, dass Vorstellungen eines hei­
ligen Selbsthasses durch zeitgenössische Stimmen zurückgewiesen 
werden, so muss man doch fragen, ob diese Absetzbewegung bedeu­
ten muss, dass das Moment des Negativen überhaupt keinen Ort 
mehr im Nachdenken über die Demut haben soll. Wir kommen 
im dritten Hauptteil hierauf zurück. So viel nur an dieser Stelle: 
Das Negative muss einen Ort im Nachdenken über Demut finden, 
da das eigentliche Potenzial der Demut nicht zur Geltung kommen 
kann, wenn alles Negative aus der Demut ferngehalten wird. Denn 
wenn Letzteres geschieht, kann Demut keinen Beitrag zu Praxen 
leisten, denen es um das Anderswerdenkönnen des Menschen geht. 
Negativität als eine irreduzible Dimension von Demut zu sehen, 
ist jedoch, so gilt es herauszuarbeiten, nicht dasselbe, wie einem 
heiligen Selbsthass das Wort zu reden.

6 Epist. XI, 64 (PL 77, 1195B; Übers. Hamm). Dazu: Hamm, Warum wurde für 
Luther der Glaube zum Zentralbegriff des christlichen Lebens, 71, Anm. 21. Aller­
dings ist fraglich, ob dieser Satz tatsächlich von Gregor stammt.

7 Gerson, Consolatio theologiae, OC IX, 232 (Übers. Köhler). Dazu: Grosse, 
Heilsungewißheit und Scrupulositas im späten Mittelalter, v.a. 121f.

3.1 Exzessive Demut und entwürdigende Kriecherei

69

https://doi.org/10.5771/9783495991442-27 - am 29.01.2026, 15:08:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


(2) Fehllokalisierte vs. richtig lokalisierte Demut: Es gibt auch 
noch weitere Gründe, überhaupt nicht mehr von Demut sprechen 
zu wollen und die jüngere Begeisterung für die Demut insgesamt als 
Irrweg, ja als verhängnisvollen Rückschritt anzusehen. Zu den wohl 
schwerwiegendsten dieser Gründe zählt die Beobachtung, dass In­
anspruchnahmen der Demut dazu dienen können, gesellschaftliche 
Machtstrukturen zu zementieren und Protest gegen Ungerechtigkeit
zu ersticken.8 Demut wird in den entsprechenden Zusammenhän­
gen mit Gehorsam, mit einer Unterwerfung unter einen Höherge­
stellten assoziiert. Aaron Ahuvia und Jeremy Wood bezeichnen die­
ses Verständnis von Demut treffend als „‚stay in your place‘ kind 
of humility“.9 Besonders bedrängend ist im Lichte neuerer und neu­
ester Erkenntnisse zur Häufigkeit von Fällen sexuellen Missbrauchs 
in kirchlichen Zusammenhängen die Frage, ob die Idealisierung der 
Demut Machtmissbrauch befördert.10

In Reaktion auf die Beobachtung, dass die Vorstellung von Demut 
als Unterwürfigkeit eine verheerende Geschichte hat, wurde der 
Vorschlag formuliert, Demut als eine domänenspezifische Tugend
auszuflaggen. Demut könne sehr wohl eine Tugend sein – wenn 
Demutsappelle sich eben an die „richtigen“ Teilmengen einer Gesell­

8 Vgl. z.B. Snow, Virtue and the Oppression of African Americans, 60; dies., The­
ories of Humility, v.a. 17f.; Tessmann, Burdened Virtues, 65–67 („servility“); 
Bahr, Haltung zeigen, 106; Feldmeier, Macht – Dienst – Demut, v.a. 85–87; 
Hinson-Hasty, Revisiting Feminist Discussions of Sin and Genuine Humility, 
110; McElroy-Heltzel u.a., Too much Intellectual Humility?.

9 Vgl. Ahuvia/Wood, Reconstructing Humility, 75. Ahuvia/Wood verweisen auf 
Thomas von Aquin, Scg. lib. 4 cap. 55 [n. 19], missverstehen diese Textstelle je­
doch. Zwar führt Thomas an, die Tugend der Demut bestehe darin, dass jemand 
sich „auf seine Grenzen beschränkt und sich […] einem Höhergestellten (supe­
riorem) unterwirft“ (Übers. Wörner). Allerdings geht dieser Unterwerfung ein 
eigenes, souverän gefälltes Urteil voraus: Wer sich in dieser Weise unterwirft, 
tut das, „weil er glaubt, dass derjenige, dem er sich unterwirft, ihm tatsächlich 
überlegen ist“ (ebd.). Das eigentliche Thema ist hier die Demut Christi, zu 
der die zwischenmenschliche Demut lediglich als Analogie hinzugezogen wird. 
Überdies spricht Thomas sich an anderer Stelle gegen eine als Unterwürfigkeit
(miss)verstandene Demut aus. Vgl. Sth II-II, q. 161 a. 3 arg. 2 (Übers. Groner): 
„Als Menschen sollen wir uns nicht in Demut unterwerfen (per humilitatem 
subiicere).“

10 Vgl. Fritz, Eine Berührung, der man sich nicht entziehen darf.

3. Gestalten misslingender Demut. Ein Prospekt

70

https://doi.org/10.5771/9783495991442-27 - am 29.01.2026, 15:08:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schaft richteten, so Whitcomb u.a.11 Demut, so Petra Bahr, müsse 
„zuerst dort als Haltung eingeübt werden, wo die gesellschaftlichen 
Eliten zu Hause sind.“12 Demut ist demnach eine Haltung, die in 
manchen Zusammenhängen als wünschenswert gelten könne und in 
anderen nicht.13

Diese Antwort vermag allenfalls teilweise zu befriedigen. Weder 
scheint es stimmig, dass eine Tugend überhaupt domänenspezifisch 
sein können soll. Noch weniger scheint es möglich, treffsicher dieje­
nigen Teilmengen einer Gesellschaft zu identifizieren, denen Demut 
ans Herz zu legen sei. Whitcomb u.a. stellen ihren Überlegungen zur 
Demut eine Anekdote voran. Sie berichten von der Reaktion einer 
Kollegin, die von einem Forschungsprojekt zur Demut erfuhr; die 
Kollegin kommentierte: „Humility is exactly what you need more 
of, if you’re a white male!“14 Diese anekdotische, überzeichnende 
Zuspitzung ist vielsagend. „White male“ dürfte als Kategorie viel zu 
grob sein, um das, was hier gesagt werden soll, plausibel erscheinen 
zu lassen, das ist Whitcomb u.a. selbst klar – aber welche noch so 
fein abgezirkelte Kategorie wäre nicht immer noch zu grob? Von 
welcher Teilmenge der Gesellschaft wird man mit hinreichender 
Sicherheit sagen können, dass den Angehörigen genau dieser Teil­
menge der Gesellschaft Demut ans Herz zu legen ist?

Eher weiterführend scheint es mir zu sein, davon auszugehen, 
dass Demut überhaupt nicht als soziale Kategorie begriffen werden 
sollte, dass Inanspruchnahmen der Demut im Zusammenhang der 
Aushandlung gesellschaftlicher Strukturen und Rollenzuordnungen 
grundsätzlich abzulehnen sind.15 In diesem Punkt haben diejenigen 
Recht, die sich dafür aussprechen, Demut und Größe zu versöhnen: 
Demut in einem Sinn dieses Wortes, der zu begrüßen ist, kann je­
denfalls nicht bedeuten, dass Menschen sich vor anderen Menschen 
klein machen oder Erniedrigungen hinnehmen.

11 Vgl. Whitcomb u.a., The Puzzle of Humility and Disparity, v.a. 77; vgl. ferner 
Battaly, Can Humility be a Liberatory Virtue?.

12 Bahr, Haltung zeigen, 104.
13 Vgl. Dillon, Humility and Self-Respect, 68.
14 Whitcomb u.a., The Puzzle of Humility and Disparity, 72 (Hervorh. im Origi­

nal).
15 Vgl. Bloomfield, Humility is not a Virtue, 43. Bloomfield leitet aus seinen 

Beobachtungen ab, dass Demut keine Tugend sein könne.

3.1 Exzessive Demut und entwürdigende Kriecherei

71

https://doi.org/10.5771/9783495991442-27 - am 29.01.2026, 15:08:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


(3) Falsch relationierte Demut vs. richtig relationierte Demut: Dies 
führt mich zu einem weiteren Punkt. Demut kann richtig und falsch 
relationiert sein. Augustin z.B. besteht darauf, dass Demut bedeute, 
in Relation zu Gott und gerade nicht in Relation zu anderen Men­
schen demütig zu sein. Unordentliche Demut ist eine Demut, die 
sich auf Menschen anstatt auf Gott richtet – wir kommen darauf 
zurück.16 Demut vor anderen Menschen ist demnach bereits im 
Ansatz verfehlt. In strukturell ähnlicher Weise schärft Kant immer 
wieder ein, als „wahre Demut“ könne ausschließlich die Demut in 
Relation zu „dem Gesetz“ gelten. Dieser wahren Demut stellt Kant 
die falsche Demut gegenüber, d.h. die Kriecherei, die winselnde und 
heuchelnde Reue des Menschen, der sich vor anderen und/oder vor 
sich selbst klein macht.17 Dass servile Demut in Kants Augen nicht 
weniger verwerflich ist als ihr gegenteiliges Extrem, die Arroganz, 
erklärt sich vor dem Hintergrund der Tatsache, dass Servilität und 
Arroganz einander der Struktur nach ähneln. Sowohl die Servilität 
als auch die Arroganz verfehlen das Wesen der Moral. Das Wesen 
der Moral besteht bei Kant darin, dass Menschen sich selbst mit dem 
moralischen Gesetz vergleichen. Servilität ist eine Selbstdeutung und 
‑bewertung in Relation zu anderen Menschen und gerade nicht 
in Relation zum Gesetz, und dasselbe gilt für die Überheblichkeit. 
Servilität und Arroganz sind in Kants Augen jeweils Formen falschen 
Sich-Vergleichens.18

Bei Augustin und bei Kant gilt Demut also nicht als eine soziale 
Kategorie, genauer: allenfalls sekundär als eine soziale Kategorie. 
Demut entsteht, wenn der Mensch sich selbst im Lichte eines un­
bedingten Gegenübers zu sehen bekommt, im Gegenüber zu Gott
(Augustin) bzw. im Gegenüber zum moralischen Gesetz (Kant). Es 
geht dieser Demut nicht um soziale Beziehungen. Dass Demut nicht 

16 S.u. Abschn. 4.1.
17 Vgl. TL, VI 420, 428, 437: „Wer sich aber zum Wurm macht, kann nachher nicht 

klagen, daß er mit Füßen getreten wird.“ S.u. Abschn. 8.1.
18 Vgl. zur Demut als Sich-Vergleichen mit anderen Menschen TL, VI 435; zum 

Hochmut als Sich-Vergleichen mit anderen TL, VI 465; Anth, VII 203. – Auch 
die arrogantia moralis (Tugendstolz) im engeren Sinne geht auf ein falsches 
Sich-Vergleichen zurück: Arrogantia moralis bedeutet, sich entweder gar nicht 
mit dem Gesetz zu vergleichen (s.u. Kap. 8, Anm. 54), oder dies so zu tun, 
dass man sich das Gesetz durch „Vernünfteln“ zurechtlegt (Anth, VII 200). Vgl. 
Sticker, Rationalizing (Vernünfteln); Schmidt, Gelassener Stolz.

3. Gestalten misslingender Demut. Ein Prospekt

72

https://doi.org/10.5771/9783495991442-27 - am 29.01.2026, 15:08:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


primär, aber sekundär eine soziale Kategorie ist, bedeutet dann: De­
mut wird für das soziale Leben zwar etwas austragen, hat in diesem 
jedoch nicht ihre eigentliche Heimstatt.19

(4) Kompartmentalisierte vs. integrierte Demut (4): Von kompart­
mentalisierter (compartmentalized) Demut ist dann zu sprechen, 
wenn eine Person gleichzeitig arrogant und demütig, d.h., in Hin­
blick auf manche Aspekte des eigenen Selbst arrogant und in Hin­
sicht auf andere demütig ist, ohne dass ihre Arroganz und ihre De­
mut in irgendeiner Beziehung zueinander stünden.20 Letzteres un­
terscheidet die kompartmentalisierte Demut von der hochmütigen 
Demut. Denn im Fall der hochmütigen Demut stehen Arroganz und 
Demut in einer Wechselwirkung, wenn auch in einer paradoxen. 
Integriert ist Demut demgegenüber dann, wenn Demut mit allen 
Vollzügen der wertenden Selbstbeziehung grundsätzlich in Verbin­
dung steht, was nicht bedeuten muss, dass Demut nicht in manchen 
Aspekten der wertenden Selbstbeziehung stärker präsent ist als in 
anderen.

Es gibt Deformationen der Demut, die sich benennen und ver­
hindern oder jedenfalls einhegen lassen, von denen die Demut al­
so nicht gleichsam schicksalshaft eingeholt wird. Exzessive, falsch 
adressierte, falsch relationierte und kompartmentalisierte Demut 
sind allesamt vermeidbar, jedenfalls grundsätzlich vermeidbar. De­
mut kann das richtige Maß einhalten, Demut kann richtig oder 
falsch relationiert sein, und im ersteren Fall ist die Möglichkeit der 
Fehllokalisierung ausgeschlossen; Demut kann mehr oder weniger 
gut in das Gesamt der Selbstvollzüge einer Person integriert sein 
(wobei es schwierig sein dürfte, eine einmal eingetretene Kompart­
mentalisierung der Demut zu überwinden). Nichts an der Struktur 
der Demut selbst beschwört diese Fehlformen unmittelbar herauf. 
Komplizierter wird es, wenn wir uns nun der vorgetäuschten (3.2) 
und der hochmütigen (3.3) Demut zuwenden. Denn diese beiden 
Gestalten des Misslingens der Demut zu verhindern, ist äußerst 
schwierig, wenn nicht gar letztlich unmöglich.

19 Vgl. Ritschl, Unterricht in der christlichen Religion, 85 (§ 61); dazu s.o. Einfüh­
rung.

20 Vgl. Whitcomb u.a., Intellectual Humility, 533, 535; Church/Samuelson, In­
tellectual Humility, 11; Akhtar, The Realm of Humility, v.a. 159; Battaly, Art. 
Humility, 3029.

3.1 Exzessive Demut und entwürdigende Kriecherei

73

https://doi.org/10.5771/9783495991442-27 - am 29.01.2026, 15:08:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3.2 Humblebrag. Vorgetäuschte und verlogene Demut

„I may have sung in front of 30 million people on Idol tonight, but now 
I’m in the middle seat on the red-eye back to NYC. #Stayinghumble.“21

Dieser Tweet zählt zu den zahlreichen Beispielen für humblebrag­
ging, die Harris Wittels in einem gleichnamigen Büchlein zusam­
mengestellt und kommentiert hat. Der Neologismus Humblebrag­
ging bezeichnet einen Sprechakt, dessen Urheber vorgeben, demütig 
zu sein, während die Äußerung dem Sprecher in Wahrheit dazu 
dient, sich aufzuplustern.22 Äußerungen, die unter die Kategorie 
des humblebraggings fallen, zeichnen sich dadurch aus, dass eine De­
mutsgeste mehr oder weniger subtil über eine angeberische Selbst­
darstellung gelegt wird.23

Humblebragging ist ein zeitgenössisches Beispiel für das, was die 
Tradition als vorgetäuschte Demut kennt. Vorgetäuschte Demut be­
deutet: Eine Person, die in Wahrheit nicht demütig ist und dies mög­
licherweise auch niemals war, versucht, den Anschein zu erwecken, 
sie sei demütig. Beobachtet wird vorgetäuschte Demut buchstäblich 
seit Jahrtausenden. Bereits Jesus Sirach warnt vor denen, die nach 
außen gebückt in Trauer auftreten, aber innerlich voll Trug sind (Sir 
19,26). In der antiken römischen Kultur ist die strategisch eingesetzte 
Demut ein fester Topos.24 Augustin setzt sich mit vorgetäuschter De­
mut intensiv auseinander, wir kommen im nächsten Kapitel darauf 

21 Tweet von Reeve Carney (@reevecarney), zitiert nach Wittels, Humblebrag, 
170.

22 Vgl. zu diesem Begriffsverständnis Alfano/Robinson, Bragging. Vgl. ferner 
Red., Art. Humblebrag: „to make a seemingly modest, self-critical, or casual 
statement or reference that is meant to draw attention to one’s admirable or 
impressive qualities or achievements.“

23 Ausweislich empirischer Studien scheitert diese Strategie. Humblebragger wer­
den im Vergleich mit Sprecher*innen, die sich offen in Angebereien ergehen, 
als weniger vertrauenswürdig wahrgenommen. Vgl. Luo/Hancock, Modified 
Self-Praise in Social Media, v.a. 302–304.

24 Vgl. Rehrl, Das Problem der Demut in der profan-griechischen Literatur im 
Vergleich zu Septuaginta und Neuem Testament, v.a. 32, 36f. („Selbstverdemüti­
gung“), mit Verweis auf T. Gracch 16 u.a. Vgl. zu der hier beschriebenen strate­
gischen Inszenierung falscher Demut auch Nietzsche, Götzen-Dämmerung, 
Sprüche und Pfeile, § 31 (= KSA 6), 64: „Der getretene Wurm krümmt sich. So 
ist es klug. Er verringert damit die Wahrscheinlichkeit, von Neuem getreten zu 
werden. In der Sprache der Moral: Demuth. —“.

3. Gestalten misslingender Demut. Ein Prospekt

74

https://doi.org/10.5771/9783495991442-27 - am 29.01.2026, 15:08:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zurück. Bernhard von Clairvaux entwickelt ein regelrechtes Verfah­
ren zur Diagnose vorgetäuschter Demut. Falsche bzw. vorgetäuschte 
Demut sei, so Bernhard, daran zu erkennen, dass, wer Demut bloß 
vortäusche, mit bestimmten Situationen nicht umgehen könne. Wer 
bloß scheinbar demütig sei, könne eine Zurechtweisung durch an­
dere nicht ertragen, weil die Zurechtweisung mit seinem Selbstbild
kollidiere. Dies äußere sich darin, dass der falsch Demütige, wenn 
er mit einer Zurechtweisung konfrontiert werde, „seine Demut nicht 
mehr heucheln (simulare), die Verstellung nicht mehr verbergen 
(dissimulare)“ könne.25 Martin Luther hatte ein feines Gespür für 
falsche Tugenden, zu denen auch die falsche Demut zählt.26 In 
einer Predigt klagt er, man schmücke jetzt alle Sünde in Tugend, 
d.h., der Geizige verbräme seinen Geiz als Geschicklichkeit oder 
Bedachtsamkeit usw.27 Und in diesem Sinn spricht Luther von einer 
„falschen Demut“, mit der der Teufel sich schmücke.28 Besonders 
ausgeprägt ist die Sensibilität für die vorgetäuschte Demut später im 
Umkreis der französischen Moralistik. So diagnostiziert z.B. Michel 
de Montaigne:

„Es gibt freilich auch andere, anerzogene [Affektiertheit, J.S.], auf die 
ich jetzt nicht näher eingehen will; dazu gehören das Grüßen und das 
Sichverbeugen, durch die man sich den Ruf erwirbt, bescheiden und 
höflich zu sein, meist zu Unrecht: Viele geben sich aus Unbescheiden­
heit bescheiden (on peut etre humble de gloire)!“29

Ähnlich bezeichnet François de La Rochefoucauld die Demut (hu­
milité) als einen „Kunstgriff des Stolzes (orgueil), der sich erniedrigt, 
um sich zu erhöhen“, und der zu diesem Zweck ein Mäntelchen der 
Bescheidenheit (humilité) umlege.30 Auch in der englischen Roman­

25 Bernhard von Clairvaux, hum. XVIII, 47 (Übers. Winkler). Vgl. auch die spät­
mittelalterlichen Belege zum Motiv des in das Gewand der Demut gehüllten 
Hochmuts bei Grosse, Heilsungewißheit und Scrupulositas im späten Mittelal­
ter, 100, Anm. 290.

26 Vgl. zur Tradition der falschen Tugend insgesamt Herdt, Putting on Virtue; 
bei Luther ebd., 173–196 und Methuen, ‘God Really Hated the Hypocrites’, v.a 
170–175.

27 Vgl. WA 41, 293,10–14 (Predigt zu Lk. 14,16ff., 1535).
28 Vgl. WA 23, 86,5f. (Wider die Schwarmgeister, 1527).
29 Montaigne, Essais, 315 (OC 2/2, 633; Übers. Bode).
30 La Rochefoucauld, Maximes et reflexions morales/Maximen und Reflexio­

nen, Frg. 254 (Übers. Stackelberg). Vgl. zum trügerischen Wesen der Demut 

3.2 Humblebrag. Vorgetäuschte und verlogene Demut

75

https://doi.org/10.5771/9783495991442-27 - am 29.01.2026, 15:08:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tik findet sich das Motiv der vorgetäuschten Demut, etwa bei Samu­
el Taylor Coleridge, der in seinem Gedicht The Devil’s Thoughts 
schreibt, des Teufels liebste Sünde sei ein Stolz, der Demut nachäfft 
(„for his darling sin // Is pride that apes humility.“)31

So unterschiedlich diese Verweise auf die vorgetäuschte Demut 
auch sind, eines ist allen aufgeführten Beispielen gemeinsam: Eine 
Person, die Demut bloß vortäuscht, weiß, was sie tut, und was sie 
(nicht) ist, d.h., die Demut vortäuschende Person weiß, dass sie in 
Wahrheit nicht demütig ist. Dies unterscheidet die vorgetäuschte 
Demut von der hochmütigen Demut – jedenfalls grundsätzlich.

3.3 Hochmütige Demut als Kipp-Phänomen

„In Wirklichkeit ist vielleicht keine unserer natürlichen Leidenschaften 
so schwer zu überwinden wie der Stolz. Verhülle ihn, kämpfe mit ihm, 
schlage ihn nieder, ersticke ihn, demütige ihn, soviel du willst – er ist 
noch immer lebendig und wird immer hier und da hervorbrechen und 
sich fühlbar machen. Ihr werdet es vielleicht oft in dieser Geschichte 
sehen, denn sogar wenn ich annehmen könnte, ich hätte ihn vollständig 
überwunden, würde ich wahrscheinlich auf ebendiese meine Demut 
stolz sein.“32

„Dein Patient ist demütig geworden; hast Du ihn auf diese Tatsache 
aufmerksam gemacht? Alle Tugenden verlieren für uns an Schrecken, 
sobald sich der Mensch ihres Besitzes bewusst wird; das trifft ganz be­
sonders auf die Demut zu. Packe ihn in dem Augenblick, da er wirklich 
geistlich arm ist, und schmuggle in seine Gedanken die angenehme 
Erwägung ein: ‚Wahrhaftig! Ich bin demütig geworden!‘, und fast unver­
züglich wird sich der Stolz zeigen, der Stolz über die eigene Demut. 
Wenn er die Gefahr, in der er schwebt, erkennt und versucht, diese neue 
Form des Hochmutes zu unterdrücken, dann erwecke in ihm den Stolz 
über diesen Versuch – und so weiter durch so viele Stadien, als es Dir 
gefällt.“33

auch ebd., Frg. 308 und Frg. 354: „Gewisse Fehler (défauts), ins rechte Licht 
gesetzt, glänzen mehr als die Tugend selbst.“

31 Coleridge, The Devil’s Thoughts, 321.
32 Franklin, Autobiographie, 130.
33 Lewis, Dienstanweisung für einen Unterteufel, 87f.

3. Gestalten misslingender Demut. Ein Prospekt

76

https://doi.org/10.5771/9783495991442-27 - am 29.01.2026, 15:08:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Benjamin Franklin und C.S. Lewis setzen hochmütige Demut plas­
tisch als ein Kipp-Phänomen in Szene. Dieses Kipp-Phänomen wur­
de immer wieder beobachtet. Im Kolosserbrief und bei Philo von 
Alexandria finden sich zumindest Andeutungen einer Ahnung um 
das Problem hochmütiger Demut.34 Die Diskussionen der hochmü­
tigen Demut bei Augustin, Meister Eckhart, Martin Luther, Imma­
nuel Kant, Søren Kierkegaard, Karl Barth, Dietrich Bonhoeffer und 
Paul Tillich kamen bereits bzw. kommen in den folgenden Kapiteln 
noch zur Geltung. Zahlreiche weitere Zeugnisse aus unterschied­
lichsten Epochen bis in die Gegenwart ließen sich nennen, exempla­
risch erwähnt seien aus theologischen Zusammenhängen Thomas 
von Aquin, Albrecht Ritschl, Reinhold Niebuhr, Johann Hinrich 
Claussen und Ulrich Barth,35 aus dem Bereich der Philosophie und 
der Literatur Montesquieu, Blaise Pascal und Marcel Proust,36 aus 
der analytischen Philosophie Julia Driver und aus der analytischen 
Theologie Kent Dunnington.37

So unterschiedlich diese Quellen auch sind, es gibt doch Gemein­
samkeiten: Hochmut, der mit Demut niedergerungen werden soll, 

34 Vgl. Kol 2,18 (s.u. Abschn. 4.3); Philo, spec. 4, 88 (Übers. Cohn u.a.): „(Richtet 
sie [die Begierde, J.S.] sich) aber auf Ruhm, so erzeugt sie aufgeblasene, hoch­
mütige Menschen ohne Halt und ohne Festigkeit des Charakters, die ihr Ohr 
(leerem) Gerede leihen, die sich in demselben Augenblick tief gedemütigt und 
hoch erhoben fühlen.“ Dazu: Becker, Der Begriff der Demut bei Paulus, 82f.

35 Vgl. Sth II-II q. 133 a. 1 ad 3 (Kleinmut als Ausdruck eines hochmütigen Festhal­
tens an einem negativen Selbstbild); Sth II-II q. 161 a. 1 ad 2 (zu Augustin); 
Ritschl, Die christliche Lehre von der Rechtfertigung und Versöhnung, Bd. 3, 
595 (dazu: Opalka, Narrativität und Performanz der Demut, 231); Niebuhr, 
The Nature and Destiny of Man, 202; Claussen, Demut – wie geht das?; 
Barth, Symbole des Christentums, 285.

36 Vgl. Pascal, Pensées, Frg. 564 ed. Sellier (= Frg. 377 ed. Brunschvicg; Übers. 
Schiewe): „Demutsdiskurse (discours d’humilité) geben ruhmreichen (glorieux) 
Leuten Anlass zu Stolz (orgueil) und demütigen (humbles) Anlass zu Demut 
(humilité).“ Montesquieu, Meine Gedanken. Mes pensées, 195 (Nr. 1186): „Wer 
wenig Eitelkeit besitzt, steht der Hoffart näher als andere.“ Proust, Werke II: 
Auf der Suche nach der verlorenen Zeit, Bd. 3: Guermantes, 575f. (ders., À la 
recherche du temps perdu, Bd. 8, 59). Proust spricht hier von einer Liebenswür­
digkeit, die dem Standesdünkel entspringt, und von den „hochmütig demütigen 
Prinzipen eines evangelienfrommen Snobismus (les préceptes orgueilleusement 
humbles d’un snobisme évangélique)“.

37 Vgl. Driver, Uneasy Virtue, v.a. 29; Dunnington, Humility, Pride, and Chris­
tian Virtue Theory, v.a. 7, 14, 93.

3.3 Hochmütige Demut als Kipp-Phänomen

77

https://doi.org/10.5771/9783495991442-27 - am 29.01.2026, 15:08:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


erweist sich als Hydra. Das Nachdenken und Sprechen über, ja 
bereits das bloße Wahrnehmen der Demut lässt diese kippen. De­
mut wird durch ihr In-Erscheinung-Treten zerstört.38 Hochmütige 
Demut ist ein Phänomen, das aus einem Rückkoppelungsprozess, 
der sich innerhalb des Subjekts abspielt, hervorgeht. Das Bild der 
eigenen (echten oder vermeintlichen) Demut provoziert Hochmut: 
führt dazu, dass Demut in Hochmut kippt.39

Vorgetäuschte Demut und hochmütige Demut lassen sich also 
unterscheiden, so wie auch andere Fehlformen der Demut sich 
voneinander abgrenzen lassen. Es handelt sich jedoch bei der vor­
getäuschten und bei der hochmütigen Demut nicht um durchgehend 
isolierte Phänomene. Und gerade die Übergänge zwischen bestimm­
ten Formen missglückter Demut sind vielsagend, wie wir in den 
folgenden Kapiteln noch genauer sehen werden. Dass vorgetäusch­
te Demut und hochmütige Demut ineinander übergehen könnten, 
verdeutlicht schlaglichtartig – wenn auch gewiss ungewollt – ein 
Tweet Donald Trumps, den Trump postete, als die Medien von 
der Weihnachtsbotschaft des zu jener Zeit frisch gewählten Papstes 
Franziskus berichteten.

„The new Pope is a humble man, very much like me, which probably 
explains why I like him so much!“40

Dass Trump hier Demut für sich reklamiert, was seiner öffentlichen 
Selbstdarstellung nicht nur nicht entspricht, sondern zu dieser auch 
im krassen Widerspruch steht, lässt (mindestens) zwei Deutungen 
zu: (a) Trump behauptet, er sei demütig, ohne an seine vorgebliche 
Demut selbst zu glauben, (b) Trump behauptet, er sei demütig, und 
diese Selbstdarstellung geht damit einher (b1) oder trägt sogar dazu 
bei (b2), dass er (schließlich) selbst glaubt, er sei demütig. Welche 
Beschreibung in diesem konkreten Fall, also mit Blick auf die Person 

38 Vgl. Baier, Progress of Sentiments, 216.
39 Dies dürfte auch der Grund sein, warum Scheler, Der Formalismus in der 

Ethik und die materiale Wertethik (= GW 2), 192, meinte, im Unterschied zum 
Selbstgerechten ängstige sich der wahrhaft Demütige davor, sich selbst wahrzu­
nehmen. Vgl. auch ders., Zur Rehabilitierung der Tugend, 27.

40 Trump, [@realDonaldTrump]. The New Pope Is a Humble Man, Very Much 
Like Me, Which Probably Explains Why I Like Him so Much!

3. Gestalten misslingender Demut. Ein Prospekt

78

https://doi.org/10.5771/9783495991442-27 - am 29.01.2026, 15:08:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Donald Trump, eher zutrifft, spielt keine entscheidende Rolle.41 Es 
genügt für unsere Zwecke, dass der Fall (b2) jedenfalls vorstellbar ist 
und sich zumindest als Erklärung anbietet: Eine Person, die Demut 
vorspielt und sich selbst irgendwann glaubt, sie sei demütig, wird 
durch das Vortäuschen von Demut nicht demütig, sondern fällt viel­
mehr dem eigenen Vortäuschen von Demut zum Opfer. In diesem 
Fall geht vorgetäuschte Demut in hochmütige Demut über. Die Lüge 
schlägt auf den Lügner zurück, indem sie seine Selbstwahrnehmung 
kompromittiert.

Dies, der Übergang zwischen unterschiedlichen Aspekten misslin­
gender Demut, wird sich als zentral herausstellen. Für den Augen­
blick halte ich fest: Eine Person, die Demut bloß vortäuscht, weiß, 
was sie tut und was sie (nicht) ist, im Unterschied zu einer Person, 
die der hochmütigen Demut anheimfällt.

Hochmütige Demut unterscheidet sich also darin von vorge­
täuschter Demut, dass zur hochmütigen Demut notwendigerweise 
ein Moment des gespaltenen Bewusstseins bzw. der Selbsttäuschung
gehört, was für die vorgetäuschte Demut nicht gilt. Das heißt jedoch 
nicht, dass es keine Wechselwirkungen und Übergänge zwischen 
vorgetäuschter und hochmütiger Demut geben könnte. Vorgetäusch­
te Demut kippt in hochmütige Demut, weil der äußere Anschein 
eine eigene Dynamik entfaltet. Die Tatsache, dass genau dies, also 
die Wirksamkeit des schönen Scheins, in anderen Zusammenhän­
gen des ethischen Lebens durchaus wünschenswert, ja notwendig 
ist, deutet darauf hin, dass die Konflikte, mit denen wir es zu tun 
bekommen, wenn wir über hochmütige Demut und deren Wechsel­
spiel mit vorgetäuschter Demut nachdenken, grundlegender Natur 
sind. Um dem genauer auf die Spur zu kommen, wenden wir uns 
nun exemplarischen Aushandlungen der hochmütigen Demut durch 
prominente Stimmen aus der Geschichte zu.

41 Tatsächlich hat Trump wiederholt und mit Nachdruck für sich in Anspruch 
genommen, demütig zu sein. Vgl. [Trump], I have “more humility than you 
would think”; Cillizza, Donald Trump’s Interview with ‘60 Minutes’ was Eye-
Opening. Das erstgenannte Interview könnte auch darauf hindeuten, dass mit 
Blick auf Trump von kompartmentalisierter Demut zu sprechen ist.

3.3 Hochmütige Demut als Kipp-Phänomen

79

https://doi.org/10.5771/9783495991442-27 - am 29.01.2026, 15:08:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495991442-27 - am 29.01.2026, 15:08:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	I. Demut und Stolz
	1. Diätetik – Polarisierung – Ökologie. Zur Renaissance der Demut
	1.1 Mit der Welt verwoben. Demut und Diätetik
	1.2 Wider moralische Arroganz. Demut und die Polarisierung der Gesellschaft
	1.3 Wider ökologische Arroganz. Demut und die Klimakrise
	1.4 Asketische Selbstzurücknahme und Fortschrittsdenken

	2. Stolze Demut? Zur (Un)vereinbarkeit zweier Tugenden
	2.1 Schöne alte Tugend. Negativitätsentlastete Demut
	2.2 Authentischer Stolz und wahre Demut als bruchlose Einheit
	2.3 Demut und Großgesinntheit als Tugenden der Mitte
	2.4 „Wir sind keine kleinen Leute.“ Stolz vs. Demut

	3. Gestalten misslingender Demut. Ein Prospekt
	3.1 Exzessive Demut und entwürdigende Kriecherei
	3.2 Humblebrag. Vorgetäuschte und verlogene Demut
	3.3 Hochmütige Demut als Kipp-Phänomen



