l.
Demut und Stolz

- am 29.01.2026, 15:08:26.


https://doi.org/10.5771/9783495991442-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- am 29.01.2026, 15:08:26.


https://doi.org/10.5771/9783495991442-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Diatetik — Polarisierung — Okologie.
Zur Renaissance der Demut

»~Humility’s time has come again:! Mit diesen starken Worten be-
schliefft der Historiker Christopher Bellitto seine monografische
Skizze einer Geschichte der Demut. In der Tat erlebt die alte Tu-
gend der Demut seit einigen Jahren eine neue Bliite, sowohl in
offentlichen Diskursen als auch in fachwissenschaftlichen Zusam-
menhéngen, sowohl im Raum von Theologie und Kirche als auch
in Bereichen, die mit Religion in keiner bzw. in keiner unmittelbar
identifizierbaren Verbindung stehen. Und so verstaubt und gestrig
diese Tugend vielen auch scheinen mag, so weitreichend ist das, was
manche sich nun von ihrer Wiederentdeckung versprechen. Breit
gefdchert sind die Bereiche menschlicher Lebensdeutung und Welt-
gestaltung, fiir die von der Demut Wohltaten erwartet werden. Ich
will im Folgenden derer drei néher betrachten: die didtetische Frage
nach dem guten, gelingenden Leben (1.1), das politisch-philosophi-
sche Nachdenken iiber unsere polarisierte, gespaltene Gesellschaft
(1.2) und die 6koethische Frage danach, welche Visionen die Mensch-
heit dazu anleiten konnten, im Angesicht der Klimakrise ihr Leben
auf der Erde grundlegend zu dndern (1.3). Insbesondere mit Blick
auf den zuletzt genannten Zusammenhang lassen sich Schwierigkei-
ten markieren, die der neueren Demutsbegeisterung entgehen (1.4).

1.1 Mit der Welt verwoben. Demut und Diatetik

Als ,vergessener Weg zum Gliick® oder als der Mutterboden, auf
dem das Gliick wichst, findet Demut einen Ort in neueren Beitrdgen

1 BeLrLrTTO, Humility, 144.

29

- am 29.01.2026, 15:08:26.


https://doi.org/10.5771/9783495991442-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Ditetik — Polarisierung — Okologie. Zur Renaissance der Demut

zur Frage nach dem guten und gelingenden Leben.? Demut wird
hier zur conditio sine qua non eines gelingenden Lebens erklart.
Demut bringt Frieden, so der diitetische Grundgedanke, indem sie
Menschen erdet und mit der Welt verwoben, mit dem ,allverwobe-
nen Lebensgespinst verbunden® sein ldsst;> Demut verséhnt den
Menschen mit seiner Endlichkeit und befreit vom Zwang dazu,
sich mit anderen in Konkurrenz zu sehen.* Ob jemand an dieser
gedeihlichen Dynamik der Demut Anteil hat, ist, so wird hier ange-
nommen, kein Schicksal. Demut wird verstanden als eine Haltung,
die man nicht einfach hat (oder nicht hat), sondern die man sich an-
eignen kann und sollte.> Nach Demut gelte es zu streben, nicht nur,
weil Demut dem Gelingen des subjektiven Lebens forderlich sei,
sondern auch und vor allem, weil die Welt eine bessere ware, wenn
Menschen sich erfolgreich um Demut in ihrem personlichen Leben,
in ihren Beziehungen, ja in der Welt iiberhaupt bemiihten.® Demut
iibt, so jedenfalls beansprucht eine regelrechte Flut von Studien
unter Beweis zu stellen, einen positiven Einfluss auf das Gelingen
von Lebensvollziigen aus. Demut macht attraktiv.” Demut pradiziert
das Gliicken romantischer Beziehungen.® Demiitige Menschen sind
weniger auf sich selbst fokussiert, grofiziigiger, stirker mit anderen
Menschen verbunden, freundlicher und eher bereit und in der Lage,
anderen zu vergeben.’

Robin Dillon fragt mit Blick auf solch enthusiastische Tone, ob
das, was hier als Demut ausgegeben wird, iiberhaupt noch Demut
sei.l® Und diese Riickfrage hat ihre Berechtigung, auch dann, wenn
man sich nicht auf eine satzformige Bestimmung eines eigentlichen

2 Vgl. AusTiN, Humility and Human Flourishing, passim; COLLINS/MCANNALLY-
Linz/Rosa (Hg.), The Joy of Humility; RoBerTs, Humility and Human Flour-
ishing; vaAN TONGEREN, Humble, v.a. 223; KRATZER, Demut, v.a. 35 (Untertitel:
»Ein vergessener Weg zum Gliick“); KeseBIR, Humility (Untertitel: ,The Soil in
which Happiness Grows®), v.a. 177.

BEHNKEN, Demut, 129; vgl. auch ebd., 45, 77£,, 100.

Vgl. z.B. RicHARDS, Humility, 195; HERDT, Magnanimous Humility, 90f.

Vgl. LAVELOCK u.a., The Quiet Virtue Speaks (s.u. Abschn. 2.1).

Vgl. RoBERTS/Woo0D, Humility and Epistemic Goods, v.a. 272.

Vgl. vaN TONGEREN/DAvIs/HOOK, Social Benefits of Humility, v.a. 315-317.

Vgl. GARTHE u.a., Humility in Romantic Relationships.

Vgl. LEARY/BANKER, A Critical Examination and Reconceptualization of Humil-
ity, 66.

10 Vgl. DiLLoN, Humility and Self-Respect, 62.

O 0 N QN Ul AW

30

- am 29.01.2026, 15:08:26.


https://doi.org/10.5771/9783495991442-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1.2 Wider moralische Arroganz. Demut und die Polarisierung der Gesellschaft

Wesens der Demut festlegen mochte. Denn es stellt sich die Frage, ob
jene Schichten des Nachdenkens tiber Demut, die in Iris Murdochs
eingangs zitierten Worten anklingen, also das Besondere, auch Kriti-
sche und Negative, das sich in philosophischen und theologischen
Traditionen mit Demut verbindet, tatsachlich aus dem Nachdenken
iiber Demut ausgeschlossen sein sollten; es stellt sich die Frage, ob
aus so einem Gefilligmachen der Demut nicht ein flacher und blas-
ser Begriff von Demut hervorgeht, der die Wucht und das Schillern
dieser prekdren Tugend vollstindig aus dem Blick verlieren muss.
Ein in dieser Weise rekonstruierter Begriff der Demut mag weniger
anstoflig sein als die komplexeren Bilder der Demut, wie sie in der
Tradition immer wieder gezeichnet wurden. Allerdings: Eine geglit-
tete Demut, der alle Kanten abgeschlagen sind, wird kaum noch
etwas anstofSen, kaum einen Unterschied machen konnen.

1.2 Wider moralische Arroganz. Demut und die
Polarisierung der Gesellschaft

»Die Christen haben recht: der Hochmut ist seit Anfang der Welt der
Hauptgrund fiir alles Elend in jedem Volk und jeder Familie:!

Vor allem in den USA, aber auch in deutschsprachigen Diskursen
wird immer wieder die Frage aufgeworfen, ob Demut im Angesicht
gesellschaftlicher Verwerfungen als orientierende und heilsame Visi-
on eingespielt werden, ob Demut bzw. moralische Bescheidenheit
als Gegenmittel gegen jene grassierende Arroganz wirken konnte,
die vor allem ethische Diskurse vergiftet. Arroganz, d.h. die Uber-
zeugung, was man selbst denke, sei richtig, weil man selbst es
denkt, hat verheerende Auswirkungen auf unsere gesellschaftlichen
Aushandlungen.””? Was Menschen dazu verleitet, ihre Weltdeutungen
fiir unbezwingbar zu halten, ist, so Michel Lynch, ihr Bestreben, das

11 Lewis, Pardon, ich bin Christ, 115.

12 Vgl. z.B. TANESINI, Arrogance, Polarisation and Arguing to Win; ABERDEIN, Ar-
rogance and Deep Disagreement; BATTALY, Closed-Mindedness and Arrogance;
TanesiNI/LyncH (Hg.), Polarisation, Arrogance, and Dogmatism; Mau/Lux/
WESTHEUSER, Triggerpunkte, 330; HUBL, Moralspektakel, v.a. 170-173. Zur zi-
tierten Definition von Arroganz vgl. LyNcH, Know-it-All Society, 98; SCHMIDT,
Todstinde Arroganz, 70f.

31

- am 29.01.2026, 15:08:26.


https://doi.org/10.5771/9783495991442-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Ditetik — Polarisierung — Okologie. Zur Renaissance der Demut

eigene Selbstbild gegen schmerzhafte Infragestellungen zu schiitzen.
Wenn Menschen ihre Selbstbilder als bedroht erfahren, etwa weil
sie bestimmte Uberzeugungen bedroht sehen, die sie mit Blick auf
ihre Rolle in einer sich wandelnden sozialen Welt haben, wenn
ihre Tiefengeschichten (deep stories) hinterfragt werden, kommt
es zu erheblichen Verunsicherungen.® Die Tiefengeschichten, also
die Geschichten, die wir uns und einander erzihlen, um uns zu
vergewissern, wer wir sind, dass wir ,wer sind‘, beziehen sich auch
und gerade auf die moralische Legitimitét unserer eigenen Weltsicht
und unserer Lebensstile.!* In moralischer Arroganz manifestiert sich
die kategorische Weigerung, eigene Tiefengeschichten und die in ih-
nen eingebetteten moralischen Uberzeugungen einer Uberpriifung
auszusetzen.'® Da Menschen auf ihre moralischen Selbstbilder ange-
wiesen sind, die ihre Entscheidungen subjektiv legitimieren und
orientieren und ihrem Leben Halt geben, sind sie im Zweifelsfall
auf Gedeih und Verderb darauf angewiesen, dass diese Selbstbilder
und alle Uberzeugungen, die mit ihnen zusammenhingen, nicht
fundamental hinterfragt werden. Geschieht Letzteres gehduft, etwa
weil Rahmenbedingungen des sozialen Lebens sich rapide wandeln,
dann kommt es zu jenen moralistischen Eskalationen (und iiber-
schiefSenden reaktiondren Gegenangriffen), die in den USA zu beob-
achten waren und sind und die auch wir zumindest in dhnlicher
Weise erleben. Dass Akteur*innen in politischen Machtpositionen
zunehmend unilateralistisch, selbstgeféllig und arrogant auftreten
und vor allem, dass dies zu einer neuen Normalitit zu werden
scheint, ist ein weiteres Indiz dafiir, dass Arroganz den offentlichen
Diskurs zunehmend beherrscht.

Wenn diese Beobachtungen zur Arroganz zutreffend sein sollten,
dréngt sich die Frage auf: Was konnte diese Arroganz lindern? Der
bereits erwdhnte Michael Lynch selbst und weitere Stimmen verwei-
sen, wie bereits angedeutet, auf Demut im Sinne einer Offenheit
fir die mogliche Revision eigener Deutungen.!® Wer sich selbst vor

13 Vgl. Lynch, Know-it-All Society, v.a. 58, 82.

14 Vgl. HocHscHILD, Fremd in ihrem Land, v.a. 189, 192, 199; vgl. zur Bedeutung
der Moral fiir das Selbstbild auch RoTH, Selbstgerechtigkeit.

15 Vgl. zur moralischen Arroganz in diesem Sinn v.a. JAMES, Arschlécher, 37f.

16 Vgl. z.B. LyncH, Know-it-All Society, v.a. 149; STEGEMANN, Die Offentlichkeit
und ihre Feinde, 288f.; NAGEL, Moralische Gefiihle, moralische Wirklichkeit,
moralischer Fortschritt, 208.

32

- am 29.01.2026, 15:08:26.


https://doi.org/10.5771/9783495991442-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1.2 Wider moralische Arroganz. Demut und die Polarisierung der Gesellschaft

Augen fiihrt, dass er sich doch auch irren kénnte, wird eher in der
Lage sein, die Mdglichkeit in Betracht zu ziehen, dass die andere,
der andere doch recht haben konnte, dass es sich lohnen konnte,
anzuhoren, was andere sagen, ja dass wir uns in gewissem Umfang
auf die Kenntnisse und Einsichten anderer verlassen miissen.”
Dieser Riickgriff auf die Tugend der Demut ist zunédchst einmal
sehr einleuchtend. Uberheblichkeit, Herablassung, Selbstgerechtig-
keit und Arroganz sind in der Tat Haltungen, unter denen unsere
Zeit besonders oder jedenfalls besonders offensichtlich leidet. Aller-
dings scheint es aus mehreren Griinden fraglich, ob es nachhaltig
helfen kann, angesichts des Grassierens iiberheblicher und herablas-
sender Haltungen und Verhaltensweisen nach Demut zu rufen.
Grund fiir Skepsis bietet in diesem Zusammenhang nicht allein
die Beobachtung, dass problematische Dynamiken digitaler Kom-
munikation im Zweifelsfall durchschlagskriftiger sein diirften als
personale Haltungen. Die Aggressivitit 6ffentlicher Aushandlungen
wird bekanntlich gezielt durch kommerzielle Anbieter digitaler
Kommunikationsformate geschiirt, da die emotionale Aufladung
der vorgehaltenen Inhalte deren Konsument*innen an die jeweili-
gen digitalen Angebotsformate bindet. Es scheint plausibel, davon
auszugehen, dass dies die Polarisierung der Gesellschaft in erhebli-
chem Umfang anheizt.® Gleichzeitig fordert die Verlagerung von
Aushandlungsprozessen in digitale Rédume die Abschottung der
so entstehenden ,digitalen Neogemeinschaften® voneinander.'® Sich
diesen Dynamiken zu entziehen, ist duflerst schwierig. Appelle an
Haltungen allein diirften hier regelméflig ins Leere greifen. Demut
allein wird den Verheerungen, die dies nach sich zieht, keinen Ein-
halt gebieten — auch wenn es durchaus Hinweise darauf gibt, dass
eine Haltung epistemischer Demut (intellectual humility) mit einem

17 Vgl. v.a. STURM/GADAMER, ,Rituale sind wichtig®, 305; ferner OPIELKA, ,,Kultur
der demokratischen Demut muss her, 25; TiBERIUS/KOENIG, Don’t be a Know-
it-All, v.a. 128, 134; HUBL, Moralspektakel, 283 (,moralische Bescheidenheit®);
ROEBER, Political Humility.

18 Vgl. z.B. SCHOFFEL, Ausmafl und Auswiichse von Hasskommentaren in Face-
book-Gruppen - eine datenjournalistische Auswertung, v.a. 129f.

19 Vgl. z.B. REckwiTz, Die Gesellschaft der Singularititen, v.a. 264-271; SCHEFF-
LER/SOLOPOVA/POPA-WYATT, Verbreitungsmechanismen schidigender Sprache
im Netz, 213-218.

33

- am 29.01.2026, 15:08:26.


https://doi.org/10.5771/9783495991442-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Ditetik — Polarisierung — Okologie. Zur Renaissance der Demut

weniger eskalativen Kommunikationsverhalten in Online-Foren ein-
hergeht.?

Aus diesen Beobachtungen allein folgt zwar nicht, dass Demut
mit Blick auf den Verfall des dffentlichen Diskurses iberhaupt keine
Bedeutung hitte, sondern lediglich, dass die Reichweite dessen, was
die Tugend der Demut beeinflussen konnte, bestimmte Grenzen hat.
Hinzu kommt jedoch noch ein weiteres, in meinen Augen entschei-
dendes Problem: Dass Spitzenpolitiker*innen, die man so gar nicht
mit Demut in Verbindung bringen wiirde, Demut fiir sich in An-
spruch nehmen oder bei anderen einklagen, ist inzwischen vielfach
zu beobachten.?! Demut droht zu einem bloflen Etikett zu verkom-
men. Thre Attraktivitdt wird ihr zum Verhidngnis, man schmiickt sich
gerne mit Demut, und so wird Demut zum Apercu. Die Unbefan-
genheit, mit der neuerdings Demut in Anspruch genommen wird,
ist ein neues Symptom ihrer lange schon bekannten Korrumpierbar-
keit. Das heifSt nicht, dass das Verlangen nach Demut als solches
verfehlt wire, sondern, dass man sich fragen muss, ob Demut in
einer Art und Weise Gestalt gewinnen kann, die sie davor schiitzt,
in Widerspriichen und Unaufrichtigkeiten zerrieben zu werden. Dies
kann wiederum nur gelingen, wenn das Prekire an der Demut star-
ker mitbedacht wird, als es in Zusammenhéngen der neuerlichen
Demutsbegeisterung geschieht.

1.3 Wider 6kologische Arroganz. Demut und die
Klimakrise

Riickfragen provoziert auch die Wiederbelebung der Demut in Zu-
sammenhdngen der Ethik der Natur. Die Menschen mégen endlich,
so wird hier gefordert, ihrer Begrenztheit und ihrer Angewiesenheit

20 Vgl. MARIE/PETERSEN, Moralization of Rationality can Stimulate Sharing of
Hostile and False News on Social Media, but Intellectual Humility Inhibits it,
v.a.77.

21 Vgl. z.B. zu Donald Trump ROBINSON, ‘I am so Humble!’, 26f. (s.u. Abschn. 3.3);
zu Markus Séder Post, Deutsche Demut und Gelédchter; zu Jens Spahn LoHSE,
Rechts, links und der erhebliche Unterschied, 2; SCHWIETERING, Spahn muss
mehr Demut zeigen.

34

- am 29.01.2026, 15:08:26.


https://doi.org/10.5771/9783495991442-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1.3 Wider 6kologische Arroganz. Demut und die Klimakrise

auf die natiirlichen Bedingungen ihrer Existenz gewahr werden.??
In den vergangenen Jahren hat diese Perspektive an Gewicht ge-
wonnen, sie ist jedoch keineswegs neu. Dass die Haltung des Men-
schen gegeniiber der Natur von einer verheerenden 6kologischen
Arroganz gepragt ist und der Korrektur bedarf, steht lange schon
im Raum.” Neu ist also nicht das okoethische Interesse an der
Demut tiberhaupt, neu ist vielmehr die Radikalitdt, mit der zeitge-
ndssische Beitrige aus dem Bereich der Okoethik auf Demut Bezug
nehmen. So pladieren etwa Pierre Ibisch und Jorg Sommer in ihrem
»O0kohumanistischen Manifest“ fiir eine tiefgreifende Reform unseres
Denkens. Dieses miisse vom Kopf auf die Fiifle bzw. auf die Erde
gestellt werden. Die Aufklarung habe den Menschen ,die Demut
abtrainiert“?* ,Geerdetes Denken" stelle sich nun der Einsicht, dass
Menschen nicht die Krone der Schopfung sind und ohne die Natur
nicht leben kénnen.?®

Solche Pladoyers fiir eine Riickbesinnung auf Demut haben zwei-
fellos Gewicht. Die Diagnose, dass die Begeisterung fiir die ver-
meintlich schier endlose Schaffens- und Gestaltungskraft des Men-
schen der Menschheit nun auf die FiifSe fallt, leuchtet zumindest in
gewissem Mafle ein - auf diesen Punkt komme ich im nachsten Ab-
schnitt noch einmal zurick. Zweifellos ware es erstrebenswert, dass
die Menschheit sich in Selbstbegrenzung und Selbstzuriicknahme
tibte. Und doch provoziert die ckoethische Riickbesinnung auf die
Demut auch Einwiénde.

Zum einen muss man fragen: Wird in der Fluchtlinie besagter
Inanspruchnahmen der Demut und des Verzichts nicht der Fokus
falsch ausgerichtet, insofern iiber Haltungen auf Seiten von Indivi-
duen nachgedacht wird anstatt tiber (6konomische etc.) Anreizstruk-
turen?2® Und liegt eine solche Verschiebung nicht gerade im Interes-

22 Vgl. GERBER, Standing Humbly before Nature; NarvaEz, Humility in Four
Forms, 131-135; TAYLOR/WRIGHT/LEVASSEUR, Dark Green Humility; aus kirch-
lichen und theologischen Zusammenhingen vgl. v.a. MoLTMANN, Kosmische
Demut, 60f.; KANNEMANN u.a., Die Aufnahme des Ansatzes der Grofien Trans-
formation, v.a. 10; WiLs, Verzicht und Freiheit, v.a. 22, 243.

23 Vgl. z.B. HiLL, Ideals of Human Excellence and Preserving Natural Environ-
ments; PIANALTO, Humility and Environmental Virtue Ethics, v.a. 140.

24 IBISCH/SOMMER, Das 6kohumanistische Manifest, 141.

25 Vgl. ebd., 40, 146; dhnlich KIMMERER, Geflochtenes Siifigras, 59 u.a.

26 Vgl. PINKER, Aufklidrung jetzt, 183.

35

- am 29.01.2026, 15:08:26.


https://doi.org/10.5771/9783495991442-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Ditetik — Polarisierung — Okologie. Zur Renaissance der Demut

se jener Akteure der Industrie, die, um es vorsichtig auszudriicken,
einer auf Nachhaltigkeit zielenden Transformation der Wirtschaft
gegeniiber insgesamt wenig aufgeschlossen sind??” Wer Riickfragen
dieser Art stellt, wird z.B. darauf verweisen, dass digitale Instrumen-
te zur Berechnung des eigenen CO,-Fuflabdrucks von British Petrol
popularisiert wurden, um den Anstieg der CO,-Emissionen als ein
Problem zu framen, fiir dessen Losung Individuen die Verantwor-
tung triigen und nicht die Unternehmen, deren wirtschaftliche Akti-
vitdten den Anstieg der CO,-Emissionen unmittelbar verursachen.?8

Eine eingehendere Diskussion dieser Frage wiirde vom Kernthe-
ma dieses Buches wegfiihren. Hier nur so viel: Der besagte Einwand
gegen eine umwelttugendethische Inanspruchnahme der Demut ist
grundsitzlich berechtigt. Allerdings verhalt es sich umgekehrt nicht
so, als ginge es bei den erforderlichen Transformationsprozessen
nicht auch um Haltungen von Individuen. Anders als die futility the-
sis behauptet, sind Haltungen und Verhaltensweisen von Individuen
in mehrfacher Hinsicht alles andere als wirkungslos. Sie begriinden
bzw. verstirken die Akzeptanz fiir politische Transformationen, de-
rer es bedarf.?’ Auch kommen den Verhaltensdnderungen Einzelner
durch Skaleneffekte und Dynamiken des social contagion Hebelwir-
kungen zu, die den Wirkungsgrad der Verhaltensdnderungen Ein-
zelner erheblich steigern. Je mehr Einzelpersonen z.B. in nachhalti-
ge(re) Mobilitdtsoptionen investieren, desto kostengiinstiger kénnen
Letztere vorgehalten werden, da in groflerer Masse produziert wer-
den kann usw. Und je mehr Menschen sich einem nachhaltigen
Lebensstil verpflichten, desto mehr andere Menschen werden sich
hiervon anstecken lassen.3?

So lasst sich mit Blick auf besagte Anfrage an Gkoethische Neu-
besinnungen auf die Demut festhalten: Klimaschutz hat selbstver-
standlich auch eine individuelle Komponente. Dass derjenige, der
den Fokus zu eng auf diese Komponente richtet, Gefahr lauft, letzt-
lich allein durch kooperative Mafinahmen zu erreichende Ziele aus
den Augen zu verlieren, dndert im Grundsatz nichts daran, dass es
Individuen sind, die Entscheidungen mit erheblichen Auswirkungen

27 Vgl. v.a. SINNOTT-ARMSTRONG, It’s not my Fault, v.a. 344.

28 Vgl. KieL, Denn sie wussten, was sie tun; BECKERT, Verkaufte Zukunft, 60.
29 Vgl. DIEKMANN, Klimakrise, v.a. 36-38.

30 Vgl. MARSDEN, Memetics and Social Contagion.

36

- am 29.01.2026, 15:08:26.


https://doi.org/10.5771/9783495991442-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1.4 Asketische Selbstzurlicknahme und Fortschrittsdenken

auf die natiirliche Umwelt treffen - so sehr sie in ihren Entscheidun-
gen durch strukturelle Rahmenbedingungen beeinflusst sein mogen.

Zum anderen jedoch, und dies ist der fiir mich entscheidende
Punkt, wirft die 6koethische Neubesinnung auf die Demut auch
eine weitere Frage auf: So sehr man sich mehr Demut auch wiin-
schen mag - kann es aus moralpragmatischer Perspektive betrach-
tet iiberhaupt sinnvoll und zielfithrend sein, Demut zu fordern?
Provoziert dies nicht Abwehrreaktionen, die im Ruf nach Demut
eine von Ideologie getriebene Grenziiberschreitung, eine Oko- bzw.
Gesinnungsdiktatur wittern werden, d.h. den Versuch eines Eingriffs
in das Welt- und Selbsterleben derer, denen Demut ans Herz gelegt
wird?¥! Dieses grundsitzliche moralpragmatische Problem, also die
Frage, ob und wie moralische Rede diejenigen, an die sie sich richtet,
tatsdchlich erreichen wird bzw. ob sie erreichen kann, was sie errei-
chen soll, stellt sich mit Blick auf die Demut aufgrund von deren
besonderer Struktur in zugespitzter Weise.

Dass die Verwicklungen der Demut auf Schwierigkeiten hindeu-
ten, die in anderen Zusammenhingen des ethischen Lebens eben-
falls auftreten, aber im Fall der Demut wie in einem Brennglas
fokussiert werden, wird uns noch mehrfach beschiftigen. Dies ist
einer der Griinde, warum das Thema Demut ein duflerst reichhalti-
ger Lernraum sein kann. Ich will dies zundchst mit Blick auf den
jetzt diskutierten Zusammenhang verdeutlichen, indem ich auf eine
Publikation eingehe, in der expressis verbis von Demut gar nicht die
Rede ist, deren Grundgedanke jedoch mit Fragen, die sich auch im
Zuge des Nachdenkens tiber Demut stellen, in engen Verbindungen
stehen konnte.

1.4 Asketische Selbstzuriicknahme und
Fortschrittsdenken

Andreas Reckwitz zeigt in seiner Monografie Verlust. Ein Grundpro-
blem der Moderne, dass das Denken und Empfinden der Moderne
eng mit einem emphatischen Fortschrittsglauben verbunden ist.3?

31 Vgl. z.B. VaurenHoLT, Okodiktatur pur; LEPENIES, Verbot und Verzicht, v.a. 11.
32 Vgl. REckwiTz, Verlust, v.a. 123, 128, 133.

37

- am 29.01.2026, 15:08:26.


https://doi.org/10.5771/9783495991442-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Ditetik — Polarisierung — Okologie. Zur Renaissance der Demut

Ersichtlich fordert die Klimakatastrophe die Menschheit nun heraus,
nicht einfach nur Dinge fortwédhrend zu verbessern, sondern auch
Denkformen und Lebensroutinen zu revidieren. Vor allem nétigt
die Klimakatastrophe dazu, jene Enttduschungen zu verarbeiten,
die damit einhergehen, dass die Gewissheit, stindiger Fortschritt
bringe immer auch die Losungen der durch den Fortschritt selbst
produzierten Probleme hervor, sich nach heutigem Erkenntnisstand
als triigerisch entpuppt.® Die Bearbeitung dieses Enttduschtwerdens
modernen Fortschrittsglaubens bezeichnet Reckwitz als doing loss.
Solche Verlustarbeit bestehe unter anderem darin, dass konstitutive
Momente unserer Selbstbilder zur Disposition gestellt werden. Reck-
witz verweist in diesem Zusammenhang auf denkerische Vorstéfie in
Richtung eines modernen Asketismus oder Minimalismus, die dem
Anschein nach dabei helfen diirften, negative Erfahrungen in Selbst-
bilder zu integrieren.>* Kénnen aber Semantiken des Verzichts oder
der Demut tatsédchlich als Kontrapunkt gegen eine nun an natiirliche
Grenzen anprallende Fortschrittsvernarrtheit der Moderne in der
gewiinschten Weise Wirksamkeit entfalten? Besteht hier nicht immer
die Gefahr, dass die Logik des Fortschritts das Verzichtsdenken un-
terwandert und absorbiert? Wenn dies der Fall sein sollte, dann wird
der Ruf nach Verzicht dadurch nicht schlechterdings sinnlos. Wohl
aber wire dann zu bedenken, dass Verzichtsdenken komplexer ist,
als manche zeitgendssische Stimme unterstellt.

Ich will anhand eines Beispiels verdeutlichen, was ich mit dieser
Problemanzeige meine. In Otfried Hoéftes Die hohe Kunst des Ver-
zichts — einer der unter dem Stichwort des modernen Asketismus bei
Reckwitz erwahnten Publikationen - lesen wir:

»Einer Philosophie des Verzichts kommt es nicht auf ein [...] auflerlich
erzwungenes Verhalten an, sondern [auf] eine von Innen (sic!) kom-
mende Bescheidenheit. Sein Menschsein steigert, wer alle Selbstiiber-
schitzung und jeden Hochmut von sich weist und auf dieses Von-sich-
Weisen stolz sein darf. Infolgedessen ldsst die nicht servile, vielmehr

33 GOPEL, Wir kénnen auch anders, 273, spricht in einem dhnlichen Zusammen-
hang von der Demut, zu akzeptieren, dass die Losungen von heute die Probleme
von morgen sein werden.

34 Vgl. REckwirtz, Verlust, 395-399.

38

- am 29.01.2026, 15:08:26.


https://doi.org/10.5771/9783495991442-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1.4 Asketische Selbstzurlicknahme und Fortschrittsdenken

humane Demut zu einer Geringschitzung seiner selbst es nicht kom-
«35
men.

Hofte versteht also den Stolz auf eigene Verzichtsleistungen als Anti-
dot gegen Servilitdt, als Repellent, das die Demut schiitzt. Es ist nun
bemerkenswert, dass das Motiv eines Stolzes auf eigene Verzichts-
leistungen bereits im 6./7. Jahrhundert die Aufmerksamkeit eines
exponierten Vertreters traditionellen Asketismus’, ndmlich Johannes
Climacus’, auf sich zog - nur in einem ganz anderen Sinn als bei
Hoffe. Johannes Climacus gibt in seiner Schrift Die Himmelsleiter
die folgende Szene wieder:

»Es berichtete mir jemand von denen, die die Gabe des Sehens besitzen,
Folgendes: ,Als ich einmal in einer Versammlung saf3, kamen zu mir der
Déamon der Eitelkeit und der des Hochmuts und nahmen zu meinen
beiden Seiten Platz. Der eine stief3 mir mit seinem eitlen Finger in die
Rippen und forderte mich auf, ein Gesicht oder eine Leistung, die ich
in der Eindde verbracht hatte, zum Besten zu geben. Sobald ich diesen
zuriickgewiesen hatte mit der Bemerkung: ,Es sollen zuriickweichen
und zum Spott werden, die mir Ubles wiinschen' (Ps 69,3), fliisterte
gleich der zu meiner Linken mir ins Ohr: ,Bravo, gut gemacht, mit
diesem Sieg iiber meine Mutter gehorst du zu den ganz Groflen!® wel-
chem ich trefflich mit dem Aufgreifen des gleichen Verses entgegnete:
,Es sollen umkehren und zur Schande werden, die mir sagen: Bravo, gut
gemacht!“3¢

Dass der Damon des Hochmuts hierauf erneut ausrufen wiirde:
»Bravo, gut gemacht’, ist naheliegend - ob Johannes Climacus dies
insinuiert und somit die aus zweiter Hand weitergereichte Heldena-
nekdote in hoherem Mafle ambig ist, als es zunédchst den Anschein
hat, lasst sich nicht abschlieflend klaren. Deutet Johannes Climacus
vielleicht zumindest an, dass der Fromme sich in einem stindigen
Aufstieg befindet, da immer neue Gestalten des Stolzes auf eigene
Verzichtsleistungen niedergerungen werden miissen? Dass das bibli-
sche Motiv der Himmelsleiter (Gen 28,10-22) spéter von Bernhard
von Clairvaux als metaphorischer Ausdruck fiir die unausweichliche
Notwendigkeit gedeutet wurde, auf der eigenen frommen Lebensrei-
se — und das heif3t fiir Bernhard: auf dem Weg zu immer noch mehr
Demut - unabldssig voranzuschreiten und in diesem Voranschreiten

35 HOFEE, Die hohe Kunst des Verzichts, 121.
36 Scal. 22 (PG 88, 953; Ubers. Makedos). Dazu: PRocopg, Art. Hochmut, 838.

39

- am 29.01.2026, 15:08:26.


https://doi.org/10.5771/9783495991442-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Ditetik — Polarisierung — Okologie. Zur Renaissance der Demut

um des Heils der eigenen Seele willen niemals innezuhalten, lasst
jedenfalls erahnen, wie weitreichend diese Frage ist.*” Hochmut ist,
so deutete es sich an, eine Hydra. Wer dem Hochmut mit Demut den
Kopf abschlégt, sieht sich sehr bald an genau derselben Stelle, an der
ein kurzlebiger Sieg iiber den Hochmut errungen wurde, im Kampf
mit neuerlichen Auswiichsen des Letzteren.

Wie auch immer man die zitierte Passage aus Johannes Clima-
cus’ Die Himmelsleiter liest, ob man in ihr eine beabsichtigte oder
eine unbeabsichtigte Ambiguitdt wahrnimmt, ihr Autor ldsst jeden-
falls ein feines Gespiir fiir die Schliipfrigkeit und Doppelbddigkeit
des Asketismus erkennen - im Unterschied zu manchen zeitgends-
sischen Stimmen, die Verzicht anempfehlen. So dridngen sich mit
Blick auf die angesprochenen Bereiche der neueren Verzichts- und
Demutsbegeisterung Fragen auf: Lasst Verzicht sich so denken, dass
die den Verzicht begleitende Negation mit der Selbstbejahung, auf
die die Verzicht Ubenden eben nicht verzichten kénnen, vermittelt
wird? Dieser Spannung zwischen Selbstbejahung und Selbstzuriick-
nahme, zwischen Ja und Nein mdchte ich nun genauer nachgehen.

37 S.u. Abschn. 5.1,

40

- am 29.01.2026, 15:08:26.


https://doi.org/10.5771/9783495991442-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Stolze Demut? Zur (Un)vereinbarkeit zweier
Tugenden

Nicht nur kénnen Stolz und Demut in Konflikt geraten, es ist, so
mochte ich im Folgenden zeigen, auch geradezu unvermeidlich,
dass sie dies tun, weil der Antagonismus dem Verhaltnis der beiden
zueinander eingeschrieben ist. Nun gab und gibt es zahlreiche pro-
minente Stimmen, die die Beziehung von Stolz und Demut ganz
anders beschreiben, namlich nicht als ein stdndiges Aushandeln
gegenstrebiger Tendenzen, sondern als versdhntes oder jedenfalls
(leicht) zu versdhnendes Neben- und Miteinander. Entsprechende
Versuche, die Konflikte zwischen Stolz und Demut zu schlichten,
gehen unterschiedliche Wege. Es lohnt sich, diesen Schlichtungsstra-
tegien im Einzelnen nachzuspiiren, weil so itber Demut und Stolz
viel zu lernen ist und vor allem dariiber, was genau an der Beziehung
der beiden dann doch notorisch kompliziert sein konnte.

Besagte Stimmen behaupten im Kern, dass Demut und Stolz nicht
in Konflikt stiinden, wenn man Demut nur richtig verstehe, denn
wenn man dies tite, sehe man, dass Demut mit Stolz sehr gut ver-
einbar sei (2.1); diese Stimmen behaupten ferner, dass Demut und
Stolz nicht in Konflikt stiinden, wenn man Stolz nur richtig verstehe,
namlich von seinem bdsen Zwilling, der Arroganz, unterscheide
(2.2), und dass Demut und Stolz nicht in Konflikt stiinden, wenn
man sich das beiden gemeinsame Prinzip, das Prinzip der ausgewo-
genen Mitte (mesdtes), vor Augen fithre (2.3). An alle drei genannten
Loésungswege lassen sich allerdings Anfragen stellen, und im Lichte
dieser Anfragen erhirtet sich der Eindruck, dass Stolz und Demut
alles andere als verschwisterte, namlich vielmehr antagonistische
Haltungen sind (2.4).!

1 Vgl. zur Metapher twin virtues (mit Bezug auf Stolz und Demut bei Thomas von
Aquin) Hawkins, Crowned with Glory and Honor, 259, 272, 289.

41

- am 29.01.2026, 15:08:26.


https://doi.org/10.5771/9783495991442-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Stolze Demut? Zur (Un)vereinbarkeit zweier Tugenden
2.1 Schone alte Tugend. Negativitatsentlastete Demut

»Although humility is often equated in people’s minds with low self-re-
gard and tends to activate images of the stoop-shouldered, self-deprecat-
ing, weak-willed soul only too willing to yield to the wishes of others, in
reality humility is the antithesis of this caricature

Diese Klarstellung aus der Feder Robert A. Emmons’ ist typisch fiir
einen ganzen Strang der Diskussion tiber Demut, ndmlich fiir jenen,
welcher der Positiven Psychologie nahesteht. Die entsprechenden
Diskussionsbeitrage heben das lebensdienliche Potenzial der Demut
hervor, von dem eingangs bereits die Rede war, und stellen empha-
tisch in Abrede, dass Demut etwas mit Selbstverneinung zu tun
haben konnte. Abgelehnt wird damit ein Begriff von Demut, der
Demut als ein geringes Maf3 an Selbstwertschitzung (,low-esteem
conception of humility“) oder als Selbstzuriicksetzung (,self-abase-
ment view"; ,self-abasement humility®) versteht. Sehr zu begriifSen
sei hingegen selbstbejahende Demut (,appreciative humility®). Diese
zeichne sich durch eine (relative) Freiheit von der Sorge um sich
selbst (,,low concern) aus.?

Ein solcher Enthusiasmus bietet allerdings Anlass zu Riickfragen.
Im Hintergrund zahlreicher neuerer Beitrdge, die jede Negativitat
von der Demut abziehen wollen, steht, wie bereits erwdhnt, die
Programmatik positiv-psychologischen Denkens, welches dafiir pla-
diert, man mdge Giberhaupt alles Negative hinter sich lassen.* Dass
ein genauerer Blick auf die Stromung oder die Schule der Positiven
Psychologie durchaus Verstorendes ans Licht bringt, um es vorsich-
tig auszudriicken, ist dabei nicht der entscheidende Gesichtspunkt,
sondern lediglich ein Anlass zu Skepsis. Verstérend sind Bemerkun-
gen Martin Seligmans, des Begriinders der Positiven Psychologie,
zur ,Behandlung’ homosexuellen Empfindens; verstérend sind auch
Berichte tiber die Formen, die das positive Denken etwa im Zusam-

2 Emmons, The Psychology of Ultimate Concerns, 171.

3 Vgl. NADELHOFFER/WRIGHT, The Twin Dimensions of the Virtue of Humility,
v.a. 312; NADELHOFFER u.a., Some Varieties of Humility Worth Wanting; WEID-
MAN/CHENG/TRACY, The Psychological Structure of Humility.

4 Vgl. STEINMEYER, Die Gedanken sind nicht frei, v.a. 104, 108, 117, 154.

42

- am 29.01.2026, 15:08:26.


https://doi.org/10.5771/9783495991442-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.1Schone alte Tugend. Negativitatsentlastete Demut

menhang von Krankheitsdeutungen annehmen kann.> Nun sollten
zwar aus Einzelbeobachtungen wie diesen keine generalisierenden
Schliisse gezogen werden. Der Eindruck jedoch, dass positives Den-
ken und Positive Psychologie ideologische Tendenzen und blinde
Flecken erkennen lassen, dass sie die Grenzen und Fragwiirdigkeiten
des eigenen Denkens nicht hinreichend im Blick haben, ldsst sich
erhérten.

Aus Zusammenhingen des durch die Positive Psychologie inspi-
rierten Nachdenkens iiber Demut ging ein Arbeitsbuch hervor,
das denen, die sich den darin verzeichneten Aufgaben widmen, ver-
spricht, sie wiirden demiitiger werden — und von ihrer selbst erarbei-
teten Demut profitieren. Die Autorin und die Autoren wenden sich
auf den letzten Seiten des Arbeitsbuches mit beherzten abschlief3en-
den Worten an jene, die sich auf den Weg zu mehr Demut gemacht
haben:

»Thank you for your dedication to this workbook and for being a part
of a more humble and virtuous world. Your commitment will not only
benefit you, but those around you. You worked very hard for this and
deserve to experience all of the rewards that being a humble person has
to offer®

Diese Worte sprechen den auf ihren Wegen zu mehr Demut Avan-
cierten zu, dass sie stolz auf ihre Errungenschaften zu sein verdien-
ten und einen Anspruch erworben hitten, inskiinftig die Friichte
ihrer harten Arbeit zu ernten. Dass eine durch Selbstbildungsan-
strengungen erworbene Demut sich in Paradoxien verstrickt, wenn
sich eine stolze Selbstzufriedenheit unter die Demut mischt, scheint
die Verfasserin und die Verfasser nicht zu beunruhigen.

5 Seligman vertritt seine Weltsicht mit ausgepriagtem Sendungsbewusstsein. So ha-
be er die Idee der Positiven Psychologie nicht gewéhlt, sondern sei von ihr geru-
fen worden wie Moses aus dem brennenden Dornbusch (vgl. SELIGMAN, Wie wir
aufbliihen, 115; dazu: CaBaNas/ILLOUZ, Das Gliicksdiktat, 26). Zur Wirksamkeit
der ,Behandlung’ homosexuellen Empfindens durch Elektroschocks vgl. SELIG-
MAN, What You can Change ... and What You can't, 156f.). - EHRENREICH, Smile
or die, v.a. 38, schildert eindriicklich, zu welch absurden Konsequenzen positives
Denken fithren kann. Ehrenreich erkrankte an Krebs und sah sich von Seiten
anderer Patient*innen, die im Bann des positiven Denkens standen, mit der Er-
wartung konfrontiert, sie moge dankbar sein fiir die Entwicklungsmaéglichkeiten,
die sich ihr infolge ihrer Erkrankung angeblich eroffneten.

6 LAVELOCK/WORTHINGTON/DAvis, The Path to Humility, 84.

43

- am 29.01.2026, 15:08:26.


https://doi.org/10.5771/9783495991442-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Stolze Demut? Zur (Un)vereinbarkeit zweier Tugenden

Fiir den Augenblick werfe ich noch einen néheren Blick auf die
hermeneutischen Voraussetzungen einer Rekonstruktion der Demut,
die diese auf ihren angeblich eigentlichen, positiven Kern zu redu-
zieren sucht. Im Konzert der Stimmen, die diese Sichtweise vertre-
ten, ist zwar, wie bereits angedeutet, durchaus ein Wissen um die
Tatsache anzutreffen, dass das Wort Demut in der Geschichte andere
Bedeutungen angenommen hatte, d.h., dass zur Demut in begriffsge-
schichtlicher Hinsicht auch jene Dimension der Selbstkritik, ja der
Selbstverneinung gehorte, die nun unbedingt aus dem Begriff der
Demut herausgehalten werden soll. Dieses Wissen um mit Negativi-
tat verbundene Schichten des Begriffs der Demut fiihrt jedoch nicht
zu einer Differenzierung des Verstindnisses von Demut, sondern
motiviert vielmehr ein hermeneutisches Programm der Entsorgung
besagter nunmehr als blofler Ballast empfundener Teilbestinde aus
dem semantischen Repertoire der Demut.

»One strategy that has recently been adopted to salvage humility’s status
as a virtue is to try to ‘remove the negative baggage from the traditional
conception of religious humility’ to see if anything valuable remains.”

Diese hermeneutische Maxime bringt auf den Punkt, wie neuere
Einlassungen zur Demut haufig verfahren. Sie lesen die Tradition
aufSerst eklektisch und sondern gezielt alles Negative aus. Dass zur
Demut auch eine mitunter schmerzhafte Selbstkorrektur gehdren
konnte, scheint allenfalls noch am Rande dieser Debatten auf?
Dies ist im Ubrigen vor dem Hintergrund der Tatsache, dass das
positive Denken als eine Reaktion auf die als diister empfundene
Frommigkeit calvinistisch geprégter Siedler gesehen werden kann,
besonders bemerkenswert.” Denn vor diesem Hintergrund entsteht
der Eindruck, bei dieser Zuriickweisung des Negativen an der De-
mut konnte es sich um eine Fortsetzung der Zuriickweisung eines
christlichen Erbes handeln, die (in diesem Fall) das Kind mit dem
Bade ausschiittet.

7 NADELHOFFER u.a., Some Varieties of Humility Worth Wanting, 175. Die Vf.erin-
nen diskutieren dieses Vorgehen zwar kritisch, schlieffen sich ihm jedoch im
Grundsatz an. Als Beleg fiir die zitierte Phrase (,remove the negative baggage
[...]Y) verweisen die Vf.erinnen auf HARE, The Paradox of Moral Humility, 235;
die zitierte Phrase findet sich dort allerdings nicht.

8 Vgl. WriGHT, The Moral Psychology of Humility, 407, Anm. 1.

9 Vgl. EHRENREICH, Smile or die, v.a. 88.

44

- am 29.01.2026, 15:08:26.


https://doi.org/10.5771/9783495991442-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.2 Authentischer Stolz und wahre Demut als bruchlose Einheit

Nun steht es selbstredend jeder und jedem frei, eine hermeneu-
tische Vorentscheidung der beschriebenen Art zu treffen und die
Geschichte des Nachdenkens iiber Demut zu filtern, um einer Art
rettender Ubersetzung (s.o.: ,salvage*) der Demut den Weg zu eb-
nen. Eine solche Hermeneutik bringt es allerdings mit sich, dass Nu-
ancen historischer Quellen gar nicht mehr wahrgenommen werden
konnen - wahrend diese historischen Quellen in all ihrer Fremdheit
unser Denken doch inspirieren kdnnten. Der zweifelhafte Gewinn
dieser hermeneutischen Rosskur besteht darin, dass Demut von je-
der Kontamination durch Selbstverneinung in der Weise bereinigt
wird, dass Demut mit Stolz, also mit Selbstbejahung und Selbstbe-
hauptung, gar nicht mehr in Konflikt geraten kann. Jedenfalls, so
der Gedanke, kénnen bzw. miissen Stolz und Demut nicht in Kon-
flikt geraten, wenn diese beiden Begriffe nur ,richtig® verstanden
werden: wenn, wie wir gesehen haben, Demut nicht als eine Selbst-
wahrnehmung verstanden wird, die mit Negativitat einhergeht, und
wenn, wie wir im Folgenden sehen werden, Stolz richtig verstanden
wird, ndmlich als das, was in der neueren Forschung ,authentischer®
Stolz genannt wird.

2.2 Authentischer Stolz und wahre Demut als bruchlose
Einheit

»~Humility is not thinking less of yourself but thinking of yourself less.”

Diese Worte, die C.S. Lewis zugeschrieben werden, lassen sich zwar
in dessen Schriften nicht belegen. Sie bringen jedoch gut auf den
Punkt, wie Lewis tatsdchlich tiber Demut dachte.!® Lewis hatte einen
sehr differenzierten Blick auf die Verwicklungen der Demut, gleich-
zeitig jedoch eine etwas kurz gefasste Vorstellung davon, wie diese
Verwicklungen zu 16sen seien! Demut ist in Lewis’ Augen eine
Haltung der Selbstvergessenheit und gerade nicht ein Akt der kri-

10 Vgl. Lewts, Pardon, ich bin Christ, 119: ,Der wahrhaft demiitige Mensch er-
weckt keineswegs den Eindruck von Demut, den wir mit dem Wort heute
verbinden. Er ist kein schmieriger, kriecherischer Typ, der uns standig erzihlt,
dass er natiirlich - vollig unbedeutend sei. Im Gegenteil! [...] Er wird nicht tiber
die Demut nachdenken, er wird sich nicht so wichtig nehmen.*

11 S.u. Kap. 3.

45

- am 29.01.2026, 15:08:26.


https://doi.org/10.5771/9783495991442-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Stolze Demut? Zur (Un)vereinbarkeit zweier Tugenden

tischen Auseinandersetzung des Menschen mit sich selbst.!? Hoch-
miitig wird der Demiitige, so Lewis, wenn der Demiitige auf seine
eigene Demut aufmerksam wird. Unterbliebe dergleichen, gerieten
Stolz und Demut nicht in Turbulenzen. Und so besteht in Lewis’
Augen auch keine inhdrente Spannung zwischen Stolz und Demut.
Diese Sichtweise ist in der neueren Zeit und Gegenwart ebenfalls
verbreitet.® Zuweilen tritt sie etwas anbiedernd auf. ,Wirkliche De-
mut ist kein Zeichen von Schwiche, sondern etwas, das die Seele
,grofl und stark’ macht so Johanna Beck. Demut bedeutet, die
Mauern zwischen Ich und Welt einzureiflen, so dass Menschen,
anstatt selbstfixiert in sich zuriickgezogen von der Welt getrennt zu
leben, mit ,allem® in Verbindung stehen und an der Gréfie von allem
teilhaben. Wir werden, so Erik J. Wielenberg, durch die Demut
nicht weniger, sondern mehr. Es gehe darum, die eigene relative
Unbedeutsamkeit im Angesicht des Universums zu erfassen.

»In doing this, we do not come to see ourselves as without value;
instead, we see ourselves as one valuable thing in a universe filled

with value

Nicht nur stehen Stolz und Demut nicht im Widerspruch zueinan-
der, so der Gedanke, sie gehoren vielmehr sogar zusammen - jeden-
falls dann, wenn Stolz als ,,authentischer Stolz“ verstanden wird.

Die moralpsychologische Forschung zu Emotionen der Selbstbe-
wertung unterscheidet zwischen tiberheblichem Stolz (,,hybristic pri-
de*) auf der einen und authentischem Stolz (,authentic pride®)
auf der anderen Seite.'S Uberheblicher Stolz ist diesem Verstind-
nis zufolge eine Form des Stolzes, die sich auf zuféllige Eigenschaf-
ten richtet. Ein extremes Beispiel hierfiir ist der white pride, d.h.
der Stolz darauf, sich einem bestimmten Phinotyp zuordnen zu

12 Vgl. DERs., Dienstanweisung fiir einen Unterteufel, v.a. 41, 89.

13 Vgl. z.B. Buss, Introduction, 10, 12.

14 BECK, Mut zur Demut, 17. So wenig diese Beschreibung der Demut zu iiberzeu-
gen vermag, so nachvollziehbar ist auf der anderen Seite, dass Beck wohl vor
dem Hintergrund ihrer personlichen Erfahrungen mit kirchlicher Wirklichkeit
bestimmte Verstindnisse von Demut zuriickweist. Vgl. DIES., Mach neu, was
dich kaputt macht.

15 WIELENBERG, Secular Humility, 48.

16 Vgl. z.B. Tracy/RoBiNs, The Psychological Structure of Pride, v.a. 507; LANGE/
Crusius, The Tango of Two Deadly Sins, passim.

46

- am 29.01.2026, 15:08:26.


https://doi.org/10.5771/9783495991442-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.2 Authentischer Stolz und wahre Demut als bruchlose Einheit

kénnen bzw. dem, was Rassist*innen als ,Rasse“ konstruieren.”
Uberheblicher Stolz steht in einer Linie mit Arroganz, Eitelkeit, Ei-
gendiinkel, Egoismus, Grandiositéit, Grofispurigkeit, Snobismus, Un-
verschamtheit, Hochmut, Selbstgerechtigkeit, herrischem Auftreten,
selbststichtigem Ehrgeiz und Selbstgefalligkeit.!® Authentischer Stolz
hingegen ist eine Form des Stolzes, die sich auf Errungenschaften
und Verdienste richtet, auf die stolz zu sein jemand tatsachlich ein
Anrecht erworben hat. Die Fokussierung auf diese Binaritdt veran-
lasst die Psychologin Jessica Tracy dazu, ihre - ansonsten in vielerlei
Hinsicht sehr eindriickliche und hilfreiche - Studie Take Pride mit
dem etwas holzschnittartigen Appell zu schlieflen:

»My advice, based on the accumulated research evidence, is this: Seek
out authentic pride. Find a way to feel good about your best me self.
Display the nonverbal expressions of pride when you feel the emotions

but don’t exaggerate it [...] "

Man moge also authentisch stolz sein, so der Gedanke, nur eben
nicht iiberheblich-arrogant. Im Lichte dieser Unterscheidung zwi-
schen authentischem und iiberheblichem Stolz wird dann angenom-
men: Eine Person kann zwar nicht iiberheblich-stolz und demiitig,
wohl aber authentisch-stolz und demiitig zugleich sein.

Nun gibt es zweifellos sehr unterschiedliche Gestalten des Stolzes,
und man wird sich wohl leicht darauf verstindigen konnen, dass
manche unter diesen sympathischer sind als andere.?! Das heift
aber nicht, dass die sympathischeren Gestalten des Stolzes ganz frei
von Merkmalen wiren, die man an dessen weniger sympathischen
Ausformungen missbilligt. Was ich damit meine, mochte ich mit
einem kurzen Blick auf drei prominente Beitrdge zum Nachdenken
iber guten und schlechten Stolz aus der Zeit der Aufklarung ver-
deutlichen.

17 Vgl. Vice, White Pride, v.a. 193, 199. Black pride im Unterschied zu white pride
kann den Stolz auf die Leistungen einer Gemeinschaft bedeuten, die erfolgreich
gegen Unterdriickung gekdmpft hat. Vgl. ebd., v.a. 196f.; s.u. Abschn. 2.4.

18 Vgl. zu dieser Auflistung RoBERTS/Wo0D, Humility and Epistemic Goods, 258.

19 TRrAcy, Pride, 196.

20 Vgl. RoBERTS/CLEVELAND, Humility from a Philosophical Point of View, 33f.;
WIELENBERG, Secular Humility, 53f.; WEIDMAN/CHENG/TRACY, The Psycholog-
ical Structure of Humility, v.a. 167.

21 Vgl zur Janusgesichtigkeit des Stolzes z.B. THURNHERR, Art. Stolz, v.a. 201;
STEINVORTH, Pride and Authenticity, 3f.; PARELLADA, Pride - Sin or Virtue?.

47

- am 29.01.2026, 15:08:26.


https://doi.org/10.5771/9783495991442-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Stolze Demut? Zur (Un)vereinbarkeit zweier Tugenden

I. Jean-Jacques Rousseau unterscheidet zwischen Selbstliebe
(lamour de soi) und Eigenliebe (lamour propre). In seiner Diskus-
sion dieser Konzepte tiberwiegt die Denunziation der Eigenliebe, die
der wiinschenswerten Selbstliebe gegeniibergestellt wird. Die Selbst-
liebe (lamour de soi) ist befriedigt, wenn die wirklichen Bediirfnis-
se des Menschen befriedigt sind. Die Eigenliebe (lamour propre)
hingegen, d.h. diejenige Art von Selbstbeziiglichkeit, die sich unab-
lassig mit anderen vergleicht, kann nicht befriedigt werden, weil ihr
die (jedenfalls global gesehen) unerfiillbare Erwartung innewohnt,
jedem anderen Menschen vorgezogen zu werden.?? So entstehen die
stiffen und zértlichen Leidenschaften aus der Selbstliebe und die
gehissigen und jahzornigen aus der Eigenliebe.??

Eigenliebe ist vergleichend, antagonistisch und durchaus ungliick-
lich, ist die Keimzelle jener Streitbarkeiten und Konkurrenzkampfe,
die das Zusammenleben zerriitten, seit im Gefolge der Eigenliebe
das Streben nach Eigentum und vor allem nach dessen Mehrung
Einzug in die Menschheitsgeschichte gehalten hat.?* Selbstliebe hin-
gegen ruht in sich selbst. Besonders plastisch kommt diese Selbstlie-
be im fiinften Kapitel bzw. im fiinften ,Spaziergang® der Trdumerei-
en eines einsamen Spaziergingers zur Geltung: Rousseau berichtet,
wie er auf einem Kahn in die Mitte des Bieler Sees ruderte, um sich
sodann dort treiben zu lassen, versunken in die blofie Freude zu
existieren, frei von allen ungliickseligen Gedanken an das zermiir-
bende Ringen um Status und Anerkennung.?’

Gegen Ende seiner Triumereien eines einsamen Spaziergdngers
bekennt Rousseau allerdings, dass er sich nach wie vor gegen den
Andrang der Eigenliebe zur Wehr zu setzen und immer neu darum
zu ringen habe, in den Zustand der in sich selbst ruhenden Selbstlie-
be zuriickzufinden.?® Darin, dass die Selbstliebe angefochten bleibt
durch das Nagen der Eigenliebe, deutet sich an, dass die Opposition
von guter und schlechter Selbstaffirmation bei Rousseau dann doch
keine absolute ist. Dieser Eindruck erhirtet sich, wenn man sich auf

22 Vgl. Rousseau, Emile oder Uber die Erziehung, v.a. 443 (OCP 4, 493); DERS.,,
Diskurs tiber die Ungleichheit, 193, 369 (OCP 3,171, 219, Anm. XV*).

23 Vgl. Rousseau, Emile oder Uber die Erziehung, v.a. 443 (OCP 4, 493).

24 Vgl. pERSs,, Diskurs iiber die Ungleichheit, v.a. 173-193 (OCP 3, 164-171).

25 Vgl. DERs., Traumereien eines einsamen Spaziergingers, 88 (OCP 1, 1044).

26 Vgl. ebd., 151f. (OCP 1,1081).

48

- am 29.01.2026, 15:08:26.


https://doi.org/10.5771/9783495991442-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.2 Authentischer Stolz und wahre Demut als bruchlose Einheit

der anderen Seite die Nuancen dessen néher ansieht, was Rousseau
Eigenliebe nennt. Eigenliebe ist Rousseaus Darstellung zufolge ent-
gegen dem ersten Anschein nicht durchgehend negativ zu bewerten.
Problematisch ist nicht die Eigenliebe als solche, sondern eine be-
stimmte Form derselben, ndmlich die entfachte, verdorbene Eigen-
liebe. Eigenliebe ist entfacht, wenn sie anderer Menschen Streben,
jeweils ihre eigene Eigenliebe zu entfalten, unterdriickt.?” Der nicht-
entfachten vergleichenden Eigenliebe hingegen attestiert Rousseau
durchaus einen produktiven Sinn, etwa insofern die Eigenliebe den
Emile, die Hauptfigur des gleichnamigen Erziehungsromans Rousse-
aus, dazu anhalt, sich weiterzuentwickeln. In gewissem Umfang darf
Emile Freude daran haben, anderen iiberlegen zu sein, denn dies
gibt ihm Halt in seinem Streben. Emile hat Recht, wenn er seine er-
lernte Art zu leben der anderer Menschen vorzieht. So wie der recht-
schaffene Mensch auf seine Tugend stolz sein kann. Emile darf nur
daraus nicht schliefSen, er sei von Natur aus besser als die anderen.?
Auf diese vergleichende Eigenliebe konnen Menschen wohl kaum
verzichten. Ohne den Drang, in den Augen anderer etwas darzustel-
len, gibt es weder Vernunft noch Tugend noch Selbstbestimmung.?
Entscheidend ist daher, wie Menschen sich miteinander vergleichen,
nicht, ob sie das tiberhaupt tun.’® Die scheinbar einfache Losung,
auf jedes Sich-Vergleichen schlicht zu verzichten, greift zu kurz. Dass
Selbstbejahung gelingt, ist eine Frage stindigen Aushandelns, nicht
eine Frage einer kategorischen Entscheidung fiir oder gegen eine
bestimmte Grundform der Selbstbejahung.

2. David Hume unterscheidet — u.a. mit einem Verweis auf den
Begrift der amour propre — zwischen edlem Stolz (noble pride) bzw.
wohlbegriindetem Stolz (well-founded pride) auf der einen Seite und
exzessivem Stolz bzw. Diinkel (excessive pride und self-conceit) auf
der anderen Seite.’ Den edlen Stolz lobt Hume in héchsten Toénen.

27 Vgl. NEUHOUSER, Pathologien der Selbstliebe, 140.

28 Vgl. Rousseau, Emile oder Uber die Erziehung, 506 (OCP 4, 536f.).

29 Vgl. NEUHOUSER, Pathologien der Selbstliebe, 123, 294-308, mit Verweis auf
RousseAu, Diskurs iiber die Ungleichheit, 187-189 (OCP 3, 169).

30 Vgl ebd., 255 (OCP 3, 189). Dazu: NEUHOUSER, Pathologien der Selbstliebe, 29,
Anm. 38.

31 Vgl. HumE, Eine Untersuchung tiber die Prinzipien der Moral, 155, Anm. 66 (M
App4.3n66.1). Hume verweist hier allerdings nicht auf Rousseau, sondern auf
Rochefoucauld.

49

- am 29.01.2026, 15:08:26.


https://doi.org/10.5771/9783495991442-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Stolze Demut? Zur (Un)vereinbarkeit zweier Tugenden

Edler Stolz hilt den Menschen im Guten, weil edler Stolz zumindest
indirekt zu gutem Handeln motiviert.? Jeder ehrliche Mensch fiihlt
die Wichtigkeit eines inneren Seelenfriedens und eines Bewusstseins
von Integritit.3® Fehlt dieser in Maflen wiinschenswerte und not-
wendige Stolz, fehlt das Gefiihl des eigenen Wertes (generous pride
or self-value), dann, so Hume, ist diese Abwesenheit ,,uns so unange-
nehm [...] wie das Fehlen einer Nase, eines Auges oder irgendeines
anderen wichtigen Teils des Gesichts oder eines anderen Korpertei-
les:3* Tugendstolz ist eine motivationale Ressource, denn der Stolz
auf das eigene Gutsein hélt den Menschen in diesem Gutsein fest
~ dies ist eine Uberzeugung, die auch durch zeitgendssische moral-
psychologische Forschung Bestitigung findet.> Besagter exzessiver
Stolz hingegen, so Hume, ist peinliches, pompdses Gehabe.3®

Wie lésst sich diese Unterscheidung nun im realen Leben durch-
halten? Insoweit Hume, wie bereits angedeutet, zwischen wohlbe-
griindetem und nicht wohlbegriindetem Stolz unterscheidet, kénnte
man meinen, entscheidend sei, ob ein Gefiihl des Stolzes wohlbe-
griindet ist oder eben nicht. Allerdings macht Hume selbst deutlich,
dass man sich hier auf sehr unsicherem Terrain befindet. Wirklich
gewiss sein kann man sich nie, so rdumt er ein, ob ein Gefiihl von
Stolz tatséchlich gut begriindet ist.%

Nun kénnte man auch versuchen, die Losung des Problems auf
die Ebene des sozialen Miteinanders zu verlagern, und dafiir wer-
ben, dass Menschen einfach insgesamt darauf verzichten mdogen,
ihren Stolz (ibermaflig) zu zeigen. Dies wire insofern einleuchtend,
als fiir das Innenleben des Menschen sogar ein iiberméfliger Stolz
nicht nachteilig, sondern im Gegenteil von Vorteil ist.>® Umgekehrt

32 Vgl. DERs,, Ein Traktat iiber die menschliche Natur, 511 (T 2.3.9.4); SCHMIDT,
Gelassener Stolz, v.a. 94f.

33 Vgl. HuME, Eine Untersuchung tiber die Prinzipien der Moral, 122f. (M 9,23).
Dazu: BESSER-JONES, Hume on Pride-in-Virtue, v.a. 172f.

34 HuMg, ebd., 92 (M 7.10).

35 Vgl. GRUSEC/REDLER, Attribution, Reinforcement, and Altruism; WiLLIAMS/
DeSTENO, Pride and Perseverance; TRACY, Pride, v.a. 70-74; McLATCHIE/P1AZ-
za, Moral Pride, 146f., 161. Vgl. allerdings zu nicht-wiinschenswerten Wirkungen
des Stolzes RENGIFO/LAHAM, Pride and Moral Disengagement.

36 Vgl. HUME, Ein Traktat tiber die menschliche Natur, 681 (7 3.3.2.1).

37 Vgl. ebd., 687 (T 3.3.2.10).

38 Vgl. ebd., 686 (T 3.3.2.8).

50

- am 29.01.2026, 15:08:26.


https://doi.org/10.5771/9783495991442-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.2 Authentischer Stolz und wahre Demut als bruchlose Einheit

wird Stolz gerade dadurch verstorend, dass im Besonderen {iberma-
f8ig stolze Menschen andere Menschen dazu veranlassen, sich mit
ihnen zu vergleichen, was Gefiihle des Zuriickgesetztwerdens pro-
voziert.® Stolz miisste also gleichsam unter einer Decke gehalten
werden. Da der Mensch sich nicht selbst ein zuverldssiges Regulativ
sein kann, bringt Hume soziale Praxen ins Spiel. Er verweist auf
die gelebte Wohlanstindigkeit (decorum) und die gute Kinderstube
(rules of well-breeding), die eine Abneigung gegen den Ausdruck
des Stolzes kultivieren sollen.?? Der sittliche Geschmack solle dafiir
sorgen, dass Menschen gegeniiber dem pompdsen, peinlichen und
gesellschaftlich gedchteten Stolz einen Degout empfinden.

Allerdings: Welcher Ausdruck von Stolz kann denn iiberhaupt
angemessen sein? Die Feststellung, dass der Mensch das Recht
hat, sich durch ostentatives Zurschaustellen seines Stolzes gegen Ver-
leumdung oder Unterdriickung (calumny or oppression) zur Wehr
zu setzen, kann diese Frage nicht zufriedenstellend beantworten.*!
Denn die positive, motivationale Rolle, die Hume dem Stolz zu-
spricht, geht doch {iber das Abwehren ehrenrithriger Angriffe weit
hinaus. Kann es also abgesehen von solchen extremen Notwehrsi-
tuationen jemals erstrebenswert und in ethischer Hinsicht ,zuldssig
sein, Stolz zu zeigen? Hume raumt ein, dass nicht nur der diinkelhaf-
te Stolz, sondern auch der Ausdruck des berechtigten, wiinschens-
werten Stolzes fur andere Menschen, die mit dem Ausdruck von
Stolz konfrontiert werden, unangenehm sein kann.*? Das heifit: Die
von Hume angebotene Losung ist nur dann durchzuhalten, wenn
Menschen ihrem Stolz kaum oder gar nicht Ausdruck verleihen,
wenn Menschen also Stolz innerlich fithlen und sich auch vom Stolz
beleben lassen, wahrend die gute Kinderstube ein inneres Bollwerk
dagegen errichtet, dass der Stolz iiberhaupt in das soziale Miteinan-
der eindringt. Bei Hume finden sich allerdings wiederum Hinwei-
se, dass auch diese Losung kaum aufgehen kann. Die Vorstellung,
Menschen konnten ihren Stolz in Ginze fiir sich behalten, scheitert
daran, dass, wie Hume selbst betont, Stolz aus sozialen Dynamiken
lebt.

39 Vgl ebd., 685 (T 3.3.2.7); DERS., Eine Untersuchung iiber die Prinzipien der
Moral, 104 (M 8.11).

40 Vgl. DERs,, Ein Traktat tiber die menschliche Natur, 687 (T 3.3.2.10).

41 Vgl. pERs., Eine Untersuchung iiber die Prinzipien der Moral, 103 (M 8.10).

42 Vgl. DERs,, Ein Traktat iber die menschliche Natur, 686 (T 3.3.2.9).

51

- am 29.01.2026, 15:08:26.


https://doi.org/10.5771/9783495991442-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Stolze Demut? Zur (Un)vereinbarkeit zweier Tugenden

JWelche anderen Affekte (passions) uns auch antreiben mogen, Stolz,
Ehrgeiz, Geiz [...], die Seele, das belebende Prinzip, ist die Sympathie.“4?

Wenn die Sympathie, d.h. die affektive Wechselwirkung zwischen
Subjekten, den Stolz iiberhaupt erst belebt, dann kénnen Menschen
auf den Ausdruck des Stolzes nicht verzichten.**

Die auf den ersten Blick so klare Unterscheidung zwischen wiin-
schenswertem und nicht-wiinschenswertem Stolz erweist sich mit-
hin bei ndherem Hinsehen als porés. Letztlich wird das Problem
gleichsam an die Elternhduser und Gouvernanten durchgereicht,
wenn Hume die gute Kinderstube als Gegenkraft gegen den uner-
wiinschten Ausdruck von Stolz ins Feld fithrt. Den Selbstheilungs-
kriften des Zivilisiertseins wird hier viel, moglicherweise zu viel
abverlangt. Dass die Kultur einspringen muss, um Verwicklungen
zu 16sen, die auf theoretischer Ebene nicht gut in den Griff zu be-
kommen sind, kénnte zwar im Grundsatz durchaus zutreffen.*> Aber
was dann von der Kultur erwartet wird, miisste doch konzeptionell
genauer ausgefithrt werden, als es bei Hume geschieht.

3. Immanuel Kant unterscheidet zwischen Ehrliebe und Ehrsucht
bzw. Ehrbegierde, und zuweilen wirkt es so, als trennte Kant somit
sduberlich zwischen einer moralisch wiinschenswerten, ja als hochs-
ter Pflicht des Menschen gegen sich selbst ausgewiesenen inneren,
moralischen Ehre auf der einen Seite und einer verduflerlichten
Ehre im Sinne sozialer Anerkennung auf der anderen Seite.*® Nun
hat aber auch die duflere Ehre ihre eigene Dignitdt, so jedenfalls
sah Kant es in jungen Jahren. In seinen Vorlesungen zur Geografie
lasst Kant durchscheinen, dass er den stattgehabten zivilisatorischen
Fortschritt von einer Scham- zu einer Schuldkultur, auf den sein
Zeitalter zuriickblicken kann, durchaus mit gemischten Gefiihlen
sieht. Zwar sei es im Grundsatz zu begriiflen, dass sein Zeitalter den
~Enthusiasmus der Ehrbegierde® hinter sich gelassen habe zugunsten

43 Ebd., 431 (T 2.2.5.15).

44 Aus Perspektive neuerer Forschungen zum Stolz bestitigt sich, dass zum Stolz
der Ausdruck des Stolzes gehort. Vgl. z.B. MARTENS/TRACY/SHARIFF, Status
Signals; TRACY, Pride, v.a. 18-23, 196f.

45 S Kap. 9.

46 Vgl. zu Ehrliebe, Ehrsucht und Hochmut bei Kant v.a. Anth, VII 272f.; V-MS/Vi-
gil, XXVII 664, 668. Zur ,vergleichenden Selbstliebe“ bei Kant vgl. RGV, VI 27;
vgl. ferner STURMA, Art. Eigenliebe, 455; FRIERSON, Art. Rousseau, Jean-Jacques,
1991

52

- am 29.01.2026, 15:08:26.


https://doi.org/10.5771/9783495991442-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.2 Authentischer Stolz und wahre Demut als bruchlose Einheit

einer gemifligteren und ,kaltsinnigen“ Geisteshaltung. Und doch
gerate er

»in Versuchung zu vermuten: dafl vielleicht dieses Merkmale einer
gewissen Erkaltung desjenigen Feuers seien, welches die menschliche
Natur belebte, und dessen Heftigkeit eben so fruchtbar an Ausschwei-
fungen als schonen Wirkungen war*”

Die Unterscheidung zwischen innerer Ehrliebe und nach aufien ori-
entierter Ehrsucht hat bei Kant zwar eine gewisse Tragweite. Stolz
als Streben nach dufSerlicher Bestitigung ganzlich hinter sich lassen
zu wollen, greift jedoch zu kurz.*® Die duflere Ehre ist der inneren
Ehre bei Kant zwar nachgeordnet, beide gehdren aber nicht einfach
unterschiedlichen Welten an. ,Ehrbarkeit” changiert zwischen inne-
rer und dufSerer Ehre als ein

»[...] Bestreben, sich ehrenwerth zu machen, d.i. denjenigen Werth zu
erringen, der uns, wenn unsere Handlungen bekannt werden, den Bei-
fall zusichert, und also uns ehrenvoll bekannt macht:4

Mit diesen Miniaturen zu Rousseau, Hume und Kant will ich andeu-
ten: Die so populdre Unterscheidung zwischen gutem, wiinschens-
wertem Stolz auf der einen und verwerflicher Arroganz auf der
anderen Seite erweist sich bei naherem Hinsehen als briichig. Das
liegt meinem Eindruck nach nicht oder jedenfalls nicht in erster
Linie daran, dass Rousseau, Hume und Kant ihre Begriffe und Un-
terscheidungen nicht durchzuhalten gewusst hitten. Es diirfte viel-
mehr daran liegen, dass in der Sache begriindete Komplikationen
ihren Tribut zollen, sich auf der konzeptionellen Ebene durchdrii-
cken, wenn man so aufrichtig ist, die entsprechenden Unebenheiten
nicht mit wohlfeilen Formeln zu iiberspachteln. Stolz wird kompro-
mittiert, wenn Menschen sich mit anderen vergleichen - aber ginz-
lich auf das Sich-Vergleichen verzichten konnen Menschen nicht
(Rousseau). Stolz fillt lastig, wenn Stolz sich zeigt — aber gerade
aus den potenziell prekdren Dynamiken der Anerkennung bezieht
der Stolz seine Lebendigkeit (Hume). Ehrsucht ist verheerend und

47 FEV,12I12.

48 Vgl. Sperrkamp, Ohrfeige, Duell und Ehrenmord, v.a. 319; App1AH, Eine Frage
der Ehre, v.a. 111, 173.

49 V-MS/Vigil, XXVII 668. In seiner Religionsschrift (RGV, VI 27) stellt Kant die
vergleichende Selbstliebe als ein Gut dar: Vergleichende Selbstliebe lasse einen
produktiven Wetteifer entbrennen.

53

- am 29.01.2026, 15:08:26.


https://doi.org/10.5771/9783495991442-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Stolze Demut? Zur (Un)vereinbarkeit zweier Tugenden

potenziell destruktiv - ist aber gleichzeitig auch ein belebendes Feu-
er, dessen Erkalten zu bejubeln man nur sehr bedingt Anlass hat
(Kant). Eine klare Unterscheidung zwischen gutem und schlechtem
Stolz will nicht aufgehen. Die Ambivalenz ist im Wesen des Stolzes
tiberhaupt begriindet. So entsteht der Eindruck, dass der Versuch,
einen guten Stolz zu identifizieren, der dann mit Demut vereinbar
sein soll, die Komplexitit des Stolzes — und der Demut - verfehlt.

2.3 Demut und GrofR3gesinntheit als Tugenden der Mitte

Ein weiterer einflussreicher Versuch, Demut so zu verstehen, dass
sie mit Stolz vereinbar sei, greift auf ein Motiv aus der Philosophie
Aristoteles’ zuriick. Wiinschenswerte und eigentliche Demut ist, so
der Grundgedanke, eine Haltung der Ausgewogenheit, der ausgewo-
genen Mitte (mesdtes). Dieser Lesart zufolge pendelt Demut sich
in der goldenen Mitte zwischen arroganter Taubheit gegeniiber ei-
genen Unzulanglichkeiten auf der einen Seite und selbstzerstoreri-
scher Fixierung auf eigene Unzuldnglichkeiten auf der anderen Seite,
zwischen Arroganz auf der einen und Servilitit auf der anderen
Seite ein.*® Arroganz und Servilitat gelten demnach als misslungene
Selbstverhaltnisse; Demut und wiinschenswerter, selbstbejahender
Stolz befinden sich beide innerhalb des griinen Bereichs, auflerhalb
dessen Servilitit und Arroganz liegen. Unter dieser Voraussetzung
schlielen Stolz und Demut einander nicht nur nicht aus, sie arbeiten
vielmehr zusammen, indem sie ein Ausschlagen iiber die Grenzen
des griinen Bereichs hinaus verhindern.”' Das besagte Grundmotiv
stammt, wie erwihnt, von Aristoteles, die Ubertragung auf das Ver-
héltnis von Stolz und Demut hingegen geht auf Thomas von Aquin

50 Vgl. stellvertretend fiir viele Stimmen REHRL, Das Problem der Demut in der
profan-griechischen Literatur im Vergleich zu Septuaginta und Neuem Testa-
ment, v.a. 122, 201 (zwischen Hybris und wiirdeloser Selbstpreisgabe); HAZLETT,
Higher-Order Epistemic Attitudes and Intellectual Humility, 220 (zwischen in-
tellectual dogmatism und intellectual timidity); CHURCH/SAMUELSON, Intellec-
tual Humility, 10 (zwischen intellectual arrogance und intellectual diffidence);
HAGGARD u.a., Finding Middle Ground between Intellectual Arrogance and
Intellectual Servility, v.a. 1; BAEHR, Defining Humility, 177 (zwischen too humble
und not humble enough).

51 Vgl. NussBauM, Nicht-relative Tugenden, 128f.; HaLBIG, Demut und Grofige-
sinntheit, v.a. 349f.; HERDT, Strengthening Hope for the Greatest Things, v.a. 84.

54

- am 29.01.2026, 15:08:26.


https://doi.org/10.5771/9783495991442-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.3 Demut und GroRgesinntheit als Tugenden der Mitte

zuriick. Der Vergleich zwischen Thomas’ und Aristoteles’ Besinnun-
gen auf selbstbewertende Haltungen wird sich als aufschlussreich
erweisen.

Thomas von Aquin ist daran gelegen, zwischen dem, was die An-
tike als eine gute Form des Stolzes kennt, i.e. der Tugend der Grof3-
gesinntheit (magnanimitas, megalopsychia), und der Demut zu ver-
mitteln, denn Tugenden konnen, so Thomas, nicht im Widerspruch
zueinander stehen.”? Die Losung, die er anbietet, installiert Demut
und Grofigesinntheit gleichsam als Leitplanken fiir die Kalibrierung
moralischer Motivation.

»Die Demut (humilitas) bremst das Streben, damit es nicht entgegen
der rechten Vernunft auf Grofles ausgeht. Die Grofigesinntheit (magn-
animitas) aber treibt den Geist zu Groflem an entsprechend der rechten
Vernunft. Die Grof3gesinntheit (magnanimitas) steht daher nicht in Ge-
gensatz zur Demut (humilitas), sondern beide gleichen sich durch ihre
Ubereinstimmung mit der Vernunft (secundum rationem rectam):>

Die ausgewogene Mitte ist die Mitte zwischen zwei absoluten Extre-
men. Es gibt einen griinen Bereich, in dem der Geist sich weder zu
weit niederdriicken ldsst durch die Widerstdnde, auf die er im Stre-
ben nach dem Guten im alltdglichen Leben stof3t, noch zu weit nach
oben emporziehen lasst durch den Sog, den das angestrebte Gute
auf ihn ausiibt.>* Die Demut ziigelt die Tollkithnheit (audaciam), die
GrofSgesinntheit stiitzt den Geist, wenn dieser im Streben nach der
Verwirklichung von Gutem auf Widerstande (difficultates) stof3t.>
Grof3gesinntheit ist ein die Verzweiflung vertreibender Selbstrelati-
vierungsbegrenzer, ein Repellent gegen verzweifelte Resignation.>®

52 Vgl. Sth II-1I q. 161 a. 1 arg. 3 (,nulla virtus opponitur alii virtuti“). Thomas
vermittelt hier gleichzeitig zwischen den fiir seine Theologie maf3geblichen
Autoritdten Aristoteles und Augustin. Vgl. DRECOLL, Augustinus, v.a. 68, 73f.

53 Sth1I-11 q. 161 a. 1 ad 3 (Ubers. Groner).

54 Thomas spricht hier zwar nicht ausdriicklich von einer ausgewogenen Mitte.
Das heifSt aber nicht, dass der Gedanke der richtigen Mitte nicht im Hinter-
grund seiner Uberlegungen stiinde. Zumal Thomas an einer anderen Stelle der
Summe der Theologie sowie in seinem Kommentar zur Nikomachischen Ethik
ausdriicklich einen Bezug zwischen der Grofigesinntheit (magnanimitas) und
der Mesotes-Lehre herstellt (vgl. Sth II-II q. 129 a. 3 ad 1; sententia ethic. lib. 4 1.
8 n.7; s.u. Anm. 57).

55 Vgl. Sthq.16la.2ad 3.

56 Vgl. Sth q.129 a. 7 co.: ,repellit desperationem.

55

- am 29.01.2026, 15:08:26.


https://doi.org/10.5771/9783495991442-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Stolze Demut? Zur (Un)vereinbarkeit zweier Tugenden

Demut ist ein den Menschen erdender Selbstbejahungsbegrenzer.
Die regulierende ,Arbeit® beider Tugenden folgt demselben Mafistab,
namlich dem, was die rechte Vernunft gebietet (secundum rationem
rectam).”’

Der beiden Tugenden Grofigesinntheit und Demut, ja ihres kon-
zertierten Zusammenwirkens bedarf es aus dem Grund, dass die
Verwirklichung des Guten herausfordernd ist. Thomas spricht von
einem schwierigen Guten (bonum arduum).>® Das Gute ist zwiespél-
tig. Es zieht den Menschen an, stof3t ihn jedoch - unter den Bedin-
gungen einer unvollkommenen Welt, in der es verwirklicht werden
soll - gleichzeitig auch zuriick, weil der Mensch, der das Gute ver-
wirklichen will, auf Widerstande stof3t. Wegen dieser Zwiespaltigkeit
des Guten bedarf es einer doppelten Tugend (duplex virtus) bzw. der
Verbindung der beiden zusammenwirkenden Tugenden Demut und
Grof3gesinntheit.*

Dieser Gedanke des Thomas von Aquin unterscheidet sich nun
in mehreren Hinsichten von der Art und Weise, wie Aristoteles
die Grofigesinntheit im Lichte des Konzepts der richtigen Mitte
(mesdtes) versteht. Thomas bezieht sich an den genannten Stellen
zwar nicht allein auf Aristoteles und beansprucht auch gar nicht,
Aristoteles auszulegen.®® Dennoch lohnt sich ein vergleichender
Blick auf Aristoteles’ Begriff der Grofigesinntheit, denn das, was
dieser Vergleich ans Licht bringt, legt nahe, dass die Spannung zwi-
schen Stolz und Demut sich doch aus systematischen Griinden nicht
so leicht auflosen lasst, wie oft unterstellt wird.

57 Das Orientierungsprinzip, das Thomas in der zitierten Textpassage aufruft, die
richtige Vernunft (ratio recta), ist bei Thomas der richtigen Mitte (medium)
tiber-, aber damit eben auch zugeordnet, insofern Thomas die richtige Mitte
(medium) der recta ratio als dem obersten Moralprinzip unterordnet. Vgl. Sth
I-IT q. 66 a. 2 co. (Ubers. Christmann): ,Da niamlich die Vernunft in einem
und demselben einheitlich vollkommen ist, muf§ die Mitte (medium) in jedem
beliebigen Titigkeitsfeld der Tugenden nach der rechten Vernunft (secundum
rationem rectam) festgesetzt werden.“ Dazu: OTTMANN, Art. Mesotes, 1160.

58 Vgl.va.SthII-11 q.129 a.1ad 2; Sth1I-11 q. 161 a. 1 co.

59 Vgl. Sth II-11, q. 161 a. 1 co. Der Struktur nach finden sich bei Luther dhnliche
Denkfiguren. Vgl. WATr 1, 260,6f; WATr 6, 143,2-11; WA.DB 10/1, 100,33-37.
Dazu: SCHWARZ, Fides, spes und caritas beim jungen Luther, 117; EBELING,
Luther, 152.

60 Vgl. HoFFMANN, Albert the Great and Thomas Aquinas on Magnanimity, v.a.
118. Vgl. zu den Quellen des aquinatischen Begrifts der magnanimitas HAWKINS,
Crowned with Glory and Honor, 235-238.

56

- am 29.01.2026, 15:08:26.


https://doi.org/10.5771/9783495991442-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.3 Demut und GroRgesinntheit als Tugenden der Mitte

Aristoteles beschreibt die Grofigesinntheit (megalopsychia) als
eine Tugend der richtigen, ausgewogenen Mitte, so wie er alle Tu-
genden als Haltungen bestimmt, die sich in der Mitte zwischen
falschen Extremen einpendeln. Grofigesinntheit (megalopsychia) ist
eine Haltung, die die beiden Extreme Aufgeblasenheit und Kleinmii-
tigkeit zu meiden versteht. In der wohlausgewogenen Mitte (mesdtés)
befindet sich der Grofigesinnte (megaldpsychos) insofern, als er sich
richtig schdtzt, d.h., seine eigene Gréfle und Ehrwiirdigkeit ange-
messen einschitzt (kat” axian auton axioi).®! Wer grofSer Giiter wert
ist und sich grofler Giiter wert weif3, ist grofigesinnt.®? Der Grof3ge-
sinnte befindet sich insofern in der Mitte, als er es vermeidet, seine
eigene Grofie zu iiber- oder zu unterschitzen, wie der Aufgeblasene
(chaunos) bzw. der Kleinmiitige (mikrépsychos) es tut.®®> Wer nur
kleiner Giiter wert ist, sich aber grofler Giiter fiir wert halt, ist
aufgeblasen. Wer grofler Giiter wert ist, jedoch irrtiimlich meint,
derselben nicht wert zu sein, ist kleinmiitig.

Auffillig ist, dass Thomas die Grofigesinntheit gemeinsam mit
der Demut auftreten ldsst (duplex virtus), wiahrend in Aristoteles’
Begriff der Grof3gesinntheit fiir Demut kein Platz ist.®* Wer kleiner
Dinge wert ist (mikron axios) und sich auch richtigerweise kleiner
Dinge fiir wert hilt, ,ist mafivoll (sofron), aber nicht grofigesinnt
(megalopsychos) %> Die Gemeinsamkeit der Entwiirfe Aristoteles’
und Thomas’ ist allenfalls locker gestrickt: Es geht beiden um eine
richtige Einschitzung bzw. Bemessung. Aristoteles geht es um die
richtige Selbsterkenntnis (kat’ axian auton axioi).%® Thomas geht es
um das, was die Vernunft vorgibt (secundum rationem rectam), und
vor diesem Hintergrund kann Thomas von der Demut und von der
Grofigesinntheit sagen, sie liefen auf das Gleiche hinaus, denn fiir
beide gilt, dass die Vernunft das jeweils richtige Maf$ bestimmt.57

61 Vgl. ENIV.7,1123b14f.

62 Vgl. ENIV.7,1123b3f.

63 Vgl. ENIV.7, 1123b9f.

64 Vgl. Susak, Megalopsychia, 14: ,Demiitige und bescheidene Menschen konnen
keine Megalopsychia erlangen.

65 ENIV.7,1123b5f.

66 Vgl. ENIV.7,1123bl4f.

67 Vgl. Sth q. 161 a. 4 arg. 3 (,circa eadem sunt [...]“); Sth q. 161 a. 4 ad 3 (,in
materia conveniant™).

57

- am 29.01.2026, 15:08:26.


https://doi.org/10.5771/9783495991442-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Stolze Demut? Zur (Un)vereinbarkeit zweier Tugenden

Thomas’ lockere Ankniipfung an Aristoteles befindet sich insoweit
durchaus mit wichtigen Anliegen der Philosophie des Letzteren im
Einklang. Es bleiben jedoch Unterschiede, und je genauer man die-
sen nachspiirt, desto gewichtiger erscheinen sie. Grofigesinntheit
bei Thomas von Aquin ist eine Funktion des Guten. Das Gute iibt
eine Sogwirkung auf den Menschen aus, die in der Grof3gesinntheit
Gestalt findet. Thomas beschreibt Grofigesinntheit als ,,Sich-Ausstre-
cken des Geistes auf Grofies (extensio[nem] animi ad magna):©8
Der Mensch, so Thomas, hilt sich grofler Dinge fiir wiirdig mit
Blick auf die Gaben, die er von Gott empfingt.® Das heiflt: Thomas’
Grofigesinnter hilt eigentlich gar nicht sich selbst fiir grofs. Was
Thomas” Grofigesinnter fiir grof$ halt, ist vielmehr Gottes Wirklich-
keit in ihm selbst. Das ,Gute® (bonum) steht ihm gegeniiber als
ein Anderes seiner selbst — und diese externalisierende Rekonstruk-
tion der Grofigesinntheit macht es Thomas dann leicht, zwischen
Demut und Grof3gesinntheit zu vermitteln. Auch wenn ein Mensch
am Guten partizipiert, identifiziert dieser Mensch sich doch nicht
mit dem Guten. Seine Bindung an das Gute ist ein Sich-Ausstrecken
und Sich-Anheften, ohne dass der sich solchermafien an das Gute
bindende Mensch seinen Blick zugleich auch auf sein eigenes, auf ein
seiner eigenen Person zuzuschreibendes Gutsein richten wiirde.”
Wenn ein Mensch grofle Stiicke auf sich selbst hélt (praesumat de
se), ist das gerade Kennzeichen des Hochmuts, der superbia, nicht
der magnanimitas.”

Das sah nun Aristoteles ganz anders. Aristoteles’ Grofigesinnter
findet wirklich sich selbst grofiartig. Zwar kennt auch Aristoteles den
tibertriebenen Stolz, d.h. die Aufgeblasenheit. Aber Aufgeblasenheit
bedeutet nicht, sich grof3artig zu finden, sondern, sich fiir erheblich
grofiartiger zu halten, als man in Wahrheit ist. Der Grofigesinnte
schitzt sich ganz richtig ein, er weiff sich anderen gegeniiber {iberle-
gen, schaut auf andere herab und fithrt seine Uberlegenheit auch
durch seinen Habitus auf. Er spricht mit tiefer Stimme und geht mit
gemessenem Gang. Er gibt sich nicht mit Kleinkram ab, kitmmert

68 SthlII-11q.129 a. 1 co.

69 Vgl. Sth1I-11q.129a.3 ad 4.

70 Vgl. LANGMEIER, Hochmut als Tugend?, 32.

71 Vgl. de malo, q. 8 a. 4 ad 4 (Ubers. nach Schifer).

58

- am 29.01.2026, 15:08:26.


https://doi.org/10.5771/9783495991442-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.3 Demut und GroRgesinntheit als Tugenden der Mitte

sich allein um die bedeutsamen Dinge.”> Die Aristotelesforschung
spart nicht an Wertungen, was das Gehabe des Grofigesinnten an-
geht, der sich auffithre wie ein Snob oder ein prig.”?

Dabei hilt Aristoteles in der Nikomachischen Ethik durchaus fest,
dass der Grofigesinnte wirklich ,,gut®, und zwar auch in einem mora-
lischen Sinne gut ist, dass er also, so unsympathisch seine Gestalt
(uns) auch sein mag, durchaus belastbare Griinde fiir sein ausge-
pragtes Selbstwertgefiihl hat. ,Es ist nicht mdglich, so [i.e. grofige-
sinnt, megaldpsychos] zu sein, ohne ein edler und guter Mensch zu
sein (aneu kalokagathias)!7 ,In Wahrheit jedoch verdient allein der
Gute (ho agathds) Ehre (timetos).”> Und in der Eudemischen Ethik
heiflt es: ,Megalopsychia scheint allen Tugenden zu folgen (ako-
louthein phainetai)*7® Nun meint Aristoteles wohl kaum, dass die
Grofle des Grofigesinnten sich allein aus dessen moralischer Exzel-
lenz speist. Aristoteles’ Grofigesinnter gehort zur gesellschaftlichen
Elite, jedenfalls gilt dies fiir das Bild, das in der Nikomachischen
Ethik vom Grofigesinnten gezeichnet wird.”” Man hilt, so Aristote-
les, ,diejenigen fiir der Ehre wert, die adliger Abstammung sind (hoi
eugeneis).’8 Dergleichen elitaristische Hinweise finden sich indes in
der Darstellung des Grofigesinnten in der Eudemischen Ethik nicht,
was darauf hindeutet, dass Wohlgeborensein nicht untrennbar mit
der Vorstellung von Grofigesinntheit verbunden ist.”

Erlauben wir uns daher ein zumindest nicht vollkommen abwe-
giges Gedankenspiel und fragen wir, wie die Grofigesinntheit sich
darstellen wiirde, wenn Grof3gesinntheit allein in Moralitédt begriin-
det wire, d.h., wenn es sich beim Grofigesinnten um jemanden

72 Vgl. EN1V.8, 1125a12-17.

73 Vgl. CURZER, Aristotle’s much Maligned Megalopsychos, 135; MACINTYRE, Ge-
schichte der Ethik im Uberblick, 78.

74 Vgl. EN IV.7, 1124a3f. (Ubers. Wolf).

75 ENIV.8, 1124a25 (Ubers. Wolf). Dazu: LANGMEIER, Hochmut als Tugend?, 16f.;
CURZER, Aristotle’s much Maligned Megalopsychos, 133.

76 EEII1.4,1232a31f.

77 Vgl. CULLYER, The Social Virtues (NE iv), 140.

78 EN IV.8, 1124a21 (Ubers. Wolf). Zur exponierten gesellschaftlichen Stellung
Aristoteles’ vgl. FLASHAR, Aristoteles, v.a. 15, 62.

79 Vgl. die Diskussion hierzu bei PAKALUK, The Egalitarianism of the Eudemian
Ethics, 427f.; Hawkins, Crowned with Glory and Honor, 63, Anm. 77. - Die in
diesem Zusammenhang diskutierte Frage, ob die Eudemische Ethik mdoglicher-
weise nicht von Aristoteles verfasst wurde, kann hier aufien vor bleiben.

59

- am 29.01.2026, 15:08:26.


https://doi.org/10.5771/9783495991442-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Stolze Demut? Zur (Un)vereinbarkeit zweier Tugenden

handelte, der grofler moralischer Ehren wirklich wert ist und der
weif, dass das so ist. Nehmen wir einmal an, der Grofgesinnte
wire jemand, der einfach ganz ausgesprochen anstindig, integer
usw. ist. Eine solche Rekonstruktion ebnet scheinbar den Weg zu
einer rettenden Ubersetzung des Gedankens Aristoteles’ — fordert
jedoch gleichzeitig etwas zutage, das sich dann doch gegen einen
solchen Rettungsversuch straubt. Und zwar aus Griinden, die uns
noch beschiftigen werden.

Wenden wir uns im Lichte der fiktiven Voraussetzung, es gehe bei
der Grofle des Grof3gesinnten ausschliefSlich um moralische Grofie,
einer etwas rétselhaften Feststellung Aristoteles’ zu.

»Es scheint also die Grofigesinntheit (megalopsychia) eine Art Glanz der
Tugenden (kdsmos [...] ton areton) zu sein; denn sie macht sie grofier

und entsteht nicht ohne sie.®°

Ritselhaft ist diese Feststellung insofern, als nicht ganz klar ist, wie
die Formel ,Glanz der Tugenden (kdsmos ton areton) zu lesen ist:
Meint Aristoteles, dass Grofigesinntheit aus dem Orchester der Tu-
genden als eine besonders exponierte einzelne Tugend hervortritt,
gleichsam als die Kardinaltugend, die im Kreis der Tugenden die ers-
te Geige spielt? Oder meint Aristoteles, dass Grof3gesinntheit keine
besondere Tugend ist, sondern etwas, das zu jeder Tugend hinzutritt
bzw. hinzutreten kann, also eine Art von Meta-Tugend?¥! Geht es
Aristoteles hier um eine Anmut (grace) des Tugendhaften, einen Stil
(style), wie Yvonne Sherman und David A. Horner andeuten, also
eine Sichtbarkeit, eine Ausdrucksstirke oder Tonalitdt des Tugend-
haftseins?82

Gehen wir von der zuletzt genannten Lesart aus, dann lief3e sich
sagen: Der Tugendhafte versichert sich seiner eigenen Tugendhaf-
tigkeit, indem er sich und anderen seine eigene Tugendhaftigkeit
vor Augen fithrt, weil zu moralischer Grofle, ja tiberhaupt zum
moralischen Leben ein Wissen um die eigene Grofe und ein Aner-

80 ENIV.3,1123b36-1124a3 (Ubers. Wolf).

81 Vgl. Liatsi, Aspekte der megalopsychia bei Aristoteles (EN 4,3), 51: Megalo-
psychia ,bringt die Tugenden besser zur Geltung, macht sie besser sichtbar®;
BAE, An Ornament of the Virtues’, 339, Anm. 6. Vgl. bereits Sth q. 129 a. 4 arg.
3: Grof3gesinntheit als allgemeine Tugend (,generalis virtus“); DERS., sententia
ethic., lib. 41. 8 n. 15.

82 Vgl. SHERMAN, Common Sense and Uncommon Virtue (,grand style of virtue®),
104; HORNER, What it Takes to be Great, 422 (,style“; ,,charme®).

60

- am 29.01.2026, 15:08:26.


https://doi.org/10.5771/9783495991442-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.4 ,Wir sind keine kleinen Leute.” Stolz vs. Demut

kanntwerden dieser Gréfie durch andere gehoren. Zum moralischen
Leben, so wiirde sich aus der spekulativen Fortschreibung des Ge-
dankens Aristoteles’ ergeben, gehért mehr als Selbstachtung, d.h.
mehr als das Wissen darum, dass ein Mensch es nicht hinnehmen
muss, ja nicht hinnehmen darf, missachtet zu werden. So elementar
Selbstachtung fiir das ethische Leben ist: Stolz geht tiber Selbstach-
tung, innere Ehrliebe usw. noch hinaus. Schreibt man den Gedanken
des Aristoteles in dieser Weise fort, lost man ihn also von seiner
elitaristischen Bedeutungsschicht, dann lésst er sich einer egalitiren
Moderne gegeniiber plausibilisieren, jedoch um den Preis, dass die
Verbindung zur Fortschreibung der Denkfigur des Aristoteles durch
Thomas von Aquin und damit auch zu Thomas™ Vorschlag einer
Integration von Demut und Stolz abreifit.

2.4 ,Wir sind keine kleinen Leute.” Stolz vs. Demut

Ich will anhand zweier Beispiele naher erlautern, was ich damit
meine, und mache einen grofien zeitlichen Sprung in das 20. und 21
Jahrhundert. Die mit Zerebralparese lebende Transperson Eli Clare
beschreibt in Exile ¢ Pride, wie Clare erlittene Beleidigungen und
Verletzungen in Form sprachlicher Gewalt transformiert zu Elemen-
ten bejahter Selbstidentitit:

I think of the words crip, queer, freak, redneck. 1 hear these words all
the time. None of these are easy words. They mark the jagged edge
between self-hatred and pride, the chasm between how the dominant
culture views marginalized peoples and how we view ourselves, the
razor between finding home, finding our bodies, and living in exile,
living on the metaphoric mountain. Whatever our relationships with
these words — whether we embrace them or hate them, feel them draw
blood as they hit our skin or find them entirely fitting, refuse to say
them or simply feel uncomfortable in their presence — we deal with their
power every day. I hear these words all the time. They are whispered
in the mirror as I dress to go out, as I straighten my tie and shrug into
my suit jacket; on the streets as folks gawk at my trembling hands [...].
At the same time, I use some, but not all, of these words to call out my
pride, to strengthen my resistance, to place myself within community:$?

83 CLARE, Exile & Pride, 12.

61

- am 29.01.2026, 15:08:26.


https://doi.org/10.5771/9783495991442-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Stolze Demut? Zur (Un)vereinbarkeit zweier Tugenden

Die hier beschriebene Stigma-Umkehr reifft den Aggressoren ihre
Schmédhworter aus der Hand und deutet sie um in Elemente der
eigenen Identitit, in Insignien einer Siegesgeschichte. Der Stolz, der
aus dieser Stigma-Umkehr hervorgeht, schiefit iber Selbstachtung
hinaus als Stolz darauf, Widerstand geleistet, Selbstachtung wirksam
verteidigt zu haben. Solcher Stolz richtet sich auf eine eigene Leis-
tung, auf einen {iber erlittene Entwiirdigung errungenen Sieg - so
wie black pride sich auf die historischen Leistungen der Gemein-
schaft der People of Color richtet oder jedenfalls richten kann.3
Stolz ist weit mehr als Selbstachtung, die sich auf den Menschen als
eine Person bezieht. Stolz bezieht sich auf je diese besondere Person
in ihrer Eigenart und auf ihre ureigenen Errungenschaften.

Ein zweites Beispiel: In seinen Kindheitserinnerungen berichtet
Joachim Fest von einem Wortwechsel zwischen seiner Mutter Elisa-
beth Fest und seinem Vater Johannes Fest. Elisabeth Fest bat ihren
Gatten, man moge zum Schein der NSDAP beitreten, dies sei in der
gegebenen Situation doch legitim.

»Sie hitte da keine Bedenken. Natiirlich liefe der Entschlufy auf eine
Heuchelei hinaus. Aber dazu sei sie bereit. Die Unwahrheit sei immer
das Mittel der kleinen Leute gegen die Machtigen gewesen; nichts an-
deres habe sie im Sinn. Das Leben, das sie fiithre, sei so entsetzlich
enttduschend! Nun schien die Uberraschung auf seiten meines Vaters.
Jedenfalls sagte er einfach: Wir sind keine kleinen Leute. Nicht in
solchen Fragen!*“%

Diese selbstexkludierende Negation - ,,[w]ir sind keine kleinen Leu-
te“ — korreliert mit dem Titel der Erinnerungen Fests: ,,Ich nicht, in
dem wiederum Worte widerhallen, die Johannes Fest seinen beiden
Sohnen einmal zum Mitschreiben diktiert hatte: Etiam si omnes, ego
non — wenn auch alle (mitmachen mdgen), ich nicht.3¢ Der Satz
»[wlir sind keine kleinen Leute® driickt mehr als Selbstachtung aus:

84 Vgl. Vice, White Pride, 203: ,[...] Oppressed peoples can also rightly take pride
in their history and achievements qua oppressed [...] Zu black pride (und
gay pride) als Stolz auf Errungenschaften vgl. auch Dyson, Pride, v.a. 78-85;
TaeisseN, Uber den Stolz, 105-107.

85 FEst, Ich nicht, 71. Vgl. die riickblickenden Wortes Johannes Fests ebd., 337:
»Man muf3 in Verhaltnissen wie diesen manchmal den Kopf einziehen. Aber
klein machen darf man sich deshalb nie!*.

86 Vgl. ebd., 75. Johannes Fest verwies Joachim Fests Bericht zufolge (vgl. ebd.) auf
die matthéische (vgl. Mt 26,33) Herkunft des Wortes.

62

- am 29.01.2026, 15:08:26.


https://doi.org/10.5771/9783495991442-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.4 ,Wir sind keine kleinen Leute.” Stolz vs. Demut

ndmlich das Gefiihl, moralisch grof zu sein. Und so ein Gefiihl steht
in tiefgreifenden Spannungen zur Vorstellung von Demut. Dies gilt
nicht allein auf sozialer Ebene. Nicht nur durchschligt das Gefiihl,
moralisch grof8 zu sein, soziale Rangordnungen.?” Das Gefiihl, in
moralischer Hinsicht nicht zu den kleinen Leuten zu zdhlen, steht
vielmehr auch in einer tiefen Spannung zu der Vorstellung einer
jeglichen demiitigen Selbstrelativierung. Und dies im Ubrigen unge-
achtet der Tatsache, dass die Haltung Johannes Fests alles andere als
moralisch tiberheblich war.®

Was bedeutet dies nun fiir die Auseinandersetzung mit Aristoteles’
Begriff der Grofgesinntheit. Wenn es das Wissen um eine eigene, in
die eigene Lebensart hineingewobene besondere moralische Grof3e
sein sollte, das dem Stolz seine eigentliche und wiinschenswerte
Zug- und Durchschlagskraft verleiht, dann wird deutlich, dass De-
mut und Stolz sich nicht einfach durch die Inanspruchnahme der
Vorstellung einer ausgewogenen Mitte miteinander versdhnen las-
sen. Dass Aristoteles von Demut gar nicht spricht, weil Demut kei-
nen systematischen Ort in seinem Denken hat, ist kein Zufall, und
dass z.B. David Hume dem Christentum vorhalt, es stelle Tugenden
und Laster auf den Kopf, denn Demut sei ein Laster und Stolz sei
eine, ja die mafgebliche Tugend - das ist ebenfalls nicht marginal,
sondern Niederschlag der Tatsache, dass sich ein bestimmter Begrift
von Stolz nicht leicht mit Demut vereinbaren lasst.8 Jedenfalls ist es
kaum moglich, Stolz und Demut spannungslos zusammenzudenken,
wenn nicht beide Begriffe gleichsam gezahmt werden, indem Stolz
als authentischer Stolz idealisiert und Demut zur negativitatsentlas-
teten Demut verflacht wird. Stolz als moralischer Stolz, als ,Glanz“
der Tugend in all seiner Ambivalenz, als das Feuer, von dem Kant
sprach, hat das Potenzial, Menschen tiber sich hinauswachsen zu
lassen. Stolz ist mehr als die Selbstachtung, die darin besteht, dass
ein Mensch am Gut einer universalen Menschenwiirde partizipiert.

87 Was die Familie Fest angeht, so zdhlte diese trotz erlittener Sanktionen in
soziokultureller Hinsicht ohnehin kaum zu den , kleinen Leuten®.

88 Joachim Fest berichtet (ebd., 320), sein Vater, der in der Nachkriegszeit Mit-
glied einer Sprachkammer war, habe sich als nicht befugt bezeichnet, einen
Jbelasteten’ Familienvater abzuurteilen; das Leben, so erklarte Johannes Fest sich
hierzu, habe Griinde, ,die kein Gericht der Welt begreife

89 Vgl. HuME, Ein Traktat tiber die menschliche Natur, 689 (T 3.3.2.13); s.u.
Abschn. 8.1.

63

- am 29.01.2026, 15:08:26.


https://doi.org/10.5771/9783495991442-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Stolze Demut? Zur (Un)vereinbarkeit zweier Tugenden

Stolz bezieht sich auf das konkrete, einzigartige, stolze Individuum
zuriick.

Zur Diskussion stand die Frage, ob das Motiv der ausgewogenen
Mitte es erlauben wiirde, Demut und Stolz zu verséhnen. Das ge-
lingt bei Thomas von Aquin, allerdings um den Preis, dass Thomas
die Demut als eine Art Selbstbejahungsbegrenzer und den Stolz
bzw. die Grofigesinntheit als eine Art Selbstrelativierungsbegrenzer
rekonstruieren muss. Die Verbindung zwischen Stolz und Demut
besteht dann allein darin, dass beide auf einen gemeinsamen Maf3-
stab bezogen sind, ndmlich auf die richtige Vernunft. Aber die Art
und Weise, wie Stolz im Menschen seine sinnstiftende und motiva-
tionale Kraft entfaltet, ldsst sich mit Demut nicht leicht in Einklang
bringen - jedenfalls dann nicht, wenn man, wie ich es tue, annimmt,
dass Aristoteles’ Begriff der Grofigesinntheit etwas unter modernen
Bedingungen des Denkens zu Bergendes zum Ausdruck bringt. Der
Stolz des Menschen auf die eigene moralische Integritt erhebt und
motiviert die in solcher Weise stolze Person und durchschlagt gesell-
schaftliche Hierarchien und Zuschreibungen. Stolz lisst sich demo-
kratisieren und moralisieren. Aber wenn dies geschieht, dann ist
Stolz mit Demut nicht mehr leicht zu verséhnen.

So unterschiedliche Versuche, zwischen Stolz und Demut zu ver-
mitteln wie die Thomas von Aquins und Erik J. Wielenbergs verste-
hen die Dimension der Selbstbejahung in der Demut als Bejahung
einer abstrakten Entitdt bzw. Grofle: des Universums bei Wielen-
berg, des ,Guten” bei Thomas von Aquin. Aber mit einem solchen
entindividualisierenden Begriff von Stolz ist nicht abgegolten, was
moralische Selbstbejahung eigentlich kann. Moralische Selbstbeja-
hung, moralischer Stolz in einem guten Sinn des Wortes bezieht
sich auf das Individuum zuriick. Das aber ist mit Demut dann nicht
mehr leicht zu vereinbaren. Aristoteles’ Beschreibung der Grofige-
sinntheit ist gerade darin sehr aufschlussreich und erhellend, dass sie
die Selbstbejahung als Haltung des Individuums zu sich selbst vor-
stellt; der schlaglichtartige Blick auf Stimmen aus dem 20. Jahrhun-
dert und unsere Zeit legt nahe, dass Aristoteles in dieser Hinsicht
einen wichtigen Punkt trifft.

»Ohne Stolz keine Moderne®, schreibt Gerhard Schulze - und
meint damit ebenfalls eine Art von Stolz, die das eigene Sein und

64

- am 29.01.2026, 15:08:26.


https://doi.org/10.5771/9783495991442-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.4 ,Wir sind keine kleinen Leute.” Stolz vs. Demut

Tun affirmiert und daraus Kraft und Tatendrang schopft.”® Dieser
Stolz aber lasst sich, so Schulze, mit traditionellen christlichen Dis-
kursen zu Haltungen der Selbstbejahung und Selbstrelativierung
schwer in Einklang bringen, vielmehr musste die Moderne die Be-
jahung des Stolzes als einer Tugend dem Christentum, das im Stolz
ein Laster, ja eine Todsiinde sah, mithsam abtrotzen.”! Stolz und De-
mut sind keineswegs eintrichtig verschwistert. Sie stehen vielmehr
in einer erheblichen Spannung zueinander, sowohl in konzeptge-
schichtlichen als auch in systematischen Hinsichten.? Jede Theo-
rie der Demut muss durch diese Schwierigkeit hindurch. Wer die-
se Schwierigkeit durch Entindividualisierung des Stolzes und/oder
Entnegativierung der Demut zu 18sen versucht, behalt allenfalls eine
fade Vorstellung davon zuriick, was Stolz und Demut sein konnten.

90 ScHULZE, Die Siinde, 93.

91 Vgl.ebd., 95.

92 Dies gilt freilich unter der Bedingung, dass Stolz bzw. Arroganz und Demut
nicht als voneinander getrennte Bereiche in einer Person subsistieren. Zur kom-
partmentalisierenden Gleichzeitigkeit von Arroganz und Demut s.u. Abschn. 3.1.

65

- am 29.01.2026, 15:08:26.


https://doi.org/10.5771/9783495991442-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- am 29.01.2026, 15:08:26.


https://doi.org/10.5771/9783495991442-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Gestalten misslingender Demut. Ein
Prospekt

Stolz und Demut verstehen sich nicht, auch wenn noch so oft be-
hauptet wird, sie verstiinden sich gut. Sie verstehen sich nicht, weil
Stolz in einem gehaltvollen Sinn des Wortes wenig Raum ldsst fiir
Demut, und sie verstehen sich nicht, weil Demut, wenn sie mit
Stolz in Beriihrung kommt, keineswegs heilsam begrenzt, sondern
vielmehr regelmiflig in eine ungliickliche spiralférmige Bewegung
versetzt wird. Letzteres ist die Pointe dessen, was in der Tradition
als ,hochmiitige Demut“ bekannt ist. Hochmiitige Demut steht im
Zentrum meines Interesses, weil sich an ihr die ganze Problematik
der Demut - und, wie noch deutlich werden wird, nicht nur der
Demut - offenbart (3.3). Nun ist hochmiitige Demut nur eine von
unterschiedlichen Arten und Weisen, wie Demut misslingen kann.
Eng mit der hochmiitigen Demut verwandt, von dieser jedoch un-
terscheidbar ist die vorgetduschte Demut (3.2). Neben hochmiitiger
und vorgetduschter Demut lassen sich tiberdies noch weitere Gestal-
ten misslingender Demut identifizieren. Auf diese gehe ich im Fol-
genden zuerst ein (3.1), um anschlieflend vorgetduschte und hoch-
miitige Demut zu diesen weiteren Formen misslingender Demut in
Relation setzen zu kénnen.

3.1 Exzessive Demut und entwiirdigende Kriecherei
Sortieren lassen sich die unterschiedlichen Spielarten misslingender
Demut dadurch, dass man dialektisch mit Blick auf jede Spielart

markiert, inwiefern jeweils das verwirkt ist, was Demut sein kéonnte,
d.h., wie Demut aussehen wiirde, wenn sie gelédnge, anstatt in einer

67

- am 29.01.2026, 15:08:26.


https://doi.org/10.5771/9783495991442-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Gestalten misslingender Demut. Ein Prospekt

jeweils spezifischen Art und Weise fehlzuziinden.! Es treten dann
vier Gegensatzpaare hervor: fehldosierte vs. wohldosierte Demut (1),
fehllokalisierte vs. richtig lokalisierte Demut (2), falsch relationierte
vs. richtig relationierte Demut (3) und kompartmentalisierte vs. inte-
grierte Demut (4).2

(1) Fehldosierte vs. wohldosierte Demut: Auf den ersten Blick wirkt
es so, als liefe sich leicht sagen, was unter fehldosierter Demut zu
verstehen ist. Fehldosierte Demut ist eine Form von Demut, die es
zu weit treibt. Bereits Augustin spricht von iiberméfliger, exzessiver
Demut.® Exzessive Demut ist eine flaggellatenhafte, geifllerische Art
der Demut.* Allerdings versteht es sich nicht von selbst, dass an
der exzessiven Demut iiberhaupt etwas auszusetzen ist. So gibt es
Stimmen in der Tradition, die unterstellen, ein Exzess der Demut
sei nicht etwa zu beklagen, sondern gehore im Gegenteil zum Wesen
der Demut. Exzessiv ist jener heilige Selbsthass, den z.B. Caterina
von Siena preist. Die Demut, so schreibt sie, ,entstammt der Selbst-
erkenntnis und dem heiligen Hass auf sich selbst (e odio santo de se
medisimo), das heifit auf die eigene selbstsiichtige Sinnlichkeit (pro-
pria sensualita)® Bereits Gregor der Grofle forderte, der Mensch
solle sich selbst in seinen eigenen Augen schlechter machen, als er
eigentlich ist: ,Das Denken der Guten ist so beschaffen, dass sie ihre
Schuld anerkennen, wo keine Schuld ist (ibi culpam agnoscere, ubi
culpa non est)“® Jean Gerson greift diese Formel auf und radikalisiert
sie.

1 Vgl. zu diesem dialektischen Verfahren grundsitzlich THEUNISSEN, Der Begriff
Verzweiflung.

2 Vgl. die etwas anders organisierte Ubersicht iiber unterschiedliche Fehlformen
der Demut aus psychopathologischer Perspektive bei AKHTAR, The Realm of
Humility, 157-159. Akhtar unterscheidet zwischen exzessiver Demut (excessive
humility), defizienter Demut (deficient humility), falscher Demut (false humility)
und kompartmentalisierter Demut (compartmentalized humility).

3 Vgl. z.B. ciu. 5,24 (CCL 47, 160,11): ,nimis humiliter; ciu. 10,4 (CCL 47, 276,5):
»humilitate nimia“. Dazu: Keys, Pride, Politics, and Humility in Augustine’s City
of God, 40, 42f., 45, 80. - Von einer unterdosierten Demut (deficient humility) zu
sprechen, wie AKHTAR, The Realm of Humility, 158, es tut, scheint mir hingegen
wenig sinnvoll zu sein, da eine unterdosierte Demut von der Abwesenheit von
Demut kaum zu unterscheiden ist.

4 Vgl. 2.B. AKHTAR, The Realm of Humility, 157f.; BELLITTO, Humility, 63f.

5 CATERINA VON SIENA, 1l Dialogo, cap. LXIII (ed. Cavallini 160,298-301; Ubers.
Reinmiiller).

68

- am 29.01.2026, 15:08:26.


https://doi.org/10.5771/9783495991442-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.1 Exzessive Demut und entwiirdigende Kriecherei

»[Der Gerechte] tritt also vor den furchterregenden Richterstuhl Gottes,
des gestrengen Richters, hort sein eigenes Gewissen und muf3 ertragen,
dass es ihn mit dem tiefsten Ernst verklagt, dessen es fihig ist. [...]
[W]eder will er mit der géttlichen Gerechtigkeit streiten, noch will er
seinem Gewissen, das um der Gerechtigkeit willen gegen ihn selbst als
Angeklagten Zeugnis ablegt, Schweigen befehlen. Er heifit es vielmehr
mit lauter Stimme schreien: Dieser Mensch hier, Gott, gerechtester
Richter, dieser ist es, der um deines gerechten Urteils willen verdammt
werden muss, denn er hat gestindigt in zahllosen schweren Fillen, mehr
als Sand am Meer [...]. Als ein schwer beschuldigter Angeklagter tiber-
nimmt er nicht die Rolle des Verteidigers, sondern des Anklagers, des
Zeugen und des Richters seiner selbst und iibertreibt dabei, soviel er
kann (exaggarans quantum potest).”

Extreme Bilder der Demut wie diese diirften erheblich dazu beige-
tragen haben, dass die Moderne sich von Demut {iberhaupt weitge-
hend abgewendet hat. Vor allem, aber nicht allein im Fahrwasser
positiven Denkens und Positiver Psychologie hat sich als Reaktion
die Uberzeugung herausgebildet, dass iiberhaupt jede Negativitit aus
der Demut herauszuhalten sei.

So nachvollziehbar es nun auch ist, dass Vorstellungen eines hei-
ligen Selbsthasses durch zeitgendssische Stimmen zuriickgewiesen
werden, so muss man doch fragen, ob diese Absetzbewegung bedeu-
ten muss, dass das Moment des Negativen iiberhaupt keinen Ort
mehr im Nachdenken iiber die Demut haben soll. Wir kommen
im dritten Hauptteil hierauf zuriick. So viel nur an dieser Stelle:
Das Negative muss einen Ort im Nachdenken iiber Demut finden,
da das eigentliche Potenzial der Demut nicht zur Geltung kommen
kann, wenn alles Negative aus der Demut ferngehalten wird. Denn
wenn Letzteres geschieht, kann Demut keinen Beitrag zu Praxen
leisten, denen es um das Anderswerdenkonnen des Menschen geht.
Negativitat als eine irreduzible Dimension von Demut zu sehen,
ist jedoch, so gilt es herauszuarbeiten, nicht dasselbe, wie einem
heiligen Selbsthass das Wort zu reden.

6 Epist. XI, 64 (PL 77, 1195B; Ubers. Hamm). Dazu: HamM, Warum wurde fiir
Luther der Glaube zum Zentralbegriff des christlichen Lebens, 71, Anm. 21. Aller-
dings ist fraglich, ob dieser Satz tatsdchlich von Gregor stammt.

7 GeRrsoN, Consolatio theologiae, OC IX, 232 (Ubers. Kohler). Dazu: GROSSE,
Heilsungewif$heit und Scrupulositas im spaten Mittelalter, v.a. 121f.

69

- am 29.01.2026, 15:08:26.


https://doi.org/10.5771/9783495991442-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Gestalten misslingender Demut. Ein Prospekt

(2) Fehllokalisierte vs. richtig lokalisierte Demut: Es gibt auch
noch weitere Griinde, iiberhaupt nicht mehr von Demut sprechen
zu wollen und die jiingere Begeisterung fiir die Demut insgesamt als
Irrweg, ja als verhdngnisvollen Riickschritt anzusehen. Zu den wohl
schwerwiegendsten dieser Griinde zéhlt die Beobachtung, dass In-
anspruchnahmen der Demut dazu dienen kénnen, gesellschaftliche
Machtstrukturen zu zementieren und Protest gegen Ungerechtigkeit
zu ersticken.® Demut wird in den entsprechenden Zusammenhin-
gen mit Gehorsam, mit einer Unterwerfung unter einen Hoherge-
stellten assoziiert. Aaron Ahuvia und Jeremy Wood bezeichnen die-
ses Verstdndnis von Demut treffend als ,,stay in your place® kind
of humility® Besonders bedridngend ist im Lichte neuerer und neu-
ester Erkenntnisse zur Haufigkeit von Fillen sexuellen Missbrauchs
in kirchlichen Zusammenhingen die Frage, ob die Idealisierung der
Demut Machtmissbrauch befordert.1?

In Reaktion auf die Beobachtung, dass die Vorstellung von Demut
als Unterwiirfigkeit eine verheerende Geschichte hat, wurde der
Vorschlag formuliert, Demut als eine doménenspezifische Tugend
auszuflaggen. Demut konne sehr wohl eine Tugend sein - wenn
Demutsappelle sich eben an die ,,richtigen” Teilmengen einer Gesell-

8 Vgl. z.B. SNow, Virtue and the Oppression of African Americans, 60; DIES., The-
ories of Humility, v.a. 17f.; TESsSMANN, Burdened Virtues, 65-67 (,servility“);
BAHR, Haltung zeigen, 106; FELDMEIER, Macht - Dienst - Demut, v.a. 85-87;
HinsoN-HasTY, Revisiting Feminist Discussions of Sin and Genuine Humility,
110; McELROY-HELTZEL u.a., Too much Intellectual Humility?.

9 Vgl. AHUVIA/WoOD, Reconstructing Humility, 75. Ahuvia/Wood verweisen auf
THOMAS VON AQUIN, Scg. lib. 4 cap. 55 [n. 19], missverstehen diese Textstelle je-
doch. Zwar fiihrt Thomas an, die Tugend der Demut bestehe darin, dass jemand
sich ,auf seine Grenzen beschriankt und sich [...] einem Hohergestellten (supe-
riorem) unterwirft (Ubers. Worner). Allerdings geht dieser Unterwerfung ein
eigenes, souverdn gefilltes Urteil voraus: Wer sich in dieser Weise unterwirft,
tut das, ,weil er glaubt, dass derjenige, dem er sich unterwirft, ihm tatsidchlich
iberlegen ist“ (ebd.). Das eigentliche Thema ist hier die Demut Christi, zu
der die zwischenmenschliche Demut lediglich als Analogie hinzugezogen wird.
Uberdies spricht Thomas sich an anderer Stelle gegen eine als Unterwiirfigkeit
(miss)verstandene Demut aus. Vgl. Sth II-11, q. 161 a. 3 arg. 2 (Ubers. Groner):
»Als Menschen sollen wir uns nicht in Demut unterwerfen (per humilitatem
subiicere).

10 Vgl. Fritz, Eine Berithrung, der man sich nicht entziehen darf.

70

- am 29.01.2026, 15:08:26.


https://doi.org/10.5771/9783495991442-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.1 Exzessive Demut und entwiirdigende Kriecherei

schaft richteten, so Whitcomb u.a.!! Demut, so Petra Bahr, miisse
szuerst dort als Haltung eingeiibt werden, wo die gesellschaftlichen
Eliten zu Hause sind"?> Demut ist demnach eine Haltung, die in
manchen Zusammenhéngen als wiinschenswert gelten kdnne und in
anderen nicht.?®

Diese Antwort vermag allenfalls teilweise zu befriedigen. Weder
scheint es stimmig, dass eine Tugend tiberhaupt doménenspezifisch
sein konnen soll. Noch weniger scheint es méglich, treffsicher dieje-
nigen Teilmengen einer Gesellschaft zu identifizieren, denen Demut
ans Herz zu legen sei. Whitcomb u.a. stellen ihren Uberlegungen zur
Demut eine Anekdote voran. Sie berichten von der Reaktion einer
Kollegin, die von einem Forschungsprojekt zur Demut erfuhr; die
Kollegin kommentierte: ,Humility is exactly what you need more
of, if youre a white male!“'* Diese anekdotische, tiberzeichnende
Zuspitzung ist vielsagend. ,White male® diirfte als Kategorie viel zu
grob sein, um das, was hier gesagt werden soll, plausibel erscheinen
zu lassen, das ist Whitcomb u.a. selbst klar — aber welche noch so
fein abgezirkelte Kategorie wire nicht immer noch zu grob? Von
welcher Teilmenge der Gesellschaft wird man mit hinreichender
Sicherheit sagen konnen, dass den Angehdrigen genau dieser Teil-
menge der Gesellschaft Demut ans Herz zu legen ist?

Eher weiterfithrend scheint es mir zu sein, davon auszugehen,
dass Demut iiberhaupt nicht als soziale Kategorie begriffen werden
sollte, dass Inanspruchnahmen der Demut im Zusammenhang der
Aushandlung gesellschaftlicher Strukturen und Rollenzuordnungen
grundsitzlich abzulehnen sind.”® In diesern Punkt haben diejenigen
Recht, die sich dafiir aussprechen, Demut und Grofle zu versdhnen:
Demut in einem Sinn dieses Wortes, der zu begriifien ist, kann je-
denfalls nicht bedeuten, dass Menschen sich vor anderen Menschen
klein machen oder Erniedrigungen hinnehmen.

11 Vgl. WHITCOMB u.a., The Puzzle of Humility and Disparity, v.a. 77; vgl. ferner
BarTary, Can Humility be a Liberatory Virtue?.

12 BAHR, Haltung zeigen, 104.

13 Vgl. DiLLON, Humility and Self-Respect, 68.

14 WHITCcOMB u.a., The Puzzle of Humility and Disparity, 72 (Hervorh. im Origi-
nal).

15 Vgl. BLoomrIELD, Humility is not a Virtue, 43. Bloomfield leitet aus seinen
Beobachtungen ab, dass Demut keine Tugend sein kénne.

71

- am 29.01.2026, 15:08:26.


https://doi.org/10.5771/9783495991442-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Gestalten misslingender Demut. Ein Prospekt

(3) Falsch relationierte Demut vs. richtig relationierte Demut: Dies
tithrt mich zu einem weiteren Punkt. Demut kann richtig und falsch
relationiert sein. Augustin z.B. besteht darauf, dass Demut bedeute,
in Relation zu Gott und gerade nicht in Relation zu anderen Men-
schen demiitig zu sein. Unordentliche Demut ist eine Demut, die
sich auf Menschen anstatt auf Gott richtet - wir kommen darauf
zuriick.'® Demut vor anderen Menschen ist demnach bereits im
Ansatz verfehlt. In strukturell dhnlicher Weise scharft Kant immer
wieder ein, als ,wahre Demut“ konne ausschliefSlich die Demut in
Relation zu ,dem Gesetz“ gelten. Dieser wahren Demut stellt Kant
die falsche Demut gegeniiber, d.h. die Kriecherei, die winselnde und
heuchelnde Reue des Menschen, der sich vor anderen und/oder vor
sich selbst klein macht.”” Dass servile Demut in Kants Augen nicht
weniger verwerflich ist als ihr gegenteiliges Extrem, die Arroganz,
erklért sich vor dem Hintergrund der Tatsache, dass Servilitat und
Arroganz einander der Struktur nach dhneln. Sowohl die Servilitit
als auch die Arroganz verfehlen das Wesen der Moral. Das Wesen
der Moral besteht bei Kant darin, dass Menschen sich selbst mit dem
moralischen Gesetz vergleichen. Servilitdt ist eine Selbstdeutung und
-bewertung in Relation zu anderen Menschen und gerade nicht
in Relation zum Gesetz, und dasselbe gilt fiir die Uberheblichkeit.
Servilitat und Arroganz sind in Kants Augen jeweils Formen falschen
Sich-Vergleichens.!

Bei Augustin und bei Kant gilt Demut also nicht als eine soziale
Kategorie, genauer: allenfalls sekundér als eine soziale Kategorie.
Demut entsteht, wenn der Mensch sich selbst im Lichte eines un-
bedingten Gegeniibers zu sehen bekommt, im Gegeniiber zu Gott
(Augustin) bzw. im Gegeniiber zum moralischen Gesetz (Kant). Es
geht dieser Demut nicht um soziale Beziehungen. Dass Demut nicht

16 S.u. Abschn. 4.1.

17 Vgl. TL, VI 420, 428, 437: ,Wer sich aber zum Wurm macht, kann nachher nicht
klagen, daff er mit Fiiflen getreten wird.“ S.u. Abschn. 8.1

18 Vgl. zur Demut als Sich-Vergleichen mit anderen Menschen TL, VI 435; zum
Hochmut als Sich-Vergleichen mit anderen TL, VI 465; Anth, VII 203. - Auch
die arrogantia moralis (Tugendstolz) im engeren Sinne geht auf ein falsches
Sich-Vergleichen zuriick: Arrogantia moralis bedeutet, sich entweder gar nicht
mit dem Gesetz zu vergleichen (s.u. Kap. 8, Anm. 54), oder dies so zu tun,
dass man sich das Gesetz durch ,Verniinfteln® zurechtlegt (Anth, VII 200). Vgl.
STICKER, Rationalizing (Verniinfteln); SCHMIDT, Gelassener Stolz.

72

- am 29.01.2026, 15:08:26.


https://doi.org/10.5771/9783495991442-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.1 Exzessive Demut und entwiirdigende Kriecherei

primadr, aber sekundir eine soziale Kategorie ist, bedeutet dann: De-
mut wird fiir das soziale Leben zwar etwas austragen, hat in diesem
jedoch nicht ihre eigentliche Heimstatt."

(4) Kompartmentalisierte vs. integrierte Demut (4): Von kompart-
mentalisierter (compartmentalized) Demut ist dann zu sprechen,
wenn eine Person gleichzeitig arrogant und demiitig, d.h., in Hin-
blick auf manche Aspekte des eigenen Selbst arrogant und in Hin-
sicht auf andere demiitig ist, ohne dass ihre Arroganz und ihre De-
mut in irgendeiner Beziehung zueinander stiinden.?? Letzteres un-
terscheidet die kompartmentalisierte Demut von der hochmiitigen
Demut. Denn im Fall der hochmiitigen Demut stehen Arroganz und
Demut in einer Wechselwirkung, wenn auch in einer paradoxen.
Integriert ist Demut demgegeniiber dann, wenn Demut mit allen
Vollziigen der wertenden Selbstbeziehung grundsitzlich in Verbin-
dung steht, was nicht bedeuten muss, dass Demut nicht in manchen
Aspekten der wertenden Selbstbeziehung stirker préisent ist als in
anderen.

Es gibt Deformationen der Demut, die sich benennen und ver-
hindern oder jedenfalls einhegen lassen, von denen die Demut al-
so nicht gleichsam schicksalshaft eingeholt wird. Exzessive, falsch
adressierte, falsch relationierte und kompartmentalisierte Demut
sind allesamt vermeidbar, jedenfalls grundsitzlich vermeidbar. De-
mut kann das richtige Maf} einhalten, Demut kann richtig oder
falsch relationiert sein, und im ersteren Fall ist die Mdglichkeit der
Fehllokalisierung ausgeschlossen; Demut kann mehr oder weniger
gut in das Gesamt der Selbstvollziige einer Person integriert sein
(wobei es schwierig sein diirfte, eine einmal eingetretene Kompart-
mentalisierung der Demut zu iiberwinden). Nichts an der Struktur
der Demut selbst beschwort diese Fehlformen unmittelbar herauf.
Komplizierter wird es, wenn wir uns nun der vorgetduschten (3.2)
und der hochmiitigen (3.3) Demut zuwenden. Denn diese beiden
Gestalten des Misslingens der Demut zu verhindern, ist duflerst
schwierig, wenn nicht gar letztlich unméglich.

19 Vgl. RitscHL, Unterricht in der christlichen Religion, 85 (§ 61); dazu s.o. Einfiih-
rung.

20 Vgl. WHITCOMB u.a., Intellectual Humility, 533, 535; CHURCH/SAMUELSON, In-
tellectual Humility, 11; AKHTAR, The Realm of Humility, v.a. 159; BATTALY, Art.
Humility, 3029.

73

- am 29.01.2026, 15:08:26.


https://doi.org/10.5771/9783495991442-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Gestalten misslingender Demut. Ein Prospekt
3.2 Humblebrag. Vorgetauschte und verlogene Demut

»1 may have sung in front of 30 million people on Idol tonight, but now
I'm in the middle seat on the red-eye back to NYC. #Stayinghumble.!

Dieser Tweet zdhlt zu den zahlreichen Beispielen fiir humblebrag-
ging, die Harris Wittels in einem gleichnamigen Biichlein zusam-
mengestellt und kommentiert hat. Der Neologismus Humblebrag-
ging bezeichnet einen Sprechakt, dessen Urheber vorgeben, demiitig
zu sein, wahrend die Auﬁerung dem Sprecher in Wahrheit dazu
dient, sich aufzuplustern.?2 Auflerungen, die unter die Kategorie
des humblebraggings fallen, zeichnen sich dadurch aus, dass eine De-
mutsgeste mehr oder weniger subtil iiber eine angeberische Selbst-
darstellung gelegt wird.?

Humblebragging ist ein zeitgendssisches Beispiel fiir das, was die
Tradition als vorgetduschte Demut kennt. Vorgetiauschte Demut be-
deutet: Eine Person, die in Wahrheit nicht demiitig ist und dies mog-
licherweise auch niemals war, versucht, den Anschein zu erwecken,
sie sei demiitig. Beobachtet wird vorgetduschte Demut buchstéblich
seit Jahrtausenden. Bereits Jesus Sirach warnt vor denen, die nach
auflen gebiickt in Trauer auftreten, aber innerlich voll Trug sind (Sir
19,26). In der antiken romischen Kultur ist die strategisch eingesetzte
Demut ein fester Topos.?* Augustin setzt sich mit vorgetauschter De-
mut intensiv auseinander, wir kommen im nachsten Kapitel darauf

21 Tweet von Reeve Carney (@reevecarney), zitiert nach WiTTeLs, Humblebrag,
170.

22 Vgl. zu diesem Begriffsverstindnis ALFANO/ROBINSON, Bragging. Vgl. ferner
RED., Art. Humblebrag: ,to make a seemingly modest, self-critical, or casual
statement or reference that is meant to draw attention to one’s admirable or
impressive qualities or achievements.

23 Ausweislich empirischer Studien scheitert diese Strategie. Humblebragger wer-
den im Vergleich mit Sprecher*innen, die sich offen in Angebereien ergehen,
als weniger vertrauenswiirdig wahrgenommen. Vgl. Lvo/Hancock, Modified
Self-Praise in Social Media, v.a. 302-304.

24 Vgl. ReHRL, Das Problem der Demut in der profan-griechischen Literatur im
Vergleich zu Septuaginta und Neuem Testament, v.a. 32, 36f. (,,Selbstverdemiiti-
gung”), mit Verweis auf T. Gracch 16 u.a. Vgl. zu der hier beschriebenen strate-
gischen Inszenierung falscher Demut auch NIETZSCHE, G6tzen-Diammerung,
Spriiche und Pfeile, § 31 (= KSA 6), 64: ,Der getretene Wurm kritmmt sich. So
ist es klug. Er verringert damit die Wahrscheinlichkeit, von Neuem getreten zu
werden. In der Sprache der Moral: Demuth. —*

74

- am 29.01.2026, 15:08:26.


https://doi.org/10.5771/9783495991442-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.2 Humblebrag. Vorgetduschte und verlogene Demut

zuriick. Bernhard von Clairvaux entwickelt ein regelrechtes Verfah-
ren zur Diagnose vorgetduschter Demut. Falsche bzw. vorgetauschte
Demut sei, so Bernhard, daran zu erkennen, dass, wer Demut blof
vortdusche, mit bestimmten Situationen nicht umgehen kénne. Wer
blof scheinbar demiitig sei, konne eine Zurechtweisung durch an-
dere nicht ertragen, weil die Zurechtweisung mit seinem Selbstbild
kollidiere. Dies dufSere sich darin, dass der falsch Demiitige, wenn
er mit einer Zurechtweisung konfrontiert werde, ,,seine Demut nicht
mehr heucheln (simulare), die Verstellung nicht mehr verbergen
(dissimulare) konne.?> Martin Luther hatte ein feines Gespiir fiir
falsche Tugenden, zu denen auch die falsche Demut z&hlt2° In
einer Predigt klagt er, man schmiicke jetzt alle Siinde in Tugend,
d.h., der Geizige verbrime seinen Geiz als Geschicklichkeit oder
Bedachtsamkeit usw.?” Und in diesem Sinn spricht Luther von einer
Jfalschen Demut, mit der der Teufel sich schmiicke.?8 Besonders
ausgepragt ist die Sensibilitét fiir die vorgetduschte Demut spéter im
Umkreis der franzdsischen Moralistik. So diagnostiziert z.B. Michel
de Montaigne:

»Es gibt freilich auch andere, anerzogene [Affektiertheit, J.S.], auf die
ich jetzt nicht naher eingehen will; dazu gehéren das Griiflen und das
Sichverbeugen, durch die man sich den Ruf erwirbt, bescheiden und
hoflich zu sein, meist zu Unrecht: Viele geben sich aus Unbescheiden-
heit bescheiden (on peut etre humble de gloire)!“*

Ahnlich bezeichnet Frangois de La Rochefoucauld die Demut (hu-
milité) als einen ,Kunstgrift des Stolzes (orgueil), der sich erniedrigt,
um sich zu erhohen®, und der zu diesem Zweck ein Mantelchen der
Bescheidenheit (humilité) umlege.>® Auch in der englischen Roman-

25 Bernhard von Clairvaux, hum. XVIII, 47 (Ubers. Winkler). Vgl. auch die spit-
mittelalterlichen Belege zum Motiv des in das Gewand der Demut gehiillten
Hochmuts bei Grossk, HeilsungewifSheit und Scrupulositas im spaten Mittelal-
ter, 100, Anm. 290.

26 Vgl. zur Tradition der falschen Tugend insgesamt HERDT, Putting on Virtue;
bei Luther ebd., 173-196 und METHUEN, ‘God Really Hated the Hypocrites’, v.a
170-175.

27 Vgl. WA 41, 293,10-14 (Predigt zu Lk. 14,161t., 1535).

28 Vgl. WA 23, 86,5f. (Wider die Schwarmgeister, 1527).

29 MONTAIGNE, Essais, 315 (OC 2/2, 633; Ubers. Bode).

30 La ROCHEFOUCAULD, Maximes et reflexions morales/Maximen und Reflexio-
nen, Frg. 254 (Ubers. Stackelberg). Vgl. zum triigerischen Wesen der Demut

75

- am 29.01.2026, 15:08:26.


https://doi.org/10.5771/9783495991442-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Gestalten misslingender Demut. Ein Prospekt

tik findet sich das Motiv der vorgetduschten Demut, etwa bei Samu-
el Taylor Coleridge, der in seinem Gedicht The Devil’s Thoughts
schreibt, des Teufels liebste Siinde sei ein Stolz, der Demut nachafft
(»for his darling sin // Is pride that apes humility.“)*!

So unterschiedlich diese Verweise auf die vorgetduschte Demut
auch sind, eines ist allen aufgefithrten Beispielen gemeinsam: Eine
Person, die Demut blof3 vortauscht, weif3, was sie tut, und was sie
(nicht) ist, d.h., die Demut vortiauschende Person weifi, dass sie in
Wahrheit nicht demiitig ist. Dies unterscheidet die vorgetduschte
Demut von der hochmiitigen Demut - jedenfalls grundsétzlich.

3.3 Hochmiitige Demut als Kipp-Phdnomen

»In Wirklichkeit ist vielleicht keine unserer natiirlichen Leidenschaften
so schwer zu iiberwinden wie der Stolz. Verhiille ihn, kimpfe mit ihm,
schlage ihn nieder, ersticke ihn, demiitige ihn, soviel du willst — er ist
noch immer lebendig und wird immer hier und da hervorbrechen und
sich fithlbar machen. Thr werdet es vielleicht oft in dieser Geschichte
sehen, denn sogar wenn ich annehmen kénnte, ich hitte ihn vollstandig
iiberwunden, wiirde ich wahrscheinlich auf ebendiese meine Demut
stolz sein. 32

»Dein Patient ist demiitig geworden; hast Du ihn auf diese Tatsache
aufmerksam gemacht? Alle Tugenden verlieren fiir uns an Schrecken,
sobald sich der Mensch ihres Besitzes bewusst wird; das triftt ganz be-
sonders auf die Demut zu. Packe ihn in dem Augenblick, da er wirklich
geistlich arm ist, und schmuggle in seine Gedanken die angenehme
Erwigung ein: Wahrhaftig! Ich bin demiitig geworden!; und fast unver-
ziiglich wird sich der Stolz zeigen, der Stolz iiber die eigene Demut.
Wenn er die Gefahr, in der er schwebt, erkennt und versucht, diese neue
Form des Hochmutes zu unterdriicken, dann erwecke in ihm den Stolz
tiber diesen Versuch - und so weiter durch so viele Stadien, als es Dir
gefallt.33

auch ebd., Frg. 308 und Frg. 354: ,Gewisse Fehler (défauts), ins rechte Licht
gesetzt, glinzen mehr als die Tugend selbst.

31 COLERIDGE, The Devil’s Thoughts, 321.

32 FRANKLIN, Autobiographie, 130.

33 Lewis, Dienstanweisung fiir einen Unterteufel, 87f.

76

- am 29.01.2026, 15:08:26.


https://doi.org/10.5771/9783495991442-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.3 Hochmiitige Demut als Kipp-Phdnomen

Benjamin Franklin und C.S. Lewis setzen hochmiitige Demut plas-
tisch als ein Kipp-Phdnomen in Szene. Dieses Kipp-Phdnomen wur-
de immer wieder beobachtet. Im Kolosserbrief und bei Philo von
Alexandria finden sich zumindest Andeutungen einer Ahnung um
das Problem hochmiitiger Demut.>* Die Diskussionen der hochmii-
tigen Demut bei Augustin, Meister Eckhart, Martin Luther, Imma-
nuel Kant, Seren Kierkegaard, Karl Barth, Dietrich Bonhoeffer und
Paul Tillich kamen bereits bzw. kommen in den folgenden Kapiteln
noch zur Geltung. Zahlreiche weitere Zeugnisse aus unterschied-
lichsten Epochen bis in die Gegenwart liefen sich nennen, exempla-
risch erwidhnt seien aus theologischen Zusammenhéngen Thomas
von Aquin, Albrecht Ritschl, Reinhold Niebuhr, Johann Hinrich
Claussen und Ulrich Barth,* aus dem Bereich der Philosophie und
der Literatur Montesquieu, Blaise Pascal und Marcel Proust,*® aus
der analytischen Philosophie Julia Driver und aus der analytischen
Theologie Kent Dunnington.”’

So unterschiedlich diese Quellen auch sind, es gibt doch Gemein-
samkeiten: Hochmut, der mit Demut niedergerungen werden soll,

34 Vgl. Kol 2,18 (s.u. Abschn. 4.3); Philo, spec. 4, 88 (Ubers. Cohn u.a.): ,(Richtet
sie [die Begierde, J.S.] sich) aber auf Ruhm, so erzeugt sie aufgeblasene, hoch-
miitige Menschen ohne Halt und ohne Festigkeit des Charakters, die ihr Ohr
(leerem) Gerede leihen, die sich in demselben Augenblick tief gedemiitigt und
hoch erhoben fithlen. Dazu: BECKER, Der Begrift der Demut bei Paulus, 82f.

35 Vgl. SthII-1I q. 133 a. 1 ad 3 (Kleinmut als Ausdruck eines hochmiitigen Festhal-
tens an einem negativen Selbstbild); Sth II-II q. 161 a. 1 ad 2 (zu Augustin);
RitscHL, Die christliche Lehre von der Rechtfertigung und Verséhnung, Bd. 3,
595 (dazu: OpALKA, Narrativitit und Performanz der Demut, 231); NIEBUHR,
The Nature and Destiny of Man, 202; CLAUSSEN, Demut - wie geht das?;
BarTH, Symbole des Christentums, 285.

36 Vgl. PascaL, Pensées, Frg. 564 ed. Sellier (= Frg. 377 ed. Brunschvicg; Ubers.
Schiewe): ,Demutsdiskurse (discours d’humilité) geben ruhmreichen (glorieux)
Leuten Anlass zu Stolz (orgueil) und demiitigen (humbles) Anlass zu Demut
(humilité).“ MONTESQUIEU, Meine Gedanken. Mes pensées, 195 (Nr. 1186): ,Wer
wenig Eitelkeit besitzt, steht der Hoffart naher als andere. ProusT, Werke II:
Auf der Suche nach der verlorenen Zeit, Bd. 3: Guermantes, 575f. (DERS., Ala
recherche du temps perdu, Bd. 8, 59). Proust spricht hier von einer Liebenswiir-
digkeit, die dem Standesdiinkel entspringt, und von den ,hochmiitig demiitigen
Prinzipen eines evangelienfrommen Snobismus (les préceptes orgueilleusement
humbles d’un snobisme évangélique)".

37 Vgl. DRIVER, Uneasy Virtue, v.a. 29; DUNNINGTON, Humility, Pride, and Chris-
tian Virtue Theory, v.a. 7, 14, 93.

77

- am 29.01.2026, 15:08:26.


https://doi.org/10.5771/9783495991442-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Gestalten misslingender Demut. Ein Prospekt

erweist sich als Hydra. Das Nachdenken und Sprechen {iber, ja
bereits das blofle Wahrnehmen der Demut lasst diese kippen. De-
mut wird durch ihr In-Erscheinung-Treten zerstort.® Hochmiitige
Demut ist ein Phdnomen, das aus einem Riickkoppelungsprozess,
der sich innerhalb des Subjekts abspielt, hervorgeht. Das Bild der
eigenen (echten oder vermeintlichen) Demut provoziert Hochmut:
fihrt dazu, dass Demut in Hochmut kippt.3

Vorgetduschte Demut und hochmiitige Demut lassen sich also
unterscheiden, so wie auch andere Fehlformen der Demut sich
voneinander abgrenzen lassen. Es handelt sich jedoch bei der vor-
getduschten und bei der hochmiitigen Demut nicht um durchgehend
isolierte Phinomene. Und gerade die Uberginge zwischen bestimm-
ten Formen missgliickter Demut sind vielsagend, wie wir in den
folgenden Kapiteln noch genauer sehen werden. Dass vorgetdusch-
te Demut und hochmiitige Demut ineinander tibergehen kdnnten,
verdeutlicht schlaglichtartig - wenn auch gewiss ungewollt - ein
Tweet Donald Trumps, den Trump postete, als die Medien von
der Weihnachtsbotschaft des zu jener Zeit frisch gewéhlten Papstes
Franziskus berichteten.

»The new Pope is a humble man, very much like me, which probably
explains why I like him so much!“40

Dass Trump hier Demut fiir sich reklamiert, was seiner 6ffentlichen
Selbstdarstellung nicht nur nicht entspricht, sondern zu dieser auch
im krassen Widerspruch steht, ldsst (mindestens) zwei Deutungen
zu: (a) Trump behauptet, er sei demiitig, ohne an seine vorgebliche
Demut selbst zu glauben, (b) Trump behauptet, er sei demiitig, und
diese Selbstdarstellung geht damit einher (b;) oder tragt sogar dazu
bei (b,), dass er (schliefllich) selbst glaubt, er sei demiitig. Welche
Beschreibung in diesem konkreten Fall, also mit Blick auf die Person

38 Vgl. BAIER, Progress of Sentiments, 216.

39 Dies dirfte auch der Grund sein, warum SCHELER, Der Formalismus in der
Ethik und die materiale Wertethik (= GW 2), 192, meinte, im Unterschied zum
Selbstgerechten dngstige sich der wahrhaft Demiitige davor, sich selbst wahrzu-
nehmen. Vgl. auch DERs., Zur Rehabilitierung der Tugend, 27.

40 Trump, [@realDonaldTrump]. The New Pope Is a Humble Man, Very Much
Like Me, Which Probably Explains Why I Like Him so Much!

78

- am 29.01.2026, 15:08:26.


https://doi.org/10.5771/9783495991442-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.3 Hochmiitige Demut als Kipp-Phdnomen

Donald Trump, eher zutriftt, spielt keine entscheidende Rolle.*! Es
geniigt fiir unsere Zwecke, dass der Fall (b,) jedenfalls vorstellbar ist
und sich zumindest als Erkldrung anbietet: Eine Person, die Demut
vorspielt und sich selbst irgendwann glaubt, sie sei demiitig, wird
durch das Vortduschen von Demut nicht demiitig, sondern fllt viel-
mehr dem eigenen Vortauschen von Demut zum Opfer. In diesem
Fall geht vorgetauschte Demut in hochmiitige Demut iiber. Die Liige
schldgt auf den Liigner zuriick, indem sie seine Selbstwahrnehmung
kompromittiert.

Dies, der Ubergang zwischen unterschiedlichen Aspekten misslin-
gender Demut, wird sich als zentral herausstellen. Fiir den Augen-
blick halte ich fest: Eine Person, die Demut blof$ vortduscht, weif3,
was sie tut und was sie (nicht) ist, im Unterschied zu einer Person,
die der hochmiitigen Demut anheimfillt.

Hochmiitige Demut unterscheidet sich also darin von vorge-
tauschter Demut, dass zur hochmiitigen Demut notwendigerweise
ein Moment des gespaltenen Bewusstseins bzw. der Selbsttduschung
gehort, was fiir die vorgetauschte Demut nicht gilt. Das heifdt jedoch
nicht, dass es keine Wechselwirkungen und Uberginge zwischen
vorgetduschter und hochmiitiger Demut geben konnte. Vorgetausch-
te Demut kippt in hochmiitige Demut, weil der duflere Anschein
eine eigene Dynamik entfaltet. Die Tatsache, dass genau dies, also
die Wirksamkeit des schénen Scheins, in anderen Zusammenhan-
gen des ethischen Lebens durchaus wiinschenswert, ja notwendig
ist, deutet darauf hin, dass die Konflikte, mit denen wir es zu tun
bekommen, wenn wir tiber hochmiitige Demut und deren Wechsel-
spiel mit vorgetduschter Demut nachdenken, grundlegender Natur
sind. Um dem genauer auf die Spur zu kommen, wenden wir uns
nun exemplarischen Aushandlungen der hochmiitigen Demut durch
prominente Stimmen aus der Geschichte zu.

41 Tatsdchlich hat Trump wiederholt und mit Nachdruck fiir sich in Anspruch
genommen, demiitig zu sein. Vgl. [Trump], I have “more humility than you
would think”; CiLL1zza, Donald Trump’s Interview with ‘60 Minutes’ was Eye-
Opening. Das erstgenannte Interview konnte auch darauf hindeuten, dass mit
Blick auf Trump von kompartmentalisierter Demut zu sprechen ist.

79

- am 29.01.2026, 15:08:26.


https://doi.org/10.5771/9783495991442-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- am 29.01.2026, 15:08:26.


https://doi.org/10.5771/9783495991442-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	I. Demut und Stolz
	1. Diätetik – Polarisierung – Ökologie. Zur Renaissance der Demut
	1.1 Mit der Welt verwoben. Demut und Diätetik
	1.2 Wider moralische Arroganz. Demut und die Polarisierung der Gesellschaft
	1.3 Wider ökologische Arroganz. Demut und die Klimakrise
	1.4 Asketische Selbstzurücknahme und Fortschrittsdenken

	2. Stolze Demut? Zur (Un)vereinbarkeit zweier Tugenden
	2.1 Schöne alte Tugend. Negativitätsentlastete Demut
	2.2 Authentischer Stolz und wahre Demut als bruchlose Einheit
	2.3 Demut und Großgesinntheit als Tugenden der Mitte
	2.4 „Wir sind keine kleinen Leute.“ Stolz vs. Demut

	3. Gestalten misslingender Demut. Ein Prospekt
	3.1 Exzessive Demut und entwürdigende Kriecherei
	3.2 Humblebrag. Vorgetäuschte und verlogene Demut
	3.3 Hochmütige Demut als Kipp-Phänomen



