6.6.5 Saint-Pierre

Charles-Irenée Castel de Saint-Pierre, Abbé de Tiron, 1658-1743. Ein Geistlicher
am Konigshof. Ein Cartesianer, der sich 1687 bewulit von der Naturphilosophie zur
Moralphilosophie wendet, aber immer im Kontakt mit Naturwissenschaftlern und
Erfindern bleibt. Fiir seinen Vorschlag, den franzosischen Absolutismus in eine
Aristokratie umzubauen, aus der Franzosischen Akademie ausgeschlossen.

Vergleiche zur Biographie:

Joseph Drouet, L’abbé de Saint-Pierre, ’homme et 1’oeuvre. — Paris 1914

Maria Grazia Bottaro Palumbo, Charles-Irenée Castel de Saint-Pierre e la crisi della
monarchia di Luigi 14, Bd. 1. — 1658-1710. — Genova 1983

Einen Ausblick auf den (bisher) nicht erschienenen zweiten Band, eine robuste
Deutung Saint-Pierres als Sprecher der Friedenspartei am franzosischen Hof in der
Endzeit des Spanischen Erbfolgekrieges 1710-1712 enthilt: Maria Grazia Bottaro
Palumbo, La genesi die ,,Memoires pour rendre la Paix perpetuelle en Europe* dell’
abbate di Saint-Pierre, in: Studie politici in onore di Luigi Firpo / a cura di Silvia
Rota Ghibaudi e Franco Barcia. — Milano 1990. — 11, 561-588.

Der Abbé de Saint-Pierre war ein grofer Projektemacher: Projekt, um die Wege im
Winter passierbar zu machen; Projekt zur Verminderung der Prozesse; Projekt einer
Rechtschreibreform; Projekt, um Herzoge und hohe Adelige niitzlicher fiir die Ge-
sellschaft machen; Projekt einer Patentsénfte; Projekt zur Ausrottung der algerischen
Seerduber. ,,,And then one day, quite suddenly’, so he tells us, ,there came into my
mind a project which by its great beauty struck me with astonishment. It has occu-
pied all my attention for fifteen days’. The result we know. A Project for Making
Peace Perpetual in Europe.” (Carl L. Becker, The Heavenly City of the 18th Century
Philosophers. — New Haven 1932)

Der Abbé war vor allem durch dieses Projekt beriihmt und im spéteren 18. Jahrhun-
dert, dem Zeitalter der Friedenspléne, wurde kein Name so sehr mit Friedenspldnen
verbunden, wie der des Abbés. Gar nicht schlecht fiir einen Autor, den selbst seine
Freunde fiir unlesbar hielten (freilich auch eine Leistung Rousseaus, dessen Zusam-
menfassung des Projektes 1761 ein Buchhandelserfolg wurde). Aber geachtet wurde
er nicht unbedingt. Vergleiche eine Auflistung von Schriften gegen Saint-Pierre bei
Wolfgang Burgdorf, ,, Chimdre Europa* : antieuropdische Diskurse in Deutschland
(1648-1999). — Bochum 1999. — S. 47-74. Witzworte iiber den Friedensplan waren
nicht weniger beriihmt als der Plan selber. Kardinal Fleury, der Leiter der franzosi-
schen Politik in der spéteren Lebenszeit des Abbés, spottete das Friedensprojekt
konne funktionieren, wenn Saint-Pierre als Apotheker von ganz Europa approbiert
wire und das Gleichgewicht der Séfte regulieren konnte. Ein neuerer Kommentator
hat bemerkt, dafl Kardinal Fleury die Bedingungen einer cartesianischen Friedenthe-
orie klarer ausgedriickt hat, als der Cartesianer Saint-Pierre (Ralf Bredel, Systema-
tisch-normative Begriffe des vilkerrechtlichen Friedens in der neuzeitlichen Philo-

310

https://dol.org/10.5771/9783845222097-310 - am 22.01.2026, 03:42:2" /e - [



https://doi.org/10.5771/9783845222097-310
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sophie des Rechts. — Frankfurt am Main 2002). In der Sprache von Kenneth Waltz
wire Saint-Pierre ein third image-Theoretiker, der die Kriegsursachen in der Anar-
chie des internationalen Systems sieht. Die Polysynodie zeigt, daB3 er auch iiber das
second image, das Herrschaftssystem, nachgedacht hat. Als Cartesianer aber hétte er
ein first image-Theoretiker sein miissen, der die Kriegsursachen in der Disposition
der Einzelmenschen hitte beseitigen miissen. Das ist Saint-Pierre gar zu deutlich
nicht.

Der Friedensplan ist hervorgegangen aus Studien iiber den franzdsischen Binnen-
handel, tiber die Verarmung durch den Krieg. Die Verwiistung des eigenen Landes
hatten Franzosen im Staate Ludwigs XIV bisher nicht erlebt. Seine Ldsung : ,,De
justice paix, de paix abondance®. Die Kriegsursachen sind alte: Religionsgegensitze
und dynastische Anspriiche auf andere Lander. Sein Plan einer stdndigen Schiedstel-
le fiir solche Streitigkeiten mufl noch nicht damit rechnen, daf die Nationen oder der
Handel ihre eigenen Streitursachen haben konnten. Saint-Pierres Argument, daf3
aristokratische Mitsprache die Zahl der Kriege herabsetzen wiirde, ist eine frithe
Fassung des Arguments, das zum demokratischen Frieden fiithren sollte. Aber er
bleibt vollig auf der Ebene der politischen Institutionen, kurz bevor eher soziolo-
gisch argumentierende Autoren die Diskussion um die inneren Bedingungen des
Friedens iibernommen haben.

Vergleiche zu Saint-Pierres Antiabsolutismus als ,,consultative despotism®, als eine
cartesianische Vision einer Gesellschaft, die wie ein Uhrwerk funktionieren soll:
Thomas E. Kaiser, The Abbé de Saint-Pierre, Public Opinion, and the Reconstruc-
tion of the French Monarchy, in: Journal of Modern History 55 (1983) 618-643.

In der groflen Zeit des Internationalismus Anfang 20. Jahrhundert hat der Friedens-
plan viel Interesse gefunden. In neuerer Zeit gibt es merkwiirdig viele Arbeiten, aber
die Achtung ist nicht viel hoher als in seinem eigenen Jahrhundert. Er ist das Exem-
pel fiir heilige Einfalt der vorgefertigten, ahistorischen Entwiirfe geblieben. Nur
Tomaz Mastnak widerspricht: Der Rassismus auch dieses Friedensplanes sei nur gar
zu politisch konkret.

Texte

Projet pour rendre la paix perpétuelle en Europe (1713-17)

Das ist die ausfiihrlichste Publikation des Projekts, publiziert in Utrecht, Vor-
fassungen unter verschiedenen Titel 1711 und 1712

Neuausgaben 1981 (mit einer ausfiihrlichen Einleitung von Simone Goyard-
Fabre, aber mit leseunfreundlicher Reproduktion des Textes) und 1986 (ohne
die Einleitung, aber mit iibersichtlich gedrucktem Text)

Gekiirzte deutsche Ubersetzung des dreibindigen Werkes:

Der Traktat vom ewigen Frieden / dt. Bearbeitung von Friedrich von Oppeln-
Bronikowski. — Berlin : Hobbing, 1922 (Klassiker der Politik ; 4)

311

am 22.01.2026, 03:42:2"



https://doi.org/10.5771/9783845222097-310
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Von den spiiteren Fassungen am bekanntesten:

Abrégé du projet de paix perpétuelle inventée par le roi Henri le Grand (1729)
Publiziert in Rotterdam, auch abgedruckt in Saint-Pierre, Ouvrages de politi-
que et de morale I, Rotterdam 1738

Englische Teiliibersetzung:

Selections from the Second Edition of the Abrégé de Paix Perpétuelle / trans-
lated by H. Hale Bellot. — London : Sweet and Maxwell, 1927 (The Grotius
Society Publications : Texts for Students of International Relations ; 5)
Neudruck in: Peace Projects of the Eighteenth Century. — New York 1974 (The
Garland Library of War and Peace)

Discours sur la polysynodie (1719)

Publiziert in Amsterdam.

Neudruck Paris 1970

Deutsche Ubersetzung in:

Kritik des Absolutismus / hrsg. von Herbert Homig und Franz-Joseph Meif3-
ner. — Miinchen : Oldenbourg, 1988 (Ancien Régime, Aufklirung und Revolu-
tion ; 17) S. 113-256

Ein Plan, die Ministerialverfassung durch aristokratische Ratskorperschaften zu
ersetzen. Auf Folgen fiir die internationalen Beziehungen geht der 20. Vorteil ein:
Es wird weniger zwischenstaatliche Kriege geben als unter dem Ministerialsystem
(,,Halbwesirat™).

Literatur

Wegen Rousseaus Rolle als stilistischer Verbesserer und inhaltlicher Kritiker Saint-
Pierres (die beiden Schriften zu Saint-Pierre sind Rousseaus ausfiihrlichste Aufe-
rungen zu internationalen Beziehungen), wird Saint-Pierre in der Literatur iiber
Rousseau immer stark beachtet. Die Arbeiten, die beide Autoren selbstédndig behan-
deln, sind bei beiden angefiihrt. Von den Arbeiten, die nur zu Rousseau angefiihrt
sind, enthalten vor allem Vossler 1963 (unten S. 381) und Carter 1985 (unten S.
384) textnahe Analysen der Unterschiede zwischen Saint-Pierre und Rousseau.

Raumer, Kurt von

Ewiger Friede : Friedensrufe und Friedenspliine seit der Renaissance. — Frei-
burg (u.a.) : Alber, 1953 (Orbis academicus) S.127-150

Raumer behandelt Saint-Pierre als bloBen Popularisator einer Idee, der zudem Rous-
seaus Stil brauchte, um populdr zu bleiben. Aber das Entscheidende sind nicht die
Ideen, sondern da3 zum ersten Mal in der Geschichte des Friedensproblems die
Friedensidee zur Friedensbewegung wurde. Der Plan ist eine Begleiterscheinung des
franzosischen Machtverfalls, ein ,,der Defensive entsprungener Plan einer Stabilisie-
rung Europas auf der Basis von 1713.* Saint-Pierre hat die Christenheit durch die

312

am 22.01.2026, 03:42:2"



https://doi.org/10.5771/9783845222097-310
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

christlichen Staaten Europas ersetzt und zeigt damit nur, dall er weder ein religidses
noch ein sékulares Konzept hat.

Perkins, Merle L.

The Moral and Political Philosophy of the Abbé de Saint-Pierre. — Genéve :
Droz ; (u.a.), 1959. — 157 S.

Saint-Pierre ist klar ein Schiiler von Hobbes: Die Menschen sind gleich und alle
hoften, die GroBten werden zu kdnnen. Die Grundlagen fiir das Friedensprojekt sind
die Furcht und die Selbstbeschrinkung als Uberlebensstrategie. Aus Hobbes’ Regel,
dafl Vertrdge nicht mehr gedndert werden diirfen, hat Saint-Pierre die Regel entwi-
ckelt, daB3 die Grenzen unverédnderlich sein miissen. Daf} die européische Foderation
nicht despotisch sein soll, sondern nur das fiir den Frieden No&tige anweisen soll,
entspreche auch Hobbes’ Rechtsstaat. Religion an sich ist fiir Saint-Pierre wie schon
fiir Hobbes eine Kraft, die Menschen auseinanderbringt; erst der Staat macht sie zu
einer verbindenden Kraft. Wirtschaft ist dagegen menschenverbindend, Saint-Pierre
ist klarer Freihidndler. Den héufig festgestellten Gegensatz zwischen Saint-Pierre
und Rousseau kann Perkins nicht erkennen, auch was man Rousseaus realistische
Argumente genannt hat, kann man bei Saint-Pierre finden. (Selbst Rousseaus Du
contrat social wird hier librigens als eine Fortentwicklung von Saint-Pierres Polysy-
nodie genommen).

Annoni, Ada:

Il progetto di pace perpetua dell’Abbé de Saint-Pierre. — Milano : Myschel,
1971.-282 S.

Neudruck in: Ada Annoni, Europa : problemi e miti dell’eta moderna. —
Napoli: Ed. Scientifiche Italiane, 1996. — S. 254-260. 333-495

Einen wesentlichen Teil des Werkes tiber den Ewigen Frieden nimmt nicht der Frie-
densplan ein, sondern eine Kritik bisherigen Ordnungsvorstellungen: Die Weltherr-
schaft wird verworfen, weil der Kampf darum ewig wihren wiirde und weil jede
Vorherrschaft rasch zerfallt. Das Gleichgewicht ist unstabil und ruiniert die Volker
finanziell. Kern der Friedensorganisation ist der status quo, d.h. alle dynastischen
Anspriiche auf andere Lander erldschen. Dieser Plan wurde im Spanischen Erbfol-
gekrieg gefaBt und in spiteren Erbfolgekriegen weiterentwickelt. Das ist deutlich ein
Versuch mit dynastischen Kriegen fertig zu werden. Deshalb ist es ihm so wichtig,
daf3 alle Staaten einbezogen werden; die vielen Kleinstaaten falit er deshalb zu Fode-
rationen zusammen.

Annoni sieht bei Saint-Pierre eine Entwicklung von einer societa europea di tutti gli
stati cristiani, einem Maximalprogramm der Schaffung eines neuen Vaterlandes, zu
einer alleanza perpetua degli stati europei, nur noch ein Minimalprogramm.
Saint-Pierre ist spiter hdufig kritisiert worden als Vertreter eines absolutistischen
Friedens, als Vorldufer einer Heiligen Allianz. Das ist nicht nur anachronistisch,
sondern geht auch an Saint-Pierres Antiabsolutismus vorbei. Sein Friedensplan ist
eher eine 6konomische Idee (aber anders als im 19. Jahrhundert bringt nicht der
Freihandel den Frieden, sondern der Frieden den Freihandel), bzw. allgemeiner eine

313

https://dol.org/10.5771/9783845222097-310 - am 22.01.2026, 03:42:2" /e - [



https://doi.org/10.5771/9783845222097-310
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Idee des Wachstums von Wissen und Wohlstand. Das gehdrt in einen Zusammen-
hang mit seiner Forderung nach einer neuen Politik (Réte statt personliches Re-
giment). Die Vernunft erzwingt, Gewalt aufzugeben und Recht zu akzeptieren.
Saint-Pierres Europiische Foderation ist ein Staat der Staaten, aber sie ist nach dem
Vorbild von Saint-Pierres neuem antiabsolutistischem Staat gesehen.

Beyssade, J.-M.

Anthropologie et politique chez I’Abbé de Saint-Pierre, in: Revue de métaphy-
sique et de morale 88 (1983) 247-259

Beyssade versucht die irritierenden Ziige von Saint-Pierres Friedensplan einheitlich
als Folge einer anthropologie fixiste zu erlédutern. Der Friedensplan, der keine pro-
gressive Geschichtsphilosophie als Basis hat, mu3 zu einer Heiliger Allianz ver-
kommen, einer gegenseitigen Hilfe der Fiirsten. Die historischen Ankniipfungen
(Deutsches Reich, Friedensplan Heinrichs IV) kénnen nur Mythen sein (was Saint-
Pierre durchaus weil3, aber zu libersehen versucht). Die Darstellung der historischen
Ausgangssituation ist eine Liige (tatsdchlich will Saint-Pierre das Gleichgewichts-
denken aushebeln, um das umgekémpfte Erbe Spaniens ungeteilt den Bourbonen zu
erhalten). Die Beziehungen der Europdischen Union zu den Tiirken sind von starken
Schwankungen geprigt: 1713 sollen die Tiirken mit europdischen Geldern Persien
bekdmpfen, 1717 hat er einen Kampf gegen die Tiirken bis zur Zerstérung ihres
Staates (und Phantasien eines Blitzsieges und der Umgestaltung von ganz Asien). So
wie Saint-Pierre eine anthropologie sans histoire hat, so hat er eine histoire vidée de
tout sens anthropologique. Er sieht die Geschichte wie eine Lotterie (und berechnet
sie mit der neuen Kunst der Wahrscheinlichkeitsrechnung).

Pekarek, Marcel

Absolutismus als Kriegsursache : die franzosische Aufklirung zu Krieg und
Frieden. — Stuttgart (u.a.) : Kohlhammer, 1997 (Theologie und Frieden ; 15) S.
65-95

Die Polysynodie verlangt eine Regierung, die Offentlichkeit {iber das Privatinteresse
der Regierenden stellt. Saint-Pierre bemerkt selber, daf3 dies eine groBere Zuriickhal-
tung gegeniiber Kriegen zur Folge haben muf3. Das Interesse allein ist aber keine
ausreichende Orientierunghilfe, es kann zusammenfithren und auseinanderbringen.
Die Menschen begreifen zu wenig, dafl das Interesse, das sie verbindet, grofer ist als
das Interesse, welches sie trennt. Seine Regeln sind die Goldene Regel (nie tun, was
man nicht selber angetan haben mochte) und das Grofite Gliick der GrofBiten Zahl.
Diese elementaren Moralregeln sollen zwischen den Individuen im Staat und zwi-
schen den Herrschern der Staaten gelten. Wenn Saint-Pierre die Hobbessche Losung
international empfiehlt, dann denkt er als Voraussetzung, dafl der Krieg die Souve-
rdne personlich gefahrdet. Die Konsequenz, da3 das nur in einem System mit Volks-
souverdnitit stimmen kann, zieht erst Rousseau.

Gut als Einfithrung benutzbar.

314

https://dol.org/10.5771/9783845222097-310 - am 22.01.2026, 03:42:2" /e - [



https://doi.org/10.5771/9783845222097-310
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Mastnak, Tomaz

Abbé de Saint-Pierre : European Union and the Turk, in: History of Political
Thought 19 (1998) 570-598

Die Beziehungen von Saint-Pierres Europédischer Union zum auBereuropéischen
Raum sind geprigt von Kolonialismus und Kreuzzugsideen. An den européischen
Kolonien in Ubersee interessiert Saint-Pierre nur, daB sie nicht zu einem AnlaB zu
Kriegen zwischen europdischen Méachten werden. Er will deshalb die Grenzen fest-
schreiben, aber freien Handel aller europédischen Méchte fordern. Starker beschifti-
gen ihn die Beziehungen zu den benachbarten muslimischen Landern. 1713 konnte
er sich noch eine Assoziation des Osmanischen Reiches mit der Européischen Union
vorstellen (eine Partnership for Peace avant la lettre). Er mochte die Tiirken gegen
Tartaren, Chinesen, Araber, Perser einsetzen. Der Autor eines Projektes zur Ausrot-
tung des Islam erwartet, dal3 in diesem Biindnis der Islam allmihlich verschwinden
werde. 1717 denkt er sich die Europdische Union als ein Biindnis gegen die Tiirken,
die durch eine Zusammenarbeit mit den Persern vollig vernichtet werden sollen.
Mastnak, der in einem Buch iiber mittelalterliche Friedensbewegungen und Frie-
denspline diese alle als Kreuzzugspldne mit anderen Mitteln beschreibt (referiert
oben S. 197-198 im Mittelalterkapitel), sicht in Saint-Pierre einen Fortsetzer dieser
europdischen Friedenstradition.

Asbach, Olaf

Zwischen Souverinitit und Foderation : moderne Staatlichkeit und die Ord-
nung Europas beim Abbé de Saint-Pierre und bei Jean-Jacques Rousseau, in:
Zeitschrift fiir Politikwissenschaft 11 (2001) 1073-1099

Die Zihmung der Leviathane : die Idee einer Rechtsordnung zwischen Staaten
bei Abbé de Saint-Pierre und Jean-Jacques Rousseau. — Berlin : Akademie
Verl., 2002 (Politische Ideen ; 15) S. 45-184

Saint-Pierre kann als Begriinder der Wissenschaft von der Politik gelten, weil er als
erster die Ausweitung der Rationalitéit auf die Lebensfithrung verlangt. Asbach refe-
riert ausfiihrlich die Vorstellungen Saint-Pierres zur Neuordnung des Staates. Schon
vor Rousseau und Kant hat Saint-Pierre den Zusammenhang von innerer Verfassung
und internationalem Frieden erkannt: Nur wenn es Frieden gibt, tritt die Gefahr der
Tyrannei zuriick und ist 6konomische Entwicklung moglich. Umgekehrt miifite die
Friedensordnung Krénung der inneren rationalen Politik sein (wofiir es bei Saint-
Pierre aber keine Belege gibt).

Die Hauptleistung von Asbachs Dissertation ist die Analyse der frithen Fassungen
des Friedensplanes seit 1708 bis zur Publikation 1713. Dabei beschiftigt sich As-
bach mit dem Deutschen Reich als Vorbild fiir die Friedensfoderation. Saint-Pierre
braucht das Vorbild des Reiches, um zu zeigen, was einen foderativen Bund von
einem bloflen Vertragssystem unterscheidet. Sein eigener Vorschlag hat Ziige eines
engeren Bundesstaates und Ziige eines loseren Staatenbundes nebeneinander.

315

https://dol.org/10.5771/9783845222097-310 - am 22.01.2026, 03:42:2" /e - [



https://doi.org/10.5771/9783845222097-310
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Aufsatz von 2001 diskutiert die Einschitzung des Deutschen Reiches bei Saint-
Pierre (und Rousseau) als Beitrag fiir die Auflockerung des Souverdnitétsbegriffs in
einem Zeitalter der Européischen Integration.

6.7 Naturrecht
6.7.1 Grotius

Huigh de Groot, latinisiert Hugo Grotius, 1583-1645, geboren in Delft in einer der fiih-
renden Biirgerfamilien Hollands. Gelehrtes Wunderkind, einer der groflen lateini-
schen Dichter seiner Zeit, Laientheologe und Bibelphilologe, Anwalt. Enger Mitar-
beit Oldenbarnevelts, des leitenden Politikers Hollands und der Vereinigten Nieder-
lande, und deutlich auf dem Wege, der kommende Leiter der holldndischen und
niederlédndischen Politik zu werden. Stattdessen mit dem Sieg der Statthalterpartei
1618 lebenslinglich eingekerkert, aber 1621 entflohen. Schwedischer Botschafter in
Paris (ein eher disfunktionaler Diplomat).

Vergleiche zur Biographie:

W. S. M. Knight, The life and works of Hugo Grotius. — London 1925

H. J. M. Nellen, Hugo de Groot 1583-1645 : de loopbaan van een geleerd staatsman.
— Weesp 1985.

Einen guten Uberblick iiber die diversen Interessen Grotius gibt das Grotius-Kapitel
in Richard Tuck, Philosophy and Government 1572-1651. — Cambridge 1993.

Seine naturrechtliche Methode war fiir die politische Theorie des Konstitutionalis-
mus und Liberalismus nicht weniger wichtig als fiir das Volkerrecht. Vergleiche zur
politischen Theorie:

Franco Todesco, Le radici teologiche del giusnaturalismo laico, 1. — Il problema
della secolarizzazione nel pensiero giuridico di Ugo Grozio. — Milano 1983

Knut Haakonssen, Hugo Grotius and the History of Political Thought in: Political
Theory 13 (1985) 239-265

Michael P. Zuckert, Natural Rights and the New Republicanism. — Princeton, NJ
1994

Staat bei Hugo Grotius / hrsg. von Norbert Konegen und Peter Nitschke. — Baden-
Baden 2005.

Es gibt bei Grotius kein abgeschlossenes System des Naturrechtes und keine Theorie
des Friedens. Und er hat so gut wie keine Hinweise auf eine Organisation des Frie-
dens (allenfalls den Hinweis auf Schiedsgerichtbarkeit und da hat deren Gegner Van
Vollenhoven genau gezéhlt: 6 Zeilen in einem Buch von 800 Seiten). Frieden ist bei
Grotius immer der konkrete FriedensschluB3. De jure belli ac pacis beginnt mit einer
Polemik gegen die Vermengung von Recht und Nutzen. Aber sofort fillt auf, wie

316

https://dol.org/10.5771/9783845222097-310 - am 22.01.2026, 03:42:2" /e - [



https://doi.org/10.5771/9783845222097-310
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

