
 310

6.6.5 Saint-Pierre 

Charles-Irenée Castel de Saint-Pierre, Abbé de Tiron, 1658-1743. Ein Geistlicher 
am Königshof. Ein Cartesianer, der sich 1687 bewußt von der Naturphilosophie zur 
Moralphilosophie wendet, aber immer im Kontakt mit Naturwissenschaftlern und 
Erfindern bleibt. Für seinen Vorschlag, den französischen Absolutismus in eine 
Aristokratie umzubauen, aus der Französischen Akademie ausgeschlossen. 

 
Vergleiche zur Biographie: 
Joseph Drouet, L’abbé de Saint-Pierre, l’homme et l’oeuvre. – Paris 1914 
Maria Grazia Bottaro Palumbo, Charles-Irenée Castel de Saint-Pierre e la crisi della 
monarchia di Luigi 14, Bd. 1. – 1658-1710. – Genova 1983 
Einen Ausblick auf den (bisher) nicht erschienenen zweiten Band, eine robuste 
Deutung Saint-Pierres als Sprecher der Friedenspartei am französischen Hof in der 
Endzeit des Spanischen Erbfolgekrieges 1710-1712 enthält: Maria Grazia Bottaro 
Palumbo, La genesi die „Memoires pour rendre la Paix perpetuelle en Europe“ dell’ 
abbate di Saint-Pierre, in: Studie politici in onore di Luigi Firpo / a cura di Silvia 
Rota Ghibaudi e Franco Barcia. – Milano 1990. – II, 561-588. 

 
Der Abbé de Saint-Pierre war ein großer Projektemacher: Projekt, um die Wege im 
Winter passierbar zu machen; Projekt zur Verminderung der Prozesse; Projekt einer 
Rechtschreibreform; Projekt, um Herzöge und hohe Adelige nützlicher für die Ge-
sellschaft machen; Projekt einer Patentsänfte; Projekt zur Ausrottung der algerischen 
Seeräuber. „,And then one day, quite suddenly’, so he tells us, ,there came into my 
mind a project which by its great beauty struck me with astonishment. It has occu-
pied all my attention for fifteen days’. The result we know. A Project for Making 
Peace Perpetual in Europe.“ (Carl L. Becker, The Heavenly City of the 18th Century 

Philosophers. – New Haven 1932) 
 

Der Abbé war vor allem durch dieses Projekt berühmt und im späteren 18. Jahrhun-
dert, dem Zeitalter der Friedenspläne, wurde kein Name so sehr mit Friedensplänen 
verbunden, wie der des Abbés. Gar nicht schlecht für einen Autor, den selbst seine 
Freunde für unlesbar hielten (freilich auch eine Leistung Rousseaus, dessen Zusam-
menfassung des Projektes 1761 ein Buchhandelserfolg wurde). Aber geachtet wurde 
er nicht unbedingt. Vergleiche eine Auflistung von Schriften gegen Saint-Pierre bei 
Wolfgang Burgdorf, „Chimäre Europa“ : antieuropäische Diskurse in Deutschland 

(1648-1999). – Bochum 1999. – S. 47-74. Witzworte über den Friedensplan waren 
nicht weniger berühmt als der Plan selber. Kardinal Fleury, der Leiter der französi-
schen Politik in der späteren Lebenszeit des Abbés, spottete das Friedensprojekt 
könne funktionieren, wenn Saint-Pierre als Apotheker von ganz Europa approbiert 
wäre und das Gleichgewicht der Säfte regulieren könnte. Ein neuerer Kommentator 
hat bemerkt, daß Kardinal Fleury die Bedingungen einer cartesianischen Friedenthe-
orie klarer ausgedrückt hat, als der Cartesianer Saint-Pierre (Ralf Bredel, Systema-

tisch-normative Begriffe des völkerrechtlichen Friedens in der neuzeitlichen Philo-

https://doi.org/10.5771/9783845222097-310 - am 22.01.2026, 03:42:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-310
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 311 

sophie des Rechts. – Frankfurt am Main 2002). In der Sprache von Kenneth Waltz 
wäre Saint-Pierre ein third image-Theoretiker, der die Kriegsursachen in der Anar-
chie des internationalen Systems sieht. Die Polysynodie zeigt, daß er auch über das 
second image, das Herrschaftssystem, nachgedacht hat. Als Cartesianer aber hätte er 
ein first image-Theoretiker sein müssen, der die Kriegsursachen in der Disposition 
der Einzelmenschen hätte beseitigen müssen. Das ist Saint-Pierre gar zu deutlich 
nicht. 

 
Der Friedensplan ist hervorgegangen aus Studien über den französischen Binnen-
handel, über die Verarmung durch den Krieg. Die Verwüstung des eigenen Landes 
hatten Franzosen im Staate Ludwigs XIV bisher nicht erlebt. Seine Lösung : „De 
justice paix, de paix abondance“. Die Kriegsursachen sind alte: Religionsgegensätze 
und dynastische Ansprüche auf andere Länder. Sein Plan einer ständigen Schiedstel-
le für solche Streitigkeiten muß noch nicht damit rechnen, daß die Nationen oder der 
Handel ihre eigenen Streitursachen haben könnten. Saint-Pierres Argument, daß 
aristokratische Mitsprache die Zahl der Kriege herabsetzen würde, ist eine frühe 
Fassung des Arguments, das zum demokratischen Frieden führen sollte. Aber er 
bleibt völlig auf der Ebene der politischen Institutionen, kurz bevor eher soziolo-
gisch argumentierende Autoren die Diskussion um die inneren Bedingungen des 
Friedens übernommen haben. 
Vergleiche zu Saint-Pierres Antiabsolutismus als „consultative despotism“, als eine 
cartesianische Vision einer Gesellschaft, die wie ein Uhrwerk funktionieren soll: 
Thomas E. Kaiser, The Abbé de Saint-Pierre, Public Opinion, and the Reconstruc-
tion of the French Monarchy, in: Journal of Modern History 55 (1983) 618-643. 

 
In der großen Zeit des Internationalismus Anfang 20. Jahrhundert hat der Friedens-
plan viel Interesse gefunden. In neuerer Zeit gibt es merkwürdig viele Arbeiten, aber 
die Achtung ist nicht viel höher als in seinem eigenen Jahrhundert. Er ist das Exem-
pel für heilige Einfalt der vorgefertigten, ahistorischen Entwürfe geblieben. Nur 
Tomaz Mastnak widerspricht: Der Rassismus auch dieses Friedensplanes sei nur gar 
zu politisch konkret. 

 
 

Texte 
 

Projet pour rendre la paix perpétuelle en Europe (1713-17) 
Das ist die ausführlichste Publikation des Projekts, publiziert in Utrecht, Vor-
fassungen unter verschiedenen Titel 1711 und 1712 
Neuausgaben 1981 (mit einer ausführlichen Einleitung von Simone Goyard-
Fabre, aber mit leseunfreundlicher Reproduktion des Textes) und 1986 (ohne 
die Einleitung, aber mit übersichtlich gedrucktem Text) 
Gekürzte deutsche Übersetzung des dreibändigen Werkes: 
Der Traktat vom ewigen Frieden / dt. Bearbeitung von Friedrich von Oppeln-
Bronikowski. – Berlin : Hobbing, 1922 (Klassiker der Politik ; 4) 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-310 - am 22.01.2026, 03:42:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-310
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 312

Von den späteren Fassungen am bekanntesten: 
Abrégé du projet de paix perpétuelle inventée par le roi Henri le Grand (1729) 
Publiziert in Rotterdam, auch abgedruckt in Saint-Pierre, Ouvrages de politi-
que et de morale I, Rotterdam 1738 
Englische Teilübersetzung: 
Selections from the Second Edition of the Abrégé de Paix Perpétuelle / trans-
lated by H. Hale Bellot. – London : Sweet and Maxwell, 1927 (The Grotius 
Society Publications : Texts for Students of International Relations ; 5) 
Neudruck in: Peace Projects of the Eighteenth Century. – New York 1974 (The 
Garland Library of War and Peace) 

 
Discours sur la polysynodie (1719) 
Publiziert in Amsterdam. 
Neudruck Paris 1970 
Deutsche Übersetzung in: 
Kritik des Absolutismus / hrsg. von Herbert Hömig und Franz-Joseph Meiß-
ner. – München : Oldenbourg, 1988 (Ancien Régime, Aufklärung und Revolu-
tion ; 17) S. 113-256 
Ein Plan, die Ministerialverfassung durch aristokratische Ratskörperschaften zu 
ersetzen. Auf Folgen für die internationalen Beziehungen geht der 20. Vorteil ein: 
Es wird weniger zwischenstaatliche Kriege geben als unter dem Ministerialsystem 
(„Halbwesirat“). 

 
 

Literatur 
 

Wegen Rousseaus Rolle als stilistischer Verbesserer und inhaltlicher Kritiker Saint-
Pierres (die beiden Schriften zu Saint-Pierre sind Rousseaus ausführlichste Äuße-
rungen zu internationalen Beziehungen), wird Saint-Pierre in der Literatur über 
Rousseau immer stark beachtet. Die Arbeiten, die beide Autoren selbständig behan-
deln, sind bei beiden angeführt. Von den Arbeiten, die nur zu Rousseau angeführt 
sind, enthalten vor allem Vossler 1963 (unten S. 381) und Carter 1985 (unten S. 
384) textnahe Analysen der Unterschiede zwischen Saint-Pierre und Rousseau. 

 
Raumer, Kurt von 
Ewiger Friede : Friedensrufe und Friedenspläne seit der Renaissance. – Frei-
burg (u.a.) : Alber, 1953 (Orbis academicus) S.127-150 
Raumer behandelt Saint-Pierre als bloßen Popularisator einer Idee, der zudem Rous-
seaus Stil brauchte, um populär zu bleiben. Aber das Entscheidende sind nicht die 
Ideen, sondern daß zum ersten Mal in der Geschichte des Friedensproblems die 
Friedensidee zur Friedensbewegung wurde. Der Plan ist eine Begleiterscheinung des 
französischen Machtverfalls, ein „der Defensive entsprungener Plan einer Stabilisie-
rung Europas auf der Basis von 1713.“ Saint-Pierre hat die Christenheit durch die 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-310 - am 22.01.2026, 03:42:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-310
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 313 

christlichen Staaten Europas ersetzt und zeigt damit nur, daß er weder ein religiöses 
noch ein säkulares Konzept hat. 
 
Perkins, Merle L. 
The Moral and Political Philosophy of the Abbé de Saint-Pierre. – Genève : 
Droz ; (u.a.), 1959. – 157 S. 
Saint-Pierre ist klar ein Schüler von Hobbes: Die Menschen sind gleich und alle 
hoffen, die Größten werden zu können. Die Grundlagen für das Friedensprojekt sind 
die Furcht und die Selbstbeschränkung als Überlebensstrategie. Aus Hobbes’ Regel, 
daß Verträge nicht mehr geändert werden dürfen, hat Saint-Pierre die Regel entwi-
ckelt, daß die Grenzen unveränderlich sein müssen. Daß die europäische Föderation 
nicht despotisch sein soll, sondern nur das für den Frieden Nötige anweisen soll, 
entspreche auch Hobbes’ Rechtsstaat. Religion an sich ist für Saint-Pierre wie schon 
für Hobbes eine Kraft, die Menschen auseinanderbringt; erst der Staat macht sie zu 
einer verbindenden Kraft. Wirtschaft ist dagegen menschenverbindend, Saint-Pierre 
ist klarer Freihändler. Den häufig festgestellten Gegensatz zwischen Saint-Pierre 
und Rousseau kann Perkins nicht erkennen, auch was man Rousseaus realistische 
Argumente genannt hat, kann man bei Saint-Pierre finden. (Selbst Rousseaus Du 

contrat social wird hier übrigens als eine Fortentwicklung von Saint-Pierres Polysy-

nodie genommen). 
 

Annoni, Ada: 
Il progetto di pace perpetua dell’Abbé de Saint-Pierre. – Milano : Myschel, 
1971. – 282 S. 
Neudruck in: Ada Annoni, Europa : problemi e miti dell’età moderna. – 
Napoli: Ed. Scientifiche Italiane, 1996. – S. 254-260. 333-495 
Einen wesentlichen Teil des Werkes über den Ewigen Frieden nimmt nicht der Frie-
densplan ein, sondern eine Kritik bisherigen Ordnungsvorstellungen: Die Weltherr-
schaft wird verworfen, weil der Kampf darum ewig währen würde und weil jede 
Vorherrschaft rasch zerfällt. Das Gleichgewicht ist unstabil und ruiniert die Völker 
finanziell. Kern der Friedensorganisation ist der status quo, d.h. alle dynastischen 
Ansprüche auf andere Länder erlöschen. Dieser Plan wurde im Spanischen Erbfol-
gekrieg gefaßt und in späteren Erbfolgekriegen weiterentwickelt. Das ist deutlich ein 
Versuch mit dynastischen Kriegen fertig zu werden. Deshalb ist es ihm so wichtig, 
daß alle Staaten einbezogen werden; die vielen Kleinstaaten faßt er deshalb zu Föde-
rationen zusammen. 
Annoni sieht bei Saint-Pierre eine Entwicklung von einer società europea di tutti gli 
stati cristiani, einem Maximalprogramm der Schaffung eines neuen Vaterlandes, zu 
einer alleanza perpetua degli stati europei, nur noch ein Minimalprogramm. 
Saint-Pierre ist später häufig kritisiert worden als Vertreter eines absolutistischen 
Friedens, als Vorläufer einer Heiligen Allianz. Das ist nicht nur anachronistisch, 
sondern geht auch an Saint-Pierres Antiabsolutismus vorbei. Sein Friedensplan ist 
eher eine ökonomische Idee (aber anders als im 19. Jahrhundert bringt nicht der 
Freihandel den Frieden, sondern der Frieden den Freihandel), bzw. allgemeiner eine 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-310 - am 22.01.2026, 03:42:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-310
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 314

Idee des Wachstums von Wissen und Wohlstand. Das gehört in einen Zusammen-
hang mit seiner Forderung nach einer neuen Politik (Räte statt persönliches Re-
giment). Die Vernunft erzwingt, Gewalt aufzugeben und Recht zu akzeptieren. 
Saint-Pierres Europäische Föderation ist ein Staat der Staaten, aber sie ist nach dem 
Vorbild von Saint-Pierres neuem antiabsolutistischem Staat gesehen. 

 
Beyssade, J.-M. 
Anthropologie et politique chez l’Abbé de Saint-Pierre, in: Revue de métaphy-
sique et de morale 88 (1983) 247-259 
Beyssade versucht die irritierenden Züge von Saint-Pierres Friedensplan einheitlich 
als Folge einer anthropologie fixiste zu erläutern. Der Friedensplan, der keine pro-
gressive Geschichtsphilosophie als Basis hat, muß zu einer Heiliger Allianz ver-
kommen, einer gegenseitigen Hilfe der Fürsten. Die historischen Anknüpfungen 
(Deutsches Reich, Friedensplan Heinrichs IV) können nur Mythen sein (was Saint-
Pierre durchaus weiß, aber zu übersehen versucht). Die Darstellung der historischen 
Ausgangssituation ist eine Lüge (tatsächlich will Saint-Pierre das Gleichgewichts-
denken aushebeln, um das umgekämpfte Erbe Spaniens ungeteilt den Bourbonen zu 
erhalten). Die Beziehungen der Europäischen Union zu den Türken sind von starken 
Schwankungen geprägt: 1713 sollen die Türken mit europäischen Geldern Persien 
bekämpfen, 1717 hat er einen Kampf gegen die Türken bis zur Zerstörung ihres 
Staates (und Phantasien eines Blitzsieges und der Umgestaltung von ganz Asien). So 
wie Saint-Pierre eine anthropologie sans histoire hat, so hat er eine histoire vidée de 
tout sens anthropologique. Er sieht die Geschichte wie eine Lotterie (und berechnet 
sie mit der neuen Kunst der Wahrscheinlichkeitsrechnung). 

 
Pekarek, Marcel 
Absolutismus als Kriegsursache : die französische Aufklärung zu Krieg und 
Frieden. – Stuttgart (u.a.) : Kohlhammer, 1997 (Theologie und Frieden ; 15) S. 
65-95 
Die Polysynodie verlangt eine Regierung, die Öffentlichkeit über das Privatinteresse 
der Regierenden stellt. Saint-Pierre bemerkt selber, daß dies eine größere Zurückhal-
tung gegenüber Kriegen zur Folge haben muß. Das Interesse allein ist aber keine 
ausreichende Orientierunghilfe, es kann zusammenführen und auseinanderbringen. 
Die Menschen begreifen zu wenig, daß das Interesse, das sie verbindet, größer ist als 
das Interesse, welches sie trennt. Seine Regeln sind die Goldene Regel (nie tun, was 
man nicht selber angetan haben möchte) und das Größte Glück der Größten Zahl. 
Diese elementaren Moralregeln sollen zwischen den Individuen im Staat und zwi-
schen den Herrschern der Staaten gelten. Wenn Saint-Pierre die Hobbessche Lösung 
international empfiehlt, dann denkt er als Voraussetzung, daß der Krieg die Souve-
räne persönlich gefährdet. Die Konsequenz, daß das nur in einem System mit Volks-
souveränität stimmen kann, zieht erst Rousseau. 
Gut als Einführung benutzbar. 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-310 - am 22.01.2026, 03:42:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-310
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 315 

Mastnak, Tomaz 
Abbé de Saint-Pierre : European Union and the Turk, in: History of Political 
Thought 19 (1998) 570-598 
Die Beziehungen von Saint-Pierres Europäischer Union zum außereuropäischen 
Raum sind geprägt von Kolonialismus und Kreuzzugsideen. An den europäischen 
Kolonien in Übersee interessiert Saint-Pierre nur, daß sie nicht zu einem Anlaß zu 
Kriegen zwischen europäischen Mächten werden. Er will deshalb die Grenzen fest-
schreiben, aber freien Handel aller europäischen Mächte fördern. Stärker beschäfti-
gen ihn die Beziehungen zu den benachbarten muslimischen Ländern. 1713 konnte 
er sich noch eine Assoziation des Osmanischen Reiches mit der Europäischen Union 
vorstellen (eine Partnership for Peace avant la lettre). Er möchte die Türken gegen 
Tartaren, Chinesen, Araber, Perser einsetzen. Der Autor eines Projektes zur Ausrot-
tung des Islam erwartet, daß in diesem Bündnis der Islam allmählich verschwinden 
werde. 1717 denkt er sich die Europäische Union als ein Bündnis gegen die Türken, 
die durch eine Zusammenarbeit mit den Persern völlig vernichtet werden sollen. 
Mastnak, der in einem Buch über mittelalterliche Friedensbewegungen und Frie-
denspläne diese alle als Kreuzzugspläne mit anderen Mitteln beschreibt (referiert 
oben S. 197-198 im Mittelalterkapitel), sieht in Saint-Pierre einen Fortsetzer dieser 
europäischen Friedenstradition. 

 
Asbach, Olaf 
Zwischen Souveränität und Föderation : moderne Staatlichkeit und die Ord-
nung Europas beim Abbé de Saint-Pierre und bei Jean-Jacques Rousseau, in: 
Zeitschrift für Politikwissenschaft 11 (2001) 1073-1099 

 
Die Zähmung der Leviathane : die Idee einer Rechtsordnung zwischen Staaten 
bei Abbé de Saint-Pierre und Jean-Jacques Rousseau. – Berlin : Akademie 
Verl., 2002 (Politische Ideen ; 15) S. 45-184 
Saint-Pierre kann als Begründer der Wissenschaft von der Politik gelten, weil er als 
erster die Ausweitung der Rationalität auf die Lebensführung verlangt. Asbach refe-
riert ausführlich die Vorstellungen Saint-Pierres zur Neuordnung des Staates. Schon 
vor Rousseau und Kant hat Saint-Pierre den Zusammenhang von innerer Verfassung 
und internationalem Frieden erkannt: Nur wenn es Frieden gibt, tritt die Gefahr der 
Tyrannei zurück und ist ökonomische Entwicklung möglich. Umgekehrt müßte die 
Friedensordnung Krönung der inneren rationalen Politik sein (wofür es bei Saint-
Pierre aber keine Belege gibt). 
Die Hauptleistung von Asbachs Dissertation ist die Analyse der frühen Fassungen 
des Friedensplanes seit 1708 bis zur Publikation 1713. Dabei beschäftigt sich As-
bach mit dem Deutschen Reich als Vorbild für die Friedensföderation. Saint-Pierre 
braucht das Vorbild des Reiches, um zu zeigen, was einen föderativen Bund von 
einem bloßen Vertragssystem unterscheidet. Sein eigener Vorschlag hat Züge eines 
engeren Bundesstaates und Züge eines loseren Staatenbundes nebeneinander. 
 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-310 - am 22.01.2026, 03:42:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-310
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 316

Der Aufsatz von 2001 diskutiert die Einschätzung des Deutschen Reiches bei Saint-
Pierre (und Rousseau) als Beitrag für die Auflockerung des Souveränitätsbegriffs in 
einem Zeitalter der Europäischen Integration. 

6.7 Naturrecht 

6.7.1 Grotius 

Huigh de Groot, latinisiert Hugo Grotius, 1583-1645, geboren in Delft in einer der füh-
renden Bürgerfamilien Hollands. Gelehrtes Wunderkind, einer der großen lateini-
schen Dichter seiner Zeit, Laientheologe und Bibelphilologe, Anwalt. Enger Mitar-
beit Oldenbarnevelts, des leitenden Politikers Hollands und der Vereinigten Nieder-
lande, und deutlich auf dem Wege, der kommende Leiter der holländischen und 
niederländischen Politik zu werden. Stattdessen mit dem Sieg der Statthalterpartei 
1618 lebenslänglich eingekerkert, aber 1621 entflohen. Schwedischer Botschafter in 
Paris (ein eher disfunktionaler Diplomat). 

 
Vergleiche zur Biographie: 
W. S. M. Knight, The life and works of Hugo Grotius. – London 1925 
H. J. M. Nellen, Hugo de Groot 1583-1645 : de loopbaan van een geleerd staatsman. 
– Weesp 1985. 

 
Einen guten Überblick über die diversen Interessen Grotius gibt das Grotius-Kapitel 
in Richard Tuck, Philosophy and Government 1572-1651. – Cambridge 1993. 

 
Seine naturrechtliche Methode war für die politische Theorie des Konstitutionalis-
mus und Liberalismus nicht weniger wichtig als für das Völkerrecht. Vergleiche zur 
politischen Theorie: 
Franco Todesco, Le radici teologiche del giusnaturalismo laico, 1. – Il problema 
della secolarizzazione nel pensiero giuridico di Ugo Grozio. – Milano 1983 
Knut Haakonssen, Hugo Grotius and the History of Political Thought in: Political 
Theory 13 (1985) 239-265 
Michael P. Zuckert, Natural Rights and the New Republicanism. – Princeton, NJ 
1994 
Staat bei Hugo Grotius / hrsg. von Norbert Konegen und Peter Nitschke. – Baden-
Baden 2005. 

 
Es gibt bei Grotius kein abgeschlossenes System des Naturrechtes und keine Theorie 
des Friedens. Und er hat so gut wie keine Hinweise auf eine Organisation des Frie-
dens (allenfalls den Hinweis auf Schiedsgerichtbarkeit und da hat deren Gegner Van 
Vollenhoven genau gezählt: 6 Zeilen in einem Buch von 800 Seiten). Frieden ist bei 
Grotius immer der konkrete Friedensschluß. De jure belli ac pacis beginnt mit einer 
Polemik gegen die Vermengung von Recht und Nutzen. Aber sofort fällt auf, wie 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-310 - am 22.01.2026, 03:42:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-310
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

