Teil B: Menschen-Formung: Anthropologie und Technik

https://dol.org/10.5771/9783968218991-161 - am 13.01.2026, 07:08:14.



https://doi.org/10.5771/9783968218991-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

https://dol.org/10.5771/9783968218991-161 - am 13.01.2028, 07:08:1+



https://doi.org/10.5771/9783968218991-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4. Handgebrauch und Menschwerdung: Anthropologische Unruhen

4.1 »Kein Tier hat eine Hand«

a) Annaherungen: Der Mensch, das Offene

Dass sich im Blick zur Hand anthropologische Erkenntnisse eroffnen, ist
ein genauso folgenreicher wie althergebrachter Anspruch, der sich an die
Hand und ihre Gebrauchsformen kntpft. Es wurde bereits in Husserls
Doppelempfindung eine solche anthropologische Schlagseite ausgemacht,
die den phidnomenologischen Versuch nicht nur motivierte, sondern
auch destabilisierte. Dabei stellte das still vorausgesetzte anthropologische
telos des Versuchs nicht nur innerphinomenologisch eine Provokation
dar, vielmehr wurden in der affektiven Qualitit des Tastsinns auch die
Grenzen handischer Menschenbestimmungen ersichtlich. Wenn sich im
Folgenden an der Hand weitere Verkomplizierungen anthropologischer
Wissensbestainde nachweisen lassen, dann ist das auch Ausdruck einer
diskursiven Unruhe im frithen 20. Jahrhundert, in der verstarkt die Frage
nach dem Menschen — nach seiner Bestimmung, nach seiner Besonderheit
wie nach seiner Fahigkeit zur Selbsterkenntnis — gestellt wird. Die These
Max Schelers, dass »zu keiner Zeit der Geschichte der Mensch sich so
problematisch geworden ist wie in der Gegenwarts,! ist in der Hinsicht so
apodiktisch wie aufschlussreich. Das Problematischwerden des Menschen
ist fir Scheler genauso Resultat des Wegfalls metaphysischer Sicherheiten
wie Grundlage neuer anthropologischer Theoriebildung, die er selbst mit
einigem Pathos vertritt.? Insbesondere mit der breiten Durchsetzung evo-
lutionsbiologischer Theorie im spaten 19. Jahrhundert erhalt dabei auch
der theoretische Nexus von Handreflexion und menschlicher Wesensbe-
stimmung verstarkte Aufmerksamkeit.

In der Einleitung dieser Arbeit wurden einer solchen anthropologi-
schen Beschwerung der Hand zwei Perspektiven entgegengesetzt: einer-
seits ein genealogischer Blick, der »alles, was am Menschen als unsterblich

1 Max Scheler, Die Stellung des Menschen im Kosmos, in: Spdte Schriften (= Werkausgabe, Bd.
9), Bonn 1995, S. 7-71, hier: S. 11.

2 Vgl. dazu Joachim Fischer, Philosophische Anthropologie: Eine Denkrichtung des 20. Jabrhun-
derts, Freiburg und Minchen 2008.

161

https://dol.org/10.5771/9783968218991-161 - am 13.01.2026, 07:08:14.



https://doi.org/10.5771/9783968218991-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4. Handgebrauch und Menschwerdung: Anthropologische Unruhen

galt, wieder dem Werden zu[fihrt]«<® und eine Fragerichtung eroffnet,
die weniger nach >dem Menschenc« als nach den Prozessen der Menschen-
bildung, den Menschenformungen oder den Menschenfassungen fragt;*
andererseits eine poetologische Perspektive, die Bestimmungsversuche des
Menschen weniger von ihrer Beweisbarkeit oder ihrem Wahrheitsgehalt
her angeht, sondern diese auf ihre darstellerischen Verfahren und sprach-
lichen Mandver befragt, dank denen anthropologische Setzungen ihre
argumentative Kraft entfalten. Als theoretischer Bezugspunkt einer ent-
sprechenden Lektireweise wurde die Anthropologiekritik der Diskursana-
lyse bereits anzitiert. Foucaults Diktum vom »anthropologischen Schlaf«,’
dem das moderne Denken mit dem Aufkommen der Humanwissenschaf-
ten verfallen sei, versteht den Menschen vor allem als »hartnickige[s]
Hindernis, das sich widerspenstig [!] einem kanftigen Denken entgegen-
stellt«.6 Umgekehrt eroffnet das die Frage nach denjenigen Zentrierungs-
mechanismen, die den Menschen als theoretische Figur wiederholt und
hartnickig inmitten seines eigenen Denkens einsetzen. Wie die Hand
als solche argumentative wie poetologische Schaltstelle erscheint, durch
die, was Nietzsche »das nicht festgestellte Thier<’ nannte, zu dem wird,

3 Michel Foucault, »Nietzsche, die Genealogie, die Historie«, in: Schriflen in vier Binden.
Dits et Ecrits, Bd. 1I: 1970-1975, hg. von Daniel Defert und Frangois Ewald, Frankfurt
a.M. 2002, S.166-191, hier: S. 179. Legendir ist Foucaults Wette, dass der Mensch einst
verschwinden wird »wie am Meeresufer ein Gesicht im Sand«, deren Brisanz wohl weni-
ger in ihrem utopischen Moment liegt, als in der schlichten Tatsache, dass Foucault da-
mit eine Hoffnung ausdriickt: »Wenn die Entdeckung der Wiederkehr das Ende der
Philosophie ist, ist das Ende des Menschen dagegen die Wiederkehr des Anfangs der Phi-
losophie. In unserer heutigen Zeit kann man nur noch in der Leere des verschwundenen
Menschen denken. Diese Leere stellt kein Manko her, sie schreibt keine auszufiillende
Lucke vor. Sie ist nichts mehr und nichts weniger als die Entfaltung eines Raums, in dem
es schlieflich moglich ist, zu denken.« (Michel Foucault, Die Ordnung der Dinge. Eine Ar-
chédologie der Humanwissenschaflen, Frankfurt a.M. 2012, S.462, 412.) Zu Foucaults An-
thropologiekritik  vgl. Petra Gehring, »Wird er sich auflésen? Foucaults
Anthropologiekritik — ein Retraktandume, in: Marc Rolli (Hg.), Fines hominis? Zur Ge-
schichte der philosophischen Anthropologiekritik, Bielefeld 2015, S. 189-212.

4 Vgl. Walter Seitter, Menschenfassungen. Studien zur Erkenntnispolitikwissenschaft, Minchen
1985.

5 Michel Foucault, Die Ordnung der Dinge, S.410f. Dieser Schlaf ist, in Anspielung auf
Kants Erweckungserlebnis mit Hume, wohl von Foucault als >Schlummer< verstanden ge-
wesen.

6 Ebd., S.412.

7 Friedrich Nietzsche, Jenseits von Gut und Bose. Vorspiel einer Philosophie der Zukunfl, in:
Kritische Studienausgabe, Bd. S: Jenseits von Gut und Bise. Zur Genealogie der Moral, hg. von
Giorgio Colli und Mazzino Montinari, Minchen 1980, S.9-243, hier: S. 81 (Kursivie-
rung entfernt). Foucault spricht beziglich Nietzsches Genealogie von einer

162

https://dol.org/10.5771/9783968218991-161 - am 13.01.2026, 07:08:14.



https://doi.org/10.5771/9783968218991-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.1 »Kein Tier hat eine Hand«

was man (noch) »den Menschen< nennt, will das vorliegende Kapitel nach-
zeichnen. Dass dabei das Risiko von Regressionen und Ruckfillen immer
mitangesprochen ist, wird ebenfalls deutlich werden.?

Welcher enorme rhetorische und argumentative Aufwand bemiiht wer-
den muss, um die Figur des Menschen nach auflen abzusichern, lasst sich
insbesondere an den wiederholten Aus- und Abgrenzungsgesten — Defini-
tionen im Wortsinne — vom Reich des blof§ >Animalischen« ablesen. Schon
der epochalen Definition des Menschen als animal rationale nach Aristote-
les? ist die Aporie inhirent, dass sich der Mensch dem Wesen nach vom
Tier unterscheidet und dennoch (noch) Tier bleibt.!® Agamben hat an sol-
chen Ein- und Ausschlussprozeduren des Animalischen gezeigt, dass die
anthropologische Grenze gar nicht zwischen Mensch und Tier, sondern
mitten durch das Innere des Menschen verlauft: »Er [der Mensch, A.H.]

»bestimmte[n] Form des Biologismus, in der sich ein »erste[s] Bemiihen dieser Entwur-
zelung der Anthropologie« zu erkennen gibt (Michel Foucault, Die Ordnung der Dinge,
S.412). Das mag auch als Hinweis auf die Darwin-Lektiiren Nietzsches verstanden sein,
die Philipp Sarasin nachgezeichnet hat: Philipp Sarasin, Darwin und Foucault. Genealogie
und Geschichte im Zeitalter der Biologie, Frankfurt a.M. 2009.

8 Vgl. fir die Hand als Grenzoperator zwischen Mensch und Tier: Benjamin Bihler,
»Hands, in: Stefan Rieger und Benjamin Buhler, Kultur. Ein Machinarium des Wissens,
Berlin 2014, S. 60-79.

9 Die berihmte Bestimmung des Menschen als zoon logon echon steht bei Aristoteles nicht
wortlich in dieser Formulierung; er wird in der Politik als sprachbegabtes und gesell-
schaftliches Tier (zoon politikon) in einer Passage charakterisiert, die dann in der lateini-
schen Formel des animal rationale zusammengefasst wurde (vgl. Aristoteles, Politik, 1.
Buch: Uber die Hausverwaltung und die Herrschaft des Herrn iiber Sklaven (=Werke in dt.
Ubersetzung, Bd. 9.1), iibersetzt von Eckart Schiitrumpf, Berlin 1991, 1253a9). Direkt an
die Hand gekniipft wird diese Bestimmung von Kant: »Die Charakterisirung des Men-
schen als eines verntnftigen Thieres liegt schon in der Gestalt und Organisation seiner
Hand, seiner Finger und Fingerspitzen, deren theils Bau, theils zartem Gefiihl, dadurch
die Natur ihn nicht fiir Eine Art der Handhabung der Sachen, sondern unbestimmt fiir
alle, mithin fir den Gebrauch der Vernunft geschickt gemacht und dadurch die techni-
sche oder Geschicklichkeitsanlage seiner Gattung als eines verniinftigen Thieres [!] be-
zeichnet hat.« (Immanuel Kant, Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, in: Gesammelte
Schriften, Akademieausgabe, Bd. VII: Der Streit der Fakultiten, Anthropologie in pragmati-
scher Hinsicht, Berlin 1917, S. 117-333, hier: S. 323.)

10 Heidegger wird der Formel des >Noch-ein-Tier<im Humanismus-Brief entschieden wider-
sprechen. Die »Dimension der Animalitas« ist fir ihn ein Irrweg zur Wesensbestim-
mung des Menschen: »Die Metaphysik denkt den Menschen von der animalitas her und
denkt nicht zu seiner humanitas hin« (Martin Heidegger, »Brief Giber den >Humanis-
musc, in: Gesamtausgabe, Bd. 9: Wegmarken, hg. von Friedrich-Wilhelm von Hermann,
Frankfurt a.M. 1976, S. 313-364, hier: S. 323). Das fiihrt bekanntlich aber nicht zu einer
Dezentrierung des Menschen — ganz im Gegenteil: »Gegen den Humanismus wird ge-
dacht, weil er die Humanitas des Menschen nicht hoch genug ansetzt.« (Ebd., S. 330)

163

https://dol.org/10.5771/9783968218991-161 - am 13.01.2026, 07:08:14.



https://doi.org/10.5771/9783968218991-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4. Handgebrauch und Menschwerdung: Anthropologische Unruhen

kann nur insofern menschlich sein, als er das >anthropophore« Tier, das
ihn tragt, transzendiert und verwandelt.«!! Nietzsche wiederum spricht in
einem pointierten Bild vom Menschen als einem »Seil, gekntpft zwischen
Thier und Ubermensch — ein Seil iiber einem Abgrunde«.!2

Um solche anthropologischen Konfliktlinien im Inneren des Menschen
tiber die Erzihl- und Darstellungsformen seiner Abgrenzung und Herlei-
tung zu untersuchen, daftr bietet sich nicht nur die menschliche Hand
an. Hier sei kurz am Begriff des »Offenen«, der zum Grundbestand
anthropologischer Rhetoriken des 20. Jahrhunderts gehort, nachgezeich-
net, wie sich anthropologisches Wissen argumentativ wie rhetorisch um
topologische Bildbestinde herum organisiert. Maflgeblich dafir ist eine
These Schelers, die den Menschen als das Wesen bestimmt, das »sich in
unbegrenztem Mafle >weltoffen« verhalten kann«.!3 Heidegger spricht in
seiner Vorlesung Grundbegriffe der Metaphysik in dhnlicher Weise von der
Unfihigkeit tierischer Wesen, »in einer Offenbarkeit von Seiendem« zu ste-
hen.! Beide Thesen hat wiederum Adorno vor Augen, wenn er in einem
Einspruch schreibt: »[Dlie These arrivierter Anthropologie, der Mensch
sei offen — selten fehlt ihr der hamische Seitenblick aufs Tier —, ist leer; sie
gaukelt ihre eigene Unbestimmtheit, ihr Fallissement, als Bestimmtes und
Positives vor«.!> Von Schelers anthropologischer Emphase bis zu Adornos

11 Giorgio Agamben, Das Offene. Der Mensch und das Tier, Frankfurt a.M. 2003, S. 21. Fir
Agamben ist das der Einsatzpunkt einer Kritik an einer Biopolitik, die nur noch die
»integrale Verwaltung« des biologischen Lebens, d.h. der Animalitit des Menschen«
(ebd., S. 86) unternimmt.

12 Friedrich Nietzsche, Also sprach Zarathustra. Ein Buch fiir Alle und Keinen (=Kritische Stu-
dienausgabe, Bd. 4), hg. von Giorgio Colli und Mazzino Montinari, Minchen 1988,
S.16.

13 Max Scheler, Die Stellung des Menschen im Kosmos, S. 33.

14 Martin Heidegger, Die Grundbegriffe der Metaphysik. Welt — Endlichkeit — Einsamkeit
(=Gesamtausgabe, Bd. 29/30), hg. von Friedrich-Wilhelm von Herrmann, Frankfurt a.M.
1983, S. 361, Hervorhebung A.H. Das Tier bleibt fiir Heidegger »weltarme«, wihrend der
Mensch »weltbildend« sich zu Seiendem verhalten und nicht blof benehmen kann —
und damit auch nicht benommen bleiben muss (vgl. ebd., S. 344fF.).

15 Theodor W. Adorno, Negative Dialektik, in: Gesammelte Schriften, Bd. 6: Negative Dialek-
tik. Jargon der Eigentlichkeit, hg. von Rolf Tiedemann, Frankfurt a.M. 1990, S.7-411,
hier: S.130. Vgl. auch Friedrich Balke, der in seinem Nachwort zur Neuauflage von
Walter Seitters Menschenfassungen davon spricht, dass »[a]lle Offenheit und Exponiert-
heit, die die philosophische Anthropologie dem Menschen zuschreibt, [...] letztlich nur
als Vorwand zur Wiedereinfithrung von Figuren der SchlieBung, Abgrenzung und Ab-
standnahme [dient].« (Friedrich Balke, »Tychonta, Zustdfe. Walter Seitters surrealisti-
sche Entgrindung der Politik und ihrer Wissenschaft«, in: Walter Seitter,

164

https://dol.org/10.5771/9783968218991-161 - am 13.01.2026, 07:08:14.



https://doi.org/10.5771/9783968218991-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.1 »Kein Tier hat eine Hand«

»Veto gegen jegliche [Anthropologiel«!¢ wird die >Offenheit< zu einem
begrifflichen Gravitationszentrum anthropologischer Fassungen, deren
Erkenntniswert weniger in ihren Thesen oder Hypothesen als in ihrer
Rolle als begrifflicher Umschlagplatz bestehen mag. Diese Konstellation
wird dann in einem literarischen Text wie Rilkes achter Duineser Elegie
aufgegriffen, wenn es dort heiflt: »Mit allen Augen sieht die Kreatur /
das Offene. Nur unsere Augen sind / wie umgekehrt und ganz um sie
gestellt / als Fallen, rings um ihren freien Ausgang.« (SW I, 714) Mit dem
vielbemithten »Offenen« wird ausgerechnet der »BewufStseinsgrad des Tie-
res« bezeichnet, das reflexionslos in der Welt ist, ohne ihr »jeden Moment
gegenuber« zu stehen und »ohne sich Rechenschaft zu geben«.!” Damit
hat Rilke den anthropologischen Diskurs um die >Offenheit< verkehrt
und dem Tier zugewiesen — und sich prompt Heideggers Widerspruch
eingefangen.!® Wichtiger als die Frage, ob und wie Rilke an den anthropo-
logischen Diskussionen seiner Zeit aktiv partizipiert, ist hier die von Ben-
jamin Biihler beschriebene Tatsache, dass Rilkes Elegie die poetologischen
Verfahren anthropologischer Theoriebildung vor- und auffihrt, indem sie
ins Zentrum riickt, »was in den biologischen und anthropologischen Tex-
ten verdeckt bleibt, ndmlich die Beschreibung des Menschen durch fiktive
Bild-Entwiirfe«.!” Rilkes poetischer Versuch tGber das Animalisch-Offene
weist somit einer Perspektive auf anthropologische Theorien den Weg,
welche die Trennlinie zwischen Mensch und Tier nicht nur als eine insta-

Menschenfassungen. Studien zur Erkenntnispolitikwissenschaft, Weilerswist 2012, S.269-
295, hier: S. 289.)

16 Theodor W. Adorno, Negative Dialektik, S. 130.

17 So Rilke selbst in einem Brief zu seiner Elegie, den sein Ubersetzer Maurice Betz abge-
druckt hat: Maurice Betz, Rilke in Frankreich. Erinnerungen, Briefe, Dokumente, Wien u.a.
1938, S.291.

18 »Was Rilke als das Offene erfihrt, ist gerade das Geschlossene, Ungelichtete, das im
Schrankenlosen weiterzieht, so dal ihm weder etwas Ungewohntes, noch tiberhaupt et-
was begegnen kann.« (Martin Heidegger, »Wozu Dichter?«, in: Gesamtausgabe, Bd. S:
Holzwege, hg. von Friedrich-Wilhelm von Herrmann, Frankfurt a.M. 1977, S. 269-320,
hier: S. 284.) Heidegger ist auch in der Parmenides-Vorlesung kritisch auf die Elegie Ril-
kes eingegangen und meint, das »kling[e] alles sehr befremdlich und [sei] doch nur eine
dichterische Gestaltung der biologischen Popularmetaphysik des ausgehenden 19. Jahr-
hunderts«. Er leitet Rilkes Perspektive von Schopenhauer und insbesondere Nietzsche
ab. Aber: »Beide sind, so wie die neuzeitliche und mittelalterliche Metaphysik tber-
haupt, vom Wesen der Wahrheit als d¢Afewe so entfernt als nur méglich.« (Martin
Heidegger, Parmenides (=Gesamtausgabe, Bd. 54), hg. von Manfred S. Frings, Frankfurt
a.M.1992, S.234f.)

19 Benjamin Buhler, Lebende Korper, Biologisches und anthropologisches Wissen bei Rilke, Do-
blin und Jiinger, Wiirzburg 2004, S. 176.

165

https://dol.org/10.5771/9783968218991-161 - am 13.01.2026, 07:08:14.



https://doi.org/10.5771/9783968218991-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4. Handgebrauch und Menschwerdung: Anthropologische Unruhen

bile und historisch jeweils auszuhandelnde versteht, sondern diejenigen
topischen Figuren oder erzahlerischen Muster mitzureflektieren versucht,
die das theoretische Interesse am Menschen tberhaupt erst an eine ihm
entsprechende sprachliche Form binden.

Ein letztes und vielleicht das aufschlussreichste Beispiel stammt im
Ubrigen von einem menschgewordenen Affen, der die Frage nach der Of-
fenheit auch mit einem Wissen um menschlichen Handgebrauch verbin-
det: »Das erste, was ich lernte, war: den Handschlag geben; Handschlag
bezeugt Offenheit.« (KKAD, 300) Kafkas Rotpeter zitiert mit dem offenen
Handschlag, als »Richtlinie, [...] auf welcher ein gewesener Affe in die
Menschenwelt eingedrungen ist« (KKAD, 300), den Einsatzpunkt eines
anthropologischen Diskurses, der Grenzverlaufe und Uberginge zwischen
Mensch und Tier zu >handgreiflichen< Schwellenmomenten erklart. Ein
solcher performativer Eintritt in die Menschenwelt wird von Rotpeter
auf der Biithne der Varieté-Theater parodistisch tibersteuert: Aus Schelers
>Weltoffenheit« wird bei Kafka das Offnen einer Schnapsflasche. Das nach-
folgende Kapitel wird mit Rotpeters Lebensbeschreibung enden, die zoo-
logische und politische Menschenbestimmungen untrennbar miteinander
verschaltet, aber bereits hier den Einstieg in eine Theorietradition ermdg-
licht, die Derrida — »sans trop jouer« — humainisme getauft hat?® und fur
deren Versuch, »Menschen von Tieren und Maschinen zu unterscheiden,
[...] die Hand das letzte metaphysische Organ«?! darstellt.

b) Der kosmologische Nexus von Hand und Mensch (Aristoteles)

Es wurde angedeutet, dass sich mit der darwinistischen Theorie eine fol-
genreiche Verschiebung im anthropologischen Gefiige, wenn nicht sogar
eine Erschitterung anthropologischer Gewissheiten ereignete, die auch
den theoretischen Nexus von Hand und Mensch nicht unberthrt liefS.
Aber weder endet das »cheirologische Dogma«?? mit der Evolutionsbiolo-
gie, insofern diese klassische Mensch-Tier-Unterscheidungen verunsichert,
noch hat die Biologie des 19. Jahrhunderts als erstes die gedankliche Ver-

20 Jacques Derrida, Le toucher, Jean-Luc Nancy, Paris 2000, S. 176.

21 Manfred Schneider, »Die Hand und die Technik. Eine Fundamentalcheirologie«, in:
Zeitschrift fiir Kulturtechnikforschung und Medienphilosophie: Kulturtechniken 1(1) (2010),
S. 183 - 200, hier: S. 187.

22 Ebd.

166

https://dol.org/10.5771/9783968218991-161 - am 13.01.2026, 07:08:14.



https://doi.org/10.5771/9783968218991-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.1 »Kein Tier hat eine Hand«

bindung zwischen Handgebrauch und Menschenbestimmung gezogen.
Bevor es daher im nachfolgenden Kapitel darum gehen wird, die sich
an evolutionsbiologische Theorien kniipfenden >Urszenen der Mensch-
werdunge« zu verfolgen, denen die Literatur umso emphatischer die >Tier-
werdung« des Menschen entgegenstellen wird, sei der philosophische
Hintergrund der anthropologischen Beschwerung der Hand kurz angeris-
sen; nicht zuletzt weil ein Philosoph wie Heidegger das philosophische
Privileg der Hand gegen einen evolutionstheoretisch motivierten Biologis-
mus zu verteidigen versuchen wird.

Es lohnt sich dafiir bis zu Aristoteles’ De Partibus Animalium zurtick-
zugehen. Dort ist bereits festgelegt, dass der Mensch deswegen Mensch
ist, weil er »anstelle von Vorderbeinen und Vorderfiilen Arme und die
sogenannten Hande« hat: »[A]ls einziges Lebewesen steht er aufrecht, weil
seine Beschaffenheit und sein Wesen gottlich sind«.?> Schon fiir Aristote-
les besteht also ein Zusammenhang zwischen dem Besitz der Hand und
der menschlichen Verninftigkeit und schon hier wird der Handgebrauch
in eine Beziehung zum aufrechten Gang gesetzt, wie es die Paldontologie
spater miihsam aus fossilen Funden deduzieren musste: »Weil es in seiner
Natur liegt, aufrecht zu stehen, hat er keine Vorderfiffe notig, sondern
die Natur hat ihm anstelle dessen Arme und Hande gegeben«.?* Dieser
Zusammenhang griindet in einer kosmologischen Ordnung, nach der
korperliche Ausstattung und kognitive Fahigkeit wohlweislich und nach
rationalen Prinzipien unter allen Lebewesen aufgeteilt sind. Daher wider-
spricht Aristoteles der Theorie des Anaxagoras — wie sie dem heutigen evo-
lutionsbiologischen Verstindnis entspriche —, nach der die Verniinftigkeit
des Menschen blof ein Folgeprodukt des Handgebrauchs darstellt:

Anaxagoras sagt nun zwar, daf§ der Mensch deswegen, weil er Hiande hat, das
verstindigste Lebewesen ist. Folgerichtig ist jedoch, daf§ er deshalb, weil er das
verstandigste Lebewesen ist, Hinde bekommen hat. Die Hinde sind nidmlich
ein Werkzeug [organon], und die Natur teilt wie ein verstindiger Mensch jede
Sache immer demjenigen zu, der imstande ist, sie zu gebrauchen. Denn es ist
sinnvoller, dem wirklichen Flotenspieler Floten zu geben, als demjenigen der
Floten besitzt, das Flotenspielen beizubringen. Denn die Natur fiigt dem Gro-
Reren und Wichtigeren das weniger Wichtige hinzu, aber nicht dem weniger
Wichtigen das Wertvollere und Grofere. Wenn es nun so besser ist und wenn
die Natur das Beste immer nach dem Moglichen gestaltet, so ist der Mensch

23 Aristoteles, Uber die Teile der Lebewesen (=Werke in deutscher Ubersetzung, Bd. 17: Zoologi-
sche Schriften II, Teil 1), Gbersetzt von Wolfgang Kullmann, Berlin 2007, 686a.
24 Ebd., 687a.

167

https://dol.org/10.5771/9783968218991-161 - am 13.01.2026, 07:08:14.



https://doi.org/10.5771/9783968218991-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4. Handgebrauch und Menschwerdung: Anthropologische Unruhen

nicht wegen der Hinde am verstindigsten, sondern weil er das verstindigste
Lebewesen ist, hat er Hinde.?

So driickt sich an der Hand eine ganze kosmologische Ordnung aus: Dass
der Mensch die Hand hat, resultiert aus seiner Verstindigkeit, insofern
diese Teil einer natiirlichen Ordnung ist, die selbst »wie ein verstandiger
Mensch« verfahrt. Es liegt gewissermaflen in der Natur der Natur, dass
sie, wie das der Technikphilosoph und Aristoteliker Ernst Kapp spater aus-
dricken wird, nach einem »anthropologischen Mafstab«?® operiert, der
sich umgekehrt wiederum an der Hand ablesen lisst. Eine Spezifik dieser
Hand wird von Aristoteles besonders betont, die danach auch Kapp dank-
bar aufnehmen wird (vgl. Kap. 4.1). Es ist ihre technische Befihigung, die
paradigmatischer Ausdruck der rationalen Ordnung dieses Entwurfs ist:

Denn der Verstindige muf§ jemand sein, der die meisten Werkzeuge richtig
benutzen kann, die Hand aber scheint nicht nur ein einziges Werkzeug zu sein,
sondern viele Werkzeuge. Sie ist ndmlich sozusagen ein Werkzeug, das anstelle
von vielen Werkzeugen [organon pro organon] steht. Demjenigen Wesen nun,
das imstande ist, die grofte Zahl von Handwerkskiinsten auszutben, hat die
Natur das am meisten niitzliche Werkzeug gegeben, die Hand.?”

Die besondere technische Befahigung des Menschen ist notwendigerweise
mit seiner Verniinftigkeit verbunden und deshalb ist die Hand als >Werk-
zeug fir Werkzeuge« (organon pro organon) dem Menschen zugeteilt. Tech-
nische Befihigung, anatomische Spezifika und anthropologische Ordnung
gehoren fir Aristoteles an der Wurzel zusammen.

Bevor sich das folgende Kapitel ausfihrlicher mit dem >Werkzeugcha-
rakter< der Hand auseinandersetzen wird, sei mit Blick auf die anthropo-
logische Konsequenz dieses theoretischen Entwurfs schon hier auf die
Mehrdeutigkeit des Begrifts organon (8pyavov) hingewiesen. Fiir diesen
zentralen aristotelischen Begriff lasst sich namlich schlichtweg nicht ent-
scheiden, ob er als >Organ< oder als Werkzeug« iibersetzt werden sollte.
Mag diese Polysemie fiir die Ubersetzungspraxis ein Problem darstellen,

25 Ebd.

26 Vgl. Ernst Kapp, Grundlinien zu einer Philosophte der Technik. Zur Entstehungsgeschichte
der Kultur aus neuen Gesichtspunkten, hg. von Harun Maye und Leander Scholz, Ham-
burg 2015, S. 15-39.

27 Aristoteles, Uber die Teile der Lebewesen, 687a. Dass fiir Aristoteles aus dem Lob der
Hand keineswegs ein gesellschaftliches Lob des Handwerkers entspringt, wird dabei
vom Altphilologen Kapp geflissentlich iibersehen. Zur aristotelischen Einschitzung der
>banausischen« Handarbeit vgl. Hannah Arendt, Vita Activa oder Vom tétigen Leben, hg.
von Thomas Meyer, Miinchen 2020, S. 114-118.

168

https://dol.org/10.5771/9783968218991-161 - am 13.01.2026, 07:08:14.



https://doi.org/10.5771/9783968218991-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.1 »Kein Tier hat eine Hand«

ist sie fir das Verstindnis der aristotelischen Naturphilosophie zentral.
Denn sie verweist darauf, dass sich technische Praxis (techné) und naturli-
che Ordnung (physis) in einem Entsprechungsverhiltnis befinden,?® wie
es bereits in der verstindigen Zuteilung der Korperteile und Fahigkeiten
durch die Natur angelegt war. Dies stellt den Anlass fiir Aristoteles dar,
eine Kritik an einem anthropologischen Theorem zu formulieren, das
man spiter (bei Herder und Gehlen) als >\Méngelwesentheorie® bezeich-
net hat, sich bei Aristoteles aber deutlich an die Adresse Platons richtet.
Im Protagoras erzahlt dessen Sokrates, dass bei der Entstehung der Welt
und der Verteilung der Begabungen durch das Bruderpaar Prometheus
und Epimetheus der Mensch versehentlich leer ausgegangen sei. Wo Tiere
mit Krallen, Greifzihnen oder Panzern ausgestattet wurden, blieb der
Mensch aufgrund eines Versehens »nackt, unbeschuht, unbedeckt, unbe-
waffnet«.3 Aus schierer Verlegenheit entspinnt sich die bekannte promet-
heische Losung der Ausstattung des Menschen mit dem Feuer. Eine solche
komddiantische Kosmologie, die von Zufillen, Fehlkalkulationen und
Diebstihlen lebt, steht Aristoteles’ Auffassung diametral entgegen. Sie
beruht fir ihn vor allem auf einer Fehleinschitzung des menschlichen
Korpers, der keineswegs so wehrlos ist, wie es Platon scheint. Die Ver-
nunftigkeit der menschlichen Anatomie ist fiir Aristoteles vielmehr in der
Hand, als organon verstanden, zusammengefasst:

Diejenigen, die behaupten, daff der Mensch nicht in guter Weise zusammenge-
setzt ist, sondern am schlechtesten von allen Lebewesen — denn sie sagen, daf§

28 Vgl. Klaus Bartels, »Der Begriff Techné bei Aristoteles«, in: Hellmut Flashar und Kon-
rad Gaiser (Hg.), Synusia. Festgabe fiir Wolfgang Schadewaldt, Pfullingen 1965, S.275-
286, hier vor allem: S. 276f.; zur Hand: S. 284fF.

29 Der Begriff des Mangelwesens stammt von Arnold Gehlen, der ihn als eine »Vergleichs-
bezeichnung von transitorischem Wert« und nicht als »Substanzbegriff« verstanden wis-
sen mochte (Arnold Gehlen, Der Mensch. Seine Natur und seine Stellung in der Welt
(=Gesamtausgabe, Bd. 3.1), Frankfurt a.M. 1993, S.16). Zu Gehlens morphologischem
Argument vgl. ebd., S.31f., wo die »Unangepaf$theiten, Unspezialisiertheiten« sowie
»Primitivismen« ausgefiithrt werden. Vorbild fiir Gehlen war dabei Herders Uber den Ur-
sprung der Sprache, seitdem, so Gehlen, die philosophische Anthropologie »keinen
Schritt vorwirts gemacht« hat (ebd., S. 93). Herder spricht von den scheinbaren »Liicken
und Mingel[n]« der menschlichen Disposition — etwa die eines neugeborenen Kindes:
»Nackt und blof, schwach und durftig, schichtern und unbewaffnet« (Johann Gott-
fried Herder, Abhandlung iiber den Ursprung der Sprache, in: Frithe Schriflen 1764-1772
(=Werke in 10 Bénden, Bd. 1), hg. von Ulrich Gaier, Frankfurt a.M. 1985, S. 695-810,
hier: S.715).

30 Platon, Protagoras, in: Werke in acht Binden, Bd. 1, hg. von Gunther Eigler, S. 83-217,
Darmstadt 1990, 321c.

169

https://dol.org/10.5771/9783968218991-161 - am 13.01.2026, 07:08:14.


https://doi.org/10.5771/9783968218991-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4. Handgebrauch und Menschwerdung: Anthropologische Unruhen

er unbeschuht und nackt ist und keine Waffe zum Kampf besitzt — sind mit
ihrer Rede im Unrecht. Denn die tbrigen Lebewesen besitzen ein einziges
Verteidigungsmittel, und es ist fir sie nicht moglich, stattdessen ein anderes
einzutauschen, sondern sie mussen gewissermaffen immer in Schuhen schlafen
und alles tun, und niemals konnen sie die Schutzwehr um ihren Kérper herum
ablegen und die Waffe, die ein jeder gerade hat, umtauschen. Dem Menschen
aber ist es moglich, viele Verteidigungsmittel zu haben, und es ist ihm immer
erlaubt, diese zu vertauschen. Ferner kann er jede Waffe, die er will und wann
er will, besitzen. Denn die Hand wird fir ihn zur Klaue und zum Horn und
zum Spief§ und zum Schwert und zu jeder beliebigen anderen Waffe und jedem
beliebigen anderen Werkzeug. Denn sie kann dieses alles sein, weil sie alles
ergreifen und festhalten kann.3!

Eine Mingelwesentheorie geht also fiir Aristoteles nicht nur deshalb fehl,
weil sie die Verntinftigkeit der kosmologischen Ordnung leugnet. Thr liegt
vielmehr auch ein Missverstindnis tiber die Hand zugrunde, deren eigent-
liches Privileg gegentber schwer bewaffneten Tierkrallen darin liegt, dass
sie »ein Hochstmaf§ an Spezialisierung mit einem Hochstmaf§ an Adapti-
onsfahigkeit«*? kombiniert. Die Hand ist damit bestes Beispiel und ent-
scheidender Beweis fiir eine Verkniipfung von Vernunft, Technizitit und
kosmologischer Ordnung, die im Menschen angelegt und fiir ihn wesens-
bestimmend ist und damit umgekehrt die Verniinftigkeit des Gesamtsys-
tems garantiert. In der aristotelischen Uberlagerung von Anthropologie,
Zoologie und Kosmologie wird die menschliche Hand zum Metonym
einer Ordnung, die gleichermafen das Ganze der Welt wie das Ganze des
Menschen entwirft: eine kosmologische Chiromantie.

c) »Ontoanthropologie« der Hand (Heidegger)

Diese antiken Menschheitsbestimmungen sind deshalb hier aufgegriffen,
weil sie den Hintergrund eines philosophischen Einspruchs bilden, der
noch im 20. Jahrhundert das menschliche Privileg des Handbesitzes mit
einiger Inbrunst verteidigt. Gemeint ist Heidegger, der in mehreren Tex-
ten nicht nur die Hand zum philosophischen Fundamentalorgan erklart,
sondern dariber emphatisch eine Grenze zwischen menschlichen Hinden
und tierischen Klauen zieht. Er wendet sich damit auch gegen eine Einrei-
hung des Menschen in die Tierwelt, wie sie aus zoologischer Perspektive

31 Aristoteles, Uber die Teile der Lebewesen, 687b.
32 Klaus Bartels, »Der Begriff Techné bei Aristoteles, S. 285.

170

https://dol.org/10.5771/9783968218991-161 - am 13.01.2026, 07:08:14.



https://doi.org/10.5771/9783968218991-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.1 »Kein Tier hat eine Hand«

spatestens seit der Durchsetzung der darwinistischen Theorie breit vertre-
ten wird.

Mit der Theorie der tierischen Abstammung des Menschen wird nicht
nur die >anthropologische Differenz< erheblich erschiittert, wenn die
Abgrenzung des Menschen vom Tier in ein Modell gradueller Abstu-
fungen tberfihrt wird, das ganz neue Ubergangserzahlungen, Entwick-
lungsfantasien und Regressionsingste mit sich bringt. Vor allem wird
mit dieser zoologischen Nivellierung die Frage nach dem Menschen,
nach seinem Wesen und seiner Wahrheit, der Philosophie entzogen und
den empirischen Wissenschaften tiberantwortet. So ist etwa fiir den Dar-
win-Enthusiasten Ernst Haeckel, so Bernhard Kleeberg, die »vollstindige
Reduzierbarkeit des Menschen als Kulturwesen auf den Menschen als rei-
nes Naturwesen unbezweifelbar wahr«.3? Insofern die vergleichende Ana-
tomie »die bedeutungsvolle Tatsache« beweist, »daff der Korperbau des
Menschen und der Menschenaffen nicht nur im hochsten Grade ihnlich,
sondern in allen wesentlichen Beziehungen derselbe ist«,*4 sicht Haeckel
jede anthropologische Kontroverse beendet: »Dieselben 200 Knochen, in
der gleichen Anordnung und Zusammensetzung, bilden unser inneres
Knochengeriist; dieselben 300 Muskeln bewirken unsere Bewegungen;
dieselben Haare bedecken unsere Haut«.?S Das gilt auch fir die Hand:
Zwar kann sich kein Affe die Schuhe binden,3¢ dennoch gibt es aus anato-
misch-morphologischer Sicht keine differentia specifica, von der aus Affen-
von Menschenhinde wesensmafig unterschieden werden konnten. (Abb.
1).37

33 Bernhard Kleeberg, Theophysis. Ernst Haeckels Philosophie des Naturganzen, Koln u.a.
2005, S.172.

34 Ernst Haeckel, Die Weltrdtsel. Germeinverstindliche Studien iiber monistische Philosophie,
Stuttgart 1921, S. 23f.

35 Ebd., S.24. Die Aufzihlung streckt sich fort iber Ganglienzellen, Herz, Zihne, Driisen
und Fortpflanzungsorgane der Menschenaffen.

36 Vgl. etwa Paul Valérys Lob des Knotenbindens: »Songez qu’il n’est peut-étre pas, dans
toute la série animale, un seul étre que 'homme, qui soit mécaniquement capable de
faire un noeud de fil; et observez, d’autre part, que cet acte banal, tout banal et facile
qu’il est, oftre de telles difficultés a I’analyse intellectuelle que les ressources de la géo-
métrie la plus raffinée doivent s’employer pour ne résoudre que tres imparfaitement les
problemes qu’il peut suggérer.« (Paul Valéry, »Discours aux chirurgiens«, in: Oeuvres I,
Paris 1957, S. 907-923, hier: S. 918.)

37 Vgl. die Beschreibung in Ernst Haeckel, Anthropogenie oder Entwickelungsgeschichte des
Menschen. Keimes- und Stammesgeschichte, Leipzig 1910, S.791: »Vergleichen wir unbe-
fangen das Knochengertist von Arm und Hand des Menschen mit demjenigen der
nachst verwandten Menschenaffen, so ergibt sich eine fast vollkommene Uebereinstim-

171

https://dol.org/10.5771/9783968218991-161 - am 13.01.2026, 07:08:14.



https://doi.org/10.5771/9783968218991-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4. Handgebrauch und Menschwerdung: Anthropologische Unruhen

Fig. 178.

Abb. 1: Morphologischer Vergleich vorderer Extremititen nach Carl Gegenbaur

Dagegen wendet sich nun Heidegger mit einem spezifisch philosophischen
Widerspruch gegeniiber einer >Biologisierung« des Menschen, wenn er die
Hand in seiner Parmenides-Vorlesung als »Wesensauszeichnung des Men-
schen«®® bestimmt. Kontext dieser Polemik ist zunichst die Ablehnung

der

Schreibmaschine, welche die Schrift »dem Wesensbereich der Hand«

entreifft.? Die Technikskepsis Heideggers fihrt ihn dann aber bis zur
Diskussion der anthropologischen Differenz und damit auf deutlich aris-

38
39

172

mung. Inbesondere gilt das vom Schimpanse.« Carl Gegenbaur spricht beziiglich der
Hand in seiner Vergleichenden Anatomie blo noch von einem »aus einer grosseren An-
zahl kleinerer Skeletelemente bestehende[n] Abschnitt« (Carl Gegenbaur, Grundziige
der vergleichenden Anatomie, Leipzig 1870, S.687). Der Mensch ist fiir Gegenbaur in
einer solchen morphologisch-vergleichenden Reihe nur eines von vielen »pentadacty-
len« Lebewesen, wie sie vom Plesiosaurier bis zu den heutigen Siugetieren reichen.
Héchstens die »freiere Beweglichkeit der beiden Knochen des Vorderarmes, sowie die
Verbindung der Hand mit nur einem derselbenc, lisst Gegenbaur als besonderes Merk-
mal gelten. Diese Entwicklung »enthebt die Vorderextremitit ihrer niederen Function
als blosser Stiitzapparat, indem sie dieselbe auf hoherer Stufe zum Greiforgane sich um-
gestalten ldsst.« Diese Entwicklung zeigt sich unter anderem bei Beuteltieren, erreicht
aber »ihre hochste Form bei den Affen und beim Menschen« (ebd., S. 690).

Martin Heidegger, Parmenides, S. 118.

Ebd., S. 119. Die Heidegger-Passagen zur Schreibmaschine sind durch Friedrich Kittlers
extensive Ausfithrungen mittlerweile legendir geworden: Vgl. Friedrich Kittler, Gram-
mophon, Film, Typewriter, Berlin 1986, S. 290ff. Vgl. auch die Ausfithrung zu stenotypis-
tischen Hinden in Kap. 6.2 der vorliegenden Arbeit.

https://dol.org/10.5771/9783968218991-161 - am 13.01.2026, 07:08:14.



https://doi.org/10.5771/9783968218991-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.1 »Kein Tier hat eine Hand«

totelische Spuren: »Kein Tier hat eine Hand, und niemals entsteht aus
einer Pfote oder einer Klaue oder einer Kralle eine Hand«.*® Ausfihrlicher
heiflt es spater in Was heifst Denken:

Greiforgane besitzt z.B. der Affe, aber er hat keine Hand. Die Hand ist von allen
Greiforganen: Tatzen, Krallen, Fingen, unendlich, d.h. durch einen Abgrund
des Wesens verschieden. Nur ein Wesen, das spricht, d.h. denkt, kann die Hand
haben und in der Handhabung Werke der Hand vollbringen.

Allein das Werk der Hand ist reicher, als wir gewohnlich meinen. Die Hand
greift und fingt nicht nur, driickt und st6ft nicht nur. Die Hand reicht und
empfiangt und zwar nicht allein Dinge, sondern sie reicht sich und empfangt
sich in der anderen. Die Hand hilt. Die Hand trigt. Die Hand zeichnet, vermut-
lich weil der Mensch ein Zeichen ist. Die Hande falten sich, wenn diese Gebar-
de den Menschen in die gro8e Einfalt tragen soll. Dies alles ist die Hand und
ist das eigentliche Hand-Werk. In ihm beruht jegliches, was wir gewohnlich als
Handwerk kennen und wobei wir es belassen. Aber die Gebirden der Hand
gehen dberall durch die Sprache hindurch und zwar gerade dann am reinsten,
wenn der Mensch spricht, indem er schweigt. Doch nur insofern der Mensch
spricht, denkt er; nicht umgekehrt, wie die Metaphysik es noch meint. Jede
Bewegung der Hand in jedem ihrer Werke tragt sich durch das Element, gebar-
det sich im Element des Denkens. Alles Werk der Hand beruht im Denken.
Darum ist das Denken selbst das einfachste und deshalb schwerste Hand-Werk
des Menschen, wenn es zu Zeiten eigens vollbracht sein mochte.#!

Diese Stellen sind einigermaflen berithmt geworden,*? sollen aber hier
kurz im Hinblick auf die von Aristoteles aufgeworfene Problemstellung
nochmal diskutiert sein. Dabei sind drei zentrale Thesen Heideggers wich-
tig: Erstens hat der Mensch — und nur der Mensch — Hande statt »Tat-
zen, Krallen und Fingen«, sodass die Hand die anthropologische Zisur
markiert; zweitens besteht der »Abgrund des Wesens« zwischen menschli-
cher Hand und tierischer Kralle im Denken, das die Hand allererst reali-
siert (hier werden die Anleihen bei Aristoteles deutlich, der zuerst die
Verkniipfung von Handgebrauch, aufrechter Korperhaltung und mensch-

40 Martin Heidegger, Parmenides, S. 118.

41 Martin Heidegger, Was heifSt Denken? (=Gesamtausgabe, Bd. 8), hg. von Paola-Ludovika
Coriando, Frankfurt a.M. 2002, S. 18f.

42 Neben dem erwihnten Kittler ist die Prominenz dieser Passagen vor allem auch auf
Jacques Derridas Heidegger-Lektiire zuriickzufiihren, die im Folgenden aufgegriffen
wird. Peter Risthaus hat in einem Aufsatz den »(Zwischen-)Raum des Menschlichen« an
Kant, Rilke und eben Heidegger tiber die Hand abzumessen versucht: Vgl. Peter Rist-
haus, »Pfote, Klaue, Hand. Zum anthropogenen Zwischenraume, in: Anne von der Hei-
den und Joseph Vogl (Hg.), Politische Zoologie, Berlin und Zirich 2007, S. 57-70, hier:
S. 59f; vgl. auch Manfred Schneider, »Die Hand und die Technike, S. 198ff.; sowie die
im Folgenden zitierten Sekundarquellen.

173

https://dol.org/10.5771/9783968218991-161 - am 13.01.2026, 07:08:14.



https://doi.org/10.5771/9783968218991-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4. Handgebrauch und Menschwerdung: Anthropologische Unruhen

licher Vernunftigkeit beschrieb®); und drittens erwichst daraus eine noch
zu erfilllende Aufgabe des Denkens als ein »Hand-Werks, das »zu Zeiten
eigens vollbracht sein mochte«. Die Hande sind, wie die Seinsfrage selbst,
mit einem Zeitpfeil versehen.

Jacques Derrida hat gegentiber solchen Passagen daran erinnert, dass
»in der Manier [...], in der ein Denker oder ein Wissenschaftler von einer
sogenannten >Animalitit« spricht, sich die »grundsitzliche Axiomatik des
gehaltenen Diskurses« zeigt.#* Dabei rickt nicht nur die Dogmatik solcher
Aussagen ins Licht, die »ein empirisches oder positives Wissen voraus[set-
zen], ohne daf$ die dazu berechtigenden Geltungsanspriiche, Beweise und
Zeichen hier gezeigt werden«.® Derrida weist auch auf den ostentativen
Singular hin, mit dem bei Heidegger stets nur von der Hand die Rede
ist und der den Abstand von einer »organische[n] oder technische[n] Zer-
streuung«*¢ der Tatigkeiten bloffer Greiforgane markiert. In Heideggers
Sprechen von der Hand vollzieht sich somit eine rhetorische Bewegung,
die sowohl nach auflen abgrenzt wie sie nach innen ein einheitliches
Wesen zu versammeln sucht und die sich am penetrant durchgehaltenen
grammatischen Singular ablesen lasst. Man kann mit einer bereits an Ril-
ke aufgegriffenen Unterscheidung von einer symbolischen Kraft der Hand
sprechen, die der diabolischen Zerstreuung pluraler Hinde entgegenge-
setzt wird. Dieser Gestus der Vereinigung und Vereinheitlichung verweist
nach Derrida auf »de[n] wesentlichen Schauplatz des Textes« Heideggers:

Er wird durch einen Humanismus markiert, der gewif§ kein metaphysischer
sein will [...], sondern ein Humanismus, der zwischen einem menschlichen
Geschlecht, das man der biologistischen Bestimmung entziehen will [...] und
einer Animalitit, die man innerhalb seiner organisch-biologischen Programme
einschlieflt, eben nicht Differenzen einschreibt, sondern eine absolute, tber

43 Vgl. dazu David Espinet, »Martin Heidegger — der leibliche Sinn von Sein«, in: Emma-
nuel Alloa u.a. (Hg.), Leiblichkeit. Geschichte und Aktualitit eines Konzepts, Tubingen
2019, S. 52-67. Dieser bringt die Stelle aus Was heifSt Denken? explizit mit der aus Aristo-
teles zitierten Stelle zur Meinungsverschiedenheit zwischen Anaxagoras und Aristoteles
in De Partibus Animalium in Verbindung.

44 Jacques Derrida, »Heideggers Hand«, in: Geschlecht (Heidegger), Wien 1988, S.45-99,
hier: S. 66. Die Auseinandersetzung Derridas mit Heidegger in Bezug auf die Frage nach
dem Menschen hat eine lingere Vorgeschichte. Vgl. etwa den schon 1968 gehaltenen
Vortrag: Jacques Derrida, »Fines hominis«, in: Randginge der Philosophie, Wien 1988,
S.119-141, insbesondere: S. 131ff.; sowie Jacques Derrida, Das Tier, das ich also bin,
Wien 2016, S. 203-226 zu Heideggers Grundbegriffen der Metaphysik.

45 Jacques Derrida, »Heideggers Hand, S. 66f.

46 Ebd., S. 80.

174

https://dol.org/10.5771/9783968218991-161 - am 13.01.2026, 07:08:14.



https://doi.org/10.5771/9783968218991-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.1 »Kein Tier hat eine Hand«

eine Opposition gebildete Grenze, [...] womit sie der widerstindigsten meta-
physisch-dialektischen Tradition folgt.”

Die Rolle der Hand in Heideggers Denken besteht demnach in der Mar-
kierung eines Wissens vom Menschen, das diesen nicht auf die anatomi-
sche oder zoologische Bestimmung als homo sapiens reduzieren mochte.
Heidegger entzieht die Bestimmung des Menschen nicht nur der Biolo-
gie, sondern markiert die anthropologische Grenze als Auflengrenze des
Biologischen. Alles diesseits des Animalischen mag Biologie sein, alles jen-
seits dessen ist der Philosophie Gberantwortet, insofern nur der Mensch
zur Aufgabe des Denkens berufen ist — eine Aufgabe, die ihm buchstab-
lich in die Hand gelegt ist. So ist das Wesentliche der Philosophie mit
dem Wesentlichen des Menschen verbunden. Peter Sloterdijk hat dies
als die »Ontoanthropologie« Heideggers bezeichnet.*® Aus diesem Zusam-
menhang speist sich die aristotelische Bewegung Heideggers, wenn dieser
schreibt, der Mensch habe nicht Hinde, »sondern die Hand hat das Wesen
des Menschen inne«.*” Dass die Hand gar nicht unter biologischen, zoolo-
gischen oder morphologischen Gesichtspunkten zur Diskussion gestellt
wird, ist die gleichzeitig trivialste wie grundlegendste Feststellung dieser
Passagen: »Allein das Wesen der Hand it sich nie als ein leibliches
Greiforgan bestimmen oder von diesem her erklaren.«*°

Ein solches ontologisches Gewicht der menschlichen Hand hat sich
in Heideggers Denken schon vor der vielzitierten >Kehre« angekindigt.

47 Ebd.,S. 67.

48 Peter Sloterdijk, Regeln fiir den Menschenpark. Ein Antwortschretben zu Heideggers Brief
iber den Humanismus, Frankfurt a.M. 1999, S. 26.

49 Martin Heidegger, Parmenides, S. 118. Man darf vermuten, dass die apodiktische Natur
solcher Chiasmen mafigeblich zu ihrer Wirkung beigetragen hat. In dhnlicher Weise
schreibt Heidegger in den Grundbegriffen der Metaphysik: »Wir dirfen nicht sagen, das
Organ hat Fihigkeiten, sondern die Fihigkeit hat Organe.« (Martin Heidegger, Die
Grundbegriffe der Metaphysik, S. 324) Dass sich bei Heidegger grundlegende anthropolo-
gische Setzungen »tiber alle Kehren hinweg auf jene auffilligen merksatzihnlichen,
quasi-transzendentalen Formeln bringen« lassen, hat auch David Espinet kritisiert: Da-
vid Espinet, »Martin Heidegger — der leibliche Sinn von Sein, S. 56.

50 Martin Heidegger, Was heifSt Denkenz, S.18. Vgl. auch Peter Sloterdijk, Regeln fiir den
Menschenpark, S.25: »In diesem Punkt ist Heidegger unerbittlich, ja er tritt wie ein zor-
niger Engel mit gekreuzten Schwertern zwischen das Tier und den Menschen, um jede
ontologische Gemeinschaft zwischen den beiden zu verwehren. [...] Im Kern dieses
anti-vitalistischen Pathos wirkt die Erkenntnis, dal der Mensch zum Tier in ontologi-
scher, nicht in spezifischer oder generischer Differenz steht, weswegen er unter keinen
Umstidnden als Tier mit einem kulturellen oder metaphysischen Plus aufgefafit werden

darf W«

175

https://dol.org/10.5771/9783968218991-161 - am 13.01.2026, 07:08:14.



https://doi.org/10.5771/9783968218991-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4. Handgebrauch und Menschwerdung: Anthropologische Unruhen

Auch in Sein und Zeit (1927), wo Heidegger den »Aufweis des Seins
des nichstbegegnenden Seienden«’! in den Begriffen der gebrauchenden
»Zuhandenheit« und der aufsissigen »Vorhandenheit« beschreibt, ist die
Handmetaphorik nicht zufillig. Werden aber in Sezn und Zeit solche an-
thropologischen Setzungen noch tunlichst vermieden,’? so werden sie in
der wenig spiter gehaltenen Vorlesung Die Grundbegriffe der Metaphysik
(1929/30) explizit ausgesprochen. Heidegger entwickelt das Argument der
Grundbegriffe entlang der Unterscheidungen von weltarmem Tier und
weltbildendem Menschen,*3 wobei dem Tier gerade »die Offenbarkeit von
Seiendem«’* abkommt, die sich in Sein und Zeit in der »Handlichkeit<
des Hammers«®S paradigmatisch eroffnet (vgl. ausfihrlicher dazu Kap.
5.1). Ist damit nicht trotz Heideggers Widerspruch gegen die philosophi-
sche Anthropologie die eigene Philosophie durch ein anthropologisches
Privileg angetrieben? Wenn sich im hantierenden Gebrauch die daseinsana-
lytische Frage von Sein und Zeit paradigmatisch eroffnet, dann verweist
die Handmetaphorik dieser Passagen jedenfalls auf eine anthropologische
Schlagseite: Das Morphem >Hand« im »Zuhandenen« markiert denjenigen
Menschen, dem die Reflexion auf das Zeug insofern exklusiv zusteht, als
er — dank der Hand - nicht auf die Benommenheit des Tiers beschrankt
bleibt.

Das schlagt sich zuletzt in einer rhetorischen Bewegung nieder, die
schon bei Husserl das Sprechen von der Hand mafigeblich motiviert
hat: das Beispiel. Heidegger schreibt in Was heifst Denken?: »Greiforgane
besitzt z.B. [!] der Affe, aber er hat keine Hand.«’¢ Auch die Exemplaritat
dieses Affen verweist auf mehr blofe zoologische Verwandtschaft oder

51 Martin Heidegger, Sein und Zeit (=Werkausgabe, Bd. 2), hg. von Friedrich-Wilhelm von
Herrmann, Frankfurt a.M. 1977, S. 66.

52 Vgl. ebd., insbesondere: S. 48ff. Nach Heidegger ist jede Anthropologie (wie jede Biolo-
gie und Psychologie) notwendigerweise »seinsvergessen«: Ungeachtet ihrer positiven Er-
gebnisse, konnen ihre »ontologischen Fundamente nie nachtriglich aus dem
empirischen Material hypothetisch erschlossen werden.« (Ebd., S. 50)

53 Vgl. Martin Heidegger, Die Grundbegriffe der Metaphysik, S. 263. Zur Beschreibung tieri-
scher »Umwelten« und »Innenwelten« greift er dabei unter anderem auf die Arbeiten
Jakob von Uexkiills zurtick, vgl. ebd., S. 379fF. Siehe dazu auch Giorgio Agamben, Das
Offene, S. 59t.

54 Martin Heidegger, Die Grundbegriffe der Metaphysik, S. 361.

55 Martin Heidegger, Sein und Zeit, S. 69.

56 Martin Heidegger, Was heifit Denken?, S. 18. Auch Derrida spricht von einer »sehr klas-
sisch gesetzte[n], sehr dogmatisch und metaphysisch gesetzte[n] Opposition [...] zwi-
schen der Menschenhand und der Affenhand« (Jacques Derrida, »Heideggers Handx,
S.57).

176

https://dol.org/10.5771/9783968218991-161 - am 13.01.2026, 07:08:14.



https://doi.org/10.5771/9783968218991-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.1 »Kein Tier hat eine Hand«

morphologische Ahnlichkeit zum Menschen. Aufschlussreich ist wieder
die Grundbegriffe-Vorlesung, wo der Affe an Stellen auftaucht, an denen
Heidegger gar nicht den Unterschied zwischen Mensch und Tier disku-
tiert. Er spricht dort vom Menschen als »Kulturdiener und Affen seiner
Erfindungen«,’” und zuvor wird bereits der »heutige stidtische Mensch
und Affe der Zivilisation«’® im Kontext von Heideggers Technikkritik be-
lachelt. Symptomatischerweise fallen solche Bezeichnungen in einer Vor-
lesung, welche die Metaphysik als eine spezifisch menschliche Aufgabe
und im kontrastierenden Vergleich zur »Benommenheit« des Tieres be-
stimmt. Heideggers Affentum geht, mit Agamben formuliert, durch das
Innere des Menschen hindurch. Wenn das Denken als das »schwerste
Hand-Werk des Menschen« noch aussteht und »zu Zeiten eigens voll-
bracht sein mochte«,’? dann fallt das auf den »Menschen und Affen der
Zivilisation« zuruck. Streng genommen musste man also sagen: Nicht alle
Menschen haben Hinde.

Der Nexus von Hand und Mensch, wie ihn Aristoteles beschrieben hat
und laut dem die Hand die anatomische Signatur einer verniinftigen Na-
turordnung darstellt, ist damit an sein so konsequentes wie aporetisches
Ende gefiihrt. Heideggers Hand wird, aufgrund ihrer Verbundenheit mit
Sprache und Denken, zur »Wesensauszeichnung« eines Menschen, dessen
philosophische Befiahigung tberhaupt nicht unter dem Gesichtspunkt
seiner Animalitit verstanden werden kann, dessen kulturkritische Schlag-
seite aber stets auf ein »almost human«®® zurickgreifen muss, um die
anthropologische Auszeichnung nach auffen abzugrenzen. So findet sich,
trotz oder wegen Heideggers aggressivem Humanismus, ein Affe inmitten
dieses philosophischen Diskurses platziert.

57 Ebd., S.241. Darauf weist auch Derrida hin: Jacques Derrida, Das Tier, das ich also bin,
S. 209.

58 Martin Heidegger, Die Grundbegriffe der Metaphysik, S. 7

59 Martin Heidegger, Was heifSt Denken?, S. 19.

60 »[T]o be »almost human« lautet Donna Haraways Formel fiir den Affen als (unfreiwilli-
ges) Aushandlungsobjekt der Frage, was es bedeutet >fast« oder >noch nicht ganz<
Mensch zu sein (Donna Haraway, Primate Visions. Gender, Race, and Nature in the World
of Science, London und New York 1989, S. 3). Das Frontispiz von Haraways Buch zeigt
passenderweise ineinander gelegte Menschen- und Affenhande.

177

https://dol.org/10.5771/9783968218991-161 - am 13.01.2026, 07:08:14.



https://doi.org/10.5771/9783968218991-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4. Handgebrauch und Menschwerdung: Anthropologische Unruhen

4.2 Urszenen des Handgebrauchs

a) Evolutionsbiologische Verunsicherungen

Es wurde angedeutet, dass Heideggers philosophischer Einspruch sich
auch gegen diejenigen biologischen Nivellierungsversuche wendet, in der
die Bestimmung des Menschen der Philosophie strittig gemacht wird
und stattdessen den Beschreibungs- und Vergleichungskiinsten der Zoo-
logie zugesprochen wird. Eine solche bioanthropologische Rejustierung
des Menschen kann sich nicht zufillig auf die Theorie Darwins berufen,
die ihre zentralen Gesetze der Artenentwicklung ebenfalls der genauen
Deskription und Skizzierung minimaler Artenunterschiede verdankt.®!
Dass mit Darwin der Anspruch, nicht zur Tierwelt gehoren zu missen,
nunmehr als ein historischer Prozess zu erklaren ist, dass die Menschenbe-
stimmung nun zur Frage der Menschwerdung wird und die anthropologi-
sche Grenze statt einer Wesensdifferenz zur bloen Frage des Grads wird,
all das stellt die Definitionsversuche des Menschen fortan vor signifikante
Herausforderungen. Freud spricht bekanntlich von der Evolutionstheorie
- neben der kopernikanischen Revolution und seiner eigenen Psychoana-
lyse — als einer der drei groffen »Krinkungen der Menschheit«.%?> Der
Schriftsteller und Kritiker Hermann Bahr bringt es auf den Punkt: Bei
Darwin ginge es nicht »um eine Frage der Gelehrsamkeit [...], sondern
um die Menschheit selbst; die bisherige Menschheit war plotzlich in Fra-
ge«.83

Bekanntlich ist die Vorstellung, der Mensch sei Produkt einer lingeren
evolutionaren Entwicklung, nicht erst mit Darwin entstanden, sondern
fihrt mindestens zu Jean-Baptiste de Lamarcks 1809 zuerst publizierter
Evolutionstheorie zurtick, die aber, aufgrund ihres Festhaltens an der klas-
sisch-naturgeschichtlichen Wesensordnung, kein Vorliufer Darwins im
strengen Sinne ist.%* Lamarck geht von der Moglichkeit der Vererbung

61 Vgl. zur Geschichte von Darwins »Konversion« am Beispiel der beriihmten Galapagos-
Finken, die erst abskizziert und gegentibergestellt werden mussten, um auf eine Theorie
der Artentwicklung zu deuten: Julia Voss, Darwins Bilder. Ansichten der Evolutionstheorie
1837-1874, Frankfurt a.M. 2007, S. 65-81.

62 Sigmund Freud, Vorlesungen zur Einfiibrung in die Psychoanalyse und Neue Folge (=Studi-
enausgabe Bd. 1), hg. von Alexander Mitscherlich u.a., Frankfurt a.M. 1997, S. 283f.

63 Hermann Bahr, »Natur, in: Essays, Leipzig 1921, S. 127-136. hier: S. 127.

64 Foucault betont, »daff Lamarck die Transformationen der Arten nur von der ontologi-
schen Kontinuitit herdachte, die die der Naturgeschichte der Klassik war«, und sieht
Lamarck daher nicht als Vorlaufer der Evolutionstheorie Darwins: »Was das Denken La-

178

https://dol.org/10.5771/9783968218991-161 - am 13.01.2026, 07:08:14.



https://doi.org/10.5771/9783968218991-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.2 Urszenen des Handgebrauchs

wihrend des Lebens erworbener Eigenschaften aus, sodass Evolution >ein-
geibt« und sich »angewohnt« wird — er spricht wiederholt von habitudes.®5
Dass individuelle Strebungen zu Anpassungen der ganzen Art fihren
konnen, darin liegt das Verlockende dieser Theorie, die noch im frithen

20.

Jahrhundert als ein >Lamarckismus¢, der nicht immer viel mit den

Vorstellungen Lamarcks zu tun hat, nachwirkt. Inwiefern damit auch ver-
schiedene Erzahlformen der menschlichen Entwicklung korrelieren, wird
im Folgenden zu zeigen sein.

65

66

marcks moglich macht, ist nicht das ferne Ahnen eines Evolutionismus, der da kom-
men wirde, sondern die Kontinuitat der Wesen, so wie sie die natirlichen >Methodenc«
entdeckten und annahmen.« Entsprechend ist der diskursgeschichtliche Umbruch fiir
Foucault gar nicht bei der evolutioniren Biologie (sei es Darwin oder Lamarck) anzuset-
zen, sondern bei Cuvier — und das obwohl dieser die Evolutionstheorie ablehnte. Bei
Cuvier finden sich laut Foucault »mehrere der Bedingungen vereinigt, die etwas wie das
Evolutionsdenken mdglichen machen« bspw. tritt die Historizitat als »fundamentale
Seinsweise« in das Reich des Lebendigen ein, ohne dass es sich dabei um eine ontolo-
gisch vorgelagerte Ordnung handelt (Michel Foucault, Dze Ordnung der Dinge, S. 336f.).
Vgl. auch Michel Foucault, »Die Situation Cuviers in der Geschichte der Biologie (Vor-
trag)«, in: Schriften in vier Binden. Dits et Ecrits, Bd. II: 1970-1975, hg. von Daniel Defert
und Frangois Ewald, Frankfurt a.M. 2002, S. 37-82.

Vgl. Jean-Baptiste de Lamarck, Philosophie Zoologique, ou Exposition des considérations re-
latives a Phistoire naturelle des animaux, Bd. 1, hg. von Charles Martins, Paris 1874, S. 72.
Zur Rezeptionsgeschichte von Lamarckismus und Darwinismus vgl. Peter J. Bowler,
The Eclipse of Darwinism, Baltimore und London 1983, S. 58-106. Zur historischen Kon-
textualisierung der darwinistischen Theorie innerhalb verschiedener, parallel existieren-
der evolutionsbiologischer Paradigmen vgl. Peter J. Bowler, The Non-Darwinian
Revolution. Reinterpreting a Historical Myth, Baltimore und London 1988, vor allem:
S. 6-19.

Dabei soll es nicht um eine breite Ausarbeitung des Verhaltnisses von Literatur und
Evolutionsbiologie gehen, das spitestens seit dem Aufkommen eines diskurs- und wis-
sensgeschichtlichen Interesses in der Literaturwissenschaft gut erforscht ist. Peter Spren-
gel, Darwin in der Poeste. Spuren der Evolutionslebre in der deutschsprachigen Literatur des
19. und 20. Jahrhunderts, Wiirzburg 1998, monierte noch das Desinteresse deutschspra-
chiger Literaturwissenschaft an dem Themengebiet. Tatsichlich hat die schon 1983 er-
schienene Studie von Gillian Beer gezeigt, dass es bei einem Phinomen wie der
Evolutionsbiologie nie um die blofe Reproduktion biologischer Theorien in literari-
schen Texten geht, sondern dass mit den »inherent affinities [der Evolutionsbiologie,
A.H.] with the problems and processes of narrative« poetologische Fragestellungen im-
mer schon mitgestellt sind: Gillian Beer, Darwin’s Plots. Evolutionary Narrative in Dar-
win, George Eliot and Nineteenth-Centry Fiction, Cambridge 2000, S.5. Fur eine
umfassende Studie zu den divergenten Rezeptionsformen vgl. Werner Michler, Darwi-
nismus und Literatur. Naturwissenschaftliche und literarische Intelligenz in Osterreich, 1859~
1914, Koln 1999; fir eine Studie mit anglistischem Fokus vgl. Virginia Richter, Litera-
ture afler Darwin: Human Beasts in Western Fiction, 1859-1939, Basingstoke 2011; als er-
zihlerische »Krise der Realteleologie« nihert sich dem Thema: Philip Ajouri, Erzdhlen

179

https://dol.org/10.5771/9783968218991-161 - am 13.01.2026, 07:08:14.


https://doi.org/10.5771/9783968218991-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4. Handgebrauch und Menschwerdung: Anthropologische Unruhen

Obwohl die Evolutionsbiologie also erst im Gefolge von Darwins On
the Origin of Species (1859) — und im Anschluss an mehrere fossile Funde
im berithmt gewordenen Neandertal zwischen 1856 und 1880¢” — zu einer
Theorie von breiter wissenschaftlicher Valenz avanciert ist, so verlief die
Rezeptionsgeschichte von Darwins Theorie in doppelter Hinsicht gegen
ihren Urheber: Wihrend sich Darwins struggle for life auf der Gattungsebe-
ne abspielt, blieben auf das Individuum zielende lamarckistische Interpre-
tationen — prominent etwa bei Sigmund Freud — weithin verbreitet; dazu
wurde dem offenen und wuchernden Prozess der natural selection stets
das Ideal einer zielgerichteten und geordneten Entwicklung entgegenge-
halten. Die >darwinistische Revolution< war nach Peter J. Bowler also aus
dem doppeltem Grund keine, weil eine Evolutionsbiologie schon vor Dar-
win durchaus diskursfihig war und weil diese selbst #ach Darwin nicht
streng darwinistisch interpretiert wurde.®® Die Wirkung evolutionsbiolo-
gischer Popularisierungsschriften war dabei fir den deutschsprachigen
Raum besonders pragend (vor allem durch Ernst Haeckel und Wilhelm
Bolsche®), die einer teleologischen Interpretation der Theorie Darwins
keineswegs abgeneigt waren.”®

nach Darwin. Die Krise der Teleologie im literarischen Realismus: Friedrich Theodor Vischer
und Gotifried Keller, Berlin und Boston 2007.

67 Vgl. André Leroi-Gourhan, Hand und Wort. Die Evolution von Technik, Sprache und
Kunst, Frankfurt a.M. 1988, S. 22-28, insbesondere: S. 25.

68 Vgl. Peter ]. Bowler, The Non-Darwinian Revolution, S. Sft.

69 Haeckels mafgeblicher Beitrag zu den paldoanthropologischen Diskussionen seiner
Zeit liegt in der Annahme eines sprachlosen Vorfahren (der sogenannten homo alalus),
der den muissing link zwischen Menschen und anderen Primatenarten darstellen soll.
Vgl. zu Haeckel die umfassende Studie von Bernhard Kleberg, Theophysis. Zu Hermann
Bolsche vgl. die Beitrage in Gerd-Hermann Susen und Edith Wack (Hg.), »Was wir im
Verstande ausjiten, kommt im Traume wieder«. Wilhelm Bélsche 1861-1939, Wiirzburg
2012; Philipp Sarasin und Michael Hagner, »Wilhelm Bolsche und der >Geist«. Popula-
rer Darwinismus in Deutschland 1887-1934«, in: Nach Feierabend. Ziircher Jabrbuch fiir
Wissensgeschichte 4 (2008), S. 47-68; sowie Jenny Willner, »Vom Fisch an aufwirts giebt
es keinen Riickfall«. Bedrohlicher Optimismus in Wilhelm Bdlsches >Das Liebesleben in
der Natur«, in: Cornelia Ortmann, Patrick Ramponi, Jenny Willner (Hg.), Das Tier als
Medium und Obsession, Berlin 2015, S. 265-302.

70 Vgl. Eva-Marie Engels, »Darwins Popularitit im Deutschland des 19. Jahrhunderts. Die
Herausbildung der Biologie als >Leitwissenschaft«, in: Achim Barsch und Peter Hejl
(Hg.), Menschenbilder. Zur Pluralisierung der Vorstellung von der menschlichen Natur
(1850-1914), Frankfurt a.M. 2000, S. 91-145, die drei Griinde fir die besondere Faszin-
tion fiir Darwin im deutschen Sprachraum nennt: Erstens zirkulierten zuvor schon Evo-
lutionstheorien und der Darwinismus fiel entsprechend auf einen fruchbaren Boden;
zweitens kam Darwins nichtteleologischer Entwurf dem materialistischen Denken des
19. Jahrhunderts zupass (davon ist bei Haeckel und Bolsche freilich wenig zu spiiren);

180

https://dol.org/10.5771/9783968218991-161 - am 13.01.2026, 07:08:14.



https://doi.org/10.5771/9783968218991-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.2 Urszenen des Handgebrauchs

Innerhalb dieses entwicklungsbiologischen Rahmens hat die Hand ihre
seit Aristoteles tradierte Rolle als anthropologischer Marker nun keines-
wegs eingebuf$t. Vielmehr werden der werkende Handgebrauch und der
Vergleich verschiedener Primatenhidnde zu Leitlinien der Beschreibung
des Ausgangs des Menschen aus seiner tierischen Vergangenheit. Nach
einer gangigen Theorie ist es die Entwicklung des aufrechten Ganges
nach dem Verlassen des Waldes und die damit verbundene Entlastung der
Hand von den Pflichten des Greifens und Stiitzens, welche die anatomi-
schen Anpassungen des Menschen auslosten. Nur einer derart >freigewor-
denen< Hand war es moglich, die ersten Versuche des Werkzeuggebrauchs
zu unternehmen, die darauthin das Anwachsen des Gehirns ausgelost
haben.”! In Vilém Flussers lakonischen Worten ist der Mensch damit
das »Sdugetier, das sich erhoben hat, um seine vorderen Gliedmaflen frei
baumeln zu lassen«.”> So formuliert wurde das bereits in Darwins The
Descent of Man (1871), in der dieser seine Thesen zum heiklen Thema der
»development of man from some lower form«”3 preisgab:

As soon as some ancient member in the great series of the Primates came,
owing to a change in its manner of procuring subsistence, or to a change in
the conditions of its native country, to live somewhat less on trees and more on
the ground, its manner of progression would have been modified; and in this
case it would have had to become either more strictly qudrupedal or bipedal.
[...] Man alone has become a biped; and we can, I think, partly see how he has
come to assume his erect attitude, which forms one of the most conspicuous
differences between him and his nearest allies. Man could not have attained bis
present dominant position in the world without the use of bis hands, which are so
admirably adapted to act in obedience to his will.7*

drittens fiel Darwins Theorie in einen Zeitraum breiter naturwissenschaftlicher Popula-
risierungsbestrebungen, vgl. ebd., S. 115f.

71 Vgl. André Leroi-Gourhan, Hand und Wort, S. 36: »Die Freiheit der Hand fihrt fast not-
wendig zu einer technischen Aktivitit, die von der des Affen verschieden ist; ihre Frei-
heit bei der Fortbewegung verlangt im Verein mit dem kurzen Gesicht und dem Fehlen
offener Reiffizihne die Verwendung kiinstlicher Organe, von Werkzeugen also. Aufrech-
ter Gang, kurzes Gesicht, Hinde, die bei der Fortbewegung frei bleiben, und der Besitz
beweglicher Werkzeuge, dies sind in der Tat die fundamentalen Merkmale der Mensch-
heit.«

72 Vilém Flusser und Louis Bec, Vampyrotheutis Infernalis. Eine Abhandlung samt Befund des
Institut Scientifique de Recherche Paranaturaliste, Gottingen 1993, S. 43.

73 Charles Darwin, The Descent of Man, and Selection in Relation to Sex, Vol 1, London 1871,
S. 48.

74 Ebd., S. 140f., Hervorhebung A.H.

181

https://dol.org/10.5771/9783968218991-161 - am 13.01.2026, 07:08:14.



https://doi.org/10.5771/9783968218991-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4. Handgebrauch und Menschwerdung: Anthropologische Unruhen

Damit ist schon recht frith einer »zerebralistischen Sicht der Evolution«”
widersprochen, nach der eine entelechisch angelegte Vernunftmafigkeit
den Affen zum Menschen hat werden lassen, womit das Gehirn den
Vorrang vor der Hand reklamieren konnte.”¢ Die zitierten Worte des
Ex-Schimpansen Rotpeters, nach denen der Handschlag »die Richtlinie
zeigenc soll, nach der »in die Menschenwelt eingedrungen« (KKAD, 300)
werden kann, sind in ihrer evolutionsbiologischen Schirfe kaum zu tber-
schatzen.

Handbesitz und Handgebrauch werden so auch zum Anlass genom-
men, die anthropologische Differenz nicht einfach fallen zu lassen, wie
es das Entwicklungsprinzip nahelegen mag. So meint etwa der Anthropo-
loge Paul Alsberg, auf dessen Thesen noch einzugehen sein wird, dass
gerade weil »es die >Hand« gewesen ist, welche den Menschen zum Men-
schen gemacht hat«,”” es zu bestreiten gilt, »dall zwischen Mensch und
Tier keine prinzipielle Schranke bestehe«.”® Damit nimmt Alsberg gegen
Ernst Haeckel Stellung, der als Konsequenz der Evolutionstheorie die
anthropologische Differenz insgesamt kassiert und den Menschen dem
Tierreich einordnet.”” Anthropologie wird nach Haeckel einfach zu einem
Teilgebiet der Zoologie.®° Fiir Alsberg ist der menschliche Handgebrauch

75 André Leroi-Gourhan, Hand und Wort, S. 43.

76 Leroi-Gourhan spricht zusammenfassend davon, dass »die Fortschritte in der Anpas-
sung des Bewegungsapparates eher dem Gehirn geniitzt haben, als daf sie von diesem
hervorgerufen worden wiren« (ebd.). Prahistorische Fuffspuren weisen den aufrechten
Gang und damit die freigewordene Hand bei Urmenschen nach, deren Gehirnvolumen
weitaus kleiner als das des heutigen Menschen war (was wiederum Schadelfunde bewei-
sen). Der Mensch lief also bereits aufrecht bevor sich sein Gehirn entwickelte. Vgl.
Martin Weinmann, »Hand und Hirng, in: Marco Wehr und Martin Weinmann (Hg.),
Die Hand. Werkzeug des Geistes, Heidelberg und Berlin 1999, S. 15-59.

77 Paul Alsberg, Das Menschheitsritsel. Versuch einer prinzipiellen Losung, Dresden 1922,
S.378.

78 Ebd., S.25.

79 Diese Losung ist umso komfortabler, als nach der Haeckel’schen Auffassung der Evolu-
tionstheorie das anthropologische Privileg keineswegs aufgegeben werden muss; nach
Haeckels Entwurf setzt eine evolutionsgeschichtliche Vervollkommnungstendenz den
Menschen wieder an die Spitze der Lebewesen. Diese Entwicklungstendenz begriindet
er morphologisch: »Der Organismus ist um so vollkommener, je héher der morphologi-
sche Individualitats-Grad ist, zu welchem er sich erhebt.« (Ernst Haeckel, Generelle Mor-
phologie. Allgemeine Grundziige der organischen Formen-Wissenschaft, Bd. 1: Allgemeine
Anatomie, Berlin 1866, S. 371.)

80 Haeckel legt in seinem Hauptwerk Generelle Morphologie bereits 1866 fest, dass man
»auch zur wissenschaftlichen Anthropologie nur durch das intensivste und extensivste
Studium der vergleichenden Zoologie gelangen« kann (Ernst Haeckel, Generelle Morpholo-
gie. Allgemeine Grundziige der organischen Formen-Wissenschaft, Bd. 2: Allgemeine Entwicke-

182

https://dol.org/10.5771/9783968218991-161 - am 13.01.2026, 07:08:14.



https://doi.org/10.5771/9783968218991-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.2 Urszenen des Handgebrauchs

dagegen Ausloser eines qualitativen Umschlags, der den Menschen mehr
oder weniger schlagartig dem Tierreich enthebt. Damit wird ein biologi-
sches und philosophisches Problem zu einer Schwellenerzahlung.

Die Besonderheit der anthropologischen Reflexion in Bezug auf die
Hand lasst sich an diesen Optionen aber schon aufweisen. Die Hand
eroffnet einerseits die Moglichkeit, in ein emphatisches Verhaltnis zum
eigenen Menschsein zu treten, in dem der produktive Handgebrauch zum
anthropologischen Marker wird, der den Menschen aus dem Tierreich
herauslost. Gleichzeitig verweist dieselbe Hand immer auch auf eben-
diese tierische Herkunft und ermoéglicht dartiber animalische Verwandt-
schaftsentwiirfe und regelrechte Regressionsfantasien. Die Hand bewirkt
weniger eine klare Grenzziehung zum Tierreich, als dass sie zum Verhand-
lungsort der Deutung und Umdeutung dieser Zasur wird. Die Spannung
zwischen anthropologischer Exponierung und zoologischer Anbindung
wird keiner eindeutigen Losung zugefithrt; umso mehr wird die Hand
im Rahmen des evolutioniren Diskurses zu einer Figur, an der sich die
Darstellungsoptionen des anthropos und die Erzihlbarkeit seiner Entwick-
lungsgeschichte ablesen lassen.

Das Problem der Erzdhlbarkeit der menschlichen Entwicklungsge-
schichte ist dabei mit einem besonderen epistemischen Hindernis des
Darwinismus verkniipft: der Langsamkeit und mangelnden Beobachtbar-
keit evolutionsbiologischer Ablaufe. Hermann Bahr hat die Hoffnung
formuliert, an den »schonsten Algen aus dem Schlamm« zusehen zu kon-
nen, »wie’s plotzlich tber die schwirmende Pflanze kommt, daf sie auf
einmal versucht, ein Tier zu werden; der Tierwerdung der Pflanze hatten
wir zugesehen.«8! Wenn hier ein Individuum die speziestibergreifenden
Veranderungen vorspielt, wird in einer theoretisch-rhetorischen Opera-
tion Anschaulichkeit im Wortsinn hergestellt. Die fantasierte Beobachtung
evolutiondrer Ablaufe leistet dies Giber ein genauso darstellerisches wie
epistemisches Verfahren. Indem das einzelne Exemplar metonymisch fiir
die Spezies einsteht, werden die mithsam aus morphologischen Differen-
zen und fossiler Tiefenzeit deduzierten Zusammenhinge buchstiblich
svorstellbarg gleichermaflen wird in der Narrativierung der Entwicklungs-
geschichte die Differenz von Individuum und Gattung und damit unwei-
gerlich die von Darwinismus und Lamarckismus eingeebnet.

lungsgeschichte der Organismen, Berlin 1866, S.433). Vgl. dazu das Kapitel
»Anthropologie als Zoologie« in: Bernhard Kleeberg, Theophysis, S. 171-178.
81 Hermann Bahr, »Natur, S. 134.

183

https://dol.org/10.5771/9783968218991-161 - am 13.01.2026, 07:08:14.



https://doi.org/10.5771/9783968218991-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4. Handgebrauch und Menschwerdung: Anthropologische Unruhen

Tal If Taf: ¥

RIT gy KII M

K.Kaninchen. M.Mensch

F.Fisch. A.Salamander. T.Schildkrote. H.Huhn.

Abb. 2: Ontogenetischer Parallelismus nach Ernst Haeckel

Als wissensgeschichtliches Paradigma dieses Darstellungsproblems kann
das »biogenetische Grundgesetz« Ernst Haeckels gelten, welches aufgrund
seines breiten Einflusses fast emblematisch fiir die deutschsprachige Dar-
win-Rezeption steht. Haeckel supponiert darin eine Parallele in der indivi-
duellen und der gattungsspezifischen Entwicklung, nach der ein Embryo
im Mutterbauch (Ontogenese) die evolutionsgeschichtlichen Entwicklun-
gen der eigenen Art (Phylogenese) vom Fisch zum niederen Saugetier
bis zum Menschen >rekapituliert<3? Im Mutterbauch steigt der Embryo
»gewissermafSen selbst seinen phylogenetischen Stammbaum hinauf«.?3
Die Beobachtung, dass sich Embryonen verschiedener Spezies in den

82 In Haeckels Genereller Morphologie wird das Gesetz in folgenden Lehrsitzen ausge-
drickt: »41. Die Ontogenesis ist die kurze und schnelle Recapitulation der Phylogene-
sis, bedingt durch die physiologischen Functionen der Vererbung (Fortpflanzung) und
Anpassung (Erndhrung). 42. Das organische Individuum (als morphologisches Indivi-
duum erster bis sechster Ordnung) wiederholt wihrend des raschen und kurzen Laufes
seiner individuellen Entwickelung die wichtigsten von denjenigen Formverinderun-
gen, welche seine Voreltern wihrend des langsamen und langen Laufes ihrer palidonto-
logischen Entwickelung nach den Gesetzen der Vererbung und Anpassung durchlaufen
haben.« (Ernst Haeckel, Generelle Morphologie, Bd. 2, S. 300.)

83 Bernhard Kleeberg, Theophysis, S. 139.

184

https://dol.org/10.5771/9783968218991-161 - am 13.01.2026, 07:08:14.



https://doi.org/10.5771/9783968218991-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.2 Urszenen des Handgebrauchs

Frihstadien sehr ahnlich sind und sich erst allmahlich im Prozess der
Ontogenese differenzieren (Abb. 2),84 reicht zwar bis in die idealistische
Naturphilosophie des frithen 19. Jahrhunderts zurtick.®s Ernst Haeckel
gibt diesem >Gesetz des Parallelismus< aber eine entwicklungsbiologische
Deutung, wie sie etwa die Kiemenbildung am Hals des menschlichen Em-
bryos nahelegt.®¢ Wenn derart Onto- und Phylogenese im Mutterbauch
zusammentfallen, dann wird die Geschichte der Gattung von einem einzi-
gen Lebewesen in einem quasi-theatralen Modus nachgespielt. So wird
der Evolution nicht nur eine deutlich teleologische, auf den Menschen
als Schlusspunkt zielende Note verliechen;¥” ebenso zeigt sich an der
Parallelismusthese Haeckels, wie sehr das epistemologische Problem evo-
lutiondrer Langsamkeit als ein Darstellungsproblem verstanden und ent-

84 Durch diese (dufSerst berihmt gewordenen) Illustrationen sah sich Haeckel mehrfach
Falschungsvorwiirfen ausgesetzt, vgl. Nick Hopwood, »Pictures of Evolution and Char-
ges of Fraud: Ernst Haeckel’s Embryological Illustrations, in: Isis 97(2) (2006), S. 260—
301.

85 Beispielsweise behauptet etwa die 1828 zuerst publizierte >Baer-Regel« des Embyrologen
Karl Ernst von Baer, »daf§ die hoheren Tiere im Verlauf ihrer ontogenetischen Entwick-
lung die Formen der existierenden niedrigeren Tiere durchl[aulfen« (Bernhard Klee-
berg, Theophysis, S.137), allerdings ohne dass dies auf einer entwicklungsbiologischen
Logik fufSt. Solche Ubereinstimmungen zwischen den pri- und postdarwinistischen
Parallelismusdiskursen verweisen nach Bernhard Kleeberg auf eine »Abhingigkeit von
der naturhistorischen Tradition« von Haeckels Grundgesetz, in der »zentrale Elemente
des Denkmusters der oeconomia naturae aufscheinen« (ebd., S. 136). Zu den »transcen-
dental origins« der Rekapitulationsthese vgl. auch Stephen Jay Gould, Ontogeny and
Phylogeny, Cambridge und London 1977, S. 33-68.

86 Auch wenn die Rekapitulationsthese in ihrer Absolutheit heutzutage als widerlegt gilt,
ist die phylo- und ontogenetische Parallele nicht verworfen. Man spricht in der heuti-
gen Embryologie vom sogenannten >hourglass models, d.h. der Vorstellung, dass sich
Embryonen an einem spezifischen Punkt ihrer Entwicklung ahneln, wahrend sie in fri-
hen und spiten Phasen stirker divergieren. Diese mittlere Phase morphologischer >Ver-
engung« nennt man, ganz im Vokabular Haeckels, die >phylotypische Phase-.
Interessanterweise hat Denis Duboule, als er das Modell 1994 vorstellte, die Zeichnun-
gen Haeckels (Abb. 2) in sein Sanduhrmodell Gbernommen. Er stellt klar: »The dia-
grams of embryos are schematic to illustrate the concept; it is not suggested that they
give an exact description of vertebrate morphologies« (Denis Duboule, »Temporal col-
inearity and the phylotypic progression. A basis for the stability of a vertebrate Bauplan
and the evolution of morphologies through heterochronys, in: Development [Supple-
ment] 1994, S. 135-142, hier: S. 139).

87 Nach Bernhard Kleeberg fiihrt die Parallele von Ontogenese und Phylogenese die Ent-
wicklungsgeschichte auf ein (menschliches) Ziel hin, insofern »die Orientierung an der
ontogenetischen Entwicklung zum fertigen Organismus die Teleologisierung des phylo-
genetischen Prozesses« bedeutet — und umgekehrt auch »der der phylogenetischen Ent-
wicklung immanente Fortschrittsgedanke [...] seinerseits die Ontogenese
teleologisieren« kann. (Bernhard Kleeberg, Theophysis, S. 141f.)

185

https://dol.org/10.5771/9783968218991-161 - am 13.01.2026, 07:08:14.



https://doi.org/10.5771/9783968218991-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4. Handgebrauch und Menschwerdung: Anthropologische Unruhen

sprechend angegangen wurde. Auch die Hand wird in diese Licke der
Darstellbarkeit treten, etwa wenn Hans Friedenthal darauf hinweist, dass
sogenannte »Hautbriicken [...], die den Namen Schwimmhaute fithren«,38
als sowohl phylogenetisch-evolutionare wie ontogenetisch-embryonale
>Restbestinde« an erwachsenen Menschenhanden aufgefasst werden kon-
nen (Abb. 3). Die Schwankungen der Grofle der Schwimmbhaute lassen
bei Erwachsenen auf eine »mehr oder minder vollkommene Riickbildung
der embryonalen Schwimmbhiéute«® schliefen, wihrend die Existenz von
Schwimmhiuten beim Embryo wiederum auf »eine Abstammung aller
Sdugetiere von stindig schwimmenden Ahnenstufen« verweist.”® In den
Schwimmbhauten der Hand verschalten sich Ontogenese und Phylogenese.
In Kafkas Process wird an der Hand der Pflegerin Leni genau eine solche,
durch atavistische Schwimmbhiute ausgezeichnete Hand als »Naturspiel«
(KKAP, 145) auftauchen, die schon Walter Benjamin als »eine Andeutung
auf ihren Sumpf- oder Wasser-Ursprung«®! verstanden hat. Als animali-
sche Fluchtlinie wird sie den Protagonisten K. in ein erotisches Abenteuer
stirzen, auf das zurtickzukommen ist.

Abb. 5. Schwimmhautbildung

a) Hand und FuB des mensch- b) Hand des erwachsenen
lichen Embryos Menschen

Abb. 3: Schwimmbhiute bei Embryo und erwachsenem Mensch nach Hans Frieden-
thal

88 Hans Friedenthal, Dze Sonderstellung des Menschen in der Natur. Mensch und Affe, Berlin
1925, S. 85.

89 Ebd.,, S. 86.

90 Ebd., S.8S.

91 Walter Benjamin, Benjamin iiber Kafka, Texte, Briefzeugnisse, Aufzeichnungen, hg. von
Hermann Schweppenhauser, Frankfurt a.M. 1981, S. 127.

186

https://dol.org/10.5771/9783968218991-161 - am 13.01.2026, 07:08:14.



https://doi.org/10.5771/9783968218991-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.2 Urszenen des Handgebrauchs

Haeckels phylogenetisches Grundgesetz ist spiter von Ewald Hering zu
einer Gedachtnistheorie biologischer Sachverhalte weiterentwickelt wor-
den, laut der »[dJie ganze individuelle Entwicklungsgeschichte [...] eine
fortlaufende Kette von Erinnerungen an die Entwicklungsgeschichte«?
bildet. Unschwer lasst sich erkennen, wie tber Ewald eine Linie aus der
Evolutionsbiologie in die Psychoanalyse hiniberfihrt, deren Begriinder
Freud sowohl Ewalds Gedichtnistheorie wie Haeckels Rekapitulations-
these affirmativ gegentberstand.”3 Far die Art und Weise, wie Homini-
sationstheorien mit poetologischen Verfahren korrelieren, ist Freud ein
besonders markantes Beispiel, vor allem weil er, wie er im Aufsatz zum
Mann Moses schreibt, trotz der »gegenwartige[n] Einstellung der biologi-
schen Wissenschaft« am Lamarckismus als »der Vererbung erworbener
Eigenschaften auf die Nachkommen« festhilt.* Diese Theorie kann er
schlichtweg »nicht entbehren« — Freud spricht von einer »unvermeidli-
che[n] Kihnheit«.?> Sein Schuler Sdndor Ferenczi wird dieses Festhalten
damit erklaren, dass die »Denkungsart Lamarcks« eben die »psycholo-
gischere« sei, insofern sie mit »Strebungen und Triebregungen« argu-
mentiert, die der Psychoanalyse »genehmer [sind], als die des groffen
englischen Naturbeobachters, der alles nur auf Variation, in letzter Linie
also auf den Zufall zurtckfithren will«.%¢

Freuds Rezeption evolutionsbiologischen Wissens hat seinen berihm-
testen Ausdruck in der Regressionstheorie aus Jemseits des Lustprinzips
gefunden, in der ein parabolisches »Ur-Blaschen« ins Anorganische zu-
rickzukehren strebt.”” Doch auch schon in den 1915 gehaltenen Vorlesun-
gen zur Einfiihrung in die Psychoanalyse verweist Freud mehr oder weniger

92 Ewald Hering, Uber das Gedichtnis als eine allgemeine Funktion der organisierten Materie,
Leipzig 1921, S. 17.

93 Haeckels Hypothese zitiert er im Vorwort zu seiner dritten Auflage der Drei Abhandlun-
gen zur Sexualtheorie ausdricklich, betont dort allerdings noch die Unabhingigkeit der
Psychoanalyse von biologischer Forschung, vgl. Sigmund Freud, Drei Abbandlungen zur
Sexualtheorie, in: Studienausgabe, Bd. 3: Psychologie des UnbewufSten, hg. von Alexander
Mitscherlich u.a., Frankfurt a.M. 1982, S.37-145, hier: S.44. Zu Freuds Lob des Ge-
dichtnis-Vortrags Herings vgl. den »Anhang A« in Sigmund Freud, Das Unbewufte, in:
Studienausgabe, Bd. 3, S. 119-174, hier: S. 163.

94 Sigmund Freud, Der Mann Moses und die monotheistische Religion, in: Studienausgabe, Bd.
9: Fragen der Gesellschaft, Urspriinge der Religion, hg. von Alexander Mitscherlich u.a.,
Frankfurt a.M. 1974, S. 455-581, hier: S. 547.

95 Ebd.

96 Sandor Ferenczi, Versuch einer Genitaltheorie, Wien 1924, S. 69.

97 Vgl. Sigmund Freud, Jenseits des Lustprinzips, in: Studienausgabe, Bd. 3, S.213-272, hier:
S.236.

187

https://dol.org/10.5771/9783968218991-161 - am 13.01.2026, 07:08:14.



https://doi.org/10.5771/9783968218991-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4. Handgebrauch und Menschwerdung: Anthropologische Unruhen

explizit auf das biogenetische Grundgesetz Haeckels, wenn er mit den
Begriffen >Regression< und >Archaik« zwei separate Vorzeiten — die ontoge-
netische und die phylogenetische — bezeichnet:

Die Vorzeit, in welche die Traumarbeit uns zurtckfihrt, ist eine zweifache, ers-
tens die individuelle Vorzeit, die Kindheit, anderseits, insofern jedes Individuum
in seiner Kindheit die ganze Entwicklung der Menschenart irgendwie abgekiirzt wie-
derbolt, auch diese Vorzeit, die phylogenetische. Ob es gelingen wird zu unter-
scheiden, welcher Anteil der latenten seelischen Vorgange aus der individuellen,
und welcher aus der phylogenetischen Urzeit stammt, — ich halte es nicht fir
unmoglich. So scheint mir z.B. die Symbolbeziehung, die der Einzelne niemals
erlernt hat, zum Anspruch berechtigt, als phylogenetisches Erbe betrachtet zu
werden.”

Die kursivierte Stelle verdeutlicht, dass sich die Parallele von Individu-
um und Gattung durch das Haeckel’sche Gesetz legitimiert sieht. Spater
wird er beziiglich seiner Neurosenlehre explizit von der »phylogenetische[n]
Herkunft« von Libido- und Ich-Entwicklung sprechen: »Beide sind ja
im Grunde Erbschaften, abgekiirzte Wiederholungen der Entwicklung,
welche die ganze Menschheit von ihren Urzeiten an durch sehr lange
Zeitraume zurtickgelegt hat.«”® Gleichzeitig wird dabei, wenn von einer
»Symbolbeziehung, die der Einzelne nie erlernt hat«, die Rede ist, auf
einen anderen umstrittenen Moment seiner Psychoanalyse angespielt: die
>Urhordentheorie« aus Totem und Tabu. Diese erklart das Aufkommen der
Religion aus der Urszene eines Vatermords, den eine Briiderschar einst
beging: »Eines Tages taten sich die ausgetriebenen Brider zusammen,
erschlugen und verzehrten den Vater und machten so der Vaterhorde ein
Ende.«1% Als Argument wird die Urhordentheorie dadurch wirksam, dass
sie sowohl auf Theoreme der Evolutionsbiologie — Freud verweist explizit
auf die »Darwinsch[e] Hypothese tiber den Urzustand der menschlichen
Gesellschaft«1%! — wie auf ein literarisches Verfahren rekurriert. Die grof-
angelegte Kulturtheorie, die Freud entwickelt, basiert in ihrem Kern auf

98 Sigmund Freud, Vorlesungen zur Einfiibrung in die Psychoanalyse, S. 204. Hervorhebung,
A.H. Freud wird danach, im Hinblick auf verzerrte Kindheitserinnerungen, dartiber
spekulieren, »daf das phantasierende Kind einfach die Liicken der individuellen
Wahrheit mit prihistorischer Wahrheit ausgefillt hat«. (Ebd., S.362)

99 Ebd., S.347. Hier fallt auch ein Hinweis auf das »wertvoll[e] Buch von W. Bolsche«
(ebd.) — gemeint ist das Liebesleben in der Natur —, dessen Bekanntheit im Vorlesungs-
publikum Freud voraussetzen konnte.

100 Sigmund Freud, Totem und Tabu, in: Studienausgabe, Bd. 9, S. 287-444, hier: S. 426.
101 Ebd., S.425.

188

https://dol.org/10.5771/9783968218991-161 - am 13.01.2026, 07:08:14.



https://doi.org/10.5771/9783968218991-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.2 Urszenen des Handgebrauchs

einem narratologischen Kniff, dessen literarische Stilisierung von Freud
kaum kaschiert wird (»Eines Tages...«).

In Das Unbehagen in der Kultur wird Freud den Vorwurf eines verarger-
ten Lesers antizipieren, der meint, »die ganze Geschichte von der Vater-
totung [sei] ein Roman.«!92 Diesem Vorwurf begegnet er nur, indem er
die Hypothese durch das Ergebnis bestatigt sieht;!% die Frage der Fiktio-
nalitdt adressiert er, so Markus Klammer, indem er ihr einen >Imperativ
der Konstruktion« entgegenstellt: »Wir mussen dieses Ereignis annehmen,
um bestimmte Effekte Gberhaupt sinnvoll erkliren zu kdénnen.«!% Da-
mit bereitet die Psychoanalyse Freuds einem entwicklungsbiologischen
Erzahlverfahren den Weg, das den epistemologischen Problemen der Evo-
lutionstheorie — Transformation, Verwandtschaft, Beobachtbarkeit — mit
einer eminent literarischen Strategie begegnet.

b) Erzahllogiken des Handgebrauchs (Engels und Alsberg)

Um diesem Zusammenhang zwischen der Entwicklungsbiologie und
ihren Erzdhlverfahren — mit besonderer Berticksichtigung der Rolle der
Hand - genauer nachzugehen, sollen jetzt mit Friedrich Engels und
Pauls Alsberg zwei sich diametral entgegenstehende Perspektiven auf das
Verhaltnis von Menschwerdung und Handgebrauch untersucht werden.
Diese unterscheiden sich weniger im Hinblick auf ihre anthropologischen
Theoreme, als dass sie, angesichts darwinistischer und lamarckistischer
Interpretationsangebote, zwei unterschiedliche Erzihlverfahren des Hand-
gebrauchs entwickeln.

102 Sigmund Freud, Das Unbehagen in der Kultur, in: Studienausgabe, Bd. 9, S.193-270,
S.257.

103 »Es ist wirklich nicht entscheidend, ob man den Vater getotet oder sich der Tat enthal-
ten hat, man muf sich in beiden Fillen schuldig finden, denn das Schuldgefiihl ist der
Ausdruck des Ambivalenzkonflikts, des ewigen Kampfes zwischen dem Eros und dem
Destruktions- oder Todestriebs.« (Ebd., S. 258)

104 Markus Klammer, Figuren der Urszene. Material und Darstellung in der Psychoanalyse
Freuds, Wien 2013, S. 263. Klammer spricht von einem »als ob«Vorgehen: Es geht nicht
darum, dass das Ereignis tatsdchlich stattgefunden hat (das wire der »Imperativ der
Realitit«), sondern dass wir annebmen miissen, dass es stattgefunden hat. Klammer
spricht von einer »Determiniertheit der Erscheinungsformen der Gegenwart durch die
Vergangenheit, verbunden mit der Unmdglichkeit der Etablierung einer Kausalkette
[...] Prahistorien wollen nicht re-konstruiert, sie wollen konstruiert sein« (ebd.,
S.265).

189

https://dol.org/10.5771/9783968218991-161 - am 13.01.2026, 07:08:14.



https://doi.org/10.5771/9783968218991-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4. Handgebrauch und Menschwerdung: Anthropologische Unruhen

Friedrich Engels versucht sich in seiner Fragment gebliebenen Dialektik
der Natur an einer geschichtsphilosophischen Integration evolutionsbio-
logischen Entwicklungsdenkens in das Theoriegebaude des historischen
Materialismus.'® Schon im in den frihen 1870er-Jahren entstandenen
Kapitel Anteil der Arbeit an der Menschwerdung des Affen erweist er sich
als frither Vertreter einer Perspektive auf die Evolutionstheorie, die anstel-
le des Denkens die Arbeit — und damit die Hand - zum biologischen
Antriebsmotor erklart:

Dem Kopf, der Entwicklung und Tatigkeit des Gehirns, wurde alles Verdienst
an der rasch fortschreitenden Zivilisation zugeschrieben; die Menschen ge-
wohnten sich daran, ihr Tun aus ihrem Denken zu erklaren statt aus ihren
Bediirfnissen [...] so entstand mit der Zeit jene idealistische Weltanschauung,
die namentlich seit Untergang der antiken Welt die Kopfe beherrscht hat. Sie
herrscht noch so sehr, daf§ selbst die materialistischsten Naturforscher der Dar-
winschen Schule sich noch keine klare Vorstellung von der Entstehung des
Menschen machen kénnen, weil sie unter jenem ideologischen Einfluff die
Rolle nicht erkennen, die die Arbeit dabei gespielt hat. (451)

Auf dieser Deutung der Anthropogenese aufbauend, wird die Hand des
Urmenschen zum geschichtstrichtigen Organ, das die Entwicklung des
Menschen zum hochtechnischen Zivilisationswesen angetrieben hat. Mit
der Befreiung der Hand von ihrer Rolle als Greif- und Stiitzorgan ist fir
Engels der »entscheidende Schritt fiir den Ubergang vom Affen zum Men-
schen« (444) getan und eine Entwicklung in Gang gesetzt, nach der eine
immer geschickter werdende Hand sich neue Techniken aneignet, die
ihrerseits wieder die Verfeinerung des Handgebrauchs vorantreiben. Die
menschliche Anpassung ist fiir Engels schlicht von der Arbeit bestimmt:

So ist die Hand nicht nur das Organ der Arbeit, sie ist auch ihr Produkt. Nur
durch Arbeit, durch Anpassung an immer neue Verrichtungen, durch Verer-
bung der dadurch erworbenen besondern Ausbildung der Muskel, Béinder,
und in lingeren Zeitriumen auch der Knochen, und durch immer erneuerte
Anwendung dieser vererbten Verfeinerung auf neue, stets verwickeltere Verrich-

105 Friedrich Engels, Dialektik der Natur (=Marx-Engels-Gesamtausgabe, Bd. 20), Berlin 1962,
S. 565 [in diesem Unterkapitel mit Seitenzahlen in der Klammer im FlieQtext zitiert].
Engels steht der Lehre Darwins affirmativ gegentber und sicht lediglich den Kampf
ums Dasein kritisch, den er als Vermischung »der Hobbesschen Lehre vom bellum
omnium contra omnes, und der biirgerlichen 6konomischen von der Konkurrenz, so-
wie der Malthusschen Bevolkerungstheorie« (ebd., S. 565) sieht. Dieses Theoriegemen-
ge wirde es filschlicherweise ermdglichen »zu behaupten, man habe damit diese
Behauptungen als ewige Naturgesetze der Gesellschaft nachgewiesen« (ebd.). Vgl. zu
Darwins Malthus-Lektiire: Philipp Sarrasin, Darwin und Foucault, S. 78-84.

190

https://dol.org/10.5771/9783968218991-161 - am 13.01.2026, 07:08:14.



https://doi.org/10.5771/9783968218991-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.2 Urszenen des Handgebrauchs

tungen hat die Menschenhand jenen hohen Grad von Vollkommenbheit erhal-
ten, auf dem sie Raffaclsche Gemilde, Thorvaldsensche Statuen, Paganinische
Musik hervorzaubern konnte. (445f.)

Damit ist eine >Entstehungsgeschichte« des Menschen angekindigt, die
unter den geschichtsphilosophischen Auspizien des Marxismus neu zu
schreiben wire. Einerseits mochte Engels so malthusianischen Durchset-
zungsmodellen, die er in Darwins >Kampf ums Dasein< erkennt, ein dia-
lektisches Entwicklungsmodell entgegensetzen, das davon ausgeht, »daf§
jeder Fortschritt in der organischen Entwicklung zugleich ein[en] Riick-
schritt« darstellt, »indem er ensertige Entwicklung fixiert, die Moglichkeit
der Entwicklung in vielen andern Richtungen ausschlieft« (564). Anderer-
seits wird tber die Hand als Organ menschlicher Arbeit eine Integration
biologischer, technologischer und gesellschaftlicher Zusammenhinge in
die eigene Geschichtsphilosophie versucht. Es ist fiir Engels ene Linie
von der Entwicklung des menschlichen Korperbaus, zur Verfertigung von
Werkzeug, zu »Handel und Gewerbe«, »Recht und Politik« (450) — und
eben bis zur »vollstindige[n] Umwalzung unsrer bisherigen Produktions-
weise und mit ihr unsrer jetzigen gesamten gesellschaftlichen Ordnung«
(454). In dieser Verschaltung unterschiedlicher Geschichtslogiken bedin-
gen sich die Entwicklungsgeschichte des Menschen und die Geschichte
der Produktivkrifte gegenseitig. Umgekehrt antwortet die marxistische
Theorie damit auch auf eine anthropologische Problemstellung: »Erst
eine bewufite Organisation der gesellschaftlichen Produktion [...] kann
die Menschen ebenso in gesellschaftlicher Beziehung aus der tbrigen
Tierwelt herausheben.« (323)1% Die derart (mit-)gezogene Mensch-Tier-
Grenze bleibt aber eine, die den Menschen stets auf diejenige Natur zu-
ruckverweist, die sich die menschliche Hand zu formen und kontrollieren
unterstellt hat: »Schmeicheln wir uns indes nicht zu sehr mit unsern
menschlichen Siegen tiber die Natur. Fiir jeden solchen Sieg richt sie sich
an uns.« (452f.) Wenn die Holzindustrie Bodenerosionen begtinstigt und
die Verbreitung der Kartoffel auch die Verbreitung der Skrofeln mit sich

106 Gleichzeitig ist im Hinblick auf die Erdgeschichte auch diese kommunistische Gesell-
schaftsordnung bald hinfillig, insofern wir Menschen nur »fiir eine kurze Spanne
Zeit lebensfihige Bedingungen vorfinden, um dann auch ohne Gnade ausgerottet zu
werden« (327). Engels fugt dieser recht pessimistischen Perspektive allerdings an, »daf§
die Materie in allen ihren Wandlungen ewig dieselbe bleibt, daf§ keins ihrer Attribute
je verlorengehn kann, und daf sie daher auch mit derselben eisernen Notwendigkeit,
womit sie auf der Erde ihre hochste Bliite, den denkenden Geist, wieder ausrotten
wird, ihn anderswo und in andrer Zeit wieder erzeugen muf§« (327).

191

https://dol.org/10.5771/9783968218991-161 - am 13.01.2026, 07:08:14.



https://doi.org/10.5771/9783968218991-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4. Handgebrauch und Menschwerdung: Anthropologische Unruhen

zieht, »so werden wir bei jedem Schritt daran erinnert, daf§ wir keineswegs
die Natur beherrschen, wie ein Eroberer ein fremdes Volk beherrscht, wie
jemand, der aufer der Natur steht — sondern dafl wir mit Fleisch und Blut
und Hirn ihr angehoren und mitten in ihr stehn« (453). Engels’ Kritik an
der gesellschaftlichen Eskalation des arbeitenden Handgebrauchs miindet
in einer 6kologischen Pointe, die den Schatten aller gesellschaftlichen
Errungenschaften mitdenke.'0”

Was Engels mit der emphatischen Betonung der Hand als Geschichts-
organ des Menschen ermoglicht, ist ein Entwurf, der Entwicklungs- und
Gesellschaftsgeschichte derart verbindet, dass das Ziehen der anthropo-
logischen Grenze auch als gesellschaftlicher Sachverhalt deutbar wird.
Durch die Freiwerdung der Hand fiir den technischen Gebrauch kata-
pultiert sich die Spezies Mensch in eine Entwicklung, in der nicht nur
Hand und Technik in ein Verhaltnis dialektischer Kodependenz geraten,
sondern auch Natur und Gesellschaft sich ineinander verschrinken. Die
Verzahnung der verschiedenen geschichtsphilosophischen Register von
Erd-, Menschheits- und Produktionsgeschichte ermoglicht es, dass sich
in der biologischen Bestimmung des homo sapiens seine gesellschaftliche
Verortung ausdrickt wie sich umgekehrt die gesellschaftliche Analyse des
Menschen auf eine biologische Basis stellen ldsst. Damit wird die Evoluti-
onsgeschichte des Menschen zu einem eminent politischen Geschehen.
Mit Engels’ Theorie ist ein friher Versuch unternommen, die Frage nach
der anthropologischen Differenz als eine dezidiert gesellschaftliche zu ver-
stehen.

Deutlich wird aber auch der >Preis< dieses darwinistisch-marxistischen
Geschichtsmodells: Engels’ Theorie, laut der die menschliche Entwick-
lung von den geschichtlichen Kriften selbst bestimmt ist, zeichnet sich
durch eine vollkommene Abwesenheit menschlicher Individuen aus. Er
mag zwar vom >Menschen« sprechen — einzelne Menschen tauchen in die-
ser Theorie nicht mehr auf. Dass der individuelle Mensch als epistemische
Grofle eliminiert ist, muss zwar nicht als ein Mangel verstanden werden,
verweist aber auf ein Darstellungsproblem, das etwa die anthropologische
Theorie des bereits erwiahnten Paul Alsberg in ganz andere Richtungen
fahren wird. Alsbergs Hauptwerk Das Menschheitsritsel mit dem so char-

107 Darauf baut unter anderem die Lektiire Elmar Altvaters auf, der das Potenzial der
Dialektik der Natur fiir eine 6kologische Kapitalismuskritik betont: Elmar Altvater,
Engels neu entdecken. Das bellblaue Bindchen zur Einfiibrung in die »Dialektik der Natur«
und die Kritik von Akkumulation und Wachstum, Hamburg 2015.

192

https://dol.org/10.5771/9783968218991-161 - am 13.01.2026, 07:08:14.



https://doi.org/10.5771/9783968218991-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.2 Urszenen des Handgebrauchs

manten wie bezeichnenden Untertitel Versuch einer prinzipiellen Lisung
blieb zwar seinerzeit grofitenteils unbeachtet und darf auch heute noch
als vergessen gelten;!% doch trotz Alsbergs Auflenseiterstatus (sogar »ge-
nialer Aufenseiter«, wie Arnold Gehlen spiter meint'®”) zeichnet sich
seine Theorie durch markante Elemente aus — unter anderem nimmt
er Gehlens Prinzip des >Mingelwesens< vorweg —, die ihn fir die hier
verfolgte Fragestellung interessant werden lassen. Alsberg teilt mit Darwin
und Engels die Ansicht, »dafl es die >Hand« gewesen ist, welche den Men-
schen zum Menschen gemacht hat«!% pladiert dabei allerdings fiir eine
radikal gezogene Mensch-Tier-Grenze. Dieser Abgrenzungsversuch fiihrt
ihn zu einer Szene des Handgebrauchs, die zur Urszene des Menschen
schlechthin wird. Wo Engels die Evolutionsbiologie zum Anlass nimmt,
Erd-, Menschheits- und Gesellschaftsgeschichte zu einem monolithischen
Grofentwurf zu verschalten, wird bei Alsberg der Handgebrauch in einen
quasianekdotischen Erzihlmodus integriert.

Die Herausforderung fiir Alsbergs anthropologisches Modell besteht
zunachst darin, tber die menschliche Hand Wesensunterschiede zum Tier
abzuleiten, wie sie sich aus anatomischer Perspektive eigentlich verbieten.
Alsberg spricht von der »lapidare[n] Tatsache [...], dal8 der Affe eine
Hand besitzt« (191) und besteht dennoch darauf, dass der menschliche
Handgebrauch Teil einer Entwicklung ist, die anderen, ebenfalls mit
Hinden ausgestatteten Primaten nicht zukommt. Statt an den Feinheiten
morphologischer Beschreibungskunst anzusetzen, entwickelt Alsberg da-
her ein >Mingelwesen«Theorem, das die Kontrastierung tierischer und
animalischer Entwicklungsprinzipien ermoglicht. Wihrend Tiere durch
»Kampf- und Fluchtorgane, Abschreckungs- oder Tauschungsmittel, ver-
mehrte Fruchtbarkeit, geschirfte Sinnesorgane und viele andere besonde-

108 Lediglich in den Werken Dieter Claessens und Hans Blumenbergs hat Alsberg einige
Resonanz erfahren: vgl. Dieter Claessens, Das Konkrete und das Abstrakte. Soziologische
Skizzen zur Anthropologie, Frankfurt a.M. 1980, S. 60-66; sowie Hans Blumenberg, Be-
schreibung des Menschen, hg. von Manfred Sommer, Frankfurt a.M. 2006, S. 578ff. Zu
einer Einordnung vgl. Moritz von Kalckreuth, »Das Fluchttier, das zum Stein griftf und
Mensch wurde. Kdrperausschaltung und geistige Freiheit in der Anthropologie Paul
Alsbergs«, in: Thomas Ebke und Caterina Zanfi (Hg.), Das Leben im Menschen oder der
Mensch im Leben? Deutsch-franzisische Genealogien zwischen Anthropologie und Anti-Hu-
manismus, Potsdam 2017, S. 339-353.

109 Arnold Gehlen, »Philosophische Anthropologie«, in: Gesamtausgabe, Bd. 4: Philosophi-
sche Anthropologie und Handlungslebre, Frankfurt a.M. 1983, S. 238.

110 Paul Alsberg, Das Menschheitsrétsel, S 378. Alsbergs Menschheitsritsel wird in der folgen-
den Lektire ebenfalls mit in der Klammer angegebenen Seitenzahlen zitiert.

193

https://dol.org/10.5771/9783968218991-161 - am 13.01.2026, 07:08:14.



https://doi.org/10.5771/9783968218991-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4. Handgebrauch und Menschwerdung: Anthropologische Unruhen

re Vorrichtungen des Korpers« (98) angepasst sind, bleibt der Mensch
durch »armselige Korperausstattung« (98) in einem »Zustand der Unbe-
wehrtheit« (100) gefangen:

Weder hat er einen wehrhaften Korper, mit dem er sich dem Gegner stellen
konnte, noch besitzt er ein solches Maff an Schnelligkeit und Gewandtheit,
daf er die Moglichkeit des Flichens hitte; weder verfiigt er tber scharfe Sinnes-
organe, um Feind oder Beute schnell gewahr zu werden, noch ist ihm grofSe
Fruchtbarkeit gegeben, den Fortbestand der Gattung auch unter solch ungtinsti-
gen Verhiltnissen zu ermoglichen; [...] Kurz: es fehlen dem Menschen alle jene
fur seine Existenz und die Erhaltung seiner Gattung notwendigen Garantien,
welche dem Tiere zuteil geworden sind, auf welche das Tier sich mit Zuversicht
stitzen darf. (98)

Alsberg geht es aber nicht darum, wie der Mensch die eigene Mangelhaf-
tigkeit durch technische Findigkeit auszugleichen wusste. Vielmehr ist
die Verkimmerung des Korpers Effekt der von ihm bereits entdeckten
technischen Befahigung. Weil der Mensch »sich auf andere Weise die un-
erlafliche Wehrhaftigkeit und Lebenstiichtigkeit erworben und gesichert
hatte«, bedurfte er »der ihm von seinen tierischen Vorfahren tiberkom-
menen korperlichen Schutz- und Anpassungsvorrichtungen« (100) nicht
mehr.!"! Die menschliche Werktatigkeit nimmt daher die diskurslogische
Stelle evolutiondrer Korperanpassungen ein und ldsst auf ein spezifisch
menschliches Entwicklungsprinzip schliefen: »Mit dem Menschen hat also
eine Verschiebung, eine Wendung in der Anpassung von der Korperlich-
keit nach der Richtung des kinstlichen Werkzeugs hin stattgefunden.«
(101) Die zentrale These von Alsbergs Buch lautet daher, dass »das Ent-
wicklungsprinzip des Menschen das Prinzip der Korperausschaltung vermittels
kiinstlicher Werkzeuge« (103) sei. Der Mensch »leistete auf die in seinem
Korper vorhandenen (ererbten) Anpassungsanlagen und -vorrichtungen
[...] Verzicht; er benutzte das Werkzeug an Stelle seines Korpers; mit an-
deren Worten: Er schaltete durch das kinstliche Werkzeug seinen Korper
aus.« (102f.)

111 Der entscheidende Unterschied in der >Mingelwesentheorie« Alsbergs und Gehlens be-
steht genau darin: Bei Alsberg ist es nicht der verkiimmerte Zustand des Korpers, der
das Werkzeug notwendig macht (wie bei Gehlen), sondern vielmehr hat die Entde-
ckung des Werkzeugs die Verkiimmerung des Korpers vorangetrieben. In Blumen-
bergs Worten ist die »Entspezialisierung der menschlichen Organausstattung, die fiir
Gehlen »der Anfang aller menschlichen Dinge ist, [...] fiir Alsberg deren Ende« (Hans
Blumenberg, Beschretbung des Menschen, S. 589).

194

https://dol.org/10.5771/9783968218991-161 - am 13.01.2026, 07:08:14.



https://doi.org/10.5771/9783968218991-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.2 Urszenen des Handgebrauchs

Die Korperausschaltung wird fir Alsbergs Entwurf zum Passepartout
der evolutionsbiologischen Deutung des Menschen, die vom einfachen
Werkzeuggebrauch bis zum Wesen der Sprache!!? alles zu erklaren in der
Lage ist. Wird die Geschichte der Menschwerdung als Geschichte der Kor-
perausschaltung erzahlt, dann scheint der korperlichen Verkiimmerung
des Menschen jedenfalls kaum mehr Grenzen gesetzt: »Mit jedem Hand-
werkszeug schalten wir die Hand, mit dem Kraftwagen den Fufl, mit der
Additionsmaschine das Gehirn aus usw. Ja, das Ideal des modernen Inge-
nieurs wire eine Maschine, die den Menschen vollig ausschaltet.« (123)!13
Durch diese Tendenz zur >Maximalausschaltung« erweist sich Alsberg als
frither Vertreter einer anthropologischen Fantasie, laut der die technische
Entwicklung uns die Ablésung von denjenigen korperlichen Ausstattun-
gen ermoglichen wird, die uns evolutionir mitgegeben wurden. André
Leroi-Gourhan wird dies Jahrzehnte spater in Hand und Wort unter dem
Diktum der »Regression der Hand«!'# fassen, die den Menschen seines
speziesbestimmenden Erbes enthebt, insofern der »homo sapiens sich in
tausend Jahren [...] durch jenen veralteten osteo-muskuldren Apparat be-
hindert fihlen konnte, den er aus der Altsteinzeit ererbt hat«.!'S Damit
ist ausgedruckt, was bei Alsberg und Engels nur implizit bleibt: dass die
technische Entwicklung, die mit dem allerersten Handgebrauch eingesetzt
haben mag, einer Geschichtslogik folgt, der die Langsamkeit der evolutio-

112 Fir Alsberg stellt die Sprache ein Werkzeug in dem Sinne dar, dass es eine »auf§erkér-
perliche Realitit« (129) entwirft, die sich ebenfalls dem Prinzip der Kdrperausschal-
tung beugt: »Die Befihigung zur Korperausschaltung kennzeichnet den Begriff als ein
»Werkzeugy, als das >begrifflichec Werkzeug« (148). Hier gibt ihm im Ubrigen die Pa-
ldoanthropologie recht, vgl. André Leroi-Gourhan, Hand und Wort, S. 491: »Wir haben
hier nicht zwei typische menschliche Merkmale vor uns, auf der einen Seite die Tech-
nik, auf der anderen Seite die Sprache, sondern ein umfassendes mentales Phinomen,
das neurologisch auf den konnexen Gebieten griindet und gemeinsam von Korper
und Stimme zum Ausdruck gebracht wird.«

113 Alsberg gibt im Ubrigen zu, dass die Hand, die ja das Werkzeug bedient, nicht
ebenfalls ausgeschaltet wird: »Danach miifSten, wenn die menschliche Korperform
in Wirklichkeit durch das Werkzeug bestimmt sein soll, diejenigen Organe, denen in
erster Linie die Verfertigung und Bedienung der Werkzeuge obliegt, ein progressives
Wachstum bzw. eine Vervollkommnung in der Richtung des Werkzeugs erkennen
lassen. Dafd dies tatsachlich der Fall ist, ist einfach genug zu zeigen. Dem stofflichen
Werkzeug, welches sich vornehmlich an die Hand wendet, entspricht die grofle Voll-
kommenheit dieses Organs.« (180)

114 André Leroi-Gourhan, Hand und Wort, S.320. Vgl. auch aus phinomenologischer
Sicht: Bernhard Waldenfels, Sinnesschwellen. Studien zur Phinomenologie des Fremden
11, Frankfurt a.M. 1999, S. 100f.

115 André Leroi-Gourhan, Hand und Wort, S. 312.

195

https://dol.org/10.5771/9783968218991-161 - am 13.01.2026, 07:08:14.



https://doi.org/10.5771/9783968218991-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4. Handgebrauch und Menschwerdung: Anthropologische Unruhen

naren Anpassung nicht gewachsen ist. Wenn das Phinomen der Technik
nicht mehr innerhalb des klassisch darwinistischen Entwicklungsschemas
zu beschreiben ist, dann fallt die zoologische Bestimmung des Menschen
und seine technologische Situation auseinander.!1¢

Eine solche Technoanthropologie, die alle zoologischen Bestimmungs-
versuche ubertrifft, wird von Alsberg aber auch deswegen nicht ausge-
fihrt, weil sein Interesse stets bei demjenigen vergangenen Vertreter der
Gattung bleibt, der zum ersten Mal die Korperausschaltung praktiziert
und damit die Grenze zur Tierwelt gezogen hat. Und genau hier kiin-
digt sich der entscheidende Unterschied zum evolutionaren Erzihlmodell
Engels’ an. Zeigt sich bei Engels menschliche Entwicklung als Resultat
ineinander verschalteter Geschichtslogiken, so wird es bei Alsberg um
die Beschreibung einer Schwellensituation gehen, die den langwierigen
Prozess der Hominisation zu einer Szene des Menschwerdens macht.

So wie Kants Mutmaflicher Anfang der Menschengeschichte supponierte,
dass was die Geschichte nicht nachweisen kann, wohl »auf den Flugeln
der Einbildungskraft«!1” versucht werden dirfe, so bemiiht auch Alsberg
die »stirkste Inanspruchnahme der Phantasie« (363), um den prekiren
Anfang des Menschentums zu bestimmen. Alsberg imaginiert sich ein
von einem evolutiondren Ahnen zur Feindabwehr eingesetzten Steinwurf,
der dadurch zum »Leitstern aller weiteren Entwicklung« (364) wurde,
dass in ihm zum ersten Mal Handgebrauch, prototechnische Fertigkeit
und Korperausschaltung zusammenkommen. Derjenige Primat, der den
verhiangnisvollen Stein zum ersten Mal warf, war nach Alsberg zum ersten
Mal und mit vollem Recht Mensch und nicht mehr Tier:

[Dler Mensch trug die Methode der Abwehr durch Werfen mit Steinen, wel-
che bisher nur gelegentlich und nebenbei getbt wurde, in seine Entwicklung
hintber. Hierdurch gewann sie mit einem Schlage prinzipielle Bedeutsamkeit,
weil sie zum »entwicklungsbestimmenden« Faktor gemacht wurde. Indem der
Mensch die Steinabwehrmethode auf seine weitere Entwicklung herrschenden
Einfluf§ gewinnen lief, begab er sich unter das »Menschheitsprinzip«, unter das

116 Vgl. ebd., S.179: »Mit anderen Worten, es spricht alles dafiir, daf§ die >Vorginge im
Stirnbereich« die Kurve der biologischen Evolution gesprengt haben, die den Men-
schen zu einem zoologischen Wesen macht, das den normalen Gesetzen des Verhal-
tens der Arten unterworfen ist. Die Technik ist beim homo sapiens nicht mehr an den
Zellfortschritt gebunden, sie scheint sich vielmehr vollstindig davon zu 16sen und in
gewisser Weise ihr eigenes Leben zu fithren.«

117 Immanuel Kant, »Mutmaflicher Anfang der Menschengeschichte«, in: Gesammelte
Schriften, Akademieausgabe, Bd. VIII: Abbandlungen nach 1781, Berlin 1923, S. 107-123,
hier: S. 109.

196

https://dol.org/10.5771/9783968218991-161 - am 13.01.2026, 07:08:14.



https://doi.org/10.5771/9783968218991-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.2 Urszenen des Handgebrauchs

Entwicklungsprinzip der »Korperausschaltung«, wurde er aus dem Tiere zum
>Menschenc. (359)

Wie schon bei Freuds Urhordentheorie wird auch hier einer epistemolo-
gischen Herausforderung — die Absicherung der anthropologischen Gren-
ze unter den Bedingungen der Evolutionsbiologie — eine erzdhlerische
Losung zugefiihrt. Radikaler ausgedriick, ist es der Logik der Urszene zu
danken, dass die Frage nach der Menschwerdung tiberhaupt zu beantwor-
ten ist: Was nicht beobachtet werden kann, muss eben erzihlt werden.
Daraus resultiert auch die dramatische Umschlagslogik dieses Entwurfs,
nach der »die Menschheit mit einem Schlage entstanden« (365) sei. Diese
Vorstellung immediater Menschwerdung ist kein paldontologischer Sach-
verhalt mehr, sondern das Ergebnis einer Erzahlstrategie: einer Szene, die
den unbeschreibbaren Moment der Schwelle literarisch umsetzt.

Unweigerlich schert auch Alsberg, wie schon Freud zuvor, in ein la-
marckistisches Schema aus. Ausschlaggebend in seiner Theorie ist nicht
mehr, was Wilhelm Bolsche als den »Sortier-Apparat« der Darwin’schen
Theorie bezeichnet hat,!'® sondern diejenigen Strebungen und Regungen,
die einem Individuum entstammen und dennoch gattungstypische Folgen
zeitigen. Wo also Engels die langsam an der Spezies sich vollziehenden
Veranderungen (nach dem Vorbild Darwins) zu einem breit angelegten
geschichtsphilosophischen Entwurf ausarbeitete, ermoglicht Alsberg ein
narratologisch gewendeter Lamarckismus, Ontogenese und Phylogenese
in Korrespondenz zu bringen und an einem Individuum diejenige Anpas-
sung zu erzihlen, welche die gesamte Spezies betrifft. Als entwicklungs-
biologisches Darstellungsverfahren ermoglicht die Urszene, nicht mehr
zwischen ezner Menschwerdung und der Menschwerdung unterscheiden
zu mussen.

Zwischen Alsberg und Engels lasst sich aufzeigen, wie der theore-
tische Nexus von Hand und Mensch an Argumentationsmuster und
Darstellungsformen gebunden ist, welche die Historisierungs- und Nivel-
lierungstendenzen der Entwicklungsbiologie auf darstellerischer Ebene
umcodieren. Dabei wird der praktische Handgebrauch zum geschichts-
machtigen Organ, das in einer dialektischen Bewegung Spezies- und
Gesellschaftshistorie in einen grand récit der Menschheitsentwicklung
miinden lasst (Engels) oder das eine szenische Menschwerdung entwirft,
die als Urszene pars pro toto fiir den gesamten Menschen gilt (Alsberg).

118 Wilhelm Bolsche, Das Liebesleben in der Natur, Bd. 2, Leipzig 1900, S. 77.

197

https://dol.org/10.5771/9783968218991-161 - am 13.01.2026, 07:08:14.



https://doi.org/10.5771/9783968218991-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4. Handgebrauch und Menschwerdung: Anthropologische Unruhen

Dass sich die lamarckistische Form des Erzdhlens von Entwicklungsge-
schichte am Individuum deutlich besser literarischen (statt den strenger
historiografischen) Formen figt, sollte deutlich geworden sein. Es sei
daher im Folgenden auf einen literarischen Versuch eingegangen, der
— Jahrzehnte nach der evolutionsbiologischen Begeisterung der Jahrhun-
dertwende — ebenjene lamarckistischen Erzahlmodi aufgreift, um diese an
ihr konsequentes Ende zu fihren. In den Abenteuern des Hochstaplers
Felix Krull aus dem letzten Roman Thomas Manns wird die Geschichte
der Menschwerdung zur pikaresken Karriere umgedeutet. Damit ist, fast
nebenbei, die Frage nach der Gattung evolutionsbiologischen Erzihlens
mitgestellt.

) Felix Krulls schelmische Menschwerdung

Auf einer Zugreise nach Lissabon trift Thomas Manns Hochstapler Felix
Krull im Speisewagon auf »ein[en] éltere[n] Herr[n], zierlich von Figur,
etwas altmodisch gekleidet«,'?? der sich ihm als »Professor Kuckuck [...],
Paldontolog und Direktor des Naturhistorischen Museums in Lissabon«
(304) vorstellt. Selbiger Kuckuck kehrt von einer Reise zuriick, um »Scha-
del, Rippen und Schulterblatt einer lingst ausgestorbenen Tapir-Art«
(306) ins Museum nach Lissabon zu transportieren, und fithrt Krull
im folgenden Gesprich in die Tiefenzeiten der Erd- und Menschheits-
geschichte ein. Der Hochstapler Krull, der unter falscher Identitit als
Marquis de Venosta reist, wird von Kuckuck mit einer Theorie der »All-
sympathie« (319) bekannt gemacht, die vom »glasig-schleimige[n] Klimp-
chen des Urwesens« (309) tiber den »Spatkommling« homo sapiens (307)
bis zu den »Dunstwolken des interstellaren Raumes« (316) so ziemlich
alles umfasst. Es ist der Beginn von Krulls evolutionsbiologischer Begeiste-
rung, die sich zunichst in einem eindricklichen Vergleich auflert, den
Kuckuck gegeniiber Krull vorbringt:

»Wissen Sie aber, woran Sie mich erinnern? [...] An eine Seelilie. [...] Die Seeli-

lie ist aber keine Blume, sondern eine festsitzende Tierform der Tiefsee, zum
Kreis der Stachelhduter gehorig und davon wohl die altertimlichste Gruppe.

119 Thomas Mann, Bekenntnisse des Hochstaplers Felix Krull. Der Memoiren erster Teil. (=Gro-
fe kommentierte Frankfurter Ausgabe, Bd. 12.1), hg. von Thomas Sprecher und Monica
Bussmann, Frankfurt a.M. 2012, S.299 (im Folgenden werden die Seitenzahlen im
Flieftext zitiert).

198

https://dol.org/10.5771/9783968218991-161 - am 13.01.2026, 07:08:14.



https://doi.org/10.5771/9783968218991-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.2 Urszenen des Handgebrauchs

Wir haben eine Menge Fossilien davon. Solche an ihren Ort gebundenen Tiere
neigen zu blumenhafter Form, will sagen zu einer stern- und blitenartigen
Rundsymmetrie. Der Haarstern von heute, Nachkomme der frithen Seelilie,
sitzt nur noch in seiner Jugend an einem Stiele im Grunde fest. Dann macht er
sich frei, emanzipiert sich und abenteuert schwimmend und kletternd an den
Kisten herum. Verzeihen Sie die Gedankenverbindung, aber so, eine moderne
Seelilie, haben Sie sich vom Stengel gelost und gehen auf Inspektionstahrt. Man
ist versucht, den Neuling der Beweglichkeit ein wenig zu beraten. ..« (303f.)

Diese Lektion fir »den Neuling der Beweglichkeit« ist teilweise wortlich
aus Paul Kammerers Kapitel zur >Bewegbarkeit« seiner Allgemeinen Biolo-
gte abgeschrieben, die schon Hans Wysling in einem Aufsatz als Quelle
von Kuckucks Monologen ausmachte.!?? Fir den Paldontologen Kuckuck
ist die Seelilie zunachst von Interesse, weil es sich um eine sehr alte
Art handelt. Als sogenanntes >lebendes Fossil< gehort der Haarstern —
wie die »Baumfarne aus der Steinkohlezeit«, die Kuckuck in Lissabons
Botanischem Garten zur Ansicht empfiehlt — »eigentlich gar nicht der
gegenwirtigen Vegetation unseres Planeten a[n], sondern einer friheren
[...] Das ist mehr als kurzatmige Kulturhistorie. Das ist Erdaltertum!«

120 Vgl. Paul Kammerer, Allgemeine Biologie, Stuttgart und Berlin 1915, S.72-91. Zu den
»in ihrer Jugend noch an einem Stiel im Grund verankerten Haarsterne«, vgl. beson-
ders S.91. Den Nachweis erbrachte Hans Wysling, »Wer ist Professor Kuckuck? Zu
einem der letzten >grofen Gespriche« Thomas Manns, in: Ausgewdblte Aufsitze, Frank-
furt a.M. 1996, S. 285-309. Vgl. auch Thomas Manns Tagebucheintrag vom 8. Novem-
ber 1951: »Wiederheranziehen von Kammerers >Allgem. Biologie, in der ich tagiiber
begierig las« (Thomas Mann, Tagebiicher, Bd. 9. 1951-1952, hg. von Inge Jens, Frank-
furt a.M. 1993, S.132) sowie die Notizen Manns zu seiner Kammerer-Lektiire, abge-
druckt in: Hans Wysling, Narzissmus und illusiondre Existenzgform. Zu den Bekenntnissen
des Hochstaplers Felix Krull, Bern und Minchen 1982, S. 497-502. Trotz dieser Verweise
auf Kammerer hat Wysling Professor Kuckuck als Konglomerat verschiedener Quellen
bezeichnet, die sich von Schopenhauer, tiber Goethes Mephisto, bis zu Richard Wag-
ner erstrecken sollen. Das ist symptomatisch dafiir, wie schwer sich die Forschung mit
der Figur Kuckuck getan hat, solange der Bezug zur Popularwissenschaft der Jahrhun-
dertwende vernachlissigt wurde. Vgl. auch Thomas G. Rosenmeyer, »Das Kuckuckska-
pitel«, in: Deutsche Vierteljahrsschrift fiir Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte 62(3)
(1988), S. 540-548, der tber Platons Timdus, der Naturphilosophie der Frihromantik
und sogar dem spatantiken Roman Leukippe und Kleitophon des Achilleus Tatios den
Bezug zur Darwin-Rezeption véllig vergisst. Fir ihn zeichnet sich das Gesprich mit
Kuckuck durch eine »stupendous inconsequentiality« (ebd., S.452) aus: »In Krull,
science and biology, Kuckuck’s lecture, stands out as an interruption. It is an episode, a
didactic episode whose lesson is not a lesson at all, a pseudo-lesson at best.« (Ebd.,
S.545) Entscheidende Hinweise, die solche weitschweifigen Lektiiren zuriickweisen
und den Bezug zur Populirwissenschaft der Jahrhundertwende klarstellen, finden sich
bei Malte Herwig, Bildungsbiirger auf Abwegen. Naturwissenschaft im Werk Thomas
Manns, Frankfurt a.M. 2004.

199

https://dol.org/10.5771/9783968218991-161 - am 13.01.2026, 07:08:14.



https://doi.org/10.5771/9783968218991-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4. Handgebrauch und Menschwerdung: Anthropologische Unruhen

(303)'2! Gleichzeitig entstammt der radialsymmetrische Korperbau der
Seelilie — was auch bei Paul Kammerer zu lesen ist — einem evolutioniren
Zweig, der dem des bilateralsymmetrischen, d.h. durch eine Vertikalachse
zweigeteilten Menschen, entgegengesetzt ist.!?> Man konnte die sehr alte,
aquatische und kreiselnde Seelilie also als das entwicklungsbiologische
Gegenmodell des jungen, terrestrischen und bilateral >schwankenden«
Menschen beschreiben.!? Wenn nun Krull wie die Seelilie »die morpho-
logische Entwicklung vom festsitzenden >Gewichs< zum umbherstreifenden
Tier«!24 durchmacht, dann spielt der Seelilienvergleich aber zuletzt auch
auf den Lauf der Romanhandlung an. Malte Herwig spricht von »eine[r]
Art biologische[m] Bildungsroman in nuce«,'> durch den die Persiflage
auf den klassischen Bildungsroman, den Manns Roman im Grofen vor-
nimmt,!26 im Kleinen wiederholt wird. Die Parabel von der Seelilie wird

121 Thomas Mann besaf§ selbst eine fossilierte Seelilie, die seinen Schreibtich schmiuckte.
Vgl. die Abbildung in Malte Herwig, »Nur in der Jugend gestielt, Die langen Wur-
zeln des Felix Krull, in: Thomas-Mann-Jahrbuch 18 (2005), S. 141-158, hier: S. 158.

122 Vgl. André Leroi-Gourhan, Hand und Wort, S. 44: »Ausgehend von diesem Tatbestand
gliedern sich die Tierarten in zwei Typen der dynamischen Organisation: bei dem
einen Typ ist der Korper nach einer radialen Symmetrie aufgebaut, bei dem anderen
sind die Korperteile nach einer bilateralen Symmetrie angeordnet«. Genau unter die-
sen >radialen Bedingungenc findet die Seelilie nun auch bei Paul Kammerer Erwih-
nung: »Wenn freibewegliche Formen uns einen Strahlenbau zeigen, so ist es gewif§
deshalb, weil sie von festsitzenden Formen abstammen [...] und im Kreise der Stachel-
hauter sind die zuvor erwihnten Seelilien wohl die altertiimlichste Gruppe, von denen
wir die heutigen, in ihrer Jugend noch an einem Stiel im Grund verankerten Haarsterne,
sowie in weiterer Folge die Seesterne und Seeigel ableiten diirfen. Hier macht sich
dann auch bereits die Rickkehr zur Bilateralform (z.B. Herzigel) bemerkbar, die in
der Klasse der Seewalzen beinahe wieder vollendet ist.« (Paul Kammerer, Allgemeine
Biologze, S. 91, Hervorhebung A.H.) Die kursivierte Passage legt Mann Kuckuck in den
Mund.

123 Vilém Flusser hat sich in ganz dhnlicher Form an einer Anthropologie versucht, die
den Menschen vom anderen Ende der Evolution her beschreibt. Sein Ausgangspunkt
ist der Tiefseetintenfisch Vampyrotheutis infernalis. In dessen »Grundstruktur namlich
werden einige Ziige des menschlichen Daseins ersichtlich. Andere wieder erscheinen
darin vollig verwandelt. Somit kann ein Spiel mit verzerrenden Spiegeln aufgebaut
werden, dank dem wir die Grundstruktur unseres eigenen Daseins aus weiter Entfer-
nung und verzerrt wiedererkennen kénnen.« (Vilém Flusser, Vampyrotheutis Infernalis,
S.12f)

124 Malte Herwig, Bildungsbiirger auf Abwegen, S. 232.

125 Ebd.

126 Vgl. Thomas Sebastian, »Felix Krull« Pikarekse Parodie des Bildungsromans, in: Ger-
hart Hoffmeister (Hg.), Der deutsche Schelmenroman im 20. Jahrhundert, Amsterdam
1985/86, S.133-144; oder Bernhard F. Malkmus, The German Picaro and Modernity,
London 2011, S. 114ff. Laut Malte Herwig ist das Arrangement um die »nur in der Ju-

200

https://dol.org/10.5771/9783968218991-161 - am 13.01.2026, 07:08:14.



https://doi.org/10.5771/9783968218991-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.2 Urszenen des Handgebrauchs

zur biologisch-poetologischen Synekdoche, die sich als intrikate Verschal-
tung von literarischer Form und unzeitgemafler Wissensrezeption zu er-
kennen gibt.

Von den intertextuellen Beziigen zu Kammerers Allgemeiner Biologie
bis zur monistischen Rhetorik Haeckel’scher Provenienz wird damit mit
Beziigen auf den popularbiologischen Diskurs der Jahrhundertwende ge-
spielt, die zur Entstehungszeit dieses Kapitels in den 1950er-Jahren eigent-
lich schon zum Anachronismus geworden sind.'?” Dennoch geht es bei
Manns letztem Roman nicht blof um ein parodistisches Nachplappern
der paldontologischen Begeisterung um 1900. Kyung-Ho Cha hat gezeigt,
wie sich an der Kuckuck’schen Seelilie eine Unbestimmtheitszone zwi-
schen pflanzlichem, tierischem und menschlichem Leben offnet, in der
»monstros(e] Mensch-Tier-Hybride« aufleuchten, die »die glatte Oberfla-
che des Korpers zerstoren«!?® und eine karnevalesk-groteske Tendenz des
Romans erdftnen. Der Krul/l-Roman zeigt, wie im Spitwerk Manns mit
»ironischer Heiterkeit« eine »Kehre zum >Tier« vollzogen wird, die »Hand
in Hand geht mit einer Kritik des Humanismus und der Destruktion der
Idee des Menschen«.1??

Dazu ist mit dem Hinweis auf den Biologen Paul Kammerer noch
ein wissensgeschichtlicher Aspekt verbunden, der bei Alsberg und Freud
schon zur Sprache kam und fiir die Frage des poetologischen Umgangs

gend gestielt[en]« Haarsterne ein augenzwinkernder Hinweis auf das eigene Verhiltnis
zum >Jugend-Stil« im doppelten Wortsinne (vgl. Malte Herwig, Bildungsbiirger auf Ab-
wegen, S. 233). Dass sich eine solche >Kritik< oder >Persiflage< an dem Bildungsroman je-
denfalls an einem literaturgeschichtlichen Phantasma abarbeitet, zeigt die Forschung
zum Bildungsroman selbst, vgl. Georg Stanitzek, »Das Bildungsroman-Paradigma. Am
Beispiel von Karl Traugott Thiemes >Erdmann, eine Bildungsgeschichte«, in: Jahrbuch
der Deutschen Schillergesellschaft 34 (1990), S.171-194; oder Marc Redfield, Phantom
Formations: Aesthetic Ideology and the »Bildungsroman«, Ithaca und London 1996.

127 Vgl. wiederum Malte Herwig, Bildungsbiirger auf Abwegen, S.231ff. Anregung mag
auch die Beschreibung einer Seelilie in Manfred Franks Roman Die junge Fiirstin von
1915 gewesen sein, vgl. dazu Hans Wysling, Narzissmus und illusiondre Existenzform,
S.273f. Bemerkenswert sind ebenfalls die Ahnlichkeiten zu einzelnen Gedichten aus
Arno Holz’ Phantasus auf die unter anderem Peter Sprengel verwiesen hat, vgl. Peter
Sprengel, Darwin in der Poesie, vor allem: S. 70ff. und 135ft.

128 Kyung-Ho Cha, »Karnevaleskes Tier-Werden. Das Ende des Menschen in Thomas
Manns >Bekenntnisse des Hochstaplers Felix Krull«, in: Norbert Otto Eke und Eva Ge-
ulen (Hg.), Tiere, Texte, Spuren. Sonderheft der Zeitschrifl fiir deutsche Philologie 126
(2007), S. 221-250, hier: S. 246.

129 Ebd., S.223f. Vgl. dazu auch: Terence James Reed, »Das Tier in der Gesellschaft. Ani-
malisches beim Humanisten Thomas Manne, in: Thomas-Mann-Jahrbuch 16 (2003),
S.9-22.

201

https://dol.org/10.5771/9783968218991-161 - am 13.01.2026, 07:08:14.



https://doi.org/10.5771/9783968218991-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4. Handgebrauch und Menschwerdung: Anthropologische Unruhen

mit der Evolutionstheorie in Manns Roman entscheidend ist: der Lamar-
ckismus. Kammerer war ein uberzeugter Vertreter der Theorie wihrend
des Lebens erworbener Anpassungen und hat den Lamarckismus durch
Experimente an Geburtshelferkroten zu beweisen versucht.!3? Lockte man
diese Kroten durch Hitze zur Paarung ins Wasser, dann entwickelten
die Minnchen zum besseren Halt am Weibchen Brunstschwielen an den
Hinden, wie sie eigentlich nur andere Krotenarten auszeichnen und die
von der Geburtshelferkrote dennoch an ihre Nachkommen weitergegeben
wurden (Abb. 4). Als nun aber an einer Krote die Schwielen sich als blofSe
Tinteninjektion herausstellten, wurde Kammerer (wohl zu Unrecht!3!) als
Falscher gebrandmarkt und nahm sich kurz darauf das Leben. Auch Kam-
merer steht also unter dem Verdacht der Hochstapelei. Der mit Kammerer
verbundene Hinweis auf den Lamarckismus bleibt fiir das Darstellungs-
verfahren des Romans ebenso entscheidend. Denn dessen Protagonist
Krull wird sich genau nach derjenigen Maxime richten, die Paul Kamme-
rer hoffnungsvoll mit der Theorie Lamarcks verbindet: dass der Mensch
selbst zum evolutionsbiologischen »Werkmeister der Zukunft«'32 wird.

Es ist also kein Zufall, dass wihrend Entwicklungsfantasien und speku-
lative Mensch-Tier-Vergleiche im Roman noch von Paliontologen formu-
liert werden, sie ihren Widerhall nur noch in den Kopfen und Ohren
von Hochstaplern finden.!33 In der Gattung der Pikareske bundeln sich
der Werdegang des Hochstaplers Krull und die Forschungen des (ver-
meintlichen) Hochstaplers Kammerer. Entsprechend verwechselt Krull
im Folgenden wiederholt die Anpassungsfihigkeit tierischer Urahnen
mit seinem eigenen Talent zur Nachahmung und damit mit der schelmi-
schen Kunst der Hochstapelei. Als Antriebsmotor der Handlung wie als
(Selbst-)Darstellungsmodus des Protagonisten erscheint so ein Verfahren
der Mimikry, das die literarischen Verfahren wie die evolutionsbiologi-

130 Paul Kammerer, Neuvererbung oder Vererbung erworbener Eigenschaflen. Erbliche Belas-
tung oder erbliche Entlastung, Stuttgart und Heilbronn 1925. Vgl. auch Sander Gli-
boft, »The Case of Paul Kammerer: Evolution and Experimentation in the Early 20th
Century, in: Journal of the History of Biology, 39(3) (2006), S. 525-563.

131 Ebd., S. 528f.

132 Paul Kammerer, Neuvererbung oder Vererbung erworbener Eigenschaften, S. 5.

133 Zur Einordnung des Hochstaplermotivs in die Literaturgeschichte des 20. Jahrhun-
derts vgl. Dorothee Kimmich, »Mundus vult decipi<. Warum man sich den Hochstap-
ler als einen gliicklichen Menschen vorstellen muss«, in: Cabiers d’Etudes Germaniques,
Vol. 67: Quelques vérités a propos du mensonge?, Aix-en-Provence 2014, S. 223-236.

202

https://dol.org/10.5771/9783968218991-161 - am 13.01.2026, 07:08:14.



https://doi.org/10.5771/9783968218991-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.2 Urszenen des Handgebrauchs

Abb. 8. Geburtshelferkrite (Alytes obstetricans), zwei Minnchen

links normales Kontrolltier; rechts Exemplar aus der 5. Nachkommengeneration
der Wasserzucht; die schwarze Verfirbung besonders der linken Hand zeigt die
Ausdehnung der Brunstschwiele an. Auf der rechten Hand ist jetzt nur unter-
halb des Daumens eine kleine Schwiele vorhanden: die Haut dieser Hand war
abgezogen worden, um der mikroskopischen Untersuchung zu dienen, und ist
nachgewachsen, die Schwiele aber nicht mehr so groB geworden.
Originalaufnahme beider Exemplare auf derselben Platte von B. Stewart,
Cambridge.

Abb. 4: Paul Kammerers Geburtshelferkroten

schen Theoreme gleichermaflen motiviert.!3* Krulls neu gefundene Be-
geisterung fiir die »Urkrebse, Kopftifler, Armfufler, fiirchterlich betagten
Schwimme und eingeweidelosen Haarstern-Tiere« wird er daher auf den
Begriff bringen, »daf§ dies alles erste Ansatze [...] auf mich, will sagen: den
Menschen waren« (348). Wo Professor Kuckuck noch aus dem Menschen
hervorwuchernde »Anklinge ans Tier-Physiognomische« betonte — »Sie
sehen da den Fisch und den Fuchs, den Hund, den Seehund, den Habicht
und den Hammel« (312) —, sieht Krull also nur sich selbst.135

134 Cha liest den Roman Thomas Manns im Rahmen einer Wissens- und Literaturge-

135

schichte der »Humanmimikry« — der lamarckistischen Konstruktion eines homo mi-
mens, dem bei Mann sowohl Krulls Werdegang als auch Manns eigene Poetik als
»Mimikry der literarischen Tradition« entspricht (Kyung-Ho Cha, Humanmimikry, Poe-
ttk der Evolution, Minchen 2010, S. 25). Vgl. zur Umdeutung der sich schon von Aris-
toteles herschreibenden Theorie einer spezifisch menschlichen Imitation im
evolutionsbiologischen Diskurs: Stefan Willer, »Imitation of similar beings<. Social
mimesis as an argument in evolutionary theory around 1900«, in: History and Philoso-
phy of the Life Sciences 31 (2009), S.201-214, der die Wissensgeschichte evolutionarer
Imitationen von Wilhelm Bleek tiber Charles Darwin bis zu Kafkas Rotpeter nach-
zeichnet.

Diese Beschworung einer teleo-narzisstischen Entwicklungsgeschichte findet sich auch
in Manns Tagebuch nach dem Besuch im Field Museum of Natural History in Chicago.
Dort erlebte er einen »biologische[n] Rausch«, laut dem all dieses ausgestellte »Ur-Le-

203

https://dol.org/10.5771/9783968218991-161 - am 13.01.2026, 07:08:14.



https://doi.org/10.5771/9783968218991-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4. Handgebrauch und Menschwerdung: Anthropologische Unruhen

Zu ihrem Ausdruck kommt Krulls naturphilosophische Begeisterung
wahrend seines Besuchs im (fiktiven) Lissabonner Museu Sciéncas Natura-
es. Wenn Krull dort die Kuckuck’sche »Allsympathie« bemiht, um zu
begriinden, wieso er sich »ganz gut hineinversetzen [kann] in die Ge-
wohnheit des Wiederkiduens« (346), ist das einerseits Beispiel einer tber-
drehten speziesibergreifenden Einfihlungskunst. Andererseits basiert der
groteske Charakter dieser Szene mindestens so sehr auf der Artifizialitat
eines Blicks, der durch die kontrollierte und inszenierte Gegeniiberstel-
lung Krulls mit dem ausgestopften Rothirsch im Museum konstruiert
wird. Explizit wird letzteres in der Ausstellung menschlicher Ahnen re-
flektiert, zu der er mit Kuckuck ins Souterrain hinabsteigen muss — ein
>Abstiege, dessen Anklang an Darwins Descent of Man von Krull umgehend
verbessert wird: »Hinauf, wollen Sie sagens, schaltete ich geistvoll ein.«
(352) Dort erwartet Krull eine Ausstellung, in der die Urgeschichte des
Menschen »hinter Glasscheiben« und »kiinstlich erleuchtet« als »kleine
Theater, plastische Szenen in natirlicher Grofle« (352) happchenweise
aufgearbeitet sind, um damit in musealer Form das lamarckistische Phan-
tasma beobachtbarer Menschwerdung zu replizieren. Dabei tberblendet
sich die Entwicklungsgeschichte des Menschen vollends in die Entwick-
lungsgeschichte des Hochstaplers. Krull erinnert sich im Angesicht dieser
praparierten Urmenschen an die Momente seiner Kindheit, als er alte
Familienportrits betrachtete, um »festzustellen, wem unter ihnen ich etwa
besonders zu Dank verpflichtet sein mochte« (78). Der narzisstische Blick
in die eigene Herkunft wird im Museum in Lissabon auf die priparierten
Urahnen projiziert:

Erinnert der geneigte Leser sich wohl, wie ich in eigener Frithzeit, aus Neugier
nach den Urspriingen meiner auffallenden Wohlschaffenheit, unter allerlei Vor-
fahrenbildnissen nach ersten Hinweisen auf mein Selbst mich forschend umsah?
Verstarkt kehrt immer im Leben das Anfingliche wieder, und ganz fiihlte ich
mich zurtickversetzt in jene Beschiftigung, als ich nun dringlichen Auges und
klopfenden Herzens das aus grauester Ferne auf mich abzielende besichtigte.
(352)

Wenn hier aus »grauester Ferne« alles auf den Hochstapler abzielt, dann
wird auch die Frage nach der anthropologischen Differenz entsprechend

ben« aus »Schwiamme[n]«, »gigantischen Tiermassen« und »Menschenaffen« in ihm
das Gefiihl erweckte, »daf dies alles meinem Schreiben und Lieben und Leiden, mei-
ner Humanitit zu Grunde liegt.« (Thomas Mann, Eintrag zum 4. Oktober 1951, in:
Tagebiicher 1951-1952, S. 112f.)

204

https://dol.org/10.5771/9783968218991-161 - am 13.01.2026, 07:08:14.



https://doi.org/10.5771/9783968218991-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.2 Urszenen des Handgebrauchs

justiert. Ganz im Sinne Paul Alsbergs sieht Krull in der »angstliche[n]
Fremdheit und Hilflosigkeit der Beflaumten«, die weder mit »Hornern
noch Hauern, mit Reiffkiefern weder, noch Knochenpanzern« ausgestattet
sind, den Beweis dafiir, dass »die Sonderung vom Tierischen sich schon
[...] vollzogen« (352f.) hat. Laut Krull »wufSten sie schon [...] und bespra-
chen es heimlich im Hocken, daf sie aus feinerem Holz geschnitzt waren
als alle anderen« (353). Krull zitiert sich an dieser Stelle selbst, insofern
er ganz am Beginn des Romans darauf insistiert, dass er »aus feinerem
Holz geschnitzt war als meinesgleichen« (30). Ausgerechnet in diesen Ur-
menschen, die, im Gegensatz zu Krulls »auffallende[r] Wohlschaffenheit«
und seiner stets tber das Ziel hinausschiefenden Eloquenz, »klein und
beflaumt in scheuer Gruppe beisammen[hocken]« und sich »in schnalzen-
der, gurrender Vor-Sprache« (352) beraten, siecht er den Beweis fiir das
>feine Holz« der menschlichen, d.h. der Krull’schen Disposition.

Eine dhnliche genealogische Konfusion wurde schon von Professor
Kuckuck im Zuggesprich praktiziert. Sobald sich Krull ihm (falschlicher-
weise) als Marquis de Venosta vorstellt, dekliniert Kuckuck die aristokrati-
sche Verwandtschaft des Marquis, von der »Contessa Paolina Centurione«
bis zu den »Esterhazys von Galantha«, durch: »Sie haben, wie Sie wis-
sen, Gberall Vettern und Nebenverwandte.« (304) Kuckuck fiigt an: »Ge-
schlechts- und Abstammungskunde ist mein Steckenpferd« (304), und
nimmt dies als Anlass, sich als Paliontologe erkennen zu geben. Auch in
dieser Uberblendung von Ahnenforschung und Evolutionsgeschichte wer-
den also die Stammbaume der Venostas mit den Stammbaumen des homo
sapiens verwechselt. Die Vermengung genealogischer Register, wie sie so-
wohl Krull wie Kuckuck praktizieren, entlarvt den narzisstischen Blick in
die eigene Vergangenheit als einen hohlen, insbesondere weil der Hoch-
stapler Krull, als Spross »aus feinbiirgerlichem, wenn auch liederlichem
Hause« (9), der schlechtmoglichste Adressat der Kuckuck’schen Abstam-
mungslehre ist. Folgerichtig sieht Krull damit das Prinzip der Anpassung
durch Mimikry als Antriebsmotor individueller Entwicklung sanktioniert
— egal ob bei Urmenschen, Hochstaplern oder eben Geburtshelferkroten
- und das Prinzip der Identititskonstruktion nach Herkunft und Abstam-
mung durch eine lamarckistisch unterfitterte Verkleidungskunst ersetzt.
Fir den Werdegang Krulls, der sein Leben dem »Gedanke[n] der Ver-
tauschbarkeit« (257) verschrieben hat, ist das programmatisch: Als er in
Paris seine Zeit halb als unterwurfiger Hotelkellner und halb als wohlha-
bender Lebemann verbringt, stellt er fest, dass dies »auf eine Art von Dop-
pelleben hinausllief], dessen Anmutigkeit darin bestand, daf§ es ungewif§

205

https://dol.org/10.5771/9783968218991-161 - am 13.01.2026, 07:08:14.



https://doi.org/10.5771/9783968218991-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4. Handgebrauch und Menschwerdung: Anthropologische Unruhen

Abb. 5 (a-b): ,Von der Brustflosse zur Menschenhand® nach Carl Gegenbaur und
Brunstschwielen an der Krotenhand bei Paul Kammerer

blieb, in welcher Gestalt ich eigentlich ich selbst und in welcher ich nur
verkleidet war« (264f.). Die Konsequenz dieser Dauermaskierung besteht
im Aufgeben jeglicher Identitit: »Verkleidet also war ich in jedem Fall,
und die unmaskierte Wirklichkeit zwischen den beiden Erscheinungsfor-
men, das Ich-selber-Sein, war nicht bestimmbar, weil tatsichlich nicht
vorhanden.« (265) Die Hochstapelei bleibt die einzige Konstante in einer
Welt abwesender und austauschbarer Identititen.!3¢ Dieses Prinzip wird
auch auf den ausgestellten Urahn im Museum tbertragen: Hominisation
nach Krull meint diejenige Art der Mimikry, mit der ein noch beflaumter
und gurrender Urmensch auch einmal Aristokrat werden kann.

An dieser Stelle hat die Hand ihren Auftritt als Schauplatz von Krulls
evolutionsbiologischer Verwandtschaftsfantasie. Schon in der Zugunter-
haltung meint Kuckuck, bei Krull scheine »ein gewisser Extremitatenkult
[...] vorzuliegen« (312). Diese Feststellung ist nicht ganz unbegrindet,
wo doch Krull zu Beginn des Romans in einer narzisstischen Selbstbegut-

136 Vgl. zu dieser Thematik Julia Scholl, »Verkleidet also war ich in jedem Fall«. Zur Iden-
tititskonstruktion in Joseph und seine Briider und Bekenntnisse des Hochstaplers Felix
Krull«, in: Thomas-Mann-Jabrbuch 18 (2005), S. 9-30.

206

https://dol.org/10.5771/9783968218991-161 - am 13.01.2026, 07:08:14.



https://doi.org/10.5771/9783968218991-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.2 Urszenen des Handgebrauchs

achtung seine Hinde hervorhebt: »Meine Hande, auf die ich friith achthat-
te, waren, ohne uberschmal zu sein, angenehm im Charakter, niemals
schwei$ig, sondern mafig warm, trocken, mit geschmackvoll geformten
Fingernidgeln versehen und sich selbst ein Wohlgefallen.« (18) Dieses hier
noch deutlich als Zivilisationsorgan Krulls hervorgehobene Paar Hiande-
wird dann im Gesprich mit Kuckuck zum Marker einer anthropologi-
schen Transformierbarkeit, die — im morphologischen Geist der Zeit —
die Verwandtschaften mit »den urtimlichsten Landtieren« (311) nahelegt.
Davon bleibt auch ein von Krull ins Spiel gebrachter, »reizende[r] voll-
schlanke[r] Frauenarm« (311f.) nicht bewahrt. Kuckuck erwidert: »Was
aber den vollschlanken Frauenarm angeht, so sollte man bei dieser Glied-
mafle sich gegenwirtig halten, daf§ sie nichts anderes ist als der Krallenfli-
gel des Urvogels und die Brustflosse des Fisches.« (312) Dieser Auftritt der
Hand ist in doppelter Weise ein Zitat aus dem Bestand populardarwinisti-
scher Naturphilosophie: Einerseits zitiert Kuckuck die morphologischen
Verwandtschaftsentwiirfe nach Haeckel und Gegenbaur (Abb. 5a), die mit
den Beispielen Fisch und Urvogel einen Querschnitt durch Luft, Wasser
und Erde (und durch die biologische Tiefenzeit) unternehmen; anderer-
seits ist der »Extremititenkult« Krulls vielleicht nicht zufallig ein Verweis
auf das Transformationsorgan, das auch in Kammerers Krotenversuchen
dem Betrachter die Hand entgegenstreckt (Abb. 5b). In jedem Fall wird
die Hand zum Organ eines Verwandtschaftsentwurfs, der ein »allsympa-
thisches« Verhiltnis des Menschen mit der Entwicklungsgeschichte aller
Lebewesen entwirft. Aus dem vermeintlich menschlichsten Organ, als das
es in der anthropologischen Tradition seit Aristoteles fungiert, erwichst
sowohl die Tierwerdung des Menschen wie die Menschwerdung des Tiers.

So zeigen sich auch an der Hand die lamarckistischen Entwicklungs-
fantasien mit der pikaresken Kunst der Verwandlung verschaltet. Schon
in der lamarckistischen Theorie ist diese Vorstellung der evolutionidren
Geschichte des Handgebrauchs als komoédiantische Betrugsgeschichte an-
gelegt. So beschreibt etwa Manfred Schneider die habitude des Handge-
brauchs nach Lamarck folgendermaflen: »Lamarcks Bimane [ist] einer
tber Generationen laufenden dauernd wiederholten Tauschung entstie-
gen. Irgendwann hat er sich aber aus einem a/s 0b erhoben. Er wurde ein
zweihandiges Wesen, indem er lange Zeit so tat, als 0b er ein zweihandi-
ges Wesen sei.«!37 Pointierter konnte Krulls Hominisationstheorie nicht

137 Manfred Schneider, »Die Hand und die Technike, S. 193.

207

https://dol.org/10.5771/9783968218991-161 - am 13.01.2026, 07:08:14.



https://doi.org/10.5771/9783968218991-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4. Handgebrauch und Menschwerdung: Anthropologische Unruhen

beschrieben werden. In Manns Roman inszeniert Krull in der Begegnung
mit den Héinden der »Halbaffen« des Museums einen entsprechenden
evolutionsbiologischen Karneval:

Von Baumaisten herab sahen, geduckt, aus tbergroffen, spiegelnden Augen
Halbaffen mich an, das Nachtaffchen Schlanklori, das ich fiir immer in mein
Herz schlof, so zierliche Hindchen, von den Augen ganz abgesehen, hatte es
an seinen Armchen, die natiirlich das Knochengertist der iltesten Landtiere bar-
gen, und der Koboldmaki mit Augen wie Teetassen, lang-diinnen Fingerchen,
die er zusammengelegt vor der Brust hielt, und ausnehmend verbreiterten Platt-
zehen. Die Natur schien zum Lachen reizen zu wollen mit diesen Fratzchen; ich
aber enthielt mich sogar des Lachelns bei ihrem Anblick. Denn gar zu deutlich
lief es bei ithnen allen schliefflich auf mich hinaus, wenn auch auf verlarvte und
wehmiitig scherzhafte Weise. (351)

Die Komik dieser Passage basiert entscheidend darauf, dass sich Krull,
trotz seines bierernsten zoologischen Interesses, der Sprache der Liebes-
schnulze nicht zu schade ist, wenn er das »Nachtiffchen« mit den
»zierlichen Handchen« »fur immer in [s]ein Herz schl[ieft]«. In diesem
Missverhaltnis von erotisierender Stilistik und zoologischer Thematik sind
— wie beim vollschlanken Frauenarm — die evolutionsbiologischen Regres-
sionsfantasien deutlich mit kulturell codierten Elementen kontaminiert.
Und wenn Krull danach »dem aufrecht tappenden Biren die Hand reichte
und dem Schimpansen, der sich auf seine Fingerknochel niedergelassen,
ermutigend auf die Schulter klopfte« (352), dann werden nebenbei auch
Minnerbiinde geschlossen.

Was die derart supponierten Verwandtschaftsfantasien angeht, bedarf
es kaum der Erwahnung, dass weder von Schlankloris (vgl. Abb. 6) noch
von Koboldmakis eine Linie zum heutigen Menschen verlauft. Die (mitt-
lerweile veraltete) Bezeichnung >Halbaffe< meint die Tatsache, dass es sich
eben nicht um diejenigen Affen handelt, aus deren Entwicklungslinie die
Menschen(-affen) hervorgegangen sind. Das Verhaltnis zwischen Krull
und dem Lori bzw. Maki basiert auf einer Verwandtschaft, die eben nicht
auf Genealogie sondern auf Mimikry beruht.!3¥ Dafiir stehen die mit
Diminutiven gespickten Beschreibungen der Hinde ein — die »Armchen«
mit ihren »zierliche[n] Hindchen« und den »lang-dinnen Fingerchen« —,
die eine miniaturisierende Annaherung an den menschlichen Kérperbau
tben, wie er wiederum nur metonymisch fir das »Knochengertist der
altesten Landtiere« tiberhaupt steht (wie Krull die Lektion Kuckucks rezi-

138 Vgl. Kyung-Ho Cha, Humanmimikry, S. 166-170.

208

https://dol.org/10.5771/9783968218991-161 - am 13.01.2026, 07:08:14.



https://doi.org/10.5771/9783968218991-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.2 Urszenen des Handgebrauchs

Fig. 123.

Abb. 6: Lori nach Ernst Haeckel

tiert). In einer doppelten Bewegung liuft also alles auf den Menschen
zu und von ihm aus wieder in die Tierwelt auseinander — das ist die
Krull’sche Interpretation der Allsympathie. Wenn die Auftrittsbedingung
der Nachtaffchen diese verzerrende Mimikry ist, die jede taxonomische
Verwandtschaft trumpft, dann ist auch die Analogie zu Krull perfekt,
der bekanntlich selbst Meister der nachahmenden Tiuschung und mit
keinerlei genealogischer Nobilitat ausgestattet ist.

Mit dieser hochstaplerischen Transformationsfantasie entwirft Mann
ein anthropologisches Verwandtschaftsspiel, in dem die Uberblendun-
gen von Mensch zu Tier zur Kostiimierungskunst erklart wird, die das
Menschsein als ein genauso kianstlicher wie kinstlerischer Modus in
Szene setzt. Die Pikareske wird zum Darstellungsmodus lamarckistischer
Verwandlungsprozesse, dessen Zentrum leer bleibt und die auch die Wie-
dereinsetzung eines »Menschheitsprinzips« nach Paul Alsberg nicht zulas-
sen. Hinter der Maske des Tiers versteckt sich kein Mensch mehr, sondern
nur ein Hochstapler, der sich per Definition jeder Definition entzieht.
Damit konturiert Mann in seinem lamarckistischen Schelmenroman das
Ende derjenigen anthropologischen Emphase, die in der Animalitit das

209

https://dol.org/10.5771/9783968218991-161 - am 13.01.2026, 07:08:14.



https://doi.org/10.5771/9783968218991-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4. Handgebrauch und Menschwerdung: Anthropologische Unruhen

Eigentliche des Menschen gefunden zu haben meinte. Gleichzeitig zeigen
sich tradierte Erzihlformen des Menschwerdens angesichts eines biologi-
schen Hominisationsprozesses, der bloff noch eine groteske Mimikry als
Entwicklungsprinzip anerkennt, verstellt. Letztlich ist es geradezu das Mo-
dell des Bildungsromans selbst, das Manns Pikareske zur Disposition
stellt.

4.3 Topiken des Tierwerdens: Amorphisierung und Regression

a) Die Riickkehr ins Aquatische

Manns lamarckistischer Hochstaplerroman, der in einem pikaresken Ent-
wurf lineare Entwicklungsmodelle durch einen Prozess standiger Mimikry
ohne Ziel und ohne Zentrum ersetzt, verweist paradigmatisch auf eine
literarische Darstellungsform, die den anthropologischen Hominisations-
modellen ein lustvolles Tierwerden entgegensetzt. Dabei ist deutlich ge-
worden, dass ein solcher Werdensprozess keineswegs der Eintritt in ein
klar definiertes Feld tierischer Existenzformen darstellt, sondern eine >Ent-
Formung« des Menschen inszeniert, in der das, »was tierisch in uns ist,
pflanzlich, mineralisch oder menschlich, [...] nicht mehr unterschieden«
werden kann.'? Als ein anthropologischer Transformationsraum fiihrt
die Tierwerdung in Zonen der Ununterscheidbarkeit, die das folgende
Kapitel — insbesondere im Hinblick auf die Hand - in tropologischer Hin-
sicht prazisieren mochte. In einer Szene von Franz Kafkas Process findet
sich daftr ein bereits angekiindigtes und dufSerst anschlussfahiges Beispiel.
Die Pflegerin Leni prasentiert Josef K. ihre Hand als ein anatomisches
»Naturspiel«, bei der »das Verbindungshautchen fast bis zum obersten
Gelenk der kurzen Finger« reicht. (KKAP, 145) Einen solchen aquatischen
Atavismus hat bereits Hans Friedenthal in seiner Sonderstellung des Men-
schen in der Natur beschrieben, wo die sogenannten >Schwimmbhiute«
menschlicher Hinde die Parallele von Phylo- und Ontogenese illustrieren
sollten. Dass sich an Wasserwesen ein Blick in menschliche Urzeiten er-
offnet, dafiir gibt es eine Reihe weiterer Beispiele aus der Zeit. Neben
der erwihnten parabolischen Seelilie in Manns Felix Krull oder Hermann
Bahrs tierwerdender Alge bietet der von Haeckel und Bolsche mehrfach
herangezogene Urfisch Amphioxus ein besonders eindriickliches Beispiel

139 Gilles Deleuze und Félix Guattari, Was ist Philosophie?, Frankfurt a.M. 1996, S. 205.

210

https://dol.org/10.5771/9783968218991-161 - am 13.01.2026, 07:08:14.



https://doi.org/10.5771/9783968218991-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.3 Topiken des Tierwerdens: Amorphisierung und Regression

solcher Hoffnungen. Dieses im Meerschlamm lebende Lanzettfischchen
ist, so Haeckel, »nachst dem Menschen das wichtigste und interessanteste
aller Wirbeltiere. Wie der Mensch auf dem hochsten Gipfel, so steht
der Amphioxus an der tiefsten Wurzel des Vertebratenstammes.«40 Man
musse, so Haeckel an anderer Stelle, den Amphioxus daher »mit besonde-
rer Ehrfurcht betrachten«, weil dieser »unter allen noch lebenden Thie-
ren allein im Stande ist, uns eine annihernde Vorstellung von unseren
altesten silurischen Wirbelthier-Ahnen zu geben«.!#! In Bolsches Liebesle-
ben in der Natur wird die Betrachtung des Urfischleins entsprechend zu
einer Szene der Selbsterkenntnis ausgearbeitet. Ist mit diesem »erste[n]«
und »niedrigste[n]« Fisch »die Linie haarscharf bezeichnet, in die dich
der Sortier-Apparat geworfen hat«,'#? dann suggiert das Lanzettfischchen
regelrecht ein Identifikationspotenzial zwischen der penetrant geduzten
Leserin und dem schédellosen Urfischlein: »Ein Wirbeltier bist du — ein
Tier vom Amphioxus an aufwirts. Von hier 1a§t sich die Leiter jetzt so gut
wie ganz glatt abklettern.«!43 Gerade am anderen Ende der evolutioniren
Kette lauert also die anthropologische Erkenntnis: »Der Mensch als Fisch
und Molch« lautet die vielsagende Uberschrift dieser Passage.

Der Freud-Schiler Sdndor Ferenczi hat diese Verbindung von Mensch
und Meerschlamm zum geo-, bio- und psychologischen Universaltheo-
rem weiterentwickelt. Sein Versuch einer Genitaltheorie stellt den ambi-
tionierten Versuch dar, die Theorie des »Altmeister[s] Haeckel«#4 fur
die Psychoanalyse fruchtbar zu machen, um diese zu einer »Bioanaly-
se«!® weiterzuentwickeln, und arbeitet dazu die Verbindung zwischen
Fisch und Mensch zum paradigmatischen Topos entwicklungsbiologi-
scher Reminiszenzen aus. Darin drickt sich, so Ferenczi, »ein Stick
phylogenetisches Wissen um unsere Herkunft von wasserbewohnenden
Wirbeltieren«!4¢ aus, das er Freuds phylogenetischen Urszenen anzufiigen

140 Ernst Haeckel, Anthropogenie oder Entwickelungsgeschichte des Menschen, S. 441.

141 Ernst Haeckel, Uber die Entstehung und den Stammbaum des Menschengeschlechts. Zwei
Vortrige, Berlin 1868, S. 42.

142 Wilhelm Bolsche, Das Liebesleben in der Natur, S.77.

143 Ebd.

144 Sindor Ferenczi, Versuch einer Genitaltheorie, S. 63.

145 Vgl. ebd., S.26. Einer solchen >Bioanalyse« geht es nicht darum, die Psychoanalyse in
der Biologie zu fundieren, sondern um eine Anwendung psychoanalytischer Konzepte
auf biologische Sachverhalte. Vgl. zu dem jlngst wieder auflebenden Interesse an Fe-
renczi: Peter Berz u.a. (Hg.), RISS: Zeitschrift fiir Psychoanalyse. Nr. 94: Sonderhefl: Bio-
analyse I, Hamburg 2021.

146 Sandor Ferenczi, Versuch einer Genitaltheorie, S. 62.

211

https://dol.org/10.5771/9783968218991-161 - am 13.01.2026, 07:08:14.



https://doi.org/10.5771/9783968218991-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4. Handgebrauch und Menschwerdung: Anthropologische Unruhen

unternimmt. Uber das biogenetische Grundgesetz entwirft Ferenczi eine
Parallele onto- und phylogenetischer Katastrophenplots, laut der etwa die
»Artentwicklung im Meere« der »Embryonalentwicklung im Mutterleib«
entspricht oder die »Seeeintrocknung« in der Katastrophe der Geburt wie-
derholt wird.'#” So werden >thalassale Regressionen< am modernen Indivi-
duum als Nachwirkungen eines phylogenetischen Traumas beschreibbar,
das sich beispielhaft als gewiinschte »Wiederkehr des Ichs in den Mutter-
leib«148 duflert. Die epistemologische Scharfe erhilt die Theorie Ferenczis
durch die ins Aquatische uberfihrte Verzahnung von Individuum und
Gattung, die in der Individualpsychologie immer wieder aufscheint:

Wie denn, dachten wir uns, wenn die ganze Mutterleibsexistenz der hoéheren
Sdugetiere nur eine Wiederholung der Existenzform jener Fischzeit wire und
die Geburt selbst nichts anderes, als die individuelle Rekapitulation der grofSen
Katastrophe, die so viele Tiere und ganz sicher auch unsere tierischen Vorfahren
beim Eintrocknen der Meere zwang, sich dem Landleben anzupassen.'#

Die Flucht aus dem Ozean wird zur Urszene einer traumatischen Aus-
trocknung, die noch im modernen Individuum nachwirkt. Ferenczis Bio-
analyse verbindet mehrere wichtige Merkmale: die Verzahnung von Onto-
und Phylogenese, die in einer Szene der Rekapitulation gleichermafSen
eine Teleologisierung wie eine Beobachtbarkeit evolutionirer Prozesse
ermoglicht; die lamarckistische Erzahlform, die in seinen eigenen Worten
schlichtweg die »psychologischere« und deshalb genehmere ist;'5° sowie
das Format der Urszene, das er von Freud tibernimmt und zur Vorstellung
standig nachwirkender phylogenetischer Traumata umarbeitet.

An der Pflegerinnenhand Lenis in Kafkas Process kiindigt sich nun an,
wie diese von Haeckel, Bolsche und Ferenczi zwischen Fisch und Molch,
Kustenschlamm und Mutterleib aufgerufenen Topoi des Aquatischen, Or-
ganischen bis Abjekten auf die menschliche Hand tbertragen werden.
Dabei geht mit dem Interesse an den Wasserwesen eine Tendenz zur
Amorphisierung im Wortsinn, d.h. zur >Ent-Formung« von Hand- und Men-
schenform einher. Ein Beispiel dafiir ist in dieser Arbeit schon besprochen
worden: In Rilkes Malte Laurids Brigge wird in der Salpétriére-Szene das

147 Ebd., S.92. Vgl. zur (kata-)strophischen Poetik dieses Entwurfs: Judith Kasper, »Fe-
renczis »Kata/strophen«, in: Peter Berz u.a. (Hg.), RISS: Zeitschrift fiir Psychoanalyse.
Nr. 94: Sonderbefl: Bioanalyse I, S. 67-79.

148 Sdandor Ferenczi, Versuch einer Genitaltheorie, S. 25.

149 Ebd., S. 62f.

150 Ebd., S. 69.

212

https://dol.org/10.5771/9783968218991-161 - am 13.01.2026, 07:08:14.



https://doi.org/10.5771/9783968218991-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.3 Topiken des Tierwerdens: Amorphisierung und Regression

Aufkommen des sogenannten »Groffen« als Erleben einer organischen
Masse beschrieben, die als »ein grofes totes Tier, das einmal, als es noch
lebte, meine Hand gewesen war« (SW VI, 764), aus ihm herauszuwach-
sen scheint. Deutlich wird hier das Register des Ekels aufgerufen, wenn
die animalisch-wuchernde Vitalitit aus dem Menschenleib herausdringt,
dessen Grenzen sich damit gleichzeitig auflosen. Gleichermaflen ist diese
>Entformung« der Hand als Gegenkonzept zur terrestrischen >-Menschen-
Form« entworfen, wenn die sich selbststindig machende Hand der 29.
Aufzeichnung (Kap. 3.3) als ein Wasserwesen charakterisiert wird: »[I]ch
erkannte vor allem meine eigene, ausgespreizte Hand, die sich ganz allein,
ein biflchen wie ein Wassertier, da unten bewegte und den Grund unter-
suchte.« (SW VI, 795)

Besonders bemerkenswert ist das Auftreten dieser Topik in Alfred
Doblins Wadzeks Kampf mit der Dampflurbine, insofern es sich hier um
einen Roman handelt, der sich weniger fiir das Organisch-Animalische
der Hand als fir ihre technische Befdhigung interessiert (Kap. 5.2). Umso
erstaunlicher ist es, dass Wadzeks Ingenieurshand wihrend einer seiner
zahlreichen Zusammenbriiche eine Regression zur Molluske erlebt:

Sein Gesicht, plotzlich ohne Spannung, ganz dinn und von Faltchen tbersit.
Der Kopf reichte nicht mehr fir die grofe Haut. Seine Hande legte er fern von
sich auf den Tisch; auf dem Zeitungsbogen bewegten sie sich unappetitlich,
streckten ihre langen Gliedmafen; als sie ein paarmal zuckten, hatten sie etwas
tief Angstigendes an sich wie kalte unbekannte Seetiere, wie eine unnatiirliche
Kreuzung von Molluske und Menschlichverwandtem; man graute, man schim-
te sich vor diesen langsamen Handen. (WK, 200)

Wenn sich hier Wadzeks Korper der Dienstbarkeit verweigert, wird dies
nicht mehr in Begriffen einer unkontrollierbaren Maschinerie getan,
so wie noch an anderen Stellen von einer plotzlich umschlagenden,
»schlecht regulierten Hand« (WK, 65) die Rede ist. Stattdessen wird
die Widerspenstigkeit der Hand vom Gegenmodell des Technischen her
entwickelt: als eine unproduktive Materialitit, der nicht nur die Funktio-
nalitat, sondern vor allem die Form verlustig gegangen ist. Die Selbststin-
digkeit der Hand, statt Auszeichnungsmerkmal ihrer Dienstbarkeit zu
sein, wird zum Ausloser von Ekel. Die Hinde bewegen sich »unappetit-
lich« und strecken »ihre langen Gliedmaflen« von sich. Aus der Amorphi-
tit gewinnen sie ihre aquatischen Merkmale und werden zu »kalte[n]
unbekannte Seetiere[n]«, die wie frisch gefangene Fische auf Zeitungspa-
pier ausliegen. Als »Kreuzung von Molluske und Menschlichverwandtem«
nisten sich die Hinde in einer Ununterscheidbarkeitszone von Tierischem

213

https://dol.org/10.5771/9783968218991-161 - am 13.01.2026, 07:08:14.



https://doi.org/10.5771/9783968218991-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4. Handgebrauch und Menschwerdung: Anthropologische Unruhen

und Menschlichem, Aquatischem und Terrestrischem ein, die im Wad-
zek-Roman als Gegendiskurs zum maschinistischen Korperdispositiv ihre
Kraft gewinnt. Die Fischwerdung der Hinde vollzieht die Auflosung der
Menschenform.

b) »Eine hiibsche Kralle«: Das Spreizen der Finger bei Kafka

Im Folgenden soll nun auf die mehrfach erwihnte Hand Lenis aus
Kafkas Process genauer eingegangen werden. Sie kann als Angelpunkt
einer breiter angelegten Lektiire dienen, welche die darin darin anklin-
gende Handttopik durch mehrere Texte Kafkas verfolgt.!s! Dabei wird
deutlich, dass es Kafka kaum darum geht, explizite Stellungnahmen zu
evolutionsbiologischen Theoremen zu tatigen, als dartber ein Spiel mit
anthropologischen Deformationen zu beginnen, in der zoologische und
juridisch-politische Menschenfassungen gemeinsam zur Disposition ge-
stellt werden. Ausgangspunkt der folgenden Uberlegungen soll jedenfalls
die Betrachtung und Betastung ebenjener Pflegerinnenhand sein, die in
einem Kapitel des Process statthat, in dem K. auf Hinweis seines besorg-
ten Onkels die Hilfe des Advokaten Huld in Anspruch nimmt. An der
Unterhaltung, die das Schicksal seines Prozesses zum Thema hat, bleibt
K. zunachst seltsam unbeteiligt: »K. konnte ruhig alles beobachten, denn
um ihn kimmerte sich niemand.« (KKAP, 138f.) Als ein Geriausch aus
dem Vorzimmer die Unterhaltung stort, entflicht K. in den Nebenraum,
wo sich sofort »auf die Hand, mit der er die Tur noch festhielt, eine
kleine Hand legte, viel kleiner als K.s Hand, und die Tir leise schlof§«.
(KKAP, 139) Leni, die Pflegerin des erkrankten Advokaten, initiiert mit
dieser Hervorlockung die fir den Process typische Verzahnung juristischer
Ablaufe mit dem sexuellen Begehren des Protagonisten, das K. besonders
an den Helferinnen- und Angestelltenfiguren des Romans auslebt. In der
anschlieBenden Verfihrungsszene zeigt nun Leni K. ihre Hand, die sie
durch »einen korperlichen Fehler« (KKAP, 145) ausgezeichnet sieht:

Sie spannte den Mittel- und Ringfinger ihrer rechten Hand auseinander, zwi-
schen denen das Verbindungshiutchen fast bis zum obersten Gelenk der kurzen

151 Eine Querlektire vieler der auch im Folgenden zu besprechenden Hand-Stellen bei
Kafka unternimmt die leider nur online publizierte Dissertation: Dalia Inbal, A Hand-
ful of World. The Figure of the Hand in Franz Kafka’s Writings, Dissertation Columbia
University: https://doi.org/10.7916/D8MG7PKO (letzter Aufruf: 29. Juni 2022)

214

https://dol.org/10.5771/9783968218991-161 - am 13.01.2026, 07:08:14.



https://doi.org/10.7916/D8MG7PK0
https://doi.org/10.5771/9783968218991-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://doi.org/10.7916/D8MG7PK0

4.3 Topiken des Tierwerdens: Amorphisierung und Regression

Finger reichte. K. merkte im Dunkel nicht gleich, was sie ihm zeigen wollte, sie
fihrte deshalb seine Hand hin, damit er es abtaste. »Was fiir ein Naturspiel«,
sagte K. und figte, als er die ganze Hand uberblickt hatte, hinzu: »Was fiir eine
hiibsche Kralle!« Mit einer Art Stolz sah Leni zu, wie K. staunend immer wie-
der ihre zwei Finger auseinanderzog und zusammenlegte, bis er sie schlieflich
flichtig kiifSte und losliefS. »Oh!« rief sie aber sofort, »Sie haben mich gekiif§t!«
(KKAP 145f.)

Der Atavismus des »Sumpfgeschopfes«!3? Leni ist der erotisch inszenier-
te Ruckgriff ins evolutiondr Vorgingige, der K. — ganz in der Manier
Heideggers, der den Tieren die Hiande ab- und dafir Krallen zusprach
(Kap. 4.1) — von einer »hibsche[n] Kralle« sprechen lasst. Zu diesem
animalischen Organ gesellt sich eine animalische Erotik: K. wird von
Leni »mit offenem Mund erkletter[t]«, wobei Kisse und Bisse, nach dem
Vorbild von Kleists Penthesilea, austauschbar sind: »[Jletzt da sie ihm so
nahe war gieng ein bitterer aufreizender Geruch wie von Pfeffer von ihr
aus, sie nahm seinen Kopf an sich, beugte sich iiber ihn hinweg und bif§
und kufSte seinen Hals, bif$ selbst in seine Haare.« (KKAP, 146)

In einem ersten Lektireversuch liefe sich dieses zu bestaunende »Na-
turspiel« mit den anderen Handdarstellungen im Roman konstellieren.
Diese reichen vom verweigerten Handschlag des Aufsehers im Verhaf-
tungskapitel (vgl. P, 25) bis zu den zupackenden Griffen des Exekuti-
onskommandos, die »K.’s Hinde mit einem schulmifigen, eingeiibten,
unwiderstehlichen Griff« in die Zange nehmen (KKAP, 306). In diesen
Griffen der zuerst entstandenen Anfangs- und Endkapitel des Romans
verkorpert sich die Dialektik von Zugriff und Entzug,'>? die den Prozess
insgesamt charakterisiert und der die Kralle Lenis eine animalisch-eroti-
sche Fluchtlinie entgegensetzt. Solche Krallenhinde werden in den spa-
ter entstandenen Romankapiteln wiederholt als Gegenentwiirfe zu den
Griffen des Gesetzes auftauchen. Eine erste explizit als >Kralle« bezeichne-
te Hand findet sich vor dem Untersuchungsgericht, wo nach einigem
Spektakel »irgendeine Hand« (KKAP, 70) K. am Kragen fasst.!** Wenn

152 Vgl. Walter Benjamin, »Franz Kafka. Zur zehnten Wiederkehr seines Todestages«, in:
Benjamin iiber Kafka, S. 9-38, hier: S. 29.

153 Wahrend der Abfithrung am Ende des Romans wird sich K. dagegen eingestehen, dass
er »immer mit zwanzig Hinden in die Welt hineinfahren [wollte] und tberdies zu
einem nicht zu billigenden Zweck« (KKAP, 308) — eine Einsicht, die ihn den Weg zur
eigenen Exekution vorantreiben lasst.

154 Vgl. Philip Grundlehner, »Manual Gesture in Kafka’s ProzefS«, in: The German Quarter-
ly 55(2) (1982), S. 186-199, welcher aus der Gerichtsszene schlieSt: »Indeed, it appears
that the more K. reaches out with his own hand or seeks to establish order with his fist,

215

https://dol.org/10.5771/9783968218991-161 - am 13.01.2026, 07:08:14.



https://doi.org/10.5771/9783968218991-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4. Handgebrauch und Menschwerdung: Anthropologische Unruhen

darauthin K. vom Podium herabspringt und die um ihn herumstehenden
Gesichter beschreibt, heifSt es: »Was fir Gesichter rings um ihn! Kleine
schwarze Auglein huschten hin und her, die Wangen hiengen herab,
wie bei Versoffenen, die langen Birte waren steif und schatter und griff
man in sie, so war es als bilde man blof Krallen, nicht als griffe man
in Birte.« (KKAP, 71, Hervorhebung A.H.) Von den packenden Hinden
der Anwesenden bis zu den vergeblichen Griffen, »als bilde man blof§
Krallen«, wird die Machtlosigkeit K.s bei seinem Verhor konzise in der
Topik greifender Hinde gefasst. Vor diesem Hintergrund ist auch die
Verfiihrungsszene mit Leni im Nebenraum des Advokatenschlafzimmers
als Reaktion auf K.s juristisches Auf-der-Stelle-Treten zu verstehen. In
der Advokatenwohnung wird K. ja nicht nur vom Gesprach tber seinen
Prozess ausgeschlossen; es kommt vielmehr zu einer ganz buchstablichen
Verdunkelung der juristischen Abliufe, wenn die Wohnung groftenteils
in Dunkelheit getaucht ist und sogar ein Kanzleidirektor urplétzlich aus
einer Ecke des Zimmers auftauchen kann:

Und wirklich begann sich dort in der Ecke etwas zu rihren. Im Licht der
Kerze die der Onkel jetzt hochhielt, sah man dort bei einem kleinen Tischchen
einen dltern Herrn sitzen. Er hatte wohl gar nicht geatmet, daf§ er solange
unbemerkt geblieben war. Jetzt stand er umstindlich auf, offenbar unzufrieden
damit dal man auf ihn aufmerksam gemacht hatte. Es war als wolle er mit den
Hinden, die er wie kurze Fligel bewegte, alle Vorstellungen und BegriSungen
abwehren, als wolle er auf keinen Fall die andern durch seine Anwesenheit
storen und als bitte er dringend wieder um die Versetzung ins Dunkel und um
das Vergessen seiner Anwesenheit. (KKAP, 137)

Auch hier zeigen die beiden »wie kurze Flugel bewegte[n]« Hande,
so Walter Benjamin, dass »der Verwandlungsprozess bereits begonnen
hat«.!3> Damit wird die Dialektik von Zugriff und Entzug auf mehreren
Ebenen an der Hand durchgespielt: erstens auf der Ebene des Plots, indem
K. an den Ablaufen des Prozesses ausgeschlossen bleibt, daftir das Gesetz
jederzeit aus der Dunkelheit zuzugreifen droht; zweitens auf topischer
Ebene, indem diesen packenden Griffen des Rechts animalische Krallen
entgegengesetzt werden; drittens aber auch auf Ebene der Wahrnehmung,

the more he appears to be engulfed and victimized by the hands of his opponents.«
(Ebd., S. 188) Das Kapitel inszeniert insgesamt ein gestisches Spektakel, auf das die ein-
schlagige Studie von Isolde Schiffermiller ausfiihrlicher eingeht: Vgl. Isolde Schiffer-
miiller, Franz Kafkas Gesten. Studien zur Entstellung der menschlichen Sprache, Tubingen
2011, S. 138f.

155 Walter Benjamin, Benjamin iiber Kafka, S. 127.

216

https://dol.org/10.5771/9783968218991-161 - am 13.01.2026, 07:08:14.



https://doi.org/10.5771/9783968218991-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.3 Topiken des Tierwerdens: Amorphisierung und Regression

insofern der Verdunkelung des Prozesses die taktile Prasenzerfahrung von
Lenis Hand entgegengesetzt wird: »[K.] merkte im Dunkel nicht gleich,
was sie ihm zeigen wollte, sie fithrte deshalb seine Hand hin, damit er
es abtaste.« (KKAP, 145) Diesem Spiel von Prasenz und Latenz entspricht
eine akustische Verdachtslogik, bei der konstant nach unerlaubten Lau-
schern und Mithorern Ausschau gehalten wird. Wenn K. vom Onkel in
seinem Buro besucht wird, warnt er: »Du sprichst aber zu laut, lieber On-
kel, der Diener steht wahrscheinlich an der Tir und horcht« (KKAP, 123);
drauflen vor der Tur zieht K. den Onkel weiter, »da der Portier zu horchen
schien« (KKAP, 125); und auch beim Advokaten springt der Onkel plotz-
lich auf, da er Leni des Horchens verdachtigt: »Er unterbrach sich, flister-
te: >Ich wette daf sie horcht« und sprang zur Ttr. Aber hinter der Tar war
niemand, der Onkel kam zurtick, nicht enttauscht, denn ihr Nichthor-
chen erschien ihm als eine noch groflere Bosheit, wohl aber verbittert.«
(KKAP, 134) Die Verbitterung des Onkels dartber, Lenis Horchen nicht
sehen zu konnen, verkorpert am priagnantesten die spannungsgeladene
»Omnilatenz«!3¢ des Verfahrens, bei dem K. selbst keinen Zugriff auf den
Prozess bekommt, wihrend der juristische Arm stets aus der Dunkelheit
vorstofSen kann. Die Betastung von Lenis Hand steht in deutlicher Oppo-
sition zu den Verdunkelungs- und Abschirmungstendenzen des Prozesses
und widersetzt sich den Griffen des Prozess als eine taktil-animalische
»Gegenstromung, die [...] eine nicht-menschliche Sexualitat schafft«.!57 Es
kindigt sich darin an, was Deleuze und Guattaris als Formen des Tierwer-
dens bei Kafka beschrieben haben: »Gegen die Unmenschlichkeit jener
»bosen Machtec« stellt sich die Nichtmenschlichkeit: Kafer werden, Hund
werden, Affe werden, lieber Hals iiber Kopf abhauen [...] als den Kopf
beugen und Burokrat, Beamter oder Polizist, Richter oder Gerichteter
bleiben.«!58

Uber diese Flucht in das Tierwerden eroffnet sich eine zweite Lektiire-
moglichkeit, die ihren Ausgang an K.s Faszination nimmt, die Finger
Lenis immer wieder auseinanderzuspreizen. Einerseits ist es genau diese

156 Vgl. Anselm Haverkamp, »Kafkas Pannen: Poetik des Landstreichens im dichtgemach-
ten Text«, in: Ludo Verbeeck u.a. (Hg.), Schlof-Geschichten. Zu Kafkas drittem Roman-
plan — eine Diskussion, Eggingen 2007, S. 110-118, hier: S. 114. Dort ist das im Hinblick
auf die Machtverhaltnisse im Schlof formuliert, beziiglich derer Haverkamp von einem
»omniprasente[n], nein: omnilatente[n] Alibi« spricht.

157 Gilles Deleuze und Félix Guattari, Kapitalismus und Schizophrenie II. Tausend Plateaus,
Berlin 1992, S. 318.

158 Gilles Deleuze und Félix Guattari, Kafka. Fiir eine kleine Literatur, S. 19.

217

https://dol.org/10.5771/9783968218991-161 - am 13.01.2026, 07:08:14.



https://doi.org/10.5771/9783968218991-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4. Handgebrauch und Menschwerdung: Anthropologische Unruhen

Geste, die K. in seiner allerletzten Handlung im Roman, kurz bevor er
»[wlie ein Hund« (KKAP, 312) stirbt, wiederholt: »Er hob die Hinde
und spreizte alle Finger.« (KKAP, 312)!%Y Andererseits legen sowohl die
tiergewordene Hand Lenis wie auch die ausgespreizten Finger K.s eine
werktopische Lektiire nahe, welche die weibliche Krallenhand und insbe-
sondere die Geste der gespreizten Finger an anderen Stellen bei Kafka
verfolgt.

Cornelia Ortlieb hat in einem einschldgigen Aufsatz an den Krallenhan-
den die »Rhetorik der Schaustellung«'®® untersucht, welche den »anima-
lische[n] Menschen und humane[n] Tiere[n]«'®! Kafkas zugrunde liegt.
Ortlieb zeigt die Linie auf, die von der Kreuzung, die zur Halfe Lamm ist,
aber »[v]on der Katze Kopf und Krallen« (KKAN 1, 372) hat, Gber die Sire-
nen aus dem Odysseus-Fragment, die (Harpyien dhnlich) »die Krallen frei
auf den Felsen [streckten]« (KKAN 2, 41), bis eben zu Lenis Naturspiel der
»hiibschen Kralle« reicht, bei der die Schwimmhaute zwischen den Finger
ausgespreizt werden. Neben diesen animalisierten und meist femininen
Krallen sind zwei weitere Handbeschreibungen weiblicher Charaktere fiir
dieses topische Interesse Kafkas aufschlussreich. Zum wird eine Hand in
der Erzahlung Eine kleine Frau beschrieben, deren Merkwirdigkeit im ge-
nauen Gegenteil des Atavismus von Lenis Hand besteht: »Den Eindruck,
den ihre Hand auf mich macht, kann ich nur wiedergeben, wenn ich
sage, daf ich noch keine Hand gesehen habe, bei der die einzelnen Finger
derart scharf voneinander abgegrenzt waren, wie bei der ihren; doch hat
ihre Hand keineswegs irgendeine anatomische Merkwirdigkeit, es ist eine
vollig normale Hand.« (KKAD, 322) Statt eine direkte Verbindung ins
Tierische herzustellen, wird die >Trennbarkeit< der Finger zum Auszeich-
nungsmerkmal einer Hand, die nur deswegen hervorsticht, weil sie vollig
ununterscheidbar von anderen Hinden ist. Zum anderen findet sich in
einer Tagebuchaufzeichnung die Hand einer Vermieterin, die »ein kleiner
Zimmerherre, der selbst »die Hinde standig in den Taschen seines Rockes
hielt« (KKAT, 521), gleichzeitig mit Bewunderung und Abscheu betrach-
tet:

159 Im Process schrieb Kafka das letzte und das erste Kapitel zuerst. Im Entstehungsprozess
geht die Schlussgeste der sich spreizenden Finger der Beschreibung von Lenis Hand
also chronologisch voraus. Vgl. zu dieser letzten Geste auch Kap. 6.3.

160 Cornelia Ortlieb, »Kafkas Tiere, in: Norbert Otto Eke und Eva Geulen (Hg.), Tiere,
Texte, Spuren, S. 339-366, hier: S. 346.

161 Ebd., S. 348.

218

https://dol.org/10.5771/9783968218991-161 - am 13.01.2026, 07:08:14.


https://doi.org/10.5771/9783968218991-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.3 Topiken des Tierwerdens: Amorphisierung und Regression

»Weg mit der Hand« sagte er plotzlich und schob sie wirklich weg. »Was sie
doch fiir schreckliche Hiande haben« sagte er dann fafite ihre Hand und drehte
sie. »Oben ganz schwarz, unten weiflich, aber noch ausreichend schwarz und -
er fuhr in ihren weiten Armel - auf dem Arm sind sie sogar ein wenig behaart.«
»Sie kitzeln mich« sagte sie

»Weil sie mir gefallen. Ich verstehe nicht, wie man sagen kann, daf sie haflich
sind. Man sagt es namlich. Aber nun sehe ich, daf§ das ja gar nicht stimmt.«

Und er stand auf und gieng im Zimmer auf und ab. Sie kniete noch immer und
besah ihre Hand.

Das machte ihn aus irgendeinem Grunde wild, er sprang hinzu und nahm
wieder ihre Hand. (KKAT, 521f.)

In den beiden Beschreibungen der Frauenhinde stehen weniger die be-
sonderen Eigentimlichkeiten der jeweiligen Hand im Zentrum als das
besondere »minutiose Verfahren«,'6? das sich an ihre Beobachtung und
Beschreibung kniipft. Es ist jedenfalls nicht klar, was eine »[o]ben ganz
schwarz, unten weiflich, aber noch ausreichend schwarz« (KKAT, 521f.)
gefirbte Hand genau meint. Umgekehrt treten an diesen Hinden umso
mehr die Modi der Blicksteuerung hervor. Thre >Monstrositat< wird, im
Sinne der Etymologie des Monstrums, die sich tber monere (mahnen)
und monstrare (zeigen) aufspannt, zu einem »De-Monstrationsobjekt« im
Wortsinn.'®3 Ortlieb spricht davon, dass die Monster »zeigen [...], wie
es die Art der Monster ist, nur dass sie nicht linger als Ganzes propheti-
schen oder warnenden Charakter haben, sondern den einen deformierten
Korperteil vorzeigen, die Hand«.'** Wenn Heidegger schreibt, dass »[d]Jie
Hand zeichnet, vermutlich weil der Mensch ein Zeichen ist«,'®5 wird
diese Bestimmung also aufgenommen und gleichermaflen sberzeichnet.
Das >Zur-Schau-Stellen< wird, so Ortlieb, zum »Prinzip Schaubude«!¢¢ ver-
kehrt.

Zentral an den Merkwirdigkeiten dieser Hinde scheint daher auch,
wie sich die Aufmerksamkeit des Betrachters wiederholt auf die Entschei-

162 Vgl. zu diesem Begriff: Ulrich Stadler, Kafkas Poetik, Ziirich 2019, S.129-144, hier:
S.130: »Wer minutids verfihrt, gefihrdet die Ubersicht, macht vertraute Zusammen-
hange unsichtbar und erschwert damit das Verstindnis des Wahrgenommenen. [...]
Alle diese Blickweisen verhindern durch ihre ostentative Einschrinkung eine Einord-
nung in Kontexte. Weit davon entfernt, den Zugang zu einem Ganzen zu erdffnen, be-
siegeln sie dessen vollstindige Abwesenheit.«

163 Vgl. Jacques Derrida, »Heideggers Hiandex, S. 59: »Die Hand, das wire die (De)Mons-
trierbarkeit (monstrosité), das Eigene des Menschen als Sein des Zeigens (monstration).«

164 Cornelia Ortlieb, »Kafkas Tiere«, S. 352.

165 Martin Heidegger, Was heifSt Denken?, S. 19.

166 Cornelia Ortlieb, »Kafkas Tiere«, S. 353.

219

https://dol.org/10.5771/9783968218991-161 - am 13.01.2026, 07:08:14.



https://doi.org/10.5771/9783968218991-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4. Handgebrauch und Menschwerdung: Anthropologische Unruhen

dungs- und Unterscheidungsprozeduren richtet: die (Ent-)Differenzierung
von Menschenhand und Tierkralle, aber auch das Wenden der Hand,
das Betrachten ihrer Ober- und Unterseite, das Spreizen und Trennen
der einzelnen Finger voneinander. An Lenis Hand deutet sich an, wie in
der >monstrosen Geste« des Auseinanderziehens der Finger der »Sturz von
Gesetzen und Gesetzmifigkeiten, von Urteilssystemen und dauerhaften
Einkerbungen«!¢” erprobt wird. Geht man von der Hand als Signum der
Entdifferenzierung, der Ununterscheidbarkeit, aber auch der Auflosung
tradierter Demarkationen aus, dann bietet sich ein letzter Referenztext an,
der erst wenig Aufmerksamkeit beztiglich seiner Tierfiguren und Hand-
darstellungen auf sich gezogen hat: die Erinnerungen an die Kaldabahn.'¢8
Die Erzihlung ist deswegen einschligig fir die Leni-Passage, da sie in
unmittelbarer Nachbarschaft zum Advokaten-Kapitel entstanden ist und
einige signifikante Parallelen zu ihm aufweist.!®? In der Kaldabahn geht es
um einen Bahnwirter an der provisorischen Endstation einer russischen
Bahnlinie, welche, statt bis nach Kalda zu fihren, »bei einer kleinen
Ansiedlung geradezu in einer Eindde« (KKAT, 549) abrupt hilt. Dem
Erzahler leisten dort »eigentimlich groffe Ratten« Gesellschaft, die »wie
vom Wind geweht tber die Steppe liefen« (KKAT, 689). Eine solche
Rattenmeute dient auch Deleuze und Guattari als Einstieg in die Cha-
rakteristiken der Tierwerdung!”® und nicht zuletzt lautet mit einem »un-
geheure[n] Anteilnehmen« an einer (sterbenden) Rattenmannigfaltigkeit
ein gewisser Lord Chandos die poetologische Problemstellung moderner
Literatur ein.!'”! Die gesamte zweite Halfte der Erzihlung konzentriert

167 Joseph Vogl, »Kafkas Komik, in: Klaus R. Scherpe und Elisabeth Wagner (Hg.), Konti-
nent Kafka. Mosse-Lectures an der Humboldt-Universitit zu Berlin, Berlin 2006, S.72-87,
hier: S. 81.

168 Zwei Ausnahmen bilden der bereits zitierte Aufsatz von Cornelia Ortlieb, »Kafkas Tie-
re«, S.353f. sowie Kdri Driscoll, »The enemy within. Zoopoetics in >Erinnerungen an
die Kaldabahn«, in: Journal of the Kafka Society of America 35-36 (2011/2012), S. 23-35.

169 Darauf verweisen sowohl Hinweise aus Kafkas Tagebuch, laut denen »die russische
Geschichte nur immer nach dem Procef§ gearbeitet werden durfte« (KKAT, 675).
Insbesondere lassen aber einige an der Handschrift gezogene editorische Schliisse
darauf folgern, dass sich die Arbeit an der Kaldabahn direkt an das Advokaten-Kapitel
anschloss (vgl. den Herausgeberkommentar in: KKAP[App], 112). Die inhaltlichen
Parallelen scheinen das zu bestitigen.

170 Als Beispiel dient der Horrorfilm Willard (1971), vgl. Gilles Deleuze und Félix Guatta-
ri, Tausend Plateaus, S. 326ft.

171 Vgl. Hugo von Hofmannsthal, »Ein Brief«, in: Sdmtliche Werke. Kritische Ausgabe, Bd.
XXXI: Erfundene Gespriche und Briefe, hg. von Ellen Ritter, Frankfurt a.M. 1991, S. 45—
55, hier: S. 51.

220

https://dol.org/10.5771/9783968218991-161 - am 13.01.2026, 07:08:14.



https://doi.org/10.5771/9783968218991-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.3 Topiken des Tierwerdens: Amorphisierung und Regression

sich auf die Abwehr dieser Ratten, wobei wiederholt die Krallen der Tiere
in den Fokus geraten.'”? Insbesondere eine Beschreibung erinnert an die
Krallenhande des Process:

Fur die Ratten, die manchmal meine Nahrungsmittel angriffen geniigte mein
langes Messer. In der ersten Zeit als ich noch alles neugierig auffafite, spiefite ich
einmal eine solche Ratte auf und hielt sie vor mir in Augenhéhe an die Wand.
Man sieht kleinere Tiere erst dann genau, wenn man sie vor sich in Augenhohe
hat; wenn man sich zu ihnen zur Erde beugt und sie dort ansieht, bekommt
man eine falsche unvollstindige Vorstellung von ihnen. Das Auffallendste an
diesen Ratten waren die Krallen, grof, ein wenig gehdhlt und am Ende doch
zugespitzt, sie waren sehr zum Graben geeignet. Im letzten Krampf, in dem die
Ratte vor mir an der Wand hieng, spannte sie dann die Krallen scheinbar gegen
ihre lebendige Natur straff aus, sie waren einem Héndchen dhnlich, das sich einem
entgegenstreckt. (KKAT, 689f., Hervorhebung A.H.)

So wie K. in der Hinrichtungsszene des Process in einer Abschiedsgeste, die
maximale Intensitit mit absolutem Bedeutungsverzicht kombiniert, die
Hinde hebt und die Finger spreizt (vgl. P, 312) — eine Passage, die bei der
Entstehung der Kaldabahn bereits geschrieben wurde —, so spannt auch
die Ratte »die Krallen [...] straff aus«, nachdem sie dem Exekutionsmesser
begegnet ist. Und wie die Ratten im Moment des Todes Menschenhinde
zu entwickeln scheinen, sucht der Erzahler zum Ende selbst die Flucht in
der Tierwerdung, sobald er einen wolfsihnlichen Husten entwickelt:

Ich dachte das Zugspersonal wiirde tiber den Husten entsetzt sein, aber sie
kannten ihn, sie nannten ihn Wolfshusten. Seitdem begann ich das Heulen aus
dem Husten herauszuhéren. Ich sa auf dem Bankchen vor der Hiitte und be-
grifite heulend den Zug, heulend begleitete ich seine Abfahrt. In den Nichten
kniete ich auf der Pritsche, statt zu liegen und driickte das Gesicht in die Felle,
um mir wenigstens das Anhéren des Heulens zu ersparen. (KKAT, 693)

Zwischen der Menschwerdung der Ratte mit ihrem »Handchen [...], das
sich einem entgegenstreckt« (KKAT, 690), und der Wolfswerdung des
Protagonisten, der den Ziigen nachheult, fihrt eine deterritorialisieren-
de Fluchtlinie quer durch das Reich einer umfassenden Animalisierung,
die sich, worauf schon Benjamin besteht, stets »von beiden Seiten her«

172 Fir eine »zoo-po(i)etische« Lektiire dieser Tierkrallen, welche in Analogie zu Kafkas
Schreibhinden vor allem nachts »fieberhaft arbeiten« (KKAT, 690), vgl. Kdri Driscoll,
»Zoopoetics in >Erinnerungen an die Kaldabahn«.

221

https://dol.org/10.5771/9783968218991-161 - am 13.01.2026, 07:08:14.



https://doi.org/10.5771/9783968218991-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4. Handgebrauch und Menschwerdung: Anthropologische Unruhen

vollzieht.'”3 War schon die Anstellung des Erzihlers das Ergebnis einer
Flucht — »Aus verschiedenen Griinden, die nicht hierhergehoren, suchte
ich damals einen solchen Ort« (KKAT, 549) —, so ist das Wolfswerden
des Endes als ein »escape from an escape«,!'7* als Flucht zweiter Ordnung
zu verstehen. Die animalischen Transformationsprozesse der Kaldabahn
erproben solche Fluchtlinien, die keine definierenden oder demarkieren-
den Grenzen mehr kennen. So wie die Bahntrassen in das Nirgendwo der
russischen Landschaft fithren, so wird die Erzahlung selbst zu derjenigen
»bewegungslose[n] Wanderung auf der Stelle«,'”S als die Deleuze und
Guattari das Tierwerden bei Kafka bezeichnen.

Vor dem Hintergrund der Rattenszenen aus der Kaldabahn lassen sich
auch die bekannteren Passagen aus dem Process neu lesen. Eine Parallele
findet sich etwa in einer imaginierten Hinrichtung, die der stets atemlose
Gerichtsdiener an einem Studenten, der ihm wiederholt die Ehefrau ent-
wendet, zu vollziehen winscht:

Wire ich nicht so abhingig, ich hitte den Studenten schon lingst hier an der
Wand zerdrickt. Hier neben dem Anschlagzettel. Davon triume ich immer.
Hier ein wenig iber dem Fufboden ist er festgedriickt, die Arme gestreckt,
die Finger gespreizt, die krummen Beine zum Kreis gedreht und ringsherum
Blutspritzer. (KKAP, 90, Hervorhebung A.H.)

Und wenn K. spiter nach der Kurzaffare mit Leni das Haus des Advoka-
ten verlasst und vom Onkel auf der Strale angefallen wird, dann wird
ebenfalls auf die Rattenpassage aus der Kaldabahn referiert: »[D]a stiirzte
aus einem Automobil [...] der Onkel, fa$te ihn bei den Armen und stiefd
ihn gegen das Haustor, als wolle er ihn dort festnageln. >Junges, rief er,
>wie konntest Du nur das tun!« Der Onkel geht hier mit K. um, wie
der Erzihler der Kaldabahn mit den animalischen Eindringlingen: »In der
ersten Zeit [...] spiefte ich einmal eine solche Ratte auf und hielt sie vor
mir in Augenhohe an die Wand.« (KKAT, 689) Josef K., so scheint es, ist
selbst zur Ratte aus der Kaldabahn geworden.

In diesen Szenen des Process und der Kaldabahn werden keine evo-
lutionsbiologischen Hominisationsprozesse nachgespielt und auch kei-
ne Neubestimmungen des Menschen versucht. Kafka inszeniert weder

173 »Fir das Motiv der Verwandlung ist es wichtig, daf sie bei Kafka von beiden Seiten
her vollzogen wird: der Affe wird Mensch; Gregor Samsa wird Tier.« (Walter Benja-
min, Benjamin iiber Kafka, S. 119)

174 Kdri Driscoll, »Zoopoetics in >Erinnerungen an die Kaldabahn«, S. 27.

175 Gilles Deleuze und Félix Guattari, Kafka. Fiir eine kleine Literatur, S. 50.

222

https://dol.org/10.5771/9783968218991-161 - am 13.01.2026, 07:08:14.



https://doi.org/10.5771/9783968218991-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.4 Handkampfe und Handschlage in Kafkas Bericht fir eine Akademie

einen animalischem Verwandtschaftstriumph nach Haeckel’schem Vor-
bild, noch interessieren sich seine Texte dafiir, im Sinne Paul Alsbergs die
anthropologische Differenz zu retten. Stattdessen zeugen die an menschli-
chen Krallen und tierischen Hianden erprobten Werdensprozesse und
Monstrosititsfiguren von einer Entformung des Menschen, die anthropo-
logische Bestimmungsversuche in grundlegender Weise suspendieren. Die
von Kafka in Szene gesetzten Blicke zur Hand lassen keine zoologische
Distinktion, keine Stufenordnung und keine Teleologie mehr zu. Statt
einer Verwandtschaftslinie, die quer durch die Tierwelt vom Fisch zum
Menschen geht, eroffnet sich ein Transformationsraum, in dem die Frage
nach der anthropologischen Grenze zum Anlass genommen wird, deren
Markierungen, Eingrenzungen und Wesensbestimmungen grundsatzlich
zu entkraften. Lenis Atavismus mag dem Katalog phylogenetischer Faszi-
nationen in der Traditionslinie Darwin-Haeckel-Bolsche entnommen sein;
er wird bei Kafka aber zu einer tierischen Fluchtlinie weiterentwickelt, die
den anthropologischen Diskurs sowie dessen Rechtsinstanzen und Demar-
kationslinien insgesamt entsetzen. Das ist auch als Versuch zu verstehen,
sich eine bestimmte Handlungsfreiheit diesseits solcher Bestimmungsver-
suche wiederanzueignen. Die (vermeintliche) Regression ins Animalische
ist Anfang und Ansatzpunkt eines Auswegs.

4.4 Handkdmpfe und Handschldge in Kafkas Bericht fiir eine Akademie
a) Auftritte des Affen: Rotpeters Handschlag

Charles Darwin war, wenn es um die affische Abstammung des Men-
schen ging, bekanntlich vorsichtig. In seinem Hauptwerk On the Origin
of Species (1859) beschrankt er sich auf die berihmt gewordene Ankindi-
gung: »Light will be thrown on the origin of man and his history.«!7¢
Ernst Haeckel interpretierte diese Zurtickhaltung in seiner (finf Jahre
vor Darwins Descent of Man erschienenen) Generellen Morphologie (1866)
als »weis[e] Voraussicht« beziiglich der Rezeption, die Darwins Theorie
sonst beschieden gewesen wire: »Sicherlich wiirde die durch sein Werk
reformirte Descendenz-Theorie gleich von Anfang an noch weit mehr Wi-
derstand und Anfeindung gefunden haben, wenn sogleich jene wichtigste

176 Charles Darwin, On the origin of species by means of natural selection, or the preservation of
favoured races in the struggle for life, London 1859, S. 488.

223

https://dol.org/10.5771/9783968218991-161 - am 13.01.2026, 07:08:14.



https://doi.org/10.5771/9783968218991-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4. Handgebrauch und Menschwerdung: Anthropologische Unruhen

Folgerung in dasselbe mit wire aufgenommen worden.«!77 Haeckel zeigt
sich in diesen Belangen weniger zimperlich: »[D]ass der Mensch sich aus
niederen Wirbelthieren und zwar zunichst aus echten Affen entwickelt
hat«, ergibt sich fiir Haeckel »mit absoluter Nothwendigkeit« aus der Dar-
win’schen Lehre.!'”8 Insofern die Leugnung dieser Tatsache fiir Haeckel
eine schiere Dummbheit darstellt — und damit eine ginzlich artwidrige
Selbstbeschneidung unserer im >Kampf ums Dasein< gewonnenen kogniti-
ven Fihigkeiten —, fligt er der Tatsache der iffischen Verwandtschaft des
Menschen eine besondere Spitze an:

Interessant und lehrreich ist dabei nur der Umstand, dass besonders diejenigen
Menschen tber die Entdeckung der natiirlichen Entwickelung des Menschenge-
schlechte aus echten Affen am meisten empdrt sind und in den heftigsten Zorn
gerathen, welche offenbar hinsichtlich ihrer intellectuellen Ausbildung und
cerebralen Differenzirung sich bisher noch am wenigsten von unsern gemeinsa-
men tertidren Stammeltern entfernt haben.!”

Dass der Mensch von echten Affen abstammt, gilt fiir Haeckel, trotz
und wegen der Stichelei gegen minderbemittelte Evolutionskritiker, als
Beweis des menschlichen »Entwickelungstriumph[s]«.!80 Worauf konnte
der Mensch schliefllich stolzer sein, »als auf die Thatsache, dass er in
der unendlich complicirten Entwickelungs-Concurrenz [...] alle seine
Verwandten tberfligelt und sich zum Herrn und Meister tiber die ganze
Natur erhoben hat«'® Wiahrend sich fir Haeckel im Blick zum Affen
der menschliche Evolutionserfolg niederschligt, hat sich Darwin in einem
Notizbucheintrag wesentlich differenzierter ausgedriickt: »Let man visit
Ourang-outang in domestication, hear expressive whine, see its intelli-
gence when spoken [to], as if it understood every word said — see its
affection to those it knows, — see its passion & rage, sulkiness & very
extreme of despair; [...] and then let him dare to boast of his proud
preeminence.«!32 Wenn sich der Orang-Utan durch menschenahnliche
Expressivitit, Intelligenz und Kommunikabilitat auszeichnet, dann ist far

177 Ernst Haeckel, Generelle Morphologie, Bd. 2, S. 426.

178 Ebd., S. 427.

179 Ebd., S. 429f.

180 Ebd., S. 430.

181 Ebd.

182 Charles Darwin, Notebooks on Transmutation of Species Part II. Second Notebook (Febru-
ary to July 1838), hg. von Gavin de Beer, London 1960, S. 91, online abrufbar unter:
http://darwin-online.org.uk/content/frameset?pageseq=17&itemID=F1574b&viewtype
=side (letzter Aufruf: 29. Juni 2022)

224

https://dol.org/10.5771/9783968218991-161 - am 13.01.2026, 07:08:14.


http://darwin-online.org.uk/content/frameset?pageseq=17&itemID=F1574b&viewtype=side
http://darwin-online.org.uk/content/frameset?pageseq=17&itemID=F1574b&viewtype=side
https://doi.org/10.5771/9783968218991-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
http://darwin-online.org.uk/content/frameset?pageseq=17&itemID=F1574b&viewtype=side
http://darwin-online.org.uk/content/frameset?pageseq=17&itemID=F1574b&viewtype=side

4.4 Handkampfe und Handschlage in Kafkas Bericht fir eine Akademie

Darwin der vermeintlichen Einzigartigkeit von »man — wonderful man«!83
widersprochen.

Sowohl Haeckel und Darwin wissen — und unterschlagen es in diesem
Vergleich von Mensch und Menschenaffe —, dass homo sapiens keineswegs
von Schimpanse, Gorilla oder eben Orang-Utan abstammt, sondern dass
alle Primaten, d.h. Menschen und »echte Affen, sich von einem gemein-
samen Vorfahren in verschiedene Richtungen abgespalten haben. Im An-
gesicht des Orang-Utans eroffnen sich keine genealogischen Einsichten,
sondern hochstens ein tendenziell narzisstischer Blick in ein Reich des
almost human.'8% Wie bei Felix Krull basiert die Einsicht, die sich der
Mensch vom Anblick des Affen verspricht, auf einem Spiegelungsverhalt-
nis, das der sich selbst im Tierreich suchende Mensch konstruiert. Noch
im Zeitalter der Evolutionsbiologie ist der Affe vor allem derjenige, der
snachifft< Auch die anthropologische Bescheidenheit, die fir Darwin aus
der Begegnung mit dem domestizierten (!) Affen resultiert, bleibt insofern
asymmetrisch. Erst durch den Blick eines Menschen, der sich im Affen
selbst sehen mochte, kann der Affe sich dem Menschen wiederum als
Mensch zu erkennen geben. Diese stets vorausgesetzte Hierarchie schein-
barer Ahnlichkeiten bildet die fundamentale Aporie dieser Primatenkom-
paratistik.

Den Affen als paradigmatische Figur dieser anthropologisierenden
»Zoopolitik«!® zu ersetzen, hat Friedrich Nietzsche im Zarathustra ver-
sucht, wenn er im Blick zum Affen die Uberwindung des Menschen hin
zum Ubermenschen gerade verpasst sieht: »Was ist der Affe fiir den Men-
schen? Fin Gelachter oder eine schmerzliche Scham. [...] Thr habt den
Weg vom Wurme zum Menschen gemacht, und Vieles ist in euch noch
Wurm. Einst wart ihr Affen, und auch jetzt noch ist der Mensch mehr
Affe, als irgend ein Affe.«!%¢ Mit Nietzsches Ubermenschen konfrontiert,
wird der Anblick des Affen zur Szene der Regression: Statt dass der Affe
dabei zum Menschen wird, entblof8t sich der Mensch als Affe — sogar
»mehr Affe als irgend ein Affe«. Franz Kafka hat in einem berithmten
Text einen Affen aus genau dieser Position der anthropologischen Verwei-
gerung sprechen lassen, in der die Sackgasse, in die sich der Mensch ver-

183 Ebd.

184 Vgl. Donna Haraway, Primate Visions, S. 3.

185 Vgl. Anne von der Heiden und Joseph Vogl, »Vorwort, in: Dies. (Hg.), Politische Zoo-
logze, S.7-12.

186 Friedrich Nietzsche, Also sprach Zarathustra, S. 14.

225

https://dol.org/10.5771/9783968218991-161 - am 13.01.2026, 07:08:14.



https://doi.org/10.5771/9783968218991-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4. Handgebrauch und Menschwerdung: Anthropologische Unruhen

lauft, wenn er sich vom Affen Aufklarung aber sich selbst verspricht, zum
Erzihlanlass wird. Kafkas Schimpanse kommt zwar der Aufforderung,
»der Akademie einen Bericht iber mein affisches Vorleben einzureichen«
(KKAD, 299), gerne nach, erteilt der in diesen Bericht gesetzten Hoffnung
aber gleich am Anfang eine Abfuhr, insofern der éffische Ursprung dieses
menschgewordenen Schimpansen lingst verschiittet ist: »Ihr Affentum,
meine Herren, soferne Sie etwas Derartiges hinter sich haben, kann Ihnen
nicht ferner sein als mir das meine.« (KKAD, 300) Das ist aber nicht
nur der Fall, weil der Affe bereits zum Menschen geworden ist, sondern
weil auch der Mensch noch Affe ist: »An der Ferse aber kitzelt es [das
Affentum, A.H.] jeden, der hier auf Erden geht: den kleinen Schimpansen
wie den groflen Achilles.« (KKAD, 300)

Kafkas Bericht fiir eine Akademie ist in mehrfacher Hinsicht hier von
Interesse. Er erzahlt die Geschichte einer Menschwerdung im Sinne des la-
marckistischen Phantasmas, das sich an der Entwicklung des Individuums
Auskunft iber das Schicksal der Gattung verspricht. Rotpeter verspricht
der Akademie Evolutionsgeschichte im >Affenzahn¢ »Nahezu finf Jahre
trennen mich vom Affentum, eine Zeit, kurz vielleicht am Kalender
gemessen, unendlich lang aber durchzugaloppieren, so wie ich es getan
habe.« (KKAD, 299) Die Erzidhlung mag dabei auf ein literaturhistori-
sches Vorbild zurtickgreifen, das noch in die Zeit vor der Evolutionsbio-
logie reicht. In E.T.A. Hoffmanns Nachricht von einem gebildeten jungen
Mann berichtet der in Salonkreise aufgenommene Affe Milo brieflich
von seiner »Ausbildung des Geistes«,'$” die ihm seit seiner Einfihrung in
die Menschenwelt zukam.!®® Wo aber Hoffmanns Erzahlung noch eine
Parodie auf aufklarerische Bildungsideale darstellt, unternimmt Kafkas
Rotpeter deren Ent- und Ersetzung: Statt eines Bildungstriumphs ist Rot-

187 E.T.A. Hoffmann, »Nachricht von einem gebildeten jungen Mann, in: Sdmtliche Wer-
ke in sechs Binden, Bd. 2/1: Fantasiestiicke in Callot’s Manier, Werke 1814, hg. von Hart-
mut Steinecke, Frankfurt a.M. 1993, S. 418-428, hier: S. 421.

188 Vgl. zum Verhiltnis von Bericht fiir eine Akademie zu Hoffmanns Nachricht von einem
gebildeten jungen Mann: Patrick Bridgwater, »Rotpeters Ahnherren, oder: Der gelehrte
Affe in der deutschen Dichtung, in: Deutsche Vierteljahrsschrift fiir Literaturwissenschaft
und Geistesgeschichte 56(3) (1982), S.447-462; Andreas Kilcher und Detlef Kremer,
»Die Genealogie der Schrift. Eine transtextuelle Lektiire von Kafkas >Bericht fir eine
Akademie«, in: Claudia Liebrand und Franziska Schofler, Textverkehr. Kafka und die
Tradition, Wirzburg 2004, S. 45-72. Paul Heller bezweifelt einen direkten Einfluss von
Hoffmanns Erzihlung auf Kafka und weist deutlichere Ubereinstimmungen aus
Brebms Tierleben nach: Paul Heller, Franz Kafka. Wissenschaft und Wissenschaftskritik,
Tibingen 1989, S. 113.

226

https://dol.org/10.5771/9783968218991-161 - am 13.01.2026, 07:08:14.



https://doi.org/10.5771/9783968218991-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.4 Handkampfe und Handschlage in Kafkas Bericht fir eine Akademie

peters Geschichte die Suche nach einem Ausweg; seine Entwicklung folgt
nicht dem Prinzip der Perfektibilitit, sondern einem Fluchtimpuls: »Nur
einen Ausweg; rechts, links, wohin immer [...]. Weiterkommen, weiter-
kommen!« (KKAD, 305) Als Erzihlung tber den Ursprung der Kultur!®?
markiert der Bericht diese als Urszene der Gewalt: Zwei Schiisse und ein
Kafig — »zu niedrig zum Aufrechtstehen und zu schmal zum Niedersit-
zen« (KKAD, 302) — machen aus der Menschwerdung eine Abfolge von
Szenen von Flucht und Gefangenschaft. Untersucht man weitergehend
das zugrunde liegende Entwicklungsnarrativ, so delegitimiert Rotpeters
genealogische Unternehmung jede Suche nach einem Ursprungspunkt!®°
— exemplarisch, wenn Rotpeter meint, dass er, um zu seinen Urspriingen
zurtckzulaufen, »das Fell vom Leib mir schinden muf§te« (KKAD, 300)
— und ersetzt jeden Anfangspunkt durch eine Geschichte stindiger Mi-
mikry.’?! Damit wird aber auch den genealogischen Erzahlungen einer
evolutionsbiologisch fundierten Anthropologie widersprochen: Statt der
Erfolgsgeschichte einer affischen Menschwerdung entwirft der Bericht eine
»Travestie der ethnographischen Situation, die den Blick auf das Fremde
und Vorgingige verkehrt!®? und stattdessen die »Auftrittsbedingungen«
zoologischer und kolonialer Ausstellungstraditionen vor Augen fiithre,'3
die unter dem Stichwort >Hagenbeck« in Kafkas Bericht wortliche Erwih-
nung finden (KKAD, 300). Wenn also das Affentum hinter sich gelassen
wird, dann wird im Umkehrschluss auch der anthropos als Referenzpunkt

189 Vgl. Gerhard Neumann, »Ein Bericht fiir eine Akademie«. Kafkas Theorie vom Ur-
sprung der Kultur, in: Elmar Locher und Isolde Schiffermiller (Hg.), Franz Kafka, Ein
Landarzt. Interpretationen, Bozen 2004, S. 275-293.

190 Vgl. Joseph Vogl, Ort der Gewalt. Kafkas literarische Ethik, Zirich 2010, S. 207f.

191 Vgl. Jochen Thermann, Kafkas Tiere. Fibrten, Bahnen und Wege der Sprache, Marburg
2010, S. 57-67; sowie Stefan Willer, »Imitation of similar beings«, S.208-212.

192 Hansjorg Bay, »Das eigene Fremde der Kultur, Travestien der ethnographischen Situa-
tion bei Kafka«, in: Deutsche Vierteljahrsschrift fiir Literaturwissenschaft und Geistesge-
schichte 83(2) (2009), S.287-309. Ohne auf Kafka einzugehen, bietet Haraways Primate
Visions einen Einblick in die Wissensgeschichte der Phantasmagorie des gebildeten Af-
fen in dem Kapitel »Primate Colonies and the Extraction of Value« — mitsamt einem
Zeitungsartikel Gber »A Monkey-College to Make Chimpanzees Human« (Donna Ha-
raway, Primate Visions, S. 19-25).

193 Alexander Honold, »Berichte von der Menschenschau. Kafka und die Ausstellung des
Fremden, in: Hansjorg Bay, Christof Hamann (Hg.), Odradeks Lachen. Fremdheit bei
Kafka, Freiburg und Berlin 2006, S. 305-324, hier: S. 307. Vgl. auch Harald Neumeyer,
»Peter — Moritz — Rotpeter. Von >kleinen Menschen« (Carl Hagenbeck) und »affischem
Vorleben« (Franz Kafka)«, in: Johannes F. Lehmann u.a. (Hg.), Die biologische Vorge-
schichte des Menschen, Freiburg 2012, S. 269-300.

227

https://dol.org/10.5771/9783968218991-161 - am 13.01.2026, 07:08:14.



https://doi.org/10.5771/9783968218991-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4. Handgebrauch und Menschwerdung: Anthropologische Unruhen

entthront, etwa wenn es um den »formlich von einem Affen erfundenen
Namen Rotpeter« (KKAD, 301) geht. Der Bericht fiir eine Akademie formu-
liert eine »skeptische Anthropologie«,'* in der die Differenz von Mensch
und Tier suspendiert ist, um eine Erkundung »hybrider Figuren« und
»Mischwesen« zu unternehmen, welche die »Zonen des Ubergangs« be-
wohnen.!%’

An zwei Stellen des Manuskripts taucht dabei eine Hand auf, mit der
diese Verkehrung des anthropologischen Blicks verkntpft ist. Einerseits
geht es dabei um den bereits mehrfach angesprochenen Handschlag als
Eintrittsmoglichkeit ins Reich der Menschen: »Das erste, was ich lernte,
war: den Handschlag geben« (KKAD, 300); andererseits findet sich in den
Notizen Kafkas, zwischen verschiedenen Versuchen des Rotpeter-Komple-
xes, eine Aufzeichnung tber einen >Kampf der Handes, der erst wenig
Aufmerksamkeit in der Forschung auf sich gezogen hat.’¢ Die anthropo-
logischen, biologischen und ethnologischen Wissensbestinde, die Rotpe-
ter im Bericht fiir eine Akademie systematisch aushebelt, wurden vielfach
thematisiert; der besondere Einsatz der Hand wird aber erst in der ge-
meinsamen Lektiire von Bericht fiir eine Akademie und Kampf der Hénde
deutlich.?”

Zunachst soll dazu dem Hinweis Rotpeters tber den vielbeschworenen
Handschlag nachgegangen werden, der den Ort des Ubergangs vom Tier
zum Menschen besetzt. Rotpeter beschreibt ihn folgendermaf§en:

Das erste, was ich lernte, war: den Handschlag geben; Handschlag bezeugt
Offenheit; mag nun heute, wo ich auf dem Hohepunkte meiner Laufbahn stehe,
zu jenem ersten Handschlag auch das offene Wort hinzukommen. Es wird
fur die Akademie nichts wesentlich Neues beibringen und weit hinter dem
zuriickbleiben, was man von mir verlangt hat und was ich beim besten Willen
nicht sagen kann — immerhin, es soll die Richtlinie zeigen, auf welcher ein

194 Dirk Oschmann, »Skeptische Anthropologie: Kafka und Nietzsche«, in: Thorsten Valk
(Hg.), Friedrich Nietzsche und die Literatur der klassischen Moderne, Berlin 2009, S. 129-
146.

195 Hans-Jorg Bay, »Das eigene Fremde der Kultur, S. 308f.

196 Die Erzahlung sei aus heuristischen Griinden hier Kampf der Hinde genannt, hat aber
- wie die meisten unveroffentlichten Erzihlungen Kafkas — keinen Titel von Kafka
erhalten.

197 Einer der wenigen Lektireversuche, die von der Nachbarschaft von Bericht fiir eine
Akademie und dem Kampf der Hinde ausgehen, unternimmt: Lars Friedrich, »Die To-
pophobie der Handschrift: Zu Franz Kafkas >Ein Bericht fiir eine Akademie«, in: Nor-
bert Otto Eke und Eva Geulen (Hg.), Tiere, Texte, Spuren, S.195-220, hier: S. 218. Bei
Volker Pantenburg, »Aus Handen lesen«, in: KulturPoetik 3(1) (2003), S. 42-58, wird
die Nachbarschaft beschrieben, allerdings argumentativ nicht weiter entfaltet.

228

https://dol.org/10.5771/9783968218991-161 - am 13.01.2026, 07:08:14.



https://doi.org/10.5771/9783968218991-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.4 Handkampfe und Handschlage in Kafkas Bericht fir eine Akademie

gewesener Affe in die Menschenwelt eingedrungen ist und sich dort festgesetzt
hat. (KKAD, 300)

Dieser Handschlag ist mehrdeutig. Seine Offenheit verweist einerseits auf
das Offnen der Hand als Modus intersubjektiver Anerkennung (etwa in
der Begruffung), andererseits markiert der Handschlag eine kontraktuelle
und rechtspflichtige Geste (etwa beim Vertragsabschluss). Auf der einen
Seite scheint der Handschlag also mit derjenigen Offenheitsemphase aus
der Theorietradition der Philosophischen Anthropologie tibereinzustim-
men, die den Menschen als »das X, das sich in unbegrenztem Mafle
»weltoffen« verhalten kann«,'”® bestimmt hat — dazu passt auch das nach-
geschobene »offene Wort«. Dennoch wird diese Offenheit in doppelter
Weise verzerrt: zum einen, weil das Menschwerden selbst als ein Modus
der Gefangenschaft vorgestellt wird — »ich, freier Affe, figte mich diesem
Joch« (KKAD, 299) —; zum anderen, weil darauthin die Frage der Offen-
heit an dem eher uberraschenden Objekt einer Schnapsflasche durchge-
spielt wird. Das Offnen und Leeren der Flasche stellt die entscheidende
Szene iffischer Mimikry am Menschen und die Eintrittsprifung in das
Menschenreich dar. Dabei hat Rotpeter zunachst mit dem Schnapsgeruch
seine Schwierigkeiten:

Trotzdem greife ich, so gut ich kann, nach der hingereichten Flasche; entkorke
sie zitternd; mit dem Gelingen stellen sich allmahlich neue Krifte ein; ich hebe
die Flasche, vom Original schon kaum zu unterscheiden; setze sie an und — und
werfe sie mit Abscheu, mit Abscheu, trotzdem sie leer ist und nur noch der
Geruch sie fiillt, werfe sie mit Abscheu auf den Boden. (KKAD, 309f.)

Lars Friedrich hat darauf aufmerksam gemacht, wie hier »mit dem Fassen,
Entkorken, Heben, Ansetzen der Schnapsflasche ein ganzes Arsenal von
Handgreiflichkeiten«'® bemiitht wird, um die menschliche Offenheit am
vielleicht unpassendsten aller Objekte durchzuspielen. Die Alsberg’sche
Urszene des Steinwurfs ist durch den Wurf einer Schnapsflasche ersetzt.
Obwohl der Versuch menschenihnlichen Alkoholkonsums hier noch
scheitert, gibt die Offnung der Schnapsflasche doch die Richtung an
(»vom Original schon kaum zu unterscheiden«), dank der Rotpeter an
einem spiateren Abend seinen Eintritt in die Menschenwelt fulminant
vollziehen wird:

198 Max Scheler, Die Stellung des Menschen im Kosmos, S. 33.
199 Lars Friedrich, »Die Topophobie der Handschrift«, S. 218.

229

https://dol.org/10.5771/9783968218991-161 - am 13.01.2026, 07:08:14.



https://doi.org/10.5771/9783968218991-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4. Handgebrauch und Menschwerdung: Anthropologische Unruhen

Was fiir ein Sieg dann allerdings fiir ihn wie fiir mich, als ich eines Abends
vor groffem Zuschauerkreis — vielleicht war ein Fest, ein Grammophon spielte,
ein Offizier erging sich zwischen den Leuten - als ich an diesem Abend, gerade
unbeachtet, eine vor meinem Kifig versehentlich stehen gelassene Schnapsfla-
sche ergriff, unter steigender Aufmerksamkeit der Gesellschaft sie schulgerecht
entkorkte, an den Mund setzte und ohne Zogern, ohne Mundverzichen, als
Trinker von Fach, mit rund gewalzten Augen, schwappender Kehle, wirklich
und wahrhaftig leer trank; nicht mehr als Verzweifelter, sondern als Kanstler
die Flasche hinwarf; zwar vergaff den Bauch zu streichen; dafiir aber, weil ich
nicht anders konnte, weil es mich dringte, weil mir die Sinne rauschten, kurz
und gut »Hallo!« ausrief, in Menschenlaut ausbrach, mit diesem Ruf in die
Menschengemeinschaft sprang und ihr Echo: »Hort nur, er spricht!« wie einen
Kuf$ auf meinem ganzen schweifStriefenden Korper fihlte. (KKAD, 310f.)

Haeckels »Entwickelungstriumph« der Menschwerdung vollzieht Rotpe-
ter als Performanz im Wortsinn, bei der die Performance-Kunst der Varie-
tés, die ihn spiter beschiftigen werden, mit der Performativitit eines
Sprechakts zusammentfallen. Hier wird eine Urszene entworfen, welche
die Sprachbeherrschung gleich mitvollfithrt, wenn Rotpeter ein »Hallo!«
als phatisch-performative Eroffnung des menschlichen Kommunikations-
kanals ertonen ldsst.2%0 Damit ist zumindest bestatigt, dass zur offenen
(und 6ffnenden) Hand das offene Wort hinzugekommen ist.

Diesem Diskurs der Offenheit steht allerdings eine Auffassung des
Handschlags gegeniiber, der diese weniger als Begriaffungsformel denn als
kontraktuelle Geste versteht. Dafiir sprechen in Rotpeters Beschreibung
unter anderem die Begriffe des >Bezeugens< und die — im Manuskript erst
spater eingeftgte (vgl. KKAN 1[App], 322) - >Richtlinie«. Diese Richtlinie
ist doppelt zu verstehen: Sie ist, wie die aus dem Bauwesen stammende
Richtschnur, die buchstiblich >maf-gebende« Instanz, die Orientierungs-
und Strukturierungshilfen bereitstellt. Dazu meint sie aber in juristischer
Terminologie eine Vorschrift, die selbst kein Gesetz, aber dennoch hand-
lungsanweisend ist und Bindungswirkung entfaltet.?’! Wenn Rotpeter

200 >Hallo«ist bekanntlich das erste auf einen Phonographen gesprochene Wort und setzte
sich erst durch seine Einfithrung als Telefonbegriifung auch im umgangssprachlichen
Sprachgebrauch durch. Neben der phatischen, d.h. auf den Kommunikationskanal
bezogenen Funktion, verweist es also auch wortgeschichtlich auf die (technische)
Vermittlungsebene sprachlicher Auerungen.

201 Dazu passt auch, dass die einzige andere Erwihnung einer >Richtlinie« in Kafkas Schrif-
ten ebenfalls in einem juristischen Kontext fallt: der Erzahlung Zur Frage der Gesetze.
Dort spekuliert die Erzdhlinstanz tber Gesetze, die zwar auf Richtlinien schliefen
lassen, aber dennoch méglicherweise gar nicht existieren: »Wenn wir im Volk also seit
iltesten Zeiten die Handlungen des Adels aufmerksam verfolgen, Aufschreibungen

230

https://dol.org/10.5771/9783968218991-161 - am 13.01.2026, 07:08:14.



https://doi.org/10.5771/9783968218991-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.4 Handkampfe und Handschlage in Kafkas Bericht fir eine Akademie

von einer Richtlinie spricht, dann verweist er also einerseits auf den episte-
mologischen Auftrag der Nachvollziehbarkeit, dem Rotpeter im Hinblick
auf die Aufforderung des Berichts nachzukommen versucht (nach der sich
also die Akademiemitglieder richten konnen), andererseits stellt sie gleich-
zeitig ein juristisches Maf§ dar, das normative Kraft besitzt (nach dem sich
Rotpeter richten muss). Der Handschlag als vertragliche Geste und Richtli-
nie markiert Rotpeters Eintritt in das Menschenreich als einen Eintritt in
eine juristisch verwaltete Welt: Die Menschwerdung ist, mit Walter Seitter
ausgedriickt, eine Menschenfassung — eine juridisch-politische Zurichtung
von Lebewesen. Die Pointe von Rotpeters Handschlag mag genau darin
bestehen. Mit den Vokabeln von offenem Handschlag und offenem Wort
wird zunichst ein tradierter anthropologischer Diskurs herbeizitiert, nur
um diesen mit politisch-juridischen Menschenbestimmungen zu konter-
karieren, die ihre Kraft weniger tiber anthropologische Wesensbestimmun-
gen als tiber anthropotechnische Mainahmen entfalten. Das scheint umso
einleuchtender, wenn man sich den Zusammenhang zum benachbarten
Kampf der Hande vor Augen fihrt.

b) Beschreibung eines Handkampfes

Der Kampf der Hinde findet sich in den Oktavheften in unmittelbarer
Nihe zu den Rotpeter-Versuchen und gibt sich ebenfalls als Richtszene
zu erkennen: »Meine zwei Hinde begannen einen Kampf. [...] Mir salu-
tierten sie und ernannten mich zum Schiedsrichter.« (KKAN 1, 389) Die
Miniatur ist eingefaltet zwischen anfinglichen Versuchen des Berichts, die
nicht in die Version des Landarzt-Bandes aufgenommen wurden, und der-
jenigen Fassung, die mit der berithmten Anrede an die Akademiemitglie-
der beginnt. Entsprechend bietet sich hier eine manuskriptnahe Lektiire
des Textkonvoluts an.

Das erfordert zunichst, die fiir die anthropologische Fragestellung auf-
schlussreichen Friithfassungen des Berichts mit in den Blick zu nehmen.

unserer Ureltern dariiber besitzen und sie gewissenhatft fortgesetzt haben und wenn wir
in den zabllosen Tatsachen gewisse Richtlinien zu erkennen glauben, die auf diese oder jene
gesetzliche Bestimmung schlieflen lassen und wenn wir nach diesen sorgfaltigst gesiebten
und geordneten SchlufSfolgerungen uns fir die Gegenwart und Zukunft ein wenig
einzurichten suchen — so ist das alles hochst unsicher und vielleicht nur ein Spiel
des Verstandes, denn vielleicht bestehen diese Gesetze die wir hier zu erraten suchen
tberhaupt nicht.« (KKAN 2, 271, Hervorhebung A.H.)

231

https://dol.org/10.5771/9783968218991-161 - am 13.01.2026, 07:08:14.



https://doi.org/10.5771/9783968218991-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4. Handgebrauch und Menschwerdung: Anthropologische Unruhen

Diese ersten Versuche Kafkas nihern sich der Figur Rotpeters tiber einen
nicht weiter identifizierten Besucher als Erzihlinstanz. Schon das erste
dieser Fragmente ist bemerkenswert, insofern Rotpeter dort gar nicht
zur Sprache kommt, sondern lediglich sein Impresario, mit dem sich der
Besucher unterhalt. Abgesehen von der Erwihnung von Rotpeters Abnei-
gung gegen Menschen, wird auch nie erwihnt, dass es sich bei Rotpeter
um einen Affen handelt. Der Begriff >Schimpanse« fillt tatsichlich erst
im zweiten Fragment, wobei auch hier Rotpeters »Affentum« in einem
Satz ausgesprochen wird, der von Freundlichkeiten und floskelhaften Ein-
schiben umstandlich verzogert wird: »Wenn ich Thnen, Rotpeter, hier so
gegenubersitze, Sie reden hore, Ihnen zutrinke, wahrhaftig — ob Sie es
nun als Kompliment auffassen oder nicht, es ist aber nur die Wahrheit —
ich vergesse dann ganz, daf§ Sie ein Schimpanse sind.« (KKAN 1, 385f.)
In beiden Textversuchen wird das »Affentum«, das Rotpeter hinter sich
gelassen zu haben so sehr betonen wird, mindestens verzogert, wenn nicht
ganzlich in Latenz gehalten. Umgekehrt werden aber auch anthropologi-
sche Markierungen verkehrt. Zum einen in einer Fitterungsszene: Sobald
der Impresario dem Erzdhler begegnet, »sprang er auf, schiittelte mir die
Hinde [!], notigte mich zum Sitzen, wischte seinen Loffel am Tischtuch
ab und bot mir ihn freundschaftlich an, damit ich die Eierspeise zuende
esse. Meinen ablehnenden Dank lief er nicht gelten wollte nun anfangen
selbst mich zu futtern.« (KKAN 1, 384f.) Zum anderen, wenn im nichs-
ten Fragment Rotpeter seinen »Widerwille[n] vor Menschen« — so stark,
»dafl ich dem Brechreiz kaum widerstehen kann« — mit dem von ihm
angenommenen Menschengeruch erklirt und den Besucher zwingt, sein
Fell zu beschnuppern: »Bitte riechen Sie selbst! Hier auf der Brust! Tiefer
die Nase ins Fell! Tiefer, sage ich.« (KKAN 1, 386) Zwischen Fittern und
Beschnuppern wird der Rennbahn, auf der Rotpeter »die ganze Mensch-
heitsentwicklung durch[galoppiert]« hat (KKAN 1, 387), die Trasse einer
Tierwerdung gegeniibergestellt und damit schon in den Frihfassungen
mit Entgrenzungen und Ununterscheidbarkeiten gespielt, die sich dem
anthropomorphisierenden Bildungstrieb entgegenstellen.?02

202 Entsprechend fallt auch in diesem zweiten Fragment zum ersten Mal der Begriff des
»Auswegs« (KKAN 1, 388), der nicht nur die Finalversion der Erzahlung prigen wird,
sondern der die Logik des Fragments selbst bestimmt, das sich in einer moglichen
Flucht aus Rotpeters Kifig in den eigenen Fluchtlinien verliert: »Offne die Bretter-
wand, beife ein Loch durch, presse Dich durch eine Liicke, die in Wirklichkeit kaum
den Blick durchlat und die Du bei der ersten Entdeckung mit dem gliickseligen

232

https://dol.org/10.5771/9783968218991-161 - am 13.01.2026, 07:08:14.



https://doi.org/10.5771/9783968218991-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.4 Handkampfe und Handschlage in Kafkas Bericht fir eine Akademie

Zwischen diesen beiden Fragmenten und der Finalfassung des Berichts
schiebt sich nun eine Miniatur tiber den Kampf der Hinde:*%

Meine zwei Hinde begannen einen Kampf. Das Buch in dem ich gelesen hatte,
klappten sie zu und schoben es bei Seite, damit es nicht store. Mir salutierten
sie und ernannten mich zum Schiedsrichter. Und schon hatten sie die Finger
ineinander verschrankt und schon jagten sie am Tischrand hin, bald nach rechts
bald nach links je nach dem Uberdruck der einen oder der andern. Ich lief
keinen Blick von ihnen. Sind es meine Hande, muf ich ein gerechter Richter
sein, sonst halse ich mir selbst die Leiden eines falschen Schiedsspruchs auf.
Aber mein Amt ist nicht leicht, im Dunkel zwischen den Handtellern werden
verschiedene Kniffe angewendet, die ich nicht unbeachtet lassen darf, ich dri-
cke deshalb das Kinn an den Tisch und nun entgeht mir nichts. Mein Leben
lang habe ich die Rechte, ohne es gegen die Linke bose zu meinen, bevorzugt.
Hatte doch die Linke einmal etwas gesagt, ich hatte, nachgiebig und rechtlich
wie ich bin, gleich den Mifbrauch eingestellt. Aber sie muckste nicht, hing
an mir hinunter und wihrend etwa die Rechte auf der Gasse meinen Hut
schwang, tastete die Linke dngstlich meinen Schenkel ab. Das war eine schlech-
te Vorbereitung zum Kampf, der jetzt vor sich geht. Wie willst Du auf die
Dauer, linkes Handgelenk, gegen diese gewaltige Rechte Dich stemmen? Wie
Deine méadchenhaften Finger in der Klemme der fiinf andern behaupten? Das
scheint mir kein Kampf mehr, sondern natirliches Ende der Linken. Schon
ist sie in die duferste linke Ecke des Tisches gedringt, und an ihr regelmafig
auf und nieder schwingend wie ein Maschinenkolben die Rechte. Bekime ich
angesichts dieser Not nicht den erlésenden Gedanken, daf§ es meine eigenen
Hinde sind, die hier im Kampf stehn und daf ich sie mit einem leichten Ruck
von einander wegziehn kann und damit Kampf und Not beenden — bekiame ich
diesen Gedanken nicht, die Linke wire aus dem Gelenk gebrochen vom Tisch
geschleudert und dann vielleicht die Rechte in der Ziigellosigkeit des Siegers
wie der fiinfkopfige Hollenhund mir selbst ins aufmerksame Gesicht gefahren.
Statt dessen liegen die zwei jetzt iibereinander, die Rechte streichelt den Riicken
der Linken, und ich unehrlicher Schiedsrichter nicke dazu. (KKAN 1, 389f.)

Hier ist weder von Affen noch von Menschen die Rede und doch deutet
die Miniatur in mehrfacher Hinsicht auf die Endfassung des Berichts fiir
etne Akademie voraus, sodass Lars Friedrich sogar schreibt, dass »[dJie
Beschiftigung mit dem Kampf der Hinde [...] Kafka also zu einer
Art Durchbruch in der Konzeption des >Berichts< verholfen zu haben

Heulen des Unverstands begriflest. Wohin willst Du? Hinter dem Brett fingt der
Wald an, [bricht ab, A.H.]« (KKAN 1, 388).

203 Ein lyrisches Intermezzo ist zwischen dem Ende des ersten Rotpeter-Versuchs und
dem Kampf der Hiinde eingefiigt: »Sommer war es, wir lagen im Gras, miide waren wir,
Abend, Abend kam, 1a8t Du uns hier liegen. Bleibet liegen« (KKAN 1, 388f.)

233

https://dol.org/10.5771/9783968218991-161 - am 13.01.2026, 07:08:14.


https://doi.org/10.5771/9783968218991-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4. Handgebrauch und Menschwerdung: Anthropologische Unruhen

[scheint]«.294 Beachtenswert ist etwa der hier erstmals auftretende Ich-Er-
zahler, der auch die Endfassung des Berichts fiir eine Akademie von den
fritheren Anlaufen unterscheidet. Die besondere szenische Ausgestaltung,
die mit Zuschauerrollen und Bihnenrahmungen spielt, mag ebenfalls
auf Rotpeters Performance mit der Schnapsflasche vorausweisen. Insbe-
sondere wird aber durch die Uberschneidung von Beobachter- und Rich-
tersituation im Kampf der Hinde auf denjenigen juristischen Kontext
eingegangen, der im Handschlag des Berichts fiir Akademie den Raum des
Menschlichen buchstablich »eréffnet«.

Das Verfahren des Kampfs der Héinde basiert sowohl auf der leiblichen
Problemstellung, die sich aus dem Aufeinandertreffen der linken und
der rechten Hand ergibt — hier tun sich deutliche Parallelen zu Husserls
Doppelempfindung auf -, wie auf einer poetologischen, teilweise sogar
metapoetischen Reflexionsebene, bei der die dargestellten Hinde den
Schreibprozess der Miniatur regelrecht mitvollziehen. Fiir den ersten Pro-
blemkomplex sind zwei Trennungslinien ausschlaggebend, die dem Kor-
per des erzahlenden Ich eingefiigt werden und die schon fiir die an Rilke
und Husserl beschriebenen Leiblichkeitsentwiirfe charakteristisch waren.
Zum einen ist das eine Vertikallinie, die den Kampf von linker und rechter
Hand ermoglicht, indem sie den Korper entlang seiner lateralen Halften
trennt. >Die« Hand im notorischen Singular Heideggers existiert bei Kafka
schon nicht mehr, woraus sich die diabolische Unruhe speist, welche
die Handlung der Miniatur antreibt. Diese bilaterale Achse verweist auf
das Phianomen der >Hindigkeit< — und sicherlich kann man dabei an die
Schreibhand des Rechtshanders Kafka denken, wenn in der Miniatur die
Rechte so deutlich den Sieg davontrigt.2> Schon Platon hat sich dartaber
beschwert, dass wir unsere Hande »durch unsere Gewohnheiten verschie-

204 Lars Friedrich, »Die Topohobie der Handschrift«, S.210. Dalia Inbal spricht in Analo-
gie dazu von einem »laboratory for finding the narrative voice and genre for the ape
author Rotpeter’s report«: Dania Inbal, A Handful of World, S. 196.

205 Tatsachlich wird Kafka gerne als Linkshinder bezeichnet, meistens dann sogar als typi-
sches Beispiel fir deren vermeintliche Hochbegabung. Tagebuchnotizen weisen aber
cher auf eine Rechtshandigkeit Kafkas — beispielsweise folgende Bemerkung tiber das
Tagebuchschreiben: »Im Tagebuch findet man Beweise dafiir, daff man selbst in Zu-
standen, die heute unertriglich scheinen, gelebt, herumgeschaut und Beobachtungen
aufgeschrieben hat, daf also diese Rechte sich bewegt hat wie heute, wo wir zwar durch
die Méglichkeit des Uberblickes tiber den damaligen Zustand kliiger sind, darum
aber desto mehr die Unerschrockenheit unseres damaligen in lauter Unwissenheit
sich dennoch erhaltenden Strebens anerkennen miissen.« (KKAT 307f., Hervorhebung
AH.)

234

https://dol.org/10.5771/9783968218991-161 - am 13.01.2026, 07:08:14.



https://doi.org/10.5771/9783968218991-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.4 Handkampfe und Handschlage in Kafkas Bericht fir eine Akademie

den gemacht [haben], indem wir sie nicht richtig gebraucht haben«, wes-
wegen die Griechen schlechtere Krieger als die scheinbar beidhandigen
Skythen seien.2%¢ Dass es sich bei der Hiandigkeit um eine bloffe Gewdh-
nungsfrage handelt ist zwar falsch;?” umso mehr bleibt aber der Korper
in einer merkwiirdigen Asymmetrie zwischen linker und rechter Hilfte
gefangen.

Zu dieser vertikalen Asymmetrie kommt in der Miniatur eine horizon-
tale Trennung zwischen Hand und Restkorper. Die beobachteten Hande
sind schon nicht mehr ganz die eigenen: Sie zeichnen sich durch eine
radikale Selbststindigkeit aus, legen das Buch weg und beginnen ihren
Kampf, bis der Erzihler am Ende als deus ex machina in den blutriinstigen
Kampf einschreitet. Auf dieser doppelten Trennung horizontaler wie ver-
tikaler Achsen basiert das Problem des Rechts bzw. des Richtens, das sich
als eine unmogliche Aufgabe prasentiert. Mag der Erzdhler seinen Auftrag
noch so ernst nehmen, er ist doch fir den Ausgang des Kampfs mitverant-
wortlich: »Mein Leben lang habe ich die Rechte, ohne es gegen die Linke
bose zu meinen, bevorzugt. Hitte doch die Linke einmal etwas gesagt,
ich hitte, nachgiebig und rechtlich wie ich bin, gleich den MiSbrauch
eingestellt.« (KKAN 1, 389)208

206 Platon, Nomoi (=Werke in acht Binden, Bd. 8, 2. Teil), hg. von Giinther Eigler, Darm-
stadt 1990, 794e.

207 Paldontologische Befunde bestitigen, dass sich eine Tendenz zur Rechtshandigkeit
durch die Menschheitsgeschichte zieht, vgl. Stanley Coren und Clare Porac, »Fifty
Centuries of Right-Handedness: The Historical Record, in: Sczience 198 (11. November
1977), S. 631-632. Fur Roger Caillois ist die ritselhafte Universalitit der »Opposition
von rechts und links« — sie kommt »vom Quarz und der Weinsaure bis zum Schne-
ckengehiuse [...] ja bis zum Vorrang der rechten Hand beim Menschen« vor — ein Pa-
radebeispiel einer »diagonalen Wissenschaft«: »Alles in allem durfte einiges fiir die
Vermutung sprechen, dass diese Losung, wie auch immer sie aussehen mag, fir alljene
disparaten Fille, die Chemie, Kristallographie, Zoologie, Soziologie, Religionsge-
schichte und sogar Kunst-und Theatergeschichte betreffen, die gleiche ist.« (Roger
Caillois, »Diagonale Wissenschaftenc, in: Anne von der Heiden und Sarah Kolb (Hg.),
Logik des Imagindren. Diagonale Wissenschaft nach Roger Caillois. Band 1: Versuchungen
durch Natur, Kultur und Imagination, Berlin 2018, S. 15-22, hier: S. 18.)

208 Das Problem leiblicher Doppelung findet sich in Kafkas Schrift auch an anderen Stel-
len, etwa wenn er in einem Tagebucheintrag, als Beispiel »fir die Kraftigung, die ich
diesem im Ganzen doch geringfiigige[n] Schreiben verdanke« (KKAT, 93), von einem
Handschlag mit zwei rechten Handen spricht: »Gestern abend reichte ich meinen bei-
den Schwigerinnen in der Mariengasse gleichzeitig beide Hinde mit einer Geschick-
lichkeit, wie wenn es zwei rechte Hinde waren und ich eine Doppelperson.« (KKAT,
94) Eine eindrucksvolle Beschreibung des Kampfes zweier Ich-Teile findet sich im vor-
letzten (uberlieferten) Brief an Felice Bauer: »Daf§ zwei in mir kimpfen, weiflt Du.
Daf der bessere der zwei Dir gehort, daran zweifle ich gerade in den letzten Tagen am

235

https://dol.org/10.5771/9783968218991-161 - am 13.01.2026, 07:08:14.



https://doi.org/10.5771/9783968218991-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4. Handgebrauch und Menschwerdung: Anthropologische Unruhen

Die Miniatur bleibt nun nicht bei dieser leiblichen Problemstellung
stehen, sondern entwickelt uber die Hinde auch eine metapoetische Be-
deutungsschicht, welche die eigenen Produktions- und Darstellungsver-
fahren in dreifacher Form in Szene setzt. Auf eine erste po(i)etologische
Deutungsmoglichkeit, die rechte Hand, die ja auch den Sieg davontragt,
als Schreibhand zu verstehen, wurde bereits hingedeutet.??” Die Erziahlung
setzt Parallelen zwischen der realen, schreibenden Hand Kafkas und der
geschriebenen Hand auf der diegetischen Ebene regelrecht in Szene, wenn
im vorletzten Satz drei Satzteile mit Partizipien und ein Einschub ohne
Interpunktion aneinandergereiht werden (»die Linke wire [...] gebrochen
[...] geschleudert und dann vielleicht die Rechte [...] gefahren«; KKAN 1,
390) Es wirke, als vollzoge hier der Schreibakt das Beschriebene mit: Kaf-
kas Schreibhand produziert eine atemlose Syntax, in der sich die »Zugel-
losigkeit« der kimpfenden Hand wiederholt.21® Uber ein derart am Text
zu beobachtendes »nicht-stabiles Ensemble von Sprache, Instrumentalitat
und Geste«?!! wiirde sich die Erzahlung — insbesondere in syntaktischer
Hinsicht — als selbstreflexive >Schreibszene« zu erkennen geben.

wenigsten. Uber den Verlauf des Kampfs bist Du ja durch 5 Jahre durch Wort und
Schweigen und durch ihre Mischungen unterrichtet worden, meistens zu Deiner
Qual.« (Franz Kafka, »Brief an Felice Bauer, Ziirau, 30. September 1917«, in: KKAB 2,
S.332f)

209 Annette Schiitterle liest die Miniatur entsprechend als »Metapher fiir die dem Schreib-
prozef§ immanenten Widerspriichlichkeiten« (Annette Schutterle, Franz Kafkas Oktav-
befte, Ein SchreibprozefS als »System des Teilbaues«, Freiburg 2002, S.192). Schiitterles
critique génétique unterzieht die Oktavhefte einer genauen Lektire ihres Entstehungs-
prozesses. Auch beim Kampf der Hinde fihrt das aber dazu, dass aufler ebenjenem
Schreibprozess wenig tbrig bleibt: »Entspricht dieses Verhaltnis der Beziehung des
Schreibenden zu seinen Erzahlungen? Ist der Schreibende zugleich >Akteur, schreiben-
des Subjekt und Beobachter seiner selbst, erster Leser der eigenen Texte? Damit kime
auch ihm die Rolle eines Schiedsrichters zu: Er fallt das letzte Urteil tber seine Texte,
die zwar im Schreiben ein Eigenleben entwickeln konnen, letztlich aber dem Willen
des sie hervorbringenden Subjektes unterliegen.« (Ebd.)

210 Die Kafka-Forschung hat gerne vom »Schreibstrom« als einem Strukturprinzip des
Schreibens Kafkas gesprochen, fiir das sogar das Ende einer Seite als derart untiber-
windbares Hindernis erscheinen kann, dass das Schreiben daran scheitert. Vgl. grund-
legend: Gerhard Neumann, »Der verschleppte Prozef3. Literarisches Schaffen zwischen
Schreibstrom und Werkidols, in: Poetica 14(1-2) (1982), S. 92-112. Zur Metapher des
Schreibstroms und vor allem zu ihren Grenzen vgl. Malte Kleinwort, »Kafkas Quer-
strich, in: Caspar Battegay, Felix Christen und Wolfram Groddeck (Hg.), Schrift und
Zeit in Franz Kafkas Oktavheflen, Gottingen 2010, S. 37-66.

211 Ridiger Campe, »Die Schreibszene, Schreiben, in: Hans Ulrich Gumbrecht und K.
Ludwig Pfeiffer (Hg.), Paradoxien, Dissonanzen, Zusammenbriiche. Situationen offener
Epistemologie, Frankfurt a.M. 1991, S. 759-772, hier: S. 760.

236

https://dol.org/10.5771/9783968218991-161 - am 13.01.2026, 07:08:14.



https://doi.org/10.5771/9783968218991-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.4 Handkampfe und Handschlage in Kafkas Bericht fir eine Akademie

Zwertens liefGe sich einer allegorischen >Beschwerung« der Hinde nach-
gehen, die im Kampf der Hénde ebenfalls angelegt ist: die aktiv schwin-
gende rechte Hand gegentiber der passiv betastenden linken Hand, die
»madchenhaften Finger« der Linken (KKAN 1, 390) gegeniiber der »ge-
waltige[n] Rechte[n]« (KKAN 1, 390), der »Maschinenkolben« (KKAN
1, 390) der Rechten gegeniiber dem »natiirliche[n] Ende der Linkenc
(KKAN 1, 390). Linke und rechte Hand performieren in der Erzidhlung
das on the one hand und on the other hand dialektischen Denkens. Sie set-
zen eine These Vilém Flussers plastisch in Szene, nach der die »Symmetrie
unserer in einem Gegensatz zueinander stehenden Hande« das Denken in
binaren Kategorien allererst ermoglicht.?1? Zu entscheiden, ob die Hande
des Kampfs nun wortlich oder allegorisch zu verstehen sind, wiirde dahin-
gehend an der Miniatur ein Stiick weit vorbeigehen, deren Clou gerade
darin besteht, dass sie eigentliche und uneigentliche Bedeutungsebenen
miteinander verschrankt und auseinander hervorgehen lasst. Die >Allego-
rizitat« der Erzahlung schalt sich bei der Beschreibung der beiden Hande
schrittweise heraus. Sie wird nicht einfach in Szene gesetzt, sondern regel-
recht >hinderingend?!3 aus dem Kampf heraus entfaltet.

Drittens und zuletzt tragt die Theatralitdt des Ablaufs entscheidend zum
darstellerischen Verfahren bei.2'# So wie die Begrenzung des Tischs zur
Theaterbihne wird, so wird auch das Zuschauersein vom Erzahler betont:
»Ich lief keinen Blick von ihnen« (KKAN 1, 389), »ich driicke deshalb das
Kinn an den Tisch und nun entgeht mir nichts.« (KKAN 1, 389) Eine in-

212 Vilém Flusser, Gesten. Versuch einer Phinomenologie, Frankfurt a.M. 1997, S. 50. Nach
Flusser entspringen der Tatsache, dass wir »die Welt von zwei entgegengesetzten Sei-
ten« angehen, die entscheidenden Kategorien unseres Weltzugangs: »Fur uns hat die
Welt zwei Seiten; eine gute und eine schlechte, eine schone und eine hafliche, eine
klare und eine dunkle, eine rechte und eine linke.« (Ebd.)

213 Auf die mogliche Herkunft der Prosaminiatur vom Adjektiv >hinderingend< hat Vol-
ker Pantenburg hingewiesen: Vgl. Volker Pantenburg, »Aus Hinden lesenc, S. 50f. Das
mag auf der Beobachtung Malcolm Pasleys beziiglich Kafkas »halbprivaten Spielerei-
en« mit Sprachfiguren beruhen: »Das Ungewohnliche an Kafkas Erzahlungen ist, daff
sie so haufig von Redefiguren abgeleitet sind. Besonders im Falle der spateren Werke
erwichst das fiktive Geschehen manchmal aus einer Metapher oder einer Hyperbel,
und bis zu einem gewissen Grad bleibt es auch damit verbunden« (Malcolm Pasley,
»Kafkas halbprivate Spielereiens, in: »Die Schrift ist unverdnderlich«. Essays zu Kafka,
Frankfurt a.M. 1995, S. 61-83, hier: S. 63).

214 Vgl. zu Kafkas (anti)theatralem Verfahren, dass darauf abzielt, »to create a poetics of
movement with which to capture theatrical acting in descriptive prose«: Martin Puch-
ner, »Kafka’s Antitheatrical Gestures«, The Germanic Review: Literature, Culture, Theory
78(3) (2003), S. 177-193, hier: S. 186.

237

https://dol.org/10.5771/9783968218991-161 - am 13.01.2026, 07:08:14.



https://doi.org/10.5771/9783968218991-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4. Handgebrauch und Menschwerdung: Anthropologische Unruhen

teressante Parallele zu einer solchen Auffithrungspraxis kimpfender Han-
de findet sich in einer Pariser Reisenotiz Kafkas, wo ein Verkehrsunfall
mit einem Dreirad durch den beteiligten Autofahrer mit den Hinden
nacherzahlt wird:

Es handelt sich nun zuerst darum zu erkliren, wie es zu dem Unfall gekommen.
Der Automobilbesitzer stellt mit seinen erhobenen Handflichen das heranfah-
rende Automobil dar, da sieht er das Trycykle das ihm in die Quere kommt, die
rechte Hand 16st sich ab und warnt durch Hin- und Herfuchteln das Tricykle,
das Gesicht ist besorgt, denn welches Automobil kann auf diese Entfernung
bremsen. Wird es das Tricykle einsehn und dem Automobil den Vortritt lassen?
Nein, es ist zu spat, die Linke 14t vom Warnen ab, beide Hande vereinigen
sich zum Ungliicksstof, die Knie knicken ein, um den letzten Augenblick zu
beobachten. Es ist geschehn und das still dastehende verkriimmte Tricykle kann
schon bei der weitern Beschreibung mithelfen. (KKAT, 1013)

Beide Handzusammenstoe — der Kampf der Hinde wie der Pariser Ver-
kehrsunfall — zeichnet eine Form der Theatralitit aus, die eine Verdoppe-
lung der Blicke inszeniert: Der in die Prosa integrierte Auffithrungspraxis
kommt eine Zuschauerposition auf diegetischer Ebene zuvor, die den
lesenden Blick stets als einen verspiteten erscheinen ldsst. Die beiden
Erzahlungen teilen dabei aber auch stilistische Merkmale, etwa wenn sie
eine rhetorische Frage stellen (»Wird es das Tricykle einsehn...?«; KKAT,
1013, »Wie willst du auf die Dauer...?«; KKAN 1, 389), deren verneinende
Antwort im epischen Prisens zur Katastrophe fiihrt (»Nein, es ist zu spit
[...] beide Hinde vereinigen sich zum Ungliicksstoff«; KKAT, 1013, »Das
scheint mir kein Kampf mehr [...] Schon ist sie in die duflerste linke Ecke
gedringt«; KKAN 1, 390). Der entscheidende Unterschied besteht darin,
dass die Gesten der Hand in der Nacherzidhlung des >Trycykle«-Unfalls
auf den Referenzrahmen des tatsichlichen Stralengeschehens bezogen
bleibt. Im Report des Automobilbesitzers ist die Bithne des Gestischen
an den Unfall zurickgebunden und kann etwa mit Verweis auf »das
still dastehende verkrimmte Tricykle« (KKAT, 1013) auf die Ebene des
AufSergestischen verweisen.?!'S Der Kampf der Hénde ist dahingegen eine

215 Aufgrund dieses Sachverhalts hat Bertolt Brecht auf eine quasi identische Situation als
Vorbild fiir sein episches Theater zurtickgegriffen, vgl. Bertolt Brecht, »Die Straensze-
ne. Grundmodell einer Szene des epischen Theaters«, in: Schriflen zum Theater. Uber
eine nicht-aristotelische Dramatik, hg. von Siegfried Unseld, Frankfurt a.M. 1983, S. 90-
105. Die Schauspielerin der »Straenszene« braucht kein Illusionstheater aufzufiihren
und muss — das teilt Brecht mit Kafka — eine Distanz zum nachgestellten Geschehen
aufrechterhalten. Das teilt die Demonstration des Unfalls mit dem epischen Theater.

238

https://dol.org/10.5771/9783968218991-161 - am 13.01.2026, 07:08:14.



https://doi.org/10.5771/9783968218991-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.4 Handkampfe und Handschlage in Kafkas Bericht fir eine Akademie

der Kafka’schen Bihnen ohne Rampe, bei der sich der Blick vom AufSen
der Bihne nicht vom Innen der Bithnenbegrenzung trennen lasst und
wo der Protagonist Akteur und Zuschauer zugleich ist.2!¢ Hier sind die
deutlichsten Parallelen zum Versuchsaufbau der Doppelempfindung Hus-
serls zu finden: Ein Auflerhalb des Geschehens gibt es bei beiden nicht;
stattdessen wird eine Art handischer Immanenzraum konstruiert, dessen
Brichigkeit aber stets aus dem Inneren hervorbricht. Bei Husserl impli-
ziert die Selbsterfahrung eine stindige Fremderfahrung, aufgrund der die
Selbstbetastung zur Szene hiandischer Heteroaffektion wird. Dieses Spiel
von Selbst- und Fremderfahrung wird von Kafka radikalisiert — bis zu dem
Punkt, an dem die Hand auf den Erzéhler tiberzuspringen droht.
Innerhalb dieses theatralen Raums paradoxer Beobachtungen und
selbstreferenziellen Erzdhlens entwickelt sich der juristische Konflikt der
Miniatur, welcher letztlich den Ubergang zum Bericht fiir eine Akademie
ermoglichen wird. Wie erwahnt basiert die aporetische Rechtssituation
auf der gleichzeitigen Innen- und Aufenposition der Erzahlerfigur: Einer-
seits zieht die Erzahlung klare Trennlinien, die das Geschehen rahmen
und die jeweiligen Kampf- und Beobachterposition definieren; anderer-
seits konnen diese Begrenzungen jederzeit iberwunden werden, wenn der
Erzihler in den Kampf eingreift, bzw. sind bereits iberwunden, wenn er
feststellt, dass die linke Hand nur aufgrund seines Missbrauchs tiberhaupt
in die schwichere Position gekommen ist. Die Hinde machen den Prota-
gonisten dartiber zum Richter im dreifachen Sinne: als Schiedsrichter im
Sinne eines sportlichen Wettkampfs, dessen »verschiedene Kniffe« (KKAN
1, 389) iberwacht werden miissen; als Vorsitzender eines Schiedsgerichts
im juristischen Sinne, der einen Schiedsspruch fillen muss, d.h. auf eine
Form rechtsverbindlicher Einigung hinarbeitet; aber auch als Richter im
moralischen Sinn, der selbst fir die Richtigkeit der abgelaufenen Hand-
lung einstehen konnen muss. In allen drei richterlichen Verfahren sind
die »Leiden eines falschen Schiedsspruchs« (KKAN 1, 389) unvermeidbar,
insofern der Erzihler in der Doppelrolle zwischen Richter und Beschul-
digtem, Zuschauer und Akteur gefangen bleibt. Als Wettkampfrichter
ist er zu involviert, als Teil des Schiedsgerichts ist er zu parteiisch und
als moralische Instanz ist er zu vorbelastet. Dies schligt sich schon im
Terminologischen nieder, wenn der Erzahler »gerechter Richter« (KKAN

216 Vgl. Joseph Vogl, Ort der Gewalt, S. 23.

239

https://dol.org/10.5771/9783968218991-161 - am 13.01.2026, 07:08:14.



https://doi.org/10.5771/9783968218991-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4. Handgebrauch und Menschwerdung: Anthropologische Unruhen

1, 389) sowie »nachgiebig und rechtlich« (KKAN 1, 389) sein mochte und
die Rechtslastigkeit den eigenen Sprachgebrauch kontaminiert.

Aufgelost wird diese Spannung nicht, sie wird aber stillgestellt, wenn
der Erzahler dank eines »erlosenden Gedanken[s]« (KKAN 1, 390) sei-
ne Hinde wieder in Besitz nimmt. Diese (Er-)Losung fithrt tber in
eine unehrliche Geste der Autoaffektion — dieselbe, aus der Husserl sei-
ne Doppelempfindung entwickelte: »Statt dessen liegen die zwei jetzt
Ubereinander, die Rechte streichelt den Ricken der Linken, und ich
unehrlicher Schiedsrichter nicke dazu.« (KKAN 1, 390)217 Diese Selbstbe-
rihrung markiert keine Einsicht, sondern nur das schlechte Gewissen
des »unehrliche[n] Schiedsrichter[s]«. Sein Richterspruch wurde durch
einen Einspruch ersetzt, durch einen deus ex machina, der er selbst ist und
der tber sich selbst entscheidet. Man kann dies mit Benno Wagner als
Situation einer »Para-Normalitit« bezeichnen, in der keine Gerechtigkeit
hergestellt, dafiir aber eine (neue) Normalitit definiert wird.?'$ Wagner
hat diese Figur des Paranormalen an den Amtlichen Schriffen Kafkas aus
dem Umfeld der Arbeiterunfallversicherungsanstalt beschrieben, wo Kaf-
ka unter anderem fiir die Reintegration aus dem Ersten Weltkrieg zurtick-
gekehrter Kriegsversehrten ins zivile (Arbeits-)Leben zustindig war (vgl.
Kap. 5.3). Dania Inbal hat sowohl die Verbindung der Schiedsrichterfigur
aus der Miniatur zu den Schiedsgerichten der AUVA wie auch zu den
Reintegrationsbemithungen infolge des Ersten Weltkriegs aufgezeigt.2!?
Die amtlichen Veroffentlichungen Kafkas aus dem Jahre 1917 (KKAA,
506-516) entstehen in direkter Parallele sowohl zum Kampf der Hinde wie
auch zu den von Wagner angeftihrten Texten: der Fall des »neurastheni-
schen Anspruchshysterikers«?2? Jager Gracchus, dessen Kahn sich auf dem
Weg ins Totenreich verfahren hat, oder eben der erfolgreiche »Prozef§ der
Selbstnormalisierung«®?! des Affen Rotpeter, der sich nach zwei frevelhaf-
ten Schiissen in die Menschenwelt hineinfliichtet. Der Kampf der Hinde

217 Dieser Satz nimmt die Stelle einer gestrichenen Passage ein, in der eine andere ein-
trichtige Geste wieder an den Beginn der Erzihlung anschlieft. Dort wird »das Buch
wieder vorgenommen, aufgeschlagen und eintrichtig gehalten« (KKAN 1[App], 320).

218 Vgl. Benno Wagner, »Die Welt geht ihren Gang, und Du machst Deine Fahrt.« Zur
Problematik des >normalen Lebens«< bei Franz Kafka«, in: Annette Keck und Nicolas
Pethes (Hg.), Mediale Anatomien. Menschenbilder als Medienprojektionen, Bielefeld 2001,
S.211-225.

219 Dania Inbal, A Handful of World, S. 203-206. Zum Kriegskontext vgl. ebd., S. 216-235.

220 Benno Wagner, »Zur Problematik des normalen Lebens bei Franz Kafkax, S. 220.

221 Ebd., S.223.

240

https://dol.org/10.5771/9783968218991-161 - am 13.01.2026, 07:08:14.



https://doi.org/10.5771/9783968218991-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.4 Handkampfe und Handschlage in Kafkas Bericht fir eine Akademie

befindet sich also inmitten eines Textkonvoluts, an dem Wagner Kafkas
Umgang mit dem Normalisierungswissens seiner Zeit erarbeitet hat. Und
so zeigt sich hier vielleicht die entscheidende Art und Weise, wie der
Kampf der Héinde dem Bericht fiir eine Akademie den Weg gewiesen hat:
dass sich im Schiedsspruch keine Gerechtigkeit herstellt, sondern lediglich
eine neue und eine andere Form der Normalitat.

Dass sich »der Eintritt des Affen in die Menschenwelt auf dem avan-
cierten Niveau des zeitgenossischen Normalisierungswissens«??2 vollzieht,
das deutet bereits die biirokratische Gattung des Berichts an, der sich
Kafka erst in der Finalfassung zugewandt hat und deren Anspruch die
recht prosaischen Schlussworte der Erziahlung ausdriicken: »Im tibrigen
will ich keines Menschen Urteil, ich will nur Kenntnisse verbreiten, ich
berichte nur, auch Thnen, hohe Herren von der Akademie, habe ich nur
berichtet.« (KKAD, 313) Als These formuliert konnte man festhalten: Die
Fluchtlinie der Tierwerdung, wie sie noch Lenis Hand eroffnete, wird
durch Rotpeters Handschlag zu einer Richtlinie der Normalisierung. An-
stelle der Tierwerdung als Ausweg, zeigt sich die Menschwerdung als
normalisierende Zurichtung. Was am Ende bei dieser Menschwerdung
herauskommt, ist keine Bildungsgeschichte nach dem Vorbild von E.T.A.
Hoffmanns Affen Milo, der mit seinen »etwas langlichen Finger[n]« bald
»das ganze Geheimnis des Fortepianospiels« derart meistert, »daf§ ich mit
beiden Handen [...] drei, vier Oktaven herauf und herabspringe, wie ehe-
mals von einem Baum zum andern, und bin hiernach der groffte Virtuos,
den es geben kann«.2??3 Rotpeters Ziele sind nicht nur bescheidener, sie
sind als Richtlinien der Normalisierung auf einer anderen logischen Ebe-
ne gelagert. Statt um eine Bildungsgeschichte des Virtuosentums handelt
es sich um einen Akt der Verdurchschnittlichung: »Durch eine Anstren-
gung, die sich bisher auf der Erde nicht wiederholt hat, habe ich die
Durchschnittsbildung eines Europiers erreicht.« (KKAD, 312)

Dieser Sachverhalt findet sich in der entscheidenden Szene auf dem
Schiff bestétigt, in der Rotpeter die folgenreiche Entscheidung trifft, sei-
nen Ausweg in der Menschwerdung zu suchen. Rotpeter beobachtet dort
die Menschen, die an seinem Kifig vorbeigehen und erhilt aus den »glei-
chen Gesichter[n]« und den »gleichen Bewegungen«, welche die Einzelin-
dividuen ununterscheidbar machen, die entscheidende Anregung;:

222 Ebd.
223 E.T.A. Hoffmann, »Nachricht von einem gebildeten jungen Mann, S. 424.

241

https://dol.org/10.5771/9783968218991-161 - am 13.01.2026, 07:08:14.



https://doi.org/10.5771/9783968218991-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4. Handgebrauch und Menschwerdung: Anthropologische Unruhen

Ich sah diese Menschen auf und ab gehen, immer die gleichen Gesichter, die
gleichen Bewegungen, oft schien es mir, als wire es nur einer. Dieser Mensch
oder diese Menschen gingen also unbehelligt. Ein hohes Ziel ddimmerte mir auf.
Niemand versprach mir, daf, wenn ich so wie sie werden wiirde, das Gitter auf-
gezogen werde. Solche Versprechungen fiir scheinbar unmégliche Erfiilllungen
werden nicht gegeben. Lost man aber die Erfillungen ein, erscheinen nachtrig-
lich auch die Versprechungen genau dort, wo man sie frither vergeblich gesucht
hat. (KKAD, 307)

»Dieser Mensch oder diese Menschen« sind fiir Rotpeter nicht mehr aus-
einanderzuhalten. Das Entscheidungs- und Unterscheidungsproblem, mit
der sich schon Kafkas >monstrose« Handdarstellungen von Leni bis zu den
Rattenkrallen der Kaldabahn auseinandergesetzt haben, wird auch im Be-
richt fiir eine Akademie aufgegriffen und von Rotpeter in Form der Nicht-
unterscheidbarkeit von Singular und Plural, Individuum und Gattung
wiederholt. Dass ihm gerade an dieser Stelle das »hohe Ziel« des Mensch-
werdens dimmert, ist entscheidend: Anthropologisches Wissen ist nicht
mehr der Entwurf eines allerersten oder eines idealen Menschen, sondern
beschrinkt sich auf die Feststellung des anthropomorphen Durchschnitts.
Entsprechend ist auch Rotpeters Fazit — dass wenn die Erfillungen nur
eintreten, auch die Versprechungen am entsprechenden Ort eintreten —
fir Benno Wagner bestes Beispiel einer »normalistischen, d.h. >postskripti-
ven< Erwartungsokonomie«.??* Von den evolutionsbiologischen Topiken
menschgewordener Affen hat sich dieser gewesene Schimpanse verab-
schiedet. Der Mensch, den Rotpeter im Bericht fiir eine Akademie anzielt,
ist nicht mehr die Spitze einer entwicklungsbiologischen Vervollkomm-
nungstendenz, sondern ein Individuum, dessen Menschwerdung den
Mechanismen juristischer und burokratischer Durchschnittsmaschinerien
tberantwortet wird. Die Richtlinie des Handschlags fihrt als Organ der
Normalisierung heraus aus der Zoologie und hinein in die Politik.

224 Benno Wagner, »Zur Problematik des normalen Lebens bei Franz Kafkac, S. 222.

242

https://dol.org/10.5771/9783968218991-161 - am 13.01.2026, 07:08:14.



https://doi.org/10.5771/9783968218991-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	4.1 »Kein Tier hat eine Hand«
	a) Annäherungen: Der Mensch, das Offene
	b) Der kosmologische Nexus von Hand und Mensch (Aristoteles)
	c) »Ontoanthropologie« der Hand (Heidegger)

	4.2 Urszenen des Handgebrauchs
	a) Evolutionsbiologische Verunsicherungen
	b) Erzähllogiken des Handgebrauchs (Engels und Alsberg)
	c) Felix Krulls schelmische Menschwerdung

	4.3 Topiken des Tierwerdens: Amorphisierung und Regression
	a) Die Rückkehr ins Aquatische
	b) »Eine hübsche Kralle«: Das Spreizen der Finger bei Kafka

	4.4 Handkämpfe und Handschläge in Kafkas Bericht für eine Akademie
	a) Auftritte des Affen: Rotpeters Handschlag
	b) Beschreibung eines Handkampfes


