3. Theoretische Grundlegung

Zur Vertiefung der im letzten Kapitel entwickelten Fragestellungen und
zur Verstindlichkeit der Forschungsumwelt bedarf es einer theoretischen
Grundlegung. Zunichst soll deshalb im Folgenden eine Einfiihrung in den
Islam und den kulturellen Hintergrund der Muslime gegeben werden.

3.1 Einfuhrung in den Islam und den kulturellen
Hintergrund muslimischer Jugendlicher

Das arabische Wort »Islam« bedeutet wortlich »heil sein, unversehrt sein,
einer Gefahr entrinnen, friedvolle und freie Hingabe und Ergebung, Frie-
denmachen« (Mertek 2001, S. 125). Das Wort »Muslim« stammt ebenso
aus dem Arabischen und bezeichnet denjenigen, der sich zum Islam be-
kennt, und bedeutet: »eine/r, die/der Frieden macht« (ebd.). Folglich sind
Muslime aufgefordert, »Frieden mit dem Schopfer, der Natur, den Mit-
menschen und sich selbst zu schlieffen und Gott ergeben zu leben« (ebd.),
quasi als »Friedensstifter« auf dieser Erde zu fungieren. Die allgemeingiil-
tige GruRRformel der Muslime untereinander und gegeniiber Fremden lau-
tet demzufolge auch as salaamu alaikum. Mit diesem Gruflwort wiinscht
man einem Mitmenschen gewissermaflen ein unversehrtes, heiles und
sicheres Leben, kurz: Frieden. Der Islam mit seiner Glaubens- und Pflich-
tenlehre baut vor allem auf zwei Quellen auf: dem Koran und der Sunna
(vgl. Dondiiren 1998; Bilmen o.].; Bursali 1991; Balic 1993).

3.1.1 Die Hauptquellen des Islam: Koran und Sunna

Der Koran ist fiir einen Muslim in jedem Wort eine unmittelbare Offenba-
rung des einzigen Gottes, die dem Gesandten Muhammed tibermittelt und
in einem Buch aufgezeichnet worden ist. Das Wort »Koran« bedeutet wort-
lich »das oft Gelesene, »Lesung« und »die Rezitation«. Fiir ein Verstind-

- am 15.02.2026, 00:03:52. Toat



https://doi.org/10.14361/9783839406694-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

36 | WEGE ZUR INTEGRATION

nis dafiir, was der Islam verkiindet und an was die Muslime glauben, ist
der Koran elementar, denn er enthilt die Grundprinzipien der islamischen
Glaubens-, Sitten- und Rechtslehre. Die Sprache des Korans ist, nach Mei-
nung der arabischen Stilisten, von bezwingender Ausdruckskraft: Sie ist
symbolreich, barock, rhythmisch und sprunghaft. Stellenweise sind die
Gedanken nur durch Schlagworte umrissen. Hiufig werden Topen ge-
braucht: Metapher, Ironie, Euphemismus und Metonymie. Zusitzlich fiih-
ren etwa die Verquickung verschiedener Themen in einer einzigen Sura,
die erwihnten sprachlichen Besonderheiten, die ungewdhnliche Reihen-
folge der Gedanken und das im Koran wiederholt vorkommende Appellie-
ren an den Verstand bei einem nicht geschulten Leser zu Verstindnis-
schwierigkeiten.

Der Originaltext des Korans ist erhalten geblieben. Die einzelnen Ko-
ranausgaben unterscheiden sich voneinander nur in Zeilenlinge, Seiten-
umfang und -grofle, Materialqualitit und 4uflerer Aufmachung des
Druckwerks. Die Ubersetzung des Korans aus dem Arabischen in eine an-
dere Sprache, beispielsweise ins Deutsche, ist duflerst schwierig. Die Aus-
driicke kufr und kafir sind in den Ubersetzungen auf »Unglauben« bzw.
»Ungliubiger« reduziert und damit der tiefen Bedeutung beraubt worden,
die der Koran diesen Ausdriicken verleiht. Der Begriff kafir hat auf der
sprachlichen Ebene unterschiedliche Bedeutungen: »Ackerbauer«, »un-
dankbar sein«, »zudecken« usw., und auf der religiésen Ebene steht er als
Sammelbegriff fiir den Nichtgottergebenen oder den Nichtmuslim. Ein
weiteres Beispiel: Der Begriff dschihad wird haufig mit »heiliger Krieg« ins
Deutsche tibersetzt, obwohl dieser Begriff von seinem Wortstamm her we-
der »Krieg fithren« noch »t6ten« bedeutet, sondern »die Anstrengung, das
niedere Selbst zu iiberwinden, entgegen den eigenen schlechten Eigen-
schaften, Angewohnheiten, Neigungen und den niederen Geliisten zu ar-
beiten« (vgl. Heine 2001; Hofmann 1999, S. 191-196; Mertek 2001, S. 42-
43). Obwohl weitere zahlreiche zentrale koranische Begriffe, die immer
wieder auch in der Sunna auftauchen, falsch oder nicht hinreichend ins
Deutsche iibertragen worden sind, bedient man sich dieser kirglichen
Ubersetzungen — mitunter tun dies die Muslime selbst. Die Unzulinglich-
keiten der Ubersetzung sind in erster Linie fiir die Entstehung von Miss-
verstindnissen tiber den Islam verantwortlich.

Da der Koran eindeutige, vieldeutige und sogar nicht deutbare Verse
enthilt und die offenbarten Verse zumeist Antworten auf bestimmte Situa-
tionen waren, denen sich die Gemeinschaft der Muslime um den Gesand-
ten Muhammed ausgesetzt sah, ist es nach der islamischen tafsir-Lehre
(Koranwissenschaften) nicht legitim, nur einzelne Verse zu interpretieren.
Nur die vollstindige Exegese dient dem genauen Verstindnis des Korans.
Es ist von der Methodologie der Koranexegese her unerlisslich (und bei
Unterlassung ein Vergehen), die anerkannte Tradition der fritheren Koran-
kommentatoren wie beispielsweise at-Taberi, al-Kurtubi und Ibn Kesir zu

- am 15.02.2026, 00:03:52. Toat



https://doi.org/10.14361/9783839406694-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. THEORETISCHE GRUNDLEGUNG | 37

beachten und die Meinung derjenigen zu beriicksichtigen, die mit Mu-
hammed gelebt haben. Bei der Koraninterpretation muss man sich vor-
nehmlich der Sunna des Gesandten Muhammed widmen (vgl. Bilmen o.].,
Band 1, S. 5-7; Elmalili 19779, S. 5-17; Khoury 2000, S. 37-40).

»Sunna« bedeutet »gewohnte Handlung, Sitte, Brauch oder Weg« und
bezeichnet im Islam die prophetische Tradition. Die Sunna stellt in der is-
lamischen Glaubens- und Pflichtenlehre nach dem Koran die zweite Quelle
religiéser Normen dar (vgl. Khoury 2000, S. 38f,; Mertek 2001, S. 204).
Der Gesandte Muhammed ist nach dem Glauben der Muslime der Ver-
kiinder der géttlichen Offenbarung und zugleich auch deren bester und au-
thentischster Interpret. Seine Kompetenz ist im Koran verankert, der von
den Muslimen die Anerkennung und Befolgung der Sunna postuliert: »[...]
und gehorchet Allah und Seinem Gesandten« (Koran, 8:46). Die Sunna ist
quasi die Interpretation und die Austibung des gesamten Korans durch den
Gesandten Muhammed. Die Sunna ist heute wie der Koran schriftlich in
Ahadith' fixiert. Kurzum: Die Sunna ist die Gesamtheit der vorbildlichen
Briuche und Worte des Gesandten Muhammed und umfasst dartiber hi-
naus seine Aussagen zu den unterschiedlichsten Themen wie Glaube, Wis-
sen, religiose Grundpflichten, soziale Beziehungen, Sitten und Briuche
sowie Einsatz fiir den Glauben, Auslegung, Tugenden usw.

Zwar stellen der Koran und die Sunna die fundamentalen Quellen des
islamischen Glaubens dar, aus denen unzihlige Grundsitze abgeleitet
werden konnen, aber klar definierte Prinzipien des Glaubens kann man
allein aus den Suren oder Ahadith nicht herleiten. Dementsprechend be-
schiftigten sich die muslimischen Theologen ganz frith mit der zentralen
Frage: »Was sind die elementaren Prinzipien des Glaubens fiir einen Mus-
lim?« Auf diese gab es natiirlich keine einheitlich und alle Muslime bin-
dende, sondern verschiedene Antworten (vgl. Alizade 1990; Ebu Hanife
1979; Ebu Davud o.J.; Ibn Kesir 1991; Imam Gazali 1979; Tirmizi o.];
Imam-i Rabbani o.].; Ibrahim Hakki 2003; Halebi 0.].; Canan 2003). Bevor
wir uns mit den wichtigsten theologischen Lehrmeinungen beschiftigen,
ist es notig, einen kurzen Riickblick auf die Auseinandersetzungen inner-
halb der muslimischen Gemeinschaft nach dem Tode des Gesandten Mu-
hammed zu werfen.

1 | Hadith, Plural Ahadith, ist die Bezeichnung fiir die Berichte, in denen die
Sunna des Gesandten Muhammed iiberliefert wurde. Die bekanntesten und wich-
tigsten Ahadith-Sammlungen der sogenannten Sunniten sind: Sahih von Bukhari,
Sahih von Muslim, Sunan von Abu Dawud, Sunan von Tirmizi und Sunan von Na-
sai (vgl. Mertek 1999). Die Traditionswerke der sogenannten Schiiten (Zwoélferschia)
heiflen Nahjd al-Balagha, al-Kafi von Kulini, Tazhib al-ahkam von Tusi (vgl. Tabata-
bai 1996).

- am 15.02.2026, 00:03:52. Toat



https://doi.org/10.14361/9783839406694-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

38 | WEGE ZUR INTEGRATION

3.1.2 Theologische Rechtschulen im Islam

Zu Lebzeiten des Gesandten Muhammed erhielten die Muslime auf all
ihre Fragen konkrete und fiir alle verbindliche Antworten. Nach seinem
Tode im Jahre 632 n. Chr. entstand ein Streit um den rechtmifigen Nach-
folger als Leiter der Gemeinschaft. Zwar konnte der Streit mit der Wahl
von Abu Bakr (Regierungszeit 632-634 n. Chr.) zum Vorsteher der Ge-
meinschaft in Medina vorerst beigelegt werden, aber eine kleine Gruppe —
die entgegen der iiberwiegenden Mehrheit der Muslime mit dieser Wahl
nicht einverstanden war, da sie nur die Familienzugehorigkeit zum Ge-
sandten Muhammed als Zeichen der Rechtmifligkeit des Nachfolgers an-
sah — sorgte fiir Unruhen. Mit dieser Meinungsverschiedenheit — der Frage
nach der Herkunft, dem Charakter und der Qualitit des Vorstehers der
muslimischen Gemeinschaft — wurde der Grundstein fiir die heute noch
fortschreitende Differenzierung in verschiedene politische sowie theologi-
sche Richtungen innerhalb der muslimischen Gemeinschaft gelegt. Der
erste Vorsteher Abu Bakr und der zweite, Omar (Regierungszeit 634-644
n. Chr.), konnten durch ihre Fithrungsqualitit den kollektiven Zusam-
menhalt wahren, sodass diese Diskussion offiziell ausgerdumt war, wenn-
gleich sie in kleineren Kreisen fortgefithrt wurde. Mit der Wahl Uthmans
(Regierungszeit 644-656 n. Chr.) zum dritten Vorsteher der muslimischen
Gemeinschaft keimte sie erneut auf. Hinzu kamen die Vorwiirfe, Uthman
bevorzuge seine eigenen Familienangehorigen. Noch wihrend seiner Re-
gierungszeit trennte sich eine Gruppe Unzufriedener namens »Kharidschi-
ten, die bis 657 n. Chr. der schiitischen Ausrichtung angehérten, von der
muslimischen Gemeinschaft und forderten, dass Ali, Schwiegersohn des
Gesandten Muhammeds, die Fithrung iibernehme. Dieser Forderung wur-
de nicht entsprochen. Daraufhin gab es einen Aufruhr, bei dem die Kha-
ridschiten Uthman ermoderten. Alsdann wurde Ali zum vierten Vorsteher
der muslimischen Gemeinschaft gewidhlt (vgl. Biiyiik Islam Tarihi 1994,
Band 2, S.200-222). Doch hérten die Kontroversen nicht auf, weil eine
Gruppe um Muawiya, dem Statthalter von Damaskus, mit der Vorgehens-
weise Alis, die Mérder Uthmans ausfindig zu machen, nicht einverstanden
war: Sie verlangten eine sofortige Bestrafung aller, die in das Attentat und
den Aufruhr verwickelt waren. Ali erwiderte diese Forderung und mahnte
griindliche Ermittlungen gegen die wahren Schuldigen an. In der Folge ak-
zeptierte die Gruppe um Muawiya die Wahl Alis zum vierten Vorsteher
nicht mehr. Sie kiindigten die Gefolgschaft auf, sodass Muawiya zum Vor-
steher der muslimischen Gemeinschaft ausgerufen wurde. Wihrend dieser
Auseinandersetzung vermehrte sich eine Gruppe, die »schiat Ali« (die
Schiiten) genannt wurde. Auch die Kharidschiten, anfinglich noch Ali ge-
wogen, sagten ihm die Treue auf, weil er dem Vorschlag Muawiyas, diesen
Streit durch ein Schiedsgericht zu beenden zu lassen, zustimmte: Die Kha-
ridschiten deuteten dies als eine Fehlentscheidung und Siinde. Nach ihner

- am 15.02.2026, 00:03:52. Toat



https://doi.org/10.14361/9783839406694-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. THEORETISCHE GRUNDLEGUNG | 39

Auffassung muss der Fithrer der Muslime fehler- und siindenlos sein. Sie
sprachen daher Ali das Recht auf die Nachfolgschaft des Gesandten Mu-
hammeds ab und bekdampften ihn und Muawiya zugleich. Aufgrund dieser
Entwicklung isolierten sie sich ganz von der islamischen Gemeinschaft
und erklirten alle — ausgenommen ihre eigenen Anhinger — als Nichtmus-
lime. Nur sich selbst sahen sie als »wahre Muslime« an, obwohl ihr Han-
deln vollends gegen die Grundlagen des Islam verstief}: Sie verstanden ihn
nunmehr als eine Stammesreligion und fithrten die vorislamische beduini-
sche Tradition weiter, die sie nur punktuell durch islamische Elemente er-
ginzten. Ausschlieflich sich selbst riumten sie eine unantastbare Wiirde
ein. Regelmiflig waren die Menschen — vor allem die Muslime — der poli-
tisch geprigten Ideologie dieser Gruppierung ausgesetzt (vgl. ebd., S. 506-
555). In ihrer Konfrontation mit allen {ibrigen Muslimen ermordete diese
»fanatische und extremistische Beduinengruppe« auch Ali und lehnte sich
gegen Muawiya, der nunmehr das offizielle Amt des Vorstehers innehatte,
auf. Im Laufe der Zeit gelang es Muawiya, der Einflussnahme und der
Demagogie der Kharidschiten gegentiber der Bevolkerung Einhalt zu ge-
bieten.

Die Kharidschiten und dhnliche ideologisch geprigte Organisationen
werden heute wie damals von der breiten Mehrheit der Muslime abgelehnt
und eindeutig als nicht islamisch eingestuft (vgl. Giimtishanevi 1994,
S. 78).

Gegenwirtig bekennen sich etwa 1,3 Milliarden Muslime weltweit zur
islamischen Religion, davon richten sich ca. 87 % nach der sunnitischen
und 13 % nach der schiitischen Theologie (vgl. Abdullah 2002, S. 19).

Als Sunniten, korrekt ahl-as sunna we’l chemaat, bezeichnet man die Ge-
samtheit einer Gruppe von Rechtschulen, ndmlich der hanafitischen, mali-
kitischen, schafiitischen und hanbalischen, die alle gleichermaflen auf den
Koran, der Sunna, den Konsens der Gelehrten (idschma-el-ummah) und der
Vergleichsmethode (gijas-el-fugaha) beruhen. Sie sind von anfinglich zahl-
reichen Rechtschulen die einzig erhalten gebliebenen und haben eine bis
heute solide Anhingerschaft. Sie gelten nicht als Sekten oder Sondergrup-
pen, sondern als gleichwertig anerkannte Rechtschulen innerhalb der sun-
nitischen Religionswissenschaft und unterscheiden sich lediglich in ihren
Methoden der Rechtsfindung.

Neben diesen Rechtschulen gibt es auch heute noch Gruppen und
Schulen, beispielsweise die Wahhabiten, Ahmadiyya, Alawiten, Drusen,
Ismailiten, Nusairiten u.a., die von den fithrenden vier sunnitischen
Rechtschulen nicht anerkannt werden, da sie mit ihrer theologischen Aus-
legung den prinzipiellen Grundlagen des Korans und der Sunna wider-
sprechen.

- am 15.02.2026, 00:03:52. Toat



https://doi.org/10.14361/9783839406694-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

40 | WEGE ZUR INTEGRATION

100T I9qUIDZA( ‘PUB[YISINS( UI IOpUe[sny ‘qIV :(‘8H) uerdos] o[pnd

- am 15.02.2026, 00:03:52.

SN 49p Sungyorisny ayosi3o109y T T Sunpnqqy


https://doi.org/10.14361/9783839406694-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. THEORETISCHE GRUNDLEGUNG | 4I

Die Schiiten: Seit ihrer Entstehung beharrt die schiitische Glaubensrich-
tung darauf, dass die Fithrung der Muslime nur den Nachkommen aus der
Familie Alis gebiihrt. Aus diesem Grund betrachten die Schiiten die ersten
drei Vorsteher Abu Bakr, Omar und Uthman als unrechtmiflige Nachfol-
ger des Propheten Muhammed. Die Rechtschulen unter den Schiiten wei-
chen voneinander in der Sukzessionslinie des jeweiligen Imams sowie in
der Vorstellung von einem geschichtlich anwesenden oder abwesenden
Imam ab. Die Autoritit innerhalb der muslimischen Gemeinschaft schrei-
ben die Schiiten einem Imam zu, der in der Nachfolge von Ali stehen
muss. Er stellt praktisch eine unfehlbare Instanz dar, dem zusitzlich das
Freisein von Siinden bescheinigt wird. Die wichtigsten schiitischen Recht-
schulen sind die Imamiten, Zaiditen und Ismailiten (vgl. Halm 1988).

Da das Alevitentum eine historische Nihe zum Schia hat, wird es eben-
falls in diesem Abschnitt behandelt. Die Aleviten stellen eine schiitische
Sondergruppe, die sich als heterodoxe und synkretistische Glaubens-, Le-
bens- und Lehrform im Verlauf des 13. Jahrhunderts aus einer Verbindung
vorislamischer und volksreligioser Elemente anatolischer Turkmenen-
stimme und der islamischen Mystik heraus entwickelte. Die Ethik und das
Menschenbild der Aleviten unterscheiden sich in vielen Punkten wesent-
lich von derjenigen der sunnitischen Theologie. Hier sei aber darauf hin-
gewiesen, dass auch die Aleviten nicht als eine homogene Gruppe angese-
hen werden diirfen, denn sie selbst haben untereinander sehr deutliche
Differenzen.?

Im Folgenden wird der Islam in seinem normativen Selbstverstindnis,
wie er mehrheitlich von Muslimen in Deutschland verstanden und propa-
giert wird, weiter dargestellt.

2 | Es gibt unter ihnen solche, die sich der schiitischen Theologie, insbeson-
dere der imamitischen Rechtschule, bzw. der sunnitischen Theologie, wie der scha-
fiitischen Rechtschule, zugehoérig fithlen und dieselben Glaubensgrundsitze und
religivsen Pflichten mit den Sunniten bzw. Schiiten teilen (bspw. die Ahlu’l bayt-
Gemeinschaft, die Anhinger der CEM-Vakfi u.a.). Diese alevitische Gruppe unter-
scheidet sich, abgesehen von den vorstehenden Aspekten, von der schiitischen und
sunnitischen Theologie, indem sie diesen Glaubensrichtungen als »Religion der
Zunge« ablehnen — als oberflichlich, wenn nicht gar heuchlerisch. In der Tradition
der Batiniya, einer gnostischen Richtung, besagt diese alevitische Lehre, dass der
gottlichen Offenbarung eine esoterische und eine exoterische Dimension zugrunde
ligen. Da sie sich fiir jene halten, die zu dem Verborgenen durchgedrungen seien,
haben rituelle Pflichten wie Beten, Fasten usw., die der dufleren Sphire angehéren,
keine Bedeutung fiir sie. Daher werden, bis auf das Glaubensbekenntnis, die im Ko-
ran und der Sunna begriindeten religios-rituellen Pflichten — wie beispielsweise die
vier anderen Grundpfeiler des Islam (die fiinf tiglichen Gebete, das Fasten im Mo-
nat Ramadan, die Zakah, die Pilgerfahrt) — nicht akzeptiert (vgl. Vorhoff 199s;
Kehl-Bodrogi 1988; Karakasoglu-Aydin 1997, S. 295-322).

- am 15.02.2026, 00:03:52. o/



https://doi.org/10.14361/9783839406694-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

42 | WEGE ZUR INTEGRATION

3.1.3 Das islamische Menschenbild

Menschen sind durch Gott erschaffen.

Der erste Mensch und erste Prophet ist Adam (Urvater aller Menschen).
Alle Menschen sind vor Gott gleich.

Es gibt keinen Zwang im Glauben.

Die Vielfalt der Volker und Stimme ist von Gott gewollt.

Diesseitige Hauptaufgaben des Menschen sind die Anbetung Gottes
und die Erfiillung der religiésen Grundpflichten.

R s

Die Erschaffung des Menschen wird wie folgt im Koran beschrieben: »Und
wahrlich, Wir erschufen den Menschen aus reinstem Ton. Dann setzten
Wir ihn als Samentropfen an eine sichere Stitte [Gebidrmutter, H.O.].« (Ko-
ran, 23:12-14) Der Koran begriindet die Erschaffung der Menschen damit,
dass sie sich zu ihrem Schépfer bekennen und ihm im freien Willen die-
nen (vgl. ebd., 51:56; 15:99; 51:56-57; 677:2; 72:16-17).

Mit Adam, dem Urvater aller, besteht nach dem islamischen Glauben
unter den Menschen véllige Gleichheit vor Gott und keiner ist einem ande-
ren vorrangig. Ferner besteht der Mensch aus zwei Elementen: seinem
Korper und seiner Seele (vgl. ebd., 2:28-30; 3:6; 4:1; 23:12-14, 79; 76:1-2;
95:1-5; 96:2). Die Seele des Menschen ist »gottergeben« und wird voll-
kommen von gottlicher Offenbarung beherrscht. Das andere Element, der
»Korper, ist mit Vernunft und Intellekt bedacht worden, sodass der Islam
die Fihigkeit »zu denken, um sich eine Meinung zu bilden, zu wollen oder
nicht zu wollen, zu akzeptieren oder abzulehnen« als elementar erachtet.
Daher hat es der Islam dem Menschen freigestellt, einen beliebigen Le-
bensweg einzuschlagen, den Glauben seiner Wahl anzunehmen. Der Ko-
ran legt emphatisch fest, dass es im Glauben keinen Zwang geben darf
(vgl. ebd., 2:256).

Der Mensch hat die Aufgabe, zwischen den Erfordernissen seines Kor-
pers und seiner Seele ein harmonisches Gleichgewicht herzustellen; beide
Elemente sind gleichberechtigt und diirfen somit nicht zum Nachteil des
anderen vernachlissigt werden.

Im Koran ist tiber die Vorziige des Menschen viel zu lesen. Darin ehrt,
schitzt und wiirdigt Gott den Menschen (vgl. ebd., r7:70). Er verfiigt tiber
die Fahigkeit, Wissen zu erfassen (vgl. ebd., 2:31-33). Der Mensch ist der
Statthalter Gottes auf Erden (vgl. ebd., 2:30). Der Koran weist ausdriicklich
darauf hin, dass Gott den Menschen mit Verstand und Klugheit, Willens-
und Entscheidungsfreiheit geschmiickt hat. Aus diesem Grund ist der
Mensch fiir sich selbst verantwortlich. Nach dem Koran haben alle Men-
schen, ob Mann oder Frau, schwarz oder weif3, arm oder reich, denselben
Wert vor Gott. Das Einzige, das sie unterscheidet, ist nach Sura 49, Vers 13
der Grad ihrer Gottesfurcht und ihre Nihe zum Schépfer.

Der Koran weist aber auch ganz deutlich auf die Schwachstellen des

- am 15.02.2026, 00:03:52. Toat



https://doi.org/10.14361/9783839406694-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. THEORETISCHE GRUNDLEGUNG | 43

Menschen hin und ermahnt ihn: Der Mensch vergisst Gott, wenn er seine
Schwierigkeiten tiberwunden hat; er erinnert sich an Gott nur in der Not
(vgl. ebd.,16:12), er ist hochmiitig und selbstgefillig (vgl. ebd., 89:15-16),
geizig, gierig und ungeduldig (vgl. ebd., 17:100; 70:19), undankbar, streit-
suichtig, feindselig, ungerecht und voreilig (vgl. ebd., 18:54; 14:34; 21:37).
Ferner ruft der Mensch zu Schlechtem auf und wird aufsissig, sobald er
sich unabhingig fiihlt (vgl. ebd., 12:53; 96:6).

Der Mensch wird mit all seinen Eigenschaften — Vorziigen und
Schwachstellen — beschrieben, weil der Koran damit fithlbar macht, dass er
nicht einen perfekten Menschen zu formen versucht, sondern einen Men-
schen, der in all seinem Wirken verantwortungsbewusst handelt und got-
tergeben ist. Der Koran mahnt die Menschen, eigens die Muslime, sich auf
dieser Erde zu al-insan-al-kamil (einem guten, vollkommenen Menschen)
zu entwickeln. Bei dieser Entwicklung zu einem al-insan-al-kamil existiert
aber auch die Gefahr, dass der Mensch, aufgrund seiner Schwichen, dieses
Ziel verfehlt. Um dieser Gefahr zu entgehen, geben der Koran und die
Sunna Anstofle, wie der Mensch sich davor bewahren kann (vgl. ebd.,
90:1-5; 20:114; 103:1-3; 2:1277; 2:148; 2:44; 25:63; 61:2-3; 31:18-19; Ahadith in
An-Nawawi 1990, S. 41, 94 und 112).

Der Koran und die Sunna driicken aus, dass Gott als Schopfer des Uni-
versums den Menschen in der denkbar schénsten Gestalt erschaffen und
ihm eine natiirliche Wiirde (fitrah) verliehen hat (Koran, 9o:4). Dement-
sprechend liegt es am Menschen — aufbauend auf diese Auszeichnung —,
die gottlichen Anordnungen mit Leben zu erfiillen. Laut der islamischen
Primirquellen Koran und Sunna liegt es in seinen Moglichkeiten, ein al-in-
san-al-kamil zu werden. Deswegen ist es die Hauptaufgabe eines jeden
Muslim, alles ihm Mégliche zu unternehmen, um vorbildlich den géttli-
chen Anordnungen nachzustreben. Dementsprechend expliziert Muham-
mad den Menschen in einem seiner Ahadith, was seine Aufgabe als Gottes
Gesandter auf Erden ist: »Ich bin gekommen, um die guten Anlagen der
Menschen zu vervollkommnen.« (Ozbek 1994, S. 45)

Auf dass die guten Anlagen dem Menschen eigen sind, wurde er biolo-
gisch als vollkommenes Wesen erschaffen (vgl. Koran, 32:7; 95:4) und ist
ebenso ein soziales, welches Gott mit technischen und kulturellen Fihig-
keiten begabt hat (vgl. ebd., 17:70; 67:23; 90:8). Das menschliche Wesen,
das mit geistigen und moralischen Werten ausgestattet wurde, ist somit
nach koranischer Auffassung zum Kalifa (Statthalter Gottes) auf Erden be-
rufen (vgl. ebd., 2:30; 6:165; 10:14; 38:206). Derart steht er iiber den anderen
Geschopfen, wie Gott iber den Menschen (vgl. ebd., 2:255; 3:34; 112:2).

Mit diesem hohen Rang hat Gott allen Menschen eine Wiirde und glei-
che Rechte verliehen, unabhingig von ihrer Religion, ihrem Geschlecht
und ihrer Hautfarbe (vgl. ebd., 4:58, 105, 111; 5:48; 17:70; 30:22; 49:13). Thre
Uneinbheitlichkeit soll die Menschen nicht gegeneinander aufbringen, denn
sie sind allesamt Nachkommen (vgl. ebd., 49:13), mithin Kinder (vgl. ebd.,

- am 15.02.2026, 00:03:52. Toat



https://doi.org/10.14361/9783839406694-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

44 | WEGE ZUR INTEGRATION

7:26-27, 31) von Adam und Eva. Daher verbietet der Koran jeglichen
Zwang: »Und wenn dein Herr es gewollt hitte, so wiren allesamt auf der
Erde Muslime. Willst du etwa die Menschen zwingen, Muslime zu wer-
den?« (Ebd., 10:99) Damit bezieht der Islam gemifl den koranischen An-
weisungen u.a. mit dem Vers »Es gibt keinen Zwang in der Religion«
(ebd., 2:256) anschaulich Stellung fiir Religionsfreiheit und Toleranz.3

Die religiose Vielzahl griindet darauf, dass Gott, der die Menschen als
Angehorige zivilisierter und kultivierter Volker geschaffen hat (vgl. ebd.,
5:49), allen Nationen und Stimmen seit der Entstehung dieses Univer-
sums zu unterschiedlichen Zeiten Propheten gesandt hatte, die ihnen die
Offenbarung Gottes iiberbrachten (vgl. ebd., 13:7), um sie vor dem Irrglau-
ben zu bewahren (vgl. ebd., 35:24). Nach dem Koran stammen daher alle
Religionen — beginnend mit dem ersten Menschen und Gesandten Adam
und endend mit dem Gesandten Muhammed — von Gott ab. Dementspre-
chend werden die Religionen, die mit dem islamischen Glauben nicht im
Konsens stehen, nicht ignoriert und deren Anhidngern ein uneingeschrank-
tes Recht auf Religionsausiibung zugestanden: »Euer Glauben fiir Euch,
mein Glauben fiir mich.« (Ebd., 109:6) Der Koran hebt in diesem Zusam-
menhang hervor, dass die realen Glaubensunterschiede kein Grund fiir
feindselige Konfrontationen zwischen den Religionen sein sollten (vgl.
ebd., 5:48). Er fordert die Muslime auf, diese realen Glaubensunterschiede
als Grund fiir einen edlen Wettbewerb zu erkennen, um in einen Dialog zu
treten:

»Und schmiht nicht diejenigen, die sie aufRer Allah anrufen, damit sie nicht in
Ubertretung ohne Wissen Allah schmihen! So haben Wir jeder Gemeinschaft ihr

3 | Die UNESCO veranstaltete gemeinsam mit einer internationalen islami-
schen Organisation 1981 in Paris eine internationale Konferenz iiber die Menschen-
rechte im Islam. Wihrend dieser Konferenz wurde ausdrucksvoll festgehalten, dass
der Islam bereits seit seiner Entstehung mehr als 20 grundlegende Menschenrechte
seinen Gliubigen bewusst gemacht hat — darunter sind Recht auf Leben, Freiheit,
Schutzrecht vor Aggression und Misshandlung, Asylrecht, Minderheitenschutz,
Glaubensfreiheit, soziale Sicherheit und Arbeitsschutz (vgl. Falaturi 1996, S. 125).
Die erste allgemeine Erklirung der Menschenrechte im Islam vom 19. September
1981 durch den Islamrat fiir Europa ist ebenfalls sehr bedeutungsvoll (Forstner
1982). Neben diesen Erklirungen gibt es zahlreiche andere Verosffentlichungen iiber
das Thema »Menschrechte und Islam«. Viele Wissenschaftler, Autoren und andere
Fachleute stellten sich die Frage, ob sich die »westlichen Menschrechtsvorstellungen
mit dem Islam und Koran« vereinbaren lassen (vgl. Falautri 1992, 1996; Islamic
Council 1984; Khoury 2001; Mernissi 1993; Ramadan 1996, 2000 u.a.). Unter den
Stellungsnahmen zur Frage der Menschenrechte im Islam ist die am 5. August
1990 in Kairo durch die Organisation islamischer Staaten verabschiedete »Kairoer
Erklirung« die bekannteste (vgl. BpB 2002, S. 65-67).

- am 15.02.2026, 00:03:52. o/



https://doi.org/10.14361/9783839406694-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. THEORETISCHE GRUNDLEGUNG | 45

Tun ausgeschmiickt erscheinen lassen. Hierauf wird ihre Riickkehr zu jhrem Herrn
sein, und Er wird ihnen kundtun, was sie zu tun pflegten.« (Ebd., 6:108).*

Anerkannte Koranexegesen wie Elmalili Muhammed Hamdi Yazir (1878-
1942) halten fest, dass diejenigen Muslime, die Nichtmuslime beleidigen
oder herabwiirdigen, aus der muslimischen Gemeinschaft ausgeschlossen
werden kénnen (vgl. Elmalili 1979, Band 3, S. 2022 und Band 5, S. 2923).
Der Sinn dieser strengen Bestimmungen besteht darin, den interreligiésen
Frieden, der von Gott gewollt ist, zu bewahren.

Auch zu der Frage der zwischenmenschlichen Beziehungen geben die
primiren Glaubensquellen des Islam eine Antwort. Der Muslim ist ver-
pflichtet, gegentiber Nichtmuslimen giitig und gerecht zu sein. Dariiber
hinaus empfiehlt der Koran den Muslimen, auch Nichtmuslimen zu helfen
und mit ihnen freundschaftliche Beziehungen zu pflegen:

»Allah verbietet euch nicht, gegeniiber denjenigen, die nicht gegen euch der Religi-
on wegen gekimpft und euch nicht aus euren Wohnstitten vertrieben haben, giitig
zu sein und sie gerecht zu behandeln. Gewiss, Allah liebt die Gerechten. Er verbietet
euch nur, diejenigen, die gegen euch der Religion wegen gekimpft und euch aus
euren Wohnstitten vertrieben und zu eurer Vertreibung Beistand geleistet haben,
zu Schutzherren zu nehmen. Diejenigen, die sie zu Schutzherren nehmen, dass
sind die Ungerechten.« (Koran, 60:89)°

Noch deutlicher spricht Gott im Koranvers 36 der Sura 4:

4 | Dieser Koranvers belegt aber auch, dass die Muslime damals die Nicht-
muslime verwiinscht hatten. Demnach sollte hier gleichzeitig klargestellt werden,
dass die damaligen Nichtmuslime keineswegs Juden oder Christen waren, sondern
vielmehr Polytheisten. Obwohl Vielgétterei islamisch betrachtet eine der grofiten
Siinden ist, hat Gott durch diesen Koranvers den Muslimen verboten, andere zu ver-
fluchen. Dieses Verbot gilt weder geographisch noch zeitlich begrenzt und ist somit
allgemeingiiltig. Der Muslim ist daher verpflichtet, Nichtmuslime zu respektieren
und sie nicht zu beleidigen (vgl. Koranexegesen von Taberi 1996, Band 7, S. 207;
Kurtubi 2001, Band 7, S. 61).

5| Der Koranvers »Gott verbietet euch nicht« sagt nach Meinung der aner-
kannten Koranexegesen, dass die Nichtmuslime gut behandelt werden miissen.
Somit widerlegt dieser Koranvers die Meinung einiger Muslime eindeutig, die heute
meinen, dass man Nicht-Muslime nicht gerecht behandeln und ihnen auch nicht
helfen darf. In diesem Koranvers wird unmissverstindlich der Wille Gottes klar,
nimlich zu allen Nicht-Muslimen, die nicht an den Islam glauben, gut und gerecht
zu sein, denn derjenige, der einen Menschen ungerecht behandelt, verliert die Liebe
Gottes (vgl. Koran, 2:190).

- am 15.02.2026, 00:03:52. o/



https://doi.org/10.14361/9783839406694-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

46 | WEGE ZUR INTEGRATION

»Und dient Allah und gesellt Thm nichts bei. Und zu den Eltern sollt ihr giitig sein
und zu den Verwandten, den Waisen, den Armen, dem verwandten Nachbarn, dem
fremden Nachbarn, dem Gefihrten zur Seite, dem Sohn des Weges [d.h. dem Rei-
senden, insbesondere, wenn er unterwegs in Not geraten ist, H.0O.] und denen, die
eure rechte Hand [dieser Ausdruck bedeutet Sklaven oder Gefangene, H.0O.] besitzt.
Allah liebt nicht, wer eingebildet und prahlerisch ist.«

Allen voran legt dieser Koranvers fiir die Glaubigen fest, alle moglichen
Gruppen von Menschen, mit denen sie leben bzw. leben kénnen (Eltern,
Verwandte, Nachbarn usw.), gut zu behandeln und mit ihnen harmonisch
zusammenzuleben. Gegenseitige Besuche und gemeinsame Mihler mit
den Nachbarn werden im Islam besonders empfohlen, da solche Ereignisse
die nachbarschaftlichen Beziehungen férdern. Da dieses von Gott verlangt
wird, ist das sozialmoralische Verhalten im Islam ein besonders gewichti-
ger Gottesdienst.® Ein Muslim soll auch insoweit vorbildlich leben. Dem-
nach ist eine eigene soziale Integration in die Gesellschaft fiir jeden Mus-
lim nach dem Koran und der Sunna eine notwendige moralische Verpflich-
tung.

Gerade in der Frage der zwischenmenschlichen Beziehungen liegt der
Schliissel fiir die hochste Stufe des al-insan-al-kamil und damit der sozialen
Integration in die Gesellschaft. Die anerkannten Rechtschulen der sunniti-
schen Theologie beispielsweise sind offenkundig der Meinung, dass die
zwischenmenschlichen Fehler solange nicht von Gott verziehen werden,
bis sich die betroffenen Menschen gegenseitig vergeben. Demgemif} wer-
den auch Menschenrechtsverletzungen von den islamischen Gelehrten als
sehr gravierend und verachtenswert eingestuft (vgl. Alizade 1990, S. 359-
410; Bilmen o.]., S. 434-473; Cetin o0.]., S. 412-415; Kotku 1977, S. 110). In
einer seiner berithmtesten Reden wies Muhammed mit seiner »Abschieds-
predigt« im Jahre 632 n. Chr. auf die Rechte und Pflichten der Menschen
hin und ermahnte deren Einhaltung. Dort heiflt es u.a.:

6 | Die Wichtigkeit dieses sozialmoralischen Verhaltens wird neben Koran-
versen auch durch prophetische Ahadith bestitigt. Auf die Wichtigkeit der guten
nachbarschaftlichen Beziehungen hin sagte Muhammed: »Bei Allah, er glaubt nicht,
bei Allah, er glaubt nicht, bei Allah, er glaubt nicht! Als Muhammed gefragt wurde,
was er damit meint, sagte er, dass der, vor dessen Ubel sein Nachbar nicht sicher
ist.« In einer anderen Uberlieferung heilt es: »Derjenige wird nicht in den Para-
diesgarten eintreten, vor dessen Ubel sein Nachbar nicht sicher ist.« (Vgl. von Denf-
fer 1981, S. 90) Von den islamischen Rechtsgelehrten wurden die nachbarschaftli-
chen Beziehungen zusammengefasst: die Achtung vor den Verstorbenen — auch
wenn sie Nicht-Muslime sind —, den Nachbarn zu besuchen, sich um den kranken
Nachbarn zu kitmmern, sich gegenseitig Geschenke zu machen, Gutes vom Nach-
barn zu berichten, ihm Ratschlige zu geben, falls er es wiinscht, ihn nicht zu ernie-
drigen (vgl. Seyyid Hulusi 1997, S. 251-255).

- am 15.02.2026, 00:03:52. o/



https://doi.org/10.14361/9783839406694-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. THEORETISCHE GRUNDLEGUNG | 47

»O ihr Leute, wahrlich, euer Blut, euer Leben, euer Eigentum, eure Wiirde und eure
Ehre sind heilig und unantastbar, bis ihr eurem Herrn gegentiibersteht, ebenso wie
der heutige Tag und der jetzige Monat und diese eure Stadt Mekka heilig sind.«
(Mertek 2001, S. 172-175)

Nach islamischem Selbstverstindnis sind den Muslimen durch Gott einige
regelmiflige gottesdienstliche Handlungen vorgeschrieben, damit sie
durch die Erfiillung der religiosen Grundpflichten Gott und dem ihnen
vorgegebenen Ziel, al-insan-al-kamil zu sein, niher kommen kénnen.
Durch die Erfiillung der rituellen und ethischen islamischen Gebote erhilt
der Mensch seinen Wert und seine Auszeichnung. Den Muslimen stellt
der Prophet Muhammed das religios-ethische Vorbild und Idealbild dar —
das es als gliubiger Muslim, als gliubige Muslima nachzuahmen gilt —
weil er seinen Dienst vor Gott in vorbildlicher und vollkommener Weise
verwirklicht hat (vgl. Koran, 17:1; 53:10).

3.1.4 Die Glaubensgrundsatze des Islam
Der Muslim glaubt an:

1. Allah, den einen, allmichtigen, allwissenden, allgiitigen und barmher-
zigen Gott;

die Engel, die aus dem Licht Gottes erschaffenen geistigen Wesen;

die Offenbarungsbiicher sowie -schriften und den Koran;

alle Gesandten und Muhammed als den letzten Gesandten;

die Auferstehung (das Leben nach dem Tode), das Jiingste Gericht und
die Vorherbestimmung, sei es im Guten oder im Schlechten.

AT A WD

Im Islam ist der Glaube die zweifelsfreie Uberzeugung von den Glaubens-
grundsitzen (vgl.ebd., 2:177; 4:136), die der Ausgangspunkt fur die religio-
se Haltung sind.

Das Glaubensbekenntnis des Islam lautet: Es gibt keinen Gott aufler Al-
lah, und Muhammed ist sein Gesandter. In ihm wird die Einheit Gottes be-
zeugt, die sich gleichsam wie ein roter Faden durch das gesamte Gefiige
der islamischen Denk- und Lebensweise zieht. Im Koran Sura 112, Verse
1-4 beschreibt sich Gott wie folgt: »Er ist Allah, ein Einziger, Allah der Ab-
solute [Ewige, Unabhingige, von dem alles abhingt, H.0.]. Er zeugt nicht
und ist nicht gezeugt worden und Ihm ebenbtirtig ist keiner.« Daher ist es
einer der wichtigsten Glaubenspfeiler im Islam, dass der Muslim an einen
Gott glaubt, der erhaben und ewig, unendlich und michtig, gnidig und
barmherzig, Schopfer und Versorger von allen Geschopfen ist. Ferner sind
die Muslime davon iiberzeugt, dass Gott den Menschen Frieden, Gliick,
Wissen und Erfolg gibt. Im Koran sind zahlreiche Eigenschaften Gottes
erwihnt: der Liebende, der Versorger, der Grofziigige, der GrofRherzige,

- am 15.02.2026, 00:03:52. Toat



https://doi.org/10.14361/9783839406694-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

48 | WEGE ZUR INTEGRATION

der Reiche, der Unabhingige, der Vergebende, der Milde, der Geduldige,
der Einzigartige, der Beschiitzer, der Richter und der Frieden (vgl. ebd.,
17:110; 20:8; 59:22-24). Laut dem muslimischen Verstindnis besitzt Gott
keinen Vater noch Mutter noch Sohn.

Im Koran gibt es zahlreiche Verse, die iiber die Existenz von Engeln be-
richten. Engel sind geistige und sanfte geschlechtlose Kreaturen, die aus
Nuur, dem Licht Allahs, erschaffen wurden. Uber die Anzahl der Engel gibt
es keine Auskunft, lediglich vier sind bei den Muslimen allgemein be-
kannt: Gabriel, Michael, Raphael und Azrael (vgl. Mertek 2001, S. 23f.).

Seine Heiligen Schriften offenbarte Gott den Menschen als Richt-
schnur fiir das irdische Leben. Zu ihnen zihlen die Thora, der Psalter, das
Evangelium und der Koran, die in chronologischer Reihenfolge an Moses,
David, Jesus und Muhammed {ibermittelt wurden. Nach koranischer Lehre
und muslimischem Verstindnis war die Botschaft aller Gesandten die glei-
che: die Bezeugung des einen Gottes — und damit Gliickseligkeit auf Erden
und im Paradies.

Uberlieferungen zufolge wurden mit dem ersten Menschen und Pro-
pheten Adam bis zum letzten Propheten Muhammed 224.000 Propheten
gesandt; davon sind aber nur 28 im Koran namentlich genannt. Die Mus-
lime glauben also unterschiedslos auch an Adam, Noah, Abraham, Jakob,
Moses, Johannes und Jesus, denn sie kamen alle im Auftrag Gottes und
waren Triger gottlicher Offenbarung sowie standhafte Diener Gottes (vgl.
Koran, 2:28s). Ehrlichkeit, Vertrauenswiirdigkeit, Ubermittlung von Gottes
Anweisungen, Intelligenz, Siindlosigkeit und Freiheit von allen korperli-
chen und mentalen Mingeln zeichnen alle Propheten aus (vgl. Mertek
2001, S. 15ff)).

Die Muslime sind {iberzeugt, dass die Menschen nach ihrem Tod zum
neuen Leben auferweckt und fiir alles, was sie in threm diesseitigen Leben
getan oder unterlassen haben, Rechenschaft vor Gott ablegen werden. Am
Jiingsten Tag werden von Gott die guten Taten besonders belohnt und die
schlechten bestraft: »Kein Staubkérnchen Gutes oder Schlechtes wird ver-
loren gehen und Gott wird am Jiingsten Tag absolute Gerechtigkeit walten
lassen.« (Koran, 18:47-49; 20:105-112; 17:49-52, 97, 98, 99; 86:9; 39:70;
99:78)

Die Vorherbestimmung ist das zeitlose Wissen Allahs und die Macht,
seine Pline vorzubereiten und durchzufiihren. Nach dem muslimischen
Selbstverstindnis ist Gott weise, gerecht und voller Liebe — was er tut, hat
Griinde. Manchmal aber sind die Menschen nicht in der Lage, die Weisheit
hinter Gottes Handeln zu erkennen. Aus diesem Grund darf der Muslim
nicht die Hoffnung und die Geduld verlieren, wenn die Dinge sich nicht so
entwickeln, wie er es sich vorgestellt hat. In solchen Situationen ist ein
Muslim aufgerufen, Allah zu vertrauen, geduldig auszuharren und das
hinzunehmen, was Gott fiir ihn bestimmt hat (vgl. ebd., 2:214; 6:59; 9:51;

57:22-23; 54:49).

- am 15.02.2026, 00:03:52. Toat



https://doi.org/10.14361/9783839406694-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. THEORETISCHE GRUNDLEGUNG | 49

3.1.5 Die Hauptpflichten eines Muslim

Die religissen Grundpflichten sind unter der Uberschrift »Hauptpfeiler
bzw. Siulen des Islam« zusammengefasst — diese einzuhalten ist unerliss-
lich fiir einen Muslim (vgl. Déndiiren 1998; Bilmen o.].; Kerimoglu 198s;
Ebu Hanife 1979; Ozcan 1998; Akaltun o.].; Asimgil 1992). Die Hauptstiit-
zen dienen nach dem Islam dazu, den spirituellen Bediirfnissen des Men-
schen entgegenzukommen und dem Leben auf dieser Erde einen gottli-
chen Aspekt zu geben.
Die Sdulen des Islam sind:

Glaubensbezeugung (shahada)
funf tigliche Gebete (salah)
Fasten im Monat Ramadan (saum)
Pflichtabgabe (zakah)

Pilgerfahrt (hacc)

N N

Die shahada ist das Kernstiick des Islam. Wer das Glaubensbekenntnis
»Ich bezeuge, es gibt keinen Gott aufler Allah, und Muhammed ist der Ge-
sandte Gottes« aufrecht ausspricht und die Absicht hat, den Islam als sei-
nen Lebensweg anzuerkennen, ist Muslim bzw. Muslima. Der Glaube an
Allah bedeutet nach dem Koran, an Seine Existenz zu glauben, ohne Thn
mit seinen Geschopfen zu vergleichen und Thm einen Platz beizumessen.
Der Glaube an Muhammed besagt, an seine Gesandtschaft zu allen Men-
schen zu glauben, und ebenso, dass er die Wahrheit spricht, in allem, was
er von Gott verkiindet.

Salah, das Pflichtgebet, ist im Islam nach dem Glaubensbekenntnis das
Wichtigste im Leben eines Muslim. Morgens, mittags, nachmittags, am
Abend und in der Nacht sind die Muslime aufgerufen, durch das Gebet
ihre geistige und korperliche Ergebenheit gegeniiber Gott auszudriicken.
Durch die Hiufigkeit und zeitliche Festsetzung der Gebete sollen die Mus-
lime Ziel und Sinn des Lebens nicht aus den Augen verlieren.

Saum, das Fasten, ist einmal im Jahr im Monat Ramadan fiir Muslime
im Koran vorgeschrieben. Im Monat Ramadan sollen sich die fastenden
Muslime ab der Morgenddmmerung bis zum Sonnenuntergang von Essen
und Trinken jeglicher Art sowie sexuellen Beziehungen fernhalten. Mit
diesem Fasten lehrt der Islam die Muslime das Prinzip der wahren Liebe
zu Gott und die Erfahrung von Hoffnung, Demut, Geduld und Selbstlosig-
keit, Mafsigung, Willenskraft, Selbstdisziplin, dem Geist sozialer Zugeho-
rigkeit, Einheit und Briiderlichkeit.

Jeder Muslim, dessen Vermogen eine festgesetzte Grenze tiberschrei-
tet, ist nach dem Islam verpflichtet, jahrlich einen bestimmten Teil von
seinem Vermogen (genannt zakah) an einen bediirftigen Mitmenschen,
einen in Not gekommenen Reisenden oder einen mit Schulden Belasteten

- am 15.02.2026, 00:03:52. Toat



https://doi.org/10.14361/9783839406694-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

50 | WEGE ZUR INTEGRATION

zu bezahlen (vgl. Koran, 9:60; 9:103). Fiir den Islam ist das Spenden ein
gottesdienstlicher Akt und eine spirituelle Investition. Die Einhaltung die-
ses Gebotes gereicht dem Herzen der Wohlhabenden zum Schutz vor
Selbstsucht und dem des Beduirftigen zum Schutz vor Neid.

Die einmalige Pilgerfahrt nach Mekka, hacc, steht jedem Muslim, der
die Mittel dazu aufbringen kann, zu Gebote. Die Muslime sehen diese Pil-
gerfahrt als ein grofles Ereignis an. Bei ihr begegnen sich Hunderttausen-
de von Menschen mit unterschiedlichen Sprachen, Kulturen und Ethnien
unter gleichen Konditionen. Sie haben neben der Erfiillung von rituellen
Pflichten der Pilgerfahrt auch ihr Bewusstsein zu schirfen, dass alle Men-
schen gleich sind und die Liebe und das Mitgefiihl der anderen verdienen
— unabhingig von ihrem geografischen oder kulturellen Ursprung. Auch
soll diese Pilgerfahrt die Muslime an den Tag des Jiingsten Gerichts erin-
nern, an dem die Menschen vor Gott stehen werden, um fiir ihre Taten Re-
chenschaft abzulegen (vgl. Dondiiren 1998, S.191-626; Bilmen o.].,
S. 103-404; Kerimoglu 1985, Band 1, S. 191-572; Ebu Hanife 1979, S. 29-78;
Ozcan 1998, S. 192-432; Akaltun o.]., S. 84-255).

3.1.6 Die Moschee - Zentrum des Glaubens und
Ort des Gebetes und der Lehre

Summarisch betrachtet ist der Glaube ein Erlebnis, das sich nach dem Ko-
ran und der Sunna wesentlich im Einzelnen manifestiert. Dementspre-
chend ist die Religiositit im islamischen Verstindnis der Ausdruck von in-
dividueller Frommigkeit. Das muslimische Gemeindeleben entfaltet sich
durch das personliche Einverstindnis zur Erfiillung der religiosen Grund-
pflichten in und um eine masdschid bzw. dschami (Gebets- und Bildungs-
stitte, Moschee).

Das Wort »Moschee« leitet sich aus dem arabischen masdschid oder
dschami ab und steht fir den »Ort, wo man sich niederwirft«, oder den
»Ort, an dem man sich versammelt«. Die Moschee dient als Gebetsstitte,
zur Unterweisung in den Ritus, als Ort der Begegnung und des Austau-
sches sowie als Treffpunkt der Gliaubigen. Demnach sind Moscheen vor
allem Orte, an denen das Gebet verrichtet wird, in welchem sich die direkte
Beziehung des Glaubigen zu Gott ausdriickt.

Zusammengefasst ist eine Moschee der Ort religiéser Praxis fiir Mus-
lime, an dem sie sich allein oder in Gemeinschaft zum Gebet und zur Be-
sinnlichkeit einfinden. Dariiber hinaus hat sie eine soziale Funktion, nim-
lich als Versammlungsort fiir soziokulturelle und religiose Zwecke.

Als erstes Gotteshaus auf Erden wird im Islam die Kaaba in Mekka ge-
zihlt. In der Zeit des Gesandten Muhammeds wurde die erste Moschee im
Jahre 622 n. Chr. bei Medina errichtet. Besonders die drei Moscheen mas-
dschidul-haram in Mekka, masdschidul-nabawi in Medina und masdschidul-
agsa in Jerusalem werden von den Muslimen als heilig angesehen.

- am 15.02.2026, 00:03:52. Toat



https://doi.org/10.14361/9783839406694-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. THEORETISCHE GRUNDLEGUNG | ST

Das ganze Leben der Gemeinschaft spielt sich in und um eine Moschee
ab. Auch wenn sie tiberall ihre fiinf tiglichen Gebete verrichten kénnen,
sind die Muslime nach der Sunna des Propheten Muhammed dazu aufge-
rufen, dies mit der Gemeinschaft in einer Moschee zu tun, da es mehr
Wert als das einzelne Gebet hat. Freitags- und Feiertagsgebete kénnen
Muslime aber nur in einer Moschee ausfithren (vgl. Dondiiren 1998,
S. 292f.). Mit dieser Empfehlung und der Vorschrift, das Gebet in der Mo-
schee zu verrichten, wird beabsichtigt, die Muslime zu vereinen, die Brii-
derlichkeit und den gemeinsamen Dialog zu fordern. Deshalb wird Schul-
ter an Schulter in einer Reihe gebetet.

Die Moschee wird auch als Unterrichtsraum genutzt. Frither wurde
dort den Kindern und Erwachsenen neben religiésen Inhalten auch das Le-
sen, das Schreiben und das Rechnen beigebracht. In der islamischen Ge-
schichte wurden aus vielen Moscheen Orte hoher islamischer Gelehrsam-
keit. Die Moschee ist damit zugleich eine Bildungsstitte, in der alle Wis-
senschaften erlernt werden kénnen. Die Moscheen sind heilige Orte, an
denen von Muslimen ein respektvolles Verhalten erwartet wird. Sehr wich-
tig in diesem Zusammenhang ist, dass sie sich lautlos unterhalten und
riicksichtsvoll miteinander umgehen. Politische und wirtschaftliche Inte-
ressen Einzelner diirfen nicht verfolgt werden (vgl. Alizade 1990, S. 107-
110; Bilmen o.]., S. 230-235). In der Moschee muss die Ruhe gewahrt blei-
ben. Auf Sauberkeit und Reinheit der Moschee wird grofser Wert gelegt,
daher darf niemand - ob Muslim oder Nichtmuslim — den Gebetsraum mit
Schuhen betreten. Dabei ist auch auf die Sauberkeit und Reinheit des Kor-
pers und der Bekleidung zu achten. Minner und Frauen miissen beson-
ders auf die Bekleidungsvorschriften (keine engen, durchsichtigen Kleider)
achtgeben, wenn sie eine Moschee begehen. Nach Meinung vieler islami-
scher Rechtgelehrten sind alle Muslime fiir den Unterhalt der Moschee in
ihrer Umgebung verantwortlich (vgl. Khoury 2000, S. 93ff)).

Neben den aufgefithrten Eigenschaften muss eine Moschee noch fol-
gende aufweisen, um iiberhaupt als Moschee anerkannt zu werden:

Die Moschee muss 6ffentlich und allen Menschen zuginglich sein. Die
Muslime miissen sie als solche wahrnehmen. Sie darf nicht nur einigen
Auserwihlten bekannt sein. Die Moschee darf nicht ein Ort der Austra-
gung von politisch-ideologischen sowie wirtschaftlichen Kimpfen Einzel-
ner oder Gruppen sein. Die Moschee muss auch als Moschee gekenn-
zeichnet und deklariert sein. Die Finanzierung kann nur durch legitim er-
worbene Gelder erfolgen. Die Moschee sollte in der Regel Eigentum der
Muslime sein, das immer diesem Zwecke zu dienen hat und daher nicht
verduflert oder nach einer gewissen Zeit ihrem Zweck entfremdet werden
(vgl. Bilmen o.]., S. 230-234).

Es gibt keine gesicherten Daten tiber die Anzahl der Moscheen bzw.
Gebetsstitten in Deutschland. Groben Schitzungen zufolge gibt es 2400
bis 2600 Gebetshiuser bzw. Moscheegemeinden in Deutschland, die in

- am 15.02.2026, 00:03:52. Toat



https://doi.org/10.14361/9783839406694-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

52 | WEGE ZUR INTEGRATION

der Regel als Kulturvereine gegriindet wurden und von Vereinen und
Dachverbinden betreut und verwaltet werden (vgl. Bericht 2002, S. 224).
Allerdings sind diese in Form von Gebetsraumen in den Gemeinden meis-
tens in Wohnhdusern, gewerblichen Gebduden oder Lagerhallen unterge-
bracht, die zu Gebetsstitten umfunktioniert wurden und nach aufRen kaum
sichtbar sind. Grofe und Ausstattung solcher Stitten reichen von einem
schlichten Wohnzimmer bis zu einem prachtvollen Gebiude. Moscheen
wie die »Blaue Moschee« in Istanbul, die aus vielen Reiseberichten be-
kannt ist, findet man sehr selten im bundesrepublikanischen Raum. Um
dies zu erkliren, sollte man einen Blick auf die Historie der muslimischen
Gastarbeiter werfen. Damals, als die ersten Muslime als Gastarbeiter ihren
kulturellen und/oder religiosen Bediirfnissen nachgehen wollten, waren
sie gezwungen, auf Orte auszuweichen, die ihnen erschwinglich waren.
Thnen blieben Riumlichkeiten, die meist in Hinterhéfen lagen und auf-
grund der Lage anderweitig nicht vermietet werden konnten. Zu jener Zeit
dachte keiner unter ihnen an den Erwerb oder Neubau einer Moschee,
denn sie lebten mit dem Gedanken, in ihre Herkunftslinder zuriickzukeh-
ren. Diese Entwicklung ist die Ursache dafiir, dass sich der Begriff »Hin-
terhofmoschee« in unserem Sprachraum eingebiirgert hat.

Seit einigen Jahren ist allerdings zunehmend zu beobachten, dass viele
Organisationen und Initiativen verstirkt den Wunsch nach reprisentativen
Moscheen haben, die als solche auch im Stadtbild erkennbar sind, also mit
Kuppel und Minaretten, und an zentral gelegenen Plitzen liegen. Diese
Entwicklung verdeutlicht, dass der Islam und die Muslime von einer gast-
weisen zu einer dauerhafien Prisenz in Deutschland iibergegangen sind.
Die Muslime mdchten nun die duflerst unbequemen Hinterhofe und die
kaum zweckdienlichen Riumlichkeiten verlassen, sie méchten zum mo-
dernen Erscheinungsbild unserer Stidte beitragen. Doch ihre reprisentativ
groflen Moscheebauprojekte stofien haufig auf massive Widerstinde der
zustindigen Behorden und anderer Organisationen sowie der Nachbar-
schaft (vgl. Miehl/Lemmen 2001, S.27f.).” Dessen ungeachtet konnten
nach jahrelangen Auseinandersetzungen einige reprisentative Moscheen
in Deutschland errichtet werden, so z.B. die »Mannheimer Moscheex, die
»Neue Zentrum Moschee« in Frankfurt a.M. und die »Sehitlik Moschee«
in Berlin. Von den 2400 bis 2600 Gebetshiusern bzw. Moscheegemein-

7 | Die Entstehung von islamischen Gebetsstitten diirfte in Deutschland
nicht befremden, denn die erste Moschee in Deutschland entstand bereits vor 250
Jahren, als Friedrich Wilhelm I. tiirkisch-muslimische Soldaten in die Reihe seiner
»langen Kerls« aufnahm und in der Nihe der Potsdamer Garnisonskirche einen
Saal entsprechend umbauen lief}. Daneben entstand wihrend des Ersten Weltkrie-
ges in Wiinsdorf eine Moschee mit einem 27 Meter hohen Minarett, die 1926 wegen
Baufilligkeit abgerissen werden musste (iiber Moscheen und Moscheebaukonflikte
in Deutschland vgl. Leggewie 2002; Jonker 2002).

- am 15.02.2026, 00:03:52. o/



https://doi.org/10.14361/9783839406694-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. THEORETISCHE GRUNDLEGUNG | 53

den sind lediglich 66 gemif der Tradition der islamischen Architektur er-
baut worden (vgl. Hannemann 2000, S. 60).

Neben der Bereitstellung von Gebetsmoglichkeiten widmen sich die
Moscheen in Deutschland vor allem sozial-kulturellen Aktivititen. So fin-
den wir neben dem Koranlese- und Religionsunterricht auch Deutsch- oder
Alphabetisierungskurse sowie Freizeitangebote fiir Kinder und Jugendli-
che. Die Moscheen nehmen also inzwischen nicht nur religiése, sondern
auch soziale und kulturelle Aufgaben vermehrt wahr. Die Bediirfnisse ihrer
Mitglieder verlangen besonders nach soziokulturellen sowie bildungsrele-
vanten Angeboten. So haben sich die Moscheen in Deutschland zu einem
Gemeindezentrum besonderer Art entwickelt. In diesem Zusammenhang
sei darauf hingewiesen, dass, wie bei den beiden grofsen Kirchen {iblich,
eine Mitgliedschaft in einem muslimischen Verein oder in einer Moschee-
gemeinde keine Voraussetzung fiir die Religionszugehorigkeit und -aus-
ibung ist.

Auch tiber den Besuch der Moschee von Muslimen gibt es keine gesi-
cherten Zahlen. Laut einer telefonischen Befragung des Zentrums fiir Tiir-
keistudien (ZfT) tiber die religitse Praxis und organisatorische Vertretung
tiirkischstimmiger Muslime in Deutschland im November 2005 besuchen
21,5 % der Befragten nie oder so gut wie nie eine Moschee, 7 % nur zu den
Feiertagen und 12 % mehrmals im Jahr. Die Mehrheit besucht jedoch re-
gelmiflig mindestens einmal im Monat eine Moschee — 42 % mindestens
einmal in der Woche. Fiinfmal am Tag suchen nur 2 % den Weg zur Mo-
schee (vgl. ZfT 2005b, S. 28-30). Muslimisch-tiirkische Jugendliche zwi-
schen 18 und 30 Jahren begehen zu 35,7 % einmal in der Woche, zu 30 %
mehrmals im Jahr, 30,3 % fast nie bzw. nie und lediglich 4 % einmal/
mehrmals am Tag eine Moschee ( vgl. ebd., S. 29).

Die Herkunftssprache und -kultur der Muslime haben auch auf die
Griindung solcher Gebetsstitten und Moscheegemeinden einen Einfluss
gehabt. Daher sprechen die Muslime von »tiirkischen«, »arabischen,
»kurdischen« und »bosnischen« Moscheen — je nach Sprachbezug ihrer
Gemeinde. Es gibt auch Gebadude, die mehrere Moscheegemeinden behau-
sen. Die fiinf tiglichen Gebete, Freitags- und Feiertagsgebete werden zwar
in arabischer Sprache verrichtet, die Ansprachen und die Predigten aber
immer noch in der Herkunftssprache abgehalten. Erfreulicherweise ist zu
beobachten, dass in den Moscheen, in der junge Erwachsene die organisa-
torische Verantwortung tibernommen haben, vermehrt die deutsche Spra-
che in Ansprachen und Predigten beherzigt wird. Damit wird freilich der
bestehende Bedarf noch nicht gedeckt, worauf gerade junge Muslime ver-
starkt hinweisen.

Nach dieser Einfithrung zum Islam und dem kulturellen Hintergrund
der Muslime méchte ich mich im Folgenden zunichst mit dem Begriff der
Integration und anschlieRend mit dem der Religiositit beschiftigen.

- am 15.02.2026, 00:03:52. Toat



https://doi.org/10.14361/9783839406694-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

54 | WEGE ZUR INTEGRATION

3.2 Integration

Die Erérterung der Forschungsfragen erfordert die Auseinandersetzung
mit den theoretischen Ansitzen zum Integrationbegriff. In diesem Ab-
schnitt werde ich zunichst auf die Bedeutung von Integration als Begriff
und Prozess niher eingehen, um anschliefRend daraus den fiir diese Arbeit
giiltigen Begriff der Integration zu fixieren.

Der Integrationsbegriff ist durch folgende Merkmale charakterisiert:

— Rekonstruktion einer Einheit aus dem Differenzierten;

— Ausgehen von einem gesellschaftlichen »Ganzenc, das oft als Kollektiv
oder System verstanden wird und aus einem Quantum von Teilen be-
steht;

— Prozess, der nicht einseitig ist und daher Integration erfordert, damit
beide Seiten aufeinander zugehen und dass Toleranz fiir eine andere
Lebensart einerseits und das Bemiihen sich einzufiigen andererseits
vorherrschen;

— Verlangen, die Andersartigkeit nicht nur zu tolerieren, sondern als posi-
tive Bereicherung willkommen zu heiflen;

— Beinhaltung einer Synthese aus beiden Kulturen.

Der Begriff »Integration« ist mittlerweile zum zentralen Leitwort in Politik
und Wissenschaft auf europiischer wie bundesdeutscher Ebene geworden:
Sowohl in der Migrationsforschung als auch in der allgemeinpolitischen
Debatte um Einwanderungspolitik hat er grofe Bedeutung erlangt. Zudem
beherrscht der Terminus in Assoziation mit dem Islam seit geraumer Zeit
intensiv die 6ffentliche Debatte (vgl. Bade 2000, 2001, 2005, 2005a; Deut-
scher Bundestag, Drucksache 15/4260; 14/7747, 15/4394; Die Welt vom
5.10.2004; TAZ vom 27.2.2004; Frankfurter Rundschau vom 6.12.2004;
Verordnung Integrationskurse 2005; Zuwanderungsgesetz 2004).

Das Thema der gesellschaftlichen Integration war zweifellos schon
immer eines der zentralen Probleme der Sozialwissenschaft. Gleichwohl
wurde es in soziopolitischen Debatten anders aufgefasst als in den sozial-
wissenschaftlichen Erérterungen. Folglich wurden zu dessen Losung ver-
schiedene Ansitze entwickelt, die hiufig einen spezifischen Aspekt von
Integration in den Mittelpunkt stellen. Integration lisst sich 6konomisch,
politisch und kulturell begreifen. Des Weiteren wird zwischen sozialer und
systemischer Integration unterschieden (vgl. Lockwood 1964; Esser 1980,
200I).

Im Hinblick auf Integration lassen sich epochal Stammesgesellschaf-
ten, traditionale und moderne Gesellschaften voneinander differenzieren.
In der Stammesgesellschaft war die verwandtschaftliche Beziehung das es-
senzielle Bindeglied der Gesellschaft. Neue Formen sozialer Integration
waren zu ermitteln, als diese Stammesgesellschaft sich durch Expansion

- am 15.02.2026, 00:03:52. Toat



https://doi.org/10.14361/9783839406694-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. THEORETISCHE GRUNDLEGUNG | 55

und durch die Entwicklung des 6konomischen Tauschverkehrs in gréflere
gesellschaftliche Einheiten ausgebaut hatte. Durch Etablierung eines zen-
tralen Herrschaftssystems wurde die politische und durch Arbeitsteilung
die 6konomische Integration der Gesellschaft ermdéglicht (vgl. Durkheim
1999). Die Stammesgesellschaft wurde durch die traditionalen Gesellschaf-
ten abgelost. Mit der Zeit stieR auch die traditionale Gesellschaft an die
Grenzen ihrer Integrationskraft. Historische Ereignisse wie die Aufklirung
sowie die demokratische und die industrielle Revolution fithrten zur Ablo-
sung der traditionalen Gesellschaftsform durch die moderne. Die Bildung
von europdischen Nationalstaaten sowie deren Zusammenriicken im Zuge
der europidischen Einigung wurden durch die Modernisierungsprozesse
verstarkt (vgl. Mann 1958; Schwanitz 1999). In der modernen Gesellschaft
bildete die Aufklirung die Grundlage fur die kulturelle Integration, die
demokratische Revolution fiir die politische und die industrielle Revolution
fuir die ckonomische Integration.

Hieraus haben sich in der modernen Gesellschaft zwei Perspektiven
der Integration herausgebildet: die Integration der Gesellschaft und die
Integration in die Gesellschaft (vgl. Schifers 2003, S. 152-155). So befassen
sich die allgemeinsoziologischen Theorien mit der Frage der Integration
der Gesellschaft (vgl. Beck 1986; Luhmann 1994), wihrend die migrations-
soziologischen Theorien sich dem Begriff der Integration iiber die Sicht
der »Einwanderer« nihern (vgl. Hoffmann-Nowotny 1973; Heckmann
1981, 2000; Esser 1980, 2001).

Da die Integration der muslimischen Jugendlichen im Mittelpunkt die-
ser Studie steht, werde ich mich im Folgenden auf Integrationsmodelle be-
schrinken, die sich mit dem Thema der Integration von Einwanderern in
die Aufnahmegesellschaft befassen.

3.2.1 Integrationsmodelle

Bislang haben sich diesbeziiglich unterschiedliche Integrationsansitze he-
rausgebildet. Es gibt Theorien, die den Integrationsprozess als Stufenmo-
dell beschreiben und dabei die Assimilation in den Mittelpunkt stellen. Im
Gegenzug formten sich — insbesondere durch die soziokulturellen Bewe-
gungen — Denkrichtungen, die den Integrationsprozess offenlassen und
dabei auf die Wechselseitigkeit aufmerksam machen.

Integrationstheorien wie das sozialokologische Modell der Chicago
School, das strukturelle Migrationsmodell von Hoffmann-Nowotny und das
handlungstheoretische Modell von Esser gehen davon aus, dass es auch in
modernen Gesellschaften noch fiir alle Gesellschaftsmitglieder verbindli-
che kulturelle Normen gibt, die fiir die Integration in die Gesellschaft be-
stimmend sind (vgl. Park 1950; Hoffmann-Nowotny 1973; Esser 1980,
200I).

So fundiert Robert Ezra Park, der Begriinder der Chicago School, seine

- am 15.02.2026, 00:03:52. Toat



https://doi.org/10.14361/9783839406694-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

56 | WEGE ZUR INTEGRATION

Integrationsvorstellung mit dem Assimilationsparadigma, weil innerhalb
des Nationalstaates eine homogene Lebensweise notwendig sei. Die Zuge-
horigkeit zu und Mitgliedschaft in der aufnehmenden Gesellschaft sei nur
durch Assimilation moglich. Eine heterogene Lebensweise der Bevolke-
rung diene nicht dem friedlichen Zusammenleben der Gesellschaft; sie sei
vielmehr »Quelle von Unruhe und Irritationen« (Park 1950, S.196ff.).
Durch die Unabdingbarkeit der Homogenitit in einer Gesellschaft gerit
sein Integrationsgedanke zu einer Assimilationsforderung.

Hans-Joachim Hoffmann-Nowotny und Hartmut Esser haben im
deutschsprachigen Raum mafRgeblich die Uberlegungen zur Integration
von Einwanderern beeinflusst.

Das Stufenmodell der Integration von Hoffimann-Nowotny (1973) basiert
auf dem Assimilationsmodell von Samuel N. Eisenstadt. Er iibertrigt des-
sen drei »Absorptionsstufen« Akkulturation, Anpassung und Dispersion in
die Begriffe »Assimilation« und »Integration«. Im Mittelpunkt seiner Un-
tersuchungen stehen Migrationsprozesse, die Auswirkungen von Wande-
rungen auf das Aufnahmeland und auf den einzelnen Einwanderer haben.
Er versteht Integration als Partizipation an der Gesellschaft. Dazu soll den
Einwanderern die Angleichung an die strukturellen Standards der Einhei-
mischen ermdglicht werden. Folglich stehe die positionale Integration tiber
der kulturellen. Ferner sei die Integration nur in »diskriminierungsfreien«
Systemen vorstellbar.

Dagegen kann nach Hartmut Esser Integration nur dann erreicht wer-
den, wenn die Spannungen zwischen der Mehrheitsgesellschaft und den
Einwanderern iiberwunden werden. Dies setze einerseits kognitive, struk-
turelle, soziale und identititsbezogene Assimilationsprozesse der Einwan-
derer voraus, andererseits eine Chancengleichheit in der Aufnahmegesell-
schaft. In seinem handlungstheoretischen Modell unterscheidet er daher
zwischen der System- und der Sozialintegration. Mit dem Begriff »System-
integration« meint er den Zusammenbhalt eines sozialen Systems in seiner
Ganzheit mit den drei Mechanismen »Markt«, »Organisation« und »Me-
dien«. Bei der »Sozialintegration« erkennt er dagegen vier Dimensio-
nen:

»[Dlie Kulturation als den Erwerb von Wissen und Fertigkeiten, einschlieRlich der
Sprache; die Plazierung als die Ubernahme von Positionen und die Verleihung von
Rechten; die Interaktion als die Aufnahme sozialer Beziehungen im alltiglichen Be-
reich; die Identifikation als die emotionale Zuwendung zu dem betreffenden sozialen
System.« (Esser 2001, S. 8-11)

Wihrend diese Integrationstheorien die Assimilation in den Fokus riicken
— und dabei die Unterordnung unter die Leitkultur der Aufnahmegesell-
schaft meinen —, gehen die durch die soziokulturellen Biirgerbewegungen
entstandenen Integrationsmodelle von einem wertarmen Integrationsbe-

- am 15.02.2026, 00:03:52. Toat



https://doi.org/10.14361/9783839406694-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. THEORETISCHE GRUNDLEGUNG | 57

griff aus. Sie definieren die Integration als einen komplexen und interakti-
ven Prozess. Damit die Integration der eingewanderten Menschen tiber-
haupt stattfindet, miisse die Mehrheitsgesellschaft die soziale, ckonomi-
sche und rechtliche Gleichstellung der Einwanderer sicherstellen. Im Ge-
genzug werde von ihnen neben dem Erlernen der Sprache die Kompetenz
gefordert, als Biirger in diesem Staat zu handeln (vgl. Habermas 1996).
Die synchrone Identifikation sowohl mit der Herkunftsgesellschaft als
auch mit der Aufnahmegesellschaft ist bei diesem Modell méglich. Der
Multikulturalismus wird bei diesen Ansitzen betont. Doch auch hier haben
sich unterschiedliche theoretische Positionen entwickelt: eine kommunita-
ristische (vgl. Taylor 1993) und eine liberale (vgl. Habermas 1993, 1996)
Begriindung des multikulturellen Integrationskonzeptes.

Die kommunitaristische Begriindung des multikulturellen Integrations-
ansatzes etablierte sich vor allem in den Vereinigten Staaten von Amerika
durch die Forschungsaufsitze von Amy Gutmann und Charles Taylor. Sie
schlussfolgern, dass alle Kulturen von gleichem Wert und demgeméf an-
zuerkennen seien. Daher fordern sie eine »Politik der Anerkennung, da-
mit die Identitit eines Individuums bzw. einer Gruppe als gleichwertig an-
erkannt wird. Sie haben mit ihren Veroffentlichungen und Diskussionen
vor allem die amerikanische Bildungspolitik ins Visier genommen und da-
bei gefordert, dass die ethnozentristische Sichtweise in den (hoch-)schuli-
schen Lehrinhalten zu beseitigen sei (vgl. Taylor 1993).

Die liberale Begriindung des multikulturellen Integrationsansatzes be-
kriftigt sowohl die allgemeinen Menschenrechte als auch die Werte der
einzelnen Kulturen. Erstere seien fiir die Integration in die Weltgesell-
schaft zentral. Die Autonomie des Individuums diirfe dabei nicht auler
Acht gelassen werden (vgl. Kymlicka 1999). Jiirgen Habermas hat die
Grundziige einer liberalen Begriindung des Multikulturalismus in der
Auseinandersetzung mit Charles Taylor entwickelt. Demnach bedeute eine
soziokulturelle Anerkennung keineswegs »ethnischer Artenschutz«, son-
dern eine Anerkennung, die Kulturen um ihrer selbst willen respektiert
und sie zu erhalten trachtet. Die Notwendigkeit einer Anerkennung von
»natio-ethno-kulturellen Lebensformen« begriindet er damit, dass diese
den Handlungs-, Erfahrungs- und Selbstgestaltungskontext, in dem sich
die Individuen darstellen, ausbilden (vgl. Habermas 1993, S. 147-190).

Jurgen Habermas unterstreicht in diesem Zusammenhang, dass der
demokratische Rechtsstaat von Einwanderern nur die politische Sozialisa-
tion verlangen darf:

»Auf diese Weise kann er [der Staat, H.0.] die Identitit des Gemeinwesens, die auch
durch Immigration nicht angetastet werden darf, wahren, weil diese an den in der
politischen Kultur verankerten Verfassungsprinzipien und nicht an den ethischen
Grundorientierungen einer im Lande vorherrschenden kulturellen Lebensform festge-
macht ist. Demnach muss von Einwanderern nur die Bereitschaft erwartet werden,

- am 15.02.2026, 00:03:52. Toat



https://doi.org/10.14361/9783839406694-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

58 | WEGE ZUR INTEGRATION

sich auf die politische Kultur ihrer neuen Heimat einzulassen, ohne deshalb die kul-
turelle Lebensform ihrer Herkunft aufgeben zu miissen.« (Ebd., S. 183f.)

Das Integrationsmodell des Bamberger Migrationsforschers Friedrich
Heckmann beriicksichtigt zwar die Grundsitzlichkeiten der bisher ausge-
fihrten Ansitze, sieht aber in diesem Zusammenhang ein Machtgefille
zwischen Einheimischen und Einwanderern. Dabei stehe Integration fiir
die Angleichung von Lebenslagen und die kulturelle sowie soziale Annihe-
rung zwischen Einheimischen und Einwanderern. Politisch-gesellschaftli-
ches Ziel sei somit eine Integration, in der die Eingliederung neuer Bevol-
kerungsgruppen in bestehende Sozialstrukturen und die Art und Weise,
wie diese neuen Bevilkerungsgruppen mit dem bestehenden System so-
ziookonomischer, rechtlicher und kultureller Beziehungen verkniipft wer-
den, im Vordergrund steht. Folglich sei Integration als Beziehung zwi-
schen Einwanderern und Aufnahmegesellschaft ein wechselseitiges Ver-
hiltnis, in welchem beide Seiten bestimmte Bereitschaften und Leistungen
zeigen miissten. Heckmann unterscheidet vier Hauptdimensionen des
Integrationsprozesses: strukturelle, kulturelle, soziale und identifikative
Integration. Bei der strukturellen Integration gehe es vorrangig darum, dass
die Migranten und ihre Nachkommen sowohl einen Mitgliedsstatus und
Rechte erwerben als auch Zugang zu Positionen in den Kerninstitutionen,
wie Wirtschaft und Arbeitsmarkt, zu Bildungs- und Qualifikationssyste-
men der Aufnahmegesellschaft erhalten. Die kulturelle Integration beziehe
sich hauptsichlich auf die Migrationsbevélkerung und setze einen Lern-
und Sozialisationsprozess seitens der Migranten voraus, damit diese eine
Mitglieds- und Partizipationsrolle effektiv ausfiillen kénnen. In diesem
Sinne bedeutet Integration den Prozess kognitiver, kultureller, verhaltens-
und einstellungsmifliger Verinderungen der Migranten. Auch wenn In-
tegration eine notwendige kulturelle Anpassung und Verdnderung seitens
der Aufnahmegesellschaft beinhalte, beziehe sie sich hauptsachlich auf die
Migrationsbevélkerung. Der Erwerb von Mitgliedschaften in der neuen Ge-
sellschaft forme die soziale Integration, die sich im Bereich sozialer Bezie-
hungen, einschliellich der Freundschafts- und Partnerwahlstrukturen,
Gruppen- und Vereinsmitgliedschaften zeige. Der Integrationsprozess
werde mit der identifikativen Integration abgeschlossen. Auf der subjektiven
Ebene erweist sich die neue gesellschaftliche Mitgliedschaft in Zugehoérig-
keits- und Identifizierungsbereitschaften und -gefithlen mit ethnisch-na-
tionalen, regionalen und lokalen Strukturen (vgl. Heckmann 2000, S. 8).
Infolgedessen stellt Heckmann fir eine erfolgreiche Integration fiir beide
Seiten Bedingungen auf. Dabei sind auf Seiten der Aufnahmegesellschaft
insbesondere der Arbeits-, Bildungs-, Qualifizierungs- und Wohnungs-
markt gefordert; auf Seiten der Zuwanderer geht es um deutsche Sprach-
kenntnisse und um ihre Integrationschancen auf diesen Mirkten. Eine
Aufgabe kultureller Traditionen, wie dies der Begriff der »Assimilierung«

- am 15.02.2026, 00:03:52. Toat



https://doi.org/10.14361/9783839406694-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. THEORETISCHE GRUNDLEGUNG | 59

impliziert, ist demnach mit erfolgreicher Integration im oben genannten
Sinne nicht vereinbar. Denn zum Zukunftspotenzial grofler Einwande-
rungsstidte gehéren kulturelle Differenzen; sie sind eine Voraussetzung
von Urbanitit (vgl. ebd., S. 10-17).

3.2.2 Folgerungen

Zur erfolgreichen Integration sind also folgende Voraussetzungen erfor-
derlich:

— Interkulturelles Lernen: Erkennen des eigenen, unvermeidlichen Ethno-
zentrismus, Umgang mit Befremdung, Grundlegung von Toleranz, Ak-
zeptanz von Ethnizitit, Thematisierung von Rassismus, Betonung des
Gemeinsamen, Ermunterung zur Solidaritit, Eintiben von Formen ver-
niinftiger Konfliktbewiltigung/verniinftigen Umgangs mit Kulturkon-
flikt und Kulturrelativismus, Aufmerksamwerden auf Moglichkeiten
gegenseitiger kultureller Bereicherung;

— flichendeckende Kurse in Schulen und auflerschulischen Bildungsin-
stitutionen zur Aneignung der interkulturellen Kompetenz und Kom-
munikation;

- interkulturelle Offnung der &ffentlichen Dienste und Einrichtungen;

— ein positiver Migrationsbegriff (Migration als Bereicherung) und die Be-
trachtung der Vielfalt als eines Ausdrucks des kulturellen und religio-
sen Reichtums des Landes;

— kontinuierliches Engagement, Kompromissbereitschaft und Geduld;

— gleichberechtigter Zugang zu Bildung, Ausbildung, Arbeit sowie Woh-
nen und zu politischen und kulturellen Angeboten;

— Gleichbehandlung und Anerkennung der Religionen und Kulturen
(bspw. fuir Islam u.a.: Erteilung von islamischen Religionsunterricht in
den offentlichen Schulen, Errichtung von Lehrstiihlen fiir islamische
Religion an Hochschulen, Schaffung von Einrichtungen zur Ausbil-
dung von muslimischen Geistlichen und Gemeindeleitern, die Militar-
und Krankenseelsorge, die staatliche Unterstiitzung eines muslimi-
schen Wohlfahrtswesens, die Beteiligung an den Verkiindigungs-Sen-
dezeiten im Rundfunk, finanzielle Dauer- sowie Projektférderung);

— Ressentiments und Klischeebildungen entgegenwirken, indem in den
Schulen, der Erwachsenenbildung und den Medien ein differenziertes
Wissen um die Kulturen und Religionen vermittelt wird;

— Minderheiten und ihre Themen nicht fiir parteitaktischen Wahlkampf
benutzen und nicht populistisch agieren, vielmehr konkrete Hilfestel-
lungen entsprechend den Bediirfnissen leisten;

— Extremismus, Kriminalitit und Terrorismus unabhingig von Ethnie,
Religion und Kultur thematisieren.

- am 15.02.2026, 00:03:52. Toat



https://doi.org/10.14361/9783839406694-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

60 | WEGE ZUR INTEGRATION

Nur so ist eine »Kultur der Toleranz und des Miteinanders« moglich.

Die hier aufzeigten Integrationstheorien kénnen allein nicht die Grund-
lage fiir die Erérterung meiner Forschungsfragen bilden, weil sie entweder
individualistisch oder systemtheoretisch eingefasst sind. Des Weiteren sind
viele ihrer Induktionen nicht zeitgemif3, weil sie die Folgen der anschwel-
lenden Globalisierung und die Realitit vom »Globalen Dorf« (vgl. McLu-
han 1995) nicht ausreichend einbeziehen. Dariiber hinaus wird zuneh-
mend die klassische, auf Dauer angelegte Einwanderung an Bedeutung
verlieren, wihrend die kurzfristige »Pendel-Migration« zunimmt (vgl. IOM
2003). Die herkommlichen Abgrenzungen von Gruppen nach Kriterien der
Sprache, Kultur und Religion werden fortwihrend durchlissiger und sich
schlieflich gar auflésen.

Sonach kann die von Park geduflerte Forderung nach Homogenitit bei-
spielsweise in Anbetracht einer europdischen Einigung und des Prozesses
der Globalisierung, in der die Pluralitit und Heterogenitit der Bevolkerung
anwichst, nicht mehr aufrechterhalten werden. Uberdies gehen diese An-
siatze von einer ethnozentristischen Sichtweise aus, die ein Gebilde der
Hierarchie von Kulturen zum Grunde hat und zudem Identititen und Kul-
turen statisch betrachtet (vgl. Auernheimer 2003, S.73-77 und 107-118).
Zwar haben einige, wie der Esser’sche Integrationsansatz, eine solide Ba-
sis, aber das Assimilationsparadigma verfilscht deren Konsequenzen, da
die Anpassung der Aufnahmegesellschaft an die Einwanderungssituation
kaum reflektiert wird. Seine Annahme, dass die Identifikation mit der
Aufnahmegesellschaft in dem Mafle zunimmt, wie die Identifikation mit
der Herkunftsgesellschaft abnimmt, ist mit den aktuellen Gesellschaftsbe-
schreibungen (vgl. Beck 1986, 1995, 1998) nicht vertriglich. In diesem Zu-
sammenhang verkennen diese Integrationsmodelle auch die Tatsache, dass
die Menschen aufgrund der neuen weltlichen Lage zunehmend Wanderer
zwischen den Kulturen sind und demnach unterschiedliche transkulturelle
Erfahrungen in ihre Identitit einpassen miissen (vgl. Auernheimer 2003,
S. 103-107). Folglich wird die »Multiple Identitit« nicht nur in Subkulturen
ausgebildet, sondern entwickelt sich zunehmend zum Entwurf von Norma-
litat. So sind alle Gesellschaften dieser Welt — auch die unsere — kulturell
vielfiltig geworden. Es leben Menschen mit unterschiedlichen Religionen,
Kulturen und Ethnien tiberall auf der Erde in engster Nachbarschaft und
Gemeinschaft zusammen. Aus diesem Grund gehort durch das Konzept
der »kulturellen Hybriditit« nicht nur die riumliche Isolation der Kulturen
und Religionen voneinander der Vergangenheit an, sondern auch die Vor-
stellung, in der das »Entweder-oder« galt (vgl. Bhabha 1990, 1994). Dane-
ben wirken diese Integrationskonstruktionen grobschlichtig und wenig
differenziert, deduzieren sie doch, dass mit der Angleichung der Lebens-
verhiltnisse ethnische Differenzen verschwinden wiirden. Dieser Erkli-
rungsversuch ist nicht haltbar: Viele neuzeitliche Studien wie die von Ar-
jun Appadurai dokumentieren eher das Gegenteil. Appadurai stellt fest,

- am 15.02.2026, 00:03:52. Toat



https://doi.org/10.14361/9783839406694-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. THEORETISCHE GRUNDLEGUNG | 61

dass gerade durch die hoheren Lebensstandards und Entfaltungsméglich-
keiten die kulturellen Differenzen erhalten bleiben (vgl. Appadurai 1988,
1991, 1996). Somit wird sich innerhalb nationalstaatlicher Grenzen die glo-
bale Gesellschaft entwickeln. Demnach sollte Deutschland seine Integra-
tionsvorstellungen korrigieren und seine Krifte fiir ein erfolgreiches Kon-
zept eines Einwanderungslandes biindeln, damit die Biirger auf die neuen
und vielfiltigen Herausforderungen in Zeiten der Globalisierung und Mi-
gration gut vorbereitet sind. Gerade diese mannigfaltigen Aspekte werden
in den beschriebenen Modellen kaum zur Sprache gebracht, sodass sie we-
der zeitgemifl noch praktikabel anmuten. Erforderlich ist daher ein Kon-
zept, das die Verschiedenartigkeit und Vielfalt als Ressource wie Bereiche-
rung auffasst. In diesem Zusammenhang wire ein Ansatz, der aus der
US-amerikanischen Managementlehre stammt, iiberaus diskutabel: Diver-
sity Managment (vgl. Koall 2001; Roosevelt 2001).

3.2.2.1 Diversity Managment— Empowerment durch Vielfalt

Der Diversity-Ansatz wurde urspriinglich von Unternehmen als Reaktion
auf die US-amerikanische Antidiskriminierungsgesetzgebung entwickelt,
um Schadensersatzzahlungen von vornherein vorzubeugen.

Der Terminus Diversity steht fiir »Unterschiedlichkeit« bzw. »Vielfalt«
und wird deswegen von Menschen, die eine Vielfalt von Lebens- und Be-
rufserfahrung, Sichtweisen, Werten und Weltanschauungen als Kapital in
ihren Arbeitsbereich einbringen, als ein Mosaik definiert (vgl. Deutsche
Gesellschaft fiir Diversity Management). Das bedeutet, dass sich Menschen
in vielem unterscheiden — und in manchem &hnlich sind. Infolgedessen ist
es durchaus wichtig, dass die Unterschiedlichkeiten nicht zum Zwecke der
Diskriminierung oder Ausgrenzung benutzt werden, sondern der Wert der
Vielfalt anerkannt und im positiven Sinne in seinen Synergieeffekten ge-
nutzt wird. Daraus leitet sich das Ziel des Diversity Management ab: die ge-
zielte Wahrnehmung sowie das bewusste nutzbringende Wertschitzen der
Unterschiedlichkeiten und im Allgemeinen die Férderung der Toleranz im
Wirtschaftsleben. Sie will also die personale Vielfalt und Verschiedenheit
fiir die Unternehmung produktiv nutzen, um einerseits die Wettbewerbs-
vorteile zu sichern und sich andererseits neue Handlungsméglichkeiten zu
eréffnen (vgl. Roosevelt 2001).

Diese Managementstrategie zeichnet sich durch folgende Besonderhei-
ten aus:

— Beachtung der Diversitit auf allen Ebenen der Institution;

— Steuerung und Leitung der Diversitit als Querschnittsaufgabe der ge-
samten Institution;

— Betrachtung der Diversitit des Personals als eine Ressource und Berei-
cherung;

- am 15.02.2026, 00:03:52. Toat



https://doi.org/10.14361/9783839406694-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

62 | WEGE ZUR INTEGRATION

— Diversity Managment impliziert einen Interessenausgleich zwischen
Mensch und Institution und nicht etwa eine einseitige Unterordnung
der Minderheit unter die dominante Mehrheit;

— Diversity Managment ist kein einmaliges, zeitlich begrenztes Projekt
oder Fertigrezept, sondern vielmehr ein lingerer, kontinuierlicher Pro-
zess, der die Vielfalt férdert, Spannungen unter Beteiligten 16st, Kom-
munikationsprobleme beseitigt, insgesamt zur Verbesserung des be-
trieblichen Gesamtergebnisses fithrt und zudem fortlaufend auf Feed-
back der Beteiligten angewiesen ist (vgl. Koall 2001, S. 3f.).

So ist festzuhalten, dass durch diesen Ansatz die Idee der »Leitkultur«, da
sie kaum mit den Grundsitzen von Diversity vereinbar ist, durch die einer
»Lernkultur« abgeldst wird, in der die Diversitit als ein ganzheitliches or-
ganisationales Lernen verstanden wird. Hierzu werden die Beteiligten be-
stiarkt, sich bewusst in ihrer Diversitit, in ihren unterschiedlichen sozialen,
kulturellen und religiésen Kontexten einzubringen, statt sich einer homo-
genen Dominanzkultur zu unterwerfen. Das Diversity Management setzt
darauf, sich die Vielfalt zunutze zu machen und so die Toleranz im Wirt-
schaftsleben zu fordern. Wihrend dieses Konzept Partizipation, Chancen-
gleichheit, Gleichwertigkeit und Antidiskriminierung erstrebt, stellt es da-
bei grundsitzlich die herkoémmlichen Hierarchien infrage. Eben genau da-
rin liegt das gesellschaftspolitische Potenzial dieses Ansatzes begriindet,
die Méoglichkeiten der Einwanderungsgesellschaft produktiv fiir die Neuge-
staltung der Gesellschaft zu verwenden. So werden im deutschsprachigen
Raum »Diversity« und » Diversity Managment « zunehmend an Universi-
titen, in Unternehmen, in der Verwaltung, im Non-Profit-Bereich und in
Nichtregierungsorganisationen diskutiert, sodass sie sich auch mittlerweile
zu einem gesellschaftspolitischen Ansatz (Politics of Diversity) weiterentwi-
ckelt haben. Politics of Diversity (»Politik der Verschiedenheit«) geht von der
Tatsache aus, dass durch die Globalisierung eine zunehmende Zahl von
Menschen mit einer sehr groflen Vielfalt an Eigenschaften, Kulturen, Reli-
gionen, Eigenheiten usw. konfrontiert wird und viele Gesellschaften inzwi-
schen multikulturell sind — mit vertrauten und fremden Aspekten. Homo-
gen sind auch die Gruppen innerhalb einer Gesellschaft selbst nicht; zwi-
schen und in ihnen gibt es Trennendes wie Verbindendes. So stellen Ohms
und Schenk (2003, S. 1) fest:

»Es ist die Aufgabe moderner Gesellschaften, das Prinzip der Chancengleichheit zu
verwirklichen, d.h. Diskriminierungen und Ausgrenzungen aufgrund von Ge-
schlecht, sexueller Identitit, Alter, Lebensweise, ethnischer Herkunft, Weltanschau-

ung usw. entgegenzuwirken.«

Die Europdische Union hat sich diesen Ansatz zu eigen gemacht — ihre An-
tidiskriminierungspolitik hat den Slogan: »Fiir Vielfalt — Gegen Diskrimi-

- am 15.02.2026, 00:03:52. Toat



https://doi.org/10.14361/9783839406694-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. THEORETISCHE GRUNDLEGUNG | 63

nierung« (vgl. www.stop-discrimination.info) und ist damit bei der Weiter-
entwicklung dieses Konzeptes federfithrend. Mit der Verabschiedung von
Antidiskriminierungsrichtlinien sind jetzt die EU-Mitgliedstaaten am Zu-
ge, dieses in das nationale Recht umzusetzen. Somit wird eine Implemen-
tierung des »Diversity Management«-Ansatzes unaufschiebbar sein (vgl.
John 2004). Nicht nur, dass viele deutsche Grofunternehmen (bspw.
Daimler Chrysler, Lufthansa, Ford und die Deutsche Bank) inzwischen diesen
Ansatz aufgegriffen haben, auch einige Kommunen u.a. Géttingen, haben
Experimente mit diesem Konzept begonnen (vgl. Bernert/Lange 2000,

S. 23-44).
3.2.2.2 Perspektivwechsel in der Integrationsdebatte

Die Ausfithrungen verdeutlichen, wie sehr ein Perspektivwechsel auch in
der Integrationsfrage vonnéten ist, dass die bisherige Agenda der Sozial-
wissenschaften in Deutschland nachhinkt. Permanent ist die Integrations-
debatte auch im deutschsprachigen Raum von der Vorstellung einer »ho-
mogenen« Mehrheitsgesellschaft geprigt, in der die Kulturen der einge-
wanderten Minderheit zu integrieren sind. Zunehmend miissen wir aber
erkennen, dass der Ausgangspunkt einer »homogenen Mehrheitsgesell-
schaft« wirklichkeitsfern und zugleich anachronistisch ist. Fortan kann
man sich nicht weiter der Einsicht verschliefRen, dass wir vielmehr in einer
hoch ausdifferenzierten und sehr individualistischen Gesellschaft mit einer
Vielfalt an sozialen, ethnischen, kulturellen und religiosen Gruppen mit
jeweils eigenen Werten, Umgangs- und Kommunikationsformen leben
(vgl. Beck 1986, 1995). Demzufolge ist die Trennungslinie zwischen
Mehrheits- und Minderheitsgesellschaft ebenfalls iiberholt, da in einer he-
terogenen Gesellschaft solche Unterteilungen fiir ein gedeihliches und
harmonisches Zusammenleben und -wirken nicht forderlich sind. Ebenso
wenig ist die Defizitorientierung in der Integrationsdebatte von Nutzen.
Immer noch werden die eingewanderten Gruppen als »belastend« und
»anstrengend« empfunden. Oftmals werden sie unter der Bezeichnung
»Randgruppe« subsumiert, augenblicklich wird die Integrationsdiskussion
sogar entlang der »Inneren Sicherheit« gefiihrt. In einer Zeit, in der wir
uns im Ubergang zur globalen Wissensgesellschaft befinden, sollte die Mi-
gration nicht mehr als »Storfall«, als Abweichung vom Normalen oder als
Folgeerscheinung von Krisen und Umbriichen verstanden werden. Migra-
tion, die fiir die Verlagerung des Lebensmittelpunktes von Menschen tiber
den Grenzen ihres Wohnlandes steht, wird zunehmend durch den globa-
len Alltag und die Forderung nach Mobilitit und Flexibilitit zum Normal-
fall. In einer solchen Zeit fragt man sich unbefangen, wie richtig und wich-
tig noch die Klassifizierung und die Uberbetonung des Kulturellen im Sin-
ne der ethnischen Abstammung, der Herkunft und der Nationalitit sind.
Zuschreibungen wie »die deutsche«, »die italienische« oder »die arabi-

- am 15.02.2026, 00:03:52. Toat



https://doi.org/10.14361/9783839406694-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

64 | WEGE ZUR INTEGRATION

sche« Kultur sowie »die Deutschen, »die Italiener« oder »die Araber« sind
im Verfall begriffen. Die Integrationsdebatte sollte sich von solchen kultu-
ralistischen Zuschreibungen befreien, da diese schnell diskriminierende
und rassistische Ziige annehmen und dadurch allzu oft die erfolgreiche
Integration und Partizipation der beteiligten Menschen verhindern kon-
nen. Daher kann eine >Entweder-oder«Vorstellung nicht mehr beibehalten
werden, sodass es erforderlich ist, mit einer >Sowohl-als-auch«Betrachtung
neue Wege zu beschreiten.

Um den Prozess einer erfolgreichen Integration und Partizipation aller
betroffenen Menschen zu beschleunigen, sind einige Anforderungen nétig:

— Der Staat mit seinen unterschiedlichen Instanzen hat unter Wahrung
seiner rechtsstaatlichen Grundwerte dafiir Sorge zu tragen, dass alle
Menschen ungeachtet ihrer ethnischen, religiosen oder kulturell ge-
priagten Herkunft gleichbehandelt werden, weil das Verlangen nach
Anerkennung ein menschliches Grundbediirfnis ist (vgl. Taylor 1993,
S. 15ft.).

— Zudem hat er die kulturelle Differenz zu pflegen, indem er sowohl ei-
ner unmittelbaren als auch einer mittelbaren Diskriminierung einen
Riegel vorschiebt. Freiheitsrechte wie das Erziehungsrecht der Eltern,
die Freiheit von Ehe und Familie und die Religionsfreiheit sollten ohne
Abziige fiir alle so effektiv gelten, dass auch insoweit keine assimilatori-
schen Tendenzen geduldet werden. Eine heterogene Lebensweise der
Menschen und die Bildung von ethnischen, kulturellen oder religiésen
Selbstorganisationen sollten nicht per se als riskant bzw. integrations-
hemmend gehalten werden (vgl. Park 1950; Esser 1980, 2001). Gerade
die Bildung von »multiplen Identititen« sollte unterstiitzt werden, da-
mit eine gleichzeitige Identifikation mit der Herkunftskultur wie mit
der Kultur des Einwanderungslandes sichergestellt wird. Die Griindung
von ethnischen, kulturellen oder religiésen Selbstorganisationen oder
ihre Rolle im Integrationsprozess sollte daher als weiteres Mittel zur
Integration aufgefasst werden.

— Die Grenzen der Toleranz sollten unmissverstindlich festgelegt und
dann fuir alle kongruent angewandt werden. Dabei muss aber aufge-
merkt werden, dass nicht die Individuen ausgegrenzt, sondern ihre Vor-
stellungen angegangen werden — soweit sie mit den rechtsstaatlichen
Grundwerten und einem harmonischen Zusammenleben nicht verein-
bar sind. Zudem haben die regionalen und iiberregionalen Institutio-
nen dafiir zu sorgen, dass alle Gesellschaftsmitglieder in das wirtschaft-
liche Leben weitgehend integriert werden, indem sie fiir einen chan-
cengleichen Zugang zum Arbeitsmarkt, zum Bildungs- und Qualifika-
tionssystem usw. sorgen. Die gegenwirtige weltpolitische Konstellation
und die zunehmende europiische Integration erfordern m.E. einen Pa-
radigmenwechsel, in der alle zu ebenbiirtigen Biirgern erklirt werden

- am 15.02.2026, 00:03:52. Toat



https://doi.org/10.14361/9783839406694-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. THEORETISCHE GRUNDLEGUNG | 65

und fiir alle Politik gemacht wird — ohne dass in Mehrheit und Minder-
heit klassifiziert wird. Das Ungleichgewicht zwischen den einzelnen ge-
sellschaftlichen Gruppen muss abgebaut werden, damit allen der glei-
che Zugang zu gesellschaftlichen und staatlichen Ressourcen ermég-
licht sowie soziale und politische Partizipation auf allen Ebenen der Ge-
sellschaft gewihrleistet wird. Hierfiir bietet das »Diversity Managment«
sowohl in organisationaler als auch in gesellschaftspolitischer Hinsicht
einige wertvolle Anregungen.

— Auch alle gesellschaftlichen Gruppen miissen sich dieser lebenslangen
Aufgabe annehmen. Jeder, ob einheimisch oder eingewandert, hat die
Bereitschaft und Bereitwilligkeit zu zeigen, die grundlegenden rechts-
staatlichen Werte, wie sie beispielsweise im Grundgesetz der Bundes-
republik Deutschland festgelegt sind, anzuerkennen und im Alltag zu-
mindest weitgehend umzusetzen.

— Um ein harmonisches (»symbiotisches«) Zusammenleben zu ermogli-
chen, sollten sich alle aktiv und ehrlich fiir einen interkulturellen Aus-
tausch und einen interreligiosen Dialog einsetzen. Das bedingt lebens-
langes Lernen, indem sich jeder um die Bildung von Kernkompetenzen
(Sprachkompetenz, interkulturelle und interreligiose Kompetenz etc.)
bemtiht. Gesellschaftliche Initiativen bzw. Gemeinschaften haben in
diesem Zusammenhang die hohe Prioritit, fiir die Bildung von Kern-
kompetenzen ihrer Mitglieder zu sorgen, um die eigene Integration
und die ihrer Mitglieder voranzutreiben. Zudem haben alle dafiir zu
sorgen, dass sie nach auflen und nach innen transparent auftreten.

Aus dem Ganzen folgt nunmehr der dieser Studie zugrunde gelegte Begriff
der Integration:

Unter Integration verstehe ich die Eingliederung, insbesondere Akzep-
tanz von Individuen oder Gruppen in der fiir sie neuen sozialen Umge-
bung. Demnach schlief3t Integration sowohl Assimilation als auch Segrega-
tion aus. Sie ist vielmehr ein dynamischer, kontinuierlicher und vielseitiger
Prozess, an dem einzelne Personen oder Gruppen und die aufnehmende
Gesellschaft aktiv beteiligt sind. Sie stellt somit nichts Statisches dar. Daher
fordert Integration, dass die Menschen aufeinander zugehen. Aus diesem
Grund sollte die Andersartigkeit von Migranten von der Aufnahmegesell-
schaft nicht nur toleriert, sondern als positive Bereicherung willkommen
geheiflen werden. Integration beinhaltet eine Synthese aus beiden Kultu-
ren und demzufolge ein Leben in beiden Kulturen (vgl. Auernheimer
1996, S. 85-92). Zusammengesetzt bedeutet sie, dass man zwar der Her-
kunftskultur — oder den Herkunfskulturen — in elementaren Bereichen
verbunden bleibt, jedoch einen transethnischen und interkulturellen Zu-
sammenbhalt herstellt.

Daraus folgen zugleich die Indikatoren fiir den Integrationsprozess, die
ich fiir die in dieser Arbeit behandelte Zielgruppe als notwendig erachte:

- am 15.02.2026, 00:03:52. Toat



https://doi.org/10.14361/9783839406694-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

66 | WEGE ZUR INTEGRATION

Ein Jugendlicher mit muslimischem Hintergrund gilt im Allgemeinen
dann als »integriert«, wenn er ein positives Verhiltnis zum »System« und
seinen Zielen hat und/oder durch sein Verhalten zum Erhalt des »Sys-
tems« und zum Erreichen bestimmter Systemziele beitrigt. Hier wird das
System an den Grundwerten (v.a. im Grundgesetz) aufgehingt. Daneben
miisste er einen beharrlichen Willen zum intra-/interkulturellen Austausch
und intra-/interreligiésen Dialog hegen und dabei offen und empathisch
auftreten. In diesem Zusammenhang wire nicht die Stirke des Kontakt-
netzes zu Einheimischen, Mitgliedschaften in deutschen Vereinen und
Verbinden o.A. mafgeblich, sondern bereits der Wille dazu, da die Dichte
des Kontaktnetzes ein wechselseitiges Verstindnis und beidseitige Aner-
kennung voraussetzt. Gleiches gilt auch fiir den Schul-, Ausbildungs- oder
Arbeitsmarktbereich, weil auch hier nicht nur seine Einstellung und sein
Wille entscheidend sind. Wichtig ist, dass er nicht zuletzt ein Interesse, ein
Engagement entwickelt, um die bereitgestellten oder zur Verfiigung ste-
henden gesellschaftlichen Chancen auch tatsichlich zu ergreifen.

3.3 Begriff der »Religion« und »Religiositat«
aus islamischer Sicht

Zum Begriff »Religion« existiert keine einheitliche Definition. Die Erldute-
rungen sind so mannigfaltig wie ihre individuellen Erscheinungsformen.
Es gab deshalb unterschiedliche Versuche, diesen Begriff zu definieren.
Wir beobachten, dass hier, angefangen von der Theologie, Religionssozio-
logie bis hin zur Religionspsychologie, Versuche einer Definition unter-
nommen worden sind. Freilich ist eine prizise Bestimmung eines Sam-
melbegriffes, welcher die verschiedenen Modalititen der Religion und der
Religiositit hinreichend umfasst, problematisch (vgl. LthK 1999, S.1034ff.).

Das Standardwerk »Lexikon fiir Theologie und Kirche« (LthK) leitet den
Begriff »Religion« von den Verben relegere (sorgfiltig wahrnehmen) und
religare (zurlickbinden) ab, wobei die erste Ableitung auf kulturelle Ver-
pflichtungen und die zweite auf die personale Bindung des Menschen zu
Gott hinweisen soll (vgl. ebd., S. 1034{f.).

Im »Evangelischen Kirchenlexikon« (EKL) ist zu lesen:

»Die Religion dient in unserem Sprachgebrauch als Oberbegriff, und zwar zunichst
in dem Sinne, dass er alle Vorstellungen, Einstellungen und Handlungen gegentiber
jener Wirklichkeit bezeichnet, die Menschen als Michte oder Macht, als Geister
oder auch Dimonen, als Gétter oder Gott, als Heilige oder Absolute oder schlieRlich
auch nur als Transzendenz annehmen und benennen. Diese Wirklichkeit ist fiir den
Menschen von hochstem Belang, ihr gilt Respekt und meistens Verehrung.« (EKL

1997, S. 1543)

- am 15.02.2026, 00:03:52. Toat



https://doi.org/10.14361/9783839406694-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. THEORETISCHE GRUNDLEGUNG | 67

Bei Emile Durkheim (1858-1917), einem Klassiker der Religionssoziologie,
erfiillt die Religion eine Integrationsfunktion fur die Gesellschaft. Religion
sei der Zement, der die Gesellschaft zusammenhilt. Sie verkérpere Werte
und Normen, {iber die die Integration des Einzelnen in das Gemeinwesen
geleistet werde. Religion sei das kollektive Bewusstsein in einer Gesell-
schaft, das dem Einzelnen einerseits gegentiberstehe, an dem er anderer-
seits aber auch Anteil nihme. Das kollektive Bewusstsein hat fiir Durk-
heim sakralen Charakter. Demnach ist Religion fiir ihn in erster Linie Kult
und erst in zweiter Linie Verpflichtung.

Max Weber (1864-1920), ein weiterer Klassiker der Religionssoziologie,
sieht in der Religion vor allem die Funktion, soziales Handeln mit Sinn zu
versorgen. Somit ist Religion fiir Weber die Sinnganzheit der Welt.

Thomas Luckmann verwendet eine funktionalistische Definition dieses
Begriffes mit der Absicht, ein moglichst breites Spektrum von Glaubensin-
halten und sozialen Formen zu erfassen. Demnach ist fiir Luckmann Reli-
gion anthropologisch und sozial ein Prozess der Individuierung. Fiir ihn
transzendiert der Mensch in der Religion sein biologisches Wesen und
wird so erst zum Menschen (vgl. Luckmann 1991, S. 12ff.).

Das arabische Wort fiir Religion lautet din und zu seinem Bedeutungs-
feld gehort Anbetung, Gehorsam, Fiigung, Urteil, Frommigkeit, Bestrafung,
Belohnung, Rechenschaft und ein Weg bzw. ein Pfad. Diese Bedeutungsinhal-
te sind miteinander verkniipft.

Laut Koran werden die Menschen im Jenseits tiber all ihre guten und
schlechten Taten, tiber alles, was sie auf der Erde getan haben, volle Re-
chenschaft vor Gott ablegen. Religion bedeutet demnach »die Gesamtheit
des gottlichen Gesetzes, das jeden, der im Besitz seiner geistigen Krifte ist,
dahin fiihrt, Gutes zu tun« (Giilen, o.]., S. 42-43).

Religion setzt sich im islamischen Sinne aus iman (Uberzeugung), is-
lam (Hingabe) und ihsan (Rechtschaffenheit) zusammen (vgl. Koran, 2:83).
Daher kann das arabische Wort fiir Religion (din) nicht an der Bedeutung
des lateinischen religion oder religare gemessen werden. Im islamischen
Kontext wird din vielmehr als die von Gott vorgegebenen Normen und
Richtlinien verstanden, die den Orientierungs- und Handlungsrahmen fiir
ein gottgefilliges Leben vorgeben, innerhalb dessen die Muslime frei ent-
scheiden und agieren und das simtliche Koran- und Kultvorschriften ein-
hilt (vgl. ebd., 2:193; 3:5; 7:29; 8:39; 9:29, 33; 16:525.24:73, 85;29:65; 30:30).

Aus dieser Perspektive ist Religion weder ein Uberbleibsel der vorposi-
tivistischen Periode, wie Auguste Comte (1798-1857) sie definiert, noch ein
Uberbau nach marxistischem Verstindnis, noch ein Bestandteil der Na-
tion, wie sie die Nationalisten begreifen. Hier wire es wichtig, noch niher
auf die drei Begriffe iman — islam — ihsan einzugehen.

- am 15.02.2026, 00:03:52. Toat



https://doi.org/10.14361/9783839406694-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

68 | WEGE ZUR INTEGRATION

3.3.1 Zum Begriff iman

Der Begriff iman, der im Arabischen die Wortwurzel a-m-n hat, bezeichnet
in der arabischen Linguistik die Zustimmung, die Bestitigung, die Anerken-
nung, etwas als wahr und gewiss annehmen (al-tasdiq) und das Vertrauen
(ath-thiqa). In diesem Sinne ist iman die apodiktische Verinnerlichung der
gesamten Inhalte, die von Gott an Seinen Gesandten Muhammed offen-
bart wurden — der Koran und die Sunna (vgl. ebd., 40:12; 12:17; 4:136; 2:62;
63:3; 16:1006; 40; 10; 5:5; 2:25).

Nach der Mehrheit der islamischen Gelehrten umfasst iman zwei
Pflichtteile: das rein duferliche Bekunden der Zugehorigkeit zum Islam
durch das bewusste und im freien Willen ausgesprochene Glaubensbe-
kenntnis (schahadah) und die Verinnerlichung des zunichst nur verbal ab-
gelegten Glaubensbekenntnisses. Den Muslim zeichnet metaphysisch aus,
dass er an Allah, den einen Gott, an die Engel, an den Koran und die ande-
ren Offenbarungsbiicher, an Muhammed als den letzten Gesandten und
alle anderen Gesandten Gottes, an die Auferstehung (das Leben nach dem
Tode) und an die Vorherbestimmung (sei es im Guten oder im Schlechten)
im freien Willen und bewusst glaubt. Dies sind die sogenannten sechs
Glaubensgrundsitze (vgl. Bilmen, o.]., S. 9-38; Ebu Hanife 1979, S. 33-50).

Die muslimischen Gelehrten vertreten {ibereinstimmend die Ansicht,
dass der iman eines Muslim nur dann vollkommen sein kann, wenn die
gesamten Inhalte dessen, was der Gesandte Muhammed als abschlieflende
Offenbarung definitiv fiir alle Muslime verkiindete und was per definitio-
nem notwendiger Bestandteil des islamischen din ist, apodiktisch verinner-
licht werden. Diese Verinnerlichung ist mit Wissen gepaart. Aus diesem
Grund sind der Erwerb von Wissen und das Streben nach Erkenntnis unter
Einsatz der Vernunft ausnahmlos eine fundamentale Pflicht aller Muslime
(vgl. Bilmen 1972, S. 96-105; Bilmen o.]., S. 12f)).

Der verpflichtende Erwerb von Wissen und das Streben nach Erkennt-
nis wird durch den Koran und die Sunna des Gesandten Muhammed im-
mer wieder betont (vgl. Koran, 96:1-5; 5:35; 35:28; 39:9; 58:15; Hadith-
Sammlungen, ibn Mace, Mukaddime 17 0.J.; Ebu Davud, Ilm 1 o.]J.; Tir-
mizi, Daavat 68 o.].). Dariiber hinaus ist sie in fast allen Aufsitzen der
muslimischen Gelehrten Gegenstand, wenn auch oft nur in Nebensitzen
oder in der Einleitung — immer wird auf jeden Fall Bezug zu diesem The-
ma genommen (vgl. Alizade 1990; Asimgil 1992; Bursali 1996; Déndiiren
1998; Gumiigshanevi 1994; Islam Ansiklopedisi 1991; Said-i Nursi 1999).
Alle Koran- und Hadithinterpretatoren sind einhellig der Meinung, dass
iman eine Beziehung ist, die den Menschen mit Gott verbindet und ihn so
zur Einheit, die Einheit zur Hingabe, die Hingabe zum Vertrauen, das Ver-
trauen zur Glickseligkeit im diesseitigen und jenseitigen Leben fiithrt. Das
wiederum ist nicht durch »blinden« Gehorsam, Zwang, Gewalt oder der-
gleichen maglich.

- am 15.02.2026, 00:03:52. Toat



https://doi.org/10.14361/9783839406694-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. THEORETISCHE GRUNDLEGUNG | 69

Die islamische Mensch-Gott-Beziehung ist bestimmt von Reue und Ver-
gebung sowie durch Hoffnung und Vertrauen auf die géttliche Guite und
Barmherzigkeit. Die Erbsiinde des Menschen wird im Islam abgelehnt,
weil der Mensch nach dem Islam mit einer naturgegebenen guten Anlage
der Gottesausgerichtetheit geboren wird. Eine aufrichtige Beziehung zu
seinem Schopfer entsteht nach islamischer Auffassung durch ihlas, d.h.
durch aufrichtige Ergebenheit und Zuneigung allein um Gottes willen, die
eben von dem freien Willen des Individuums abhingen. Im koranischen
Kontext hat Gott das Individuum mit einer freien Willenskraft ausgestattet
und ihm die freie Wahl gelassen, zu glauben oder nicht zu glauben. Daher
rithrt das bereits oben erwdhnte Verbot, Menschen durch missionarische
Tidtigkeiten, Zwang oder Gewalt zu bekehren (vgl. Koran, 2:256; 109:1-6).

3.3.2 Zum Begriff islam

Der Islam geht aus der Uberzeugung (iman) hervor. Im Allgemeinen be-
deutet »Islam, die von Gott fir den Menschen vorgesehene Lebensweise
der friedvollen Hingabe und des Friedens mit Gott, den Mitmenschen, der
Umwelt und sich selbst (5:5). Der Islam, vom Wortstamm s-I-m, bezeichnet
die Gefiigigkeit, die Unterwerfung, die Verséhnung, das Frieden-Schliefen, den
Frieden, das Sich-Fiigen, das Sich-Ergeben und die Hingabe (vgl. Islam Ansi-
klopedisi 1991, S. 179-180). In diesem Sinne beschreibt Islam die Lebens-
weise aller gottergebenen Menschen und aller Gesandten Gottes und erhilt
im koranischen Kontext die Bedeutung von bewusster Hingabe und Erge-
benheit vor Gott, auf die von ihm im Koran und in der Sunna {ibermittelte
Art und Weise, und zwar auf spiritueller (die innere Uberzeugung) und
profan-praktischer Ebene (die Verwirklichung und Reflexion der inneren
Uberzeugung durch Taten). Der Bekenner des Islam heifft Muslim, der
kraft seines Bekenntnisses angehalten ist, das zu nutzen, was die Schép-
fung ihm bietet, um seine seelische Bestimmung zu erreichen.

Der Gesandte Muhammed definierte in einem Hadith — wie in den be-
deutendsten Hadith-Sammlungen wie Bukhari, Muslim und Tirmizi zu
lesen ist — die Schwerpunkte des Islam, die in den islamischen Publikatio-
nen unter den »fiinf Sdulen des Islam« subsumiert werden. Der Muslim
hat die Aufgabe, eben vor allem diese zu »den Sdulen seines Lebens« zu
machen (vgl. Koran, 2:2,3, 43, 83, 177, 183, 196-200, 203, 277; 9:5, II, 7I;
23:1-11; 22:26-37).

Mit der ersten Pflicht, also dem schahadah (Glaubensbekenntnis), wird
der Bezug zum Glauben (iman) hergestellt, wihrend die anderen vier
Pflichten auf das Handeln im praktischen Leben deuten.

Im Islam steht der Mensch als Individuum im Vordergrund, weshalb
der Islam ein besonderes Priestertum u.A. nicht vorsieht; daher sind alle
Muslime gleichrangig und an die islamischen Rechtsquellen Koran und
Sunna gebunden.

- am 15.02.2026, 00:03:52. Toat



https://doi.org/10.14361/9783839406694-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

70 | WEGE ZUR INTEGRATION

3.3.3 Zum Begriff ihsan

Neben Iman und Islam hat auch ihsan einen elementaren Wert fiir die is-
lamische Religion. Nach koranischem Verstindnis ist der geehrteste
Mensch bei Allah der Frommste (vgl. ebd., 49:13). Nach einem Hadith des
Gesandten Muhammed ist ihsan das Bewusstsein der stindigen Gottesge-
genwart, es gilt, »Gott so zu dienen, als sihe man ihn, denn obwohl man
ihn nicht sehen kann, sieht er einen doch« (vgl. Bukhari, Tefsiru sure 37;
Miislima, Iman 57). Diese Haltung sollte ein Muslim nicht nur bei gottes-
dienstlichen Handlungen einnehmen, sondern auch in all seinen anderen
Handlungen und Verhaltensweisen zwischenmenschlicher Beziehungen
und mit seiner Umwelt, wie es in einem Hadith des Gesandten Muham-
med lautet:

»Allah, der Barmbherzige, erweist dem Barmherzigkeit, der [seinerseits anderen,
H.O.] barmherzig ist. Seid [darum, H.0.] allen auf Erden barmherzig, dann ist euch
barmbherzig, der im Himmel ist.« (Zit. n. von Denffer 1981, S. 75).

Der Islam verurteilt jegliches Scheinverhalten (riya) in Worten und Hand-
lungen. Ein gutes Werk bzw. eine gute Handlung soll um den Wohlgefal-
len Gottes willen, nicht fiir Macht, Ruhm oder materielles Interesse bei den
Menschen getan werden. Jede Art von riya wird als Unmoral bewertet und
jeglichen derartigen Handlungen die Giiltigkeit und der Wert bei Gott ab-
gesprochen, und im jenseitigen Leben kiindigt Gott solchen Menschen
harte Sanktionen an (vgl. Koran, 2:264, 266, 270, 272; 3:188; 4:38-39, 108;
107:6). Das niedertrichtigste riya ist also der Missbrauch der Religion fiir
den Eigennutz, bei dem die Religion als Mittel dazu benutzt wird, die oben
aufgefiihrten weltlichen Interessen zu verfolgen (vgl. ebd., 2:264).

Nach diesen Erliuterungen konnen wir jetzt auf den fiir unsere Frage-
stellung notwendigen Begriff der Religiositit zu sprechen kommen:

Im Allgemeinen ist ein Mensch religics, wenn er nach einer Religion
lebt (vgl. Brockhaus 1980, S. 423; Boudon 1992, S. 418-427; Fuchs-Heinritz
1994, S. 555-556). Der Islam als eine Religion setzt sich — wie oben gesehen
— aus der Uberzeugung (iman), der Hingabe (islam) und der Rechtschaf-
fenheit (ihsan) zusammen. Also ist ein Muslim religios, wenn er diese drei
Merkmale menschlichen Verhaltens in seinem Leben vereint. Es ist jedoch
nicht moéglich, wahrzunehmen, wer iiberzeugt und rechtschaffen ist. Man
kann zwar einen Menschen beim Beten oder bei der Ausiibung anderer
gottesdienstlicher Handlungen beobachten, aber man kann daraus nicht
zwingend auf seine innere Einstellung schlieflen, da weder die geistige
Welt des Menschen noch seine Absicht zu erblicken ist.

Ebenso wenig ist es uns moglich, bereits daran, dass jemand religiose
Akte vollzieht, zu erkennen, ob dieser zugleich {iberzeugt oder gar recht-

- am 15.02.2026, 00:03:52. Toat



https://doi.org/10.14361/9783839406694-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. THEORETISCHE GRUNDLEGUNG | 71

schaffen ist. Vielmehr miissen diese der immateriellen Sphire und der
psychischen Welt eines Menschen zugehorigen kumulativen Teile (iman
und thsan) der Religiositit erst gesondert konstatiert werden. Allerdings
kann man das Vorliegen dieser Komponenten nicht bereits deshalb unter-
stellen — eine Vielfalt an Motivationsunterschieden unter den Menschen
besteht dadurch, dass in der materiellen Sphire als religios zu wertende
Handlungen vorgenommen werden. Freilich konnen Menschen grundsétz-
lich diese Bestandteile der Religiositdt nicht feststellen, »einzig der Schop-
fer kann dies aufgrund seines unbegrenzten Wissens« (vgl. Koran, 9:78;
49:18; 2:29, 33, 77, 231, 282; 3:29; 16:19, 23; 58:7; 31:34).

Nach den primiren Quellen des Islam — Koran und Sunna — kénnen
weder der Moscheegang noch die Einhaltungen der gottesdienstlichen
Handlungen ein Indiz fiir die Religiositit sein, denn der Islam lehrt keinen
bloRen Ritualismus und akzeptiert einen solchen auch nicht. Insofern
spricht der Koran nicht nur die religiose Praxis an, sondern vielmehr auch
die komplementire innere Einstellung:

»Den Gliubigen wird es ja wohl ergehen, denjenigen, die in ihrem Gebet demiitig
sind, und denjenigen, die sich von unbedachter Rede abwenden [...].« (Ebd., 23:1-3)
»Und nichts anderes wurde ihnen befohlen, als nur Allah zu dienen und [dabei]
Thm gegeniiber aufrichtig in der Religion [zu sein], als Anhinger des rechten Glau-
bens, und das Gebet zu verrichten und die Abgabe [zakah] zu entrichten; das ist die
Religion des rechten Verhaltens.« (Ebd., 98:5)

»Es ist keine Frommigkeit, wenn ihr eure Angesichter in Richtung Osten oder Wes-
ten wendet; Frommigkeit ist vielmehr, dass man an Allah, den Jiingsten Tag, die
Engel, die Biicher und die Propheten glaubt und vom Besitz, obwohl man ihn liebt,
der Verwandtschaft, den Waisen, den Armen, dem unterwegs in Not geratenen Rei-
senden, den Bettlern und fiir [den Loskauf von] Sklaven hergibt, das Gebet verrichtet
und die Abgabe [zakah] entrichtet; und diejenigen, die ihre Verpflichtung einhalten,
wenn sie eine eingegangen sind, und diejenigen, die standhaft bleiben in Not, Leid
und in Kriegszeiten, das sind diejenigen, die wahrhaftig sind, und das sind die Got-
tesflirchtigsten.« (Ebd., 2:177)

»Sag: Mir ist befohlen worden, Allah zu dienen und dabei Thm gegeniiber aufrichtig
in der Religion zu sein.« (Ebd., 39:11)

»0 ihr Menschen! Dient eurem Herrn, Der euch und diejenigen vor euch erschaffen
hat, auf dass ihr gottesfiirchtig werden moget!« (Ebd., 2:21)

»Beim Nachmittagsgebet! Der Mensch befindet sich wahrlich in Verlust, auler den-
jenigen, die glauben und rechtschaffene Werke tun und einander die Wahrheit ein-
dringlich empfehlen und einander die Standhaftigkeit eindringlich empfehlen.«
(Ebd., 103:1-3)

Fur den Alltag bedeutet das aber, dass man sich in den zwischenmenschli-
chen Beziehungen nach dufleren Umstinden richtet. Bereits das Bekennen

- am 15.02.2026, 00:03:52. o/



https://doi.org/10.14361/9783839406694-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

72 | WEGE ZUR INTEGRATION

eines Menschen zum Islam geniigt, damit sein aufrichtiger Glaube ange-
nommen wird.® Hierdurch wird aber nichts Verbindliches iiber seine Re-
ligiositit, insbesondere seine Uberzeugung und Rechtschaffenheit, ausge-
sagt. Im Grunde koénnen wir uns fiir die weiteren Untersuchungen auf den
Bestandteil der Religiositit beschrinken, der die zwischenmenschlichen
Beziehungen betrifft, nimlich das duflere Leben nach islamischen Prinzi-
pien, wihrend die innere, individuelle Seite der Religiositit auf der Bezie-
hung des Menschen zu Gott beruht; dies gilt umso mehr, als nachstehende
Ausfithrungen zum Verhiltnis der Integration zur Religiositit lediglich die
soziologische Komponente dieser Religiositit thematisieren.

Im Folgenden ist deshalb zu ermitteln, welche Modelle sich fiir die Er-
fassung der islamischen Religiositit auf der Grundlage perzeptibler Mo-
mente authentisch eignen.

3.4 Dimensionen der Religiositat

Es ist offensichtlich, dass Religion und Religiositit universelle Phinomene
sind. So ist zu beobachten, dass in simtlichen Kulturen zu allen Zeiten
unmittelbare oder mittelbare religiose Vorstellungen und Handlungen
existieren. Der Mensch — egal welcher Herkunft oder Weltanschauung —
hat stets sich und sein Leben zu seinen Mitmenschen und seiner Umwelt
in Beziehung gesetzt, hat nach seinen Ursachen geforscht und nach Be-
griitndungen fiir Unerklirliches gesucht. Dies beschiftigt auch die Wissen-
schaft, sodass sich im Laufe ihrer Entwicklung verschiedene Disziplinen
gebildet haben: die Religionspsychologie, Religionsphilosophie, Religions-
pidagogik und Religionssoziologie.

Die Religionspsychologie wurde durch Friedrich Schleiermachers Schrift
»Psychologie« (1862) angestofRen. Thre Aufgabe besteht im allgemeinen
Sinne darin, das Erleben, Erkennen und Verhalten, in dem sich Menschen
in Beziehung zu etwas Ubermenschlichem sehen, erfahrungswissenschaft-
lich zu beschreiben sowie unter seinen psychosozialen und intrapsychi-
schen Bedingungen zu erkliren. Dabei steht die Untersuchung individuel-
ler Ausdrucksformen des Religiésen im Mittelpunkt religionspsychologi-
scher Forschung. Hierbei interessiert die Religionspsychologie nicht der
»objektive« Wahrheitsgehalt im Sinne eines Gottesbeweises, sondern der
individuelle Umgang mit existenziellen Fragen des Menschseins.

8 | Heutzutage ist es zur Gewohnheit geworden, den Menschen die Recht-
gldubigkeit abzusprechen. Doch dies ist ein Fehler: Niemandem steht das Recht zu,
Menschen, die sich selbst als Muslime verstehen, ihre Rechtgliubigkeit abzuspre-
chen - ungeachtet dessen, ob und wie sie die religios-rituellen Pflichten umsetzen.
Dies gilt sogar als eine sehr grofle »Siinde«, die zum »Abfall vom Islam« fithrt (vgl.
Gumiushanevi 1994, S. 133ff.; Ebu Hanife 1979, S. 427ft.).

- am 15.02.2026, 00:03:52. Toat



https://doi.org/10.14361/9783839406694-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. THEORETISCHE GRUNDLEGUNG | 73

Die Religionsphilosophie ist die philosophische Betrachtung der Religion
als vorliegende Wirklichkeit. Hierbei sucht die Religionsphilosophie in die-
sem Sinne Charakter und Bedeutung der religiosen Phinomene aufzukla-
ren und die religiésen Grundfragen (nach Wesen und Existenz Gottes) zu
untersuchen (vgl. Guardini 1990; Feuerbach 1851; Biser 1962).

Die Religionspddagogik ist sowohl eine humanwissenschaftliche, eine er-
ziehungs-wissenschaftlich-pidagogische, eine kulturwissenschaftliche als
auch eine theologische Disziplin. Derzeit fehlt jedoch ein allgemeiner ter-
minologischer Konsens. Eine Begrenzung allein auf den Religionsunter-
richt in der Schule erweist sich als zu kurz. Daher geht es im Allgemeinen
um Erziehung, Bildung, Sozialisation, Lernen und Entwicklung in Kirche,
Schule und Kirchengemeinde (vgl. Bitter 2002; Mette 1994; Nipkow 1992;
Schilling 1970; Schweitzer 2004).

Mit Georg Simmel, Emile Durkheim und Max Weber formte sich die
wissenschaftliche Disziplin innerhalb der Soziologie — die Religionssoziolo-
gie. Dieser Forschungszweig interessierte sich fiir den Zusammenhang von
Religion und gesellschaftlicher Entwicklung, fiir das Schicksal der Religion
unter den Bedingungen der Modernitit und fiir die Strukturen und Pro-
zesse kirchlicher Handlungszusammenhinge (vgl. Simmel 1989; Durk-
heim 1984; Weber 1988; Luhmann 1996).

Eines der Hauptprobleme dieser wissenschaftlichen Disziplinen — v.a.
der Religionspsychologie und Religionssoziologie — liegt darin begriindet, dass
Religion vielfiltig und deswegen schwer bestimmbar ist. Folglich fillt es
denn auch schwer, die Merkmale der Religion zu identifizieren, die man
etwa mittels Fragebogen messen kann.

Vor diesem Hintergrund entwickelten sich verschiedene Modelle zur
Erfassung von Religiositit und religiésen Einstellungen: der eindimensiona-
le Ansatz nach Thurstone und Chave (1964), der zweidimensionale Ansatz
nach Allport (1967) und der mehrdimensionale Ansatz nach Glock (1968).
Doch die eindimensionalen bzw. zweidimensionalen Ansitze wurden in
der Wissenschaft beanstandet. Auch deshalb, weil die Religiositit eine sehr
komplexe Grofie ist und daher die Vielfalt, in der sich die Religiositit aus-
prigt, nur durch eine Vielzahl von Charakteristika und Dimensionen eini-
germaflen erfasst werden kann (vgl. u.a. Boos-Niinning/Golomb 1974,
S. 21-26). Weil der mehrdimensionale Ansatz von Glock dieser Tatsache
besser gerecht wurde, gewann er mit der Zeit an Einfluss und wurde daher
vielfach angewandt. Glock sieht die Religion als ein System von Symbolen,
Glaubenssitzen, Werten und Praktiken, die sich auf iibernatiirliche Dinge
und Krifte einer jenseitigen Welt beziehen und die Welterfahrung inter-
pretierend ordnen.

Er entwickelte ein paradigmatisches Kategoriensystem, welches zwi-
schen funf Ausdrucksformen der Religiositit (Glaube, Ritual, Erleben,
Kenntnis und Konsequenzen) als zu differenzierenden Dimensionen un-
terscheidet. Der Glock’sche Ansatz wird fiir diese Forschungsarbeit deshalb

- am 15.02.2026, 00:03:52. Toat



https://doi.org/10.14361/9783839406694-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

74 | WEGE ZUR INTEGRATION

gewihlt, weil die zentralen Gesichtspunkte der islamischen Religiositit
problemlos integriert in diese fiinf Dimensionen werden kénnen.

Glock hat in seinem viel zitierten Aufsatz »On the Study of Religious
Commitment« die Dimensionen der Religiositit konzipiert. Er hat sich auf
die Kerndimensionen der Religiositit, die zwischen den Weltreligionen
uibereinstimmen, konzentriert.

»Wenn wir die verschiedenen uns bekannten Weltreligionen betrachten, wird sofort
deutlich, wie sehr sie in ihren religiosen Ausdrucksformen variieren. Verschiedene
Religionen richten héchst unterschiedliche Erwartungen an ihre Anhingerschaft. So
wird etwa von Katholiken wie von Protestanten erwartet, dass sie regelmifig an der
christlichen sakramentalen Handlung der heiligen Kommunion oder des Abend-
mahls partizipieren. Dem Moslem ist diese Ubung unbekannt. Umgekehrt findet
das Gebot, dass jeder Moslem im Laufe seines Lebens eine Pilgerfahrt nach Mekka
unternehmen solle, keine Entsprechung in der christlichen Religion. Trotz derarti-
ger Unterschiede besteht jedoch eine gewisse Ubereinstimmung zwischen den
Weltreligionen iiber mehr allgemeine Dimensionen, in denen sich Religiositit aus-
driicken sollte. Wir wollen im Blick auf sie von den Kerndimensionen der Religiosi-
tat sprechen.« (Glock 1968, S. 151)

Ausgehend von der Frage, was die Religiositit einer Gruppe im Hinblick
auf dhnliche Vorstellungen, Symbole und Werte kennzeichnet, schligt
Glock fiir die Erforschung der Religion und fiir die Abschitzung von Reli-
giositit fiinf Dimensionen vor: die ideologische, die ritualistische, die expe-
rientielle, die intellektuelle und die konsequentielle Dimension (vgl. ebd.,
S. 151f.).

Der Glock’sche Ansatz mit diesen fiinf Dimensionen der Religiositit
stellt somit das Fundament fiir die Leitfadeninterviews dar. Doch konnte
dieser Ansatz fiir die Erforschung der Religiositit in der Lebenswelt mus-
limischer Jugendlicher nicht ohne Weiteres transferiert werden, da die bis-
herigen empirischen Arbeiten mit dem Glock’schen Ansatz hauptsichlich
kirchensoziologische Perspektiven in den Mittelpunkt stellen und tenden-
ziell dem christlichen Menschen- und Weltbild verhaftet sind (vgl. Boos-
Niinning/Golomb 1972; S. 21-26). Dariiber hinaus sind zwar die Eigenna-
men der Dimensionen der Sache nach triftig. IThre Bezeichnungen geben
aber Anlass zu Missverstindnissen, mithin vermoégen sie den Inhalt der
Dimensionen nicht deckungsgleich zu veranschaulichen, sodass ich im
Folgenden einerseits die Dimensionen auf den Islam hin, wie sie von Mus-
limen in Deutschland vorherrschend verstanden werden, tibertrage und
andererseits die Bezeichnungen der Dimensionen modifiziere, damit sie
prignanter werden.

- am 15.02.2026, 00:03:52. o/



https://doi.org/10.14361/9783839406694-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. THEORETISCHE GRUNDLEGUNG | 75

3.4.1 Die Dimension des Glaubens

Die Dimension des Glaubens (nach Glock die »ideologische Dimension«)
umfasst die zentralen Glaubensiiberzeugungen der Mitglieder einer Reli-
gion. Demnach gibt diese Dimension Aufschluss iber die Glaubensstruk-
tur. Diese setzt sich laut Glock aus drei Subdimensionen zusammen:

1. die Behauptung der Existenz eines géttlichen Wesens und die Bestim-
mung seiner Natur, der Erlduterung von Inhalt und Ziel des géttlichen
Willens;

2. die Definition der Rolle des Menschen in Bezug auf den géttlichen Wil-
len;

3. das Aufstellen von Glaubensaussagen, die das rechte Verhalten des
Menschen gegeniiber Gott und gegeniiber seinen Mitmenschen festle-
gen (vgl. ebd., S. 155ft.).

So soll diese Dimension Aufschluss tiber die Glaubensstruktur des Islam
geben. Die Religiositit driickt sich hier als Zustimmung zu bestimmten
Glaubenssitzen aus. Diese stiitzen sich auf die primiren Quellen des Is-
lam. Hierzu zihlen die Vorstellungen von Gott, der Auferstehung (dem
Leben nach dem Tode) und seinen Gesandten sowie die Zustimmung zum
Koran und zur Sunna (vgl. Interviewleitfaden, Items 5.1.1-5.1.4).

3.4.2 Die Dimension der religiosen Praxis

In der Dimension der religiosen Praxis (»ritualistische Dimension«) werden
all jene spezifischen religiésen Praktiken, die die Anhinger einer Religion
einzuhalten haben, erfasst: Beten, Fasten, religiose Vermihlung (Nikah)
usw. (vgl. Interviewleitfaden, Items 5.2.1-5.2.5). Flr die Untersuchung der
religiésen Praktiken schligt Glock sowohl quantitative (z.B. die Frage nach
der Hiufigkeit, mit der sich Individuen rituell betitigen) als auch qualitati-
ve (z.B. die Frage nach dem Inhalt von Gebeten) Strategien vor.

3.4.3 Die Dimension der religiésen Erfahrungen

Die Dimension der religiosen Erfahrungen (»experientielle Dimension«) bein-
haltet subjektives religioses Erleben und fixiert den emotionalen Charakter,
die affektive Komponente religioser Phinomene und erhebt, in welchem
Ausmaf? die Gldubigen erlebnismiflig von dem, was sie glauben, ergriffen
und beriihrt werden, und welche Gefiihle der Sinnerfiillung, der Gebor-
genheit oder der Furcht dadurch auslost werden (vgl. Glock 1968, S. 161ff.).

Um die gefithlsmifige, emotionale Beziehung der befragten muslimi-
schen Jugendlichen zum Islam untersuchen zu kénnen, wurden sie da-
ritber befragt, ob ein Mensch iiberhaupt einer Religion bediirfe und was

- am 15.02.2026, 00:03:52. Toat



https://doi.org/10.14361/9783839406694-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

76 | WEGE ZUR INTEGRATION

der Islam in diesem Zusammenhang bedeute. Dartiber hinaus wurden die
Erwartungen von der Religion erfragt (vgl. Interviewleitfaden, Items 5.3.1-

53-3)-
3.4.4 Die Dimension des religiosen Wissens

Die Dimension des religiosen Wissens (»intellektuelle Dimension«) erfasst,
wie gut die Anhinger einer Religion mit den grundlegenden Lehrsitzen
ihres Glaubens und ihrer Heiligen Schrift vertraut sind, also das Wissen
um Lehrsitze und Quellen der Religion sowie den argumentativen Um-
gang damit (vgl. Glock 1968, S. 163ff.).

Um bei dieser Dimension die religiose Kenntnis der muslimischen Ju-
gendlichen zu ermitteln, hitte ich sie fragen konnen, inwieweit sie mit den
grundlegenden Lehrsitzen ihres Glaubens und ihrer Heiligen Schrift ver-
traut sind. Da ich als Methode der Befragung das personliche Interview
gewihlt habe, war eine direkte Nachfrage ihres Wissens iiber den Islam
m.E. nicht praktikabel, weil dies einerseits ein weit gespanntes Instrumen-
tarium erfordert hitte und in einem personlichen Gesprich das Abfragen
eine »Test«-Stimmung erzeugt hitte, die ich mir nicht anmafien wollte. So
wurde lediglich die Rezeption des eigenen Wissens zum Islam sowie das
Interesse an religiéser Weiterbildung ermittelt (vgl. Interviewleitfaden,

Items 5.4.1-5.4.3).

3.4.5 Die Dimension der Konsequenzen aus
religiosen Uberzeugungen

Die Dimension der Konsequenzen aus religiosen Uberzeugungen (»konsequen-
tielle Dimension«) betrifft die Erkundung, inwiefern die Gliubigen aus
ihren religiésen Uberzeugungen und Erfahrungen Folgerungen fiir das all-
tagliche Leben, d.h. die Integration in die Gesellschaft ziehen. Diese Di-
mension meint also die Normen und Werte, die sich aus der Religion erge-
ben und in Handlungen ausdriicken (vgl. Glock 1968, S. 164£t.).

Diese Dimension driickt sich im sozialen Handeln aus. Demnach wur-
den muslimische Jugendliche zu der Wichtigkeit einer religiosen Kinder-
erziehung, Ehe- und Sexualmoral, Wahl des (Ehe-)Partners usw. befragt
(vgl. Interviewleitfaden, Items 5.5.1-5.5.3).

Glock hat in seinem mehrdimensionalen Ansatz die Bindung und Ein-
stellung zu Gemeinden und religiésen Wiirdentrigern nicht berticksich-
tigt. Aus diesem Grund mochte ich in Anlehnung an Boos-Niinning/Go-
lomb (1974, S. 21-57) diese Dimension einbeziehen, um die Bindung und
Einstellung der muslimischen Jugendlichen zu Moscheen und Imamen so-
wie die Rolle des Islam bei der Integration in diese Gesellschaft zu beleuch-
ten (vgl. Interviewleitfaden, Items 5.6.1-5.6.7).

- am 15.02.2026, 00:03:52. Toat



https://doi.org/10.14361/9783839406694-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

