
256 Aufenthaltsrechtliche Illegalität erzählen

Aber kann das Sprechen darüber gelingen? Hier verbildlicht sich in gewisser Wei-

se die Krux, dass sowohl Erzähltraditionen als auch Deutungsmuster, die im biografi-

schen Erzählen aufgerufen werden, nicht aus dem ›luftleeren Raum‹ gegriffen sind. Sie

lassen sich nicht vom Sprachraum des dominanten Diskurses trennen. Das bedeutet,

dass sich in der Erzählung wiederum eine innerhalb einer kulturellen Matrix präsente

›Normalitätskonstruktion‹ spiegelt (vgl. Lutz 2010: 122). Aber die Verschiebung hin zu

dem, was nicht in Sprache gefasst werden kann, kann zumindest, wenn auch leise und

bruchstückhaft, latente Deutungsebenen freilegen, welche quer zum normativen Dis-

kurs liegen. So sieht Steyerl (2016: 16) gerade hierin das Vermächtnis von Spivaks Essay

Can the Subaltern Speak?, welches nicht darin bestehe, »das autistische ›Für-sich-selbst-

Sprechen‹ der einzelnen Subjekte zu verstärken, sondern vielmehr darin, ihr gemein-

sames Schweigen zu hören«.

3. Positionieren auf der (Un-)Sichtbarkeitsachse

In Kapitel II. 2.2 der theoretischen Spurenlegung habe ich neben der im hierarchi-

schen Mobilitätskontinuum angesiedelten Typen des ›Touristen‹ und ›Vagabunden‹ das

›Gespenst‹ als ihr ›unsichtbares‹ Gegenstück herausgearbeitet. Genau hier verläuft die

(Un-)Sichtbarkeitsachse, die in öffentlich-medialen, politischen wie auch sozialwissen-

schaftlichen Diskursen eine Unsichtbarkeit erzeugt, die es aufzudecken gilt (vgl. Kapi-

tel II. 3). Im Folgenden spüre ich dem Aufscheinen dieser (Un-)Sichtbarkeitsachse nach,

um ihr Hineinreichen und Wirken in der Interviewbegegnung herauszuarbeiten.

Die Metapher des ›Gespensts‹ tritt nur in einem Gespräch explizit in Erscheinung:

Fernando: »Auch, weil das so ein Thema ist, von dem niemand spricht. Ein Thema, dass … wir

sind Gespenster. Hier sind wir Gespenster.«

Fernando verknüpft das ›Gespenstische‹ mit der Unmöglichkeit des Sprechens. Das ist

interessant, weil er dadurch auch deutlich macht, dass die Unsichtbarkeit nicht beim

Individuum liegt, sondern auf der Sprache lastet. Es sind die Sprache und das Spre-

chen, welche verheimlicht werden müssen:

Fernando: »Es sindGespenster unddas ist ein Thema,das niemandweitersagt,weil es so sensibel

ist.«

Während sich also der öffentlich-mediale Blick bemüht, das ›Gespenstische‹ bei der

Grenzfigur zu verorten, stabilisieren Ansätze wie die Autonomie derMigration das Nar-

rativ der Nicht-Kontrollierbarkeit der Migration und sehen in der klandestinen Mobi-

lität und Grenzüberschreitung häufig einen politischen Akt begründet (vgl. Kapitel II.

1.2.2). Der Nexus ›heimlich–unheimlich‹ durchzieht die Diskurse und mobilisiert Ab-

wehr auf der einen und Faszination auf der anderen Seite: »Ein Gespenst geht um in

der Welt, und sein Name ist Migration« (Hardt/Negri 2003: 225). Die ›Gespenster‹ der

Mobilität verweisen nicht nur auf ihre Nicht-Fassbarkeit, ihre Nicht-Zuordenbarkeit,

sondern immer auch auf diesen Nexus, was so viel bedeutet wie: Hier gibt es ›Span-

nendes‹ zu entdecken (vgl. Kapitel II. 2.2). Fernando bringt mit seiner Verknüpfung

jedoch eine ganz andere Dimension zum Klingen: Das ›Gespenstische‹ ist gerade nicht

https://doi.org/10.14361/9783839460986-022 - am 14.02.2026, 10:20:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460986-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Resümee 257

die ›Unsichtbarkeit‹ des Daseins, der Mobilität oder der Grenzüberschreitung, sondern

das verbale Abgeschnittensein. Darin liegt das ›Gespenstische‹ ihrer Situation begrün-

det und so deutet Julias Frage auch eine Bitterkeit an, wenn sie sagt: »Und wo verstecken

sich all diese Menschen? [lacht]«, woraufhin sie sich selbst die Antwort gibt: »Es ist so, dass

sie so normal aussehen …«. Liegt womöglich nicht genau hier ein Bemühen um Sichtbar-

keit, welches in vielen Diskursen von außen unsichtbar gemacht wird? »Es ist so, dass

sie so normal aussehen …« – Ist es diese ›Normalität‹, die Julia andeutet, welche einerseits

notwendig ist, um sich zu ›verstecken‹, und die ihnen andererseits abgesprochen wird?

Das ›Gespenst‹ wird nur in einem Gespräch direkt benannt, aber in den Erzählun-

gen aller Gesprächspartner:innen klingt ein Ringen um Sichtbarkeit an. »Es ist so, dass

sie so normal aussehen …«, sagt also Julia und Fernando ergänzt:

»Ich gehe händchenhaltendmitmeiner Frau durch die Straßen,meine Frau ist schwanger,mein

anderer Sohn ist auch dabei …Wer würde sich vorstellen, dass diese Familie so ist? Das ist doch

eine ganz gewöhnliche und normale Familie.«

In dieser Aussage bündelt sich die ganze Last der Positioniertheit im hegemonialen

Diskurs, welcher ein nationalstaatszentriertes Denken manifestiert, denn in der For-

mulierung »Wer würde sich vorstellen, dass diese Familie so ist?« entfaltet sich das Markiert-

Werden als abseits der Norm und zugleich die damit verbundene Sprachlosigkeit. Wer

würde sich vorstellen, dass diese Familie so ist. Das ›so‹ ist das ›andere‹, das Gegen-

bild zur ›ganz gewöhnlichen und normalen Familie‹. Aber dieses Gegenbild kann nicht

konkret benannt werden, es ist das Unbestimmte, die Abgrenzung, es existiert nur als

das ›Nicht-Normale‹. Wenn Fernando also sagt: »Hier sind wir Gespenster«, stellt er diese

dem Bild der ›gewöhnlichen‹ Familie gegenüber und verdeutlicht, dass sie nicht tat-

sächlich Gespenster sind, sondern dass sie zu Gespenstern gemacht werden, weil ihnen

die Normalität letztlich aberkannt wird und es paradoxerweise einzig diese nach außen

aufgezeigte Normalität ist, die das Leben überhaupt ermöglicht.

Kai: »Und dann,wenn du, …mich jetzt so auch äh, in der Uni treffen würdest,würdest du nicht

vermuten, dass ich eigentlich ein Problem mit dem Visum hätte. Verstehst du? Und äh, ja, das

ist vielleicht eine Situation.«

Es ist die gleiche Dimension, die Kai versucht zu fassen, wenn er sagt: »[D]as würdest

du nicht vermuten.«Dahinter steckt genau wie bei Julia und Fernando der Gedanke, dass

es nichts ist, was den Menschen anzusehen wäre. Das ›Verstehst du?‹ drängt sich in die

vielleicht zunächst simpel anmutende Erläuterung und macht dadurch deutlich, dass

das Thema hier eine Dringlichkeit besitzt.

Nara: »[H]ier ist eine illegale Frau, die ich kenne […] und der Arbeitgeber gibt ihr die Arbeit,

weil er denkt, sie ist normal, sie hat normalen Aufenthalt, […].«

Die dichotome Spannung von ›normal–nicht-normal‹ schreibt sich in das Sprechen ein

und zeigt eine dominante Ordnung auf, »weil er denkt, sie ist normal«. Diese ist von einer

Sichtbarkeit formiert, die besagt, dass es das spezifische Bild ›des Illegalisierten‹ nicht

gibt und dass die eigentliche Sichtbarkeit im ›Gewöhnlichen‹, im ›Normalen‹ liegt, denn

niemand würde es vermuten, niemand würde wissen, dass hier jemand ›so‹ ist. Es wird

https://doi.org/10.14361/9783839460986-022 - am 14.02.2026, 10:20:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460986-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


258 Aufenthaltsrechtliche Illegalität erzählen

in den Aussagen also nicht nur ein Diskurs transparent gemacht, sondern auch das

Bedürfnis nach einer Sichtbarmachung:

Juan: »Ich hab natürlich versucht, mich zu verhalten so wie jeder Mensch, also ich hab z.B. im-

mer eine Fahrkarte gekauft! Immer! Weil … wenn ich eine Strafe gekriegt hätte, dann wusste

ich, dass ich, dass es dann auch rauskommt, dass ich auch illegal bin. Oder dann hab ich … keine

Ahnung, auch die Ampel hab ich immer auf Grün gewartet. Ich war richtig …«

Mona: »Schön angepasst.«

Miguel: »[I]f you’re illegal, you’re trying as much as you can to not make a crime, or they try to

avoid so many situations, you know, they’re hiding!«

Rosina: »Ja, und dann benimmst du dich richtig, richtig gut! [laut] Dann kommst du nie auf

die Idee, eine Ampel bei Rot zu überqueren, nein, das machst du nie! Wenn du illegal bist, dann

machst du alles ganz genau!Wenn dumit dem Fahrrad fährst, dann hast du immer Lichter, da

hast du deine Bremsen, alles funktioniert! [lacht]«

Nara: »[A]ber trotzdem musste ich unbedingt die Fahrkarte bekommen, weil das, weil wenn

man illegal ist, ist das das größte Risiko! Schwarz zu fahren und ja, […], man soll nicht auffal-

len!«

Fernando: »Hab immer deine Fahrkarte dabei, geh nicht über rote Ampeln, ehm …«

Julia: »Genau, verhalte dich korrekter als die anderen!«

Fernando: »… Als alle anderen! Ja, ich darf mir weniger Fehler erlauben als Sie. Verstehen Sie?«

Wieder adressiert mich das »Verstehen Sie?« und die Aussagen zeigen auf, dass die

(Un-)Sichtbarkeitsachse etwas andeutet, gegen das meine Gesprächspartner:innen

aufbegehren müssen. So hat auch Peter Nyers (2019: 159) subsumiert, dass die erlernte

Unsichtbarkeit und das Schweigen sowohl als Zeichen der Machtlosigkeit als auch des

Empowerments gelesen werden können, denn einerseits exkludieren sie und anderer-

seits bilden sie erst die Ressource, partiell an der Gesellschaft teilzuhaben. Was da

jedoch aus der Unsichtbarkeit hervortritt, was da im Verborgenen stattfindet, ist eine

praktizierte Heimlichkeit, die sich als gelebte ›Normalität‹ entpuppt, als ›bürgerlicher‹

Alltag:

Julia: »[W]ir hätten … wir wären gute Bürger gewesen. (lacht) Also wir wollten arbeiten, wir

wollten ein normales Leben, ein normales Sozialleben.«

Rosina: »Mein Leben war fünf Jahre lang illegal, d.h. zu Hause, arbeiten, arbeiten, dann in die

Schule und dann nach Hause und dann arbeiten, es war immer dasselbe.«

Juan: »[W]ie jeden Tag aufstehen … meine Geschwister in die Schule schicken, keine Ahnung

kochen, […] und dann hab ich mich, ähm, in diesem Thema und in diesem Bereich Elektrotech-

nik, hab ich mich selber gebildet sozusagen.«

Kai: »[J]eden Tag sind wir in der Früh zur Messe gegangen und dann haben wir den ganzen

Vormittag zusammengearbeitet. Den ganzen Prüfungsstoff durch gegangen.«

Die Aussagen stehen weder für die medial heraufbeschworene Grenzfigur und den mit

ihr verbundenen ›Held-Opfer-Feind‹-Diskurs noch für politischen Aktivismus und Wi-

derstand gegen strukturelle Ungleichheit und nationale Ausgrenzung. Diese Aussagen

stehen vielmehr für Redundanz und ein unaufgeregtes Leben. So hat es Friese (2017: 72)

treffend formuliert:

https://doi.org/10.14361/9783839460986-022 - am 14.02.2026, 10:20:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460986-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Resümee 259

Im Alltag der Illegalisierten geht es jedoch weniger um revolutionäre Störung des Ein-

gerichteten und seiner Normalität, sondern eher um einen alltäglichen Kampf umAn-

erkennung und ein einzurichtendes normales Leben, der eher das Bestehende affir-

miert, weil er das Überleben garantieren soll.

Vielleicht ist es dieses Bedürfnis nach Anerkennung des ›normalen‹ Lebens,welches hier

zum Ausdruck kommt und welches es erzwingt, das Bestehende gar nicht hinterfragen

zu wollen, sondern vielmehr zu stützen. Um diese Anerkennung abzusichern, muss

sich gegen die Mystifizierung zur Wehr gesetzt werden.

Ich: »Und er hat dir dann auch geholfen oder wie war seine Reaktion?«

Kai: »Ich weiß es nicht mehr. Ihn kannst du auch selbst fragen. Also könntest du. Ich weiß es

nicht mehr. Ich weiß nur, dass alles eine sehr normale Sache gewesen ist.«

Als Kai einem Freund offenlegt, dass sein Visum bereits seit einiger Zeit abgelaufen ist,

artikuliert er eine Beiläufigkeit und verweigert sich meiner Mutmaßung, dass es sich

um eine ›brisante‹ Situation gehandelt haben könnte – es sei »eine sehr normale Sache«

gewesen ist. Damit sagt er mir auch: Hier ist nichts Heimliches, nichts Unheimliches,

denn »[i]hn kannst du auch selbst fragen«.

Miguel: »Well, I want to stay in Peru, I want to have it normal. [lacht]«

Nara: »[I]ch will auch ganz normal, ganz normal leben. Vielleicht kommt es auch von der Ille-

galität, weiß ich nicht.«

Nara: »[I]ch liebe zu arbeiten eigentlich. Nein, es geht nicht um Arbeit, es geht darum, dass ich

in Gesellschaft mitlaufe. Das ist es. Ich will … Normalität.«

Julia: »Ich würde mir wünschen, dass wir von Anfang an legal gewesen wären und von Anfang

anhätten glücklich sein können.Dennwennwir vonAnfang an glücklich gewesenwären, dann

könnte ich sehrwahrscheinlich die Sprache, ich hätte schon eine Ausbildung gemacht, ich hätte

ein normales Leben.«

Gleichzeitig drückt sich in den Aussagen auch aus, dass die beschworene ›Normalität‹

zwar eine ist, die nach außen gewahrt und betontwerdenmuss, die aber gleichzeitig auf

wackeligem Boden steht. »Wer würde sich vorstellen, dass diese Familie so ist?« Das Gefühl

von ›Normalität‹ kann sich erst einstellen,wenn das Leben in der aufenthaltsrechtlichen

Illegalität überwunden ist.

Juan: »Und ich glaub, aus diesen Grund, ähm, mein Ausbilder, meine Kollegen jetzt, vertrauen

mir ein bisschenmehr, als würd ich ein normaler Auszubildender sein, der inWirklichkeit nicht

so viel Ahnung hat. Und … weil, die fragen mich oft, […], wieso kannst du das machen? […] Ich

könnte ihnen auch sagen, nee, ich war illegal und da hab ich mir einen Job da gesucht. [lacht]«

Die aufenthaltsrechtliche Illegalität markiert eine Besonderheit. Juan wird eben nicht

als ›normaler‹ Auszubildender wahrgenommen, seine Kenntnisse sind umfangreicher

als die anderer Anfänger:innen und er wird nicht sagen können, wo er bereits überall

gearbeitet hat. Das ist dann die eigentliche Besonderheit, denn hier schließt sich wie-

der der Kreis zu Fernandos Aussage: Nicht die Illegalisierten sind die ›Gespenster‹, das

›Gespenstische‹ ist das, was nicht sagbar ist, das ›Gespenst‹ ist das Fehlen der Worte,

das abverlangte Schweigen.

https://doi.org/10.14361/9783839460986-022 - am 14.02.2026, 10:20:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460986-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


260 Aufenthaltsrechtliche Illegalität erzählen

Die Unsichtbarkeit und das Schweigen könnten zu einer Verweigerung von Sub-

jektivität führen. Gleichzeitig bilden gerade diese, so Nyers (2019: 159), auf der anderen

Seite den Boden, auf dem politische Subjektivität ausgeübt werden kann. Es sind die-

se Praktiken der Subjekte, die durch das Einnehmen einer transnationalen Perspektive

manchmal vorschnell im widerständigen, politischen Raum verortet werden (vgl. Ka-

rakayalı 2008: 254) oder durch Ansätze der Autonomie der Migration wie auch der Acts

of Citizenship als Kämpfe der Migrant:innen hervorgehoben werden (vgl. King 2016: 46f.;

kritisch hierzu: Friese 2017: 102). Die ›Unsichtbarkeit‹ und das ›Schweigen‹ werden als

aktivistische Strategien redefiniert und so werden dieMigrant:innen als politische Sub-

jekte sichtbar gemacht. Diese erzeugte ›politische Subjektivität‹ könnte in der Aussage

Lydias anklingen, wenn sie sagt:

»[T]he politics also need to revolution, because if you didn’t push this revolution so of course the

politics be like that.«

Aber wird politische Subjektivität nicht zur gleichen Zeit wiederum negiert und ver-

weigert, wenn Julia erläutert, dass es ihr Wunsch gewesen wäre, von Anfang an einen

legalen Aufenthaltsstatus zu besitzen, und Nara affirmiert: »Heute was ich mir wünsche,

ich hab immer gesagt, ich will genau das, was andere haben, ich will einfach ein ganz normales

Leben! Ich will ein ganz normales Leben!«. Vielleicht ist dies letztlich auch das eigentliche

Anliegen Lydias:

»I didn’t go to find a job, I didn’t get Kindergeld. I get … so I get nothing from the government.

But I just […] consume here. Yes? So why I cannot be here?«

In diesen Aussagen spiegelt sich weniger ein widerständiger Kampf, sondern vielmehr

jene von Friese benannte unterstützende Bezugnahme auf das Bestehende und der

Wunsch, einfach genauso teilzuhaben an der Gesellschaft wie alle anderen auch, oh-

ne diese Gesellschaft neu formieren oder gar revolutionieren zu wollen. Genau in die-

ser Affirmation und in dem gleichzeitigen Negieren eines aktivistischen Handelns ist

das eigentlich Politische aufzufinden. Es konstituiert sich in dieser Bruchstelle, in dem

Wunsch nach Anerkennung eines ›normalen‹ Lebens. Die politische Botschaft ist nichts

anderes als das, was ich mit den Worten Sandro Mezzadras (2009: 220) zusammenfas-

sen möchte, nämlich die Forderung, eine »Möglichkeit eines direkten Zugangs zur Bür-

gerschaft in der Europäischen Union zu schaffen, die sich einfach auf die Tatsache des

Aufenthalts gründet« (Herv. i. O.).

Fernando: »Also was wäre dann der Wunsch gewesen? Er ist schon vorbei.«

Julia: »Der Wunsch … ist schon vorbei. Er kann sich nicht mehr erfüllen.«

Die dem Feld inhärente (Un-)Sichtbarkeitsachse durchzieht die Gespräche auf unter-

schiedlichen Ebenen und lässt sich unter drei zentralen Perspektiven subsumieren,wel-

che auch bereits in den vorangehenden Kapiteln angedeutet wurden: Erstens entfaltet

der Nexus ›heimlich–unheimlich‹ eine Abwehr und Faszination für die zugeschriebene

›Unsichtbarkeit‹ der illegalisierten Migration. So habe ich gezeigt, dass die diskursive

Verschiebung von der Stilisierung zum ›Opfer‹ hin zu den ›Helden‹ in der Mystifizie-

rung des ›Gespenstischen‹ verhaftet bleibt (vgl. Kapitel IV. 10.1). Zweitens sind nicht die

Subjekte die eigentlichen ›Gespenster‹. Das ›Gespenstische‹ ist vielmehr die Unmög-

https://doi.org/10.14361/9783839460986-022 - am 14.02.2026, 10:20:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460986-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Resümee 261

lichkeit des Sprechens, das Abgeschnittensein von Sprache und damit die Verschiebung

in eine strukturelle Sprachlosigkeit und ein Nicht-Sprechen (vgl. Kapitel IV. 10.2). Drit-

tensmanifestiert sich die (Un-)Sichtbarkeitsachse in der normativ-politischen Struktur

und erzeugt selektive Sichtbarkeiten, gegen die aufbegehrt werden muss. Dabei wird

die dominante Ordnung von ›normal–nicht-normal‹ als Bezugsgröße sichtbar und ver-

weist auf das Bedürfnis, eine ›Normalität‹ zu affirmieren, um in die durch die Forsche-

rin vorgenommene Positionierung als Besitzer:innen einer ›nicht-normalen‹ Biografie

zu intervenieren. Und hier entfaltet sich eine gemeinsame Struktur, welche als Wi-

derstand meiner Gesprächspartner:innen gelesen werden kann, und meine in den Ge-

sprächen leise mitschwingende implizite Annahme, hinter der (Un-)Sichtbarkeitsachse

das Faszinierende aufzudecken und aufzuzeigen, verweigert. Die Verweigerung zielt

auf die repetitive Unsichtbarmachung in gesellschaftsnormativen Diskursen ab, an der

auch Wissenschaft ihren Anteil hat. Das ›Spannende‹, das ›Faszinierende‹ erzeugt ein

Spannungsverhältnis, welches den ›Held-Opfer-Feind‹-Diskurs durchzieht, und führt

dazu, eben nicht die Alltagsnormalität, welche Illegalisierte genauso produzieren, zu

visualisieren, zu beschreiben oder anzuerkennen.

https://doi.org/10.14361/9783839460986-022 - am 14.02.2026, 10:20:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460986-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839460986-022 - am 14.02.2026, 10:20:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460986-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

