
Auf dem Weg zu einer globalen Medienpolitik 
Anfragen und Etwartungen an die Weltkirche 

von Erhard Busek 

EINLEITUNG 

Ich werde meine Anfragen und Überlegungen aus allgemeiner Sicht vor­
tragen; als Politiker, vor allem aber als Zeitgenosse, dem die Kirche über ihre 
medialen Aussagen begegnet; und ein wenig auch als Christ, der die Kirche 
einerseits von innen kennt und andererseits ihr mediales Erscheinungsbild 
wahrnehmen muß. Sie wissen ja selbst am besten, daß es da manchmal Diskre­
panzen gibt - Diskrepanzen, die nicht an den bösen Medien allein liegen kön­
nen, sondern vor allem an der Selbstdarstellung der Kirche. Sie kennen dieses 
Problem besser und differenzierter als ich; ieh brauche Ihnen da nichts zu er­
zählen. Es wird Sie auch nicht trösten, wenn ich Ihnen versichere, daß auch 
Parteien dieses Problem aus leidvoller Erfahrung kennen, vor allem auch die 
Partei, der ich angehöre. 

"MESSAGE" DER KIRCHE 

Nun, wenn ich als Zeitgenosse und Medienkonsument Anfragen und 
Erwartungen an die Kirche formulieren soll, möchte ich ganz lapidar vorgehen. 
Was sich ein Mensch von der Kirche erwarten darf, ist zum Beispiel im Tauf­
Ritus formuliert: Der Taufwerber erwartet sich von der Kirche den Glauben, die 
Vergebung der Sünden, die Erneuerung des Lebens durch den Geist, der leben­
dig macht und das Antlitz der Erde erneuert; und er darf erwarten, daß die 
Kirche die frohe Botschaft von der Erlösung, von der Versöhnung und von der 
Nächstenliebe verkündet. 

Wir wissen als Christen, daß vieles von dem, dessen wir uns rühmen, in 
den Augen der Welt als Torheit gilt; aber andererseits wissen wir auch, daß die 
Botschaft der Kirche, wie ich sie zusammengefaßt habe, sehr wohl eine "mes­
sage" sein könnte, die in einer unglücklichen, erstarrten, lieblosen und erlö­
sungsbedürftigen Welt durchaus große Chancen hätte, gut und gern angenom­
men zu werden. Wir sehen ja, daß viele Seiten unserer Zeitungen, viele Stunden 
im Radio und Fernsehen, tausende kleine Bücher und Filme nur das Ziel haben, 
die Menschen seelisch zu entlasten und ein kleines Heilsversprechen zu geben­
und das wird gerne angenommen, ohne sich zu erfüllen. 

Nun, ich glaube also, die Kirche hätte durchaus eine "message", die nicht 
ungern akzeptiert würde. 

Dr. Erhard Busek ist österreichischer Bundesminister für Wissenschaft und Forschung 
und Bundesvorsitzender der ÖVP. 

259 

Communicatio Socialis 24 (1991), Nr. 3/4: 259-267 
Quelle: www.communicatio-socialis.de

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1991-3-4-259 - am 21.01.2026, 00:48:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1991-3-4-259
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


"MEDIUM KIRCHE" 

Und wie steht es mit dem "medium" für diese "message"? Erlauben Sie mir 
dazu eine ebenso lapidare und einfache Überlegung wie vorhin: 

Ich wage die Behauptung, daß man die Kirche selbst als das größte Me­
dium der Weltgeschichte ansehen kann. Die Kirche nennt sich sogar selbst so: 
sie ist die Mittlerin, das Medium der Botschaft, das Medium des Heils und der 
Gnadengaben. Aber ich meine es nicht so theologisch, sondern nur kommuni­
kations- und medientechnisch. Zunächst einmal: die Kirche ist EKKLESIA, öf­
fentliche Zusammenkunft der zusammengerufenen Gemeinde. Das Christen­
tum ist keine Mysterienreligion, es kennt keinen Geheimritus, keine Arcan-Dis­
ziplin und keine Eingeweihten; seine Schriften sind nicht nur öffentlich, sie 
sollen sogar bis an alle Enden der Erde verkündet und verbreitet werden; und so 
ist auch die Bibel das auflagenstärkste und am weitesten verbreitete Buch der 
Welt. Die ganze Gemeinde wird wöchentlich zusammengerufen, und der Got­
tesdienst besteht nicht nur in einer Huldigung an den Gott, wie es bei den 
antiken Göttern üblich war, sondern es wird vorgelesen, es wird gepredigt, und 
es wird sogar auch zugehört. Und diese Botschaft und dieses Lehre wird, alles in 
allem genommen, auch ziemlich einheitlich verkündet und durch die Jahrhun­
derte weitergegeben - und zudem mit dem Anspruch der Verbindlichkeit vor­
getragen. 

Wenn Sie mit mir einverstanden sind, daß auch dieser Kongreß hier im 
Grunde ein Kommunikationsmedium ist, so wie man auch eine Schulstunde, ein 
wissenschaftliches Seminar oder eine Demonstration als Kommunikationsme­
dien bezeichnen könnte, dann werden Sie vielleicht meine Behauptung verste­
hen, daß die Kirche von Anfang an eines der größten und revolutionärsten 
Medien der Geschichte war und bis heute ist. Bedenken Sie nur die Wirkung, 
die z. B. das wöchentliche Friedensgebet in Leipzig hatte, aus dem dann die 
wöchentliche Montagsdemonstration geworden ist. 

Aber auch wenn wir nicht solch außerordentliche und aufsehenerregen­
de Dinge im Auge haben, sondern nur das Alltägliche und Gewöhnliche, so ist 
auch hier die Kirche noch immer ein großartiges Medium, auf das z. B. ein 
Politiker nur mit Neid blicken kann: regelmäßig jede Woche einmal in jedem 
kleinen Ort eine Versammlung, zu der zumindest ein Zehntel oder ein Fünftel 
aller Mitglieder und Interessenten kommen, ohne daß man sie extra schriftlich 
einladen müßte, und ohne daß man einen prominenten Versammlungsredner 
aufbieten müßte - von solchen optimalen Gegebenheiten kann eine Gewerk­
schaft oder eine politische Partei nur träumen. Sie müßten ungleich mehr an 
Mitteln einsetzen und weitaus kostspieligere Kommunikationsstrategien an­
wenden, um die Menschen anzusprechen. 

So lapidar und gewollt einfach gesehen, wie ich es jetzt versuchte, ergibt 
sich als Schlußfolgerung: der Kirche fehlt es weder an einer aufmerksamkeitser­
regenden "message", noch fehlt es ihr an dem "medium", diese "message" zu 
kommunizieren. Wir alle wissen, daß dem in Wirklichkeit nicht so ist. Im Ge­
genteil. Die Kirche hat große Schwierigkeiten, ihre Botschaft zu vermitteln, und 
leidet darunter, als Medium unwirksam zu werden. Daran leiden nicht nur Sie in 

260 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1991-3-4-259 - am 21.01.2026, 00:48:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1991-3-4-259
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ihrem spezifischen Berufsfeld, daran leiden auch viele Christen. Und wir dürfen 
nicht vergessen: auch alle anderen Menschen sind die objektiv Leidtragenden, 
da ihnen ja eine Botschaft, die allen zukommt, vorenthalten wird; weil eine 
Stimme, die die Welt, so wie sie ist, kritisch in Frage stellen und damit befreiend 
wirken sollte, nicht an ihr Ohr dringt; und weil ein Heilsversprechen, das sich an 
alle wendet, nicht übermittelt wird. 

Ich bin nicht berufen, die Ursachen dieser Diskrepanz zwischen Sein und 
Sollen oder zwischen gegebenen Chancen und geringer Chancenauswertung zu 
klären. Das wissen Sie aus Ihrer beruflichen Erfahrung und Reflexion viel besser. 
Ich kann Ihnen nur ein paar Mutmaßungen und Beobachtungen aus meiner 
Sicht anbieten, die Sie unter Umständen zu weiterer Nachdenklichkeil anregen 
könnten. 

"TIIE MEDIDM IS TIIE MESSAGE" 

Ich habe vorhin, als kommunikationstheoretischer Laie, ein wenig mit der 
allseits bekannten Formel von Marschall McLuhan jongliert: "the medium is the 
message"; eine Formel, die von vielen mit einigem Recht in Zweifel gezogen 
wird. Wenn ich dennoch kurz auf dieser Ebene bleiben darf, so möchte ich 
bezogen auf unseren Themenkreis sagen, daß der lapidare Satz von McLuhan 
keine Tautologie zum Ausdruck bringt, sondern nur in einer Richtung eine 
Identität anzeigt: Es ist nicht die Botschaft, die sich das Medium anverwandelt 
und es mit sich selbst identisch macht. Das Medium transportiert nicht mehr eine 
Botschaft, sondern wird selbst als die Botschaft aufgenommen. Das Medium 
verdeckt also die Botschaft, es transportiert nur mehr sich selbst. Wenn ich also 
von der "message" und dem "medium" der Kirche gesprochen habe, heißt das: 
Die Kirche (oder die Christenheit) repräsentiert sich nicht als adäquates Er­
scheinungsbild und Vermittlerin der ihr aufgetragenen Botschaft, sondern es ist 
umgekehrt: das Erscheinungsbild der Kirche verdrängt oft die Botschaft und 
wird selbst zu der einzigen "message", die den Empfänger erreicht. Auch wenn 
Marschall McLuhans Hypothese theoretisch viel zu simpel erscheint, so kann 
man daraus einen wichtigen praktischen Hinweis gewinnen: Wenn man etwas 
zu sagen hat und den potentiellen Adressaten den Inhalt mitteilen will, dann soll 
man sich selbst ein wenig zurücknehmen und unauffällig verhalten. (Ich hoffe ja 
auch, daß Ihnen von meinem Auftritt hier nicht meine Krawatte oder meine 
Brille in Erinnerung bleiben, sondern ein bißchen von dem, was ich meine und 
mitzuteilen versuche.) Ich weiß auch, daß die heutige Medienentwicklung da­
hin tendiert, das Medium selbst vom bloßen Träger zum eigentlichen Inhalt 
seiner selbst zu machen, so daß es also nicht "Medium", Mittel und Instrument 
für etwas anderes ist, sondern sich nur noch selbst vermittelt und zu seiner 
eigenen Funktion wird. Stundenlange Radiosendungen und Fernsehshows ver­
mitteln keine andere Welt mehr als die eigene des Mediums selbst. Ich weiß 
auch, daß das nicht bloß so "passiert", sondern bewußt zum Kriterium höchster 
Professionalität geworden ist. Dagegen ist auch in keiner Weise zu polemisieren, 
weil damit ja auch ein Anspruch von Kunst gesetzt wird. 

Aber die Kirche kann sich nicht selbst zu ihrer Botschaft machen, sondern 
sollte sich als Mittlerin und Dienerin einer ihr übertragenen Botschaft verstehen. 

261 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1991-3-4-259 - am 21.01.2026, 00:48:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1991-3-4-259
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das gilt übrigens auch für gesellschaftliche und politische Institutionen, die 
dann die Menschen nicht mehr erreichen, wenn sie nur noch sich selbst ver­
mitteln und nichts mehr von dem, was für irgendetwas gut und brauchbar ist. 
Das wäre also eine Anfrage oder Erwartungshaltung gegenüber der Kirche, auch 
an die kircheneigenen oder zumindest kirchenbezogenen Medien: Wovon ge­
ben sie denn Botschaft? Geben sie Botschaft von dem, was man sich von der 
Kirche eigentlich erwartet, erwarten darf? Von dem, was man hoffen darf und 
hoffen soll? Ich lasse es in Frageform stehen. 

MODEI.J.. SENDER- EMPFÄNGER 

Eine weitere Beobachtung, die nun auch das Verhältnis der Kirche zu 
einer demokratischen Öffentlichkeit betrifft: 

Das gängigste Kommunikationsmodell, das sich in den Köpfen von mehr 
als 99 % aller Menschen eingenistet hat, ist das simple Modell von Sender und 
Empfänger: Einer sendet, und der Adressat empfängt das Gesendete, und das ist 
dann Kommunikation. Diese Vorstellung von Kommunikation hat der Universi­
tätsprofessor gegenüber seinen Studenten, der Lehrer gegenüber den Schülern, 
die Mutter gegenüber den Kindern, der Journalist gegenüber seinen Lesern, der 
Werbechef gegenüber den potentiellen Käufern, der Parteifunktionär gegen­
über den Wählern und ich gegenüber Ihnen, meinen Zuhörern. Ich sage etwas, 
und nehme damit an, daß Sie meine Botschaft im Maßstab von 1:1 empfangen. 
Wunderbar. Wenn Sie nicht gerade eingenickt sind oder bewußt weghören, 
verstehen wir uns hundertprozentig. Das ist das Modell. 

VERSTEHEN 

Leider ist es in Wirklichkeit nicht so, sondern viel komplizierter. Aber 
auch wenn wir erkennen, daß dieses simple Kommunikationsmodell völlig un­
zulänglich ist, so müssen wir auf der anderen Seite wieder einsehen, daß es im 
praktischen Leben ebenso völlig unumgänglich ist. Denn wir müssen so tun, als 
ob das Gesagte auch so gehört wird, wie wir es gesagt haben, sonst hört alles 
Miteinander-Reden auf. Wir können nicht B sagen, damit der andere A versteht, 
sondern wir müssen darauf vertrauen, daß unser A vom anderen auch als A 
verstanden wird. Diese Annahme ist die Grundvoraussetzung jeder Kommuni­
kation, sonst könnten wir nur verzweifelt schweigen. Wir müssen aber mitein­
ander reden und uns verständigen, wenn wir Menschen bleiben wollen. 

Aber damit ist das Problem der Wahrheit des Wortes gegeben. Wir 
müssen jedem unserer eigenen Worte mißtrauen und dennoch sprechen, und 
wir müssen jedes Wort, daß wir aufnehmen, genau daraufhin hinterfragen, was 
denn damit gemeint sei, und dürfen dennoch nicht aufhören, zuzuhören. Damit 
stellt sich das Problem der Verständlichkeit und des Verstehens. Das, was wir 
sagen wollen, wird vom anderen nur in der Weise verstanden, wie es durch sein 
Vorverständnis gefiltert und umgeprägt wird. Das ist ein schwieriges Problem 
schon ihm eigenen Haushalt und in der Familie, ein Problem in der eigenen 
Stadt, im eigenen Kulturkreis und wird erst recht zum Problem auf weltweiter 
Ebene. 

262 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1991-3-4-259 - am 21.01.2026, 00:48:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1991-3-4-259
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


]e mehr die technische Zivilisation unsere Erde zu einer Welt macht, je 
dichter die Kommunikationsnetze werden, desto deutlicher erleben wir die 
geistige Differenziertheil der Menschheit und die Vielfalt ihrer hi~torischen, kul­
turellen und religiös bedingten Vorprägungen, die eine naiv-direkte Verständi­
gung ausschließen. Ohne daß wir voneinander diese Vorprägungen und Vorver­
ständnisse lernen, können wir uns nicht verstehen. 

INKULTURATION 

Dieser ganze Problemkreis wird vor allem unter dem Titel "Inkulturation" 
diskutiert, und er hat auch seine Ambivalenzen. Wie offen man sich auch zu 
dieser "Inkulturation" bekennen mag, so bleiben doch Grenzen, bei deren 
Überschreitung die Identität verloren zu gehen droht. Ich verstehe nicht viel von 
den angeblichen sozialen Segnungen der Polygamie in Schwarzafrika, und will 
mich da nicht einmischen. Aber ich glaube, daß sich das Christentum z. B. nicht 
in eine Sklavenhaltergesellschaft "inkulturieren" könnte, auch wenn es in dieser 
Gesellschaft sogar alle Sklaven als naturgegebene Ordnung ansähen, daß es 
Herren und Sklaven gibt. Ich könnte auch das Argument nicht akzeptieren, daß 
anders die soziale Ordnung zusammenbrechen würde und die freigelassenen 
Sklaven gewiß zuerst noch ärmer würden. Aber das sind extreme und ganz 
theoretische Grenzfälle der Inkulturation, die kein grundsätzliches Argument 
gegen sie darstellen. Ich meine auch gar nicht, daß die Kirche "Verständnis 
haben" soll, etwa im Stil eines milden und onkelhaften Augenzudrückens; viel­
mehr muß die Kirche verstehen wollen, und sie muß ihre Botschaft verstehbar 
machen und verständlich verkünden. Das ist der wirkliche Sinn von Inkultura­
tion und ihr unabweisbarer Anspruch. 

PFINGSTWUNDER 

Doch ich will nichts fordern, sondern nur Fragen stellen. Meine diesbe­
zügliche Frage richtet sich nach der Interpretation des Pfingstwunders: haben da 
plötzlich alle, die den Aposteln zuhörten, alle die aus Phrygien und Bithynien, 
aus Kappadokien und der Provinz Asia usw., haben die alle plötzlich das Ara­
mäische der Apostel verstanden? Oder war es nicht so, wie es in der Apostelge­
schichte steht, daß nämlich jeder von den Pilgern aus aller Welt sie in seiner 
eigenen Sprache reden hörte? Auf die heutige Weltkirche und ihre zentralisti­
schen Tendenzen übertragen, lautet die Frage: Erwartet man sich in Rom als 
neues Pfingstwunder, daß plötzlich alle "römisch" verstehen? Wäre es nicht 
biblischer, auf das Pfingstwunder zu hoffen, daß alle Rom in ihrer eigenen 
Sprache reden hören und somit eine ihnen verständliche Botschaft empfangen? 

Ich stelle diese Frage auch im Namen vieler österreichischer Katholiken, 
denen aber bewußt ist, daß das Problem der Verstehbarkeil und Vernehmbarkeil 
der Botschaft auf weltweiter Ebene weitaus gravierender ist als bei uns. 

"SYMPATIIIE"-MANGEL DER KIRCHE 

Wir müssen aber nicht nur Anfragen an Rom stellen, sondern auch an uns 
selbst. Auch bei uns stellt sich das Problem der Verstehbarkeil und Vernehmbar-

263 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1991-3-4-259 - am 21.01.2026, 00:48:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1991-3-4-259
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


selbst. Auch bei uns stellt sich das Problem der Verstehbarkeit und Vernehmbar­
keit der Botschaft, zwar nicht im Sinne der Inkulturation, sondern im Sinn der 
Lebensnähe, im Sinne der Zeitgenossenschaft, im Sinn der Sympathie, d. h. des 
wahren Mitleidens und Mitfühlens mit den Menschen in ihrer alltäglichen Er­
fahrung. Viele Menschen bei uns wären hungrig nach einem Wort, das sie in 
ihrer Erstarrung erschüttert, aber sie hören niemand in ihrer Sprache reden, 
sondern nur in einer Sprache, die sie nicht mehr verstehen, die an ihrem Ohr 
vorbeigeht und noch weniger in ihr Herz vorzudringen vermag. Sie wollen 
keine Beschwichtigungen und Beschönigungen, keine Rechthabereien und 
auch keine Preisnachlässe, sondern sie wollen ein Wort der Wahrheit, das frei 
macht, ein Wort, das wieder zur Menschwerdung verhilft und den Geist entzün­
det. Ich möchte hierzu ein paar Verse von Goethe zitieren, aus seiner "Harzreise 
im Winter", die Brahms in der "Alt-Rhapsodie" vertont hat, sie lauten: 

"Ist auf deinem Psalter, 
Vater der Liebe, ein Ton 
seinem Ohre vernehmlich, 
so erquicke sein Herz." 
Vielleicht sollten wir öfter mit Goethe um diesen einen vernehmlichen 

Ton bitten, statt auf allen möglichen Instrumenten ständig Lärm zu erzeugen. 

KOMMUNIKATION UND SOZIALETHIK 

Aus dem allzu eindimensionalen linearen Kommunikationsmodell, das 
ich vorhin beschrieben habe - also hier Sender und dort Empfänger-, leitet sich 
noch eine dritte Fehlhaltung ab, die heute vielleicht die gravierendste und ent­
scheidendste ist; sie liegt auf dem Gebiet der Politik und der sozialen Ethik und 
stellt Fragen nach der Legitimation. Hier zeigt sich nun nicht die technische, 
sondern die moralische Unzulänglichkeit dieses Kommunikationsmusters. Ich 
werde das gleich näher erklären. 

Die Haltung "Ich sende und du empfängst, und wenn ich A sage, hast du 
auch A zu verstehen" ist nicht nur kommunikationstheoretisch falsch, sie ist 
auch unter dem Gesichtspunkt einer Ethik der Mitmenschlichkeit nicht haltbar. 
Denn im Grunde findet so nicht Kommunikation statt, sondern nur Indoktrina­
tion. Kommunikation basiert nämlich auf der Grundhaltung, daß jeder die Frei­
heit des anderen voraussetzt, daß jeder beim anderen Vernunft voraussetzt und 
ihn in seinem Anderssein vollkommen anerkennt. Erst das stellt jene Gleichheit 
und Ebenbürtigkeit oder Brüderlichkeit her, auf deren Basis mitmenschliche 
Kommunikation überhaupt erst stattfinden kann. Kommunikation - zu deutsch: 
Herstellung der Gemeinsamkeit - findet nicht dann statt, wenn einer linear zum 
anderen hin sendet und der andere bestenfalls Zustimmung oder Abweisung 
zurücksendet. Kommunikation findet vielmehr erst dann statt, wenn man sich 
von vornherein über die bestehende Voraussetzung dieser Gemeinsamkeit, 
Gegenseitigkeit und Rückbezüglichkeit stillschweigend geeinigt hat. Weil du im 
Grunde meinesgleichen bist, deshalb können wir miteinander in ein gegensei­
tiges Gespräch eintreten; weil ich bereit bin, dich verstehen zu wollen, kann ich 
dir zumuten, mich anzuhören und verstehen zu wollen. Das ist, mit einfachen 
Worten, die sozialethische Grundvoraussetzung von Kommunikation. 

264 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1991-3-4-259 - am 21.01.2026, 00:48:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1991-3-4-259
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Diese Voraussetzung für persönliche, zwischenmenschliche Kommuni­
kation gilt auch für die Kommunikation im öffentlichen Raum, sie gilt also für 
alle Institutionen, die sich an der gesellschaftlichen Auseinandersetzung beteili­
gen. Dabei gilt sie hier nicht nur, sondern wird gerade hier besonders sensibel 
eingefordert, und zwar vor allem von jenen Institutionen, die moralische An­
sprüche vertreten. Die Kirche muß sich fragen lassen, ob sie diese grundlegende 
sozialethische Voraussetzung von Kommunikation überhaupt schon verstanden 
hat, und auch willens ist, sich nicht darüber hinwegzusetzen. Sie kann mit der 
Gesellschaft und mit den Menschen nur dann in Kommunikation treten, wenn 
sie signalisiert, sie als freie, vernünftige und gleichberechtigte Gesprächspartner 
anzuerkennen, deren Antworten auch ernst genommen werden. 

DEMOKRATISCHE ÖFFENTI.ICHKEIT 

Kommunikation in der Öffentlichkeit, zumal in einer demokratischen 
und überdies äußerst pluralistischen Öffentlichkeit, verläuft nicht nach dem 
linearen Sender-Empfänger-Modell. Auf dem Marktplatz der Meinungen, im 
Stimmengewirr des öffentlichen. Forums gibt es keine Rednerliste und keine 
Worterteilung. Wer nicht selbst das Wort ergreift und sich Zuhörer verschafft, 
wird eben nicht gehört; wer redet, obwohl er nichts zu sagen hat, wird bald 
alleingelassen. Wer sich nicht verständlich machen kann, wird übergangen. 

Es ist nicht so, wie gern unterstellt wird, daß nur die lautesten Stimmen 
gehört werden; das ist nicht wahr. Bloße Marktschreierei läuft sich schon nach 
kurzem zu Tode und die Leute finden bald heraus, wo etwas Wichtiges zu 
erfahren ist; sie suchen ja etwas, was sie brauchen können, was ihnen abgeht, 
und was ihr Leben bereichert. Wenn man sich auf diesen Meinungsmarkt der 
demokratischen Öffentlichkeit begibt, ist es wichtig, zu wissen, daß man sich 
nicht auf eine Legitimation von außen berufen darf. Sie würde nicht anerkannt. 
Die Legitimation dessen, der etwas sagen will, wird von den Zuhörern zuer­
kannt und richtet sich danach, was einer zu sagen hat und wie er es sagt: wenn 
er es doktrinär von oben herab sagt, wird er abgelehnt, wenn er kommunikativ­
gemeinschaftsstiftend spricht, wird man ihm zuhören. 

Wenn die Kirche sich also in die demokratische Öffentlichkeit begibt, 
muß sie sich fragen lassen, ob sie überhaupt mit allen Konsequenzen akzeptiert, 
daß diese Öffentlichkeit eben demokratisch und pluralistisch ist. Privilegien 
werden hier nicht geduldet; von höheren Instanzen abgeleitete Legitimationen 
werden nicht anerkannt. Legitimieren muß man sich einzig und allein durch 
seine Fähigkeit zu wirklicher Kommunikation. Und Kommunikation läuft nun 
einmal nicht linear von einem Ausgangspunkt zu einem Endpunkt, sondern sie 
verläuft vielschichtig, setzt Vorverständnisse voraus; und sie verläuft vor allem 
auch gegenseitig. Jede Institution, die nur einen Mund hat, aber keine Ohren, 
hört nichts und wird auch nicht angehört. Wobei ich in diesem Punkt nicht 
mißverstanden werden möchte: ich meine nicht, daß die Kirche nur überall 
herumhören und dann das sagen sollte, was sie so hört. Da kommt dann mei­
stens nur eine besorgte und betuliche Verständnisinnigkeit heraus, auf die nie­
mand angewiesen ist - statt jener befreienden Hoffnung, die alles Bestehende 
radikal relativiert, seine Banalität entlarvt, und den zugemauerten Horizont blo-

265 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1991-3-4-259 - am 21.01.2026, 00:48:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1991-3-4-259
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ßer Innerweltlichkeit wieder aufreißt. Die Menschen warten nicht auf Scheintrö­
stungen, die ihnen helfen, sich mit allen Endlichkeiten unseres Lebens abzufin­
den. Solche Scheintröstungen sind überall zu haben. Sie warten auf ein Wort der 
Hoffnung, auf eine Verheißung, die sich nicht im bestehenden Rahmen des 
schon Bekannten erfüllen kann, sondern die eine neue Qualität, eine neue 
Zukunft, einen neuen Lebenshorizont aufzeigt. Gerade diese Hoffnung sollte 
die Kirche nicht nur innerhalb ihrer Mauem, sondern in der gesellschaftlichen 
Öffentlichkeit aussprechen - in Konkurrenz zu allen politischen Versprechun­
gen; in Konkurrenz zu allen Glücksbringern ökonomischer, psychologischer, 
medizinischer und astrologischer Natur; in Konkurrenz auch mit allen Unheils­
verkündem, die immer Konjunktur haben. 

Hier, in diesem öffentlichen Raum, geht es nicht um "Ministrantinnen -ja 
oder nein?" oder um ähnlich obsolet gewordene innerkirchliche Reibungspunk­
te. Hier geht es darum, die Sehnsucht, die Hoffnung des Menschen auf ein 
unverfügbares Reich des Friedens und der Gerechtigkeit wachzuhalten, und sie 
nicht resigniert fallen zu lassen und bestenfalls durch psychosozialen Kornfort 
und Scheintröstungen zu ersetzen. Ich meine, daß durchaus in diesem Stimmen­
gewirr der pluralistischen Öffentlichkeit der geeignete und vorgegebene Ort ist, 
an dem die Kirche "den Armen eine frohe Botschaft" zu verkünden hat. Dieser 
öffentliche Raum, der heute weltweite Dimensionen hat, ist ein medial herge­
stellter öffentlicher Raum. Wenn man in dieser Öffentlichkeit und mit dieser 
Öffentlichkeit in Kommunikation treten will, muß man sich der Medien bedie­
nen. Man muß und kann sich aber der Medien nicht nur bedienen, sondern die 
Medien sind vom Instrument der Kommunikation selbst zum Kommunikations­
Partner geworden. Das muß man erkennen und danach handeln. 

Das alles wirft eine Fülle von praktischen Problemen auf: es geht um den 
Besitz oder den Zugang zu Medien; es geht darum, sich in den Medien adäquat 
zu artikulieren; es geht darum, die kommunikationstechnische Eigenart dieser 
medialen Öffentlichkeit zu begreifen, usw. Es dreht sich aber keineswegs allein 
um Verfügungsmacht, um finanzielle Mittel und um technische Kompetenz, 
sondern um viel mehr. Es geht darum, das Wesen dieses Weltzeitalters der glo­
balen medialen Vemetzung als den neuen Topos und neuen Kairos der Heils­
vermittlung zu begreifen. Es dreht sich also darum, nicht nur die neuen techni­
schen Mittel beherrschen zu wollen, sondern die global vernetzte Welt auch als 
völlig neues Bewäbrnngifeld zu erkennen, auf dem wir neue mitmenschliche 
Qualilitäten entwickeln müssen, um die Botschaft vernehmbar zu machen und 
sie selbst auf neue Weise verstehen zu lernen. Denn auch diese neue Welt 
bedarf der Hoffnung auf Versöhnung und Erlösung. Sie fragt danach und wartet 
darauf. 

Darüber weiter nachzudenken, bleibt nicht nur Ihre, sondern unser aller 
Aufgabe; sie ist mit dem Schluß dieses Kongresses bestimmt noch nicht zu Ende. 

266 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1991-3-4-259 - am 21.01.2026, 00:48:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1991-3-4-259
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SUMMARY 
The author points out the importance of the Church as one of the great public 

medias for communication. Each week the Church communicates in Sunday masses with 
one tenth or one fivth of its members. Nevertheless, the Church faces great difficulties in 
transmitting its Good News because of the negative image which in the media conceals 
its true message. The actual shortage of empathy of the Church within modern pluralistic 
society could only be compensated by spreading its message not in the sense of a simple 
stimulus-response model. This would not be real communication but indoctrination. The 
Church must operate on the public market of free meanings in a democatric society. In a 
pluralistic community the Church must recognise all people as free persons with com­
mon sense and of equal rights. Their answers must be taken for serious. So, the church 
faces the task of accepting the existence of a democratic pluralistic society and making 
clear in public its message of a liberating hope for mankind. 

RESUME 
L'auteur met tout d'abord l'accent sur l'importance de l'Eglise en tant que l'un des 

grands moyens de communication publics. En effet, chaque semaine, dans ses assem­
blees dominicales, l'Eglise touche dans beaucoup de petites localites un dixieme ou un 
cinquieme de tous ses membres et sympathisants. Malgre cela, l'Eglise a des grandes 
difficultes a transmettre son message, car son apparence exterieure dans !es medias 
supplante souvent son message proprement dit. Le veritable "manque de sympathie" 
dont souffre l'Eglise dans !es societes pluralistes modernes ne peut etre compense que si 
l'Eglise accepte de ne pas exposer son message dans l'esprit d'un simple modele de 
"Stimulus-response". En effet, il ne s'agit pas Ia de communication, mais seulement 
d'endoctrinement. Bien au contraire, l'Eglise doit se rendre sur Je marche des opinions 
d'un public democratique. Ce faisant, elle doit, dans une societe pluraliste, reconnaitre 
!es autres comme des etres libres, doues de raison et egaux en droit, et aussi prendre 
leurs reponses au serieux. L'Eglise se trouve confrontee a Ia täche d'accepter l'existence 
d'une societe democratique et pluraliste et, dans cet espace public, d'amaner assez clai­
rement Ia discussion sur son esperance liberatrice. 

RESUMEN 
EI autor destaca primeramente Ia importancia de Ia Iglesia como un gran medio 

de comunicaci6n. La Iglesia llega todas las semanas en sus encuentros dominicales a una 
decima parte o a un quinto de sus miembros o interesados. No obstante, tiene grande 
dificultades para su mensaje llegue realmente debido a que su apariencia exterior en los 
medios de comunicaci6n se impone en primera instancia a su verdadero mensaje. La 
"carencio de simpatia" de Ia Iglesia en Ia sociedad pluralista moderna puede ser equili­
brada si Ia Iglesia quiere trasmitir su mensaje no en el sentido de un simple modela 
estimulo-respuesta. De esta ultima forma no realiza una comunicaci6n sino s6lo una 
indoctrinaci6n. La Iglesia debe dirigirse al mercado de opiniones de Ia opini6n publica 
democrätica. Ahi tiene que reconocer a los otros seres humanos como seres libres, 
racionales equales en sus derechos y tomar en serio sus respuestas. La Iglesia se encuen­
tra ante Ia tarea de aceptar Ia existencia de una sociedad democrätica, pluralista y de 
trasmitir claramente su esperanza liberadora en este espacio publico. 

267 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1991-3-4-259 - am 21.01.2026, 00:48:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1991-3-4-259
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

