
I. Rassismuskritische Philosophiegeschichte

https://doi.org/10.5771/9783748962816-21 - am 16.01.2026, 00:03:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


https://doi.org/10.5771/9783748962816-21 - am 16.01.2026, 00:03:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


21

Silvia Donzelli

Rassismus und koloniale Praktiken 

Europäische Philosophiegeschichte  
in der Afrikanischen Kritik

Einleitung

Ein kürzlich erschienener Aufsatz mit dem Titel »Warum Kant kein Ras-
sist war« wird durch ein Fazit abgerundet, das zugleich die Zukunft der 
Diskussion über Philosophie und Rassismus, zumindest in Sachen Kant, 
besiegeln möchte: »Fazit: Man kann die Behauptung, Kant sei ein ›Ras-
sist‹ gewesen, getrost auf sich beruhen lassen und die sie vertretende Li-
teratur ad acta legen bzw. in den Bibliotheken als Curiosa archivieren«1.

In der gegenwärtigen deutschsprachigen Debatte über den Umgang 
mit dem rassistischen Erbe der eigenen Philosophiegeschichte positio-
niert sich der Autor des zitierten Artikels eindeutig auf der defensiven 
Seite. Diese Haltung wird in verschiedenen Ausprägungen vertreten und 
kann natürlich unterschiedlich begründet sein. Sie kann beispielswei-
se durch die nicht ganz unberechtigte Sorge verursacht sein, dass an-
gesichts der schnellen Konjunktur, die das Thema Rassismuskritik in 
Akademie und Öffentlichkeit erlangt hat, aus Eifer eine akkurate und 
kontextualisierte Analyse der inkriminierten Textpassagen vernachläs-
sigt werden könnte. Vom defensiven Lager der Debatte wird neben der 
Oberflächlichkeit auch gerne das Fehlen der notwendigen Expertise be-
züglich des philosophischen Œuvres der kritisierten Philosophen und 
Philosophinnen bemängelt. Es fragt sich aber, ob eine solche Expertise 
tatsächlich das einzige Leuchtfeuer bei der Diskussion über die Verstri-
ckungen von Rassismus und Philosophie darstellt. Möglicherweise be-
darf der neu eingeschlagene Forschungsweg zusätzlicher Perspektiven, 
die den inzwischen etwas erstarrten Blick auf das Œuvre auflockern und 
zu einer angemessenen und produktiven Lesart anregen. 

Hier zeigt sich allerdings eine grundsätzliche Schwierigkeit: Wann 
ist eine Lesart angemessen, wenn es darum geht, Rassismus in philoso-
phischen Texten aufzuspüren? Bereits darüber, was Rassismus ist und 

1	  		 Georg Geismann, Warum Kant kein Rassist war, S.81. Die deutsche, nicht 
publizierte Version findet sich hier: http://georggeismann.de/111Warum_
Kant_kein_Rassist_war-Homepage_Fassung_2022_221118.pdf (Zugriff: 
16.02.2025). Veröffentlicht wurde der Aufsatz auf Englisch: »Why Kant was 
not a Racist«, The Annual Review of Law and Ethics (2022/30), S. 263–357. 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-21 - am 16.01.2026, 00:03:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://georggeismann.de/111Warum_Kant_kein_Rassist_war-Homepage_Fassung_2022_221118.pdf
http://georggeismann.de/111Warum_Kant_kein_Rassist_war-Homepage_Fassung_2022_221118.pdf
https://doi.org/10.5771/9783748962816-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
http://georggeismann.de/111Warum_Kant_kein_Rassist_war-Homepage_Fassung_2022_221118.pdf
http://georggeismann.de/111Warum_Kant_kein_Rassist_war-Homepage_Fassung_2022_221118.pdf


22

warum er falsch ist, besteht keine Einigkeit.2 Geismann legt seiner Argu-
mentation beispielsweise eine Definition zugrunde, gemäß der Textinhal-
te nur dann rassistisch sind, wenn sie »im Bewusstsein ihrer Falschheit 
mit der Absicht der […] Diskriminierung« geschrieben werden.3 Diese 
Definition scheint nach dem Modell juristischer Schuldsprechung für 
vorsätzliche Taten konzipiert worden zu sein. Es fragt sich, inwiefern sie 
mehr zum Thema beitragen kann, als die aktuelle Debatte auf der Ebene 
personaler Vorwürfe auszutragen (und dabei mit einem Schlag die meis-
ten Autoren und Autorinnen westlicher Philosophiegeschichte von eben 
diesen Vorwürfen reinzuwaschen).4 

Bei einer Diskussion über Rassismus und Philosophie ist die Reflexion 
darüber, wie rassistisches Denken funktioniert und sich verbreitet, was es 
für Menschen und Gesellschaften bedeuten kann und warum man sich 
überhaupt in Forschung und Lehre damit befassen soll, genauso unab-
dingbar wie die fundierte und kontextualisierte Kenntnis der kritisch 
untersuchten philosophischen Texte. Hierfür können die Perspektiven 
derjenigen, die unter Rassismus und seinen praktischen Auswirkungen 
gelitten haben und noch leiden, einen fruchtbaren Beitrag leisten.

Wären sämtliche rassismuskritischen Positionen zur Philosophie Kants 
als Kuriositäten zu verharmlosen, wie das oben zitierte Fazit suggeriert, 
dann würde ein substantieller Teil der philosophischen Produktion aus 
dem letzten Jahrhundert in und aus Afrika diesen unerfreulichen Status 
erhalten. Anders als in der akademischen Philosophie im deutschspra-
chigen Raum, in welcher der Themenkomplex Rassismus und Philoso-
phie bis vor wenigen Jahren ein Schattendasein führte, bildet die Ausei-
nandersetzung mit Rassismus und seinen politischen und epistemischen 
Implikationen verständlicherweise ein für die postkoloniale Afrikanische 
Philosophie fundamentales Thema, das die Entwicklung philosophischer 
Diskurse in den Ländern Afrikas und der Diaspora stark geprägt hat. 

Bei diesem Prozess der Aufarbeitung des rassistisch-kolonialen Erbes 
spielt nicht nur der Begriff ›Rassismus‹ – verstanden als das theoretische 
Substrat kolonialer Praktiken, und daher mit diesen untrennbar verbun-
den –, sondern auch das Überdenken der begrifflichen Kategorie ›Philo-
sophie‹ eine gewichtige Rolle. Es liegt nahe, dass solche gegensätzlichen 
Tendenzen bei der Gewichtung des Themenkomplexes Philosophie, Ras-
sismus und Kolonialismus als wissenschaftswürdiges Forschungsobjekt 

2	  		 Für einen Überblick über aktuelle Positionen zu Race und Rassismus, vgl. 
Kristina Lepold/Marina Martinez Mateo (Hg.), Critical Philosophy of Race. 
Ein Reader. Berlin: Suhrkamp 2021.

3			   Geismann, Warum Kant kein Rassist war, S. 45.
4	  		 Die Tendenz, die Debatte auf die Frage personaler Vorwürfe zu reduzieren, 

wird von mehreren Seiten als unproduktiv kritisiert. Vgl. zum Beispiel Ma-
rina Martinez Mateo/Heiko Stubenrauch, »›Rasse‹ und Naturteleologie bei 
Kant«, Deutsche Zeitschrift für Philosophie (2022/4), S. 618–639.

SILVIA DONZELLI

https://doi.org/10.5771/9783748962816-21 - am 16.01.2026, 00:03:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


23

kein Zufall sind, werden sie doch von den akademischen Erben der je-
weiligen Wissensordnungen der Kolonisierenden und der Kolonisierten 
repräsentiert. 

Die vielschichtige und durchaus berechtigte afrikanische Kritik an ras-
sistischen Denkstrukturen in der europäischen Philosophie ins Archiv zu 
verbannen, wäre offensichtlich kein angemessener Ansatz, um die gegen-
wärtige Diskussion um Philosophie und Rassismus ernsthaft und pro-
duktiv voranzutreiben. 

Dieser Beitrag wird eine Auswahl bedeutsamer Positionen aus der afri-
kanischen kritischen Tradition darstellen und ihr Potential für ein vertief-
tes und differenziertes Verständnis dessen, wie sich Philosophie und Ras-
sismus zueinander verhalten, herausarbeiten. Um eine Vorstellung sowohl 
der thematischen Kontinuität als auch der philosophisch-historischen Ent-
wicklung afrikanischer rassismuskritischer Diskurse zu geben, werden drei 
zeitlich aufeinanderfolgende Momente dieser Kritik berücksichtigt.5 

Zuerst werden Beiträge aus der ausklingenden Kolonialzeit einge-
führt. Das Augenmerk wird dabei auf der formal weniger konventionell 
philosophischen, in der Substanz jedoch aufschlussreichen Protestlitera-
tur aus der afrikanischen Diaspora liegen. Vor diesem Hintergrund wer-
den in einem zweiten Schritt die Arbeiten von Tsenay Serequeberhan und 
Immanuel Chukwudi Eze erörtert, die sich der rassismus- und koloni-
alismuskritischen Analyse einiger Texte europäischer und insbesondere 
deutschsprachiger Philosophen gewidmet haben. Abschließend wird auf 
die Frage nach dem Umgang mit diesen Texten in der afrikanischen aka-
demischen Lehre unter Berücksichtigung der aktuellen Position von Pau-
lin Hountondji eingegangen und mögliche Ergebnisse und Konsequen-
zen für das Thema ›Rassismus und Philosophie‹ gezogen.

Von Schwarzer Zivilisation und europäischer Barbarei

Die Wurzeln afrikanischer Rassismuskritik sind vielfältig und weltum-
spannend – wie die Orte der Diaspora. Die kritischen Stimmen, die sich 
während des 19. und des 20. Jahrhunderts für die Befreiung der Schwar-
zen aus der soziopolitischen und ökonomischen Unterdrückung einset-
zen, kommen überwiegend aus den USA, der Karibik und den Ländern 
der Kolonialmächte. Es sind die Stimmen von Menschen, deren Vor-
fahren durch den Sklavenhandel aus Afrika verschleppt und zerstreut 
wurden. Bei all der Vielfalt ihrer literarisch-politischen Ziele sind sie 
verbunden durch die gemeinsame Erfahrung von Ausgrenzung und 

5	  		 Die notwendigerweise getroffene Auswahl der hier berücksichtigten Posi-
tionen kann sicherlich der Originalität und Vielfalt der afrikanischen Kritik 
nicht gerecht werden.

RASSISMUS UND KOLONIALE PRAKTIKEN

https://doi.org/10.5771/9783748962816-21 - am 16.01.2026, 00:03:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


24

Herabsetzung und durch das Bewusstsein für die Faktoren, die diese be-
dingen: das äußere Erscheinungsbild – die phänotypischen Merkmale, 
für die der Begriff ›Schwarz‹ zum Symbol wird – und der afrikanische 
Ursprung. Dass ›Rassen‹, unabhängig von ihrer mangelnden naturwis-
senschaftlichen Fundiertheit, in der sozialen Welt wirkmächtig sind, er-
leben sie aus erster Hand in der konkreten gesellschaftlich-politischen 
Realität, in der sie eine unterdrückte Existenz führen müssen. Aus unter-
schiedlichen theoretischen Positionen heraus engagieren sich Intellektu-
elle wie Edward Wilmot Blyden, Frederick Douglass, später William Ed-
ward Burghardt Du Bois und Marcus Garvey, für die Rehabilitierung der 
Schwarzen, ihre Ermächtigung in Gesellschaft und Politik und die An-
erkennung ihrer Rechte. Dabei reicht der politische Fokus von konkre-
ten Zielen innerhalb einer Gesellschaft, beispielsweise der Anerkennung 
der sozialen und bürgerlichen Rechte der Schwarzen in den USA, bis zu 
international übergreifenden Projekten wie dem antikolonialen Kampf 
und dem Panafrikanismus. Auch hinsichtlich der ausgewählten Aus-
drucksformen zeigen die Schwarzen Protestbewegungen Vielseitigkeit 
und intellektuelle Kreativität. Die als ›Harlem Renaissance‹ bekannte 
Bewegung beispielsweise vereint Persönlichkeiten, darunter viele weibli-
che Autorinnen, die mit den Mitteln der bildenden Künste und der Lite-
ratur arbeiten. Es ist das Verdienst dieser Bewegung, die Reflexion über 
den komplexen Status von Rassismus als Ordnungsprinzip innerhalb so-
ziopolitischer und ökonomischer Verhältnisse – zwischen fadenscheini-
gem Hirngespinst und fatalem, weil in seinen konkreten Auswirkungen 
effektivem, Werkzeug zum Erhalt von Machtstrukturen – gefördert und 
einer breiten Öffentlichkeit zugänglich gemacht zu haben. 

Die französischsprachige Strömung der Négritude stellt eine wichti-
ge, wenn auch umstrittene Bewegung innerhalb des Schwarzen Befrei-
ungskampfes dar, die auch für die spätere Entwicklung philosophischer 
Diskurse im postkolonialen Afrika von besonderer Bedeutung sein wird. 
Diese literarisch-politische Bewegung entsteht im Paris der Dreißiger-
jahre dank des Engagements von Intellektuellen der Schwarzen Elite 
aus Frankreich und aus den französischen Kolonien.6 Eine Besonderheit 
ist ihre unkonventionelle Ausdrucksform, denn ein gewichtiger Teil der 
Négritude-Literatur besteht aus Gedichten. So sehr sich in dieser Poe-
sie der Einfluss der Harlem Renaissance zeigt, so hat auch die Kultur 
Frankreichs jener Zeit, mit den blühenden Strömungen des Surrealismus 
und des Existentialismus, maßgeblich die Négritude-Dichtung geprägt. 
Der von diesen Bewegungen vertretene, wenn auch unterschiedlich 

6	  		 Obwohl ein Großteil der Négritude-Literatur von Männern geschrieben 
wurde, ist der Beitrag weiblicher Mitstreiterinnen, wie beispielsweise der 
Schwestern Paulette und Jeanne Nardal, auch für diese Bewegung nicht zu 
unterschätzen. 

SILVIA DONZELLI

https://doi.org/10.5771/9783748962816-21 - am 16.01.2026, 00:03:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


25

ausbuchstabierte, Antirationalismus nährt die Bestrebungen der Négri-
tude nach neuen, dynamischen und subversiven Ausdrucksformen, die 
sich für ihr Ziel der Klage und des Protests eignen und die Hoffnung auf 
eine neue Weltordnung ankündigen. Während die Kunstformen des Da-
daismus und des Surrealismus die nicht-rationalen Formen mentaler Ak-
tivität feiern, weil sie es vermögen, die verstaubten Schränke der bürger-
lichen Ordnung aufzubrechen, gewinnt die Assoziation von Rationalität 
mit der bestehenden Machtordnung innerhalb der Négritude eine spe-
zifisch politische und antikoloniale Konnotation. Hier wird Rationali-
tät zum Symbol der europäischen Zivilisation, und somit der Kultur der 
Kolonisierenden und der von ihnen verübten Gewalt. Das semantische 
Feld um die Begriffe ›Vernunft‹ und ›Rationalität‹ verweist in der Nég-
ritude-Kritik auf eine Pluralität von anthropologischen, kulturellen und 
wissenschaftlich-methodischen Merkmalen, die in der westlichen Vor-
stellung positiv besetzt sind und aus denen sich das europäische Selbst-
verständnis der Überlegenheit, insbesondere seit der Aufklärung, speist. 
Aus der Perspektive der europäischen Kultur sind Vernunft und Rati-
onalität Kompetenzen, welche für die eigene Zivilisation beansprucht 
werden. Für die Menschen aus Afrika allerdings sind die Implikationen 
dieser selbstreferentiellen, eurozentrischen und normativen Vorstellung 
von Vernunft, Kultur und Fortschritt, gekoppelt mit einer substantiellen 
Ignoranz gegenüber den afrikanischen Kulturen seitens der Kolonisie-
renden, fatal. In doppelter Hinsicht wird ihnen ein ebenbürtiger Status 
abgesprochen: und zwar durch die rassistische Darstellung der Schwar-
zen als geistig unterlegen und durch das eurozentrische Narrativ eines 
angeblichen ›Rückstands‹ oder gar einer Geschichtslosigkeit afrikani-
scher Kulturen. Der Funktion dieser Narrative als Legitimierung von 
Unterdrückung und Ausbeutung, aber auch der Rolle prominenter eu-
ropäischer Denkerinnen und Denker bei deren Konzeptualisierung und 
Verbreitung sind sich die Intellektuellen der Schwarzen antikolonialen 
Protestbewegungen durchaus bewusst. Schließlich haben sie nicht nur 
unter dem »kulturellen Malheur der Assimilation«7 zu leiden – ein The-
ma, das in der Négritude-Dichtung eine sensible Artikulation findet –, 
sondern sie sind bei ihrer schulischen und akademischen Bildung durch-
gehend dem negativen Bild von Afrika ausgesetzt, »das von den westli-
chen Texten ständig projiziert wurde und auf dem ein Großteil der Bil-
dung der frankophonen afrikanischen Elite beruhte«8. 

7	  		 Abiola Irele, »Francophone African Philosophy«, in: Pieter H. Coetzee/
Abraham P. J. Roux (Hg.), The African Philosophy Reader, New York/Lon-
don: Routledge 2003, S. 112–119, hier S. 113. Die Übersetzungen der eng-
lischen Zitate in diesem Aufsatz stammen von der Autorin.

8	  		 Ebd., S. 113. Irele führt als Beispiele anthropologische Texte von Pierre Loti, 
Arthur de Gobineau und Lucien Levy-Brühl an.

RASSISMUS UND KOLONIALE PRAKTIKEN

https://doi.org/10.5771/9783748962816-21 - am 16.01.2026, 00:03:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


26

Der Kritik am ideologischen Konstrukt, das die europäischen Model-
le von Vernunft und Zivilisation als normative Bezugspunkte für die ge-
samte Welt setzt, kommt innerhalb des antirassistischen und antikolo-
nialen Kampfes eine fundamentale Rolle zu. Diesen Umstand hat Aimé 
Césaire in seinem epischen Werk Zurück ins Land der Geburt bekräf-
tigt.9 Und zwar mit all der Dramatik, Ironie und subversiven Kraft sei-
ner surrealistischen Lyrik:

»Vernunft, ich opfere dich dem Abendwind
Du nennst dich Sprache der Ordnung?
Mir ist sie ein Peitschenknauf.
[…]
Denn wir hassen euch, euch und eure Vernunft,
denn wir berufen uns auf die Dementia praecox, den blühenden Unsinn,
den hartnäckigen Kannibalismus.«10

Durch diese provokativen Worte gelingt es Césaire, das aufklärerische 
eurozentrische Vernunftideal und seine konkrete, historisch vollzogene 
dunkle Seite der Gewalt zugespitzt und effektiv zu bündeln, indem er 
einen Perspektivwechsel inszeniert: »Du nennst dich Sprache der Ver-
nunft? / Mir ist sie ein Peitschenknauf«. 

Provokativ evoziert Césaire das klischeehafte Bild des primitiven wilden 
Kannibalen, das in der europäischen Vorstellung als Schreckgespenst und 
Negativfolie für das eigene Selbstverständnis lauert.11 Dabei geht es Cé-
saire nicht lediglich darum, die europäische voreingenommene Wahrneh-
mung von afrikanischen Menschen anzuzeigen. Vielmehr findet hier eine 
tiefgreifende Reflexion über die Bedeutung(en) von Vernunft und Zivilisa-
tion anhand ihrer konkreten Konsequenzen statt. Werden die Verbrechen 
von Sklaverei und kolonialen Praktiken im Namen von Vernunft und Zi-
vilisation begangen, so scheint es ratsam, auf diese Form der Vernunft zu 
verzichten und ›unzivilisiert‹ zu bleiben – so Césaires Provokation.

Seine Kritik hat Césaire im Diskurs über den Kolonialismus weiter 
vertieft.12 Die Diskrepanz zwischen der Selbstwahrnehmung und -in-
szenierung der europäischen Expansionskultur und der kruden Realität 
der Praktiken, die mit ihr Hand in Hand gehen, ist ein fundamentales 

9	  		 Aimé Césaire, Zurück ins Land der Geburt, Berlin: Suhrkamp 1967, Erst-
veröffentlichung auf Französisch im Jahr 1939. 

10	 		 Ebd. 39. 
11	 		 Um eventuelle Missverständnisse auszuräumen unterstreicht Abiola Irele im 

Jahr 1964: »es ist nicht anzunehmen, dass Césaire zum Beispiel den Kanni-
balismus verteidigen würde«. Abiola Irele, »A Defense of Négritude«, Tran-
sition (1964), S. 9–11, hier S. 10.

12	 		 Aimé Césaire, Discourse on Colonialism, New York: Monthly Review Press 
2000. Es handelt sich um die Übersetzung der zweiten, erweiterten Ausgabe 
des Diskurses, die 1955 in Paris herausgegeben wurde.

SILVIA DONZELLI

https://doi.org/10.5771/9783748962816-21 - am 16.01.2026, 00:03:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


27

Thema dieser Schrift. Césaires Analyse greift allerdings tiefer und legt 
nicht lediglich eine Gegenüberstellung von Theorie und Praxis vor. Es 
sind die Theorien selbst, die Anthropologien, die philosophischen und 
politischen Konzeptionen, die den Erzählungen über die Unterlegenheit 
des Anderen Legitimität verleihen. 

Wenn Césaire von der Verlogenheit der westlichen Zivilisation spricht 
sowie von der Komplizenschaft der Kolonialmächte gegenüber den in 
den Kolonien begangenen Gewalttaten, weist er auf die Dimension der 
Verantwortung hin, die weit über die Frage nach der Schuld einzelner 
europäischer Denkerinnen und Denker hinausgeht. Die Verstrickungen 
rassistischen Denkens mit den Praktiken der Gewalt sind für alle Invol-
vierten verhängnisvoll: nicht nur für die Opfer, sondern auf anderer Ebe-
ne auch für die Täter und Mitläufer, indem sie die moralische Fähigkeit 
verlieren, Unrecht und Gräueltaten als solche zu erkennen, und sie statt-
dessen als Normalität akzeptieren. 

In der postkolonialen Zeit wird die Kritik an der westlichen Verwendung 
des Vernunftbegriffs zu einem Leitmotiv für die kritische Afrikanische Phi-
losophie. Wie der südafrikanische Philosoph Mogobe Ramose Ende der 
Neunzigerjahre bemerkt: »Der Kampf um die Vernunft – Wer ist ein ver-
nünftiges Tier und wer nicht – ist die Grundlage des Rassismus«.13Diese 
Einsicht eröffnet eine weitere Dimension der Verflechtungen von Philoso-
phie und Rassismus, die für den Kontext Afrikanischer Philosophie wich-
tig ist und hier nur gestreift werden kann: Wem die Fähigkeit zur Vernunft 
abgesprochen wird, dem wird auch die Fähigkeit des Philosophierens aber-
kannt. In den ersten Jahrzehnten nach der Entkolonisierung hat die Sorge, 
dass dieses Vorurteil die Entwicklung Afrikanischer Philosophie und ihre 
Anerkennung auf internationaler Ebene beeinträchtigen könnte, insbeson-
dere wenn afrikanische Autorinnen und Autoren Themen und Methoden 
verfolgen, die den westlichen akademischen Maßstäben nicht entsprechen, 
zu umfangreichen Debatten über das Wesen Afrikanischer Philosophie ge-
führt.14 Diese sind keineswegs nur innerhalb Afrikas von Bedeutung, weil 
die dadurch geförderte Reflexion über Wesen, Geschichte(n) und diszipli-
näre Grenzen der Philosophie das Selbstverständnis eurozentrischer Philo-
sophiegeschichtsschreibung des Westens zu erschüttern beginnt.15 

13	 		 Mogobe Ramose, »The struggle for Reason in Africa« in: Pieter H. Coet-
zee/Abraham P. J. Roux (Hg.), The African Philosophy Reader, New York/
London: Routledge 2003, S. 1–8, hier S. 3.

14	 		 Für eine exzellente Darstellung dieser Debatte, vgl. Paulin Hountondji, Afri-
can Philosophy: Myth and Reality, London: Hutchinson University Library 
1983; vgl. auch Dismas Masolo, African Philosophy in Search of Identity, 
London: Indiana University Press 1994.

15	 		 Einen wichtigen Beitrag in deutscher Sprache liefert Anke Graneß’ neu 
erschienener und sehr lesenswerter Band Philosophie in Afrika. Berlin: 
Suhrkamp 2023.

RASSISMUS UND KOLONIALE PRAKTIKEN

https://doi.org/10.5771/9783748962816-21 - am 16.01.2026, 00:03:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


28

In den im postkolonialen Kontext entstandenen Debatten über Afri-
kanische Philosophie als wissenschaftliche Disziplin zeigt sich, wie kom-
plex und vielschichtig das Verhältnis von Philosophie und Rassismus 
sein kann. Im Folgenden wird aber diejenige Dimension dieses Verhält-
nisses aufgegriffen und weiterverfolgt, die als die afrikanische Kritik am 
Rassismus und Eurozentrismus in der westlichen Philosophie bezeich-
net werden kann und auf der oben angeführten Protestliteratur aufbaut. 

Postkoloniale Afrikanische Kritik:  
Hintergründe und Methoden 

Die kritischen Arbeiten von Emmanuel Chukwudi Eze aus Nigeria und 
von Tsenay Serequeberhan aus Eritrea lassen sich vor dem Hintergrund 
der erwähnten antikolonialen Protestliteratur situieren. Sie vertiefen die 
Analyse der Rechtfertigungsstrategien für Rassismus, Kolonialismus und 
Sklaverei seitens der europäischen Denktradition. Sie gehen der Frage 
nach, wie diese systematischen Verbrechen begangen werden konnten, 
obwohl diese im offensichtlichen, unfassbaren Widerspruch mit den da-
mals propagierten aufklärerischen Werten und Idealen stehen, und un-
tersuchen diese Frage dort, wo es (der westlichen Akademie) zuweilen 
weh tut: in den Schriften der prominentesten Philosophen der Aufklä-
rung. 

Es soll hervorgehoben werden, dass beide Autoren die Kritik an rassis-
tischen und eurozentrischen Narrativen innerhalb westlicher Philosophie 
als nur einen, wenn auch fundamentalen, Bestandteil ihrer jeweiligen 
umfassenderen Projekte kritischer Philosophie begreifen. Die Klärung 
der Methoden und Ziele der Auslotung rassistisch-eurozentrischer Inhal-
te in der europäischen Philosophie durchzieht Ezes und Serequeberhans 
Arbeit wie ein roter Faden und gibt ihren Ausführungen philosophische 
und politische Substanz. Dabei sind Sinn und Zielsetzung ihrer Kritik, 
wie beide Autoren betonen, eng mit dem historisch-politischen Kontext 
ihrer Entstehung verbunden.

Die kritischen Projekte von Eze und Serequeberhan entstehen in ei-
ner Zeit der Krise. Es ist die »politisch-existentielle Krise«16 der dekolo-
nisierten Länder, deren Bewohnerinnen und Bewohner in den Jahrzehn-
ten nach der Befreiung feststellen müssen, dass ihre Hoffnungen auf eine 
neue, freie und gerechte Ordnung nicht erfüllt werden. Die postkoloniale 
Enttäuschung gründet vor allem auf dem Fortbestehen wirtschaftlicher, 
kultureller und machtpolitischer Strukturen und Hierarchien der kolo-
nialen Zeit, die neue Formen annehmen. Das sind die »neuen Fallen« 

16	 		 Tsenay Serequeberhan, The Hermeneutics of African Philosophy, New 
York: Routledge 1994, S. 18.

SILVIA DONZELLI

https://doi.org/10.5771/9783748962816-21 - am 16.01.2026, 00:03:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


29

postkolonialer Unabhängigkeit, welche auch die tunesische Schriftstel-
lerin und Historikerin Hélé Beji in ihrem Buch Nous, décolonisés be-
schreibt.17 Eze identifiziert diese »Fallen« als »das zweideutige und an-
haltende Vermächtnis des modernen Europas an Afrika: eine Wirtschaft, 
die im Rahmen des transatlantischen Kapitalismus eher den Bedürfnis-
sen und Interessen Europas als denen Afrikas dient, die kulturelle Hege-
monie, und der Rassismus, der Afrika und die Diaspora unterdrückt«.18 
Rassismus, Eurozentrismus und (neo)koloniale Machtverhältnisse beste-
hen nach dem offiziellen Ende der kolonialen Unterdrückung weiter.19 
Das ist der Grund, warum Eze im Titel des von ihm herausgegebenen 
Bandes (Post)colonial African Philosophy das Präfix ›post‹ in Klammern 
setzt: die Überwindung der neukolonialen Verhältnisse in Afrika, sowie 
des Rassismus weltweit, bleibt ein offenes Versprechen – ein Ziel, das 
noch erreicht werden muss.

Dass sich für die Philosophie in und aus Afrika die tiefgreifende Aus-
einandersetzung mit der problematischen postkolonialen Realität als 
primäre Aufgabe stellt, ist sowohl für Eze als auch für Serequeberhan 
offensichtlich. Indem sie sich für die Entwicklung einer Afrikanischen kri-
tischen Philosophie einsetzen, die sich mit den spezifischen Herausforde-
rungen der postkolonialen Situation befasst, beziehen sie innerhalb der 
Debatte um Form und Inhalt Afrikanischer Philosophie zugleich Stellung. 
Für Eze, der sich an die lang tradierte und knifflige Frage heranwagt, was 
unter ›Afrikanischer Philosophie‹ zu verstehen sei, bietet der Begriff ›post-
kolonial‹ einen wichtigen interpretativen Schlüssel.20 Sicherlich ist es nicht 
Ezes Anliegen, die Vielfalt der zeitgenössischen Positionen Afrikanischer 
Philosophie auf die postkoloniale Kritik zu reduzieren. Vielmehr erkennt 
er, dass die postkoloniale Perspektive es vermag, die philosophisch-poli-
tische Bedeutung unterschiedlicher kritischer Beiträge im Lichte einer für 
die afrikanische Geschichte und Afrikanische Philosophie entscheidenden 
historischen Tatsache zu bündeln: »die brutale Begegnung der afrikani-
schen Welt mit der europäischen Modernität«21.

17	 		 Hélé Beji, Nous, decolonizes, Paris: arléa 2008, S. 13.
18	 		 Emmanuel Chuckwudi Eze, »Introduction: Philosophy and the (Post)colo-

nial«, in: ders. (Hg.), Postcolonial African Philosophy: A Critical Reader, 
Cambridge: Blackwell 1997, S. 1–21, hier S. 15. 

19	 		 Die Mit-Verantwortung afrikanischer Akteure wird dabei anerkannt. Sere-
queberhan schreibt von der »kriminellen Unfähigkeit und der politischen 
Unterwürfigkeit afrikanischer Regierungen gegenüber europäischen, nord-
amerikanischen und sowjetischen Interessen«. Tsenay Serequeberhan, »Die 
Philosophie und das Postkoloniale Afrika: Historizität und Denken«, in: 
Franziska Dübgen/Stefan Skupien (Hg.), Afrikanische Politische Philoso-
phie, Berlin: Suhrkamp 2015, S. 55–85, hier S. 58.

20	 		 Eze, »Introduction«, vgl. insbesondere S. 1–4.
21	 		 Ebd., S. 4.

RASSISMUS UND KOLONIALE PRAKTIKEN

https://doi.org/10.5771/9783748962816-21 - am 16.01.2026, 00:03:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


30

Auch Serequeberhan greift auf die Debatte über Inhalte und Metho-
den Afrikanischer Philosophie zurück, indem er die eigene Position in-
nerhalb dieser Debatte situiert. Kritisch distanziert er sich von zwei Ten-
denzen, die er als »partikularistischen Antiquarismus« und »abstrakten 
Universalismus« definiert: »was diesen beiden scheinbar gegensätzlichen 
Positionen fehlt, ist das Bewusstsein ihrer gelebten Geschichtlichkeit und 
die damit einhergehende notwendige Historisierung ihres Denkens«22. 
Serequeberhan weist auf die Hermeneutik als eine dritte und für den af-
rikanischen postkolonialen Kontext fruchtbare Orientierung des Philo-
sophierens hin. Dabei bezieht er sich insbesondere auf die hermeneuti-
schen Einsichten Martin Heideggers und Hans Georg Gadamers, aber 
auch auf afrikanische Philosophen, wie Theophilus Okere und Okon-
da Okolo, die in den Siebziger- und Achtzigerjahren einen afrikanischen 
Zweig der Hermeneutik entwickelt haben.23 

Aus dem konzeptuellen Instrumentarium Gadamers schöpft Sereque-
berhan einige fundamentale Perspektiven und Begriffe, die er sich für 
seinen eigenen Entwurf einer postkolonialen afrikanischen Hermeneutik 
zu eigen macht. Dabei begreift er philosophische Hermeneutik im klas-
sischen Sinne als einen Prozess der Auslegung, des interpretativen Ver-
stehens. Ein interpretativer Diskurs – wie alle anderen Diskurse auch – 
entsteht immer innerhalb eines bestimmten historischen, politischen und 
kulturellen Milieus (Horizonts) und wird von diesem bedingt. Das von 
Gadamer hervorgehobene Wechselspiel von Horizont und Diskurs be-
stimmt laut Serequeberhan nicht nur die Art und Weise, wie man inter-
pretiert, sondern auch, was man zum Objekt philosophischer Interpre-
tation macht oder machen sollte:24 Denn ein Diskurs »bezieht sich […] 
auf diejenigen Sorgen, die innerhalb konkreter Existenzbedingungen ar-
tikuliert werden, durch einen bestimmten Horizont möglich gemacht 
werden und ihm zugleich inhärent sind«25. 

Im postkolonialen Kontext der Krise, geprägt von der neukolonia-
len Enttäuschung und dem Fortbestehen ungerechter Machverhältnisse, 
besteht die radikale hermeneutische Aufgabe für die Afrikanische Phi-
losophie darin, »die Wurzeln der Widersprüche unserer paradoxen Ge-
genwart aufzudecken und zu erkunden«.26 Serequeberhans Ausführun-
gen zur postkolonialen afrikanischen Hermeneutik bilden den Rahmen, 

22	 		 Serequeberhan The Hermeneutics, S. 53. 
23	 		 Vgl. Louis-Dominique Biakolo-Komo, »The Hermeneutical Paradigm in Af-

rican Philosophy. Genesis, Evolution and Issues«, Nokoko (2017/6), S. 82–
106; Obi Oguejiofor Godfrey Igwebuike Onah (Hg.), African Philosophy 
and the Hermeneutics of Culture. Essays in Honour of Theophilus Okere. 
Münster: Lit 2005.

24	 		 Tsenay Serequeberhan, »Die Philosophie«, S. 62.
25	 		 Ebd., S. 63.
26	 		 Ebd., S.65. 

SILVIA DONZELLI

https://doi.org/10.5771/9783748962816-21 - am 16.01.2026, 00:03:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


31

in dem er seine Kritik am Rassismus in der europäischen Philosophie 
kontextualisiert und begründet. Im Fokus von Serequeberhans Kritik 
steht der Eurozentrismus in all seinen Formen, den er wie folgt definiert: 
»Der Eurozentrismus ist ein allgegenwärtiges Vorurteil, das im Selbst-
bewusstsein der Moderne verankert ist. Er beruht im Kern auf der me-
taphysischen Idee, dass die europäische Existenz anderen Formen des 
menschlichen Lebens qualitativ überlegen ist«27. Das Ziel der Eurozen-
trismuskritik besteht darin, die ethnozentrischen Verengungen in den 
Texten westlicher Philosophie freizulegen. Das betrachtet Serequebe-
rhan als den kritisch-negativen Aspekt zeitgenössischer Afrikanischer 
Philosophie. Vom methodischen Standpunkt aus soll die kritische Aus-
legung im Sinne einer Destrukturierung oder Dekonstruktion der unter-
suchten Texte erfolgen. Diese beiden Begriffe verweisen auf die in der 
sogenannten kontinentalen Philosophie konzeptualisierte Methode der 
Textanalyse, die Serqueberhan als »kritische Enthüllung oder Erschlie-
ßung für eine radikale Untersuchung und Befragung« definiert, mit dem 
Ziel, »die verborgene Quelle, aus der sich der Text artikuliert«28 offen-
zulegen. Die Dekonstruktion als Methode für die Auslegung von Tex-
ten beruht auf der Annahme, dass philosophische Konzepte und Begriffe 
Konstruktionen sind, also das Produkt bestimmter Institutionen, Nar-
rationen, Interessen und Geschichten. Wie Lucius Outlaw erklärt, be-
deutet »diese Begriffe zu dekonstruieren […], sie in das Gefüge der Ge-
schichtlichkeit zu versetzen, aus dem sie entstanden sind und in dem 
auch wir unser Sein haben«.29 Im postkolonialen afrikanischen Kontext 
den »eurozentrischen Mythos« zu dekonstruieren bedeutet demnach, 
seine legitimierende Kraft beim Aufrechterhalten asymmetrischer globa-
ler Beziehungen zu unterminieren.30 Die Kritik am Eurozentrismus in der 
Philosophiegeschichte ist also nicht lediglich auf die Interpretation der 
Vergangenheit gerichtet, sondern gründet in den Bedürfnissen der Ge-
genwart: »genau wie in der Vergangenheit, als der Eurozentrismus […] 
die Eroberung rechtfertigte, dient er heute als implizite Grundlage für 
den gewöhnlichen Rassismus«31.

27	 		 Tsenay Serequeberhan, »The Critique of Eurocentrism and the Practice of 
African Philosophy«, in: Emmanuel Chukwudi Eze (Hg.), Postcolonial Af-
rican Philosophy: A Critical Reader, Cambridge: Blackwell 1997, S. 141–
161, hier S. 142.

28	 		 Ebd., S. 157, Fußnote 4.
29	 		 Lucius Outlaw, »African ›Philosophy‹: Deconstructive and Reconstructive 

Challenges«, in: Pieter H. Coetzee/Abraham P. J. Roux (Hg.), The African 
Philosophy Reader, New York/London: Routledge 2003, S. 137–160, hier 
S. 138.

30	 		 Tsenay Serequeberhan, »Eurocentrism in Philosophy: The Case of Imma
nuel Kant«, The Philosophical Forum, (1996/4), S. 333–356.

31	 		 Ebd., S. 334.

RASSISMUS UND KOLONIALE PRAKTIKEN

https://doi.org/10.5771/9783748962816-21 - am 16.01.2026, 00:03:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


32

Bei ihrer kritischen Arbeit heben sowohl Eze als auch Serequeberhan 
die Kontinuität eurozentrischer, rassistischer und den Kolonialismus le-
gitimierender Vorstellungen in der europäischen Philosophiegeschich-
te hervor und fokussieren sich dabei auf europäische Autoren, insbe-
sondere Immanuel Kant, G.W.F. Hegel und Karl Marx. Serequeberhan 
schreibt: »Das Argument ist nicht, dass die Philosophie mit der Erobe-
rung im Bunde steht. Vielmehr hat sie trotz oder gerade wegen ihres un-
beteiligten Diskurses die europäische Praxis der kolonialen Expansion 
bis heute legitimiert«32. Es geht also nicht darum, die europäischen Philo-
sophinnen und Philosophen für ›schuldig‹ zu erklären, sondern vielmehr 
aufzuspüren, in welchen Formen die Narrative europäischer Überlegen-
heit in den Texten eingebettet sind und artikuliert werden und welche 
Rolle diese Narrative innerhalb des philosophischen Œuvres eines be-
stimmten Philosophen oder Philosophin einnehmen. 

Postkoloniale Afrikanische Kritik:  
Modelle der Textanalyse

Serequeberhan verfolgt hauptsächlich zwei Ansätze. Gemäß des ersten 
Ansatzes bezieht er sich auf Textpassagen verschiedener Autorinnen und 
Autoren als Belege für die Verbreitung und Kontinuität bestimmter euro-
zentrischer Theorien oder Annahmen innerhalb der europäischen Geis-
tesgeschichte. In seinem Buch The Hermeneutics of African Philosophy 
zitiert er Marx (Die britische Herrschaft in Indien)33 und Hegel (Grund-
linien der Philosophie des Rechts)34 direkt hintereinander, um die Kon-
sistenz beider Perspektiven hinsichtlich der von ihnen behaupteten Not-
wendigkeit europäischer Expansion aufzuzeigen. Das erfolgt im Rahmen 
eines Kapitels, in dem die Gewalt der Kolonisierung thematisiert wird. 
Abwechselnd stellt Serequeberhan die Perspektive der Kolonisierten und 
der Kolonisierenden dar, um die Dramatik der kolonialen Gewalt vor 
dem Hintergrund der sie rechtfertigenden Narrative hervorzuheben. Se-
requeberhan führt die Positionen von Hegel und Marx als Beispiele der 
Rechtfertigungsstrategien von Gewalt innerhalb der deutschen Philoso-
phie an, die »den Kolonialismus als notwendigen Schritt in der Entfal-
tung der Weltgeschichte«35 auffassen. Sein Interesse richtet sich primär 
auf die Vielschichtigkeit der Rechtfertigungsnarrative. Daher berück-
sichtigt er neben Positionen der deutschen Philosophie auch Textaus-
schnitte von Richard Kipling und des Missionars Placid Tempels als 

32	 		 Ebd., 334. Hervorhebung von mir.
33	 		 Serequeberhan, The Hermeneutics, S. 60.
34	 		 Ebd., S. 60–61.
35	 		 Ebd., S. 61.

SILVIA DONZELLI

https://doi.org/10.5771/9783748962816-21 - am 16.01.2026, 00:03:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


33

Beispiele für Argumente religiöser Bekehrung und der zivilisatorischen 
Mission Europas. 

Diese philosophischen, literarischen und religiösen Narrative haben 
eines gemeinsam: Sie wurzeln alle in der Idee, dass die historischen, so-
zio-kulturellen und wissenschaftlichen Erfahrungen Europas die mensch-
liche Existenz schlechthin darstellen, an der andere Kulturen gemessen 
werden müssen. Bei einem Vergleich, der solche trivialen, selbstgefälli-
gen Vorurteile zum Maßstab erhebt, können andere Kulturen zwangs-
läufig nur als mangelhaft und defizitär erscheinen. Indem sie kolonia-
le Assimilationspraktiken als Prozesse des Ausgleichs eines angeblichen 
Mangels und der Verwirklichung genuin menschlicher Existenz darstel-
len, erzeugen die Rechtfertigungsnarrative den Anschein einer Normali-
tät der Gewalt von Rassismus und Kolonialismus. Dabei verdecken sie 
die wirtschaftlichen und machtpolitischen Interessen, die die tragende 
Kraft des Expansionsprojektes und der Unterdrückung von Menschen-
gruppen sind. Serequeberhan zeigt die eurozentrischen und rassistischen 
Mythen als das, was sie sind: »das Feigenblatt europäischer Barbarei«36.

Die zweite Art, in der Serequeberhan seine kritische Textanalyse voll-
zieht, fokussiert das Aufspüren eurozentrischer Motive im Œuvre eines 
bestimmten Philosophen oder einer Philosophin. Neben seiner kolonia-
lismuskritischen Analyse von Hegels Philosophie des Rechts37 hat Sere-
queberhan sich insbesondere mit der Kritik am Eurozentrismus in Kants 
Denken befasst. Die leitende Frage lautet dabei, ob das emanzipatorische 
Projekt der Aufklärung, das Kant als universal begreift, auch die Men-
schen aus Afrika miteinschließt. 

Serequeberhans Antwort fällt negativ aus. Seine Argumentation be-
ginnt mit der Analyse der berüchtigten Passage aus Beobachtungen über 
das Gefühl des Schönen und Erhabenen, in der Kant die rassistischen 
Ausführungen von David Hume (zustimmend) anführt und die sich hier 
gänzlich und wortgetreu zu zitieren lohnt, weil sie von der afrikanischen 
Kritik sehr häufig erwähnt wird:

»Die Negers von Afrika haben von der Natur kein Gefühl, welches 
über das Läppische stiege. Herr Hume fordert jedermann auf, ein ein-
ziges Beispiel anzuführen, da ein Neger Talente gewiesen habe, und be-
hauptet: daß unter den hunderttausenden von Schwarzen, die aus ihren 
Ländern anderwärts verführt werden, obgleich deren sehr viele auch in 
Freiheit gesetzt werden, dennoch nicht ein einziger jemals gefunden wor-
den, der entweder in Kunst oder Wissenschaft, oder irgend einer andern 
rühmlichen Eigenschaft etwas Großes vorgestellt habe, obgleich unter 
den Weißen sich beständig welche aus dem niedrigsten Pöbel empor 

36	 		 Serequeberhan, »The Critique«, S. 146.
37	 		 Tsenay Serequeberhan, »The Idea of Colonialism in Hegel’s Philosophy of 

Right«, International Philosophical Quarterly (1989/3), S. 301–318.

RASSISMUS UND KOLONIALE PRAKTIKEN

https://doi.org/10.5771/9783748962816-21 - am 16.01.2026, 00:03:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


34

schwingen und durch vorzügliche Gaben in der Welt ein Ansehen erwer-
ben. So wesentlich ist der Unterschied zwischen diesen zwei Menschen-
geschlechtern, und er scheint eben so groß in Ansehung der Gemüthsfä-
higkeiten, als der Farbe nach zu sein.«38

In diesem Zitat sieht Serequeberhan (und nicht nur er) einleuchtende 
Belege für eine bestimmte Denkart, welche essentielle Unterschiede zwi-
schen den Fähigkeiten von europäischen und afrikanischen Menschen 
postuliert und normativ bewertet. Serequeberhan bemerkt die für ras-
sistisches Denken typische willkürliche Assoziation von »Gemüthsfä-
higkeiten« und äußerem Erscheinungsbild, speziell der Hautpigmentie-
rung. In einem zweiten Schritt befasst sich Serequeberhan mit der Frage 
nach dem Wert menschlicher Existenz für Kant und zieht dabei Textaus-
schnitte aus Mutmaßlicher Anfang der Menschengeschichte zu Rate.39 

Die Textanalyse zeigt, so Serequeberhan, dass Kants herablassende 
Ausführungen über nichteuropäische Menschen und Lebensweisen nicht 
beiläufig sind. Stattdessen kommt ihnen die Funktion zu, Kants Vor-
stellung von Vernunft als instrumentelles Prinzip zur Beherrschung der 
menschlichen Natur, das auf einen Zustand der Kultur und der Freiheit 
zielt, anhand angeblicher Beispiele unterschiedlicher Grade ihrer Reali-
sierung zu illustrieren: »für Kant ist die außereuropäische Welt unfähig, 
sich auf das selbstreflexive […] Projekt der Aufklärung einzulassen, da 
sie jenseits der Vernunft liegt. […] Daher muss der Nicht-Europäer von 
außen zivilisiert/aufgeklärt werden«.40 Rassistische Vorstellungen und 
die Rechtfertigung der kolonialen Praxis fügen sich harmonisch zusam-
men in ein teleologisches Konzept der menschlichen Gattung und ihrer 
Geschichte. Darüber hinaus problematisiert Serequeberhan Kants Be-
griff der ungeselligen Gesellschaft, der die menschliche Natur als in-
härent antagonistisch darstellt. Bezüglich Kants Ausführungen in Zum 
ewigen Frieden, in denen der Autor mit einer gewissen Empathie das Un-
recht der Kolonisierung nichteuropäischer Völker anerkennt,41 bemerkt 
Serequeberhan: »Kant kann nicht beides haben. Er kann nicht einer-
seits der Natur diese expansionistischen Triebe zuschreiben und sie da-
für preisen, dass sie sie ermöglicht, und gleichzeitig die Ergebnisse oder 
Wirkungen ebendieser Triebe verurteilen«42. Schließlich erkennt Sereque-
berhan, dass Kant bei all seinen Bestrebungen nach einem universalen, 

38	 		 Immanuel Kant, »Beobachtungen über das Gefühl des Schönen und Erhabe-
nen«, in: Kants gesammelte Schriften Bd. 2, hrsg. von der Königlich Preußi-
schen Akademie der Wissenschaften, Berlin: Reimer 1960, S. 205–256, hier 
S. 253. 

39	 		 Serequeberhan, »Eurocentrism«, S. 341–342.
40	 		 Ebd., S. 343.
41	 		 Ebd., S. 341.
42	 		 Ebd., S. 344.

SILVIA DONZELLI

https://doi.org/10.5771/9783748962816-21 - am 16.01.2026, 00:03:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


35

alle Menschen betreffenden Aufklärungsprojekt im Grunde die spezifi-
sche, historisch-kulturelle Situation Europas seiner Zeit als Modell für 
die ganze Menschheit verallgemeinert, und zwar »in dem Glauben, dass 
er wirklich in und aus einer universellen Position heraus spricht«43. 

Möglicherweise könnte Serequeberhans Analyse von Kants eurozen
trischem Denken von einer tiefgreifenderen Untersuchung von Kants 
Œuvre profitieren, und auch seine Verwendung der Zitate aus Kants Tex-
ten kann der Leserin oder dem Leser an manchen Stellen voreilig vor-
kommen. Trotzdem gelingt es Serequeberhan, grundsätzliche Züge euro-
zentrischen Denkens in Kants Texten – von den rassistischen Hierarchien 
zwischen Menschengruppen und ihren Zivilisationen über die Rechtfer-
tigung kolonialer Expansion bis hin zur Universalisierung des eigenen 
Standpunktes – in ihren Zusammenhängen aufzuspüren.

Auf Kants Œuvre fokussiert auch Ezes Aufsatz The Color of Reason: 
The Idea of ›Race‹ in Kant’s Anthropology.44 Ezes Arbeit kann in vie-
lerlei Hinsicht als ein gelungenes Beispiel rassismuskritischer philoso-
phischer Textanalyse betrachtet werden. Systematischer und tiefgreifen-
der als Serequeberhans Untersuchung nimmt sich Ezes Aufsatz in erster 
Linie vor, die Rolle von Kants Ausführungen über ›Rassen‹ innerhalb 
dessen Philosophie herauszuarbeiten. Dafür liefert er zuerst eine aus-
führliche Erklärung von Kants Verständnis der Disziplinen der Anthro-
pologie und Geographie und erläutert anschließend dessen Auffassung 
der menschlichen Natur, insbesondere basierend auf Kants Interpretati-
on der Werke von Jean-Jacques Rousseau. In dem so entworfenen kon-
zeptuellen Rahmen situiert Eze seine eigene Analyse von Kants Schriften 
über ›Rassen‹. Nachdem er den Zusammenhang zwischen Anthropologie 
und Moraltheorie in Kants Denken aufgezeigt hat, spürt Eze einer Viel-
zahl an Textstellen nach, in denen behauptet wird, Schwarze und nicht 
aus Europa stammende Menschen agierten weniger rational und seien 
daher weniger befähigt zu moralischem Handeln. Wie Serequeberhan 
hebt auch Eze den aus Kants Texten hervortretenden angeblichen Zu-
sammenhang zwischen den Unterschieden im äußeren Erscheinungsbild 
von Menschengruppen und ihren mentalen Fähigkeiten hervor, und spe-
ziell das umgekehrt proportionale Verhältnis zwischen dem Besitz men-
taler Fähigkeiten und der Hautpigmentierung. Unabhängig von Kants 
Variationen in der vermeintlichen biologisch-geographischen Erklärung 
unterschiedlicher Hautfarben hielt er stets an einer hierarchischen Ab-
stufung menschlicher ›Rassen‹ fest, so Ezes Konklusion.45

43	 		 Ebd., S. 346.
44	 		 Emmanuel Chukwudi Eze, »The Color of Reason: The Idea of ›Race‹ in 

Kant’s Anthropology«, in: ders. (Hg.), Postcolonial African Philosophy: A 
Critical Reader, Cambridge: Blackwell 1997, S. 103–140.

45	 		 Ebd., 118.

RASSISMUS UND KOLONIALE PRAKTIKEN

https://doi.org/10.5771/9783748962816-21 - am 16.01.2026, 00:03:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


36

Eine Stärke von Ezes Ansatz liegt in seinem Bemühen, Kants Ausfüh-
rungen zum Thema ›Rasse‹ in Bezug zu Kants Gesamtwerk zu stellen. 
Dabei zeigt er auf, dass ›Rasse‹ als beschreibender und normativer Be-
griff eine klare Funktion innerhalb Kants teleologischen Denkens hat46: 
Kants Ausführungen darüber sind nicht als marginal innerhalb seines 
Werkes zu betrachten – eher wurden sie von der westlichen Rezeption 
marginalisiert. 

Erhellend sind zudem Ezes Ausführungen zu Kants Quellen sowie zum 
Umfang und öffentlichen Charakter von Kants anthropologisch-geogra-
phischen Vorlesungen. Beide Aspekte setzt Eze in Beziehung zueinander 
und zeichnet dabei ein in Bezug auf Rassismus und Philosophie aufschluss-
reiches Bild der kulturellen Stimmung in Preußen zu Lebzeiten Kants. Be-
sonders einleuchtend sind Ezes Bemerkungen über den Unterhaltungscha-
rakter von Kants Vorlesungen: »lebendige und unterhaltsame Vorträge, 
die sowohl die Studierenden als auch das Publikum begeistern sollen« –, 
mit denen der Philosoph die Sehnsucht des Publikums nach Exotik durch 
»Gerüchte, Märchen und Reiseliteratur«47 befriedigte, die als akademische 
Wissenschaft präsentiert wurden. Dass Kant dafür ausnahmsweise die Er-
laubnis des Ministeriums für Bildung erlangte, seine Vorlesungen auf Basis 
eigener, zum Teil aus Reiseberichten entnommener Notizen zu halten, weil 
»das schlechteste Kompendium sicherlich besser als gar keins«48 ist, verrät 
einiges über die Macht und die Gefahren epistemischer Autorität innerhalb 
akademischer Institutionen in ihrem Verhältnis zu Politik und Gesellschaft.

Die institutionelle Ausgestaltung der Philosophie, die Entscheidung 
darüber, was in die akademische Forschung und Lehre aufgenommen 
und aus welchen Perspektiven heraus es behandelt werden soll, ist keine 
rein wissenschaftliche, sondern stets eine gesellschaftspolitische Frage. 
Um diese soll es nun zum Abschluss gehen.

Zwischen Gelassenheit und Militanz

In einem jüngst erschienenen Aufsatz49 setzt sich Paulin Hountondji direkt 
mit der Frage des Umgangs mit den rassistischen Inhalten europäischer 

46	 		 Einen vergleichbaren Ansatz scheint mir der Aufsatz von Marina Martinez 
Mateo und Heiko Stubenrauch, »›Rasse‹ und Naturteleologie bei Kant« zu 
verfolgen.

47	 		 Eze, »The Color«, S. 129.
48	 		 Ebd.
49	 		 Der 2016 in Französisch erstveröffentlichte Aufsatz wurde von Franziska 

Dübgen ins Deutsche übertragen, vgl. Paulin Hountondji, »Das Universale 
Konstruieren: Eine transkulturelle Herausforderung«, Deutsche Zeitschrift 
für Philosophie (2020/6), S. 899–913.

SILVIA DONZELLI

https://doi.org/10.5771/9783748962816-21 - am 16.01.2026, 00:03:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


37

Philosophie in der akademischen Lehre auseinander. Hountondji selbst 
verfügt über eine außerordentliche Kompetenz in der Diskussion der In-
halte und Methoden philosophischer Diskurse in Afrika sowie über eine 
fundierte Kenntnis europäischer Philosophiegeschichte.50 Die Frage des 
Umgangs mit rassistischen Textinhalten stellt er zunächst aus der Per
spektive der Lehrenden und Lernenden an afrikanischen Universitäten. 
Mit entwaffnender Ehrlichkeit stellt er fest: 

»Wenn Sie als Professor für Philosophie in Afrika oder in einer anderen 
Region des Südens lehren, gibt es Dinge, die sie nicht sagen können, weil 
sie Ihnen eindeutig als Dummheiten erscheinen. Man kann zum Beispiel 
nicht seelenruhig vor einem Publikum von afrikanischen Schülern oder 
Studierenden eine Rede wiedergeben, die sie explizit ausschließt, selbst 
wenn sie von einem Autor stammt, der den Ruf hat, seriös zu sein«.51 

Hountondjis Sorge über einen angemessenen Umgang mit solchen ›Re-
den‹ betrifft insbesondere Größen der europäischen Philosophiege-
schichte, wie Hume, Kant, Hegel und Denis Diderot, weil die notwen-
dige Kritik ihrer Rassismen die Bereitschaft zur »kritischen Aneignung 
des Besten aus der westlichen Tradition«52 in der afrikanischen Akade-
mie beeinträchtigen könnte. Bezugnehmend auf die Ansichten einiger sei-
ner afrikanischen Kolleginnen und Kollegen unterscheidet Hountondji 
zwei mögliche Haltungen im Umgang mit dem rassistischen Erbe euro-
päischer Philosophie. Die erste wird beispielsweise von Eze (man könn-
te unter anderen auch Serequeberhan und Outlaw hinzufügen) vertre-
ten, der »auf militante Weise« Kants Rassismus »anprangert«53. Anstatt 
eine solche militante Haltung einzunehmen, empfiehlt Hountondji eine 
nuancierte und ausgewogenere Einstellung. Diese könne zum Beispiel 
darin bestehen, die rassistischen Aussagen westlicher Philosophen und 
Philosophinnen als »Verirrungen«, eben als Dummheiten, zu relativie-
ren und damit einen entdramatisierten Raum für die kritische Diskus-
sion zu schaffen. Schließlich sollte man berücksichtigen, so Hountond-
ji, dass Philosophen wie Kant und Hegel nie daran gedacht haben, dass 
ihre Schriften eines Tages auch von Afrikanerinnen und Afrikanern ge-
lesen würden. 

Für eine Haltung der Gelassenheit haben sich auch Kwasi Wiredu und 
Abiola Irele ausgesprochen. Irele zum Beispiel empfiehlt, »die Ideale der 
universellen Vernunft und Gleichheit von ihrer historischen Umsetzung« 
zu trennen. »Wir müssen sozusagen der Erzählung vertrauen und nicht 

50	 		 Vgl. oben, Fußnote 15, sowie Franziska Dübgen/Stefan Skupien (Hg.), 
Paulin Hountondji, African Philosophy as Critical Universalism, Cham: 
Palgrave Macmillan 2019.

51	 		 Hountondji, »Das Universale«, S. 899.
52	 		 Ebd., S. 902.
53	 		 Ebd., S. 901.

RASSISMUS UND KOLONIALE PRAKTIKEN

https://doi.org/10.5771/9783748962816-21 - am 16.01.2026, 00:03:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


38

dem Erzähler, denn auch wenn der Bote verdorben sein kann, muss die 
Botschaft es nicht sein«54. Dass Ireles Strategie der Trennung zwischen 
Erzähler und Erzählung nicht plausibel ist, weil so das Problem der Ver-
flechtung von Rassismus und Philosophie verkannt und auf die Ebene 
personaler Vorwürfe reduziert wird, sollte auf Basis der oben untersuch-
ten Positionen afrikanischer Kritik klar geworden sein. Wie Eze bemerkt, 
verfehlt es Ireles Ansatz zu berücksichtigen, dass das Problem rassisti-
scher Inhalte in den Schriften der Aufklärung und des Deutschen Idea-
lismus nicht in der persönlichen Einstellung der Denker liegt, sondern 
in den Theorien selbst.55 Zu den Einsichten, die die afrikanische Kritik 
produktiv ausgearbeitet hat und von denen die akademischen Debatten 
hierzulande profitieren könnten, zählt die fundamentale Rolle rassisti-
scher Vorstellungen in den von kapitalistischer und eurozentrischer Lo-
gik durchdrungenen aufklärerischen Theorien über ›den‹ Menschen, ›die‹ 
Zivilisation und ›die‹ Geschichte.

Eine produktive Gelassenheit kann jedoch durchaus mit der Kritik 
an der westlichen Philosophiegeschichte kompatibel sein – und sie muss 
eine gewisse Militanz, im Sinne politischen Engagements, nicht unbe-
dingt ausschließen. Vielmehr scheint eine solche Haltung in der institu-
tionellen Afrikanischen Philosophie deshalb möglich, weil sie die post-
koloniale Kritik längst aufgenommen und eingearbeitet hat. Anders sieht 
es in der zeitgenössischen deutschen Akademie aus, in der sowohl die 
rassismuskritische Auseinandersetzung mit der eigenen Philosophiege-
schichte als auch der Blick ›von außen‹ auf die eigene Tradition56 – und 
überhaupt die Debatten innerhalb der Afrikanischen Philosophie – kaum 
rezipiert wurden.

Wie die Vorstellung afrikanischer Positionen gezeigt hat, kann die kri-
tische Philosophie in und aus Afrika aus unterschiedlichen Gründen ei-
nen fruchtbaren Beitrag zur deutschsprachigen und europäischen Aus-
einandersetzung mit Rassismus in der eigenen Philosophiegeschichte 
darstellen: Erstens haben die genannten Autoren die Propädeutik der 
textexegetischen Analyse der berüchtigten Passagen bereits ertragreich 
unternommen und dabei methodische Ansätze entwickelt, von denen 
die Akademie hierzulande durchaus profitieren kann. Zweitens hat die 
Kritik seitens der Afrikanischen Philosophie eine rein biologisch-kul-
turelle und geographische Auffassung von Rassismus, mit Verweis auf 
die ihm zugrundeliegenden Dynamiken gesellschaftlicher, ökonomischer 

54	 		 Abiola Irele, »Contemporary Thought in French Speaking Africa«, in: Al-
bert Mosley (Hg.), African philosophy: Selected Readings, New York: Mac-
millan 1995, S. 263–296, hier S. 296.

55	 		 Eze, »Introduction«, S. 12.
56	 		 Robert Bernasconi, »African Philosophy’s Challenge to Continental Philos-

ophy«, in: Emmanuel Chuckwudi Eze (Hg.), Postcolonial African Philoso-
phy: A Critical Reader, Cambridge: Blackwell 1997, S. 183–196, hier S. 192.

SILVIA DONZELLI

https://doi.org/10.5771/9783748962816-21 - am 16.01.2026, 00:03:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


39

und politischer Macht, radikal infrage gestellt und das Verständnis von 
Rassismus sinnvoll erweitert. Die kritische Analyse europäischer philo-
sophischer Texte hat dabei die wichtige Rolle gespielt, den Widerspruch 
zwischen angestrebten theoretischen Idealen und der, teils unbewussten, 
Reproduktion rassistischer Denkmuster nachzuweisen.

Diese Einsichten sind auch in Bezug auf gegenwärtige Debatten über 
ungerechte globale Machtverhältnisse sowie über eurozentrisch aufge-
ladene Begriffe wie ›Menschenrechte‹ oder ›Entwicklung‹ von Bedeu-
tung. Drittens stellt insbesondere die Auseinandersetzung mit dem Ras-
sismus innerhalb der Philosophiegeschichtsschreibung hierzulande einen 
idealen Ausgangspunkt für einen interkulturellen Dialog mit der Afrika-
nischen Philosophie dar, die bis jetzt in Deutschlands philosophischen 
Fakultäten kaum die Anerkennung erfährt, die sie als epistemisch eben-
bürtiger Gesprächspartner verdient hätte.

Wenn unsere globale Welt ein Ort »des gegenseitigen Respektes, der 
Anerkennung und der tatsächlich menschlichen interkulturellen Solida-
rität«57 werden soll, so »ist es notwendig, die Luft von falschen Wahr-
nehmungen zu reinigen, die auf einer falschen Metaphysik beruhen«58, 
und zwar durch einen kritischen Dialog auf Augenhöhe. 

57	 		 Serequeberhan, »Eurocentrism «, S. 336.
58	 		 Serequeberhan, »The Critique «, S. 142.

RASSISMUS UND KOLONIALE PRAKTIKEN

https://doi.org/10.5771/9783748962816-21 - am 16.01.2026, 00:03:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

