I. Rassismuskritische Philosophiegeschichte

hitps://dol.org/10.5771/9783748962816-21 - am 16.01.2026, 00:03:41. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TS


https://doi.org/10.5771/9783748962816-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

https://dol.org/10.5771/9783748062816-21 -

1. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TS


https://doi.org/10.5771/9783748962816-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

SiLviA DONZELLI

Rassismus und koloniale Praktiken

Europaische Philosophiegeschichte
in der Afrikanischen Kritik

Einleitung

Ein kiirzlich erschienener Aufsatz mit dem Titel » Warum Kant kein Ras-
sist war« wird durch ein Fazit abgerundet, das zugleich die Zukunft der
Diskussion tiber Philosophie und Rassismus, zumindest in Sachen Kant,
besiegeln mochte: »Fazit: Man kann die Behauptung, Kant sei ein >Ras-
sist« gewesen, getrost auf sich beruhen lassen und die sie vertretende Li-
teratur ad acta legen bzw. in den Bibliotheken als Curiosa archivieren«®.

In der gegenwirtigen deutschsprachigen Debatte iiber den Umgang
mit dem rassistischen Erbe der eigenen Philosophiegeschichte positio-
niert sich der Autor des zitierten Artikels eindeutig auf der defensiven
Seite. Diese Haltung wird in verschiedenen Auspragungen vertreten und
kann natiirlich unterschiedlich begrindet sein. Sie kann beispielswei-
se durch die nicht ganz unberechtigte Sorge verursacht sein, dass an-
gesichts der schnellen Konjunktur, die das Thema Rassismuskritik in
Akademie und Offentlichkeit erlangt hat, aus Eifer eine akkurate und
kontextualisierte Analyse der inkriminierten Textpassagen vernachlds-
sigt werden konnte. Vom defensiven Lager der Debatte wird neben der
Oberflachlichkeit auch gerne das Fehlen der notwendigen Expertise be-
ziiglich des philosophischen (Euvres der kritisierten Philosophen und
Philosophinnen bemingelt. Es fragt sich aber, ob eine solche Expertise
tatsachlich das einzige Leuchtfeuer bei der Diskussion tiber die Verstri-
ckungen von Rassismus und Philosophie darstellt. Moglicherweise be-
darf der neu eingeschlagene Forschungsweg zusatzlicher Perspektiven,
die den inzwischen etwas erstarrten Blick auf das (Euvre auflockern und
zu einer angemessenen und produktiven Lesart anregen.

Hier zeigt sich allerdings eine grundsitzliche Schwierigkeit: Wann
ist eine Lesart angemessen, wenn es darum geht, Rassismus in philoso-
phischen Texten aufzusptiren? Bereits dartber, was Rassismus ist und

1 Georg Geismann, Warum Kant kein Rassist war, S.81. Die deutsche, nicht
publizierte Version findet sich hier: http://georggeismann.de/t 11 Warum_
Kant_kein_Rassist_war-Homepage_Fassung_2022_221118.pdf (Zugriff:
16.02.2025). Veroffentlicht wurde der Aufsatz auf Englisch: »Why Kant was
not a Racist«, The Annual Review of Law and Ethics (2022/30), S. 263-357.

21

hitps://dol.org/10.5771/9783748962816-21 - am 16.01.2026, 00:03:41. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TS


http://georggeismann.de/111Warum_Kant_kein_Rassist_war-Homepage_Fassung_2022_221118.pdf
http://georggeismann.de/111Warum_Kant_kein_Rassist_war-Homepage_Fassung_2022_221118.pdf
https://doi.org/10.5771/9783748962816-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
http://georggeismann.de/111Warum_Kant_kein_Rassist_war-Homepage_Fassung_2022_221118.pdf
http://georggeismann.de/111Warum_Kant_kein_Rassist_war-Homepage_Fassung_2022_221118.pdf

SILVIA DONZELLI

warum er falsch ist, besteht keine Einigkeit.> Geismann legt seiner Argu-
mentation beispielsweise eine Definition zugrunde, gemafS der Textinhal-
te nur dann rassistisch sind, wenn sie »im Bewusstsein ihrer Falschheit
mit der Absicht der [...] Diskriminierung« geschrieben werden.’ Diese
Definition scheint nach dem Modell juristischer Schuldsprechung fiir
vorsatzliche Taten konzipiert worden zu sein. Es fragt sich, inwiefern sie
mehr zum Thema beitragen kann, als die aktuelle Debatte auf der Ebene
personaler Vorwiirfe auszutragen (und dabei mit einem Schlag die meis-
ten Autoren und Autorinnen westlicher Philosophiegeschichte von eben
diesen Vorwiirfen reinzuwaschen).*

Bei einer Diskussion tiber Rassismus und Philosophie ist die Reflexion
dariiber, wie rassistisches Denken funktioniert und sich verbreitet, was es
fiir Menschen und Gesellschaften bedeuten kann und warum man sich
iiberhaupt in Forschung und Lehre damit befassen soll, genauso unab-
dingbar wie die fundierte und kontextualisierte Kenntnis der kritisch
untersuchten philosophischen Texte. Hierfiir konnen die Perspektiven
derjenigen, die unter Rassismus und seinen praktischen Auswirkungen
gelitten haben und noch leiden, einen fruchtbaren Beitrag leisten.

Wiren samtliche rassismuskritischen Positionen zur Philosophie Kants
als Kuriositdten zu verharmlosen, wie das oben zitierte Fazit suggeriert,
dann wirde ein substantieller Teil der philosophischen Produktion aus
dem letzten Jahrhundert in und aus Afrika diesen unerfreulichen Status
erhalten. Anders als in der akademischen Philosophie im deutschspra-
chigen Raum, in welcher der Themenkomplex Rassismus und Philoso-
phie bis vor wenigen Jahren ein Schattendasein fiihrte, bildet die Ausei-
nandersetzung mit Rassismus und seinen politischen und epistemischen
Implikationen verstandlicherweise ein fir die postkoloniale Afrikanische
Philosophie fundamentales Thema, das die Entwicklung philosophischer
Diskurse in den Landern Afrikas und der Diaspora stark gepragt hat.

Bei diesem Prozess der Aufarbeitung des rassistisch-kolonialen Erbes
spielt nicht nur der Begriff -Rassismus« — verstanden als das theoretische
Substrat kolonialer Praktiken, und daher mit diesen untrennbar verbun-
den —, sondern auch das Uberdenken der begrifflichen Kategorie >Philo-
sophie« eine gewichtige Rolle. Es liegt nahe, dass solche gegensitzlichen
Tendenzen bei der Gewichtung des Themenkomplexes Philosophie, Ras-
sismus und Kolonialismus als wissenschaftswiirdiges Forschungsobjekt

2 Fiir einen Uberblick iiber aktuelle Positionen zu Race und Rassismus, vgl.
Kristina Lepold/Marina Martinez Mateo (Hg.), Critical Philosophy of Race.
Ein Reader. Berlin: Suhrkamp 2021.

3 Geismann, Warum Kant kein Rassist war, S. 45.
Die Tendenz, die Debatte auf die Frage personaler Vorwiirfe zu reduzieren,
wird von mehreren Seiten als unproduktiv kritisiert. Vgl. zum Beispiel Ma-
rina Martinez Mateo/Heiko Stubenrauch, » Rasse« und Naturteleologie bei
Kant«, Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie (2022/4), S. 618-639.

22

hitps://dol.org/10.5771/9783748962816-21 - am 16.01.2026, 00:03:41. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TS


https://doi.org/10.5771/9783748962816-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

RASSISMUS UND KOLONIALE PRAKTIKEN

kein Zufall sind, werden sie doch von den akademischen Erben der je-
weiligen Wissensordnungen der Kolonisierenden und der Kolonisierten
reprasentiert.

Die vielschichtige und durchaus berechtigte afrikanische Kritik an ras-
sistischen Denkstrukturen in der europaischen Philosophie ins Archiv zu
verbannen, wire offensichtlich kein angemessener Ansatz, um die gegen-
wirtige Diskussion um Philosophie und Rassismus ernsthaft und pro-
duktiv voranzutreiben.

Dieser Beitrag wird eine Auswahl bedeutsamer Positionen aus der afri-
kanischen kritischen Tradition darstellen und ihr Potential fiir ein vertief-
tes und differenziertes Verstandnis dessen, wie sich Philosophie und Ras-
sismus zueinander verhalten, herausarbeiten. Um eine Vorstellung sowohl
der thematischen Kontinuitit als auch der philosophisch-historischen Ent-
wicklung afrikanischer rassismuskritischer Diskurse zu geben, werden drei
zeitlich aufeinanderfolgende Momente dieser Kritik berticksichtigt.s

Zuerst werden Beitrage aus der ausklingenden Kolonialzeit einge-
fuhrt. Das Augenmerk wird dabei auf der formal weniger konventionell
philosophischen, in der Substanz jedoch aufschlussreichen Protestlitera-
tur aus der afrikanischen Diaspora liegen. Vor diesem Hintergrund wer-
den in einem zweiten Schritt die Arbeiten von Tsenay Serequeberhan und
Immanuel Chukwudi Eze erortert, die sich der rassismus- und koloni-
alismuskritischen Analyse einiger Texte europaischer und insbesondere
deutschsprachiger Philosophen gewidmet haben. AbschlieSend wird auf
die Frage nach dem Umgang mit diesen Texten in der afrikanischen aka-
demischen Lehre unter Beriicksichtigung der aktuellen Position von Pau-
lin Hountondji eingegangen und mogliche Ergebnisse und Konsequen-
zen fiir das Thema >Rassismus und Philosophie« gezogen.

Von Schwarzer Zivilisation und europdischer Barbarei

Die Wurzeln afrikanischer Rassismuskritik sind vielfaltig und weltum-
spannend — wie die Orte der Diaspora. Die kritischen Stimmen, die sich
wihrend des 19. und des 20. Jahrhunderts fiir die Befreiung der Schwar-
zen aus der soziopolitischen und 6konomischen Unterdrickung einset-
zen, kommen uberwiegend aus den USA, der Karibik und den Landern
der Kolonialmichte. Es sind die Stimmen von Menschen, deren Vor-
fahren durch den Sklavenhandel aus Afrika verschleppt und zerstreut
wurden. Bei all der Vielfalt ihrer literarisch-politischen Ziele sind sie
verbunden durch die gemeinsame Erfahrung von Ausgrenzung und

5 Die notwendigerweise getroffene Auswahl der hier beriicksichtigten Posi-
tionen kann sicherlich der Originalitat und Vielfalt der afrikanischen Kritik
nicht gerecht werden.

23

hitps://dol.org/10.5771/9783748962816-21 - am 16.01.2026, 00:03:41. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TS


https://doi.org/10.5771/9783748962816-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

SILVIA DONZELLI

Herabsetzung und durch das Bewusstsein fur die Faktoren, die diese be-
dingen: das duflere Erscheinungsbild — die phanotypischen Merkmale,
fur die der Begriff »Schwarz< zum Symbol wird — und der afrikanische
Ursprung. Dass >Rassen¢, unabhingig von ihrer mangelnden naturwis-
senschaftlichen Fundiertheit, in der sozialen Welt wirkmachtig sind, er-
leben sie aus erster Hand in der konkreten gesellschaftlich-politischen
Realitit, in der sie eine unterdriickte Existenz fithren miissen. Aus unter-
schiedlichen theoretischen Positionen heraus engagieren sich Intellektu-
elle wie Edward Wilmot Blyden, Frederick Douglass, spater William Ed-
ward Burghardt Du Bois und Marcus Garvey, fiir die Rehabilitierung der
Schwarzen, ihre Ermachtigung in Gesellschaft und Politik und die An-
erkennung ihrer Rechte. Dabei reicht der politische Fokus von konkre-
ten Zielen innerhalb einer Gesellschaft, beispielsweise der Anerkennung
der sozialen und biirgerlichen Rechte der Schwarzen in den USA, bis zu
international uibergreifenden Projekten wie dem antikolonialen Kampf
und dem Panafrikanismus. Auch hinsichtlich der ausgewihlten Aus-
drucksformen zeigen die Schwarzen Protestbewegungen Vielseitigkeit
und intellektuelle Kreativitit. Die als »Harlem Renaissance< bekannte
Bewegung beispielsweise vereint Personlichkeiten, darunter viele weibli-
che Autorinnen, die mit den Mitteln der bildenden Kiinste und der Lite-
ratur arbeiten. Es ist das Verdienst dieser Bewegung, die Reflexion tiber
den komplexen Status von Rassismus als Ordnungsprinzip innerhalb so-
ziopolitischer und 6konomischer Verhaltnisse — zwischen fadenscheini-
gem Hirngespinst und fatalem, weil in seinen konkreten Auswirkungen
effektivem, Werkzeug zum Erhalt von Machtstrukturen — gefordert und
einer breiten Offentlichkeit zuginglich gemacht zu haben.

Die franzosischsprachige Stromung der Négritude stellt eine wichti-
ge, wenn auch umstrittene Bewegung innerhalb des Schwarzen Befrei-
ungskampfes dar, die auch fiir die spatere Entwicklung philosophischer
Diskurse im postkolonialen Afrika von besonderer Bedeutung sein wird.
Diese literarisch-politische Bewegung entsteht im Paris der DreifSiger-
jahre dank des Engagements von Intellektuellen der Schwarzen Elite
aus Frankreich und aus den franzosischen Kolonien.® Eine Besonderheit
ist ihre unkonventionelle Ausdrucksform, denn ein gewichtiger Teil der
Négritude-Literatur besteht aus Gedichten. So sehr sich in dieser Poe-
sie der Einfluss der Harlem Renaissance zeigt, so hat auch die Kultur
Frankreichs jener Zeit, mit den blihenden Stromungen des Surrealismus
und des Existentialismus, mafSgeblich die Négritude-Dichtung gepragt.
Der von diesen Bewegungen vertretene, wenn auch unterschiedlich

6  Obwohl ein GrofSteil der Négritude-Literatur von Minnern geschrieben
wurde, ist der Beitrag weiblicher Mitstreiterinnen, wie beispielsweise der
Schwestern Paulette und Jeanne Nardal, auch fiir diese Bewegung nicht zu
unterschitzen.

24

hitps://dol.org/10.5771/9783748962816-21 - am 16.01.2026, 00:03:41. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TS


https://doi.org/10.5771/9783748962816-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

RASSISMUS UND KOLONIALE PRAKTIKEN

ausbuchstabierte, Antirationalismus nahrt die Bestrebungen der Négri-
tude nach neuen, dynamischen und subversiven Ausdrucksformen, die
sich fur ihr Ziel der Klage und des Protests eignen und die Hoffnung auf
eine neue Weltordnung ankiindigen. Wihrend die Kunstformen des Da-
daismus und des Surrealismus die nicht-rationalen Formen mentaler Ak-
tivitdt feiern, weil sie es vermogen, die verstaubten Schranke der biirger-
lichen Ordnung aufzubrechen, gewinnt die Assoziation von Rationalitit
mit der bestehenden Machtordnung innerhalb der Négritude eine spe-
zifisch politische und antikoloniale Konnotation. Hier wird Rationali-
tat zum Symbol der europdischen Zivilisation, und somit der Kultur der
Kolonisierenden und der von ihnen veriibten Gewalt. Das semantische
Feld um die Begriffe »Vernunft« und >Rationalitat< verweist in der Nég-
ritude-Kritik auf eine Pluralitit von anthropologischen, kulturellen und
wissenschaftlich-methodischen Merkmalen, die in der westlichen Vor-
stellung positiv besetzt sind und aus denen sich das europdische Selbst-
verstandnis der Uberlegenheit, insbesondere seit der Aufklirung, speist.
Aus der Perspektive der europdischen Kultur sind Vernunft und Rati-
onalitit Kompetenzen, welche fiir die eigene Zivilisation beansprucht
werden. Fir die Menschen aus Afrika allerdings sind die Implikationen
dieser selbstreferentiellen, eurozentrischen und normativen Vorstellung
von Vernunft, Kultur und Fortschritt, gekoppelt mit einer substantiellen
Ignoranz gegenuber den afrikanischen Kulturen seitens der Kolonisie-
renden, fatal. In doppelter Hinsicht wird ihnen ein ebenbiirtiger Status
abgesprochen: und zwar durch die rassistische Darstellung der Schwar-
zen als geistig unterlegen und durch das eurozentrische Narrativ eines
angeblichen >Riickstands< oder gar einer Geschichtslosigkeit afrikani-
scher Kulturen. Der Funktion dieser Narrative als Legitimierung von
Unterdriickung und Ausbeutung, aber auch der Rolle prominenter eu-
ropdischer Denkerinnen und Denker bei deren Konzeptualisierung und
Verbreitung sind sich die Intellektuellen der Schwarzen antikolonialen
Protestbewegungen durchaus bewusst. Schliefflich haben sie nicht nur
unter dem »kulturellen Malheur der Assimilation«” zu leiden — ein The-
ma, das in der Négritude-Dichtung eine sensible Artikulation findet —,
sondern sie sind bei ihrer schulischen und akademischen Bildung durch-
gehend dem negativen Bild von Afrika ausgesetzt, »das von den westli-
chen Texten stindig projiziert wurde und auf dem ein GrofSteil der Bil-
dung der frankophonen afrikanischen Elite beruhte«®.

7  Abiola Irele, »Francophone African Philosophy«, in: Pieter H. Coetzee/
Abraham P. J. Roux (Hg.), The African Philosophy Reader, New York/Lon-
don: Routledge 2003, S. 112-119, hier S. 113. Die Ubersetzungen der eng-
lischen Zitate in diesem Aufsatz stammen von der Autorin.

8  Ebd.,S. 113.Irele fithrt als Beispiele anthropologische Texte von Pierre Loti,
Arthur de Gobineau und Lucien Levy-Briihl an.

25

hitps://dol.org/10.5771/9783748962816-21 - am 16.01.2026, 00:03:41. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TS


https://doi.org/10.5771/9783748962816-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

SILVIA DONZELLI

Der Kritik am ideologischen Konstrukt, das die europiischen Model-
le von Vernunft und Zivilisation als normative Bezugspunkte fir die ge-
samte Welt setzt, kommt innerhalb des antirassistischen und antikolo-
nialen Kampfes eine fundamentale Rolle zu. Diesen Umstand hat Aimé
Césaire in seinem epischen Werk Zuriick ins Land der Geburt bekrif-
tigt.® Und zwar mit all der Dramatik, Ironie und subversiven Kraft sei-
ner surrealistischen Lyrik:

»Vernunft, ich opfere dich dem Abendwind

Du nennst dich Sprache der Ordnung?

Mir ist sie ein Peitschenknauf.

[...]

Denn wir hassen euch, euch und eure Vernunft,

denn wir berufen uns auf die Dementia praecox, den blithenden Unsinn,
den hartnickigen Kannibalismus. «™

Durch diese provokativen Worte gelingt es Césaire, das aufklarerische
eurozentrische Vernunftideal und seine konkrete, historisch vollzogene
dunkle Seite der Gewalt zugespitzt und effektiv zu biindeln, indem er
einen Perspektivwechsel inszeniert: » Du nennst dich Sprache der Ver-
nunft? / Mir ist sie ein Peitschenknauf«.

Provokativ evoziert Césaire das klischeehafte Bild des primitiven wilden
Kannibalen, das in der europaischen Vorstellung als Schreckgespenst und
Negativfolie fur das eigene Selbstverstindnis lauert.’* Dabei geht es Cé-
saire nicht lediglich darum, die europiische voreingenommene Wahrneh-
mung von afrikanischen Menschen anzuzeigen. Vielmehr findet hier eine
tiefgreifende Reflexion tiber die Bedeutung(en) von Vernunft und Zivilisa-
tion anhand ihrer konkreten Konsequenzen statt. Werden die Verbrechen
von Sklaverei und kolonialen Praktiken im Namen von Vernunft und Zi-
vilisation begangen, so scheint es ratsam, auf diese Form der Vernunft zu
verzichten und >unzivilisiert< zu bleiben — so Césaires Provokation.

Seine Kritik hat Césaire im Diskurs iiber den Kolonialismus weiter
vertieft.** Die Diskrepanz zwischen der Selbstwahrnehmung und -in-
szenierung der européischen Expansionskultur und der kruden Realitit
der Praktiken, die mit ihr Hand in Hand gehen, ist ein fundamentales

9  Aimé Césaire, Zuriick ins Land der Geburt, Berlin: Suhrkamp 1967, Erst-
veroffentlichung auf Franzosisch im Jahr 1939.

10 Ebd. 39.

11 Um eventuelle Missverstindnisse auszuraumen unterstreicht Abiola Irele im
Jahr 1964: »es ist nicht anzunehmen, dass Césaire zum Beispiel den Kanni-
balismus verteidigen wiirde«. Abiola Irele, » A Defense of Négritude«, Tran-
sition (1964), S. 9—11, hier S. 10.

12 Aimé Césaire, Discourse on Colonialism, New York: Monthly Review Press
2000. Es handelt sich um die Ubersetzung der zweiten, erweiterten Ausgabe
des Diskurses, die 1955 in Paris herausgegeben wurde.

26

hitps://dol.org/10.5771/9783748962816-21 - am 16.01.2026, 00:03:41. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TS


https://doi.org/10.5771/9783748962816-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

RASSISMUS UND KOLONIALE PRAKTIKEN

Thema dieser Schrift. Césaires Analyse greift allerdings tiefer und legt
nicht lediglich eine Gegeniiberstellung von Theorie und Praxis vor. Es
sind die Theorien selbst, die Anthropologien, die philosophischen und
politischen Konzeptionen, die den Erziahlungen tiber die Unterlegenheit
des Anderen Legitimitit verleihen.

Wenn Césaire von der Verlogenheit der westlichen Zivilisation spricht
sowie von der Komplizenschaft der Kolonialmichte gegeniiber den in
den Kolonien begangenen Gewalttaten, weist er auf die Dimension der
Verantwortung hin, die weit tiber die Frage nach der Schuld einzelner
europdischer Denkerinnen und Denker hinausgeht. Die Verstrickungen
rassistischen Denkens mit den Praktiken der Gewalt sind fiir alle Invol-
vierten verhangnisvoll: nicht nur fur die Opfer, sondern auf anderer Ebe-
ne auch fir die Tater und Mitlaufer, indem sie die moralische Fihigkeit
verlieren, Unrecht und Griueltaten als solche zu erkennen, und sie statt-
dessen als Normalitat akzeptieren.

In der postkolonialen Zeit wird die Kritik an der westlichen Verwendung
des Vernunftbegriffs zu einem Leitmotiv fiir die kritische Afrikanische Phi-
losophie. Wie der siidafrikanische Philosoph Mogobe Ramose Ende der
Neunzigerjahre bemerkt: »Der Kampf um die Vernunft — Wer ist ein ver-
nunftiges Tier und wer nicht — ist die Grundlage des Rassismus«.3Diese
Einsicht eroffnet eine weitere Dimension der Verflechtungen von Philoso-
phie und Rassismus, die fur den Kontext Afrikanischer Philosophie wich-
tig ist und hier nur gestreift werden kann: Wem die Fahigkeit zur Vernunft
abgesprochen wird, dem wird auch die Fihigkeit des Philosophierens aber-
kannt. In den ersten Jahrzehnten nach der Entkolonisierung hat die Sorge,
dass dieses Vorurteil die Entwicklung Afrikanischer Philosophie und ihre
Anerkennung auf internationaler Ebene beeintrachtigen konnte, insbeson-
dere wenn afrikanische Autorinnen und Autoren Themen und Methoden
verfolgen, die den westlichen akademischen MafSstaben nicht entsprechen,
zu umfangreichen Debatten iiber das Wesen Afrikanischer Philosophie ge-
fithrt.*+ Diese sind keineswegs nur innerhalb Afrikas von Bedeutung, weil
die dadurch geforderte Reflexion iiber Wesen, Geschichte(n) und diszipli-
nire Grenzen der Philosophie das Selbstverstindnis eurozentrischer Philo-
sophiegeschichtsschreibung des Westens zu erschiittern beginnt.'s

13 Mogobe Ramose, »The struggle for Reason in Africa« in: Pieter H. Coet-
zee/Abraham P. J. Roux (Hg.), The African Philosophy Reader, New York/
London: Routledge 2003, S. 1-8, hier S. 3.

14 Fur eine exzellente Darstellung dieser Debatte, vgl. Paulin Hountondji, Afri-
can Philosophy: Myth and Reality, London: Hutchinson University Library
1983; vgl. auch Dismas Masolo, African Philosophy in Search of Identity,
London: Indiana University Press 1994.

15 Einen wichtigen Beitrag in deutscher Sprache liefert Anke Granef$’ neu
erschienener und sehr lesenswerter Band Philosophie in Afrika. Berlin:
Suhrkamp 2023.

27

hitps://dol.org/10.5771/9783748962816-21 - am 16.01.2026, 00:03:41. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TS


https://doi.org/10.5771/9783748962816-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

SILVIA DONZELLI

In den im postkolonialen Kontext entstandenen Debatten tiber Afri-
kanische Philosophie als wissenschaftliche Disziplin zeigt sich, wie kom-
plex und vielschichtig das Verhiltnis von Philosophie und Rassismus
sein kann. Im Folgenden wird aber diejenige Dimension dieses Verhalt-
nisses aufgegriffen und weiterverfolgt, die als die afrikanische Kritik am
Rassismus und Eurozentrismus in der westlichen Philosophie bezeich-
net werden kann und auf der oben angefiihrten Protestliteratur aufbaut.

Postkoloniale Afrikanische Kritik:
Hintergriinde und Methoden

Die kritischen Arbeiten von Emmanuel Chukwudi Eze aus Nigeria und
von Tsenay Serequeberhan aus Eritrea lassen sich vor dem Hintergrund
der erwahnten antikolonialen Protestliteratur situieren. Sie vertiefen die
Analyse der Rechtfertigungsstrategien fur Rassismus, Kolonialismus und
Sklaverei seitens der europaischen Denktradition. Sie gehen der Frage
nach, wie diese systematischen Verbrechen begangen werden konnten,
obwohl diese im offensichtlichen, unfassbaren Widerspruch mit den da-
mals propagierten aufkldrerischen Werten und Idealen stehen, und un-
tersuchen diese Frage dort, wo es (der westlichen Akademie) zuweilen
weh tut: in den Schriften der prominentesten Philosophen der Aufkli-
rung.

Es soll hervorgehoben werden, dass beide Autoren die Kritik an rassis-
tischen und eurozentrischen Narrativen innerhalb westlicher Philosophie
als nur einen, wenn auch fundamentalen, Bestandteil ihrer jeweiligen
umfassenderen Projekte kritischer Philosophie begreifen. Die Klarung
der Methoden und Ziele der Auslotung rassistisch-eurozentrischer Inhal-
te in der europdischen Philosophie durchzieht Ezes und Serequeberhans
Arbeit wie ein roter Faden und gibt ihren Ausfithrungen philosophische
und politische Substanz. Dabei sind Sinn und Zielsetzung ihrer Kritik,
wie beide Autoren betonen, eng mit dem historisch-politischen Kontext
ihrer Entstehung verbunden.

Die kritischen Projekte von Eze und Serequeberhan entstehen in ei-
ner Zeit der Krise. Es ist die »politisch-existentielle Krise«*¢ der dekolo-
nisierten Lander, deren Bewohnerinnen und Bewohner in den Jahrzehn-
ten nach der Befreiung feststellen miissen, dass ihre Hoffnungen auf eine
neue, freie und gerechte Ordnung nicht erfiillt werden. Die postkoloniale
Enttauschung griindet vor allem auf dem Fortbestehen wirtschaftlicher,
kultureller und machtpolitischer Strukturen und Hierarchien der kolo-
nialen Zeit, die neue Formen annehmen. Das sind die »neuen Fallen«

16 Tsenay Serequeberhan, The Hermeneutics of African Philosophy, New
York: Routledge 1994, S. 18.

28

hitps://dol.org/10.5771/9783748962816-21 - am 16.01.2026, 00:03:41. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TS


https://doi.org/10.5771/9783748962816-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

RASSISMUS UND KOLONIALE PRAKTIKEN

postkolonialer Unabhingigkeit, welche auch die tunesische Schriftstel-
lerin und Historikerin Hélé Beji in ihrem Buch Nous, décolonisés be-
schreibt.’” Eze identifiziert diese »Fallen« als »das zweideutige und an-
haltende Vermiachtnis des modernen Europas an Afrika: eine Wirtschaft,
die im Rahmen des transatlantischen Kapitalismus eher den Bediirfnis-
sen und Interessen Europas als denen Afrikas dient, die kulturelle Hege-
monie, und der Rassismus, der Afrika und die Diaspora unterdriickt«.™®
Rassismus, Eurozentrismus und (neo)koloniale Machtverhaltnisse beste-
hen nach dem offiziellen Ende der kolonialen Unterdriickung weiter.™
Das ist der Grund, warum Eze im Titel des von ihm herausgegebenen
Bandes (Post)colonial African Philosophy das Prifix >post« in Klammern
setzt: die Uberwindung der neukolonialen Verhiltnisse in Afrika, sowie
des Rassismus weltweit, bleibt ein offenes Versprechen — ein Ziel, das
noch erreicht werden muss.

Dass sich fur die Philosophie in und aus Afrika die tiefgreifende Aus-
einandersetzung mit der problematischen postkolonialen Realitit als
primare Aufgabe stellt, ist sowohl fiir Eze als auch fur Serequeberhan
offensichtlich. Indem sie sich fiir die Entwicklung einer Afrikanischen kri-
tischen Philosophie einsetzen, die sich mit den spezifischen Herausforde-
rungen der postkolonialen Situation befasst, beziehen sie innerhalb der
Debatte um Form und Inhalt Afrikanischer Philosophie zugleich Stellung.
Fur Eze, der sich an die lang tradierte und knifflige Frage heranwagt, was
unter >Afrikanischer Philosophie« zu verstehen sei, bietet der Begriff spost-
kolonial< einen wichtigen interpretativen Schliissel.*° Sicherlich ist es nicht
Ezes Anliegen, die Vielfalt der zeitgenossischen Positionen Afrikanischer
Philosophie auf die postkoloniale Kritik zu reduzieren. Vielmehr erkennt
er, dass die postkoloniale Perspektive es vermag, die philosophisch-poli-
tische Bedeutung unterschiedlicher kritischer Beitrige im Lichte einer fiir
die afrikanische Geschichte und Afrikanische Philosophie entscheidenden
historischen Tatsache zu biindeln: »die brutale Begegnung der afrikani-
schen Welt mit der europdischen Modernitdt«*:.

17 HEIé Beji, Nous, decolonizes, Paris: arléa 2008, S. 13.

18 Emmanuel Chuckwudi Eze, »Introduction: Philosophy and the (Post)colo-
nial«, in: ders. (Hg.), Postcolonial African Philosophy: A Critical Reader,
Cambridge: Blackwell 1997, S. 1—21, hier S. 15.

19 Die Mit-Verantwortung afrikanischer Akteure wird dabei anerkannt. Sere-
queberhan schreibt von der »kriminellen Unfihigkeit und der politischen
Unterwiirfigkeit afrikanischer Regierungen gegentiber europiischen, nord-
amerikanischen und sowjetischen Interessen«. Tsenay Serequeberhan, »Die
Philosophie und das Postkoloniale Afrika: Historizitit und Denken«, in:
Franziska Dubgen/Stefan Skupien (Hg.), Afrikanische Politische Philoso-
phie, Berlin: Suhrkamp 2015, S. §5-85, hier S. 58.

20 Eze, »Introduction«, vgl. insbesondere S. 1—4.

21 Ebd,,S. 4.

29

hitps://dol.org/10.5771/9783748962816-21 - am 16.01.2026, 00:03:41. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TS


https://doi.org/10.5771/9783748962816-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

SILVIA DONZELLI

Auch Serequeberhan greift auf die Debatte tiber Inhalte und Metho-
den Afrikanischer Philosophie zuriick, indem er die eigene Position in-
nerhalb dieser Debatte situiert. Kritisch distanziert er sich von zwei Ten-
denzen, die er als »partikularistischen Antiquarismus« und »abstrakten
Universalismus« definiert: »was diesen beiden scheinbar gegensatzlichen
Positionen fehlt, ist das Bewusstsein ihrer gelebten Geschichtlichkeit und
die damit einhergehende notwendige Historisierung ihres Denkens«?2.
Serequeberhan weist auf die Hermeneutik als eine dritte und fur den af-
rikanischen postkolonialen Kontext fruchtbare Orientierung des Philo-
sophierens hin. Dabei bezieht er sich insbesondere auf die hermeneuti-
schen Einsichten Martin Heideggers und Hans Georg Gadamers, aber
auch auf afrikanische Philosophen, wie Theophilus Okere und Okon-
da Okolo, die in den Siebziger- und Achtzigerjahren einen afrikanischen
Zweig der Hermeneutik entwickelt haben.>s

Aus dem konzeptuellen Instrumentarium Gadamers schopft Sereque-
berhan einige fundamentale Perspektiven und Begriffe, die er sich fir
seinen eigenen Entwurf einer postkolonialen afrikanischen Hermeneutik
zu eigen macht. Dabei begreift er philosophische Hermeneutik im klas-
sischen Sinne als einen Prozess der Auslegung, des interpretativen Ver-
stehens. Ein interpretativer Diskurs — wie alle anderen Diskurse auch —
entsteht immer innerhalb eines bestimmten historischen, politischen und
kulturellen Milieus (Horizonts) und wird von diesem bedingt. Das von
Gadamer hervorgehobene Wechselspiel von Horizont und Diskurs be-
stimmt laut Serequeberhan nicht nur die Art und Weise, wie man inter-
pretiert, sondern auch, was man zum Objekt philosophischer Interpre-
tation macht oder machen sollte:** Denn ein Diskurs »bezieht sich [...]
auf diejenigen Sorgen, die innerhalb konkreter Existenzbedingungen ar-
tikuliert werden, durch einen bestimmten Horizont moglich gemacht
werden und ihm zugleich inhidrent sind «s.

Im postkolonialen Kontext der Krise, gepragt von der neukolonia-
len Enttduschung und dem Fortbestehen ungerechter Machverhiltnisse,
besteht die radikale hermeneutische Aufgabe fiir die Afrikanische Phi-
losophie darin, »die Wurzeln der Widerspriiche unserer paradoxen Ge-
genwart aufzudecken und zu erkunden«.>¢ Serequeberhans Ausfiithrun-
gen zur postkolonialen afrikanischen Hermeneutik bilden den Rahmen,

22 Serequeberhan The Hermeneutics, S. §3.

23 Vgl. Louis-Dominique Biakolo-Komo, » The Hermeneutical Paradigm in Af-
rican Philosophy. Genesis, Evolution and Issues«, Nokoko (2017/6), S. 82—
106; Obi Oguejiofor Godfrey Igwebuike Onah (Hg.), African Philosophy
and the Hermeneutics of Culture. Essays in Honour of Theophilus Okere.
Miinster: Lit 2005.

24 Tsenay Serequeberhan, »Die Philosophie«, S. 62.

25 Ebd.,S. 63.

26 Ebd.,S.65.

30

hitps://dol.org/10.5771/9783748962816-21 - am 16.01.2026, 00:03:41. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TS


https://doi.org/10.5771/9783748962816-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

RASSISMUS UND KOLONIALE PRAKTIKEN

in dem er seine Kritik am Rassismus in der europaischen Philosophie
kontextualisiert und begriindet. Im Fokus von Serequeberhans Kritik
steht der Eurozentrismus in all seinen Formen, den er wie folgt definiert:
»Der Eurozentrismus ist ein allgegenwirtiges Vorurteil, das im Selbst-
bewusstsein der Moderne verankert ist. Er beruht im Kern auf der me-
taphysischen Idee, dass die europiische Existenz anderen Formen des
menschlichen Lebens qualitativ tiberlegen ist«*”. Das Ziel der Eurozen-
trismuskritik besteht darin, die ethnozentrischen Verengungen in den
Texten westlicher Philosophie freizulegen. Das betrachtet Serequebe-
rhan als den kritisch-negativen Aspekt zeitgenossischer Afrikanischer
Philosophie. Vom methodischen Standpunkt aus soll die kritische Aus-
legung im Sinne einer Destrukturierung oder Dekonstruktion der unter-
suchten Texte erfolgen. Diese beiden Begriffe verweisen auf die in der
sogenannten kontinentalen Philosophie konzeptualisierte Methode der
Textanalyse, die Serqueberhan als »kritische Enthiillung oder Erschlie-
Bung fiir eine radikale Untersuchung und Befragung« definiert, mit dem
Ziel, »die verborgene Quelle, aus der sich der Text artikuliert«** offen-
zulegen. Die Dekonstruktion als Methode fir die Auslegung von Tex-
ten beruht auf der Annahme, dass philosophische Konzepte und Begriffe
Konstruktionen sind, also das Produkt bestimmter Institutionen, Nar-
rationen, Interessen und Geschichten. Wie Lucius Outlaw erklirt, be-
deutet »diese Begriffe zu dekonstruieren [...], sie in das Gefuge der Ge-
schichtlichkeit zu versetzen, aus dem sie entstanden sind und in dem
auch wir unser Sein haben«.? Im postkolonialen afrikanischen Kontext
den »eurozentrischen Mythos« zu dekonstruieren bedeutet demnach,
seine legitimierende Kraft beim Aufrechterhalten asymmetrischer globa-
ler Beziehungen zu unterminieren.>® Die Kritik am Eurozentrismus in der
Philosophiegeschichte ist also nicht lediglich auf die Interpretation der
Vergangenheit gerichtet, sondern griindet in den Bediirfnissen der Ge-
genwart: »genau wie in der Vergangenheit, als der Eurozentrismus |[...]
die Eroberung rechtfertigte, dient er heute als implizite Grundlage fiir
den gewohnlichen Rassismus«3™.

27 Tsenay Serequeberhan, »The Critique of Eurocentrism and the Practice of
African Philosophy«, in: Emmanuel Chukwudi Eze (Hg.), Postcolonial Af-
rican Philosophy: A Critical Reader, Cambridge: Blackwell 1997, S. 141-
161, hier S. 142.

28 Ebd.,S. 157, Fuinote 4.

29 Lucius Outlaw, » African >Philosophy« Deconstructive and Reconstructive
Challenges«, in: Pieter H. Coetzee/Abraham P. J. Roux (Hg.), The African
Philosophy Reader, New York/London: Routledge 2003, S. 137-160, hier
S.138.

30 Tsenay Serequeberhan, »Eurocentrism in Philosophy: The Case of Imma-
nuel Kant«, The Philosophical Forum, (1996/4), S. 333-356.

31 Ebd.,S.334.

hitps://dol.org/10.5771/9783748962816-21 - am 16.01.2026, 00:03:41. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TS


https://doi.org/10.5771/9783748962816-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

SILVIA DONZELLI

Bei ihrer kritischen Arbeit heben sowohl Eze als auch Serequeberhan
die Kontinuitit eurozentrischer, rassistischer und den Kolonialismus le-
gitimierender Vorstellungen in der europiischen Philosophiegeschich-
te hervor und fokussieren sich dabei auf europdische Autoren, insbe-
sondere Immanuel Kant, G.W.F. Hegel und Karl Marx. Serequeberhan
schreibt: »Das Argument ist nicht, dass die Philosophie mit der Erobe-
rung im Bunde steht. Vielmehr hat sie trotz oder gerade wegen ibres un-
beteiligten Diskurses die europdische Praxis der kolonialen Expansion
bis heute legitimiert«32, Es geht also nicht darum, die europiischen Philo-
sophinnen und Philosophen fiir >schuldig« zu erklaren, sondern vielmehr
aufzuspiiren, in welchen Formen die Narrative europiischer Uberlegen-
heit in den Texten eingebettet sind und artikuliert werden und welche
Rolle diese Narrative innerhalb des philosophischen (Euvres eines be-
stimmten Philosophen oder Philosophin einnehmen.

Postkoloniale Afrikanische Kritik:
Modelle der Textanalyse

Serequeberhan verfolgt hauptsachlich zwei Ansitze. GemifS des ersten
Ansatzes bezieht er sich auf Textpassagen verschiedener Autorinnen und
Autoren als Belege fur die Verbreitung und Kontinuitit bestimmter euro-
zentrischer Theorien oder Annahmen innerhalb der europiischen Geis-
tesgeschichte. In seinem Buch The Hermeneutics of African Philosophy
zitiert er Marx (Die britische Herrschaft in Indien)’’ und Hegel (Grund-
linien der Philosophie des Rechts)3+ direkt hintereinander, um die Kon-
sistenz beider Perspektiven hinsichtlich der von ihnen behaupteten Not-
wendigkeit europdischer Expansion aufzuzeigen. Das erfolgt im Rahmen
eines Kapitels, in dem die Gewalt der Kolonisierung thematisiert wird.
Abwechselnd stellt Serequeberhan die Perspektive der Kolonisierten und
der Kolonisierenden dar, um die Dramatik der kolonialen Gewalt vor
dem Hintergrund der sie rechtfertigenden Narrative hervorzuheben. Se-
requeberhan fithrt die Positionen von Hegel und Marx als Beispiele der
Rechtfertigungsstrategien von Gewalt innerhalb der deutschen Philoso-
phie an, die »den Kolonialismus als notwendigen Schritt in der Entfal-
tung der Weltgeschichte«3s auffassen. Sein Interesse richtet sich primar
auf die Vielschichtigkeit der Rechtfertigungsnarrative. Daher beruck-
sichtigt er neben Positionen der deutschen Philosophie auch Textaus-
schnitte von Richard Kipling und des Missionars Placid Tempels als

32 Ebd., 334. Hervorhebung von mir.

33 Serequeberhan, The Hermeneutics, S. 60.
34 Ebd.,S. 60-61.

35 Ebd.,S. 61.

32

hitps://dol.org/10.5771/9783748962816-21 - am 16.01.2026, 00:03:41. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TS


https://doi.org/10.5771/9783748962816-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

RASSISMUS UND KOLONIALE PRAKTIKEN

Beispiele fiir Argumente religioser Bekehrung und der zivilisatorischen
Mission Europas.

Diese philosophischen, literarischen und religiésen Narrative haben
eines gemeinsam: Sie wurzeln alle in der Idee, dass die historischen, so-
zio-kulturellen und wissenschaftlichen Erfahrungen Europas die mensch-
liche Existenz schlechthin darstellen, an der andere Kulturen gemessen
werden miissen. Bei einem Vergleich, der solche trivialen, selbstgefalli-
gen Vorurteile zum MafSstab erhebt, konnen andere Kulturen zwangs-
laufig nur als mangelhaft und defizitar erscheinen. Indem sie kolonia-
le Assimilationspraktiken als Prozesse des Ausgleichs eines angeblichen
Mangels und der Verwirklichung genuin menschlicher Existenz darstel-
len, erzeugen die Rechtfertigungsnarrative den Anschein einer Normali-
tdt der Gewalt von Rassismus und Kolonialismus. Dabei verdecken sie
die wirtschaftlichen und machtpolitischen Interessen, die die tragende
Kraft des Expansionsprojektes und der Unterdriickung von Menschen-
gruppen sind. Serequeberhan zeigt die eurozentrischen und rassistischen
Mythen als das, was sie sind: »das Feigenblatt europidischer Barbarei«3¢.

Die zweite Art, in der Serequeberhan seine kritische Textanalyse voll-
zieht, fokussiert das Aufspuren eurozentrischer Motive im (Euvre eines
bestimmten Philosophen oder einer Philosophin. Neben seiner kolonia-
lismuskritischen Analyse von Hegels Philosophie des Rechis’” hat Sere-
queberhan sich insbesondere mit der Kritik am Eurozentrismus in Kants
Denken befasst. Die leitende Frage lautet dabei, ob das emanzipatorische
Projekt der Aufklirung, das Kant als universal begreift, auch die Men-
schen aus Afrika miteinschlief3t.

Serequeberhans Antwort fallt negativ aus. Seine Argumentation be-
ginnt mit der Analyse der beriichtigten Passage aus Beobachtungen iiber
das Gefiibhl des Schonen und Erbabenen, in der Kant die rassistischen
Ausfithrungen von David Hume (zustimmend) anfiihrt und die sich hier
gianzlich und wortgetreu zu zitieren lohnt, weil sie von der afrikanischen
Kritik sehr hiaufig erwihnt wird:

»Die Negers von Afrika haben von der Natur kein Gefiihl, welches
uber das Lappische stiege. Herr Hume fordert jedermann auf, ein ein-
ziges Beispiel anzufiithren, da ein Neger Talente gewiesen habe, und be-
hauptet: daf§ unter den hunderttausenden von Schwarzen, die aus ihren
Lindern anderwirts verfiihrt werden, obgleich deren sehr viele auch in
Freiheit gesetzt werden, dennoch nicht ein einziger jemals gefunden wor-
den, der entweder in Kunst oder Wissenschaft, oder irgend einer andern
rithmlichen Eigenschaft etwas GrofSes vorgestellt habe, obgleich unter
den Weiflen sich bestindig welche aus dem niedrigsten Pobel empor

36 Serequeberhan, »The Critique«, S. 146.
37 Tsenay Serequeberhan, »The Idea of Colonialism in Hegel’s Philosophy of
Right«, International Philosophical Quarterly (1989/3), S. 301-318.

33

hitps://dol.org/10.5771/9783748962816-21 - am 16.01.2026, 00:03:41. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TS


https://doi.org/10.5771/9783748962816-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

SILVIA DONZELLI

schwingen und durch vorziigliche Gaben in der Welt ein Ansehen erwer-
ben. So wesentlich ist der Unterschied zwischen diesen zwei Menschen-
geschlechtern, und er scheint eben so grof$ in Ansehung der Gemiithsfa-
higkeiten, als der Farbe nach zu sein. «*

In diesem Zitat sieht Serequeberhan (und nicht nur er) einleuchtende
Belege fiir eine bestimmte Denkart, welche essentielle Unterschiede zwi-
schen den Fihigkeiten von europiischen und afrikanischen Menschen
postuliert und normativ bewertet. Serequeberhan bemerkt die fiir ras-
sistisches Denken typische willkurliche Assoziation von »Gemiuthsfa-
higkeiten« und dufSerem Erscheinungsbild, speziell der Hautpigmentie-
rung. In einem zweiten Schritt befasst sich Serequeberhan mit der Frage
nach dem Wert menschlicher Existenz fiir Kant und zieht dabei Textaus-
schnitte aus MutmafSlicher Anfang der Menschengeschichte zu Rate.>
Die Textanalyse zeigt, so Serequeberhan, dass Kants herablassende
Ausfihrungen iiber nichteuropiische Menschen und Lebensweisen nicht
beildufig sind. Stattdessen kommt ihnen die Funktion zu, Kants Vor-
stellung von Vernunft als instrumentelles Prinzip zur Beherrschung der
menschlichen Natur, das auf einen Zustand der Kultur und der Freiheit
zielt, anhand angeblicher Beispiele unterschiedlicher Grade ihrer Reali-
sierung zu illustrieren: »fiir Kant ist die auflereuropaische Welt unfihig,
sich auf das selbstreflexive [...] Projekt der Aufklarung einzulassen, da
sie jenseits der Vernunft liegt. [...] Daher muss der Nicht-Europaer von
aufSen zivilisiert/aufgeklirt werden«.4+ Rassistische Vorstellungen und
die Rechtfertigung der kolonialen Praxis fiigen sich harmonisch zusam-
men in ein teleologisches Konzept der menschlichen Gattung und ihrer
Geschichte. Dariiber hinaus problematisiert Serequeberhan Kants Be-
griff der ungeselligen Gesellschaft, der die menschliche Natur als in-
hédrent antagonistisch darstellt. Bezuiglich Kants Ausfithrungen in Zum
ewigen Frieden, in denen der Autor mit einer gewissen Empathie das Un-
recht der Kolonisierung nichteuropdischer Volker anerkennt,* bemerkt
Serequeberhan: »Kant kann nicht beides haben. Er kann nicht einer-
seits der Natur diese expansionistischen Triebe zuschreiben und sie da-
fur preisen, dass sie sie ermoglicht, und gleichzeitig die Ergebnisse oder
Wirkungen ebendieser Triebe verurteilen«#*. SchliefSlich erkennt Sereque-
berhan, dass Kant bei all seinen Bestrebungen nach einem universalen,

38 Immanuel Kant, »Beobachtungen iiber das Gefiihl des Schonen und Erhabe-
nen«, in: Kants gesammelte Schriften Bd. 2, hrsg. von der Koniglich PreufSi-
schen Akademie der Wissenschaften, Berlin: Reimer 1960, S. 205—256, hier
S.253.

39 Serequeberhan, »Eurocentrism«, S. 341-342.

40 Ebd.,S. 343.

41 Ebd.,S. 341.

42 Ebd., S. 344.

34

hitps://dol.org/10.5771/9783748962816-21 - am 16.01.2026, 00:03:41. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TS


https://doi.org/10.5771/9783748962816-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

RASSISMUS UND KOLONIALE PRAKTIKEN

alle Menschen betreffenden Aufklarungsprojekt im Grunde die spezifi-
sche, historisch-kulturelle Situation Europas seiner Zeit als Modell fiir
die ganze Menschheit verallgemeinert, und zwar »in dem Glauben, dass
er wirklich in und aus einer universellen Position heraus spricht«#.

Moglicherweise konnte Serequeberhans Analyse von Kants eurozen-
trischem Denken von einer tiefgreifenderen Untersuchung von Kants
(Euvre profitieren, und auch seine Verwendung der Zitate aus Kants Tex-
ten kann der Leserin oder dem Leser an manchen Stellen voreilig vor-
kommen. Trotzdem gelingt es Serequeberhan, grundsitzliche Zuige euro-
zentrischen Denkens in Kants Texten — von den rassistischen Hierarchien
zwischen Menschengruppen und ihren Zivilisationen {iber die Rechtfer-
tigung kolonialer Expansion bis hin zur Universalisierung des eigenen
Standpunktes — in ihren Zusammenhingen aufzuspiiren.

Auf Kants (Euvre fokussiert auch Ezes Aufsatz The Color of Reason:
The Idea of >Race< in Kant’s Anthropology.+* Ezes Arbeit kann in vie-
lerlei Hinsicht als ein gelungenes Beispiel rassismuskritischer philoso-
phischer Textanalyse betrachtet werden. Systematischer und tiefgreifen-
der als Serequeberhans Untersuchung nimmt sich Ezes Aufsatz in erster
Linie vor, die Rolle von Kants Ausfithrungen tiber >Rassen< innerhalb
dessen Philosophie herauszuarbeiten. Dafiir liefert er zuerst eine aus-
fuhrliche Erklarung von Kants Verstandnis der Disziplinen der Anthro-
pologie und Geographie und erldutert anschlieffend dessen Auffassung
der menschlichen Natur, insbesondere basierend auf Kants Interpretati-
on der Werke von Jean-Jacques Rousseau. In dem so entworfenen kon-
zeptuellen Rahmen situiert Eze seine eigene Analyse von Kants Schriften
iiber >Rassen«. Nachdem er den Zusammenhang zwischen Anthropologie
und Moraltheorie in Kants Denken aufgezeigt hat, spiirt Eze einer Viel-
zahl an Textstellen nach, in denen behauptet wird, Schwarze und nicht
aus Europa stammende Menschen agierten weniger rational und seien
daher weniger befahigt zu moralischem Handeln. Wie Serequeberhan
hebt auch Eze den aus Kants Texten hervortretenden angeblichen Zu-
sammenhang zwischen den Unterschieden im dufleren Erscheinungsbild
von Menschengruppen und ihren mentalen Fahigkeiten hervor, und spe-
ziell das umgekehrt proportionale Verhiltnis zwischen dem Besitz men-
taler Fahigkeiten und der Hautpigmentierung. Unabhingig von Kants
Variationen in der vermeintlichen biologisch-geographischen Erklarung
unterschiedlicher Hautfarben hielt er stets an einer hierarchischen Ab-
stufung menschlicher >Rassenc fest, so Ezes Konklusion.*s

43 Ebd., S. 346.

44 Emmanuel Chukwudi Eze, »The Color of Reason: The Idea of >Race« in
Kant’s Anthropology«, in: ders. (Hg.), Postcolonial African Philosophy: A
Critical Reader, Cambridge: Blackwell 1997, S. 103-140.

45 Ebd., 118.

35

hitps://dol.org/10.5771/9783748962816-21 - am 16.01.2026, 00:03:41. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TS


https://doi.org/10.5771/9783748962816-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

SILVIA DONZELLI

Eine Starke von Ezes Ansatz liegt in seinem Bemiihen, Kants Ausfiih-
rungen zum Thema >Rasse« in Bezug zu Kants Gesamtwerk zu stellen.
Dabei zeigt er auf, dass >Rasse« als beschreibender und normativer Be-
griff eine klare Funktion innerhalb Kants teleologischen Denkens hat+¢:
Kants Ausfithrungen dariiber sind nicht als marginal innerhalb seines
Werkes zu betrachten — eher wurden sie von der westlichen Rezeption
marginalisiert.

Erhellend sind zudem Ezes Ausfithrungen zu Kants Quellen sowie zum
Umfang und offentlichen Charakter von Kants anthropologisch-geogra-
phischen Vorlesungen. Beide Aspekte setzt Eze in Beziehung zueinander
und zeichnet dabei ein in Bezug auf Rassismus und Philosophie aufschluss-
reiches Bild der kulturellen Stimmung in PreufSen zu Lebzeiten Kants. Be-
sonders einleuchtend sind Ezes Bemerkungen tiber den Unterhaltungscha-
rakter von Kants Vorlesungen: »lebendige und unterhaltsame Vortrage,
die sowohl die Studierenden als auch das Publikum begeistern sollen« —,
mit denen der Philosoph die Sehnsucht des Publikums nach Exotik durch
»Gertichte, Marchen und Reiseliteratur«# befriedigte, die als akademische
Wissenschaft prasentiert wurden. Dass Kant dafiir ausnahmsweise die Er-
laubnis des Ministeriums fur Bildung erlangte, seine Vorlesungen auf Basis
eigener, zum Teil aus Reiseberichten entnommener Notizen zu halten, weil
»das schlechteste Kompendium sicherlich besser als gar keins«#? ist, verrat
einiges tiber die Macht und die Gefahren epistemischer Autoritat innerhalb
akademischer Institutionen in ihrem Verhiltnis zu Politik und Gesellschaft.

Die institutionelle Ausgestaltung der Philosophie, die Entscheidung
dariiber, was in die akademische Forschung und Lehre aufgenommen
und aus welchen Perspektiven heraus es behandelt werden soll, ist keine
rein wissenschaftliche, sondern stets eine gesellschaftspolitische Frage.
Um diese soll es nun zum Abschluss gehen.

Zwischen Gelassenheit und Militanz

In einem jiingst erschienenen Aufsatz# setzt sich Paulin Hountondji direkt
mit der Frage des Umgangs mit den rassistischen Inhalten europaischer

46 Einen vergleichbaren Ansatz scheint mir der Aufsatz von Marina Martinez
Mateo und Heiko Stubenrauch, » Rasse< und Naturteleologie bei Kant« zu

verfolgen.
47 Eze, »The Color«, S. 129.
48 Ebd.

49 Der 2016 in Franzosisch erstveroffentlichte Aufsatz wurde von Franziska
Diibgen ins Deutsche iibertragen, vgl. Paulin Hountondji, »Das Universale
Konstruieren: Eine transkulturelle Herausforderung«, Deutsche Zeitschrift
fiir Philosophie (2020/6), S. 899—913.

36

hitps://dol.org/10.5771/9783748962816-21 - am 16.01.2026, 00:03:41. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TS


https://doi.org/10.5771/9783748962816-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

RASSISMUS UND KOLONIALE PRAKTIKEN

Philosophie in der akademischen Lehre auseinander. Hountondji selbst
verfiigt tiber eine aufserordentliche Kompetenz in der Diskussion der In-
halte und Methoden philosophischer Diskurse in Afrika sowie tiber eine
fundierte Kenntnis europaischer Philosophiegeschichte.s° Die Frage des
Umgangs mit rassistischen Textinhalten stellt er zunéachst aus der Per-
spektive der Lehrenden und Lernenden an afrikanischen Universititen.
Mit entwaffnender Ehrlichkeit stellt er fest:

»Wenn Sie als Professor fiir Philosophie in Afrika oder in einer anderen
Region des Stidens lehren, gibt es Dinge, die sie nicht sagen konnen, weil
sie Thnen eindeutig als Dummbheiten erscheinen. Man kann zum Beispiel
nicht seelenruhig vor einem Publikum von afrikanischen Schiilern oder
Studierenden eine Rede wiedergeben, die sie explizit ausschlief3t, selbst
wenn sie von einem Autor stammt, der den Ruf hat, serios zu sein«.5*

Hountondjis Sorge iiber einen angemessenen Umgang mit solchen >Re-
den«< betrifft insbesondere Groflen der europdischen Philosophiege-
schichte, wie Hume, Kant, Hegel und Denis Diderot, weil die notwen-
dige Kritik ihrer Rassismen die Bereitschaft zur »kritischen Aneignung
des Besten aus der westlichen Tradition«s* in der afrikanischen Akade-
mie beeintrachtigen konnte. Bezugnehmend auf die Ansichten einiger sei-
ner afrikanischen Kolleginnen und Kollegen unterscheidet Hountondji
zwei mogliche Haltungen im Umgang mit dem rassistischen Erbe euro-
pdischer Philosophie. Die erste wird beispielsweise von Eze (man kénn-
te unter anderen auch Serequeberhan und Outlaw hinzufiigen) vertre-
ten, der »auf militante Weise« Kants Rassismus »anprangert«53. Anstatt
eine solche militante Haltung einzunehmen, empfiehlt Hountondji eine
nuancierte und ausgewogenere Einstellung. Diese konne zum Beispiel
darin bestehen, die rassistischen Aussagen westlicher Philosophen und
Philosophinnen als »Verirrungen«, eben als Dummbheiten, zu relativie-
ren und damit einen entdramatisierten Raum fur die kritische Diskus-
sion zu schaffen. Schlieflich sollte man beriicksichtigen, so Hountond-
ji, dass Philosophen wie Kant und Hegel nie daran gedacht haben, dass
ihre Schriften eines Tages auch von Afrikanerinnen und Afrikanern ge-
lesen wiirden.

Fur eine Haltung der Gelassenheit haben sich auch Kwasi Wiredu und
Abiola Irele ausgesprochen. Irele zum Beispiel empfiehlt, »die Ideale der
universellen Vernunft und Gleichheit von ihrer historischen Umsetzung«
zu trennen. » Wir mussen sozusagen der Erzdhlung vertrauen und nicht

so Vgl. oben, Fuinote 15, sowie Franziska Diibgen/Stefan Skupien (Hg.),
Paulin Hountondji, African Philosophy as Critical Universalism, Cham:
Palgrave Macmillan 2019.

st Hountondji, »Das Universale«, S. 899.

52 Ebd., S. 902.

53 Ebd., S. 9or1.

37

hitps://dol.org/10.5771/9783748962816-21 - am 16.01.2026, 00:03:41. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TS


https://doi.org/10.5771/9783748962816-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

SILVIA DONZELLI

dem Erzihler, denn auch wenn der Bote verdorben sein kann, muss die
Botschaft es nicht sein«s+. Dass Ireles Strategie der Trennung zwischen
Erzdhler und Erzdhlung nicht plausibel ist, weil so das Problem der Ver-
flechtung von Rassismus und Philosophie verkannt und auf die Ebene
personaler Vorwiirfe reduziert wird, sollte auf Basis der oben untersuch-
ten Positionen afrikanischer Kritik klar geworden sein. Wie Eze bemerkt,
verfehlt es Ireles Ansatz zu beriicksichtigen, dass das Problem rassisti-
scher Inhalte in den Schriften der Aufklarung und des Deutschen Idea-
lismus nicht in der personlichen Einstellung der Denker liegt, sondern
in den Theorien selbst.’s Zu den Einsichten, die die afrikanische Kritik
produktiv ausgearbeitet hat und von denen die akademischen Debatten
hierzulande profitieren konnten, zdhlt die fundamentale Rolle rassisti-
scher Vorstellungen in den von kapitalistischer und eurozentrischer Lo-
gik durchdrungenen aufkliarerischen Theorien iiber >den< Menschen, >die<
Zivilisation und »die« Geschichte.

Eine produktive Gelassenheit kann jedoch durchaus mit der Kritik
an der westlichen Philosophiegeschichte kompatibel sein — und sie muss
eine gewisse Militanz, im Sinne politischen Engagements, nicht unbe-
dingt ausschliefSen. Vielmehr scheint eine solche Haltung in der institu-
tionellen Afrikanischen Philosophie deshalb moglich, weil sie die post-
koloniale Kritik lingst aufgenommen und eingearbeitet hat. Anders sieht
es in der zeitgenossischen deutschen Akademie aus, in der sowohl die
rassismuskritische Auseinandersetzung mit der eigenen Philosophiege-
schichte als auch der Blick >von auflen< auf die eigene Traditions¢ — und
uberhaupt die Debatten innerhalb der Afrikanischen Philosophie — kaum
rezipiert wurden.

Wie die Vorstellung afrikanischer Positionen gezeigt hat, kann die kri-
tische Philosophie in und aus Afrika aus unterschiedlichen Griinden ei-
nen fruchtbaren Beitrag zur deutschsprachigen und europiischen Aus-
einandersetzung mit Rassismus in der eigenen Philosophiegeschichte
darstellen: Erstens haben die genannten Autoren die Propadeutik der
textexegetischen Analyse der beriichtigten Passagen bereits ertragreich
unternommen und dabei methodische Ansitze entwickelt, von denen
die Akademie hierzulande durchaus profitieren kann. Zweitens hat die
Kritik seitens der Afrikanischen Philosophie eine rein biologisch-kul-
turelle und geographische Auffassung von Rassismus, mit Verweis auf
die ihm zugrundeliegenden Dynamiken gesellschaftlicher, 6konomischer

54 Abiola Irele, »Contemporary Thought in French Speaking Africa«, in: Al-
bert Mosley (Hg.), African philosophy: Selected Readings, New York: Mac-
millan 1995, S. 263—296, hier S. 296.

55 Eze, »Introduction«, S. 12.

56 Robert Bernasconi, » African Philosophy’s Challenge to Continental Philos-
ophy«, in: Emmanuel Chuckwudi Eze (Hg.), Postcolonial African Philoso-
phy: A Critical Reader, Cambridge: Blackwell 1997, S. 183-196, hier S. 192.

38

hitps://dol.org/10.5771/9783748962816-21 - am 16.01.2026, 00:03:41. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TS


https://doi.org/10.5771/9783748962816-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

RASSISMUS UND KOLONIALE PRAKTIKEN

und politischer Macht, radikal infrage gestellt und das Verstindnis von
Rassismus sinnvoll erweitert. Die kritische Analyse europdischer philo-
sophischer Texte hat dabei die wichtige Rolle gespielt, den Widerspruch
zwischen angestrebten theoretischen Idealen und der, teils unbewussten,
Reproduktion rassistischer Denkmuster nachzuweisen.

Diese Einsichten sind auch in Bezug auf gegenwirtige Debatten tiber
ungerechte globale Machtverhiltnisse sowie iber eurozentrisch aufge-
ladene Begriffe wie »Menschenrechte« oder >Entwicklung« von Bedeu-
tung. Drittens stellt insbesondere die Auseinandersetzung mit dem Ras-
sismus innerhalb der Philosophiegeschichtsschreibung hierzulande einen
idealen Ausgangspunkt fiir einen interkulturellen Dialog mit der Afrika-
nischen Philosophie dar, die bis jetzt in Deutschlands philosophischen
Fakultiten kaum die Anerkennung erfihrt, die sie als epistemisch eben-
buirtiger Gesprachspartner verdient hatte.

Wenn unsere globale Welt ein Ort »des gegenseitigen Respektes, der
Anerkennung und der tatsdchlich menschlichen interkulturellen Solida-
ritat«57 werden soll, so »ist es notwendig, die Luft von falschen Wahr-
nehmungen zu reinigen, die auf einer falschen Metaphysik beruhen«s,
und zwar durch einen kritischen Dialog auf Augenhohe.

57 Serequeberhan, »Eurocentrism «, S. 336.
58 Serequeberhan, »The Critique «, S. 142.

39

hitps://dol.org/10.5771/9783748962816-21 - am 16.01.2026, 00:03:41. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TS


https://doi.org/10.5771/9783748962816-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

