0. Literarhistorische und methodologische Grundlegung

0.1 Romantik als Epoche?

Die Romantik markiert einen grundlegenden Einschnitt in der Geschichte
literarischer Kommunikation; sie ist eine Art Parallelaktion zur politischen
Revolution von 1789 im Bereich des Asthetischen. Dariiber herrscht in der
Forschung heute ein weitgehender Konsens. Worin allerdings das Neuartige
an der Romantik besteht, wie sich die heterogenen Erscheinungen dieser
asthetischen Revolution auf einen Nenner bringen lassen, wie genau die
Romantik gegeniiber anderen literarischen Stréomungen und Epochen abzu-
grenzen ist, dariiber gehen die Meinungen nach wie vor auseinander. Noch
komplizierter ist die Lage, wenn man die Romantik nicht aus nationallitera-
rischer, sondern, wie dies hier geschehen soll, aus européischer Perspektive
betrachtet.

Epochen haben nur zum Teil ein fundamentum in re, sie sind in erster Linie
Konstrukte der Geschichtsschreibung. Das heifit, sie sind nicht absolut wahr
oder falsch, sondern perspektivisch an ein bestimmtes Erkenntnisinteresse
gebunden und somit abhingig von der Auswahl und Privilegierung be-
stimmter Definitionskriterien. Ihr wissenschaftlicher Wert ergibt sich zum
einen aus der Transparenz und Kohdrenz der verwendeten Bestimmungs-
kriterien und zum anderen aus der heuristischen Funktion der jeweiligen
Epochenkonstruktion. Dieser prinzipielle Vorbehalt gilt fiir alle Epochen.
Im Hinblick auf die Romantik kommt erschwerend hinzu, daf} der schil-
lernde Begriff Romantik (romantisme, romanticismo, romanticism) in typologischer
wie in historischer Bedeutung bereits von den Zeitgenossen, und zwar in
programmatischer und in polemischer Absicht, verwendet wurde. Eine wei-
tere Schwierigkeit ist die (phasenversetzte) gesamteuropéische Verbreitung
des Begriffs. In Deutschland, Italien und Frankreich, denen im folgenden
unser Augenmerk gelten soll, gab es bekanntlich literarische Gruppierun-
gen, die den Begriff in poetologischer Funktion verwendeten und denen er
in der Folge dann wie ein Etikett angeklebt wurde.

Einen konzisen und pragnanten Uberblick iiber die Begriffsgeschichte gibt
Ernst Behler.! Der Verfasser stiitzt sich dabei hauptsichlich auf eigene For-

1 »Romantik, das Romantische«, in: Joachim Ritter/Karlfried Grinder (Hg.), Historisches
Warterbuch der Philosophie, Bd. 8, Darmstadt 1992, Sp. 1076-1086.

11

https://dol.org/10.5771/9783968216836-11 - am 13.01.2028, 08:49:02. Vdel - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783968216836-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

schungen? und auf Veréffentlichungen von René Wellek? und Hans Eich-
ner.* Im vorliegenden Zusammenhang ist von Interesse, dafy der Begriff
des Romantischen in der deutschen Frithromantik, die als programmatische
Avantgarde der Literaturrevolution um 1800 eine vor allem durch die Ver-
mittlung von August Wilhelm Schlegel und Mme de Staél bewirkte gesamt-
europiische Ausstrahlung hatte, keineswegs, wie man glauben méchte, zur
Selbstbeschreibung verwendet wurde. Zwar wurde der bis dahin in poeto-
logischem Zusammenhang vorwiegend pejorativ gebrauchte Begriff durch
die Briider Schlegel positiviert und aufgewertet. Gemeint sind damit im ty-
pologischen Sinn die Qualitdt der Stilmischung und im literarhistorischen
Sinn die Dichtung des Mittelalters und der Renaissance (Dante, Ariosto,
Shakespeare, Cervantes). Die Aufwertung einer als eigenstandig empfunde-
nen antiklassizistischen europiischen Dichtungstradition impliziert aber bei
den Schlegels nicht die Forderung nach deren vorbehaltloser Restitution.
Es geht im Gegenteil um eine kiinftig zu leistende dialektische und somit
spannungsreiche Vermittlung von Klassik und Romantik, von klassischer
Beschrankung und romantischer Universalitit bezichungsweise Progression,
die sich, so Friedrich Schlegel, in Goethes Werk anzukiindigen scheint.> Die
vermeintliche Frontstellung zwischen Klassik (Goethe, Schiller) und Roman-
tik (Schlegel, Novalis usw.) erweist sich aus dieser Sicht als nachtragliche
Konstruktion der Literaturgeschichtsschreibung. Die deutschen Romantiker
haben sich jedenfalls selbst nicht als solche bezeichnet. Die Zuschreibung
stammt von ithren Gegnern und Kritikern (etwa Vof3, Hegel, Heine) und
wurde dann von den Germanisten tibernommen. Auch Mme de Staél for-
dert keinen Aufstand der Romantik gegen den Klassizismus, sondern eine
Ausweitung und Modifizierung des klassizistischen Literaturverstdndnisses
durch Offnung fiir die »nordischen« Literaturen und durch die Verschmel-
zung von franzésischem »gotit« und deutscher »imagination«.® Erst in den
polemischen Auseinandersetzungen um ein neues, antiklassizistisches Lite-
raturverstandnis in Italien (ausgelost durch Mme de Staéls 1816 erschienene
Schrift Sulla mamera e la utilita delle traduzioni) und den in der Bataille d’Hernani
1830 kulminierenden Polemiken im Frankreich der 1820er Jahre wird der

2 Vgl. Behler, »Kritische Gedanken zum Begriff der europiischen Romantik« (1972), in:
Studien zur Romantik und zur idealistischen Philosophie, Paderborn u.a. 1988, S. 86-115.

3 »The Concept of Romanticism in Literary History« (1949), in: ders., Concepts of Criticism,
hg. v. Stephen G. Nichols, New Haven/London 1963, S. 128-198.

4 Vgl. Eichner (Hg.), »Romanticc and its Cognates. The European History of a Word, Toronto/Man-
chester 1972.

5 DBehler, »Kritische Gedanken zum Begriff der européischen Romantike, S. 88-98.

6 Ebd., S. 89.

12

https://dol.org/10.5771/9783968216836-11 - am 13.01.2028, 08:49:02. Vdel - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783968216836-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Romantikbegriff im identifizierenden Sinne nicht mehr nur als Schmah-
begriff, sondern auch als positiv besetzter Kampfbegriff verwendet.

Fur den Literarhistoriker stellt sich daher die Frage, ob man als romantisch
nur Werke derjenigen Autoren bezeichnen soll, die den Begriff verwendeten
bezichungsweise denen er von den Zeitgenossen oder auch im nachhinein
zugeschrieben wurde, oder ob man seine Giiltigkeit zum Epochenbegriff
verallgemeinern darf.” Die Beantwortung dieser Frage hat weitreichende
Konsequenzen. Im Bereich der deutschen Literatur etwa mufl man sich ent-
scheiden, ob man die bekannte Dichotomie Klassik vs. Romantik aufrecht-
erhélt und einen Gegensatz zwischen Goethe und Schiller auf der einen
Seite und den Briidern Schlegel, Novalis, Tieck, Brentano usw. auf der ande-
ren Seite sicht oder ob man im Gegenteil eher die zahlreichen Gemeinsam-
keiten dieser um 1800 schreibenden Autoren hervorhebt. Ganz zu schwei-
gen von der Zuordnung von Jean Paul, Ho6lderlin und Kleist, die weder
zur einen noch zur anderen Gruppierung gehéren und daher in Literatur-
geschichten aus Verlegenheit meist als eigene >Gruppe« behandelt werden.
Ein wenig anders gelagert, aber durchaus vergleichbar ist das Problem in
Italien, wo als Protagonisten der romantischen Bewegung eher zweitran-

7 Vgl. hierzu Behler, »Kritische Gedanken zum Begriff der europdischen Romantike,
S.107-115, der, nachdem er auf die zahlreichen Probleme hingewiesen hat, die sich einer
Verwendung als gesamteuropéischer Epochenbegriff aufgrund begriffsintensionaler und
-extensionaler wie zeitlicher und nationaler Unterschiede entgegenstellen, dennoch fiir
eine »kritische[.] Beibehaltung« (S. 111) pladiert und dabei auf die urspriingliche Bedeu-
tung des Begriffes romantisch verweist: »Damit wurde ja indirekt eine Erfahrung bezeich-
net, die nicht so sehr an den fiir sich bestehenden Dingen orientiert war, sondern unsere
Antwort auf sie darstellte, die Welt in der Subjekt-Objektbeziehung erscheinen lief}. Diese
Bewuf3tseinsstufe, die mit dem urspriinglichen Wort romantisch umrissen wurde, erfuhr
Anfang des 19. Jahrhunderts eine hohere Potenzierung und fithrte zu einer Haltung, die
sich iiber die bestehenden literarischen Traditionen in einer sich selbst bewufit geworde-
nen Geisteshaltung erhob.« (ebd.) In diesem Sinne einer gesteigerten (Selbst-)Reflexivitit
und der damit implizierten Vorldufigkeit und Fragwiirdigkeit aller Erkenntnis 1afit sich
die Romantik dann auch als Beginn einer als Makroepoche konzipierten Moderne auf-
fassen, wie ein jiingst erschienener Sammelband zu zeigen versucht. In der Einleitung
sprechen die Herausgeber von der »konstitutiven Leitfunktion der Romantik fur die
asthetische Moderne« (Silvio Vietta/Dirk Kemper, »Einleitungs, in: Asthetische Moderne in
Europa. Grundziige und Problemzusammenhinge seit der Romantik, Miinchen 1998, S. 1-55, hier
S.15). Diese Leitfunktion bringen sie auf folgenden Nenner: »Nicht aufgrund einzelner
Erscheinungen wie Autonomie, Subjektivitit, neuer Zeiterfahrung begriindet die Roman-
tik die dsthetische Moderne, sondern weil sie — und in dieser inneren Gegenlaufigkeit
erstmals in der Geschichte der Literatur und Kiinste — mit der Setzung solcher Leitbegriffe
und Erfahrungsformen zugleich auch deren prinzipielle Hinterfragbarkeit und Destru-
ierbarkeit mitdenkt und mitgestaltet. Von der Romantik an konstituiert sich dsthetische
Moderne als eine Epoche krasser Widerspriiche und innerer Zerrissenheit.« (ebd.)

13

https://dol.org/10.5771/9783968216836-11 - am 13.01.2028, 08:49:02. Vdel - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783968216836-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

gige Autoren wie di Breme, Berchet oder Ermes Visconti genannt werden,
wihrend die aus europiischer Sicht bedeutendsten italienischen Romanti-
ker Foscolo und Leopardi vielfach als Neoklassizisten oder gar als Anti-
Romantiker gelten. In Frankreich wiederum scheint eine programmatische
Romantik sich erst mit Stendhal und Hugo zu etablieren, wihrend Mme de
Sta€l und Chateaubriand der romantischen Literatur eher als Theoretiker
und Wegbereiter zugerechnet werden.

Folgt man den herkémmlichen Einteilungen und Zuordnungen, so ergibt
sich, wie auch immer diese im einzelnen ausfallen mégen, das Bild einer
Asynchronizitit der europiischen Literaturen um 1800: Klassiker und Ro-
mantiker koexistieren in Deutschland, verfolgen aber poetologisch und ideo-
logisch unterschiedliche Ziele; Italien und Frankreich werden von der ro-
mantischen Bewegung, die in Deutschland um 1795 einsetzt, erst mit einer
Verspatung von etwa zwei Jahrzehnten erfafit. Dieses Bild ist jedoch triige-
risch, weil es grundlegende Gemeinsamkeiten der betroffenen Texte tiber-
sieht. Solche Gemeinsamkeiten méchte ich im folgenden an ausgewihlten
Beispielen untersuchen. Nun soll hier nicht behauptet werden, daf} es zwi-
schen den um 1800 schreibenden Autoren in Deutschland, Italien und
Frankreich keinerlei signifikante Unterschiede gidbe. Wenn man aber Texte
von Autoren wie Holderlin, Foscolo, Mme de Staél und Leopardi miteinan-
der vergleicht, so werden insbesondere hinsichtlich der in diesen Texten
dominanten Liebesthematik und ihrer Funktionalisierung zahlreiche Ge-
meinsamkeiten sichtbar, die nicht zufillig sein kénnen, sondern auf grund-
legende Ubereinstimmungen der literarischen Evolution in Deutschland,
Italien und Frankreich schlieflen lassen.

0.2 Das Aufschreibesystem 1800

Um diese Ubereinstimmungen, die im Hauptteil der Untersuchung durch
vergleichende Textanalysen ausfithrlich belegt werden sollen, entsprechend
perspektivieren und interpretieren zu koénnen, ist es hier zundchst erfor-
derlich, einen geeigneten Theorierahmen zu entwerfen. Eine wichtige Vor-
aussetzung fiir das Verstidndnis alles Weiteren ist die Tatsache, daf} die >Li-
teratur< im modernen, uns vertrauten Sinne eine >Erfindung« des spéten
18. Jahrhunderts ist.8 Unser alltiglicher wissenschaftlicher und nicht-wissen-

8 Vgl. hierzu die begriffsgeschichtlichen Studien von Robert Escarpit, »La définition du
terme slittérature« (1962), in: Le littéraire et le social. Eléments pour une sociologie de la littéra-

14

https://dol.org/10.5771/9783968216836-11 - am 13.01.2028, 08:49:02. Vdel - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783968216836-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

schaftlicher Umgang mit literarischen Texten tendiert nur allzu leicht dazu,
diese Tatsache zu verschleiern. Wenn wir >Homer<, Dante und Goethe le-
sen, dann sind wir uns meist nicht dariiber im klaren, daf} es sich jenseits
aller Unterschiede auf der Ebene der Textgestalt und ihrer Semantik um
grundsétzlich Verschiedenes handelt. Die Texte der genannten >Autorenc
unterscheiden sich ndmlich prinzipiell dadurch voneinander, daf sie Pro-
dukte je verschiedener Aufschreibesysteme sind. Friedrich A. Kittler, der
diesen Begriff in die Literaturwissenschaft eingefithrt hat, versteht darunter
»das Netzwerk von Techniken und Institutionen [...], die einer gegebenen
Kultur die Adressierung, Speicherung und Verarbeitung relevanter Daten
erlauben«.? Es handelt sich um die technischen und medialen Voraussetzun-
gen zeitversetzter Kommunikation, das heiflt der Herstellung von Texten
(im Sinne von Konrad Ehlich).!? Kittlers medienwissenschaftliche Spezifizie-

ture, Paris 1970, S. 259-272, und Rainer Rosenberg, »Eine verworrene Geschichte. Vor-
tiberlegungen zu einer Biographie des Literaturbegriffs«, in: Zeitschrifl fiir Literaturwissen-
schaft und Linguistik 20/77 (1990), S. 36-65. Escarpit verweist darauf, dafl das uns bekannte
Konzept von Literatur sich erst seit der Mitte des 18. Jahrhunderts abzuzeichnen beginnt
und zwischen 1770 und 1800 in Deutschland, Frankreich und England geniigend Eigen-
standigkeit erlangt, um nach einer eigenen Bezeichnung zu verlangen (»La définition du
terme Slittérature«, S. 265). Was sich aus dem Bereich der die Disziplinen Grammatik,
Rhetorik, Philosophie, Poesie und Geschichte umfassenden humanae litterae oder, wie es
seit dem 17. Jahrhundert hie3, der belles-lettres, ausgegliedert hatte, wurde dann seit dem
spéten 18. Jahrhundert zunehmend mit den einzelsprachlichen Varianten des humanisti-
schen litteratura-Begriffs, der urspriinglich >Gelehrsamkeit« bedeutete, bezeichnet (Rosen-
berg, »Eine verworrene Geschichte«, S. 37). Schon d’Alembert verwendet im »Discours
préliminaire« der Encyclopédie (1751) neben dem gangigen belles-lettres den Begriff hittérature
im modernen Sinn, das heift in Abgrenzung zu den anderen Kiinsten (Malerei, Bildende
Kunst, Musik) wie auch zur Philosophie. Noch lange Zeit aber besteht Unklarheit tiber
die Extension des Begriffs. Mme de Staél etwa versteht in threm 1800 erschienenen Werk
unter httérature »la poésie, I'éloquence, I'histoire et la philosophie« (De la littérature considérée
dans ses rapports avec les institutions sociales. Nouvelle édition critique établie, présentée et an-
notée par Axel Blaeschke, Paris 1998, S. 45). Rosenberg, »Eine verworrene Geschichte,
S. 39, weist darauf hin, dafl das Wort Literatur sehr lange noch in Konkurrenz zu poésie
und lettres verwendet wurde. Wichtig ist im vorliegenden Zusammenhang aber weniger
der Signifikant als die von diesem bezeichnete Sache, ndmlich das Kommunikationssy-
stem Literatur als autonomes Teilsystem der modernen Gesellschaft (s.u.).
9 Aufschretbesysteme 1800 * 1900 (1985), Miinchen 31995, S. 519.

10 »Eine Sprechhandlung kann also aus ihrer unmittelbaren Sprechsituation herausgeldst
und in eine zweite Sprechsituation tibertragen werden. Die Sprechhandlung bleibt in
allen oder in mehreren ihrer Dimensionen gleich - nicht jedoch Sprecher, Horer und
die Sprechsituation als ganze. / Ich schlage nun vor, fiir eine solche, aus ihrer priméren
unmittelbaren Sprechsituation herausgel6ste Sprechhandlung, die fiir eine zweite Sprech-
situation gespeichert wird, den Ausdruck »Text< zu verwenden. Nach dieser Auffassung
sind Texte also durch ihre sprechsituationsiiberdauernde Stabilitit gekennzeichnet.« (Konrad
Ehlich, »Text und sprachliches Handeln. Die Entstehung von Texten aus dem Bediirf-

15

https://dol.org/10.5771/9783968216836-11 - am 13.01.2028, 08:49:02. Vdel - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783968216836-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

rung der Diskursarchiologie in der Nachfolge Michel Foucaults beruht auf
der Primisse, »dafl Literatur (was immer sie sonst noch in Leserkreisen
bedeuten mag) Daten verarbeitet, speichert, iibertragt«.!! Es geht Kittler
um die materiellen Bedingungen solcher Datenverarbeitung. Er operiert
folglich nicht wie die Hermeneutik mit dominant ideellen Begriffen wie
Sinn, Werk und Uberligferung, die die Materialitit des Aufschreibesystems
stillschweigend voraussetzen und damit, indem sie die medienspezifischen
Modi der literarischen Datenverarbeitung weitgehend ignorieren, wichtige
historische Unterschiede einzuebnen tendieren.

Kittler versucht nun, auf der Ebene des diskursiven und medialen Apriori
anzusetzen und das Aufschreibesystem um 1800 zu rekonstruieren, das
heifdt die technisch-medialen, institutionellen, padagogischen, psychologi-
schen und ideologischen Rahmenbedingungen zu beschreiben, unter denen
die literarische Kommunikation in der Goethezeit stattfindet und die die uns
vertrauten Umgangsweisen mit Literatur erst hervorgebracht haben. Dazu
gehort insbesondere die Hermeneutik als neuartiger Umgang mit Zeichen,
als Umstellung von einer »Logik der Signifikanten«, wie sie fiir die rhetori-
sche Semiotik der alteuropdischen Gelehrtenrepublik grundlegend war, auf
eine »Logik der Signifikate«.!? Diese »Queste nach dem transzendentalen
Signifikat«!® demonstriert Kittler an der Art und Weise, wie der Gelehrte
Faust den Anfang des Johannesevangeliums tibersetzt.!* Bekanntlich sucht
Faust nach einer addquaten deutschen Wiedergabe des griechischen Wortes
logos, wobet er in einer »Sequenz iterierter Durchstreichungen«!® die Begriffe
Wort, Sinn, Kraft einsetzt und wieder verwirft, um sich schliefflich fiir Zat zu
entscheiden. Damit wihlt er eine sowohl semantisch als auch pragmatisch
freie Ubersetzung, da er das griechische Wort weder wértlich iibersetzt
noch seine Ubersetzung einer externen Diskurskontrolle unterwirft.!6 Her-
meneutik ist in dieser Perspektive eine »Phantastik, bei der ein unersetzli-
ches Signifikat alle ersetzbaren Signifikanten ersetzt«,!” bei der die Diskurs-
kontrollinstanz »Geist« den Sinn einer Auflerung garantiert'® und bei der

nis nach Uberlieferunge, in: Aleida Assmann/Jan Assmann/Christof Hardmeier (Hg.),
Schrift und Geddichtnis, Minchen 1983, S. 24-43, hier S. 32; Hervorh. im Text.)

11 Aufschreibesysteme 1800 * 1900, S. 520.

12 Ebd., S. 19.

13 Ebd., S. 18.

14 Vgl. Goethe, Faust I, Studierzimmer, V. 12201f.

15 Aufschrebesysteme 1800 * 1900, S. 18.

16 Ebd., S. 21.

17 Ebd., S. 19.

18 Ebd., S. 25.

16

https://dol.org/10.5771/9783968216836-11 - am 13.01.2028, 08:49:02. Vdel - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783968216836-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Verstehen an die Stelle des hergebrachten Auswendiglernens tritt.! Thr eig-
net etwas Divinatorisches oder Halluzinatorisches.

Diese neuartige semiotische Praxis findet ihr Korrelat in tiefgreifenden in-
stitutionellen Verdnderungen. Die Universitdt wird von einer kirchlichen
in eine staatliche Institution verwandelt, deren Aufgabe es ist, Beamte aus-
zubilden. Zugleich entsteht das Konzept Autorschaft im modernen Sinne
durch die rechtliche Fundierung geistigen Eigentums. Beide institutionellen
Veranderungen werden im Allgemeinen Landrecht fiir die Komglich Preufsischen
Staaten von 1794 verbrieft.?? Ebenfalls um 1800 wird im Bereich der Pad-
agogik von Heinrich Stephani die Lautiermethode zum Lesenlernen ent-
wickelt, die auf eine Oralisierung des Alphabets abzielt?! und die Illusion
erzeugt, »es gibe eine Alphabetisierung ohne Schrift«.?? Im Zentrum der
neuen Sprachpidagogik steht die Mutter als »Diskursursprung«.? Ihre Auf-
gabe ist es, den Kindern das Lesen beizubringen, indem sie Schrift durch
Stimme ersetzt. »Der Muttermund erlost also die Kinder vom Buch. Eine
Stimme ersetzt ihnen Buchstaben durch Laute, ganz wie Faust den Zuschau-
ern seiner Gelehrtentragodie Worter durch Bedeutungen ersetzt.«?*

In Wechselwirkung mit den genannten Veridnderungen entsteht >die Lite-
rature. Sie ist der Ort, wo das neue Aufschreibesystem gewissermafien zu
sich selbst findet. Denn durch die Lautiermethode werden die Kinder ideal-
typisch zu Beamten und Dichtern ausgebildet. »Der Diskurs, den die Mut-
ter im Aufschreibesystem von 1800 nicht hilt, sondern macht, heifit Dich-
tung.«?> Die von der Mutter vermittelte Lesetechnik zielt auf die Ausblen-
dung der Signifikantenebene. Lesen wird dadurch zu einem Vorgang, der
das Signifikat unter Umgehung des Signifikanten formlich halluziniert. Dies
wird beférdert durch Johann Friedrich Ungers Typographiereform, die die
alte Frakturschrift durch Verzicht auf Druckerschwirze authellt und aus-
dinnt und dadurch bequemer lesbar macht. Wilhelm Meisters Lehrjahre ist ei-
ner der ersten Romane, der in Ungers Reformtypographie gedruckt wurde.
Diese »buchstibliche Entmaterialisierung« der Schrift befreit die Augen da-
von, »die Materialitit von Buchstaben auch nur wahrnehmen zu miissen«.26

19 Ebd., S. 29.
20 Ebd., S. 27
21 Ebd., S. 43.
22 Ebd., S. 46.
23 Ebd., S. 38.
24 Ebd., S. 45.
25 Ebd., S. 35.
26 Ebd., S. 117

17

https://dol.org/10.5771/9783968216836-11 - am 13.01.2028, 08:49:02. Vdel - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783968216836-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ergebnis dieser neuen Lesemethode ist jene »Bibliotheksphantastik«, von
der Foucault im Hinblick auf Flaubert gesprochen hat,?” die aber laut Kittler
schon bei E.T. A. Hoffmann, insbesondere in seinem »Mirchen aus der
neuen Zeit« Der goldne Topf, nachweisbar ist: Der Protagonist Anselmus hal-
luziniert beim Lesen und Abschreiben einer ihm unbekannten indischen
Schrift eine imaginire Bedeutung (»Von der Vermihlung des Salamanders
mit der grinen Schlange«), und prompt materialisiert sich in der Bibliothek
seines Auftraggebers, des Archivarius Lindhorst, jene Schlange, die ihm
zuvor schon in einem Holunderbusch erschienen war und die er mit Lind-
horsts Tochter Serpentina identifiziert.?8 Diese Art Bibliotheksphantastik, so
Kittler, »wiederholt also blof3 die Buchtechnik, in der [romantische Erzih-
lungen] gesetzt sind.«??

Es zeigt sich, dafl aus Kittlers diskursarchdologischer Perspektive die von
der traditionellen Literaturgeschichtsschreibung aus ideologischen Griinden
so sehr betonten Differenzen zwischen >Klassik< und >Romantik< ihre Bedeu-
tung verlieren. Beide Bewegungen haben in gleicher Weise Anteil an der um
1800 sich vollzichenden Etablierung eines neuen Aufschreibesystems. Zur
Iustration von dessen Wechselwirkungen mit der Literatur zitiert Kittler
folgerichtig Autoren wie Goethe, Jean Paul, Friedrich Schlegel und E. T. A.
Hoffmann. Die Differenzen zwischen >Klassikern< und >Romantikern< wer-
den auf den Status eines Oberflichenphinomens reduziert, weil auf der
archaologischen Ebene des Aufschreibesystems fundamentale Gemeinsam-
keiten bestehen, die, so Kittler, an den Texten ablesbar sind.

0.3 Die Epochenschwelle 1800
aus soziologischer, historischer, asthetikgeschichtlicher
und diskursarchaologischer Sicht

Diese Gemeinsamkeiten lassen sich aus soziologischer Sicht als Indizien
eines tiefgreifenden Strukturwandels der europiischen Gesellschaften inter-
pretieren, der zwar schon seit ldngerer Zeit im Gange ist, sich aber erst in
der zweiten Hilfte des 18. Jahrhunderts im zeitgenéssischen Bewufitsein nie-

27 »Un fantastique« de bibliotheque« (1964), in: ders., Dits et écrits, 4 Bde, hg. v. Daniel De-
fert/Francois Ewald, Bd. I, Paris 1994, S. 293-325.

28 E.T.A. Hoffmann, Der goldne Topf; in: Gesammelte Werke in Einzelausgaben. Bd.1: Fantasie-
stiicke in Callots Manier. Textrevision und Anmerkungen von Hans-Joachim Kruse, Ber-
lin/ Weimar 1994, S. 221-315, Zitat: Achte Vigilie, S. 280.

29 Aufschreibesysteme 1800 = 1900, S. 117.

18

https://dol.org/10.5771/9783968216836-11 - am 13.01.2028, 08:49:02. Vdel - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783968216836-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

derschlagt. Nach Niklas Luhmann erfolgt dieser Wandel auf der Ebene der
Differenzierung des Gesellschaftssystems. Luhmann unterscheidet drei For-
men der Systemdifferenzierung: die segmentire, die stratifizierte (auch: stra-
tifikatorische) und die funktional differenzierte. Segmentire Gesellschaften
bestehen aus verschiedenen Teilbereichen wie Familien, Siedlungen oder
Stimmen, die prinzipiell gleichwertig sind, deren faktische Ungleichheit
aber dazu dient, die »Zuordnungen von Giitern, Menschen und Schicksalen
zu ordnen«.3 Stratifizierte Gesellschaften dagegen verankern die Ungleich-
heit nicht mehr auf der Ebene des Schicksals, sondern auf der Ebene der
Sozialstruktur, in Form von sozialen Hierarchien. »Die Einheit der Gesell-
schaft liegt in der Rangdifferenz, die nicht in Frage gestellt werden kann,
ohne daf} die Gesellschaft in Frage gestellt werden wiirde; und diese Diffe-
renz ermoglicht dann eine Regulation des Verhaltens fiir Alltags- und Not-
lagen.«®! Funktional differenzierte Gesellschaften schliellich unterscheiden
nicht mehr nach dem Schicksal oder nach der durch Geburt bestimmten
Rangzugehorigkeit, sondern nach Funktionen. Sie bestehen aus auf je eine
Funktion spezialisierten Teilsystemen wie Politik (Funktion: Regelung von
Machtbeziehungen und somit der Méglichkeit, bindende Entscheidungen
zu treffen), Wirtschaft (Funktion: Verteilung knapper Giiter), Recht (Funk-
tion: Regelung normativer Erwartungen), Wissenschaft (Funktion: Gewin-
nung neuen, unwahrscheinlichen Wissens), Religion (Funktion: Transfor-
mation unbestimmbarer in bestimmbare Komplexitit, Ausschaltung von
Kontingenz) und Kunst (Funktion: Sichtbarmachung des Unbeobachtba-
ren), die zwar alle miteinander interagieren, aber zueinander nicht im Ver-
hiltnis funktionaler Aquivalenz stehen und daher einander nicht wechsel-
seitig in ihrer Funktion ersetzen konnen.?? Aus der Sicht eines Teilsystems
stellen die jeweils anderen Teilsysteme die Umwelt dar. Da kein Teilsystem
auflerhalb seiner selbst operieren kann, indem es die fiir sein eigenes Funk-
tionieren geeigneten Umweltbedingungen herstellt, kommt es zu Diskrepan-

30 Luhmann, »Das Problem der Epochenbildung und die Evolutionstheorie«, in: Hans Ul-
rich Gumbrecht/Ursula Link-Heer (Hg.), Epochenschwellen und Epochenstrukturen im Diskurs
der Literatur- und Sprachhistorie, Frankfurt a. M. 1985, S. 11-33, hier S. 22. - Vgl. auch die
ausfithrliche Darstellung der drei Typen gesellschaftlicher Differenzierung in Luhmann,
Die Gesellschaft der Gesellschafi, 2 Bde (1997), Frankfurt a. M. 1999, Bd. 2, S. 634-776.

31 Ebd,, S. 22f.

32 Vgl. die biindige Zusammenfassung der in Luhmanns Schriften verstreuten Aussagen zu
den einzelnen Teilsystemen und ihren Funktionen bei Detlef Krause, Luhmann-Lexikon.
Eine Einfiihrung in das Gesamtwerk von Niklas Lubmann (1996), Stuttgart 21999, S. 1891f., von
dem ich einige der oben in Klammern gesetzten Funktionsbeschreibungen in verkiirzter
Form tibernommen habe.

19

https://dol.org/10.5771/9783968216836-11 - am 13.01.2028, 08:49:02. Vdel - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783968216836-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

zen zwischen »Erwartungen in Bezug auf Funktionserfiillung« und der »Ein-
sicht, dafl man die Bedingungen der innergesellschaftlichen Umwelt [...]
nicht kontrollieren kann«.33 Im Vergleich zur segmentiren und zur stratifi-
zierten ist bei der funktional differenzierten Gesellschaft »die Form, in der
Einheit als Differenz erscheint, ins Extrem getrieben«, woraus besondere
Probleme bei der »Innenlenkung des Systems« resultieren.?* Man kann bei-
spielsweise, wie die tagliche Erfahrung zeigt, aufgrund der Komplexitit des
modernen Gesellschaftssystems und aufgrund der operativen Geschlossen-
heit der Teilsysteme nur schwer das Funktionieren des Wirtschaftssystems
durch politisches Handeln beeinflussen. Auch im ausdifferenzierten Kunst-
system macht man seit etwa 200 Jahren die Erfahrung, dafl der Preis fir die
gewonnene Autonomie darin besteht, dafy die Kunst als Kunst auf andere
"Teilsysteme nicht mehr padagogisch, politisch, religiés usw. wirken kann.
Dieses Problem aber wird in den hier zu analysierenden Texten aus der Zeit
um 1800 reflektiert. Auf die realgeschichtliche Ausdifferenzierung antwor-
tet die Literatur um 1800 mit Entdifferenzierung auf der Ebene der Selbst-
beschreibung.

Der Schritt von segmentiren zu stratifizierten und von stratifizierten zu funk-
tional differenzierten Gesellschaften bringt mithin jeweils eine Zunahme
an Komplexitit mit sich; er lafit sich daher als Kriterium fiir Epocheneintei-
lung verwenden. Wihrend der Ubergang von segmentiren zu stratifizier-
ten Gesellschaften welthistorisch mehrfach stattgefunden hat, ist die Ent-
stechung funktional differenzierter Gesellschaften auf das neuzeitliche Eu-
ropa beschrankt. Der Wandel setzt schon im 12. Jahrhundert ein, kommt
aber erst am Ende des 18. Jahrhunderts zum Abschlufi, so dafy man die Ge-
sellschaft zwischen Anfang und Ende dieses Transformationsprozesses als
»Ubergangsgesellschaft«3 einstufen kénnte. Da ein Bewufitsein fiir diesen
Wandel und entsprechende Reaktionen darauf erst in der zweiten Hilfte
des 18. Jahrhunderts konstatierbar sind, bezeichnet Luhmann jene Zeit als
»Epochenschwelle«.36

Nun spricht einiges fiir die Existenz eines epochalen Einschnitts gegen Ende
des 18. Jahrhunderts, zumal wenn man die Ergebnisse von Forschern ver-
schiedener Fachrichtungen und methodischer Observanz zum Vergleich her-
anzieht. So bezeichnet der Historiker Reinhart Koselleck das 18. Jahrhun-

33 Luhmann, »Das Problem der Epochenbildung und die Evolutionstheorie«, S. 23.
34 Ebd.

35 Ebd., S. 24.

36 Ebd.

20

https://dol.org/10.5771/9783968216836-11 - am 13.01.2028, 08:49:02. Vdel - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783968216836-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

dert als Beginn der Neuzeit.?” Im Anschluf} an eine allgemeine Reflexion
tiber die Problematik von Epocheneinteilungen zeigt er, daff im 18. Jahr-
hundert ein vollig neues Zeitbewufitsein entstanden ist, aus dem heraus
unsere heutigen Schwierigkeiten mit Epocheneinteilungen erklarbar sind.
Wihrend man bis zum 17. Jahrhundert mit »theologisch vorgegebenen gro-
len Zeitraumen«® rechnete und voraussetzte, »dafd sich bis zum Weltende
nichts prinzipiell Neues mehr ereignen kénne«,* versucht man im 18. Jahr-
hundert erstmals, unter Verzicht auf theologische Weltalterlehren die eigene
Zeit als etwas absolut Neues zu begreifen.*” Hintergrund dieser Entwick-
lung ist die Erfahrung der Beschleunigung, die als allgemeines Kriterium
der Neuzeit gelten kann.*! Daraus resultiert ein andersartiges Zeitbewuf3t-
sein: »Die Zeit wird metaphorisch dynamisiert zu einer Kraft der Geschichte
selber.«*? Die Zukunft wird dementsprechend als offene aufgefafit, man be-
ginnt in Kategorien von Fortschritt und Entwicklung zu denken. Die Ge-
schichtsschreibung wird dadurch verzeitlicht, der Historiker nimmt selbst
eine historische und daher relative Perspektive ein, so dafl erstens die Ver-
gangenheit erst aus einer gréfleren Distanz sich dem Betrachter zur Einheit
fugt und zweitens das Vergangene niemals eindeutig und fiir alle Zeiten
gultig beschrieben werden kann.*® Aus der Erfahrung der Beschleunigung
und der daraus resultierenden Erwartung einer offenen Zukunft ergibt sich
bei den Zeitgenossen in der zweiten Hilfte des 18. Jahrhunderts das Bewufit-
sein, daf} man in einer Zeit des Ubergangs lebe.*

Auch aus der Sicht der Asthetikgeschichte und der Semiotik stellt das spite
18. Jahrhundert einen wichtigen Einschnitt dar. Dieser ist terminologisch an
die in der zeitgendssischen Asthetikdiskussion vorgenommene Gegeniiber-
stellung von Symbol und Allegorie gebunden. Die bekannten Umstellun-
gen im Bereich der Asthetik — Abkehr von der Imitatio-Poetik, Trennung
des Schonen und des Niitzlichen, Autonomie und Intransitivitat des Kunst-
werks, Ausdruck statt Reprasentation usw. — sind auf semiotischer Ebene
allesamt mit dem emphatisch verwendeten Symbolbegriff verkniipft, der in
Opposition zu dem bis etwa 1790 weitgehend synonymen Begriff der Alle-

37 Vgl. »Das achtzehnte Jahrhundert als Beginn der Neuzeit«, in: Reinhart Herzog/Reinhart
Koselleck (Hg.), Epochenschwelle und Epochenbewufstsein, Miinchen 1987, S. 269-282.

38 Ebd., S. 274.

39 Ebd.

40 Ebd., S. 275, mit Hinweis auf Chladenius.

41 Ebd., S. 277f.

42 Ebd.,, S. 278.

43 Ebd., S. 279.

44 Ebd,, S. 280.

21

https://dol.org/10.5771/9783968216836-11 - am 13.01.2028, 08:49:02. Vdel - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783968216836-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

gorie gestellt wird. Das Symbol gilt nunmehr als produktiv, intransitiv und
motiviert, hat eine paradoxe Verweisungsfunktion*® und verkérpert durch
seine die Ratio tberschreitenden Eigenschaften die romantische Poesie
schlechthin. Die Allegorie ist demgegentiber transitiv, arbitrar und rational,
das heifit, sie folgt einem vorgegebenen Muster oder Klischee, ist code-
abhidngig, also unoriginell. Als solche verkorpert sie die traditionelle Poesie,
die die Romantik zu tiberwinden trachtet. So kommt Tzvetan Todorov, der
die dsthetischen Diskussionen der Goethezeit aus semiotischer Sicht dar-
stellt, zu dem Ergebnis, dafi sich die romantische Asthetik auf einen Begriff
kondensieren lasse, den des Symbols: »[...] toute 'esthétique romantique se-
rait alors, en fin de compte, une théorie sémiotique. Réciproquement, pour
comprendre le sens moderne du mot >symboles, il est nécessaire et suffisant
de relire les textes romantiques. Nulle part le sens de >symbole« n’apparait
de facon aussi claire que dans I'opposition entre symbole et allégorie — op-
position inventée par les romantiques et qui leur permet de s’opposer a tout
ce qui n’est pas eux.«6

45 So heifit es etwa bei Goethe, der hier mit den Auffassungen von August Wilhelm Schle-
gel, Schelling, Ast und anderen iibereinstimmt (vgl. Tzvetan Todorov, Théories du symbole
(1977), Paris 1985, S. 235-259): »Es ist ein grofler Unterschied, ob der Dichter zum
Allgemeinen das Besondere sucht oder im Besondern das Allgemeine schaut. Aus jener
Art entsteht Allegorie, wo das Besondere nur als Beispiel, als Exempel des Allgemeinen
gilt; die letztere aber ist eigentlich die Natur der Poesie, sie spricht ein Besonderes aus,
ohne ans Allgemeine zu denken oder darauf hinzuweisen. Wer nun dieses Besondere
lebendig fafit, erhélt zugleich das Allgemeine mit, ohne es gewahr zu werden, oder erst
spét.« (Werke. Hamburger Ausgabe in 14 Binden. Bd. 12: Schrifien zur Kunst. Textkritisch durch-
gesehen von Erich Trunz, kommentiert von Herbert von Einem. Schriffen zur Literatur.
Maximen und Reflexionen. Textkritisch durchgesehen und kommentiert von Hans Joachim
Schrimpf, 91981, Nachdruck Miinchen 1982, S. 471.) Das »letztere«ist das Symbolische,
welches, »ohne ans Allgemeine zu denken oder darauf hinzuweisens, dieses ausdrickt
und somit eine paradoxe, weil nicht-markierte und nicht erkennbare Verweisungsfunk-
tion besitzt.

46 Todorov, Théories du symbole, S. 179-260, Zitat S. 235. — Paul de Man, »The Rhetoric of
Temporality«, in: Charles S. Singleton (Hg.), Interpretation — Theory and Practice, Baltimore
1969, S. 173-209, geht ebenfalls aus von der in der Romantik als Werteopposition defi-
nierten Unterscheidung Symbol vs. Allegorie, stellt die Tauglichkeit des Symbolbegriffs
zur Selbstbeschreibung der Romantik jedoch in Frage. Am Beispiel von Rousseaus La
Nouvelle Heéloise zeigt er, daf sich dort neben der symbolischen Sprachverwendung (in
der Meillerie-Episode) eine auf dltere Traditionen zurtickfithrbare allegorische Verwen-
dung (Elisée) findet, in welcher sich die genuine romantische Erfahrung als eine der
Zeitlichkeit enfaltet. Dies erlaubt eine Reformulierung der Basisannahme romantischer
Epistemologie: »The dialectical relationship between subject and object is no longer the
central statement of romantic thought, but this dialectic is now located enirely in the
temporal relationships that exist within a system of allegorical signs. It becomes a conflict
between a conception of the self seen in its authentically temporal predicament and a

22

https://dol.org/10.5771/9783968216836-11 - am 13.01.2028, 08:49:02. Vdel - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783968216836-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Eine Ubereinstimmung der Luhmann-These ergibt sich interessanterweise
auch mit der auf ganz anderen Kriterien beruhenden diskursarchéologi-
schen Epocheneinteilung von Michel Foucault. Dieser untersucht die in
Europa seit dem 16. Jahrhundert herrschenden impliziten Voraussetzungen
des Denkens bezichungsweise der Konzeption und Definition von Ordnung.
Er fragt danach, auf welche Weise Ordnung wahrgenommen wurde, und
zwar in der (Reflexion tiber) Sprache, im Austausch von Giitern und in
der Einteilung der Natur, und welche Arten von Ordnung erkannt wurden,
die dann den »socle positif des connaissances«*’ bildeten, auf dem die einzel-
nen Bereiche des Wissens basierten. Im Gegensatz zur Ideen- oder Wissen-
schaftsgeschichte geht es der Foucaultschen Diskursarchdologie nicht um
die Inhalte des Wissens einer Gesellschaft, sondern um die Voraussetzun-
gen, das Apriori dieses Wissens.*8 Im einzelnen unterscheidet Foucault seit
dem 16. Jahrhundert drei Epistemen oder »champl[s] épistémologique[s]«,*’
die in einer diskontinuierlichen Abfolge zueinander stehen. Nach Mafigabe
der jeweils dominanten apriorischen Ordnungsmuster kann man diese Wis-
senskonfigurationen als die Episteme der Ahnlichkeit (franzosische Renais-
sance, also 16. Jahrhundert), die Episteme der Représentation (dge cdassique,
also 17. und 18. Jahrhundert) und die Episteme der Geschichte (seit dem
letzten Viertel des 18. Jahrhunderts) bezeichnen.

Die Renaissance-Episteme steht im Zeichen der universellen Analogie; alle
Elemente des Kosmos verweisen wechselseitig aufgrund von Ahnlichkeit
aufeinander. Die Sprache ist mit den von ihr bezeichneten Dingen untrenn-
bar verbunden, sie ist thnen gewissermafien eingeschrieben, so dafy kein
Unterschied besteht zwischen dem, was man sieht, und dem, was man liest.
Der daraus resultierende absolute Primat der Schrift ist auch der Grund,
weshalb jede schriftliche Auflerung sofort durch eine sie kommentierende
Auflerung gedoppelt wird - Foucault spricht in diesem Zusammenhang
vom »ressassement du commentaire«.’) Dem Analogiedenken korrespon-
diert eine terndre Zeichenkonzeption: das Zeichen besteht aus einer Markie-
rung, der von ihr bezeichneten Sache und der Ahnlichkeit, durch die die

defensive strategy that tries to hide from this negative self-knowledge. On the level of lan-
guage the asserted superiority of the symbol over allegory, so frequent during the nine-
teenth century, is one of the forms taken by this tenacious self-mystification.« (S.191)

A7 Les mots et les choses. Une archéologie des sciences humaines, Paris 1966, S. 13.

48 Vgl. ebd.: »[Cette étude] s’efforce de retrouver a partir de quoi connaissances et théories
ont été possibles [...].«

49 Ebd.

50 Ebd., S. 54.

23

https://dol.org/10.5771/9783968216836-11 - am 13.01.2028, 08:49:02. Vdel - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783968216836-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Markierung an die Sache gebunden ist.5! Diese terndre Struktur aber ist
instabil, weil die Ahnlichkeit ein Merkmal sowohl der Markierung als auch
der bezeichneten Sache ist, so dafd die drei distinkten Elemente des Zeichens
in eins zusammenzufallen drohen.%?

Im 17. Jahrhundert vollzieht sich ein fundamentaler Wandel in der Auffas-
sung von Zeichen und Sprache. Das terndre Schema wird durch ein binéres
ersetzt (Signifikant vs. Signifikat), welches die Grundlage einer stabilen Zei-
chenkonzeption bildet. Die Sprache hért auf, den Dingen eingeschrieben zu
sein, sie wird zu einem Instrument der Reprasentation. Durch die Trennung
von Wortern und Dingen wird die Sprache zu einem transparenten Instru-
ment des Denkens und der Verstindigung. Die Ahnlichkeit als »expérience
fondamentale et forme premiére du savoir«®® wird ersetzt durch die Dicho-
tomie von Identitidt und Differenz. Das Denken wird dadurch sozusagen
neu justiert. Anstatt nach Ahnlichkeiten sucht man nun nach Differenzen;
die unendliche Serie der Ahnlichkeiten, die der Grund fiir den zugleich un-
erschopflichen und tautologischen Charakter des Renaissance-Wissens war,
wird durch die Méglichkeit eines vollstindigen Inventars der Dinge ersetzt.
Als méglich gilt nun eine »connaissance absolument certaine des identités
et des différences«,5* wihrend die Kenntnis des Systems der Ahnlichkeiten
bestenfalls einen hohen Grad an Wahrscheinlichkeit erlangen konnte. Im
Bereich des institutionalisierten Wissens erfolgt eine Trennung von Buch-
gelehrsamkeit (histoire oder érudition) und Erfahrungswissenschaften (sciences).
Foucault untersucht hier im einzelnen die Bereiche der grammaire générale,
der analyse des richesses und der histoire naturelle, die auf eine vollstindige taxo-
nomische Vermessung der ihnen zugeordneten Wissensfelder zielen. Die
Konzeptionen von Wissen und Wahrheit werden voéllig neu organisiert: »La
vérité trouve sa manifestation et son signe dans la perception évidente et
distincte. Il appartient aux mots de la traduire s’ils le peuvent; ils n’ont plus
droit a en étre la marque. Le langage se retire du milieu des étres pour
entrer dans son 4ge de transparence et de neutralité.«> Dieser strikten Tren-
nung von Woértern und Dingen entspricht die binére Struktur des Zeichens.
Das Zeichen ist nicht Teil der bezeichneten Sache, sondern représentiert
diese, verweist auf sie. Damit man aber als Zeichenbenutzer ein Zeichen als
solches erkennen kann, muf} es nicht nur auf ein Bezeichnetes verweisen,

51 Ebd., S. 57
52 Ebd.

53 Ebd., S. 66.
54 Ebd., S. 69.
55 Ebd., S. 70.

24

https://dol.org/10.5771/9783968216836-11 - am 13.01.2028, 08:49:02. Vdel - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783968216836-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

sondern auch auf seine eigene Zeichenfunktion. Es muf} sich selbst als Zei-
chen sichtbar machen. »L’idée signifiante se dédouble, puisque a I'idée qui
en remplace une autre, se superpose I'idée de son pouvoir représentatif.«6
Die in sich gedoppelte Reprisentation besteht somit aus einer Fremdrefe-
renz (»rapport a un objet«) und einer diese iiberlagernden Selbstreferenz
(»manifestation de soi«).5” Die Welt der Zeichen schliefilich ist koextensiv
mit dem Denken; Ideen und Zeichen verweisen in wechselseitiger Transpa-
renz aufeinander. Die Koextension von Zeichen, Reprisentation und Den-
ken macht den Vorgang der Bezeichnung (signification) selbst unsichtbar, so
daf} es keine Theorie der Bezeichnung geben kann.’® Wenn man im klassi-
schen Zeitalter tiber Signifikate spricht, redet man immer auch von den sie
reprasentierenden Zeichen, und umgekehrt. Diese Identitét bleibt jedoch
verborgen.

Die epistemologischen Grundlagen des abendlidndischen Denkens wandeln
sich erneut grundlegend in den letzten Jahrzehnten des 18. Jahrhunderts.
War das tibergeordnete Prinzip des Wissens in der klassischen Episteme
die Ordnung, so ist das Leitprinzip der sie ablosenden Episteme die Ge-
schichte.’® Wihrend man zuvor nach Identititen und Differenzen fragte
und die Felder des Wissens taxonomisch vollstindig zu vermessen suchte,
richtet sich nun das Augenmerk auf Organisationen und ihre internen Struk-
turen.®’ Im Bereich der Sprachwissenschaft wirkt sich dies dahingehend aus,
dafl man sich nicht mehr wie bisher um die logische Analyse der Sprache
und der Reprisentation bemiiht (Theorie des Verbs und der Proposition,
Theorie der Wortarten und der Art und Weise, in der sie die Reprasenta-
tion zergliedern, usw.), sondern um die historische Abstammung und die
Verwandtschaftsverhaltnisse zwischen den einzelnen Sprachen. Die Sprache
verliert ihre Transparenz und schiebt sich als Objekt, das Spuren seiner
Historizitit in sich tragt, vor das Auge des Betrachters. Das Studium der

56 Ebd., S. 78.

57 Ebd., S. 79. - In die Sprache der Systemtheorie tibersetzt, kann man sagen, daf} hier
der klassische Fall eines Wiedereintritts (re-entry) der System/Umwelt-Differenz in das
System vorliegt. Foucault nennt dies »un décalage inévitable de la figure a deux termes,
qui recule par rapport a elle-méme et vient se loger tout entiére a I'intérieur de I’élément
signifiant« (Les mots et les choses, S. 78).

58 Ebd., S. 80.

59 Dafl das zentrale Problem der im 18. Jahrhundert entstehenden Moderne mit einer neuen
‘Wahrnehmung von Zeit und Zeitlichkeit zu tun hat, ist eine These, die auch in einigen
der oben zitierten Untersuchungen vertreten wird, vgl. Koselleck, »Das achtzehnte Jahr-
hundert als Beginn der Neuzeit«, und de Man, »The Rhetoric of Temporality«.

60 Les mots et les choses, S. 230.

25

https://dol.org/10.5771/9783968216836-11 - am 13.01.2028, 08:49:02. Vdel - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783968216836-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Flexionsendungen bewirkt eine Umkehrung der Priorititen: Hatte man zu-
vor die nach universellen Prinzipien funktionierende Reprdsentation (das
heiflt die Bezichung der Sprache zur aulersprachlichen Realitit) und die
etymologischen Wurzeln als Zeichen fiir die gemeinsame Abstammung der
Sprachen von den Urlauten in den Mittelpunkt gestellt und dabei die for-
male Seite der Sprachen als nebenséchliches und zufilliges Merkmal be-
trachtet, so wird man sich jetzt dessen bewuflt, daf} die Bedeutung von
Sprache zu Sprache dufierst instabil ist, wahrend die formale Organisation,
etwa das Flexionssystem, eine hohe Konstanz aufweist. Dadurch verschiebt
sich die Aufmerksamkeit weg von der klassisch-universellen Ordnung hin
zur historisch bedingten Organisation, von der synchronen zur diachronen
Betrachtung. Die Sprache wird nun nicht mehr als transparentes Instrument
der Repridsentation, sondern als opaker Gegenstand betrachtet, dessen in-
terne, historisch gewachsene Organisation aufgedeckt werden muf}. Diese
Historisierung erfafit auch die anderen institutionalisierten Bereiche des
Wissens. An die Stelle der drei von Foucault untersuchten Wissensgebiete
grammaire générale, histoire naturelle und analyse des richesses treten die modernen
sciences humaines: Philologie, Biologie und Politische Okonomie.6! Sie alle fra-
gen nach der Geschichte ihrer Gegenstinde und damit nach deren verbor-
gener Tiefendimension: »Ainsi, la culture européenne s’invente une profon-
deur ou 1l sera question non plus des identités, des caracteres distinctifs,
des tables permanentes avec tous leurs chemins et parcours possibles, mais
des grandes forces cachées développées a partir de leur noyau primitif et
inaccessible, mais de I'origine, de la causalité et de 'histoire.«62

Die Episteme der Geschichte hat zwei im vorliegenden Zusammenhang
besonders wichtige Konsequenzen. Die erste Konsequenz betrifft den Status
des Subjekts, die zweite den der Literatur. Was die erste Konsequenz angeht,
so lautet Foucaults These, dafl das Subjekt als Mensch (I’zomme) ein Produkt,
eine Erfindung der neuen Episteme sei, und zwar in Abhéngigkeit von der
neuen Sprachkonzeption. »Dans la pensée classique, celui pour qui la re-
présentation existe, et qui se représente lui-méme en elle, s’y reconnaissant
pour image ou reflet, celui qui noue tous les fils entrecroisés de la >représen-
tation en tableaus, — celui-la ne s’y trouve jamais présent lui-méme. Avant la

61 Genau genommen, so Foucault, Les mots et les choses, S. 220, handelt es sich nicht um
eine Ersetzung, sondern um die Entstehung neuer Disziplinen in den von den alten
nicht abgedeckten Zwischenrdumen und Leerstellen. Die Neuorganisation des Wissens
in den letzten Jahrzehnten des 18. Jahrhunderts sei so grundlegend, daf} sie nicht als eine
bruchlose Ankniipfung an die alten Fragestellungen beschrieben werden kénne.

62 Ebd., S. 263.

26

https://dol.org/10.5771/9783968216836-11 - am 13.01.2028, 08:49:02. Vdel - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783968216836-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

fin du XVIII® siecle, I iomme n’existait pas.«®® Die transparente Sprache der
klassischen Episteme — le Discours im emphatischen Sinne - ist der Ort, an
dem die Dinge und ihre Reprisentation (das heifit die menschliche Vorstel-
lung von den Dingen) in Ubereinstimmung gebracht werden. Infolgedes-
sen kann >der Mensch« als Subjekt dieser Sprache und dieser Reprisenta-
tion sich selbst nicht objekthaft gegentibertreten, er nimmt sich selbst nicht
als problematisches Erkenntnissubjekt wahr. Unter Hinweis auf Descartes
formuliert Foucault dies wie folgt: »Le passage du >Je pense< au >Je suisc
s’accomplissait sous la lumiere de I'évidence, a 'mtérieur d’un discours dont
tout le domaine et tout le fonctionnement consistaient a articuler 'un sur
'autre ce qu’on se représente et ce qui est.«®* Aufgrund der vollstaindigen
Transparenz der Sprache in bezug auf die Dinge bleibt nicht nur, wie oben
erwihnt, der Vorgang der Bezeichnung (signification) ausgeblendet, sondern
auch das denkende, wahrnehmende und sprechende Subjekt. Wenn aber
nun, wie dies gegen Ende des 18. Jahrhunderts geschieht, die Sprache nicht
mehr als transparent konzipiert wird, sondern selbst als Objekt in Erschei-
nung tritt, dann erhalt auch das Subjekt der Sprache ein Bewufitsein seiner
selbst. Es kann sich sozusagen nicht mehr im reibungslos funktionierenden
Reprasentationsdiskurs verstecken. Das Subjekt spaltet sich auf in ein »sujet
qui connait« und ein »objet pour un savoir«®® oder, um es in der Sprache
der Kantschen Philosophie zu formulieren, ein transzendentales und ein
empirisches Ich.®6 Nach Foucaults Diagnose ist dieses seiner selbst innewer-

63 Ebd., S. 319 (Hervorh. im Text).

64 Ebd., S. 322.

65 Ebd., S. 323.

66 Manfred Frank, »Fragmente einer Geschichte der Selbstbewuf3tseins-Theorie von Kant
bis Sartre«, in: ders. (Hg.), Selbstbewufstseinstheorien von Fichte bis Sartre, Frankfurt a. M. 1991,
S. 413-599, hier S. 435, bezeichnet die Kantsche Auffassung vom transzendentalen Ich
als »Reflexionsmodell des Selbstbewufitseins«. Dieses Reflexionsmodell »besteht im we-
sentlichen darin, das Bewuf3tsein, das wir von uns selbst besitzen, nach dem Vorbild (des
Reprasentationsmodells) der Vorstellung zu interpretieren: als Ergebnis der Riickwen-
dung der Vorstellung auf sich selbst, die sich damit zum Gegenstand macht.« (ebd.) Da
das Reprisentationsmodell aber die Existenz zweier getrennter Instanzen (Subjekt und
Objekt) voraussetzt, fithrt seine Anwendung auf das Selbstbewufitsein zu dem Paradox,
daf} die zundchst prasupponierte Differenz negiert werden muf}, »denn sonst erreichte ich
am Ziel der Riickwendung auf mich nicht mich selbst, sondern anderes oder anderswen.«
(ebd.) Die Paradoxie des Reflexionsmodells versucht Fichte zu 16sen, indem er von der
»volligen Nichtunterschiedenheit von Subjekt und Objekt im Selbstbewuf3tsein« (ebd.,
S.448) ausgeht, was er als »intellektuelle Anschauung« bezeichnet. Die Fichtesche Kritik
am Reflexionsmodell wiederum wird von Autoren wie Hélderlin und Novalis rezipiert
und radikalisiert (ebd., S. 449-482). — Die unlésbaren Paradoxien des Denkens, die aus
solcher Radikalisierung resultieren, werden dann in der romantischen Literatur bekannt-

27

https://dol.org/10.5771/9783968216836-11 - am 13.01.2028, 08:49:02. Vdel - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783968216836-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

dende Subjekt (I’homme) ein hybrides und gespaltenes Subjekt, das er auch
als »étrange doublet empirico-transcendantal« bezeichnet.” Dessen transzen-
dentale Reflexion bezieht ihren Anstof3 nicht mehr wie noch bei Kant aus
einer Kenntnis der Natur, sondern aus der stummen Existenz eines »non-
connus, das den Menschen dazu aufruft, sich selbst zu verstehen.%® Die
Frage, die das Subjekt sich stellt, lautet also: »[...] comment peut-il se faire
que 'homme pense ce qu’il ne pense pas, habite ce qui lui échappe sur
le mode d’une occupation muette, anime, d’une sorte de mouvement figé,
cette figure de lui-méme qui se présente a lui sous la forme d’'une extério-
rité tétue?«® Es handelt sich mit anderen Worten um ein sich selbst als
etwas Fremdes erfahrendes Ich, dem sich unauslotbare Tiefen in sich selbst
auftun.”’ Das romantische Ich 1afit sich somit als Effekt einer bestimmten
Sprachkonzeption beschreiben. Sprache und Subjekt sind eng aufeinander
bezogen.

Die zweite aus der Episteme der Geschichte resultierende Konsequenz be-
trifft den Status der Literatur. Die Sprache, die in der Renaissance-Episteme
als »prose du monde« den Dingen eingeschrieben war, um dann im klassi-
schen Zeitalter als Instrument der Représentation unsichtbar zu werden,
kehrt am Beginn der modernen Episteme in doppelter Gestalt zuriick. Zum
einen als Gegenstand wissenschaftlicher Betrachtung in der Philologie, zum
anderen im Bereich der Literatur, die sich eben in jener Zeit als »contre-
discours«’! neu organisiert. Die klassische Ordnung des Diskurses, die auf
der Gleichung langage = connaissance = discours’ und somit auf der epistemo-
logischen Prioritit der Sprache beruhte, wird aufgeldst. In der neuen Epi-
steme, die an ihre Stelle tritt, ist die Sprache nur noch einer von vielen
Gegenstinden der Erkenntnis. Sie unterliegt einer Nivellierung, die aller-
dings durch mehrere Erscheinungen kompensiert wird, deren wichtigste

lich fiktionalisiert, insbesondere in der Figur des Doppelgingers bei Jean Paul, der sich
explizit auf Fichte bezieht (Siebenkds, Titan), und bei E. T. A. Hoffmann (z.B. in Dre Elixiere
des Teufels).

67 Les mots et les choses, S. 329.

68 Ebd., S. 334.

69 Ebd.

70 Vgl. Manfred Frank, »Ein Grundelement der historischen Analyse: die Diskontinuitét:.
Die Epochenwende von 1775 in Foucaults >Archdologie«, in: Reinhart Herzog/Reinhart
Koselleck (Hg.), Epochenschwelle und Epochenbewufstsein, Miinchen 1987, S. 97-130, der dar-
auf hinweist, dafl Foucaults Formulierungen nichts anderes als die »romantische Umdeu-
tung des transparenten Subjekts in ein Selbstverhaltnis ohne auslotbaren Grund« (S. 122)
meinen.

71 Les mots et les choses, S. 59.

72 Ebd., S. 309.

28

https://dol.org/10.5771/9783968216836-11 - am 13.01.2028, 08:49:02. Vdel - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783968216836-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

»I’apparition de la littérature« ist.”> Darunter versteht Foucault eine vollig
neuartige diskursive Praxis, die nicht mehr in der Tradition von >Homer«
und Dante steht. Er beschreibt sie als »isolement d'un langage singulier dont
la modalité propre est d’étre littéraire«.”* Die Literatur ist der Ort, wo die
zum Objekt der Philologie herabgesunkene Sprache in ihrer urspriinglichen
Gestalt wiederaufersteht und mit dem reinen Akt des Schreibens in Bezug
gesetzt wird. In der Folgezeit entfernt sich der literarische Diskurs zuneh-
mend vom »discours d’idées« und wird radikal intransitiv. Die Wertbegriffe,
denen die Literatur im klassischen Zeitalter unterstellt war (godt, plaisir, natu-
rel, vraz), werden von gegenteiligen Begriffen abgeldst (scandalews, laid, impos-
sible). Die traditionellen Gattungen werden aufgeldst; statt dessen wird die
Literatur zur »pure et simple manifestation d’un langage quin’a pour loi que
d’affirmer - contre tous les autres discours — son existence escarpée«.”” Die
Literatur transportiert keine Information mehr, sie wird selbstreferentiell,
»comme si son discours ne pouvait avoir pour contenu que de dire sa propre
forme«.”0 Die literarische Rede richtet sich entweder an sich selbst als »sub-
jectivité écrivante«, oder sie versucht, in ihrem eigenen Entstehungsvorgang
die Essenz des Literarischen zu erfassen. Der Fluchtpunkt, auf den die Lite-
ratur sich zubewegt, ist der Akt des Schreibens.

Was Foucault im Sinn hat, wenn er mit solchen Worten von »>der Literatur«
spricht, sind vor allem Autoren wie Holderlin, Mallarmé und Artaud,’” also
eine um 1800 einsetzende Traditionslinie der modernen Literatur, die man
vereinfachend als »poésie pure« bezeichnen kénnte. Dieser emphatische und
von Foucault mehr beschworene als analytisch fundiert verwendete Litera-
turbegriff darf sicher nicht vorbehaltlos verallgemeinert werden. Dennoch
trifft er einen wesentlichen Aspekt jener diskursiven Praxis, die sich um
1800 im Rahmen des neuen Aufschreibesystems etabliert und die wir als

73 Ebd., S. 312f. - Die Literatur im emphatischen Sinne, so wie sie von den Romantikern
geprégt und theoretisch fundiert wurde, hat demnach eine die Nivellierung der Sprache
kompensierende Funktion. In funktional analoger Weise wird, wie im folgenden zu zei-
gen sein wird, nach der These von Luhmann, Liebe als Fussion. Zur Codierung von Intimi-
tat (1982), Frankfurt a. M. 1995, die Extensivierung unpersonlicher Bezichungen in der
funktional differenzierten Gesellschaft aufgefangen durch die Intensivierung persénlicher
Beziehungen, die sich des symbolisch generalisierten Kommunikationsmediums Liebe
bedient. Diese funktionale Homologie auf der Ebene der Sprache und auf der Ebene
der personlichen Beziehungen ist einer der Griinde fiir die besondere Affinitit von Liebe
und Literatur in der Romantik. Die beiden Funktionen werden aneinander gekoppelt.

74 Les mots et les choses, S. 313.

75 Ebd.

76 Ebd.

77 Ebd., S. 59.

29

https://dol.org/10.5771/9783968216836-11 - am 13.01.2028, 08:49:02. Vdel - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783968216836-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Literatur bezeichnen: die Selbstreflexivitit. Was darunter zu verstehen ist be-
zichungsweise wie dieser Begriff analytisch nutzbar gemacht werden kann,
soll weiter unten entwickelt werden (vgl. Kap. 0.4 bis 0.7). Hier ist jedoch
zunichst auf ein Problem hinzuweisen: Foucaults Rede vom literarischen
»contre-discours« ist sicher nicht falsch, wenn man sie auf einen Teilbereich
der seit 1800 entstandenen literarischen Texte bezieht. Man kénnte die
Hypothese wagen, daf} sie tendenziell fir asthetisch innovative Texte gilt,
die vom Erwartungshorizont des zeitgenossischen Publikums so weit abwei-
chen, daf3 sie den herrschenden Diskurs subvertieren oder doch in Frage
stellen und durch ihr provokatives Potential, das bis zur Inkommensurabi-
litat reichen kann, eine offene Serie von Auseinandersetzungen ausldsen.
Solche »asthetische Distanz« ist nach Hans Robert Jaufi7® ein wichtiges Krite-
rium fiir die Qualitit, den Kunstcharakter eines literarischen Textes. Ande-
rerseits ist Foucaults Rede vom literarischen »contre-discours« unspezifisch
und nicht zuletzt deshalb unbefriedigend, weil die Literatur ja als diskursive
und kommunikative Praxis um 1800 fest institutionalisiert ist. Es gibt ein
Sozialsystem Literatur mit den Handlungsrollen Literaturproduzent, Litera-
turvermittler, Literaturrezipient und Literaturverarbeiter.”? Dieses System
ist Teil des Kunstsystems und es ist wie alle Funktionsbereiche der moder-
nen, funktional differenzierten Gesellschaft »operativ autonom«," das heift,
die Funktion, die es im Rahmen dieser Gesellschaft erfillt, kann von keinem
anderen Teilsystem iibernommen werden. Wenn Foucault also von der Kon-
terdiskursivitdt der Literatur redet, so ist danach zu fragen, welchen Stellen-
wert solche Konterdiskursivitit diesseits des von Foucault zugrundegelegten
engen, emphatischen Literaturbegriffs im Literatursystem haben kann. Es
ist sicherlich nicht die Funktion der seit dem 19. Jahrhundert quantitativ
mehr und mehr anwachsenden Unterhaltungsliteratur (man denke an den
roman-fewlleton, die Boulevardkomdédie oder den Kriminalroman), die Dar-
stellungsfunktion hinter sich zu lassen und die Sprache in ihrem urspriing-
lichen Sein zum Vorschein zu bringen. Und selbst wenn man als Literatur
nur den schmalen Bereich des Hohenkamms zulaf}t, scheint es zumindest
diskutabel, ob man mit Foucaults Charakterisierung etwa dem realistischen
Roman gerecht wird. Der von Foucault vorgeschlagene Literaturbegriff ist
also trotz seiner Suggestivitat mit Vorsicht zu genieflen.

78  Literaturgeschichte als Provokation, Frankfurt a. M. 1970, S. 177{f.

79 Vgl. Siegfried J. Schmidt, Die Selbstorganisation des Sozialsystems Literatur im 18. Jahrhundert,
Frankfurt a. M. 1989.

80 Niklas Luhmann, Die Kunst der Gesellschafl, Frankfurt a. M. 1995, S. 129.

30

https://dol.org/10.5771/9783968216836-11 - am 13.01.2028, 08:49:02. Vdel - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783968216836-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Wenn man die referierten Positionen von Kittler, Luhmann, Koselleck,
Todorov und Foucault vergleicht und synthetisiert, so ergibt sich als tiber-
einstimmendes Resultat die Diagnose einer epochalen Umstrukturierung
um 1800. Diese erklart sich auf der Ebene der Gesellschaftsstruktur daraus,
dafl der Umbau der alteuropéischen, stratifizierten Gesellschaft in eine histo-
risch vollig neuartige, funktional differenzierte Gesellschaft nunmehr weit-
gehend vollzogen ist und Gegenstand der gesellschaftlichen Selbstbeschrei-
bung wird. Die Etablierung einer neuen Gesellschaftsstruktur geht einher
mit einer Neuorganisation des epistemologischen Apriori.8! Dem entspre-

81 Ob es sich dabei um eine blofle Koinzidenz oder um eine Kausalbezichung handelt, ist
unklar. Foucault blendet bei seiner Betrachtung die Realgeschichte weitgehend aus, so
dafy Korrelationen der epistemologischen mit anderen Ebenen des Gesellschaftssystems
nicht erkennbar werden. In seiner Analyse bleibt die Diskontinuitit zwischen den Epi-
stemen unerklédrt, und zwar mit Vorbedacht: »Pour une archéologie du savoir, cette ou-
verture profonde dans la nappe des continuités, si elle doit étre analysée, et minutieuse-
ment, ne peut étre >expliquée« ni méme recueillie en une parole unique.« (Les mots et les
choses, S. 229; vgl. auch S. 641.) Die Diskontinuititsthese wurde mehrfach kritisiert, etwa
von Manfred Frank (»Ein Grundelement der historischen Analyse: die Diskontinui-
titw, S.1134f.), der die Diskontinuitit als solche in Frage stellt, mit dem Argument, dafl
schon in der Aufkliarungsphilosophie bei Leibniz der Begriff der repraesentatio nicht mehr
ausschliefllich in dem fiir die klassische Episteme giiltigen Sinne einer vollkommenen
Transparenz verwendet wurde (vgl. hierzu auch Hendrik Birus, »Zum Verhiltnis von
Hermeneutik und Sprachtheorie im 18. Jahrhundert«, in: Sprache der Gegenwart 71 (1986),
S.143-174), und von Karl Eibl, Die Entstehung der Poesie, Frankfurt a. M./ Leipzig 1995,
S. 274, der Foucault vorwirft, er vermeide die Frage nach den Griinden der Verdnderung
und kénne diese dann folgerichtig nur als diskontinuierlich bestaunen. Der Ubergang
von der klassischen zur modernen Episteme sei demnach allméhlich und kontinuierlich
erfolgt. Nun kann man aber auch aus einigen von Foucaults eigenen Formulierungen —
trotz seines Insistierens auf der Diskontinuitit zwischen den Epistemen - eine Relativie-
rung des klassisch-modernen >Epochenbruchs« herauslesen, insbesondere wenn er auf
die gegentiber der Renaissance neuartige, binire Zeichenkonzeption des klassischen Zeit-
alters verweist (Les mots et les choses, S. 79) und wenn er von einer »[ijmmense réorganisa-
tion de la culture« spricht, »dont I'dge classique a été la premiére étape, la plus importante
peut-étre, puisque c’est elle qui est responsable de la nouvelle disposition dans laquelle
nous sommes encore pris — puisque c’est elle qui nous sépare d’une culture ot la significa-
tion des signes n’existait pas, car elle était résorbée dans la souveraineté du Semblable«
(S. 58). Der eigentliche Epochenbruch wiirde dadurch zeitlich nach vorne verschoben,
er lage zwischen analogischer und klassischer Episteme. Die klassische und die moderne
Episteme wiren dann zwei Phasen einer den Umbau der alteuropiischen Gesellschaft be-
gleitenden Wissenskonfiguration, die sich, um die in der zweiten Hilfte des 18. Jahrhun-
derts immer deutlicher erkennbaren Folgen der Modernisierung bewiltigen zu kénnen,
in sich wandeln mufi. Fiir die Kontinuitit zwischen klassischer und moderner Episteme
spricht auch die Tatsache, daf} die Binaritat des Zeichens noch fir Saussure und die
strukturale Linguistik grundlegend ist. Wenn man Foucaults These vom Epistemen-
bruch dergestalt relativiert, dann tut dies der Einordnung des spéten 18. Jahrhunderts
als Epochenschwelle keinen Abbruch, wihrend sich andererseits die Moglichkeit ergibt,

31

https://dol.org/10.5771/9783968216836-11 - am 13.01.2028, 08:49:02. Vdel - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783968216836-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

chen auf der Ebene der Institutionen die Entstehung neuer Disziplinen (der
sciences humaines) sowie die von Kittler beschriebene Etablierung eines neuen
Aufschreibesystems, das durch rechtliche, institutionelle und mediale Inno-
vationen gestiitzt wird. All dies hat zwangslaufig Auswirkungen auf das
Verhiltnis zwischen Individuum und Gesellschaft und auf jenen gesellschaft-
lichen Funktionsbereich, den wir als Literatur bezeichnen. Das Verhaltnis
zwischen diesen drei Gréflen (Individuum, Gesellschaft und Literatur) muf}
nun genauer beschrieben werden.

0.4 Liebe als Gegenstand gesellschaftlicher Selbstbeschreibung

Die moderne Gesellschaft besteht nach Luhmann aus voneinander un-
abhangigen, operativ geschlossenen Funktionssystemen wie Politik, Wirt-
schaft, Wissenschaft, Recht, Religion und Kunst. Zu ihrer Selbstbeschrei-
bung besitzt diese Gesellschaft etwas, das Luhmann als »Semantik« be-
zeichnet. Da die Gesellschaft nach der systemtheoretischen Auffassung von
Luhmann nicht aus Individuen, sondern aus Kommunikationen besteht
und da sie als tibergeordnetes System in die genannten Teilsysteme aufge-
gliedert ist, stellt sich die Frage, wo genau diese Semantik ihren Platz findet.
Luhmann sagt dies nicht explizit, aber seine Verwendung des Begriffs legt
nahe, dafl die Literatur ein Teil jener Semantik ist beziechungsweise dafl sie
diese mit konstituiert.? Die Semantik wire also ein Teil des Kunst- und

die Ergebnisse der Foucaultschen Diskursarchdologie mit denen der Luhmannschen
Systemtheorie zu kombinieren und sie anschlufifihig fiir eine literaturwissenschaftliche
Untersuchung zu machen. - Zur Modernitit der franzésischen Klassik aus literaturwis-
senschaftlicher Sicht vgl. Karlheinz Stierle, »Die Modernitit der franzosischen Klassik.
Negative Anthropologie und funktionaler Stil«, in: Fritz Nies/Karlheinz Stierle (Hg.),
Franzisische Klassik. Theorie — Literatur — Malerer, Miinchen 1985, S. 81-128, und Joseph
Jurt, Das literarische Feld. Das Konzept Pierre Bourdieus in Theorie und Praxis, Darmstadt 1995,
S. 111-129. - Zur Spezifizierung von Foucaults Epistemeneinteilung aus literaturwissen-
schaftlicher Sicht vgl. Bernhard Teuber, Sprache — Korper — Traum. Zur karnevalesken Tradi-
tion in der romanischen Literatur aus friiher Neuzeit, Tubingen 1989, der den chrgang von
der Analogie zur Reprisentation auf der Ebene des sprachtheoretischen Diskurses ins
16. Jahrhundert vorverlegt und zeigt, dafl die Literatur des 16. Jahrhunderts (insbeson-
dere Rabelais) als Riickzugsbereich des Analogiedenkens fungiert, und Joachim Kipper,
Diskurs-Renovatio bei Lope de Vega und Calderdn, Tiibingen 1990, S. 230-304, der die Epi-
steme der Analogie ins Mittelalter zurtickverfolgt.

82 Zur Definition siche Luhmann, Gesellschafisstruktur und Semantik. Studien xur Wissenssoziologe
der modernen Gesellschaft, Bd. 1 (1980), Frankfurt a. M. 1998, S. 19. Unter Semantik versteht
er dort die »Formen einer Gesellschaft« (Hervorh. im Text), die dazu dienen, Sinn zu

32

https://dol.org/10.5771/9783968216836-11 - am 13.01.2028, 08:49:02. Vdel - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783968216836-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Literatursystems. Das ist ein erster Hinweis auf die Relevanz der Literatur
im vorliegenden Zusammenhang. Fragt man nun nach dem Verhaltnis zwi-
schen Individuum und Gesellschaft, so ist zu konstatieren, daf} sich durch
die Umstellung auf funktionale Systemdifferenzierung der Status des In-
dividuums und mithin der Begriff der Individualitit radikal dndern.3® In
segmentdren wie in stratifikatorischen Gesellschaften ist die Position des
Individuums durch soziale Inklusion definiert. Segmentire Gesellschaften
sind dabei noch stiarker am Individuum orientiert, wihrend stratifizierte Ge-
sellschaften individuelle Eigenschaften durch soziale Repression und Selbst-
disziplinierung reduzieren und die Inklusion des Individuums durch des-
sen Zugehorigkeit zu Schichten, Kasten oder Stainden gewiéhrleisten. Dabei
wird die dltere, segmentére Ordnung innerhalb der Stratifikation bewahrt,
denn die Schichten bestehen nicht aus Individuen, sondern aus Familien
oder Haushalten, den Basiseinheiten der segmentéren Gesellschaft. Das an-
dert jedoch nichts am Prinzip der Inklusion. Wichtig ist dabei, daf} jedes In-
dividuum »einem und nur einem Subsystem der Gesellschaft an[gehort]«.84
Wird die stratifikatorische durch funktionale Systemdifferenzierung abge-
16st, dann ist die Partizipation des Individuums durch Inklusion unméglich
geworden. Die Einzelperson kann nun nicht mehr nur einem Teilbereich

typisieren; der »semantische[.] Apparat«ist der »Vorrat an bereitgehaltenen Sinnverarbei-
tungsregeln«. »Unter Semantik verstehen wir demnach einen héherstufig generalisierten,
relativ situationsunabhéngig verfiigbaren Sinn.« Wird diese Semantik als Gegenstand
bewahrenswerter Kommunikation vertextet, so spricht Luhmann von »gepflegter Seman-
tik«. Damit ist man konzeptuell nicht mehr weit entfernt von dem Bereich, fiir den auch
die Literatur zustindig ist. Zur konkreten Verwendung des Semantik-Begriffs vgl. zum
Beispiel Luhmann, »Individuum, Individualitdt, Individualismus, in: Gesellschafisstruk-
tur und Semantik. Studien zur Wissenssoziologie der modernen Gesellschafi, Bd. 3 (1989), Frank-
furt a. M. 1993, S. 149-258, wo es um das Verhaltnis von Gesellschaft und Individuum
geht und um die Funktion der Semantik im Hinblick auf die Beschreibung dieses Ver-
héltnisses (S. 153). Luhmann rekonstruiert die historische Genese des modernen Begriffs
vom Individuum und rekurriert dabei immer wieder auch auf Beispiele aus der Literatur,
unter anderem auf die franzésischen Moralisten (S. 179), Mme de Lafayette (S. 182),
den englischen Roman des 18. Jahrhunderts (S. 184) und Diderot (S. 196). An anderen
Stellen allerdings scheint er zwischen der offiziellen Semantik einer Gesellschaft und dem
durch Literatur vermittelten Wissen zu unterscheiden; der englische Roman des frithen
18. Jahrhunderts »gibt mehr Aufschluf} tiber das sich wandelnde Individualitatsbewuf3t-
sein als die mit diesem Begriff arbeitende Semantik, die erst gegen Ende des 18. Jahrhun-
derts nachzieht.« (S. 184) Wie dem auch sei, Literatur und Semantik haben zumindest
eine gemeinsame Schnittmenge.

83 Vgl. zum folgenden ausfithrlich Luhmann, »Individuum, Individualitit, Individualis-
mus«.

84 Ebd., S. 157

33

https://dol.org/10.5771/9783968216836-11 - am 13.01.2028, 08:49:02. Vdel - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783968216836-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

angehoren, sie spaltet sich gewissermaflen auf: »Sie kann sich beruflich /pro-
fessionell im Wirtschaftssystem, im Rechtssystem, in der Politik, im Exrzie-
hungssystem usw. engagieren [...]; aber sie kann nicht in einem der Funkti-
onssysteme allein leben.«3 Der einzelne verliert dadurch den Ort, »wo er als
»gesellschaftliches Wesenc« existieren kann. Er kann nur auflerhalb der Gesell-
schaft leben, nur als System eigener Art in der Umwelt der Gesellschaft sich
reproduzieren, wobei fiir ihn die Gesellschaft eine dazu notwendige Umwelt
ist.«86 Diese Exklusion des Individuums fithrt dazu, daf} es auf der Ebene
der Semantik zum Problem wird. Es wird »nicht mehr als bekannt, sondern
als unbekannt (als spontan, inkonstant, black box usw.) eingeschitzt«.3” Auf
die Exklusion des Individuums reagiert die Semantik, indem sie dessen
»Wiedereintritt als Wert in die Ideologie«® betreibt.

Dies ist die sozial- und funktionsgeschichtliche Erklarung fiir die Tatsache,
dafl in der zweiten Halfte des 18. Jahrhunderts das Individuum zu einem
zentralen Gegenstand des literarischen, des philosophischen und auch des
péadagogischen Diskurses wird. Eine Schliisselrolle spielt bei dieser Entwick-
lung Jean-Jacques Rousseau, der schon in seinem Discours sur I'inégalité (1755)
dem Individuum eine phylogenetische Prioritit gegeniiber der Gesellschaft
einrdumt, im Emile (1762) ein wirkungsmichtiges Konzept von individueller
Erziehung entwirft und schliefilich mit den Confessions (postum 1782/89) die
erste moderne Autobiographie als Apologie eines individuellen und einma-
ligen Charakters vorlegt. Aufgrund seiner zentralen Stellung innerhalb des
modernen Individualititsdiskurses wird Rousseau im Hauptteil der vorlie-
genden Arbeit den Ausgangspunkt bilden, wobei die Aufmerksamkeit vor

85 Ebd., S. 158.

86 Ebd.

87 Ebd., S. 1581f. (Hervorh. im Text).

88 Ebd., S. 159. — Die damit erkldrbare >Selbstvergottung« des Individuums ist das zen-
trale Definitionskriterium fiir Romantik bei Carl Schmitt, Plitische Romantik (1919), Miin-
chen/Leipzig 1925, S. 22{f. und S. 115£f., der die Romantik als »subjektivierte[n] Occa-
sionalismus« versteht: »Die Romantik ist subjektivierter Occasionalismus, weil ihr eine
occasionelle Beziehung zur Welt wesentlich ist, statt Gottes aber nunmehr das roman-
tische Subjekt die zentrale Stelle einnimmt und aus der Welt und allem, was in ihr ge-
schieht, einen bloflen Anlafl macht. Dadurch, daf3 die letzte Instanz sich von Gott weg
in das geniale >Ich« verlegt, dndert sich der ganze Vordergrund und tritt das eigentlich
Occasionalistische rein zutage.« (S. 24) Der subjektivierte Occasionalismus sei das Pro-
dukt der individualistischen Gesellschaft des 18. Jahrhunderts: »Nur in einer individua-
listisch aufgelosten Gesellschaft konnte das dsthetisch produzierende Subjekt das geistige
Zentrum in sich selbst verlegen, nur in einer biirgerlichen Welt, die das Individuum im
Geistigen isoliert, es an sich selbst verweist und ihm die ganze Last aufbiirdet, die sonst
in einer sozialen Ordnung in verschiedenen Funktionen hierarchisch verteilt war.« (S. 26)
Dies kommt der Luhmannschen Analyse frappierend nahe.

34

https://dol.org/10.5771/9783968216836-11 - am 13.01.2028, 08:49:02. Vdel - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783968216836-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

allem auf seinem fiktionalen Hauptwerk, dem Briefroman fule, ou La Nou-
velle Héloise (1761), liegen wird, weil in diesem Text alle grofien Themen und
Ideen des Autors enggefiihrt und mit dem fur das 18. Jahrhundert und die
Romantik so wichtigen Thema Liebe verkntipft werden.

Die Umstellung von stratifikatorischer auf funktionale Differenzierung
wirkt sich nach Luhmann nachhaltig auf die Position und die Selbstwahr-
nehmung des Individuums aus. Durch die Exklusion des Individuums aus
der Gesellschaft kommt es zu einer verstirkten Wahrnehmung von Diffe-
renzen zwischen dem einzelnen und seiner sozialen Umwelt. Dies wird zum
Anlaf}, die »Differenz zur Umwelt [...] auf die eigene Person zurtickzuinter-
pretieren, wodurch das Ich zum Focus des Erlebens und die Umwelt rela-
tiv konturlos wird.«®® Die Auswirkungen dieses Wandels lassen sich nun
besonders deutlich an der Evolution der Liebessemantik studieren.?’ Das
Ich-Bewufitsein als System/Umwelt-Differenz, die durch den Wandel der
sozialen Umwelt tiberhaupt erst wahrnehmbar geworden ist, mufi, so Luh-
mann, nun permanent bestatigt werden, will das Ich in einer durch exten-
sive unpersonliche Beziehungen gekennzeichneten Umwelt nicht den Halt
verlieren. Als passendes Gegengewicht zur Extensivierung unpersénlicher
Beziehungen bietet sich die Intensivierung personlicher Beziehungen wie
Liebe und Freundschaft an. Hier aber ergibt sich ein Kommunikationspro-
blem. Interpersonliche Kommunikation namlich wird in dem Mafie unwahr-
scheinlich, in dem sich der einzelne nicht mehr durch objektive Eigenschaf-
ten wie Reichtum, Schonheit und Stand definiert (iiber deren Wert und
Bedeutung man sich dann nach einem vorgegebenen Code verstindigen
kann), sondern allein durch seinen idiosynkratischen Weltbezug. Das Ich
wird zur »weltkonstituierenden Individualitit« und stellt sein Gegeniiber
vor die Alternative, »den egozentrischen Weltbezug des anderen zu bestiti-

89  Luhmann, Liebe als Passion, S. 17.

90 Da literarische Texte in mafigeblicher Form an dieser Evolution beteiligt sind, bietet sich
hier natiirlich ein Briickenschlag zur Literaturwissenschaft an. Dementsprechend wurden
insbesondere in der Germanistik die Luhmannschen Untersuchungen zur Liebesseman-
tik schon vielfach aufgegriffen. Einen Schwerpunkt bilden dabei das 18. Jahrhundert und
die Romantik. Finen Forschungsiiberblick bietet Julia Bobsin, Von der Werther-Krise zur
Lucinde-Liebe. Studien zur Liebessemantik in der deutschen Erzihlliteratur 1770-1800, Tibingen
1994, S. 10-15; neuere Studien zur Codierung von Liebe in der Goethezeit versammelt
Walter Hinderer (Hg.), Codierungen von Liebe in der Kunstperiode, Wirzburg 1997. Eine der
jungsten Untersuchungen ist die Habilitationsschrift von Niels Werber, Liebe als Roman,
Bochum 2000 (erscheint voraussichtlich: Minchen 2002). An diese und andere Studien
kann die vorliegende Arbeit ankniipfen. Mein besonderer Dank gilt Niels Werber, der
mir das ungedruckte Manuskript seiner Habilitationsschrift tiberlassen hat.

35

https://dol.org/10.5771/9783968216836-11 - am 13.01.2028, 08:49:02. Vdel - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783968216836-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

gen oder abzulehnen. Diese Komplementirrolle des Weltbestitigers wird
einem zugemutet, obwohl mitimpliziert ist, daf§ dieser Weltentwurf einzig-
artig, also eigenartig, also nicht konsensfihig ist.«*! In dieser Perspektive er-
scheint Liebe als Kommunikationsmedium, dessen Funktion darin besteht,
das eigentlich Unwahrscheinliche dennoch zu erméglichen, das heifit zwi-
schenmenschliches Verstehen zu beférdern.?? Da aber grundsitzlich die Art
und Weise der Wahrnehmung und der Informationsverarbeitung beim Ge-
geniiber nicht beobachtet werden kann, setzt der emphatische Verstehens-
begriff voraus, dafl iber das Beobachtbare hinausgegangen und dabei para-
doxerweise »Kommunikation unter weitgehendem Verzicht auf Kommuni-
kation«®® moglich wird. Daraus erklért sich, dafi schliefilich »alle objektiven,
generalisierten Indikatoren fiir Liebe im Sinne von Verdienst, Schonheit,
Tugend abgeworfen werden und das Prinzip, das das Unwahrscheinliche
ermdglichen soll, mehr und mehr personalisiert wird.«** Der Verzicht auf
solche »objektiven, generalisierten Indikatoren« bedeutet eine Entsubstan-
tialisierung des Subjektbegriffs: »[...] es kommt in der Tat darauf an, den
anderen in Relationen zu der fir thn fungierenden Umwelt und in Relatio-
nen zu sich selbst aufzul6sen und ithn dann nicht mehr von Eigenschaften,
sondern von Funktionsweisen her zu begreifen.«%

Der Zusammenhang von Wahrnehmung und Kommunikation ist nicht nur
fur die Liebe, sondern auch fiir die Kunst von zentraler Bedeutung.? Wahr-
nehmung ist fiir Luhmann eine »Spezialkompetenz des Bewuf3tseins«?7 und

91 Liebe als Passion, S. 25.

92 Luhmann spricht in diesem Zusammenhang von »symbolisch generalisierten Kommu-
nikationsmedien« und er definiert diese als »semantische Einrichtungen, die es ermog-
lichen, an sich unwahrscheinlichen Kommunikationen trotzdem Erfolg zu verschaffen.«
(Liebe als Fassion, S. 21) Liebe, die wie Wahrheit, Geld und Macht zu den symbolisch
generalisierten Kommunikationsmedien gehoért, hat demnach die Funktion, durch das
Uberwinden einer »Unwahrscheinlichkeitsschwelle« die »Annahmebereitschaft fiir Kom-
munikationen so zu erhéhen, dafl die Kommunikation gewagt werden kann und nicht
von vornherein als hoffnungslos unterlassen wird.« (ebd.) Dies ist eine wesentliche Vor-
aussetzung fiir das Zustandekommen sozialer Systeme, deren Eigenschaft es ist, auf Kom-
munikation zu beruhen. Eine theoretische Fundierung des von Parsons entwickelten und
von Luhmann modifizierten Konzepts der symbolisch generalisierten Kommunikations-
medien findet sich bei Luhmann, »Einfithrende Bemerkungen zu einer Theorie symbo-
lisch generalisierter Kommunikationsmediens, in: Soziologische Aufklirung 2. Aufsiitze zur
Theorie der Gesellschafl, Opladen 1975, S. 170-192.

93 Liebe als Passion, S. 29.

94 Ebd., S. 28.

95 Ebd., S. 29.

96  Die Kunst der Gesellschaft, Frankfurt a. M. 1995, S. 13-91.

97 Ebd., S. 17.

36

https://dol.org/10.5771/9783968216836-11 - am 13.01.2028, 08:49:02. Vdel - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783968216836-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

sie ist streng zu unterscheiden von Kommunikation, die Luhmann als Ope-
ration sozialer Systeme konzeptualisiert. Psychische und soziale Systeme
sind aufgrund ihrer operativen Geschlossenheit einander unzuganglich. Des-
halb kann Kommunikation auch Wahrnehmung nicht zugédnglich machen,
sie kann sie nur bezeichnen.% Kunst ist nun »eine Art von Kommunikation,
die [...] Wahrnehmung in Anspruch nimmt«;% es ist ihre Funktion, »etwas
prinzipiell Inkommunikables, ndmlich Wahrnehmung, in den Kommunika-
tionszusammenhang der Gesellschaft einzubeziehen.«!% Kunst tragt durch
die von ihr bewirkte »strukturelle Kopplung von Wahrnehmung und Kom-
munikation«!?! zur Stabilisierung der Gesellschaft bei. Die Gesellschaft er-
hélt nach dieser Theorie ihre Stabilitdt nicht durch Subjekte, denn diese
werden durch die strikte Unterscheidung von Wahrnehmung und Kommu-
nikation ja gewissermaflen aufgeldst, sondern durch wiedererkennbare Ob-
jekte, die zum Anlafl von Kommunikationen werden. Wenn solche Objekte
zu dem Zweck der Stabilisierung des Sozialsystems eigens erfunden werden,
so handelt es sich um »Quasi-Objekte« (Luhmann tibernimmt diesen Begriff
von Michel Serres). Das kénnen Fufibille, Konige oder auch Kunstwerke
sein.!%? Dies erkldrt, ohne daf§ Luhmann es explizit sagte, im Rahmen sei-
ner Theorie die zentrale Bedeutung literarischer Texte im Zusammenhang
mit Kommunikation iiber Liebe. Literatur und Liebe ziehen sozusagen an
einem Strang, beide haben die Funktion, den Zusammenhalt der modernen,
funktional differenzierten Gesellschaft, die Individualitit durch Exklusion
erzeugt, zu gewdahrleisten. Damit wire neben der oben in Anmerkung 73
erwihnten funktionalen Homologie zwischen Literatur (als Kompensation
der Nivellierung der Sprache im Sinne Foucaults) und Liebe (als Gegenge-
wicht zur Extensivierung unpersénlicher Beziehungen im Sinne Luhmanns)
ein zweiter gewichtiger Grund fiir die Affinitit von Liebe und Literatur
genannt.

Einer der wesentlichen, insbesondere fur die Literaturwissenschaft frucht-
baren Gedanken in Luhmanns komplexem Theorieentwurf ist die Einbe-
ziechung der Kommunikationsmedien in seine Theorie gesellschaftlicher Sy-
steme und ihrer Evolution. Im Zusammenhang mit dem Kommunikations-
medium Liebe fihrt dies zu der Erkenntnis, daf} ein Motiv wie >Liebe« nicht
unabhingig von der Semantik des darauf spezialisierten Mediums entstechen

98 Ebd., S. 21.
99 Ebd., S. 26.
100 Ebd., S. 227.
101 Ebd., S. 80.
102 Ebd., S. 80-82.

37

https://dol.org/10.5771/9783968216836-11 - am 13.01.2028, 08:49:02. Vdel - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783968216836-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

kann. Liebe wird nicht als triebgesteuertes, anthropologisches Bedtirfnis
aufgefafdt, sondern, wie das Medium auch, als »Artefakt soziokultureller
Evolution«.!% Damit ist der Ort markiert, an dem Literaturwissenschaft
und Soziologie zusammenarbeiten kénnen. Denn was bei dem Soziologen
Luhmann - aus verstdndlichen Griinden — unberticksichtigt bleibt, ist die
eigentlich literarische Dimension der von ihm zitierten Texte: ihr Kunst-
charakter und das dadurch bewirkte spezifische Zusammenspiel der inhalt-
lichen mit der diskursiven Ebene und deren Vermittlung mit ihrer sozio-
historischen Funktion. Am Beispiel literarischer Texte aus dem spéten 18.
und dem frithen 19. Jahrhundert soll in der vorliegenden Untersuchung
demonstriert werden, wie ein solch genuin literaturwissenschaftlicher Zu-
gang zu dem Problem des Kommunikationsmediums Liebe aussehen kann.
Die Liebe wird in diesen Texten nicht nur, wie zu zeigen sein wird, als Kom-
munikationsmedium benttzt, sondern es wird auch ithr kommunikativ-me-
diales, das heift ihr literarisches Apriori reflektiert. Dartiber hinaus stehen
die verschiedenen Liebeskonzeptionen im Zusammenhang mit bestimmten
Entwiirfen von Individualitit und Gesellschaft. Liebe und Literatur sind
eng gekoppelt. Wenn daher die Texte von Liebe sprechen, so sprechen sie
von deren sozialer Funktion und zugleich von sich selbst. Liebe wird in der
Literatur der Romantik zum Gegenstand literarischer und poetologischer
Selbstreflexion.!** Die Analyse soll die Relationen zwischen Liebe, Kommu-
nikation, Gesellschaft und Individuum im einzelnen nachzeichnen. Damit
dies geschehen kann, mufi im folgenden genauer auf die historischen Diffe-
renzierungen der Liebessemantik eingegangen werden.

103 Liebe als Passion, S. 47.

104 Die Selbstreflexion als explizites Theorem spielt in der deutschen Frihromantik eine zen-
trale Rolle und ist ein wichtiges Indiz fiir ihre Modernitit. Vgl. die Darstellung bei Win-
fried Menninghaus, Unendliche Verdopplung. Die friihromantische Grundlegung der Kunsttheorie im
Begriff absoluter Selbstreflexion, Frankfurt a. M. 1987, welche von der Parallelismus-Theorie
Roman Jakobsons ausgeht und deren Verwurzelung in der Frithromantik nachweist.
Nach der These von Menninghaus antizipiert die Theorie der absoluten Selbstreflexion
»mit Grundmotiven des inzwischen >klassisch« gewordenen Strukturalismus zugleich des-
sen poststrukturalistische Metakritik und Radikalisierung, wie sie vor allem Jacques Der-
rida geleistet hat.« (S. 25)

38

https://dol.org/10.5771/9783968216836-11 - am 13.01.2028, 08:49:02. Vdel - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783968216836-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

0.5 Liebeskonzeptionen aus diachroner Sicht

In diachroner Perspektive unterscheidet Luhmann vom Mittelalter bis zum
19. Jahrhundert im wesentlichen drei verschiedene Liebeskonzeptionen. Die
hoéfische Liebe des Mittelalters zeichnet sich durch Idealisierung und Sub-
limierung aus sowie durch den dominanten Bezug auf die Schicht, an der
teilzuhaben das anzustrebende Ziel ist: die Aristokratie. Wichtig ist, dafl die
sinnliche Erfiillung nur eine untergeordnete Rolle spielt, weil die vulgére Be-
diirfnisbefriedigung als unaristokratisch gilt, und dafy das Liebesideal quer
zur Ehe steht.!% Die Semantik der hofischen Liebe dndert sich entscheidend
erst im 17. Jahrhundert durch eine Schwerpunktverlagerung im Liebescode
weg von der Idealisierung hin zur Paradoxierung (amour-passion). Die Para-
doxierung duflert sich in einem erh6hten Code-Bewufitsein der Beteiligten:
Liebe erscheint ihnen als »literarisch praformiertes, geradezu vorgeschriebe-
nes Gefiihl«.!% Der Gegensatz von >hoher« und >sinnlicher« Liebe 16st sich
auf durch die Einbeziehung des »symbiotischen Mechanismus« Sexualitat
als des heimlich stets anzustrebenden Zieles einer — aulerehelichen — Lie-
besbeziehung. Merkmale des amour-passion sind Verdacht, Entlarvung und
Frivolitit.

Diese Konzeption wird im Laufe des 18. Jahrhunderts erneut transformiert
und fithrt schliellich zur romantischen Liebe, die die bisher getrennten
Bereiche Liebe und Ehe zusammenzufithren versucht. Der Wandel im Be-
reich des Liebescodes dufiert sich als Ubergang von der Paradoxierung zur
Reflexion von Autonomie beziehungsweise zur Selbstreferenz, das heifit,
Funktion des Codes ist es nunmehr, (die durch funktionale Ausdifferenzie-
rung entstandene) »Autonomie zur Reflexion zu bringen«.!%” Wesentliche
Merkmale des romantischen Liebescodes sind die Entdeckung der »Inkom-
munikabilitdt von Echtheit«!% und die selbstreferentielle Motivierung des

105 Zur Evolution der Liebessemantik vgl. Luhmann, Liebe als Fassion, S. 49-56. Der von
Luhmann relativ undifferenziert verwendete Begriff der hofischen Liebe ist in der jiin-
geren mediivistischen Forschung stark problematisiert worden. Einen Uberblick tiber
die Diskussion bietet Ridiger Schnell, »Die >hofische Liebe« als Gegenstand von Psy-
chohistorie, Sozial- und Mentalititsgeschichte. Eine Standortbestimmungy, in: Petica 23
(1991), S. 374-424. Insbesondere die Annahme, daf} die hofische Liebe Sublimierung
und sexuellen Verzicht impliziere, scheint in dieser Pauschalitit nicht haltbar zu sein.
Richtig ist aber in jedem Fall, dafi die in literarischen Texten des Mittelalters vermittel-
ten Liebeskonzeptionen ein Ideal formulieren, zu dem die damalige Realitét in krassem
Widerspruch stand.

106 Liebe als Passion, S. 53.

107 Ebd., S. 51.

108 Ebd., S. 54.

39

https://dol.org/10.5771/9783968216836-11 - am 13.01.2028, 08:49:02. Vdel - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783968216836-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Faktums, daf} man liebt: »Die Liebe entsteht wie aus dem Nichts, entsteht
mit Hilfe von copierten Mustern, copierten Gefiihlen, copierten Existenzen
und mag dann in ihrem Scheitern genau dies bewufit machen.«1%® Die Liebe
wird neu fundiert, indem Idealisierung und Paradoxierung miteinander ver-
schmolzen werden. Das auflert sich darin, daf} die erstrebte »Einheit einer
Zweiheit«, die »Steigerung des Sehens, Erlebens, Genieflens«!!? erst in der
Distanz méglich wird. Es geht nicht mehr um Erfiillung, sondern um Selbst-
reflexion (und man muf} hinzufiigen: um Selbstgenuf}) in Hoffnung und
Sehnsucht.

Zwischen Liebe und Individualitit besteht ein enger Zusammenhang, denn
in der Romantik wird, insbesondere in Deutschland, »die Konkretheit und
Einugartigkeit des Individuums zum wuniversalistischen Prinzip erklart.«!1! Liebe
erscheint in diesem Zusammenhang als »Steigerung aller Relevanzen durch
Bezug auf emen anderen Menschen«.!1? Dies laft sich in der Romantik all-
gemein, etwa in Frankreich bei Mme de Staél, nachweisen. Speziell die
deutsche Romantik geht dartiber noch hinaus, indem sie umstellt von der
»Relationierung der Welt auf einen anderen zur Aufwertung der Welt durch
einen anderen«.!3 WelterschlieBung wird dadurch ins Subjektive verlagert,
sie wird dem anderen als Funktion der Liebe zugemutet und aufgebtirdet.!4
Die Hypostasierung des Individuellen bedeutet aber, daf} der potentielle Lie-
bespartner nicht mit erwartbaren, weil iiberindividuellen Eigenschaften aus-

109 Ebd.

110 Ebd., S. 172 (Hervorh. im Text).

111 Ebd., S. 167 (Hervorh. im Text).

112 Ebd. (Hervorh. im Text).

113 Ebd., S. 167f. (Hervorh. im Text).

114 Ulrich Beck hat die fiir unsere Gegenwart charakteristischen Spitfolgen dieser romanti-
schen Liebesauffassung als »irdische Religion der Liebe« beschrieben (Ulrich Beck /Elisa-
beth Beck-Gernsheim, Das ganz normale Chaos der Liebe, Frankfurt a. M. 1990, S. 222-266).
Die Generalisierung und dadurch bedingte Trivialisierung der romantischen Liebe und
ihrer Sinnbestitigungszumutungen fithrt bei gleichzeitigem Geltungsverlust traditionel-
ler (moralischer, religioser, gesellschaftlicher) Ordnungsmuster und aufgrund des 6ko-
nomisch bedingten Wandels der Geschlechterrollen, so Beck, zu der Paradoxie, dafl die
Einheit von Ehe, Liebe und Familie zugleich vergétzt und zersetzt wird (S. 2251t.). »Es
entsteht ein Suchen, ein Wissens- und Hoffnungshorizont der Liebe, der seine eigene
Gewalt gegen alle Realitit und Erfillbarkeit entwickelt und durch Scheidung und Wie-
derverheiratung seine Handschrift in die Erwartungen, Handlungen, Angste und Be-
ziehungsmuster der Menschen einschreibt.« (S. 228; Hervorh. im Text.) Dabei scheint
die Liebe als quasi-religioser Sinnhorizont eine Eigenrealitit anzunehmen, der man im
Zweifelsfall Ehe und Familie zu opfern hat — und dies einer Alltagserfahrung zum Trotz,
welche die Tauglichkeit der Liebe als alleiniger Basis langfristiger Beziehungen doch stark
in Frage stellt, wie sich an stindig wachsenden Scheidungsziffern ablesen lafit.

—_ =

—_ =

40

https://dol.org/10.5771/9783968216836-11 - am 13.01.2028, 08:49:02. Vdel - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783968216836-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

gestattet sein kann. Liebe kann folglich nicht mehr durch objektive, dufler-
liche Merkmale wie Schonheit, Tugend, Reichtum usw. begriindet werden.
»Die Anleitung und Begriindung der Partnerwahl [...] wird in die Symbole
des Kommunikationsmediums, in die Reflexivitiat der Liebe und in die Ent-
wicklungsgeschichte eines Sozialsystems intimer Bindungen verlagert.«!15 In
letzter Konsequenz bedeutet dies, dafl Liebe aus sich selbst heraus motiviert
werden mufl.!1% Dies aber fithrt zu einer paradoxen Situation, indem die
Liebe zugleich selbstreferentiell geschlossen und offen fiir Anschliisse sein
muf}, »fiir alles, was die Liebe anreichern kann«.!1” Die romantische Liebe
ist paradox, sie findet auf zwei Ebenen statt: »Es gilt, in der Selbsthingabe
das Selbst zu bewahren und zu steigern, die Liebe voll und zugleich reflek-
tiert, ekstatisch und zugleich ironisch zu vollziehen.«!!8 Die Ubersteigerung
der Individualisierung hat auch zur Folge, daf} die romantischen Liebenden
sich selbst zu unverstandenen Ausnahmewesen stilisieren mussen, woraus
dann entsprechend unlésbare Probleme der intersubjektiven Kommunika-
tion resultieren.

Man sicht, daf} die romantische Liebe ein héchst komplexes Phanomen
ist. Die Liebenden situieren sich sowohl auf der Ebene des Erlebens, wo
ihr Ziel die »Konstitution einer gemeinsamen Sonderwelt«!? und die Ver-
schmelzung mit dem Partner ist, als auch auf der Ebene des Beobachters,
der die Illusionen und Paradoxien der an die Liebe gestellten Anspriiche

115 Liebe als Fassion, S. 170.

116 Diese Selbstreflexivitdt der Liebe steht im Zusammenhang einer umfassenden Neudefini-
tion des Wissens und der Selbsterkenntnis im 18. Jahrhundert. Der Mensch konstituiert
sich als Subjekt nicht mehr wie frither durch seine Differenz zum Tier, sondern durch die
»Fahigkeit zur selbstreferentiellen Konstitution eines Weltverhéltnisses« (Luhmann, Liebe
als Passion, S. 173). Somit geht es auch in der Liebe nun um den Menschen als der Welt
gegeniiberstehendes Individuum, das sich durch soziale Reflexivitit auszeichnet. Das
Medium Liebe wird universalisiert, und genau deshalb kann die Liebe nicht mehr durch
objektive, aber kontingente Eigenschaften wie Reichtum, Jugend, Schonheit, Tugend
motiviert werden. Der Verzicht auf solche Eigenschaften wird kompensiert durch »das
Lieben des Liebens, das sich sein Objekt sucht und in der Gegenliebe soziale Reflexivitit
aufbaut.« (S. 174) Liebe wird auf sich selbst gegriindet: »Die Liebe richtet sich auf ein
Ich und ein Du, sofern sie beide in der Beziechung der Liebe stehen, das heifit eine solche
Beziehung sich wechselseitig erméglichen — und nicht, weil sie gut sind, oder schén sind,
oder edel sind, oder reich sind.« (S. 175; Hervorh. im Text) Auf den Punkt gebracht
ist dieses romantisch-reflexive Liebesverstandnis in einer suggestiven Formulierung von
Jean Paul: »Alle Liebe liebt nur Luebe, sie ist ihr eigener Gegenstand.« (Zitiert nach Luh-
mann, Licbe als Passion, S. 175; Hervorh. im Text.)

117 Ebd., S. 177.

118 Ebd., S. 172.

119 Ebd., S. 178.

41

https://dol.org/10.5771/9783968216836-11 - am 13.01.2028, 08:49:02. Vdel - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783968216836-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

durchschaut. Die vielleicht gréfite Zumutung stellt dabei die Einheit von
Liebe und Ehe dar. Was in ilteren Liebeskonzeptionen getrennt war, wird
nun in zirkuldrer Form aneinander gekoppelt und soll in selbstreferentieller
Geschlossenheit die Dauer der Liebe gewédhrleisten: »Die Liebe wird zum
Grund der Ehe, die Ehe zum immer wieder neu Verdienen der Liebe.«120
Eine weitere Zumutung ist, daf3 durch den Verzicht auf objektive Kriterien
der Beginn der Liebe dem Zufall tiberantwortet, das heiflt »grundlos gesetzt,
ins Voraussetzungslose gebaut« wird.!?! Der Zufall wird aber dann retro-
spektiv von den Liebenden zur schicksalhaften Notwendigkeit umgedeutet
und somit paradoxiert. All dies trdgt zur Verabsolutierung der Liebe bei.
Spezifisch fiir die romantische Literatur ist nun, dafl sie einerseits die Hypo-
stasierung der vom Zufall ausgeldsten, auf die Individualitdt des Partners
als Weltbestitigers und nicht auf objektive Kriterien gegriindeten und ge-
rade deshalb als dauerhaft konzipierten Liebe modelliert und andererseits
die solcher Ubersteigerung innewohnende Gefahrdung reflektiert. Sie hat
somit die Doppelfunktion, den Wandel der Liebessemantik zugleich »zu
vollziehen und zu entlarven«.!??

0.6 Erkenntnisgewinn durch Systemtheorie

Die referierten systemtheoretischen und diskursarchéologischen Forschungs-
positionen bilden den theoretischen Rahmen und somit den Ausgangspunkt
fur die folgenden Untersuchungen, in deren Verlauf immer wieder darauf
zurtickgegriffen wird. Was nun geklart werden muf3, ist das Verhaltnis zwi-
schen Theorie und Textanalyse. Denn man kénnte ja fragen, wozu der
ganze Theorieaufwand betrieben wird, wenn danach ganz *herkémmliche«

120 Ebd. - Die Trennung von Liebe und Ehe in dlteren Liebeskonzeptionen erklért sich
zum einen sozialgeschichtlich aus der Dominanz dessen, was Foucault als »dispositif
d’alliance« bezeichnet; gemeint ist ein »systeme de mariage, de fixation et de dévelop-
pement des parentés, de transmission des noms et des biens« (Histoire de la sexualité 1.
La volonté de savoir, Paris 1976, S. 140). Das Allianzdispositiv 1afit eine auf gegenseitiger
Neigung beruhende Partnerwahl nicht zu. Zum anderen aber ist die Trennung von Liebe
und Ehe eine wichtige Voraussetzung dafiir, dafl Liebe als etwas besonders Wertvolles
und Erstrebenswertes, aber nicht jedermann Gegebenes konzipiert werden kann. Liebe
steht auflerhalb gesellschaftlicher Institutionen; sie kann daher nur durch die Uberwin-
dung von Widerstdnden und Hindernissen realisiert werden. Fallen diese aber weg, so
ist auch die Liebe gefihrdet, wie man bei Mme de Lafayette und Rousseau nachlesen
kann (s.u. Kap. 1).

121 Liebe als Passion, S. 181.

122 Ebd., S. 179.

42

https://dol.org/10.5771/9783968216836-11 - am 13.01.2028, 08:49:02. Vdel - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783968216836-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

literaturwissenschaftliche Textanalysen folgen. Dieser Frage ist mit folgen-
den Argumenten zu begegnen: Zum einen gibt es keine von Systemtheorie
und Diskursarchdologie entwickelte eigenstindige Methode zur Analyse
von Einzeltexten. An dieser aber fithrt aus literaturwissenschaftlicher Sicht
kein Weg vorbei.!?3 Die zitierten Arbeiten von Foucault und Luhmann die-
nen somit als Anregung fiir Fragestellungen, die dann mit Hilfe literatur-
wissenschaftlicher Textanalysen beantwortet werden sollen. Zum anderen
wurde mit den bisherigen Ausfithrungen auch eine historische Situierung
der hier zu betrachtenden "Texte vorgenommen (das spite 18. Jahrhundert
als Epochenschwelle zur Moderne, die Romantik als erste literaturgeschicht-
liche Manifestation der Moderne, und zwar sowohl aus diskursarchiologi-
scher als auch aus sozialgeschichtlicher Perspektive). Vor dem historischen
Hintergrund gewinnen die Einzeltexte dann ihr spezifisches Profil, das na-
tirlich die iibergreifenden Entwicklungen nicht immer i fofo bestitigen
muf}, sondern durchaus widerstindig und in Teilen sogar unverrechenbar
sein kann. Schliefllich ist, wie nun gezeigt werden soll, insbesondere mit
der Wahl der Luhmannschen Systemtheorie eine bestimmte Perspektive
vorgegeben, die den Gegenstand in einem neuen Licht zeigt und somit einen
Erkenntnisgewinn erméglicht.

Dietrich Schwanitz hat als einer der ersten demonstriert, in welcher Weise
die Literaturwissenschaft von systemtheoretischen Modellen profitieren
kann. In seinen Ausfithrungen zur Selbstreferentialitit des Erzédhlens!?* geht
er aus vom historisch je unterschiedlichen Verhiltnis zwischen Wirklich-
keitsvorstellung und Erzihlen. In vormodernen Gesellschaften gilt, dafl
die Geschichten, die man sich erzahlt, wie Legende, Fabel, Marchen, Ex-

123 Grundlage einer als Textwissenschaft konzipierten Literaturwissenschaft muf§ — trotz
gegenteiliger Behauptungen von interessierter Seite (vgl. etwa Christa Biirger, »Statt einer
Interpretation. Anmerkungen zu Kleists Erzihlen«, in: David E. Wellbery (Hg.), Positionen
der Literaturwissenschafi. Acht Modellanalysen am Beispiel von Kleists »Das Erdbeben in Chilic (1985),
Miinchen 31993, S. 88-109, hier S. 88) — eine Methode der Einzeltextanalyse sein. Es gibt
nach wie vor keine geeignetere und elaboriertere als die struktural-semiotische Methode.
Bei der Analyse kann man natiirlich nicht stehenbleiben. Sie muf} zu interpretatorischen
Zwecken mit Fragestellungen verbunden werden, die aus anderen Bereichen als dem
der Textimmanenz stammen, so wie ja auch die Literatur als Teilsystem mit anderen
Teilsystemen interagiert und Leistungen fiir diese erbringt. Die entsprechenden Fragen
werden im vorliegenden Fall mit Hilfe von Diskursanalyse und Systemtheorie gewonnen.
Vgl. zum Stellenwert der Textanalyse innerhalb der Literaturwissenschaft auch die Ar-
gumentation bei Thomas Klinkert, Einfiihrung in die franzisische Literaturwissenschaft, Berlin
2000, S. 11-19, insbesondere S. 17, und S. 238-252 als Beispiel fiir die Verbindung von
Textanalyse und Interpretation.

124 Systemtheorie und Literatur. Ein neues Faradigma, Opladen 1990, S. 152-188.

43

https://dol.org/10.5771/9783968216836-11 - am 13.01.2028, 08:49:02. Vdel - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783968216836-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

emplum oder Novelle, als stets abrufbarer Erfahrungs- und Wissensschatz
fungieren. In der modernen Gesellschaft hingegen treten aufgrund des be-
schleunigten Entwicklungstempos Erwartung und Erfahrung so weit ausein-
ander, dafl man »von der Vergangenheit nicht mehr auf die Zukunft hoch-
rechnen kann«.!?® Den narrativen Gattungen, insbesondere dem Roman,
stellt sich damit ein historisch vollig neuartiges Problem: Sie miissen »die
laufende Vermittlung von Vergangenheit und Zukunft [...] in einer sich
verandernden Welt«126 erzahlerisch gestalten. Und dabei kénnen sie nicht
mehr auf typische Erzdhlschemata wie in vormoderner Zeit zurtickgreifen.
In dieser historischen Situation entsteht der Typus des >realistischen< Ro-
mans, der sich von vormodernen Erzahlformen dadurch unterscheidet, dafy
er die Differenz zwischen Erzihlung und Wirklichkeit in sich selbst in pro-
blematisierender Weise zur Darstellung bringt. Das historisch erste Beispiel
solchen Erzihlens ist der Don Quijote, dessen Held bekanntlich die in Ritter-
romanen gelesenen Geschichten mit der Wirklichkeit verwechselt. System-
theoretisch ausgedriickt bedeutet das, daff die fiir jegliches Erzdhlen konsti-
tutive Differenz zwischen System (Erzdhltext und damit Fiktion) und Um-
welt (Wirklichkeit) in das System in Form eines re-entry wiederaufgenommen
wird, wodurch es méglich wird, daf§ das Erzéhlen durch das Hin- und Her-
schalten zwischen Selbstreferenz und Fremdreferenz sich selbst Prignanz
und Kontur verleiht und sich dadurch als etwas sowohl von der Wirklich-
keit als auch von anderen, obsoleten Formen des Erzdhlens Unterschiede-

nes beglaubigt.

Eine Geschichte weist thre Plausibilitdt nun nicht mehr durch den Bestatigungs-
wert aus, der ihr aus der Zugehérigkeit zum Schatz dhnlicher Geschichten zu-
wuchs, sondern a) durch die innere Konsistenz ihrer eigenen symbolischen Ord-
nung und b) durch das Bewufitsein von deren Differenz zur Wirklichkeit, was
sowieso nur zwei Seiten derselben Medaille sind.127

Die Selbstreferentialitit dient dem Erzihlen also zur Selbstabgrenzung und
Beglaubigung in einer Epoche, in der die symbolische Ordnung (les mots)
und die Ordnung der Dinge (les choses) auseinandergetreten sind.'?8 Welche

125 Ebd. - Vgl. hierzu auch die oben S. 20f. referierten Uberlegungen von Koselleck, »Das
achtzehnte Jahrhundert als Beginn der Neuzeit«.

126 Systemtheorie und Literatur, S. 155.

127 Ebd., S. 157.

128 Vgl. Foucault, Les mots et les choses, S. 601E., der diesen Sachverhalt als Episteme der Repra-
sentation analysiert und den Don Quijole als erstes literarisches Zeugnis dieser Episteme
interpretiert: »Don Quichotte est la premiére des ceuvres modernes puisqu’on y voit la rai-

44

https://dol.org/10.5771/9783968216836-11 - am 13.01.2028, 08:49:02. Vdel - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783968216836-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Rolle aber spielt in diesem Zusammenhang die Liebe? Schwanitz weist dar-
auf hin, »dafl die Liebe vor allem aus Romanen gelernt wird und daf} das
dann exaltierte Erwartungen weckt, wovor der Roman selbst wieder war-
nen kann.«!?? Liebe und Literatur sind traditionellerweise eng aneinander
gekoppelt und kénnen einen sich selbst stabilisierenden Riickkopplungspro-
zefd bilden, was dann die Literatur selbst wiederum blofllegen kann.
Schwanitz entwickelt nun eingedenk dieser prinzipiellen Affinitdt zwischen
Liebe und Literatur ein komplexes Argument, das den Zusammenhang
zwischen Liebesgeschichte und Romanform im 18. und 19. Jahrhundert sy-
stemtheoretisch beschreibt und als nicht-beliebig und nicht-zufillig erschei-
nen lafit. Der >realistischec Roman, der im 18. Jahrhundert in England von
Autoren wie Defoe, Richardson und Fielding entwickelt wird und auf er-
zahlerischer Selbstreferentialitidt beruht, gerdt bald in eine Krise, die sich
symptomatisch in Laurence Sternes Tristram Shandy manifestiert. Dieser Text
ist ein »Roman frustrierten Erzdhlens«,'3’ dessen Grundproblem aus der
heillosen Interferenz von Erzahlakt und erzahlter Geschichte resultiert. Das
Erzahlen will sich selbst erzahlen, kann aber nicht mehr zwischen Selbst-
referenz und Fremdreferenz unterscheiden, so dafl der Text permanent zwi-
schen Erzihlakten und Geschichten hin- und herspringt und niemals an ein
Ende kommt.

Die Paradoxien, die aus der Nicht-Unterscheidung von Selbst- und Fremd-
referenz resultieren, kénnen, so die These von Schwanitz, nur gelost werden,
indem erstens »eine Erzdhltechnik gefunden [wird], die eine laufende Ver-
mittlung von Vergangenheit und Zukunft vornimmt, ohne dabei wieder die
Interferenzprobleme zwischen Erzihlen und Erzahltem zu reproduzieren,
und zweitens »eine Geschichte gefunden [wird], die trotz ihres Weiterlaufens

son cruelle des identités et des différences se jouer a I'infini des signes et des similitudes;
puisque le langage y rompt sa vieille parenté avec les choses [...].« (S. 62) Die differen-
zierte literaturwissenschaftliche Analyse des Romans, welche Ulrich Winter, Der Roman
im Zeichen seiner selbst. Typologie, Analyse und historische Studien zum Diskurs literarischer Selbstrepri-
sentation im spanischen Roman des 15. bis 20. Jahrhunderts, Tubingen 1998, S. 197-263, vorlegt,
kommt allerdings zu dem Ergebnis, dafl der Quijote diskurs- und mediengeschichtlich
zwischen dem auf Oralitit beruhenden mittelalterlichen mouvance-Modell des Textes und
dem neuzeitlichen, schriftbasierten transzendentalen Textmodell angesiedelt ist und an
beiden partizipiert. »Der transzendente Raum fiir transzendentale Autorschaft hat sich
noch nicht konstituiert, denn zwischen Autor, Leser und Text ist das Band, das Welt mit
Sprache verbindet, noch nicht durchtrennt.« (S. 246) Damit hat der Text die Episteme
der Ahnlichkeit, der »prose du mondes, noch nicht definitiv hinter sich gelassen.

129 Systemtheorie und Literatur, S. 157.

130 Ebd., S. 160.

45

https://dol.org/10.5771/9783968216836-11 - am 13.01.2028, 08:49:02. Vdel - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783968216836-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

in eine offene Zukunft zu Ende kommt und sich zur Einheit rundet«.13!
Die Losung findet sich in der biirgerlichen Liebesgeschichte, wie sie im
englischen Roman des 18. Jahrhunderts entsteht und in der Romantik bei
Jane Austen weiterentwickelt wird. Das von Richardson entworfene Hand-
lungsschema der biirgerlichen Liebesgeschichte stellt eine tugendhafte biir-
gerliche Frau einem aristokratischen Verfiithrer gegeniiber. Der Code des
aristokratischen libertinage wird durch das tugendhafte Verhalten der biirger-
lichen Frau unterlaufen. Es entsteht eine Dialektik der Anerkennung, die
um das Problem der Freiheit der Frau kreist. Die Liebe >zihlt« nur dann,
wenn beide Partner einander aus freien Stiicken wihlen, sie kann nicht er-
zwungen werden. Es geht also um das Problem der doppelten Kontingenz:
Beide Partner kénnen zustimmen oder ablehnen. Wenn Liebe aber auf Frei-
heit und Wechselseitigkeit beruhen soll, dann mufl sie bei beiden Partnern
gleichzeitig und daher autokatalytisch, ohne objektiven Grund ausbrechen.
Das gleichzeitige spontane Entstehen der Liebe ist nun aber héchst unwahr-
scheinlich; auflerdem muf§ die Liebe ja, selbst wenn sie ausnahmsweise
einmal spontan entsteht und wechselseitig ist, kommuniziert werden. Es
besteht also ein doppeltes Bediirfnis: Zum einen mufl die Unwahrschein-
lichkeitsschwelle gesenkt, zum anderen die Kommunikation des Unwahr-
scheinlichen ermdglicht werden.

Auf dieses Bediirfnis antwortet die Konvention des Hofmachens, das vom
Mann ausgehen mufi. Die Frau muf}, will sie annehmen, zunichst vorder-
grundig ablehnen, beziehungsweise ihre Ablehnung mufl so ambivalent
sein, dafl man hinter ihr eine heimliche Zustimmung vermuten kann, was
den Mann wiederum dazu ermuntert, ihr weiter den Hof zu machen. Die
von der Frau geforderte Ambivalenz aber ist nur méglich um den Preis der
Verdriangung: Die biirgerliche, tugendhafte Frau darf sich ihres erotischen
Begehrens gar nicht bewuf3t sein. Die Bewegung der Empfindsamkeit ist,
so Schwanitz, eine psycho-historische Kulturrevolution, die »als zentralen
Widerspruch das Verbot fiir die Frauen hervor[bringt], sich ihre Gefiihls-
und Liebesbereitschaft einzugestehen.«!32 Mit der Verdrangung einher geht
aber die Projektion der verdringten Libido auf den Verfiihrer, der »zugleich
attraktiv und verworfen«!3 ist. Das Begehren der Frau bleibt unbewuft,
weshalb sie auch ihre eigene Zukunft als Ehefrau des von ihr gezahmten
Verfiihrers nicht planen kann. Die Liebe wird also — und das ist historisch

131 Ebd., S. 166.
132 Ebd., S. 172.
133 Ebd.

46

https://dol.org/10.5771/9783968216836-11 - am 13.01.2028, 08:49:02. Vdel - o —



https://doi.org/10.5771/9783968216836-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

neu - im Roman des 18. Jahrhunderts zum psychologischen Problem und
zur psychischen Belastung. Im Zusammenhang damit manifestiert sich zum
ersten Mal so etwas wie das Unbewuf3te in literarischer Form. 134

Wenn aber die Zukunft der Liebesgeschichte, die aus der Sicht der Frau
erzdhlt wird, ausgeblendet bleiben mufy, so legt das die Wahl bestimmter
Erzahlformen nahe, wihrend andere ausgeschlossen sind. Es kann unmég-
lich die Ich-Erzéhlform gewihlt werden, die ja im Zristram Shandy zur Konfu-
sion gefiihrt hat. Geeignet ist hingegen die Form des Briefromans und mehr
noch die von Jane Austen entwickelte Form der Erzihlung in der dritten
Person mit ausgeblendeter Erzahlsituation, mobiler Erzahlperspektive und
beruhend auf der historisch erstmaligen systematischen Verwendung der
erlebten Rede.!3> Die erlebte Rede namlich erméglicht es, »die Differenz von
Vergangenheit und Zukunft erzihltechnisch als Einheit«!%6 zu fassen und
dadurch den Leser an der psychologischen Entwicklung der Figur Anteil
nehmen zu lassen. Der notwendige Abschluf} der zukunftsoffen erzahlten
Geschichte wird bei Jane Austen (in den Romanen Emma und Pride and
Prejudice) aus der Handlung heraus motiviert, indem die Heldin in die Ver-
drangung ihres erotischen Begehrens Einsicht gewinnt und dadurch ihre
eigene Geschichte als Liebesgeschichte rekapitulieren kann. Damit taucht
der strukturell ausgeblendete Erzahlakt in Form eines re-entry auf der Ebene
des Erzdhlten am Ende der Geschichte auf und bringt so den Text zum Ab-
schlufl. Zugleich wird jener die Liebesgeschichte seit Richardson pragende
Verdrangungsmechanismus blofigelegt.

134 Schwanitz geht sogar so weit zu sagen, daf} das Unbewufte damals tiberhaupt erst
entstanden sei (Systemtheorie und Literatur, S. 1721.). Eine solche Aussage prasupponiert
jedoch erstens, dafl das in literarischen Texten Dargestellte aufierliterarische Sachverhalte
umstandslos abbildet, und zweitens, daf} lebensweltliche Phénomene unverziiglich in
literarischen Texten abgebildet werden. Beide Aussagen wiirde Schwanitz selbst so sicher
nicht unterschreiben. Es wire wohl genauer zu sagen, daf} damals die Voraussetzungen
far die Entdeckung des Unbewufiten geschaffen wurden. - Fir Sigmund Freud hat das
Unbewufite tibrigens keineswegs den Charakter einer historisch relativen Erscheinung,
wie unschwer daraus zu erkennen ist, dafl er die ins Unbewuf3te verdrangten Triebregun-
gen gegentiber Mutter und Vater nach der in der Tragodie des Sophokles tiberlieferten
antiken Odipus-Sage benennt und dabei auf das Uberzeitliche derselben verweist: »Es
muf eine Stimme in unserem Innern geben, welche die zwingende Gewalt des Schicksals
im Odipus anzuerkennen bereit ist [...]. Und ein solches Moment ist in der Tat in der
Geschichte des Konigs Odipus enthalten. Sein Schicksal ergreift uns nur darum, weil
es auch das unsrige hitte werden kénnen, weil das Orakel unserer Geburt denselben
Fluch iiber uns verhingt hat wie tiber ithn.« (Die Traumdeutung, in: Studienausgabe, hg. v.
Alexander Mitscherlich et al., Bd. II, Frankfurt a. M. 1982, S. 267)

135 Systemtheorie und Literatur, S. 174-176.

136 Ebd., S. 175.

47

https://dol.org/10.5771/9783968216836-11 - am 13.01.2028, 08:49:02. Vdel - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783968216836-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Schwanitz gelingt es somit, durch den Einsatz systemtheoretischer Modelle
die Evolution des englischen Romans im 18. und 19. Jahrhundert plausibel
zu machen. Die Strukturanalyse literarischer Texte wird mit systemtheore-
tischen Beschreibungen konfrontiert, woraus sich ein tiberraschender Er-
kenntnisgewinn ergibt. »Die Liebesgeschichte produziert ihre eigene Erzihl-
barkeite, so ist, die Argumentation zusammenfassend, das zentrale Teilkapi-
tel bei Schwanitz tiberschrieben.!3” Wenn Schwanitz’ These stimmt, dann
ist der Zusammenhang zwischen Erzihltechnik und erzihlter Geschichte
im englischen Roman des 18. und frithen 19. Jahrhunderts — unter den
gegebenen (als solche natiirlich kontingenten) historischen Bedingungen -
nicht-kontingent. Diesen Zusammenhang aber habe er, so Schwanitz, erst
mit Hilfe der Systemtheorie erkennen kénnen.

In vergleichbarer Weise wie Schwanitz méchte ich in der vorliegenden Un-
tersuchung Systemtheorie und Literaturwissenschaft verbinden, das heif3t,
es geht mir darum, die Systemtheorie in den Dienst der Literaturwissen-
schaft zu stellen.!?8 Das Ziel kann nicht eine moglichst abstrakte systemtheo-
retische Reformulierung bekannter Sachverhalte sein. Diese Gefahr, der
Luhmann und manche seiner literaturwissenschaftlichen Adepten und Ex-
egeten nicht immer entgehen oder die ithnen gar keine zu sein scheint,'®” soll

137 Ebd., S. 176-180.

138 Im Unterschied zu Schwanitz wende ich die Systemtheorie nicht direkt zur Beschreibung
der Texte an, sondern indirekt zu ihrer Situierung in einem historischen Kontext. Daraus
ergeben sich dann neue Perspektiven auf die in den Texten dargestellten Probleme. —
Einen Uberblick iiber die verschiedenen Versuche einer Verbindung von Systemtheorie
und Literaturwissenschaft bieten die Forschungsberichte von Georg Jager, »Systemtheo-
rie und Literatur. Teil I. Der Systembegriff der Empirischen Literaturwissenschaft«, in:
Internationales Archiv fiir Soxialgeschichte der Literatur 19/1 (1994), S. 95-126, Claus-Michael
Ort, »Systemtheorie und Literatur: Teil II. Der literarische Text in der Systemtheorie,
in: Internationales Archiv fuir Souialgeschichte der Literatur 20/1 (1995), S. 161-178, und von
Oliver Jahraus/Benjamin Marius Schmidt, »Systemtheorie und Literatur. Teil III. Mo-
delle Systemtheoretischer Literaturwissenschaft in den 1990ern«, in: Internationales Archiv

Siir Sozialgeschichte der Literatur 23/1 (1998), S. 66-111. Vgl. auch Jiirgen Fohrmann/Harro
Miller (Hg.), Systemtheorte der Literatur, Miinchen 1996.

139 Vgl. etwa Luhmann, »Eine Redeskription romantischer Kunst«, in: Jiirgen Fohrmann/
Harro Miller (Hg.), Systemtheorie der Literatur, Minchen 1996, S. 325-344, wo gar nicht
erst der Anspruch erhoben wird, »mit literaturwissenschaftlichen oder dsthetischen Be-
mithungen in Konkurrenz zu treten und neue Interpretationen romantischer Texte [...]
anzubieten« (S. 325), sondern lediglich »mit systemtheoretischen Mitteln wiederzube-
schreiben, was geschah, als die Romantik ihre eigene Autonomie entdeckte und nach-
vollzog, was schon passiert war, namlich die gesellschaftliche Ausdifferenzierung eines
speziell auf Kunst bezogenen Funktionssystems« (S. 326). Natirlich soll diese Kritik
nicht die Vorztige von Luhmanns »Redeskription« in Frage stellen. Es soll nur auf die
prinzipielle Differenz eines soziologischen und eines literaturwissenschaftlichen Ansatzes
hingewiesen und damit auch die Berechtigung des letzteren hervorgehoben werden.

48

https://dol.org/10.5771/9783968216836-11 - am 13.01.2028, 08:49:02. Vdel - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783968216836-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

vermieden werden, indem die Luhmannsche Theorie von der modernen,
funktional differenzierten Gesellschaft lediglich als Ausgangspunkt dient.
Es soll hier nicht noch einmal aufs neue belegt werden, daf} es diese Ausdif-
ferenzierung gegeben und wie sie sich vollzogen hat. Dies wurde von Luh-
mann selbst und in seiner Nachfolge im Bereich der Literaturwissenschaft
insbesondere von Gerhard Plumpe und Niels Werber in tiberzeugender
Weise getan. Es geht hier vielmehr um den Zusammenhang zwischen Lite-
ratur, Liebe und moderner, funktional differenzierter Gesellschaft, so wie
er an den Texten selbst ablesbar ist. Meine Pramisse lautet, daf} dieser Zu-
sammenhang unter den gegebenen (kontingenten) sozio-historischen Um-
standen nicht-kontingent ist. Ausgehend von Rousseau soll an Werken von
Holderlin, Foscolo, Mme de Staél und Leopardi exemplarisch gezeigt wer-
den, wie in der européischen Romantik Liebe und Schreiben aneinander
gekoppelt werden,!*? wie durch diese Kopplung Literatur im modernen
Sinne entsteht und inwieweit und in welcher Form diese Literatur ihren ei-
genen Status als funktional differenziertes Teilsystem beziehungsweise ihren
System/Umwelt-Bezug reflektiert. Die Systemtheorie dient somit als Folie
zur Formulierung eines Problems, das die Texte auf unterschiedliche Weise
bearbeiten. Dieses Problem soll nun zum Abschluf} dieses einleitenden Ka-
pitels skizziert werden.

0.7 Das Wechselspiel von Ausdifferenzierung
und Entdifferenzierung

Die bekannte Tatsache, dafy im 18. Jahrhundert im Bereich der Kunst von
Heteronomie auf Autonomie umgestellt wird, deutet Niels Werber!'*! im
Anschlufl an Luhmann als Beleg fir die Umstellung von stratifikatorischer
auf funktionale Differenzierung und fiir die damit implizierte Ausdifferen-
zierung der Kunst zu einem spezialisierten Funktionssystem. Der alteuro-
péischen Poetik mit ihrer Vermischung von Kunst und Moral und ihrer
Gebundenheit an das Prinzip der Schichtung (man denke etwa an die Stan-
deklausel, die Stilebenen und vor allem die klassizistische Gattungshierar-
chie) entspricht »auf gesellschaftsstruktureller Ebene der stratifikatorische
Differenzierungstyp mit seiner diffusen Einheit von Recht, Moral, Kiinsten,
140 Vgl. Friedrich A. Kittler, »Autorschaft und Liebes, in: ders. (Hg.), Austreibung des Geistes

aus den Geisteswissenschaften. Programme des Poststrukturalismus, Paderborn 1980, S. 142-173,

der diese Kopplung am Beispiel von Goethes Werther darstellt.
141 Literatur als System. Qur Ausdifferenzierung literarischer Kommunikation, Opladen 1992.

49

https://dol.org/10.5771/9783968216836-11 - am 13.01.2028, 08:49:02. Vdel - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783968216836-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Wissenschaften, Geschmack, Macht und Religion.«14? Geschmack ist kein
universelles Merkmal, sondern man erwirbt ihn durch die Zugehorigkeit
zur Oberschicht. Ebenso wie die Gesellschaft ist die Poetik nach hierarchi-
schen Prinzipien strukturiert. In der stratifikatorischen Gesellschaft ist alles,
und mithin auch die Kunst, nach dem Prinzip der Schichtung organisiert.
»Dieser Gesellschaftsstruktur korreliert eine Semantik, welche die Anschlufi-
fahigkeit von Kommunikationen schichtspezifisch differenziert und Beitrage
unter Vorgabe der Differenz >oben vs. unten« sortiert. Ihre bekannteste Fi-
gur ist die Hierarchie, die ontologisch und theologisch abgesichert die ober-
ste Schicht pramiert.«<!*3 Eine Folge der Interferenz von kiinstlerischen und
nicht-kiinstlerischen Prinzipien im Bereich der Kunst ist, dafl die Bestim-
mung dessen, was in der kiinstlerischen Darstellung als schén zu gelten
hat, abhingig von nicht-kiinstlerischen Vorgaben ist. Somit kann das Hafi-
liche oder das Bose, welches lebensweltlich negativen Wert hat, auch in
kiinstlerischer Gestaltung nicht schén sein. Die Kunst erhélt thre Schénheit
durch die Wahl von Gegenstinden, die auch in auflerkinstlerischem (ge-
sellschaftlichem, moralischem, religiésem) Zusammenhang als schén gelten.
Das Schéne ist zugleich das Niitzliche, das Wahre und das Gute. Unter
diesen Bedingungen kann Kunst nicht autonom sein.

Dies andert sich bekanntlich gegen Ende des 18. Jahrhunderts. Es entsteht
nun ein »Kunst- und Literatursystem, das nach ausschliefilich selbstgesetz-
ten Kriterien seine Umwelt beobachten und codieren kann.«1#* Die Prinzi-
pien der Autonomieisthetik werden in den dsthetischen Schriften von Kant,
Schiller und den Briidern Schlegel besonders deutlich formuliert.*® Die fiir
die Asthetik der Moderne vielleicht wirkungsmachtigste Schrift, Kants Kritik
der Urteilskraft (1790), ist eine »Untersuchung des Geschmacksvermogens
als dsthetischer Urteilskraft« in »transzendentaler Absicht«,146 das heifit, es
geht um die Bedingungen, denen dsthetische Urteile allgemein, bei allen
Menschen unterliegen, und nicht um eine Anweisung »zur Bildung und
Kultur des Geschmacks«.!47 Geschmack wird als allgemeines, angeborenes

142 Ebd., S. 34.

143 Gerhard Plumpe/Niels Werber, »Literatur ist codierbar. Aspekte einer systemtheoreti-
schen Literaturwissenschafte, in: Siegfried J. Schmidt (Hg.), Literaturwissenschaft und System-
theorie. Fositionen, Kontroversen, Ferspektiven, Opladen 1993, S. 9-43, hier S. 18.

144 Werber, Literatur als System, S. 38.

145 Vgl. die ausfithrliche Darstellung bei Gerhard Plumpe, Asthetische Kommunikation der Mo-
derne, 2 Bde, Opladen 1993, Bd. 1: Von Kant bis Hegel.

146 Immanuel Kant, Krittk der Urteilskrafi. Herausgegeben von Karl Vorldnder. Mit einer Bi-
bliographie von Heiner Klemme, Hamburg 71990, S. 4.

147 Ebd.

50

https://dol.org/10.5771/9783968216836-11 - am 13.01.2028, 08:49:02. Vdel - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783968216836-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Erkenntnisvermégen betrachtet (§ 7), nicht als durch »Interaktion in Ober-
schichten«!#8 zu erwerbende und somit schichtspezifische Kompetenz. Mit
diesem grundlegenden Perspektivenwechsel vollzieht Kant, so Werbers Deu-
tung, »semantisch die Umstellung von Stratifikation auf Funktion; von in
hoéfischer Konvention geprigtem Geschmack der Hauptstadte und Residen-
zen auf einen spezifischen Code anonymer Kommunikation mittels Biicher;
von der unitas rerum auf Differenz.«!* In der Tat beruht die Aritik der Ur-
tedskraft auf dem Prinzip der Differenzierung, das darauf zielt, einen eigen-
stdndigen Bereich des Schonen und seiner Beurteilung zu definieren. Das
Schéne wird abgegrenzt gegen das Gute und gegen das Angenehme (§§ 24,
15), das Geschmacksurteil unterschieden vom Erkenntnisurteil und mithin
das Asthetische vom Logischen (§ 1) usw. Besonderes Kennzeichen ist dabei
das von Kant postulierte Fehlen von Interesse:

Interesse wird das Wohlgefallen genannt, das wir mit der Vorstellung der Exi-
stenz eines Gegenstandes verbinden. [...] Nun will man aber, wenn die Frage
ist, ob etwas schén sei, nicht wissen, ob uns oder irgend jemand an der Existenz
der Sache irgend etwas gelegen sei, oder auch nur gelegen sein kénne; sondern,
wie wir sie in der bloflen Betrachtung (Anschauung oder Reflexion) beurteilen.
‘Wenn mich jemand fragt, ob ich den Palast, den ich vor mir sehe, schén finde, so
mag ich zwar sagen: ich liebe dergleichen Dinge nicht, die blof fiir das Angaffen
gemacht sind, oder, wie jener irokesische Sachem: ihm gefalle in Paris nichts
besser als die Garkiichen; ich kann noch tiberdem auf gut Rousseauisch auf
die Eitelkeit der Grofien schmahlen, welche den Schweify des Volks auf so ent-
behrliche Dinge verwenden; ich kann mich endlich gar leicht tiberzeugen, dafi,
wenn ich mich auf einem unbewohnten Eilande, ohne Hoffnung, jemals wieder
zu Menschen zu kommen, befinde, und ich durch meinen bloflen Wunsch ein
solches Prachtgebéude hinzaubern kénnte, ich mir auch nicht einmal diese Miihe
darum geben wiirde, wenn ich schon eine Hiitte hitte, die mir bequem genug
wire. Man kann mir alles dieses einrdumen und gutheifien; nur davon ist jetzt
nicht die Rede. Man will nur wissen: ob diese blofle Vorstellung des Gegenstan-
des in mir mit Wohlgefallen begleitet sei, so gleichgiiltig ich auch immer in An-
sehung der Existenz des Gegenstandes dieser Vorstellung sein mag. (§2)

Diese Stelle macht anschaulich, dafy das asthetische Urteil von anderen,
interessegeleiteten Urteilen (mir liegt nichts an der Existenz der Sache, ich
halte sie fiir unmoralisch, ich benétige sie nicht zum Uberleben) strikt zu
unterscheiden ist. Eine Sache kann schén sein, ganz unabhéngig davon,

148 Luhmann, Gesellschafisstruktur und Semantik. Studien zur Wissenssoxiologie der modernen Gesell-
schaft, Bd. 1 (1980), Frankfurt a. M. 1998, S. 72{f.
149 Werber, Literatur als System, S. 40.

51

https://dol.org/10.5771/9783968216836-11 - am 13.01.2028, 08:49:02. Vdel - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783968216836-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ob sie niitzlich, zweckmiflig oder moralisch gut ist. Kant geht bekanntlich
noch weiter, wenn er postuliert, dafl das Geschmacksurteil prinzipiell ohne
alles Interesse sein mufi: »Man muf} nicht im mindesten fir die Existenz
der Sache eingenommen, sondern in diesem Betracht ganz gleichgiiltig sein,
um in Sachen des Geschmacks den Richter zu spielen.« (§2) Der »Bestim-
mungsgrund des Geschmacksurteils« ist also eine »subjektive Zweckma-
figkeit in der Vorstellung eines Gegenstandes, ohne allen (weder objekti-
ven noch subjektiven) Zweck, folglich die blofie Form der Zweckmifligkeit
in der Vorstellung« (§11). Deutlicher gesagt: Wird an einem Objekt eine
Zweckmifligkeit ohne Zweck wahrgenommen, so halten wir es fiir schon.
In demselben Paragraphen heif3t es auch: »[...] das Wohlgefallen, welches
wir, ohne Begriff, als allgemein mitteilbar beurteilen«. Das durch das Schone
verursachte Wohlgefallen ist somit an Mitteilbarkeit, an Kommunikation
gebunden. Fiir die Kommunikation tiber das Schone aber gibt es einen
spezialisierten Funktionsbereich, namlich die »schéne Kunst«, die Kant de-
finiert als »eine Vorstellungsart, die fur sich selbst zweckmifig ist und, ob-
gleich ohne Zweck, dennoch die Kultur der Gemiitskrifte zur geselligen
Mitteilung beférdert.« (§44)

Bei Kant also ist, so Werber, die Kunst als ausdifferenziertes, autonomes
Funktionssystem giiltig beschrieben. Er trennt die Bereiche Asthetik (Ur-
teilskraft), wissenschaftliche Kommunikation (Verstand, Erkenntnisvermo-
gen) und Moral (Vernunft, Begehrungsvermogen). »Kant schirft das Be-
wufitsein fiir diese entscheidenden kommunikativen Differenzen: >Kein Be-
griff des Guten kann das Geschmacksurteil bestimmen« [§11]. Und um
eine Blume schon zu finden, mufl man kein Botaniker sein [§16]. Wissen-
schaftliche oder moralische Diskurse verfehlen grundsitzlich die spezifische
Sphére des Schénen und Hafllichen. Allein das Gefiihl der Lust und Unlust
des Subjekts begrindet der Kunst angemessene Geschmacksurteile.«!5° Die
Fundierung des Geschmacksurteils im Subjektiven (Schénheit, so Kant, sei
»ohne Beziehung auf das Gefiihl des Subjekts fiir sich nichts«, §9) mache
der seit der Antike geldufigen Ontologisierung des Schénen ein Ende.15!
Die damit begriindete Autonomie des Asthetischen wird in doppelter Weise
gestiitzt: zum einen durch die »Ablehnung heteronomer Instrumentalisie-
rungen,'52 zum anderen durch die »Formulierung eines innovativen Orga-

150 Ebd., S. 41 (Einfagungen in eckigen Klammern T.K.).

151 Ebd.

152 Ebd.,, S. 42. — Allerdings berticksichtigt Werber hierbei nicht, dafl Kant an anderer Stelle
das Schone als das »Symbol des Sittlichguten« (§59) bezeichnet, was zu einem gewissen
Grad die strikte funktionale Trennung der Bereiche Kunst und Moral wieder zurtick-

52

https://dol.org/10.5771/9783968216836-11 - am 13.01.2028, 08:49:02. Vdel - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783968216836-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

nisationsprinzips der Kunst« mittels Riickgriff auf die Kategorien Genie und
Geschmack.!5® Laut Kant gehoren Objekte, die einen fremden Zweck erfiil-
len, nicht zur Kunst. »Externe Finalisierungen, wie zur Zeit der Aufkldrung
gangig, und Kunst schlieflen sich aus. >Werke« geh6ren in diesem Sinne nur
dann zur Kommunikation des Kunstsystems, wenn die Kommunikation
entsprechend codiert ist (»schon/héfilich< und wenn diese Kommunikation
Junktional der Kunst entspricht.«!* Obgleich nur kunstspezifisch als schon
oder hafllich codierte Objekte zur Kunst gehoren, schliefit Kant nicht aus,
daf} sie ein externes, kunstfremdes Interesse hervorrufen konnen. Die Kunst
1af3t Interesse als Nebeneffekt zu, sie darf sich aber nicht davon leiten lassen.
Systemtheoretisch handelt es sich hier um den Gegensatz von Funktion und
Leistung. »Von Leistungen spricht man, wenn ein Sozialsystem Selektionen
in einem koexistenten Sozialsystem auslost.«!% Die Kunst kann Leistungen
far die Erziehung, Bildung oder Wissenschaft erbringen, sie definiert sich
aber dadurch nicht. »Kunst wird nicht zur Kunst, weil sie Leistungen fiir
Teilsysteme erwirtschaftet.«%6

Das ausdifferenzierte, operativ geschlossene moderne Kunstsystem spezia-
lisiert sich somit auf die Funktion der Unterhaltung »vor dem historischen
Hintergrund der Entstehung von Freizeit als einem gesellschaftlichen Pro-

nimmt: »Der Geschmack macht gleichsam den Ubergang vom Sinnenreiz zum habitu-
ellen moralischen Interesse ohne einen zu gewaltsamen Sprung moglich, indem er die
Einbildungskraft auch in ihrer Freiheit als zweckmiflig fir den Verstand bestimmbar
vorstellt und sogar an Gegenstinden der Sinne auch ohne Sinnenreiz ein freies Wohl-
gefallen finden lehrt.« (ebd.) Diesen Widerspruch versucht Plumpe zu 16sen, indem er
auf die Differenz zwischen System und Umwelt zuriickgreift: »Unsere These ist, dafy
Kant, nachdem er die Spezifik des Asthetischen kategorial analysiert hat, sich dann, und
in zweiter Linie, die Frage vorlegt, welche Bedeutung diese ésthetische Sphare fiir die
Moralphilosophie haben kénnte. [...] Mit einer Formulierung der Systemtheorie: Kant
durchdenkt dsthetische Kommunikation zunéchst als System und dann als Umwelt an-
derer Kommunikationssysteme, etwa des ethischen. Es geht also keineswegs um so et-
was wie eine >Vermischung« oder Integration des Schénen und Guten, sondern allein
darum, ob ethische Kommunikation das Recht hat, nach der moralischen Bedeutung des
Schénen zu fragen. Dieses Recht gesteht Kant gerade deshalb zu, weil die moralische
Thematisierung des Schénen seine Autonomie voraussetzt und respektiert.« (Asthetische
Kommunikation der Moderne, Bd. 1, S. 87.) Aus der zitierten Formulierung Kants geht jedoch
hervor, daf} es sich um mehr als nur eine (kontingente) Leistung des Schonen fiir seine
Umwelt handelt, wenn es in zeichenhaffer, also intrinsisch-markierter Weise an das Sitt-
lichgute gebunden wird. Der Widerspruch scheint mir durch die Unterscheidung von
Funktion und Leistung nicht befriedigend gelost zu sein.

153 ‘Werber, Literatur als System, S. 42.

154 Ebd. (Hervorh. im Text).

155 Ebd., S. 43.

156 Ebd.

53

https://dol.org/10.5771/9783968216836-11 - am 13.01.2028, 08:49:02. Vdel - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783968216836-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

blem ungebundener Zeit.«!57 Kunst codiert die von ihr bearbeiteten Ma-
terialien nach der Leitdifferenz schon vs. héfilich oder, wie Plumpe/ Wer-
ber!®8 vorschlagen, interessant vs. langweilig. Durch die Bearbeitung und
Formung des Materials nach bestimmten, historisch je unterschiedlichen
Programmen entstehen Werke als symbolisch generalisierte Kommunika-
tionsmedien. Eine systemtheoretische Definition von Kunst lautet unter Be-
riicksichtigung dieser Faktoren dann wie folgt: »Nicht der Code oder die
Funktion allein sind es, die Kunstkommunikation definieren. Vieles kann in-
teressant sein oder unterhalten. Allein die Kombination der Unterhaltungs-
funktion des Kunstsystems, seines Codes >interessant vs. langweiligs, seines
symbolisch generalisierten Kommunikationsmediums >Werk« und seiner
Ausdifferenzierung in die asymmetrischen Funktionsrollen des Produzenten
und Rezipienten reichen zu einer solchen Definition hin.«!% Mit dieser De-
finition verbinden die Verfasser eine Kritik an der »verengten Perspektive
programmfixierter, etwa philosophisch-ésthetischer, Kunsttheorien [...], die
von >Unterhaltung« nichts wissen wollen, ihrerseits aber keine Funktion von
Kunst mehr angeben kénnen oder sich in Spitzfindigkeiten verlieren, die
mit der Wirklichkeit kurrenter Kunstkommunikation in der modernen Ge-
sellschaft aufler Kontakt geraten.«!60

So berechtigt diese Kritik an den einseitigen, partialen und meist versteckt
normativen Definitionen von Kunst, wie sie beispielsweise in der Hermeneu-
tik, in der Ideologiekritik oder auch im Poststrukturalismus zu finden sind,
auch sein mag;, so ist doch andererseits ein gerade in der Romantik virulen-

157 Plumpe/Werber, »Literatur ist codierbare, S. 33. — Hans Ulrich Gumbrecht, »Beginn
von >Literaturd/Abschied vom Kérper?«, in: Gisela Smolka-Koerdt/Peter M. Spangen-
berg/Dagmar Tillmann-Bartylla (Hg.), Der Ursprung von Literatur. Medien, Rollen, Kommu-
nikationssituationen zwischen 1450 und 1650, Miinchen 1988, S. 15-50, analysiert die Ent-
stehung von >Literatur« in der frithen Neuzeit vor dem Hintergrund der Entstehung des
Buchdrucks und der »Ausdifferenzierung von Interaktion und Kommunikation« (S. 40; Hervorh.
im Text), und seine These lautet, daf} sich aus dem Bereich des interaktionsgebundenen
mittelalterlichen Spiels sowohl die schriftgebundene >Literatur« als auch die interaktions-
gebundene Handlungssphire >Sport« entwickelt hétten (S. 42ff.). Damit wéren >Literatur
und >Sport« historisch gesehen zwei Seiten einer Medaille, und es erscheint dann um
so plausibler, wenn seit dem 18. Jahrhundert zunehmend auch die Literatur fiir die in-
dividuelle Freizeitgestaltung nutzbar gemacht wird. »Wo immer nach 1789 jener neue
Horizont der Sinngebung fiir gesellschaftliches Handeln etabliert wurde, den >biirgerlichc
zu nennen wir uns angewohnt haben, da verloren >Literatur« wie >Sport« ihre tiberkom-
menen, meist auf kollektive Interessen gerichteten Begriindungen und wurden als kom-
plementare Modi xur Bildung des Individuums exfahren.« (S. 43; Hervorh. im Text)

158 »Literatur ist codierbar«, S. 30-32.

159 Ebd., S. 34f.

160 Ebd., S. 35.

54

https://dol.org/10.5771/9783968216836-11 - am 13.01.2028, 08:49:02. Vdel - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783968216836-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

tes Problem nicht zu tibersehen. Die dominante Funktion von Kunst und
Literatur in einer ausdifferenzierten Gesellschaft ist sicherlich im abstrakten
und allgemeinen Sinn die der Unterhaltung, allein schon deshalb, weil es
fiir andere, der Kunst zu fritherer Zeit affine Funktionen wie Wissenstradie-
rung, Sinnstiftung, Welterklarung andere ausdifferenzierte Teilsysteme gibt
(Wissenschaft, Religion, Philosophie). Das gilt ganz besonders fiir die grofie
Mehrzahl aller Kunstwerke der letzten 200 Jahre, die, eingebunden in einen
eigens daftir vorgesehenen sozio-6konomischen Distributionsbereich, das
Unterhaltungsbedirfnis explizit erfiillen — das entsprache in etwa dem, was
Pierre Bourdieu als »production culturelle spécialement destinée au marché«
bezeichnet und was im Gegensatz zur »production d’ceuvres >pures« et desti-
nées a I'appropriation symbolique« steht.!®! Die Unterhaltungsfunktion gilt
auch, wenn man den Begriff der Unterhaltung nicht-pejorativ verwendet,
fur Texte der letzteren Gruppe, etwa Hyperion, Heinrich von Qfferdingen oder
Obermann. Auch sie erfiillen ein Beduirfnis nach Unterhaltung, und man liest
sie, weil sie interessant und kiinstlerisch gelungen, nicht — oder zumindest
nicht priméir — deshalb, weil sie philosophisch oder religiés sind. Es muf}
indes gefragt werden, wie weit man den Unterhaltungsbegriff fassen mag,
ob darunter auch Belehrung, Reflexion und modellhafte Welterfahrung?!62
zu verstehen sind. Denn selbst Luhmann erkennt ja, wie oben auf S.37
gezeigt wurde, der Kunst eine sozial stabilisierende Funktion zu, die darauf
beruht, daf} die Kunst Wahrnehmung, die eigentlich inkommunikabel ist,
kommunikativ vermittelt.63

Kunst hat also offenbar eine kognitive Funktion, die man nicht nur gesell-
schaftlich, sondern, wie Karl Eibl dies vorgeschlagen hat, auch anthropo-
logisch fundieren kann. Eibl spricht in diesem Zusammenhang von der
»Nichtwelt«; gemeint ist »das Andere, Undefinierte, Unbestimmtes, das,
was aktuell nicht ist, aber sein kénnte.!64 Kunst ist, so Eibl, neben Religion
und Forschung eine der gesellschaftlichen Institutionen, die sich auf die
kulturelle Entdeckung der Nichtwelt spezialisiert haben. Poesie (wie er die
im 18. Jahrhundert entstandene moderne Literatur bezeichnet) »basiert auf
den biologischen Voraussetzungen einer spielerischen Lust an der Aktivie-

161 Les regles de lart. Genese et structure du champ littéraire, Paris 1992, S. 201.

162 Nach Hermann H. Wetzel, Rimbauds Dichtung. Ein Versuch, »die rauhe Wirklichkeit zu umar-
men, Stuttgart 1985, sind qualitativ anspruchsvolle literarische Texte wie die Rimbauds
poetische Modelle, die den »Modellcharakter sprachlicher Auflerungen iiber Wirklich-
keit bewufit machen« (S. 17).

163 Vgl. Luhmann, Die Kunst der Gesellschafi.

164 Die Entstehung der Poesie, Frankfurt a. M./ Leipzig 1995, S. 16.

55

https://dol.org/10.5771/9783968216836-11 - am 13.01.2028, 08:49:02. Vdel - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783968216836-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

rung und Wahrnehmung genetischer Dispositionen (Spannung, >Erregungy),
des Vorhandenseins eines Raumes freier Verkniipfung (Phantasie) sowie
kommunikativer Medien mit Darstellungsfunktion und Uberkohirenz. Auf
dieser Basis strukturiert sie die Nichtwelt durch verfremdende Wiederho-
lung von Wirklichkeitselementen (Simultanthematisierung), insbesondere
symbolisch generalisierter ungel6ster Probleme, und etabliert sich damit
ebenso als Organon der Reflexion dieser Aporien (der Problemiiberschiisse
des jeweiligen Uberzeugungssystems) wie als Platzhalter des unreduzierten
Ganzen.«1% Das spezifisch Moderne der Poesie, die Signatur ihrer Auto-
nomie in der funktional differenzierten Gesellschaft besteht darin, dafl sie
sich »vom Funktionsprimat der Unterstiitzung von Problemldsungen abldst
und zum Funktionsprimat der Reflexion ungeloster Probleme wechselt.«166
Eine solche Funktion ist sicher nicht fir alle, aber sehr wohl fiir diejenigen
Texte und Werke anzusetzen, die aus guten Griinden bevorzugter Gegen-
stand der Literaturwissenschaft sind: die kanonisierten Texte des Héhen-
kamms.

Wenn also die allgemeine Funktion der Kunst die der Unterhaltung ist, so
hat zumindest ein Teilbereich der Kunst dartiber hinausgehend eine spezi-
fischere Funktion. Nun ist nicht zu iibersehen, daf} die avantgardistischen
Texte um 1800 gerade nicht als blofle Unterhaltung gelesen werden wollen,
sondern daf sie fur die Literatur einen totalisierenden Anspruch erheben,
der als Symptom fir die Autonomie der Literatur und ihre Funktion als
Reflexionsorgan fiir ungeléste Probleme gedeutet werden kann. Denn wenn
man einen totalisierenden Fithrungsanspruch fur die Literatur reklamiert,
so heiflt das ja nichts anderes, als dafl Probleme bestehen, die man damit
16sen mochte. Es geht hier wohl gemerkt nicht darum, aus der Sicht des um
die Dignitit seines Forschungsobjektes besorgten Literaturwissenschaftlers
diese Texte durch Ausgrenzung aus dem Bereich der Unterhaltung valori-
sieren und >retten< zu wollen; das haben die aus guten Griinden kanonisier-
ten Texte gar nicht notig. Nicht die Literaturwissenschaftler, sondern die
Autoren bemiihen sich mit aller Kraft, etwa durch geschichtsphilosophische
Zuschreibungen den Texten bestimmte Funktionen aufzubtirden, die auf
Totalitdt und Entdifferenzierung zielen und somit der realen Entwicklung
des Kunstsystems in seiner Gesamtheit entgegenlaufen. Zugleich aber wer-
den diese Funktionszumutungen als unerfiillbar oder vergeblich dargestellt -
»[...] wozu Dichter in dirftiger Zeit?«, heifdt es etwa symptomatisch bei

165 Ebd., S. 17.
166 Ebd., S. 134.

56

https://dol.org/10.5771/9783968216836-11 - am 13.01.2028, 08:49:02. Vdel - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783968216836-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Holderlin.1%7 Vor dem Hintergrund der Ausdifferenzierung laflt sich die-
ses Spannungsverhaltnis zwischen Totalisierungs- und Entdifferenzierungs-
anspruch einerseits und Einsicht in dessen Unerfiillbarkeit andererseits als
epochale Signatur der Texte interpretieren,'® um so mehr, als in allen hier
untersuchten Texten ein metaphorisches und metonymisches Verhiltnis
zwischen Schreiben und Lieben besteht, aus dem hervorgeht, daf} beide
Bereiche die an sie gestellten Anspriiche aus nicht-kontingenten Griinden
nicht erfiillen kénnen. Die scheiternde Liebe wird zu einem Tropus fiir die
Ohnmacht der Literatur als autonomes Teilsystem in der modernen Gesell-
schaft. Was dies im einzelnen zu bedeuten hat und wie sich das jeweilige
Verhéltnis zwischen Schreiben und Liebe in den Texten gestaltet, soll in den
nun folgenden Textanalysen gezeigt werden.

167  Brot und Wein, V. 122.

168 Auch Plumpe/Werber erkennen dieses Problem, sie leugnen aber seine Relevanz, in-
dem sie apodiktisch erkldren: »Formeln wie >Poesie ist Poesie« (Novalis) reflektieren die
nun tberall mitlaufende Selbstreferenz des Systems, dessen Operationen ausschliefllich
literarisch codiert sind, auch wenn sie sich anders gebdrden. Die Literatur kann nun
semantisch ihre Grenze zu ihrer Umwelt problematisieren oder gar leugnen und sich
als Mythologie oder ésthetische Erziehung ausgeben - ihr Systemstatus wird dabei nicht
gefahrdet. Auch die neue Mythologie ist nur ein Medium, dessen Formung interessant ist
oder langweilig.« (»Literatur ist codierbare, S. 37f.) Natiirlich wird Holderlins Dichtung
nicht zur Mythologie oder zur Philosophie, nur weil das kiinstlerisch bearbeitete Mate-
rial aus diesen Bereichen entlehnt wird; ebenso wenig wie Foscolos Roman und seine
Dichtung trotz ihrer politischen Thematik etwas anderes sind als Literatur. Meine These
lautet aber, daf} die Texte etwas anderes sein wollen und zugleich zu erkennen geben,
dafl dies unmoglich ist, und aus dieser dekonstruktiven Spannung beziehen sie ihren
asthetischen Mehrwert.

57

https://dol.org/10.5771/9783968216836-11 - am 13.01.2028, 08:49:02. Vdel - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783968216836-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

https://dol.org/10.5771/9783968216836-11

M 13.01.2026, 08:49:02. /dele



https://doi.org/10.5771/9783968216836-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	0.2  Das Aufschreibesystem 1800
	0.3  Die Epochenschwelle 1800 aus soziologischer, historischer, ästhetikgeschichtlicher und diskursarchäologischer Sicht
	0.4  Liebe als Gegenstand gesellschaftlicher Selbstbeschreibung
	0.5  Liebeskonzeptionen aus diachroner Sicht
	0.6  Erkenntnisgewinn durch Systemtheorie
	0.7  Das Wechselspiel von Ausdifferenzierung und Entdifferenzierung

