
231

Johannes Schulz

Adorno in Namibia 

Geschichtsphilosophische Betrachtungen  
zum neuen Streit um Holocausterinnerung 

Im März 2020 wirft der Antisemitismusbeauftragte der Bundesregie-
rung, Felix Klein, dem postkolonialen Denker Achille Mbembe »Relati-
vierung des Holocaust[s]« vor. Schnell wendet sich in der polarisierten 
öffentlichen Debatte die Aufmerksamkeit der Frage zu, die hinter den 
Diskussionen zu Mbembes Äußerungen steht: Ist es legitim zwischen 
dem Holocaust und früheren Kolonialverbrechen Vergleiche und Kon-
tinuitätslinien zu ziehen? 

Zwei Lager stehen sich unversöhnlich gegenüber: einerseits die, die 
auf der »Singularität« des Holocausts beharren und das Ziehen von 
Vergleichen und Kontinuitäten als unsachlich oder gar antisemitisch ab-
lehnen. Andererseits Stimmen, die die These verteidigen, der Holocaust 
sei auch ein Produkt kolonialer Praktiken und Ideologien, die als »Bu-
merang« auf Europa zurückschlugen. Die Beiträge beider Seiten dieses 
Historikerstreits 2.0 offenbaren blinde Flecken. Während postkoloniale 
Stimmen wichtige Diskontinuitäten übersehen, sind deren Widersacher 
so auf den Nachweis der Einzigartigkeit des Holocausts fokussiert, dass 
sie die Frage nach den geteilten Ursachen von Leid nicht ernsthaft stellen.

Ich möchte hier mit Theodor W. Adornos Geschichtsphilosophie eine 
Perspektive einbringen, die auf eine Möglichkeit hindeutet, Kontinui-
tät auf eine Weise zu denken, die wichtige Diskontinuitäten nicht ver-
wischt. Erstens, weil für Adorno genau in der Versenkung ins Partikula-
re, also im Diskontinuierlichen, die Kontinuität zu finden ist. Zweitens, 
weil Adorno Kontinuität nicht im historizistischen Modus des Zeich-
nens von Verbindungslinien (etwa zwischen Kolonialverbrechen und 
dem Holocaust) sieht, sondern in den geteilten zivilisatorischen Ursa-
chen massenhafter Gewalt. Ohne diese genauer kritisch zu betrachten 
oder grundlegend zu verteidigen, möchte ich als Beispiel einer solchen 
Herangehensweise Adornos eigene These zur Ursächlichkeit massenhaf-
ter Gewalt skizzieren und mit der Debatte um die Vergleichbarkeit von 
Holocaust und früheren Kolonialverbrechen in Zusammenhang brin-
gen. Solche Gewaltexzesse sind für Adorno Ausdruck einer komplexen 
Dialektik der Naturbeherrschung, die sich denen, die sich ins partikula-
re Phänomen versenken, insbesondere in einer stetigen Wiederkehr be-
stimmter kultureller Legitimationsmuster offenbart. 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-231 - am 16.01.2026, 00:03:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-231
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


232

Ich skizziere zuerst den Historikerstreit 2.0 und seine blinden Flecken, 
bevor ich mich in einem zweiten Abschnitt der Geschichtsphilosophie 
Adornos widme. Ausgehend von den hierbei gewonnenen Erkenntnis-
sen deute ich im dritten und umfangreichsten Teil auf eine Möglichkeit 
hin, Kontinuität auf eine Weise zu denken, die wichtige Diskontinuitä-
ten nicht übersieht. 

1. Der Historikerstreit 2.0 

Die polarisierte Debatte um Mbembes Äußerungen, die nach der Ver-
öffentlichung der deutschen Übersetzung von Michael Rothbergs Buch 
»Multidirektionale Erinnerung« wieder hochkochte, war von Polemik 
und Abwertung geprägt. Mbembe wurde des Antisemitismus bezichtigt 
und, etwa von Alan Posener, als »Israelhasser« beschimpft, weil er die 
israelische Besatzungspolitik in Gaza mit dem südafrikanischen Apart-
heid-Regime verglich.1 Doch ein anderer Vorwurf zeigt, dass sich hinter 
der polemischen Debatte auch ein ernstzunehmender geschichtswissen-
schaftlicher Disput offenbart: Mbembe relativiere den Holocaust, weil 
er ihn als eine Weiterführung kolonialer Gewalt beschreibt, statt seine 
Einzigartigkeit anzuerkennen.2 

Auf der anderen Seite der Debatte ging es postkolonialen Stimmen ge-
nau darum, ein solches Zeichnen von Kontinuitätslinien zwischen kolo-
nialer Gewalt und dem Holocaust zu verteidigen. Rothberg etwa sieht 
in der Verteidigung der Singularitätsthese, also der Überzeugung, der 
Holocaust sei ein historisch einzigartiges Ereignis, das sich mit vorheri-
gen Gewaltexzessen nicht vergleichen oder in Kontinuität setzen lässt, 
ein Hindernis in der Überwindung einer kollektiven Erinnerung, die Op-
ferkonkurrenzen schürt.3 Als Rothbergs Buch in deutscher Übersetzung 
veröffentlicht wurde, schossen seine Kritiker:innen mit aus der Mbembe-
Debatte noch geladenen Kanonen gleich scharf. In der ZEIT setzte sich 
Rothberg, zusammen mit Jürgen Zimmerer, zur Wehr. Beide verlangten 
eine Enttabuisierung des »Vergleichs« und warfen ihren Kritiker:innen 

1	  		 Vgl. Alan Posener, »Die drei großen Unwahrheiten des Israelhassers«, 
welt.de 23.03.2020, https://www.welt.de/kultur/plus207454265/Achille-
Mbembe-Die-drei-grossen-Unwahrheiten-des-Israelhassers.html (Zugriff: 
11.12.2023).

2	  		 Für eine Zusammenfassung dieser Vorwürfe vgl. den Blogbeitrag »Postkolo-
nial gegen Israel« von Ingo Elbe: Ingo Elbe, »Postkolonial gegen Israel«, me-
na-watch.de 23.04.2020, https://www.mena-watch.com/postkolonial-gegen-
israel (Zugriff: 11.12.2023).

3	  		 Michael Rothberg, Multidirektionale Erinnerung: Holocaustgedenken im 
Zeitalter der Dekolonisierung, Berlin: Metropol 2021, S. 34.

JOHANNES SCHULZ

https://doi.org/10.5771/9783748962816-231 - am 16.01.2026, 00:03:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.welt.de/kultur/plus207454265/Achille-Mbembe-Die-drei-grossen-Unwahrheiten-des-Israelhassers.html
https://www.welt.de/kultur/plus207454265/Achille-Mbembe-Die-drei-grossen-Unwahrheiten-des-Israelhassers.html
https://www.mena-watch.com/postkolonial-gegen-israel
https://www.mena-watch.com/postkolonial-gegen-israel
https://doi.org/10.5771/9783748962816-231
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.welt.de/kultur/plus207454265/Achille-Mbembe-Die-drei-grossen-Unwahrheiten-des-Israelhassers.html
https://www.welt.de/kultur/plus207454265/Achille-Mbembe-Die-drei-grossen-Unwahrheiten-des-Israelhassers.html
https://www.mena-watch.com/postkolonial-gegen-israel
https://www.mena-watch.com/postkolonial-gegen-israel


233

»selbst verordnete Provinzialität«, »selektive Verzerrung« und »Feti-
schismus« vor.4 Noch deutlicher pathologisierte dann A. Dirk Moses 
die deutsche Erinnerungskultur: die deutsche Erinnerung an den Holo-
caust als einzigartiges Verbrechen käme nicht nur einem »Katechismus« 
gleich, sondern einem »christologisch geprägten« Erlösungsnarrativ.5 
Die Reaktionen des deutschen Feuilletons waren erwartbar stürmisch 
und ebenso polemisch. Doch die Frage, ob sich zwischen dem Holocaust 
und kolonialen Verbrechen, wie dem deutschen Genozid an den Herero 
und Nama, sinnvollerweise Kontinuitätslinien zeichnen lassen, verdient 
es, ernsthaft und sachlich erörtert zu werden. 

Zimmerer und Moses, die als besonders sichtbare Protagonisten einer 
kolonialen Interpretation der Naziverbrechen hier beispielhaft herausge-
griffen werden sollen, sehen zwischen kolonialer Gewalt und dem Ho-
locaust wichtige Parallelen. Die Eroberung des Lebensraums Ost sei ein 
dezidiert koloniales Projekt.6 Der Massenmord an den slawischen Juden, 
die im typischen Muster eines kolonialen Othering als rückständig und 
unzivilisiert beschrieben wurden, sei letztlich ein »kolonialer Genozid«.7 

Zimmerer und Moses ziehen aber auch, und dies hat für mich hier die 
größere Bedeutung, eine Kontinuitätslinie vom kolonialen Genozid zum 
Holocaust. Die Gewalt in den Kolonien fungiere als »Ermöglicher« (en-
abler) des Holocausts,8 den es, wie Zimmerer vermutet, wohl nie gegeben 
hätte, wenn der »ultimative Tabubruch, zu denken und danach zu han-
deln, dass andere Ethnien einfach vernichtet werden können« nicht schon 
davor in den Kolonien erfolgt wäre.9 Damit knüpfen Zimmerer und Mo-
ses an die bereits bei Aimé Césaire oder Hannah Arendt geäußerte Vermu-
tung eines choc en retour an: Der Holocaust sei ein Produkt der kolonialen 
Gewalt, die wie ein Bumerang auf Europa zurückschlägt. Die Erfahrung 
der Gewaltausübung in den Kolonien habe kollektivpsychologisch und 
kulturell Europa geprägt und so den Holocaust ermöglicht.

4	  		 Vgl. Jürgen Zimmerer/Michael Rothberg, »Enttabuisiert den Vergleich!«, zeit.
de 04.04.2021, https://www.zeit.de/2021/14/erinnerungskultur-gedenken-
pluralisieren-holocaust-vergleich-globalisierung-geschichte (Zugriff: 11.12.2023).

5	  		 Vgl. A. Dirk Moses, »Der Katechismus der Deutschen«, geschichtedergegen-
wart.ch 23.05.2021, https://geschichtedergegenwart.ch/der-katechismus-der-
deutschen (Zugriff: 11.12.2023). 

6	  		 Jürgen Zimmerer, »Holocaust und Kolonialismus. Beitrag zu einer Ar-
chäologie des genozidalen Gedankens«, in: ders. (Hg.), Von Windhuk nach 
Auschwitz? Beiträge zum Verhältnis von Kolonialismus und Holocaust, 
Münster: Lit 2021, S. 140–171, hier S. 147.

7	  		 A. Dirk Moses, »Colonialism«, in: Peter Hayes/John K. Roth (Hg.), The 
Oxford Handbook of Holocaust Studies, Oxford: Oxford University Press 
2010, S. 68–80, hier S. 75–77. 

8	  		 Moses, »Colonialism«, S. 69.
9	  		 Zimmerer, »Holocaust und Kolonialismus«, S. 171.

ADORNO IN NAMIBIA

https://doi.org/10.5771/9783748962816-231 - am 16.01.2026, 00:03:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.zeit.de/2021/14/erinnerungskultur-gedenken-pluralisieren-holocaust-vergleich-globalisierung-geschichte
https://www.zeit.de/2021/14/erinnerungskultur-gedenken-pluralisieren-holocaust-vergleich-globalisierung-geschichte
https://geschichtedergegenwart.ch/der-katechismus-der-deutschen
https://geschichtedergegenwart.ch/der-katechismus-der-deutschen
https://doi.org/10.5771/9783748962816-231
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.zeit.de/2021/14/erinnerungskultur-gedenken-pluralisieren-holocaust-vergleich-globalisierung-geschichte
https://www.zeit.de/2021/14/erinnerungskultur-gedenken-pluralisieren-holocaust-vergleich-globalisierung-geschichte
https://geschichtedergegenwart.ch/der-katechismus-der-deutschen
https://geschichtedergegenwart.ch/der-katechismus-der-deutschen


234

Diese These kann man unterschiedlich verstehen. Erstens, im Sinne 
einer personellen Kontinuität. Da diese offensichtlich nicht gegeben ist 
– die am Holocaust beteiligten Akteure und Akteurinnen waren zum 
Zeitpunkt des Genozids an den Herero und Nama noch Kinder oder 
ungeboren – verweisen Kontinuitätshistoriker:innen auf die intergene-
rationale Weitergabe von Gewalterfahrungen: Hermann Göring sei etwa 
durch die Überzeugungen seines Vaters – dem ersten Reichskommissar 
von Deutsch-Südwestafrika – zum Verfechter eines Kolonialprojekts in 
Osteuropa geworden.10 Zweitens, im Sinne einer Kontinuität von Insti-
tutionen und sozialen Praktiken. So wird etwa darauf hingewiesen, dass 
die deutschen Schutztruppen in Deutsch-Südwestafrika widerständige 
Herero und Nama in Konzentrationslagern einsperrten. Die zentrale Be-
obachtung ist an dieser Stelle aber, dass hier von deutschen Staatsdie-
ner:innen zum ersten Mal ein ethnischer Genozid als Lösung eines, von 
diesen so wahrgenommenen, Hindernisses deutscher Staatsinteressen er-
wogen und durchgeführt wurde. Drittens, die Kontinuität kultureller 
Legitimationsmuster. Hier ist besonders die Beobachtung entscheidend, 
dass Formen des rassistischen Othering sowohl in der Legitimation ko-
lonialer Genozide als auch des Holocausts eine zentrale Rolle spielten. 

Ich möchte hier nur knapp ein paar wenige Zweifel an diesen drei 
wichtigsten Variationen der Bumerang-These anbringen, um mich im 
Weiteren tiefergehend mit der Möglichkeit einer alternativen, von Ador-
no inspirierten, Form der Suche nach Kontinuität auseinanderzusetzen.11 
Zur ersten Variante der Bumerang-These: Selbst wenn im Privaten ko-
loniale Gewalterfahrungen übermittelt wurden und die Einstellung von 
Nazi-Täter:innen beeinflusst haben, so ist dies sicherlich nur verein-
zelt geschehen, da nur ein winziger Bruchteil der Deutschen einen Fuß 
nach Deutsch-Südwestafrika gesetzt hat. Der Einfluss der in allen Gesell-
schaftsschichten weit verbreiteten antisemitischen Vorurteile ist als deut-
lich prominenter zu werten. Zur zweiten Variante: Wenn die Gewalt in 
den Kolonien einen entscheidenden enthemmenden Effekt gehabt haben 
soll, der den Holocaust ermöglicht, vielleicht sogar bedingt hat, warum 
hat sich in anderen kolonialen Zentren nicht auf ähnliche Weise die ko-
loniale Gewalt als Bumerang entladen? Warum gab es in Großbritannien 
und Frankreich, beides größere und an kolonialen Genoziden beteilig-
te Kolonialmächte, nicht eine ähnlich enthemmte Entladung der Gewalt 

10	 		 Vgl. Robert Gerwarth/Stephan Malinowski, »Der Holocaust als ›kolo-
nialer Genozid‹? Europäische Kolonialgewalt und nationalsozialistischer 
Vernichtungskrieg«, Geschichte und Gesellschaft (2007/3), S. 439–466, 
hier S. 451.

11	 		 Vgl. für eine kritische Auseinandersetzung Gerwarth/Malinowski, »Der 
Holocaust als ›kolonialer Genozid‹?« und Steffen Klävers, Decolonizing 
Auschwitz? Komparativ-postkoloniale Ansätze in der Holocaustforschung, 
Berlin/Boston: De Gruyter 2019. 

JOHANNES SCHULZ

https://doi.org/10.5771/9783748962816-231 - am 16.01.2026, 00:03:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-231
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


235

nach innen?12 Sind hier nicht innereuropäische Faktoren entscheiden-
der? Zur dritten Variante: Antisemitische Begründungsmuster, wie sie 
(entgegen Zimmerers Behauptung) auch gegenüber den slawischen Ju-
den dominant waren, lassen sich nicht problemlos im Lichte einer ko-
lonialen Othering-Logik verstehen.13 Denn der koloniale Rassismus ist 
ein nach unten gerichteter Akt der Unterdrückung und Ausbeutung der-
jenigen, die der Kolonialrassist als minderwertige Arbeitstiere betrach-
tete.14 Der Antisemitismus hingegen überhöht projektiv eine Gruppe als 
beinahe allmächtige Drahtzieher, die die Gesellschaft parasitär von in-
nen zersetzt. Als Hauptquelle alles Scheiterns und Unglücks in einem 
von Krisen gebeutelten Marktsystem wahnhaft vorgestellt, mussten die 
Juden vernichtet werden. Der koloniale Rassismus jedoch zielte auf die 
Beherrschung und Ausbeutung der als Untermenschen imaginierten Ko-
lonialsubjekte.15 

Diese nur angedeuteten Kritikpunkte können allein die Bumerang-
These nicht entkräften. Sie spiegeln auch nicht die wachsende Komple-
xität dieses geschichtswissenschaftlichen Disputs, der immer neue Kon-
tinuitätsthesen und immer neue Kritik an diesen zutage fördert.16 Das 
ist aber auch nicht das Ziel meiner knappen Ausführungen, die hier le-
diglich beispielhaft für eine Tendenz stehen, die ich auf einer höheren 
Abstraktionsebene geschichtsphilosophisch und methodisch hinterfra-
gen möchte. Es ist nämlich wichtig, und ich komme darauf zurück, Dis-
kontinuitäten dieser Art ernst zu nehmen. Das Problem ist nur, dass 
diejenigen, die gegen das Ziehen von Kontinuitätslinien die Singulari-
tätsthese verteidigen, dabei die wichtige Suche nach Kontinuität, nach 
geteilten Ursachen des Leidens, als politisch motiviertes Unterfangen ab-
lehnen. Das Übersehen von Diskontinuitäten und das sich Sperren ge-
gen die Suche nach Kontinuität sind gleichermaßen problematisch. Wäh-
rend, wie ich im Folgenden mit Adorno zeigen möchte, das Überpflastern 
von Diskontinuitäten den Opfern subsumptive Gewalt antut, ist die Su-
che nach Kontinuität ein entscheidender Schritt, um die geteilten Ur-
sachen von Leid zu entschlüsseln und zukünftiges Leid zu verhindern. 

12	 		 Vgl. Gerwarth/Malinowski, »Der Holocaust als ›kolonialer Genozid‹?«, S. 
450.

13	 		 Vgl. etwa Klävers, Decolonizing Auschwitz?, S. 93f. 
14	 		 Vgl. Ingo Elbe, »›…it’s not systemic.‹ Antisemitismus im postmodernen An-

tirassismus«, in: ders., Gestalten der Gegenaufklärung, Würzburg: Königs-
hausen & Neumann 2021, S. 241–275, hier S. 243. 

15	 		 Vgl. auch Max Horkheimer/Theodor W. Adorno, Dialektik der Aufklärung. 
Philosophische Fragmente, Frankfurt am Main: Fischer 2008, S. 177. 

16	 		 Die umfangreichste Zusammenfassung der Debatte findet sich in Klävers, 
Decolonizing Auschwitz? Eine ähnlich umfangreiche, synthetisierende Stu-
die, die, im Gegensatz zu Klävers, die Kontinuitätsthese verteidigt, wäre 
wünschenswert.

ADORNO IN NAMIBIA

https://doi.org/10.5771/9783748962816-231 - am 16.01.2026, 00:03:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-231
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


236

Diskontinuität und Kontinuität müssen, dies können wir aus Adornos 
Geschichtsphilosophie lernen, immer zusammen gedacht werden. 

2. Die Geschichtsphilosophie Theodor W. Adornos

Adornos Geschichtsphilosophie entsteht in kritischer Auseinanderset-
zung mit der Geschichtsphilosophie Hegels. Wo Hegels Geschichtsphi-
losophie idealistisch ist, das heißt in der Menschheitsgeschichte das 
evolutionäre Fortschreiten des Geistes hin zu absolutem Selbstverständ-
nis sieht, ist Adornos Gegenstück materialistisch: Die Geschichte der 
Menschheit ist »Naturgeschichte«.17 Was Adorno die »gigantische Ap-
paratur« nennt,18 also die gesamte, kulturförmige Organisation mensch-
licher Wissens- und Produktionsformen, ist immer schon als Produkt un-
seres Selbsterhaltungstriebes auf Naturbeherrschung ausgerichtet. Der 
verzweifelte Versuch des Menschen, der ihn ängstigenden Natur Herr 
zu werden, den Adorno in zivilisationstheoretischer Absicht bis in die 
menschliche Urgeschichte zurückverfolgt, schlägt auf uns zurück: Einer-
seits, weil der kulturelle Apparat, den der Mensch zum Zwecke der Na-
turbeherrschung geschaffen hat, uns zur »zweiten Natur« wird, uns also 
als »Bannkreis« unserer eigenen Handlungsmacht enthoben erscheint.19 
Andererseits, weil die sich der erdrückenden Rationalität dieses Appa-
rats gegenüber ohnmächtig fühlenden und gleichzeitig zur gewalttätigen 
Naturbeherrschung konditionierten Menschen in archaische Muster der 
Gewalt gegeneinander zurückfallen.

Die Menschheitsgeschichte ist dann auch nicht wie bei Hegel im Sinne 
einer positiven Theodizee zu bewerten, also als die Aufhebung des Leids 
durch das Fortschreiten des Geistes in den Entwicklungsstufen mensch-
licher Kultur. Im Gegenteil wird sie im Sinne einer negativen Theodi-
zee20 bei Adorno (Walter Benjamin folgend) als eine »einzige Katastro-
phe« beschrieben.21 

Neben dem materialistischen und negativen Charakter ist für Adornos 
Geschichtsphilosophie die Forderung entscheidend, »Kontinuität« und 

17	 		 Theodor W. Adorno, Zur Lehre von der Geschichte und von der Freiheit, 
Frankfurt am Main: Suhrkamp 2006, S. 169.

18	 		 Horkheimer/Adorno, Dialektik der Aufklärung, S. 290.
19	 		 Ebd., S. 41.
20	 		 Vgl. hierzu Johannes Schulz, »›Vergangenheitsbewältigung‹ revisited: Distin-

guishing two paradigms of working through the past«, Philosophy & Social 
Criticism (2022/2), S. 391–415 und Jay M. Bernstein, Adorno: Disenchant-
ment and ethics, Cambridge: Cambridge University Press 2001, S. 385.

21	 		 Walter Benjamin, »Über den Begriff der Geschichte«, in: Gesammelte Schrif-
ten, Bd. 1.2. Unter Mitwirkung von Theodor W. Adorno und Gershom 

JOHANNES SCHULZ

https://doi.org/10.5771/9783748962816-231 - am 16.01.2026, 00:03:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-231
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


237

»Diskontinuität« immer zusammen zu denken. Während die zu beschrei-
bende Kontinuität die bereits angesprochene naturgeschichtliche ist (ich 
komme darauf zurück), hat die Forderung, Diskontinuitäten ernst zu 
nehmen, einen ethischen und methodischen Ursprung. 

Ethisch gilt, wieder in bewusster Abgrenzung zu Hegel, dass nicht ein-
mal das »Leiden eines einzigen Menschen aufgehoben [ist] im Triumph-
zug des Fortschritts.«22 Dieser Imperativ wird uns von Auschwitz aufge-
zwungen, also dem Ort, an dem Menschen nicht mehr »als Individuum, 
sondern als Exemplar« starben.23 In Auschwitz wurde die »Gleichgültig-
keit des Lebens jedes Einzelnen, auf welche Geschichte sich hinbewegt« 
offenbar.24 Sich gegen genau diese Gleichgültigkeit zur Wehr zu setzen, 
gegen das »geschliffen und gleichgemacht werden« des Menschen, das 
uns letztlich zur »absoluten Integration« (im Völkermord) vorbereitet, 
ist die zentrale ethische Forderung, die unser Handeln nach Auschwitz 
leiten muss.25 

Diese ethische Forderung wird bei Adorno und Benjamin begleitet von 
einer methodischen Forderung, sich in der Analyse der Geschichte auf die 
Betrachtung und interpretierende Beschreibung des partikularen Phäno-
mens zu konzentrieren. Für Benjamin liegt in der monadologischen Me-
thode die Absicht, »eine bestimmte Epoche« oder »ein bestimmtes Le-
ben« aus »dem homogenen Verlauf der Geschichte herauszusprengen«.26 
Dies zu tun, so Benjamins Hoffnung, birgt die revolutionäre Chance, das 
»Kontinuum der Geschichte [als einzige Katastrophe] aufzusprengen«.27 
Für den pessimistischeren Adorno wird, ganz im Gegenteil, in der Mo-
nade, also in der »Erfahrung des Unmittelbaren«, vor allem »die Totali-
tät des geschichtlichen Zusammenhangs« offensichtlich.28 

Dies aus zwei Gründen. Erstens, weil nur in der Versenkung ins Ein-
zelschicksal das Leid körperlich spürbar wird. Den Schrecken der To-
talität wahrzunehmen, bedeutet die »leibhaft[e]«, »praktisch geworde-
ne Abscheu vor dem unerträglichen Schmerz [wahrzunehmen] dem die 
Individuen ausgesetzt sind.«29 Aus der historizistischen Perspektive des 
Geschichtsphilosophen besteht zu sehr die Gefahr, wie bei Hegel ersicht-
lich, dass das Leid als notwendiger Baustein des Fortschritts legitimiert 

Scholem hrsg. von Rolf Tiedemann und Hermann Schweppenhäuser, Frank-
furt am Main: Suhrkamp 1974, S. 691–704, hier S. 697. 

22	 		 Ebd., S. 15.
23	 		 Theodor W. Adorno, Negative Dialektik, Frankfurt am Main: Suhrkamp 

1982, S. 355.
24	 		 Ebd. 
25	 		 Ebd. 
26	 		 Benjamin, Über den Begriff der Geschichte, S. 703. 
27	 		 Ebd. 
28	 		 Adorno, Zur Lehre von der Geschichte und von der Freiheit, S. 38.
29	 		 Adorno, Negative Dialektik, S. 358.

ADORNO IN NAMIBIA

https://doi.org/10.5771/9783748962816-231 - am 16.01.2026, 00:03:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-231
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


238

wird oder, dass es anderen erinnerungspolitischen Zwecken dient (auch 
dazu später mehr). 

Zweitens, weil die Hinwendung zum partikularen Phänomen para-
doxerweise unseren Blick auf die Totalität schärft. Der Historizismus 
bekommt in der Suche nach kausalen Verbindungslinien nur spezifische 
historische Konstellationen in den Blick (so epochenübergreifend diese 
manchmal auch sein mögen). Adorno hingegen geht es darum, angelehnt 
an Nietzsches genealogische Methode, eine »Geschichte der Geschichte« 
zu erzählen.30 In diese »transhistorische« Meta-Perspektive taucht Ador-
no dabei durch das Ausfindigmachen konkreter »zivilisationspsycholo-
gische[r]« Strukturmerkmale ein.31 Genau genommen, und ich komme 
später darauf zurück, sind hiermit immer wiederkehrende kulturelle Le-
gitimierungsmuster der Naturbeherrschung gemeint, die in konkreten 
Sprachmustern und sozialen Praktiken auftreten und deshalb genau in 
der Analyse solcher partikularen Phänomene beobachtbar werden. 

Doch wir müssen aufpassen, dass diese ethische Hinwendung zum 
Einzelschicksal und die methodische Hinwendung zum partikularen 
Phänomen auch tatsächlich die Sicht auf das große Ganze eröffnen. Ent-
scheidend ist, dass wir den Gesamtzusammenhang, eben die »permanen-
te Katastrophe«,32 nicht aus den Augen verlieren. So bemerkt Adorno in 
Bezug auf die Dramatisierung des Schicksals von Anne Frank, dass Ge-
fahr drohe, dass »der individuelle Fall, der aufklärend für das furchtba-
re Ganze einstehen soll […] gleichzeitig durch seine eigene Individuation 
zum Alibi des Ganzen« werde, das wir darüber vergessen.33 Genau das 
ist der zentrale Anspruch einer, wie Adorno sie nennt, »dialektischen Ge-
schichtsphilosophie«: die »Konzeptionen von Diskontinuität und Uni-
versalgeschichte zusammen zu denken«.34 Der Frage, was genau Adorno 
mit Universalgeschichte meint und inwiefern diese spezielle Art, Konti-
nuität zu denken, neue Einsichten in die Möglichkeit des Vergleichs von 
Holocaust und kolonialer Gewalt bereithält, wende ich mich im folgen-
den Abschnitt zu. 

30	 		 Karsten Fischer, »Verwilderte Selbsterhaltung«. Zivilisationstheoretische 
Kulturkritik bei Nietzsche, Freud, Weber und Adorno, Berlin: De Gruyter 
1999, S. 141.

31	 		 Ebd., S. 141f. 
32	 		 Adorno, Negative Dialektik, S. 314.
33	 		 Theodor W. Adorno, »Was bedeutet: Aufarbeitung der Vergangenheit«, in: 

Gesammelte Schriften, Bd. 10.2: Kulturkritik und Gesellschaft II, hrsg. v. 
Rolf Tiedemann, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1977, S. 555–572, hier S. 
570.

34	 		 Adorno, Zur Lehre von der Geschichte und von der Freiheit, S. 135.

JOHANNES SCHULZ

https://doi.org/10.5771/9783748962816-231 - am 16.01.2026, 00:03:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-231
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


239

3. Namibia und der Holocaust:  
diskontinuierliche Kontinuität 

Vor dem Hintergrund der Ausführungen zu Adornos Geschichtsphilo-
sophie im zweiten Teil dieses Beitrags möchte ich mich nun der The-
se zuwenden, dass die Art und Weise, wie Adorno Diskontinuität und 
Kontinuität zusammen denkt, uns eine (aber vermutlich nicht die einzi-
ge) Möglichkeit bietet, die blinden Flecken des Historikerstreits 2.0 zu 
vermeiden. 

Das größte Problem der postkolonialen Seite der Debatte besteht, wie 
ich bereits erläutert habe, darin, dass wichtige Diskontinuitäten überse-
hen werden. Für Adorno ist dies aber nicht bloß ein epistemisches Pro
blem, sondern immer auch ein ethisches. Erstens, weil wir es den jüdischen 
Menschen, die im Lager der totalen Entindividualisierung zum Opfer fie-
len, schulden, den spezifischen Erfahrungskontext ihrer einzigartigen Lei-
denserfahrungen ernst zu nehmen – genauso wie wir dies den Opfern 
kolonialer Verbrechen schulden, die vom Kolonialunterdrücker als bloß 
instrumentell wertvolle und ersetzbare Arbeitskräfte behandelt und somit 
ebenfalls ihrer Individualität beraubt wurden. Tatsächlich steckt hinter 
der Suche nach Kontinuität häufig nämlich ein sehr verständlicher, aber 
nach Adorno dennoch ethisch problematischer Versuch, das ohne Zwei-
fel viel zu wenig beachtete Leid kolonialer Opfer durch eine Verknüpfung 
mit dem Holocaust in der Aufmerksamkeitshierarchie aufzuwerten. Auf 
eine solche Strategie deutet schon die Wortschöpfung »Schwarzer Holo-
caust« (black holocaust) hin.35 Sie wird beispielhaft aber auch in Oprah 
Winfreys Beschreibung von Toni Morrisons Roman Beloved (1987) als 
»my Schindler’s List« ersichtlich.36 Dies ist Adorno zufolge deshalb so 
problematisch, weil die Opfer des Holocausts zum erinnerungspolitischen 
Instrument einer versuchten Aufmerksamkeitsverschiebung in der Gegen-
wart gemacht werden. Je mehr die erinnerten Opfer politischen Zwecken 
dienen und damit in Kontexte politisch polarisierter Gegenwartsdebatten 
eingebunden werden, desto weniger wird ihr Leid für uns spürbar. 

Dies gilt natürlich im gleichen Maße für die Verteidiger der Singula-
ritätsthese, nur unter anderen Vorzeichen: Die Vehemenz, mit der diese 
auf der Singularität des Holocausts pochen, deutet darauf hin, dass auch 
ihre Debattenbeiträge eine erinnerungspolitische Funktion haben. Ulri-
ke Jureit und Christian Schneider haben hier etwa die These aufgestellt, 
dass sich viele in der deutschen Nachkriegsgeneration im Versuch, ih-
rer Schuldgefühle als Täterkinder Herr zu werden, als »gefühlte Opfer« 
mit den jüdischen Opfern identifizieren. Stellvertretend für die jüdischen 

35	 		 Rothberg, Multidirektionale Erinnerung, S. 26. 
36	 		 Vgl. Aleida Assmann, Das Neue Unbehagen an der Erinnerungskultur. Eine 

Intervention, München: C.H. Beck 2013, S. 178.

ADORNO IN NAMIBIA

https://doi.org/10.5771/9783748962816-231 - am 16.01.2026, 00:03:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-231
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


240

Opfer treten sie dann gegenüber anderen, eben auch kolonialen Opfern, 
in Erinnerungskonkurrenz.37 Je mehr der Status der jüdischen Opfer er-
höht wird, und hierfür steht das Holocaust-Mahnmal in Berlin symbo-
lisch, desto geringer, so die unbewusste Hoffnung, wird die eigene Schuld. 
Eine solche erinnerungspolitische Erhöhung des Leids einer Opfergruppe 
führt aber dazu, dass das Leid anderer Opfergruppen aus dem Blickfeld 
gerät. Wenn dies geschieht, verschwindet ebenfalls die Motivation, nach 
den geteilten Ursachen von Leid zu suchen. Doch nach Adorno müssen 
wir uns genau auf die Suche nach solchen geteilten Ursachen begeben, 
wenn wir zukünftige moralische Katastrophen verhindern wollen. 

Doch auch der Versuch beide Formen von Leid miteinander zu ver-
knüpfen, indem die koloniale Gewalt als Bedingung für den Holocaust 
beschrieben wird, kann dazu führen, dass wir geteilte Ursachen des Leids 
aus den Augen verlieren. Nach Adorno ist nicht die koloniale Gewalt ur-
sächlich für den Holocaust, sondern eine tieferliegende zivilisationspsy-
chologische Strukturdynamik ursächlich für beide Formen von Gewalt. 
Um diesen weniger naheliegenden Gedanken besser zu begreifen, wende 
ich mich im Folgenden noch einmal genauer Adornos These der Konti-
nuität als Naturgeschichte zu. Hierbei soll auch ersichtlich werden, wie 
wir Kontinuität und Diskontinuität zusammen denken können. 

Die Kontinuität der Naturgeschichte

Adorno beschreibt die Zivilisationsgeschichte als Naturgeschichte. Mit 
Naturgeschichte ist hier gemeint, dass die Zivilisationsgeschichte sich 
aus der komplexen Dialektik von erster und zweiter Natur entwickelt. 
In seinem aus dem Selbsterhaltungstrieb erwachsenen »paranoischen 
Wahn« vor der ersten Natur, flüchtet sich der Mensch in das Projekt der 
Zivilisation als Apparatur zur Naturbeherrschung.38 Doch was eigent-
lich die Angst einjagende Natur beherrschbar machen soll, wird dabei 
zur scheinbar unveränderbaren zweiten Natur, die uns beherrscht. Wol-
len wir aber unserem Selbsterhaltungstrieb Genüge tun, müssen wir uns 
dieser gigantischen Apparatur unterwerfen. Wie schon Odysseus, der 
sich an den Mast fesseln lässt, um der betörenden Magie der Sirenen 
nicht zu erliegen, erbringt der zivilisierte Mensch das internalisierte Op-
fer der Selbstentzauberung durch Triebunterdrückung und Aufgabe der 
eigenen Individualität. Der Mensch muss sich »an Leib und Seele nach 
der technischen Apparatur […] formen«.39

37	 		 Vgl. Ulrike Jureit/Christian Schneider, Gefühlte Opfer. Illusionen der Ver-
gangenheitsbewältigung, Stuttgart: Klett-Cotta 2010.

38	 		 Horkheimer/Adorno, Dialektik der Aufklärung, S. 202. 
39	 		 Horkheimer/Adorno, Dialektik der Aufklärung, S. 36.

JOHANNES SCHULZ

https://doi.org/10.5771/9783748962816-231 - am 16.01.2026, 00:03:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-231
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


241

Für Adorno ist nun in der Suche nach Kontinuität die Frage entschei-
dend, wie sich dieses Projekt der Naturbeherrschung, und der dahinter lie-
gende wahnhafte Selbsterhaltungstrieb, in der Zivilisationsgeschichte im-
mer wieder auf unterschiedliche Weise bemerkbar macht. Einerseits, indem 
sich die Anforderungen an unsere Selbsterhaltung verändern. Andererseits, 
indem der im Projekt der Naturbeherrschung angelegte Wahn sich in ei-
nem reaktiven und kulturell legitimierten Rückschlag in wahnhafte Bar-
barei kontinuierlich aufs Neue Bahn bricht: Die ideologisch legitimierte 
Gewalt gegenüber der äußeren und unserer inneren Natur schlägt immer 
wieder in eine gegen den Mitmenschen gerichtete, entfesselte Gewalt um. 

Dieser noch abstrakte Gedanke kann als möglicher Ausgangspunkt 
einer Suche nach Kontinuitäten zwischen kolonialer Gewalt und dem 
Holocaust dienen, die wichtige Diskontinuitäten nicht verwischt. Dies 
lässt sich am ehesten aufzeigen, wenn wir uns zuerst die spätkapitalis-
tische Phase des zivilisatorischen Projektes der Naturbeherrschung an-
sehen. Hier bricht sich in besonderem Ausmaß nicht nur die Gewalt des 
europäischen und amerikanischen Kolonialismus, sondern auch die an-
tisemitische Bahn. 

Globale Gewalt im Zeitalter des Spätkapitalismus

Zwischen 1880 und 1945, also der Epoche, die den Beginn des Spätkapi-
talismus markiert, kommt es zu einer auffälligen, globalen Entladung von 
Gewalt: von den Weltkriegen und dem Holocaust, dem Sowjetischen Gu-
lag oder dem Genozid an den Armeniern, hin zu kolonialen Massakern 
an den Mau-Mau in Kenia, den Herero und Nama in Deutsch-Südwest-
afrika, in Amritsar, Indien oder in Sétif, Algerien, verübt durch insbeson-
dere deutsche, britische und französische Kolonialtruppen. Vor dem Hin-
tergrund von Adornos Geschichtsphilosophie und seinen Beobachtungen 
zum Ausbruch antisemitischer Gewalt in der spätkapitalistischen deut-
schen Gesellschaft, möchte ich hier auf mögliche Strukturverwandtschaf-
ten zwischen dem Holocaust und kolonialer Gewalt hinweisen.

Der Spätkapitalismus stellt für Adorno den Höhepunkt des Zivilisati-
onsprojektes der Naturbeherrschung dar. Im Verwaltungs- und Ausbeu-
tungsapparat des globalisierten Kapitalismus nimmt unsere wahnhafte 
Suche nach Selbsterhaltung eine spezifische Form an. Die Selbsterhaltung 
ist hier einerseits an das Wirtschaftswachstum gekoppelt. Stagnation be-
deutet Krise, Hunger, sozialer Abstieg bis zum sozialen Tod. Andererseits, 
die Unterordnung als produktives Zahnrad in die kapitalistische Appa-
ratur, weil man selbst nicht zu denjenigen zählen möchte, die »durch 
die Maschen fallen«.40 Diese entindividualisierende Anpassung an die 

40	 	Adorno, »Was bedeutet: Aufarbeitung der Vergangenheit?«, S. 562. 

ADORNO IN NAMIBIA

https://doi.org/10.5771/9783748962816-231 - am 16.01.2026, 00:03:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-231
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


242

verwaltete Welt führt bei vielen zu einem Zustand der paradoxen Am-
bivalenz: einerseits zu einer Ich-Schwäche, die uns für autoritäre Versu-
chungen anfällig macht.41 Andererseits zu einem Unbehagen gegenüber 
der Einengung durch das was Max Weber das »stahlharte Gehäuse« ge-
nannt hat, die sich bis zur Rebellion gegen das System steigern kann. Ins-
besondere in Zeiten der Krise, in denen das Gefühl dem System gegenüber 
ohnmächtig ausgeliefert zu sein und das Bedürfnis nach einer starken ret-
tenden Hand besonders wirkmächtig werden, neigt der Kapitalismus also 
dazu, autoritäre oder konformistische Rebellen zu produzieren.42

Genau diese autoritären Rebellen brachten die Nazis an die Macht 
und bekamen von den Nazis das, was sie sich versprochen hatten. »Un-
gezählten«, wie Adorno feststellt, »ist es unterm Faschismus gar nicht 
schlecht gegangen«.43 Gebeutelt von den für die Weimarer Republik 
prägenden Krisenerfahrungen »überwog das Gefühl des ›Es wird ge-
sorgt‹«.44 Die Nazis kamen auch deshalb an die Macht, weil sie in ei-
nem Moment der wirtschaftlichen Krise und hoher Arbeitslosigkeit ver-
sprachen, das »gesellschaftliche Netz« zu verdichten und »Schutz« zu 
gewähren »gegen die universale Angst, durch die Maschen durchzufal-
len und abzusinken«.45 

Aber nicht nur ein Bedürfnis nach ökonomischer Sicherheit sahen ihre 
Anhänger:innen durch die Nazis befriedigt, sondern auch eines nach Ge-
meinschaft und Macht. Die von den Nazis vielfach beschworene »Volks-
gemeinschaft« versprach die Abschaffung der »Kälte des entfremdeten 
Zustands […] durch die wie immer auch manipulierte und angedrehte 
Wärme des Miteinander«.46 Doch vor allem sahen ihre Wähler:innen und 
Anhänger:innen in den Nazis ein Tonikum gegen ihre Ohnmacht. In den 
»kollektiven Machtphantasien« der Nazis fanden sie die »Ersatzbefriedi-
gung« »narzißtische[r] Triebregungen« in einer »verhärtete[n] Welt«, die 
»immer weniger Befriedigung verspricht«.47 Die »autoritären Rebellen« 
durften gegen das sie demütigende System rebellieren, aber unter dem 
Deckmantel des Kollektivs und eines autoritären Führers. Eine parado-
xe Wiederholung der demütigenden Unterordnung, die sich der »ich-
schwache« Mensch trotz des Unbehagens an seiner Ohnmacht wünscht. 

Der Holocaust, der nicht etwas »Wesentliches mit den Juden zu 
tun« hat, sondern »objektiv-gesellschaftlich begründet« ist, ist nur die 

41	 		 Ebd. 
42	 		 Vgl. hierzu die Beiträge in Katrin Henkelmann et al. (Hg.), Konformistische 

Rebellen: Zur Aktualität des autoritären Charakters, Berlin: Verbrecher Ver-
lag 2020.

43	 		 Adorno, »Was bedeutet: Aufarbeitung der Vergangenheit?«, S. 562.
44	 		 Ebd.
45	 		 Ebd. 	
46	 		 Ebd. 
47	 		 Ebd., S. 562–563.

JOHANNES SCHULZ

https://doi.org/10.5771/9783748962816-231 - am 16.01.2026, 00:03:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-231
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


243

wahnhafte Steigerung dieser autoritären Rebellion gegen das kapitalis-
tische System.48 Weil der vom antisemitischen Vorurteil gezeichnete Jude 
symbolisch für das erdrückende, entmächtigende, zur unveränderbaren 
zweiten Natur geronnene System einsteht, muss er als projektive Ziel-
scheibe des aufgestauten Ressentiments vernichtet werden. So schlägt die 
zur äußersten Effizienz gesteigerte Naturbeherrschung im Moment der 
Krise in Gewalt um. Es ist wichtig anzumerken, dass die sich im Spätka-
pitalismus offenbarende naturgeschichtliche Kontinuität hier, wie Ador-
no es fordert, aus der Versenkung ins Partikulare, nämlich der Analyse 
individueller psychischer Pathologien, gezogen wird (konkret aus seinen 
Studien zum autoritären Charakter). 

Aus diesen Beobachtungen lassen sich zwei mögliche Formen der Kon-
tinuität zwischen dem Holocaust und kolonialer Gewalt herausdestil-
lieren. Beide Formen sind aber, wie ich betone, diskontinuierliche Kon-
tinuitäten: während Strukturähnlichkeiten offenbar werden, sind die 
Phänomene doch jeweils unterschiedlicher Art. 

Erstens gibt es einen Zusammenhang zwischen der Krisenhaftigkeit 
des kapitalistischen Wirtschaftssystems im kolonialen Zentrum und der 
Gewalt in den kolonialen Peripherien. Der moderne Staat, der Angst hat, 
dass die Ohnmachtsgefühle der krisengeplagten Marktteilnehmer:innen 
sich zu gewalttätigem Ressentiment steigern, muss alles tun, um Stagna-
tion zu verhindern. Wie schon Karl Marx im dritten Band des Kapital 
vermutet hatte und später und deutlich ausführlicher Rosa Luxemburg 
und eine Reihe von Imperialismusforscher:innen bekräftigt haben, ist ge-
nau dies ein zentraler Impuls der imperialen Expansion: der Krisenten-
denz des Kapitalismus entgegenzuwirken.49 Nicht nur kamen die impe-
rialen Zentren durch Ausbeutung der kolonialen Peripherie günstig zu 
Rohstoffen, die den industriellen Motor am Laufen hielten. Vor allem ließ 
sich über die Erschließung neuer Absatzmärkte in den Kolonien das für 
den europäischen und amerikanischen Kapitalismus zentrale, weil wachs-
tumsverhindernde Problem der Überproduktion lösen: das Problem ei-
nes Ungleichgewichts zwischen Angebot und Nachfrage. So sehen wir in 
der Krisentendenz des Kapitalismus eine strukturelle Kontinuität zwi-
schen kolonialer Gewalt und dem Holocaust, aber eine von Diskontinui-
täten geprägte: Während der Imperialismus dazu dienen soll, die Krise zu 

48	 		 Ebd., S. 571. 
49	 		 Vgl. hierzu Karl Marx, MEW BD. 25: Das Kapital. Dritter Band. Der Ge-

samtprozess der kapitalistischen Produktion, Berlin: Dietz 1964, S. 247; Rosa 
Luxemburg, Die Akkumulation des Kapitals: Ein Beitrag zur ökonomischen 
Erklärung des Imperialismus, Berlin: Vereinigung Internationaler Verlag-An-
stalten 1923; Robert Brenner, The Boom and the Bubble: The US in the 
World Economy, London: Verso 2002; Peter Gowan, The Global Gamble: 
Washington’s Bid for World Dominance, London: Verso 1999; David Har-
vey, The new imperialism, Oxford/New York: Oxford University Press 2005.

ADORNO IN NAMIBIA

https://doi.org/10.5771/9783748962816-231 - am 16.01.2026, 00:03:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-231
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


244

verhindern, ist der Holocaust schon ein Produkt der Krise, die durch die 
koloniale Gewalt verhindert werden sollte. Er ist ein Ausdruck der Un-
möglichkeit, die Krisentendenz des Kapitalismus wirksam auszuhebeln.

Des Weiteren gibt es eine psychologische Form der Täterkontinuität. 
Beim antisemitischen, nach »Oben« gerichteten Ressentiment und der ko-
lonial-rassistischen, nach unten gerichteten Verachtung handelt es sich um 
zwei unterschiedliche psychologische Phänomene. Dennoch sind beides 
Spielarten eines Hasses gegenüber dem »Anderen«, der oft Ausdruck ver-
gleichbarer, tieferliegender psychologischer Dynamiken ist. Sowohl koloni-
ale als auch Nazi-Täter:innen, die beide einer kapitalistisch-individualisti-
schen Lebensform entspringen, versuchen durch die am Anderen ausgeübte 
Gewalt ihrem eigenen Ohnmachtsgefühl und ihrer verdrängten Scham zu 
entfliehen. Eine Lebensform, in der man sich antagonistisch gegen den 
Anderen beweisen muss, in der der eigene Selbstwert von der Prüfung 
im Wettbewerb um Marktmacht und Anerkennung abhängt, erzeugt viele 
Verlierer. Weil in einer individualistischen Gesellschaft das Scheitern ideo-
logisch vollkommen auf die eigene Person projiziert wird, muss die Scham 
über das Scheitern verdrängt werden. Was verdrängt wird, das arbeitet un-
bewusst in uns weiter. Es entstehen pathologische Strategien, die nicht an-
erkannte Scham zu bewältigen: Ressentiment und Verachtung.50 Das an-
tisemitische Ressentiment entlässt den Ohnmächtigen (vermeintlich) aus 
seiner Scham, weil es für all sein Scheitern und Versagen einen wahnhaft 
als allmächtig vorgestellten Schuldigen ausmacht. Die rassistische Verach-
tung hingegen, um auch hier wieder auf eine Diskontinuität in der Konti-
nuität aufmerksam zu machen, erzeugt ein niederwertiges »Anderes«, das 
in der gesellschaftlichen Hierarchie immer unter dem Ohnmächtigen steht, 
ihm also Macht und Anerkennung als Geburtsrecht zuspricht. 

Die soziale Frage nach dem Tier 

Die Beobachtung des antisemitischen und rassistischen Othering bringt 
uns zu dem, was für Adorno letztlich grundlegender ist als die sozios-
trukturelle Analyse des Spätkapitalismus: kulturelle Legitimationsmus-
ter, die, wenn auch in abgewandelter Form, in der Zivilisationsgeschich-
te immer wieder auftauchen, und, insbesondere in Momenten der Krise, 
enthemmte Gewalt rechtfertigen. Hier tritt dann auch der methodische 
Anspruch am deutlichsten zutage, genau durch die Versenkung in das 
Partikulare (hier spezifische Sprachmuster) die Kontinuität der Zivili-
sationsgeschichte als Geschichte einer selbstzerstörerischen Suche nach 
Naturbeherrschung hervorzuheben. 

50	 		 Hierzu etwa Mirko Salmela/Christian von Scheve, »Emotional roots of right-
wing political populism« Social Science Information (2017/4), S. 567–595. 

JOHANNES SCHULZ

https://doi.org/10.5771/9783748962816-231 - am 16.01.2026, 00:03:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-231
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


245

Auf diese Legitimationsmuster hat in ihren Arbeiten Birgit Müther-
ich vielleicht am deutlichsten hingewiesen. In »Die soziale Konstrukti-
on des Anderen: Zur sozialen Frage nach dem Tier« arbeitet Müther-
ich die These heraus, dass die Gegenbegrifflichkeit »Mensch : Tier« als 
zentraler Referenzpunkt der symbolischen Ordnung post-neolithischer 
Gesellschaften dient.51 Aus diesem Gegensatz wird in verschiedenen Va-
riationen immer wieder eine hierarchische Wirklichkeit konstruiert:52 
Der Mensch steht hier über dem Tier, die Seele über dem Körper (etwa 
bei Descartes), die Vernunft über der Emotion und dem Trieb (etwa bei 
Kant, aber auch schon bei Aristoteles), der Geist über der Materie (etwa 
bei Hegel). Mit Hilfe dieser symbolischen Dualität wird nicht nur in ei-
ner abwertenden Geste die Ausbeutung des Tieres gerechtfertigt, sondern 
auch soziale Hierarchie unter Menschen hergestellt:53 weil die Frau oder 
der »Farbige« für Emotionalität und Triebhaftigkeit stehen und der wei-
ße Mann für Vernunft, hat nur letzterer einen Anspruch auf Herrschaft.54 
So hängt die Herrschaft über die äußere nicht-menschliche Natur in ei-
ner manichäischen symbolischen Konstellation eng zusammen mit der 
Herrschaft über innere Natur (unsere Triebe) und der Herrschaft über 
andere Menschen. Genau diese symbolische Dualität spielte als Trieb-
feder und Rechtfertigungsmuster sowohl in der kolonialen Gewalt als 
auch im Holocaust eine zentrale Rolle. Sowohl der koloniale Andere als 
auch der Jude wurden mit einer symbolischen Abschiebung ins Reich der 
Natur degradiert, wobei genau diese Abschiebung ihre Ausbeutung oder 
Vernichtung symbolisch ermöglichte. In Adornos Worten:

»Die stets wieder begegnende Aussage, Wilde, Schwarze, Japaner glichen 
Tieren, etwa Affen, enthält bereits den Schlüssel zum Pogrom. Über des-
sen Möglichkeit wird entschieden in dem Augenblick, in dem das Auge 
eines tödlich verwundeten Tiers den Menschen trifft. Der Trotz, mit dem 
er diesen Blick von sich schiebt – ›es ist ja bloß ein Tier‹ – wiederholt sich 
unaufhaltsam in den Grausamkeiten an Menschen, in denen die Täter 
das ›nur ein Tier‹ immer wieder sich bestätigen müssen, weil sie es schon 
am Tier nie ganz glauben konnten.«55

Diese Textstelle deutet aber an, dass es Adorno nicht bloß darum geht, 
dass die genannten kulturellen Legitimationsmuster zur Legitimierung 
von Gewalt gegen Andersartige dienen, sondern um eine radikalere und 

51	 		 Birgit Mütherich, »Die soziale Konstruktion des Anderen. Zur sozialen Fra-
ge nach dem Tier«, in: Friederike Schmitz (Hg.), Tierethik. Grundlagentex-
te, Berlin: Suhrkamp 2014, S. 445–477. 

52	 		 Mütherich, »Die soziale Konstruktion des Anderen«, S. 447. 
53	 		 Ebd.
54	 		 Ebd., S. 452. 
55	 		 Theodor W. Adorno, Minima Moralia. Reflexionen aus dem beschädigten 

Leben, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1987, S. 133f.

ADORNO IN NAMIBIA

https://doi.org/10.5771/9783748962816-231 - am 16.01.2026, 00:03:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-231
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


246

provokantere These, die ich hier nur andeuten möchte, ohne sie genau-
er kritisch zu beleuchten oder zu verteidigen: Adorno sieht einen moti-
vationalen Zusammenhang zwischen der Gewalt an der äußeren Natur 
und der am Mitmenschen.56 Die kulturell legitimierte Gewalt am Tier hat 
eine enthemmende, »enttabuisierende« Funktion.57 Wenn wir diese gegen-
über dem Tier legitimieren können, öffnet sich eine Tür zur Legitimation 
der Gewalt am Menschen. Nicht die Tötung des Tieres selbst ist also ent-
scheidend, sondern deren kulturelle Legitimation, in der der trotzige Satz 
»es ist ja bloß ein Tier« sich beständig wiederholt.58 Wenn wir den Mord 
am Tier kulturell legitimieren, etwa indem wir es als unbeseelt oder un-
vernünftig beschreiben, liegt darin immer auch eine fatale Verdrängung: 
»daß das vergessen wird, das man nicht mehr versteht, was man einmal 
vorm Wagen des Hundefängers empfand, ist der Triumph der Kultur und 
deren Mißlingen.«59 

Der Massenmord an den Juden, so müsste Adorno den Thesen von 
Zimmerer oder Moses also entgegenhalten, wird nicht erst durch die Ein-
übung genozidaler Gewalt im Zeitalter des europäischen Imperialismus 
ermöglicht, sondern durch unsere schon in der Vorgeschichte angeleg-
te Legitimierung des Mordes am Tier. Tatsächlich nimmt das genozidale 
Massaker nicht in den Kolonien seinen Ursprung, sondern begleitet im-
mer schon die menschliche Zivilisationsgeschichte.60 Unklar bleibt hierbei 
freilich, ob der von Adorno spekulativ aufgezeigte kulturpsychologische 
Mechanismus dafür verantwortlich ist. Andere Aspekte des spätestens 
mit der neolithischen Transformation einsetzenden zivilisatorischen Pro-
zesses sind in der Literatur als Ursache massenhafter Gewalt mit einiger 
Plausibilität hervorgehoben worden: etwa die Hinwendung zu staatszen-
trierten Lebensformen, die von Anfang an begleitet wurde von systemati-
scher Gewalt (in der Regel durch den Staat selbst) und Formen der sozia-
len Marginalisierung, Ausbeutung und Unterdrückung, die selbst wieder 
in ressentimentgeladene Gewalt umschlagen konnten.61 

56	 		 Die folgende Analyse beruht zu Teilen auf der Adorno-Interpretation von 
Karsten Fischer. Vgl. Fischer, »Verwilderte Selbsterhaltung«.

57	 		 Ebd., S. 103.
58	 		 Vgl. Fischer, »Verwilderte Selbsterhaltung«, S. 11. Weniger problematisch 

wäre, wie bei diversen Urvölkern der Fall, ein Töten des Tieres, dass das Mit-
gefühl mit dem Tier und das vom Tötungsakt erzeugte Leid und Schuldge-
fühl nicht verdrängt, sondern zulässt und in einem Akt der rituellen Ent-
schuldigung aufhebt. 

59	 		 Adorno, Negative Dialektik, S. 359.
60	 		 Im Römischen Imperium etwa an den Einwohnern von Karthago und Thes-

saloniki oder an den germanischen Volksgruppen der Usipeter und Tenkterer. 
61	 		 Siehe hierzu etwa James C. Scott: Die Mühlen der Zivilisation: Eine Tiefen-

geschichte der frühesten Staaten. Berlin: Suhrkamp 2019 und Charles Tilly, 
»War Making and State Making as Organized Crime«, in Peter B. Evans 

JOHANNES SCHULZ

https://doi.org/10.5771/9783748962816-231 - am 16.01.2026, 00:03:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-231
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


247

Dieser Skepsis zum Trotz lohnt es sich, Adornos spekulative The-
se weiter zu verfolgen. Immerhin liefert uns Adorno Hinweise darauf, 
dass unsere Kultur gesättigt ist mit Legitimationsmustern, die den Mo-
ment der Verdrängung des Mitgefühls mit dem Tier in sich aufgeho-
ben haben.62 

Zwei unterschiedliche Arten von Legitimationsmustern sind für Ador-
no hier zentral. Erstens, das, was wir eine Abschöpfungslegitimation 
nennen könnten (die aber auch das Töten zu Abschöpfungszwecken 
rechtfertigt). Diese finden wir etwa bei Immanuel Kant, wenn dieser 
dem Tier, anders als dem Menschen, einen rein instrumentellen Wert zu-
weist und es zum Ausbeutungsobjekt der Menschen degradiert.63 Zwei-
tens, das, was wir eine Vernichtungslegitimation nennen können, auf die 
Adorno verweist, wenn er feststellt, dass das »Insektenvertilgungsmittel 
[...] vom Anbeginn auf die Vernichtungslager hinauswollte«.64 Es han-
delt sich bei der Vernichtungslegitimation um einen unbewussten Akt 
der projektiven Täter-Opfer-Umkehr. Unbewusst weiß der Täter, dass 
er Täter, schuldig, grausam ist. Wir können mit dieser Schuld nur um-
gehen, mit unserer Scham vor unserer eigenen »Mordlust[.]«, wenn wir 
den Selbsthass, den diese erzeugt, auf das Opfer (Tier oder Mensch) pro-
jizieren, es zum Feind machen:65 zur Bedrohung, die vernichtet werden 
muss, bevor sie uns vernichtet.66 

Die Unterscheidung beider Legitimationsmuster erlaubt wieder die 
Feststellung einer Diskontinuität in der Kontinuität. Zwar tauchen bei-
de Legitimationsmuster in der Regel zusammen auf, doch ist je nach 
Kontext meist eines von beiden dominant. Im kolonialen Kontext war 
die Abschöpfungslegitimation dominant. Das Kolonialsubjekt wurde 
als »Arbeitstier« mit rein instrumentellem Wert vorgestellt, was seine 
Abschöpfung rechtfertigte. Die antisemitische Gewalt war von Vernich-
tungslegitimation geprägt: Als sozialem »Parasit« und Agenten interner 
Kolonisierung wurde dem Juden die Zersetzung der deutschen Kultur 
vorgeworfen. Weil die Zersetzung der deutschen Kultur, so schlussfol-
gerten die Nazis wahnhaft, die Vernichtung der »deutschen Rasse« zur 
Folge hätte, mussten die Juden selbst vernichtet werden. 

et al. (Hg.), Bringing the State Back In, Cambridge: Cambridge University 
Press 1985, S.169-191.

62	 		 Dies allein beweist aber natürlich nicht, dass die Verdrängung des Mitge-
fühls mit dem Tier tatsächlich auch ursächlich für die die Zivilisationsge-
schichte begleitende massenhafte Gewalt ist. 

63	 		 Fischer, »Verwilderte Selbsterhaltung«, S. 125. 
64	 		 Theodor W. Adorno, »Versuch, das Endspiel zu verstehen«, in: Gesammelte 

Schriften, Bd. 11: Noten zur Literatur, hrsg. v. Rolf Tiedemann, Frankfurt 
am Main: Suhrkamp 1970, S. 281–322, hier S. 315.

65	 		 Horkheimer/Adorno, Dialektik der Aufklärung, S. 196.
66	 		 Fischer, »Verwilderte Selbsterhaltung«, S. 124 und 128. 

ADORNO IN NAMIBIA

https://doi.org/10.5771/9783748962816-231 - am 16.01.2026, 00:03:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-231
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


248

Freilich gewannen Muster der Vernichtungslegitimation auch in den 
Kolonien an Bedeutung, wenn sich dort der Vernichtungswille gegen 
das widerständige Kolonialsubjekt entlud. Doch die zu vernichtende Be-
drohung – um noch ein letztes Mal eine Diskontinuität in der Konti-
nuität anzusprechen – wurde jeweils unterschiedlich konstruiert. Dem 
Kolonialsubjekt und dem Juden wurde bedrohliche Naturnähe nämlich 
auf unterschiedliche Weise zugesprochen. Dem Kolonialsubjekt als eine 
entfesselten Körperlichkeit und sexuellen Potenz, die gerade dem vik-
torianischen »Gentleman« gleichzeitig als gesellschaftliches Tabu und 
verdrängter Wunsch galt. Der Jude hingegen wurde als eine geradezu 
körperlose Naturgewalt beschrieben, einer grenzenlosen und fast all-
mächtigen Krankheit, die den Volkskörper wie ein »Krebsgeschwür« 
von innen zersetzt. Auch hier kommt nach Adorno projektiv ein ver-
drängter Wunsch zum Vorschein, aber ein anderer: nicht nach sexueller 
Potenz, sondern nach »Besitz, Aneignung, Macht ohne Grenzen«.67 So 
werden der koloniale Andere und der Jude als unterschiedliche Formen 
der bedrohlichen Naturgewalt imaginiert. 

Dass in der Vorstellungswelt des Antisemiten diese Bedrohungen 
durchaus ineinandergreifen, zeigt die heute weit verbreitete »great re-
placement theory«: Diese wirft liberal-jüdischen Eliten vor, eine politi-
sche, demografische und kulturelle Verdrängung der sesshaften, weißen 
Bevölkerung durch Afroamerikaner:innen, Hispanics oder nordafrikani-
sche Muslim:innen voranzutreiben. Der Jude und der koloniale Andere, 
nun aus der Peripherie in das imperiale Zentrum vorgedrungen, arbeiten, 
so die wahnhafte Vorstellung, in einer bedrohlichen Zangenbewegung 
von oben und unten, um die »weiße Rasse« auszulöschen. Wieder ein-
mal, und das sollte uns zu denken geben, eine wahnhafte Projektion eines 
schrecklichen geheimen Wunsches: das auszulöschen, was für den Ohn-
mächtigen symbolisch an die Stelle seiner eigenen Ohnmacht getreten ist. 

67	 		 Ebd., S. 177. 

JOHANNES SCHULZ

https://doi.org/10.5771/9783748962816-231 - am 16.01.2026, 00:03:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-231
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

