JOHANNES SCHULZ

Adorno in Namibia

Geschichtsphilosophische Betrachtungen

zum neuen Streit um Holocausterinnerung

Im Mirz 2020 wirft der Antisemitismusbeauftragte der Bundesregie-
rung, Felix Klein, dem postkolonialen Denker Achille Mbembe »Relati-
vierung des Holocaust[s]« vor. Schnell wendet sich in der polarisierten
offentlichen Debatte die Aufmerksamkeit der Frage zu, die hinter den
Diskussionen zu Mbembes Auflerungen steht: Ist es legitim zwischen
dem Holocaust und fritheren Kolonialverbrechen Vergleiche und Kon-
tinuititslinien zu ziehen?

Zwei Lager stehen sich unversohnlich gegeniiber: einerseits die, die
auf der »Singularitit« des Holocausts beharren und das Ziehen von
Vergleichen und Kontinuitaten als unsachlich oder gar antisemitisch ab-
lehnen. Andererseits Stimmen, die die These verteidigen, der Holocaust
sei auch ein Produkt kolonialer Praktiken und Ideologien, die als »Bu-
merang« auf Europa zurtuckschlugen. Die Beitriage beider Seiten dieses
Historikerstreits 2.0 offenbaren blinde Flecken. Wahrend postkoloniale
Stimmen wichtige Diskontinuititen tibersehen, sind deren Widersacher
so auf den Nachweis der Einzigartigkeit des Holocausts fokussiert, dass
sie die Frage nach den geteilten Ursachen von Leid nicht ernsthaft stellen.

Ich mochte hier mit Theodor W. Adornos Geschichtsphilosophie eine
Perspektive einbringen, die auf eine Moglichkeit hindeutet, Kontinui-
tat auf eine Weise zu denken, die wichtige Diskontinuitaten nicht ver-
wischt. Erstens, weil fir Adorno genau in der Versenkung ins Partikula-
re, also im Diskontinuierlichen, die Kontinuitit zu finden ist. Zweitens,
weil Adorno Kontinuitit nicht im historizistischen Modus des Zeich-
nens von Verbindungslinien (etwa zwischen Kolonialverbrechen und
dem Holocaust) sieht, sondern in den geteilten zivilisatorischen Ursa-
chen massenhafter Gewalt. Ohne diese genauer kritisch zu betrachten
oder grundlegend zu verteidigen, mochte ich als Beispiel einer solchen
Herangehensweise Adornos eigene These zur Ursachlichkeit massenhaf-
ter Gewalt skizzieren und mit der Debatte um die Vergleichbarkeit von
Holocaust und friheren Kolonialverbrechen in Zusammenhang brin-
gen. Solche Gewaltexzesse sind fiir Adorno Ausdruck einer komplexen
Dialektik der Naturbeherrschung, die sich denen, die sich ins partikula-
re Phanomen versenken, insbesondere in einer stetigen Wiederkehr be-
stimmter kultureller Legitimationsmuster offenbart.

231

https://dol.org/10.5771/978374B962816-231 - am 16.01.2026, 00:03:47. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [TEEEEE


https://doi.org/10.5771/9783748962816-231
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

JOHANNES SCHULZ

Ich skizziere zuerst den Historikerstreit 2.0 und seine blinden Flecken,
bevor ich mich in einem zweiten Abschnitt der Geschichtsphilosophie
Adornos widme. Ausgehend von den hierbei gewonnenen Erkenntnis-
sen deute ich im dritten und umfangreichsten Teil auf eine Moglichkeit
hin, Kontinuitit auf eine Weise zu denken, die wichtige Diskontinuiti-
ten nicht Gibersieht.

1. Der Historikerstreit 2.0

Die polarisierte Debatte um Mbembes Auflerungen, die nach der Ver-
offentlichung der deutschen Ubersetzung von Michael Rothbergs Buch
» Multidirektionale Erinnerung« wieder hochkochte, war von Polemik
und Abwertung gepragt. Mbembe wurde des Antisemitismus bezichtigt
und, etwa von Alan Posener, als »Israelhasser« beschimpft, weil er die
israelische Besatzungspolitik in Gaza mit dem siidafrikanischen Apart-
heid-Regime verglich. Doch ein anderer Vorwurf zeigt, dass sich hinter
der polemischen Debatte auch ein ernstzunehmender geschichtswissen-
schaftlicher Disput offenbart: Mbembe relativiere den Holocaust, weil
er ihn als eine Weiterfiihrung kolonialer Gewalt beschreibt, statt seine
Einzigartigkeit anzuerkennen.?

Auf der anderen Seite der Debatte ging es postkolonialen Stimmen ge-
nau darum, ein solches Zeichnen von Kontinuititslinien zwischen kolo-
nialer Gewalt und dem Holocaust zu verteidigen. Rothberg etwa sieht
in der Verteidigung der Singularititsthese, also der Uberzeugung, der
Holocaust sei ein historisch einzigartiges Ereignis, das sich mit vorheri-
gen Gewaltexzessen nicht vergleichen oder in Kontinuitdt setzen lasst,
ein Hindernis in der Uberwindung einer kollektiven Erinnerung, die Op-
ferkonkurrenzen schiirt.’ Als Rothbergs Buch in deutscher Ubersetzung
verdffentlicht wurde, schossen seine Kritiker:innen mit aus der Mbembe-
Debatte noch geladenen Kanonen gleich scharf. In der ZEIT setzte sich
Rothberg, zusammen mit Jirgen Zimmerer, zur Wehr. Beide verlangten
eine Enttabuisierung des » Vergleichs« und warfen ihren Kritiker:innen

1 Vgl. Alan Posener, »Die drei grofsen Unwahrheiten des Israelhassers«,
welt.de 23.03.2020, https://www.welt.de/kultur/plus207454265/Achille-
Mbembe-Die-drei-grossen-Unwahrheiten-des-Israelhassers.html (Zugriff:
I1.12.2023).

2 Fir eine Zusammenfassung dieser Vorwiirfe vgl. den Blogbeitrag » Postkolo-
nial gegen Israel« von Ingo Elbe: Ingo Elbe, »Postkolonial gegen Israel«, me-
na-watch.de 23.04.2020, https://www.mena-watch.com/postkolonial-gegen-
israel (Zugriff: 11.12.2023).

3 Michael Rothberg, Multidirektionale Erinnerung: Holocaustgedenken im
Zeitalter der Dekolonisierung, Berlin: Metropol 2021, S. 34.

232

https://dol.org/10.5771/978374B962816-231 - am 16.01.2026, 00:03:47. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [TEEEEE


https://www.welt.de/kultur/plus207454265/Achille-Mbembe-Die-drei-grossen-Unwahrheiten-des-Israelhassers.html
https://www.welt.de/kultur/plus207454265/Achille-Mbembe-Die-drei-grossen-Unwahrheiten-des-Israelhassers.html
https://www.mena-watch.com/postkolonial-gegen-israel
https://www.mena-watch.com/postkolonial-gegen-israel
https://doi.org/10.5771/9783748962816-231
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.welt.de/kultur/plus207454265/Achille-Mbembe-Die-drei-grossen-Unwahrheiten-des-Israelhassers.html
https://www.welt.de/kultur/plus207454265/Achille-Mbembe-Die-drei-grossen-Unwahrheiten-des-Israelhassers.html
https://www.mena-watch.com/postkolonial-gegen-israel
https://www.mena-watch.com/postkolonial-gegen-israel

ADORNO IN NAMIBIA

»selbst verordnete Provinzialitit«, »selektive Verzerrung« und »Feti-
schismus« vor.# Noch deutlicher pathologisierte dann A. Dirk Moses
die deutsche Erinnerungskultur: die deutsche Erinnerung an den Holo-
caust als einzigartiges Verbrechen kdme nicht nur einem »Katechismus«
gleich, sondern einem »christologisch gepriagten« Erlosungsnarrativ.’
Die Reaktionen des deutschen Feuilletons waren erwartbar stiirmisch
und ebenso polemisch. Doch die Frage, ob sich zwischen dem Holocaust
und kolonialen Verbrechen, wie dem deutschen Genozid an den Herero
und Nama, sinnvollerweise Kontinuitaitslinien zeichnen lassen, verdient
es, ernsthaft und sachlich erortert zu werden.

Zimmerer und Moses, die als besonders sichtbare Protagonisten einer
kolonialen Interpretation der Naziverbrechen hier beispielhaft herausge-
griffen werden sollen, sehen zwischen kolonialer Gewalt und dem Ho-
locaust wichtige Parallelen. Die Eroberung des Lebensraums Ost sei ein
dezidiert koloniales Projekt.® Der Massenmord an den slawischen Juden,
die im typischen Muster eines kolonialen Othering als ruckstandig und
unzivilisiert beschrieben wurden, sei letztlich ein »kolonialer Genozid«.”

Zimmerer und Moses ziehen aber auch, und dies hat fiir mich hier die
grofSere Bedeutung, eine Kontinuititslinie vom kolonialen Genozid zum
Holocaust. Die Gewalt in den Kolonien fungiere als »Ermoglicher« (en-
abler) des Holocausts,® den es, wie Zimmerer vermutet, wohl nie gegeben
hitte, wenn der »ultimative Tabubruch, zu denken und danach zu han-
deln, dass andere Ethnien einfach vernichtet werden kénnen« nicht schon
davor in den Kolonien erfolgt wire.? Damit kniipfen Zimmerer und Mo-
ses an die bereits bei Aimé Césaire oder Hannah Arendt gedufSerte Vermu-
tung eines choc en retour an: Der Holocaust sei ein Produkt der kolonialen
Gewalt, die wie ein Bumerang auf Europa zuriickschlagt. Die Erfahrung
der Gewaltaustibung in den Kolonien habe kollektivpsychologisch und
kulturell Europa geprigt und so den Holocaust erméglicht.

4 Vgl Jiurgen Zimmerer/Michael Rothberg, »Enttabuisiert den Vergleich!«, zeit.
de 04.04.2021, https://www.zeit.de/2021/14/erinnerungskultur-gedenken-
pluralisieren-holocaust-vergleich-globalisierung-geschichte (Zugriff: 11.12.2023).

5 Vgl A. Dirk Moses, »Der Katechismus der Deutschen«, geschichtedergegen-
wart.ch 23.05.2021, https://geschichtedergegenwart.ch/der-katechismus-der-
deutschen (Zugriff: 11.12.2023).

6  Jurgen Zimmerer, »Holocaust und Kolonialismus. Beitrag zu einer Ar-
chiologie des genozidalen Gedankens«, in: ders. (Hg.), Von Windhuk nach
Auschwitz? Beitridge zum Verbdltnis von Kolonialismus und Holocaust,
Miinster: Lit 2021, S. 140-1771, hier S. 147.

7 A. Dirk Moses, »Colonialism«, in: Peter Hayes/John K. Roth (Hg.), The
Oxford Handbook of Holocaust Studies, Oxford: Oxford University Press
2010, S. 68-80, hier S. 75-77.

Moses, »Colonialism«, S. 69.
Zimmerer, »Holocaust und Kolonialismus«, S. 171.

233

https://dol.org/10.5771/978374B962816-231 - am 16.01.2026, 00:03:47. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [TEEEEE


https://www.zeit.de/2021/14/erinnerungskultur-gedenken-pluralisieren-holocaust-vergleich-globalisierung-geschichte
https://www.zeit.de/2021/14/erinnerungskultur-gedenken-pluralisieren-holocaust-vergleich-globalisierung-geschichte
https://geschichtedergegenwart.ch/der-katechismus-der-deutschen
https://geschichtedergegenwart.ch/der-katechismus-der-deutschen
https://doi.org/10.5771/9783748962816-231
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.zeit.de/2021/14/erinnerungskultur-gedenken-pluralisieren-holocaust-vergleich-globalisierung-geschichte
https://www.zeit.de/2021/14/erinnerungskultur-gedenken-pluralisieren-holocaust-vergleich-globalisierung-geschichte
https://geschichtedergegenwart.ch/der-katechismus-der-deutschen
https://geschichtedergegenwart.ch/der-katechismus-der-deutschen

JOHANNES SCHULZ

Diese These kann man unterschiedlich verstehen. Erstens, im Sinne
einer personellen Kontinuitat. Da diese offensichtlich nicht gegeben ist
— die am Holocaust beteiligten Akteure und Akteurinnen waren zum
Zeitpunkt des Genozids an den Herero und Nama noch Kinder oder
ungeboren — verweisen Kontinuitdtshistoriker:innen auf die intergene-
rationale Weitergabe von Gewalterfahrungen: Hermann Goring sei etwa
durch die Uberzeugungen seines Vaters — dem ersten Reichskommissar
von Deutsch-Siidwestafrika — zum Verfechter eines Kolonialprojekts in
Osteuropa geworden.™ Zweitens, im Sinne einer Kontinuitdt von Insti-
tutionen und sozialen Praktiken. So wird etwa darauf hingewiesen, dass
die deutschen Schutztruppen in Deutsch-Stidwestafrika widerstandige
Herero und Nama in Konzentrationslagern einsperrten. Die zentrale Be-
obachtung ist an dieser Stelle aber, dass hier von deutschen Staatsdie-
ner:innen zum ersten Mal ein ethnischer Genozid als Losung eines, von
diesen so wahrgenommenen, Hindernisses deutscher Staatsinteressen er-
wogen und durchgefiihrt wurde. Drittens, die Kontinuitat kultureller
Legitimationsmuster. Hier ist besonders die Beobachtung entscheidend,
dass Formen des rassistischen Othering sowohl in der Legitimation ko-
lonialer Genozide als auch des Holocausts eine zentrale Rolle spielten.

Ich mochte hier nur knapp ein paar wenige Zweifel an diesen drei
wichtigsten Variationen der Bumerang-These anbringen, um mich im
Weiteren tiefergehend mit der Moglichkeit einer alternativen, von Ador-
no inspirierten, Form der Suche nach Kontinuitit auseinanderzusetzen.™
Zur ersten Variante der Bumerang-These: Selbst wenn im Privaten ko-
loniale Gewalterfahrungen tibermittelt wurden und die Einstellung von
Nazi-Titer:innen beeinflusst haben, so ist dies sicherlich nur verein-
zelt geschehen, da nur ein winziger Bruchteil der Deutschen einen Fufd
nach Deutsch-Siidwestafrika gesetzt hat. Der Einfluss der in allen Gesell-
schaftsschichten weit verbreiteten antisemitischen Vorurteile ist als deut-
lich prominenter zu werten. Zur zweiten Variante: Wenn die Gewalt in
den Kolonien einen entscheidenden enthemmenden Effekt gehabt haben
soll, der den Holocaust ermoglicht, vielleicht sogar bedingt hat, warum
hat sich in anderen kolonialen Zentren nicht auf dhnliche Weise die ko-
loniale Gewalt als Bumerang entladen? Warum gab es in GrofSbritannien
und Frankreich, beides groflere und an kolonialen Genoziden beteilig-
te Kolonialmachte, nicht eine dhnlich enthemmte Entladung der Gewalt

10 Vgl. Robert Gerwarth/Stephan Malinowski, »Der Holocaust als >kolo-
nialer Genozid<«? Europiische Kolonialgewalt und nationalsozialistischer
Vernichtungskrieg«, Geschichte und Gesellschaft (2007/3), S. 439-466,
hier S. 451.

11 Vgl. fiir eine kritische Auseinandersetzung Gerwarth/Malinowski, »Der
Holocaust als >kolonialer Genozid<?« und Steffen Klavers, Decolonizing
Auschwitz? Komparativ-postkoloniale Ansdtze in der Holocaustforschung,
Berlin/Boston: De Gruyter 2019.

234

https://dol.org/10.5771/978374B962816-231 - am 16.01.2026, 00:03:47. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [TEEEEE


https://doi.org/10.5771/9783748962816-231
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ADORNO IN NAMIBIA

nach innen?™ Sind hier nicht innereuropiische Faktoren entscheiden-
der? Zur dritten Variante: Antisemitische Begriindungsmuster, wie sie
(entgegen Zimmerers Behauptung) auch gegeniiber den slawischen Ju-
den dominant waren, lassen sich nicht problemlos im Lichte einer ko-
lonialen Othering-Logik verstehen.” Denn der koloniale Rassismus ist
ein nach unten gerichteter Akt der Unterdriickung und Ausbeutung der-
jenigen, die der Kolonialrassist als minderwertige Arbeitstiere betrach-
tete.™* Der Antisemitismus hingegen iiberhoht projektiv eine Gruppe als
beinahe allmichtige Drahtzieher, die die Gesellschaft parasitir von in-
nen zersetzt. Als Hauptquelle alles Scheiterns und Ungliicks in einem
von Krisen gebeutelten Marktsystem wahnhaft vorgestellt, mussten die
Juden vernichtet werden. Der koloniale Rassismus jedoch zielte auf die
Beherrschung und Ausbeutung der als Untermenschen imaginierten Ko-
lonialsubjekte.s

Diese nur angedeuteten Kritikpunkte konnen allein die Bumerang-
These nicht entkriften. Sie spiegeln auch nicht die wachsende Komple-
xitdt dieses geschichtswissenschaftlichen Disputs, der immer neue Kon-
tinuitatsthesen und immer neue Kritik an diesen zutage fordert.”® Das
ist aber auch nicht das Ziel meiner knappen Ausfithrungen, die hier le-
diglich beispielhaft fiir eine Tendenz stehen, die ich auf einer hoheren
Abstraktionsebene geschichtsphilosophisch und methodisch hinterfra-
gen mochte. Es ist namlich wichtig, und ich komme darauf zurtck, Dis-
kontinuititen dieser Art ernst zu nehmen. Das Problem ist nur, dass
diejenigen, die gegen das Ziehen von Kontinuitatslinien die Singulari-
tatsthese verteidigen, dabei die wichtige Suche nach Kontinuitat, nach
geteilten Ursachen des Leidens, als politisch motiviertes Unterfangen ab-
lehnen. Das Ubersehen von Diskontinuititen und das sich Sperren ge-
gen die Suche nach Kontinuitit sind gleichermaflen problematisch. Wah-
rend, wie ich im Folgenden mit Adorno zeigen méchte, das Uberpflastern
von Diskontinuititen den Opfern subsumptive Gewalt antut, ist die Su-
che nach Kontinuitit ein entscheidender Schritt, um die geteilten Ur-
sachen von Leid zu entschliisseln und zukiinftiges Leid zu verhindern.

12 Vgl. Gerwarth/Malinowski, »Der Holocaust als >kolonialer Genozid<?«, S.
450

13 Vgl. etwa Kldvers, Decolonizing Auschwitz?, S. 93£.

14 Vgl.Ingo Elbe, »>...it’s not systemic.< Antisemitismus im postmodernen An-
tirassismus«, in: ders., Gestalten der Gegenaufklirung, Wirzburg: Konigs-
hausen & Neumann 2021, S. 241-275, hier S. 243.

15 Vgl. auch Max Horkheimer/Theodor W. Adorno, Dialektik der Aufklirung.
Philosophische Fragmente, Frankfurt am Main: Fischer 2008, S. 177.

16 Die umfangreichste Zusammenfassung der Debatte findet sich in Klivers,
Decolonizing Auschwitz? Eine dhnlich umfangreiche, synthetisierende Stu-
die, die, im Gegensatz zu Klivers, die Kontinuititsthese verteidigt, wire
winschenswert.

235

https://dol.org/10.5771/978374B962816-231 - am 16.01.2026, 00:03:47. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [TEEEEE


https://doi.org/10.5771/9783748962816-231
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

JOHANNES SCHULZ

Diskontinuitit und Kontinuitit miissen, dies konnen wir aus Adornos
Geschichtsphilosophie lernen, immer zusammen gedacht werden.

2. Die Geschichtsphilosophie Theodor W. Adornos

Adornos Geschichtsphilosophie entsteht in kritischer Auseinanderset-
zung mit der Geschichtsphilosophie Hegels. Wo Hegels Geschichtsphi-
losophie idealistisch ist, das heifst in der Menschheitsgeschichte das
evolutionire Fortschreiten des Geistes hin zu absolutem Selbstverstand-
nis sieht, ist Adornos Gegenstiick materialistisch: Die Geschichte der
Menschheit ist »Naturgeschichte«.'” Was Adorno die »gigantische Ap-
paratur« nennt,'® also die gesamte, kulturférmige Organisation mensch-
licher Wissens- und Produktionsformen, ist immer schon als Produkt un-
seres Selbsterhaltungstriebes auf Naturbeherrschung ausgerichtet. Der
verzweifelte Versuch des Menschen, der ihn dngstigenden Natur Herr
zu werden, den Adorno in zivilisationstheoretischer Absicht bis in die
menschliche Urgeschichte zuriickverfolgt, schligt auf uns zuriick: Einer-
seits, weil der kulturelle Apparat, den der Mensch zum Zwecke der Na-
turbeherrschung geschaffen hat, uns zur »zweiten Natur« wird, uns also
als »Bannkreis« unserer eigenen Handlungsmacht enthoben erscheint.*
Andererseits, weil die sich der erdriickenden Rationalitat dieses Appa-
rats gegenuiber ohnmichtig fuhlenden und gleichzeitig zur gewalttitigen
Naturbeherrschung konditionierten Menschen in archaische Muster der
Gewalt gegeneinander zuriickfallen.

Die Menschheitsgeschichte ist dann auch nicht wie bei Hegel im Sinne
einer positiven Theodizee zu bewerten, also als die Authebung des Leids
durch das Fortschreiten des Geistes in den Entwicklungsstufen mensch-
licher Kultur. Im Gegenteil wird sie im Sinne einer negativen Theodi-
zee* bei Adorno (Walter Benjamin folgend) als eine »einzige Katastro-
phe« beschrieben.**

Neben dem materialistischen und negativen Charakter ist fir Adornos
Geschichtsphilosophie die Forderung entscheidend, »Kontinuitat« und

17 Theodor W. Adorno, Zur Lehre von der Geschichte und von der Freibeit,
Frankfurt am Main: Suhrkamp 2006, S. 169.

18 Horkheimer/Adorno, Dialektik der Aufklirung, S. 290.

19 Ebd.,S. 41.

20 Vgl. hierzu Johannes Schulz, »>Vergangenheitsbewaltigung: revisited: Distin-
guishing two paradigms of working through the past«, Philosophy & Social
Criticism (2022/2), S. 391—415 und Jay M. Bernstein, Adorno: Disenchant-
ment and ethics, Cambridge: Cambridge University Press 20071, S. 385.

21 Walter Benjamin, »Uber den Begriff der Geschichte«, in: Gesammelte Schrif-
ten, Bd. 1.2. Unter Mitwirkung von Theodor W. Adorno und Gershom

236

https://dol.org/10.5771/978374B962816-231 - am 16.01.2026, 00:03:47. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [TEEEEE


https://doi.org/10.5771/9783748962816-231
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ADORNO IN NAMIBIA

»Diskontinuitit« immer zusammen zu denken. Wahrend die zu beschrei-
bende Kontinuitit die bereits angesprochene naturgeschichtliche ist (ich
komme darauf zuriick), hat die Forderung, Diskontinuititen ernst zu
nehmen, einen ethischen und methodischen Ursprung.

Ethisch gilt, wieder in bewusster Abgrenzung zu Hegel, dass nicht ein-
mal das »Leiden eines einzigen Menschen aufgehoben [ist] im Triumph-
zug des Fortschritts. «** Dieser Imperativ wird uns von Auschwitz aufge-
zwungen, also dem Ort, an dem Menschen nicht mehr »als Individuum,
sondern als Exemplar« starben.?s In Auschwitz wurde die » Gleichgiltig-
keit des Lebens jedes Einzelnen, auf welche Geschichte sich hinbewegt«
offenbar.>+ Sich gegen genau diese Gleichgiiltigkeit zur Wehr zu setzen,
gegen das »geschliffen und gleichgemacht werden« des Menschen, das
uns letztlich zur »absoluten Integration« (im Volkermord) vorbereitet,
ist die zentrale ethische Forderung, die unser Handeln nach Auschwitz
leiten muss.>s

Diese ethische Forderung wird bei Adorno und Benjamin begleitet von
einer methodischen Forderung, sich in der Analyse der Geschichte auf die
Betrachtung und interpretierende Beschreibung des partikularen Phino-
mens zu konzentrieren. Fiir Benjamin liegt in der monadologischen Me-
thode die Absicht, »eine bestimmte Epoche« oder »ein bestimmtes Le-
ben« aus »dem homogenen Verlauf der Geschichte herauszusprengen «.*
Dies zu tun, so Benjamins Hoffnung, birgt die revolutionire Chance, das
»Kontinuum der Geschichte [als einzige Katastrophe] aufzusprengen «.>”
Fiir den pessimistischeren Adorno wird, ganz im Gegenteil, in der Mo-
nade, also in der »Erfahrung des Unmittelbaren«, vor allem »die Totali-
tit des geschichtlichen Zusammenhangs« offensichtlich.*®

Dies aus zwei Griinden. Erstens, weil nur in der Versenkung ins Ein-
zelschicksal das Leid korperlich spiirbar wird. Den Schrecken der To-
talitit wahrzunehmen, bedeutet die »leibhaft[e]«, » praktisch geworde-
ne Abscheu vor dem unertriglichen Schmerz [wahrzunehmen]| dem die
Individuen ausgesetzt sind.«** Aus der historizistischen Perspektive des
Geschichtsphilosophen besteht zu sehr die Gefahr, wie bei Hegel ersicht-
lich, dass das Leid als notwendiger Baustein des Fortschritts legitimiert

Scholem hrsg. von Rolf Tiedemann und Hermann Schweppenhauser, Frank-
furt am Main: Suhrkamp 1974, S. 691—704, hier S. 697.

22 Ebd.,S. 135.

23 Theodor W. Adorno, Negative Dialektik, Frankfurt am Main: Suhrkamp
1982, S. 355.

24 Ebd.

25  Ebd.

26 Benjamin, Uber den Begriff der Geschichte, S. 703.

27 Ebd.

28 Adorno, Zur Lebre von der Geschichte und von der Freibeit, S. 38.
29 Adorno, Negative Dialektik, S. 358.

237

https://dol.org/10.5771/978374B962816-231 - am 16.01.2026, 00:03:47. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [TEEEEE


https://doi.org/10.5771/9783748962816-231
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

JOHANNES SCHULZ

wird oder, dass es anderen erinnerungspolitischen Zwecken dient (auch
dazu spater mehr).

Zweitens, weil die Hinwendung zum partikularen Phinomen para-
doxerweise unseren Blick auf die Totalitat schirft. Der Historizismus
bekommt in der Suche nach kausalen Verbindungslinien nur spezifische
historische Konstellationen in den Blick (so epocheniibergreifend diese
manchmal auch sein mégen). Adorno hingegen geht es darum, angelehnt
an Nietzsches genealogische Methode, eine » Geschichte der Geschichte«
zu erzihlen.’° In diese »transhistorische« Meta-Perspektive taucht Ador-
no dabei durch das Ausfindigmachen konkreter »zivilisationspsycholo-
gische[r]« Strukturmerkmale ein.>* Genau genommen, und ich komme
spater darauf zurtck, sind hiermit immer wiederkehrende kulturelle Le-
gitimierungsmuster der Naturbeherrschung gemeint, die in konkreten
Sprachmustern und sozialen Praktiken auftreten und deshalb genau in
der Analyse solcher partikularen Phinomene beobachtbar werden.

Doch wir missen aufpassen, dass diese ethische Hinwendung zum
Einzelschicksal und die methodische Hinwendung zum partikularen
Phianomen auch tatsichlich die Sicht auf das grofSe Ganze eroffnen. Ent-
scheidend ist, dass wir den Gesamtzusammenhang, eben die » permanen-
te Katastrophe«,3* nicht aus den Augen verlieren. So bemerkt Adorno in
Bezug auf die Dramatisierung des Schicksals von Anne Frank, dass Ge-
fahr drohe, dass »der individuelle Fall, der aufkliarend fiir das furchtba-
re Ganze einstehen soll [...] gleichzeitig durch seine eigene Individuation
zum Alibi des Ganzen« werde, das wir dartuber vergessen.’> Genau das
ist der zentrale Anspruch einer, wie Adorno sie nennt, »dialektischen Ge-
schichtsphilosophie«: die »Konzeptionen von Diskontinuitit und Uni-
versalgeschichte zusammen zu denken«.34 Der Frage, was genau Adorno
mit Universalgeschichte meint und inwiefern diese spezielle Art, Konti-
nuitdt zu denken, neue Einsichten in die Moglichkeit des Vergleichs von
Holocaust und kolonialer Gewalt bereithilt, wende ich mich im folgen-
den Abschnitt zu.

30 Karsten Fischer, » Verwilderte Selbsterhaltung«. Zivilisationstheoretische
Kulturkritik bei Nietzsche, Freud, Weber und Adorno, Berlin: De Gruyter
1999, S. 141.

31 Ebd.,S. 141f.

32 Adorno, Negative Dialektik, S. 314.

33 Theodor W. Adorno, »Was bedeutet: Aufarbeitung der Vergangenheit«, in:
Gesammelte Schriften, Bd. 10.2: Kulturkritik und Gesellschaft 11, hrsg. v.
Rolf Tiedemann, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1977, S. 555-572, hier S.

570.
34 Adorno, Zur Lebre von der Geschichte und von der Freibeit, S. 135.

238

https://dol.org/10.5771/978374B962816-231 - am 16.01.2026, 00:03:47. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [TEEEEE


https://doi.org/10.5771/9783748962816-231
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ADORNO IN NAMIBIA

3. Namibia und der Holocaust:
diskontinuierliche Kontinuitat

Vor dem Hintergrund der Ausfithrungen zu Adornos Geschichtsphilo-
sophie im zweiten Teil dieses Beitrags mochte ich mich nun der The-
se zuwenden, dass die Art und Weise, wie Adorno Diskontinuitit und
Kontinuitit zusammen denkt, uns eine (aber vermutlich nicht die einzi-
ge) Moglichkeit bietet, die blinden Flecken des Historikerstreits 2.0 zu
vermeiden.

Das grofste Problem der postkolonialen Seite der Debatte besteht, wie
ich bereits erldutert habe, darin, dass wichtige Diskontinuitaten tiberse-
hen werden. Fiir Adorno ist dies aber nicht blof$ ein epistemisches Pro-
blem, sondern immer auch ein ethisches. Erstens, weil wir es den jiidischen
Menschen, die im Lager der totalen Entindividualisierung zum Opfer fie-
len, schulden, den spezifischen Erfahrungskontext ihrer einzigartigen Lei-
denserfahrungen ernst zu nehmen — genauso wie wir dies den Opfern
kolonialer Verbrechen schulden, die vom Kolonialunterdriicker als blofd
instrumentell wertvolle und ersetzbare Arbeitskrifte behandelt und somit
ebenfalls ihrer Individualitdat beraubt wurden. Tatsdchlich steckt hinter
der Suche nach Kontinuitat haufig namlich ein sehr verstindlicher, aber
nach Adorno dennoch ethisch problematischer Versuch, das ohne Zwei-
fel viel zu wenig beachtete Leid kolonialer Opfer durch eine Verkniipfung
mit dem Holocaust in der Aufmerksamkeitshierarchie aufzuwerten. Auf
eine solche Strategie deutet schon die Wortschopfung »Schwarzer Holo-
caust« (black holocaust) hin.>s Sie wird beispielhaft aber auch in Oprah
Winfreys Beschreibung von Toni Morrisons Roman Beloved (1987) als
»my Schindler’s List« ersichtlich.3¢ Dies ist Adorno zufolge deshalb so
problematisch, weil die Opfer des Holocausts zum erinnerungspolitischen
Instrument einer versuchten Aufmerksamkeitsverschiebung in der Gegen-
wart gemacht werden. Je mehr die erinnerten Opfer politischen Zwecken
dienen und damit in Kontexte politisch polarisierter Gegenwartsdebatten
eingebunden werden, desto weniger wird ihr Leid fir uns spuirbar.

Dies gilt natiirlich im gleichen MafSe fiir die Verteidiger der Singula-
rititsthese, nur unter anderen Vorzeichen: Die Vehemenz, mit der diese
auf der Singularitat des Holocausts pochen, deutet darauf hin, dass auch
ihre Debattenbeitrige eine erinnerungspolitische Funktion haben. Ulri-
ke Jureit und Christian Schneider haben hier etwa die These aufgestellt,
dass sich viele in der deutschen Nachkriegsgeneration im Versuch, ih-
rer Schuldgefiihle als Taterkinder Herr zu werden, als »gefiihlte Opfer«
mit den jiidischen Opfern identifizieren. Stellvertretend fur die jiidischen

35 Rothberg, Multidirektionale Erinnerung, S. 26.
36 Vgl. Aleida Assmann, Das Neue Unbehagen an der Erinnerungskultur. Eine
Intervention, Miinchen: C.H. Beck 2013, S. 178.

239

https://dol.org/10.5771/978374B962816-231 - am 16.01.2026, 00:03:47. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [TEEEEE


https://doi.org/10.5771/9783748962816-231
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

JOHANNES SCHULZ

Opfer treten sie dann gegeniiber anderen, eben auch kolonialen Opfern,
in Erinnerungskonkurrenz.’” Je mehr der Status der judischen Opfer er-
hoht wird, und hierfiir steht das Holocaust-Mahnmal in Berlin symbo-
lisch, desto geringer, so die unbewusste Hoffnung, wird die eigene Schuld.
Eine solche erinnerungspolitische Erhohung des Leids einer Opfergruppe
fithrt aber dazu, dass das Leid anderer Opfergruppen aus dem Blickfeld
gerdt. Wenn dies geschieht, verschwindet ebenfalls die Motivation, nach
den geteilten Ursachen von Leid zu suchen. Doch nach Adorno miissen
wir uns genau auf die Suche nach solchen geteilten Ursachen begeben,
wenn wir zukiinftige moralische Katastrophen verhindern wollen.

Doch auch der Versuch beide Formen von Leid miteinander zu ver-
kniipfen, indem die koloniale Gewalt als Bedingung fur den Holocaust
beschrieben wird, kann dazu fithren, dass wir geteilte Ursachen des Leids
aus den Augen verlieren. Nach Adorno ist nicht die koloniale Gewalt ur-
sachlich fur den Holocaust, sondern eine tieferliegende zivilisationspsy-
chologische Strukturdynamik ursachlich fir beide Formen von Gewalt.
Um diesen weniger naheliegenden Gedanken besser zu begreifen, wende
ich mich im Folgenden noch einmal genauer Adornos These der Konti-
nuitdt als Naturgeschichte zu. Hierbei soll auch ersichtlich werden, wie
wir Kontinuitdt und Diskontinuitit zusammen denken konnen.

Die Kontinuitit der Naturgeschichte

Adorno beschreibt die Zivilisationsgeschichte als Naturgeschichte. Mit
Naturgeschichte ist hier gemeint, dass die Zivilisationsgeschichte sich
aus der komplexen Dialektik von erster und zweiter Natur entwickelt.
In seinem aus dem Selbsterhaltungstrieb erwachsenen »paranoischen
Wahn« vor der ersten Natur, fliichtet sich der Mensch in das Projekt der
Zivilisation als Apparatur zur Naturbeherrschung.’® Doch was eigent-
lich die Angst einjagende Natur beherrschbar machen soll, wird dabei
zur scheinbar unveranderbaren zweiten Natur, die uns beherrscht. Wol-
len wir aber unserem Selbsterhaltungstrieb Gentige tun, miissen wir uns
dieser gigantischen Apparatur unterwerfen. Wie schon Odysseus, der
sich an den Mast fesseln lisst, um der betérenden Magie der Sirenen
nicht zu erliegen, erbringt der zivilisierte Mensch das internalisierte Op-
fer der Selbstentzauberung durch Triebunterdriickung und Aufgabe der
eigenen Individualitdt. Der Mensch muss sich »an Leib und Seele nach
der technischen Apparatur [...] formen«.3

37 Vgl. Ulrike Jureit/Christian Schneider, Gefiiblte Opfer. lllusionen der Ver-
gangenheitsbewiltigung, Stuttgart: Klett-Cotta 2010.

38 Horkheimer/Adorno, Dialektik der Aufkldrung, S. 202.

39 Horkheimer/Adorno, Dialektik der Aufkldrung, S. 36.

240

https://dol.org/10.5771/978374B962816-231 - am 16.01.2026, 00:03:47. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [TEEEEE


https://doi.org/10.5771/9783748962816-231
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ADORNO IN NAMIBIA

Fiir Adorno ist nun in der Suche nach Kontinuitit die Frage entschei-
dend, wie sich dieses Projekt der Naturbeherrschung, und der dahinter lie-
gende wahnhafte Selbsterhaltungstrieb, in der Zivilisationsgeschichte im-
mer wieder auf unterschiedliche Weise bemerkbar macht. Einerseits, indem
sich die Anforderungen an unsere Selbsterhaltung verindern. Andererseits,
indem der im Projekt der Naturbeherrschung angelegte Wahn sich in ei-
nem reaktiven und kulturell legitimierten Riickschlag in wahnhafte Bar-
barei kontinuierlich aufs Neue Bahn bricht: Die ideologisch legitimierte
Gewalt gegeniiber der dufSeren und unserer inneren Natur schliagt immer
wieder in eine gegen den Mitmenschen gerichtete, entfesselte Gewalt um.

Dieser noch abstrakte Gedanke kann als moglicher Ausgangspunkt
einer Suche nach Kontinuitdten zwischen kolonialer Gewalt und dem
Holocaust dienen, die wichtige Diskontinuitdten nicht verwischt. Dies
lasst sich am ehesten aufzeigen, wenn wir uns zuerst die spatkapitalis-
tische Phase des zivilisatorischen Projektes der Naturbeherrschung an-
sehen. Hier bricht sich in besonderem Ausmaf$ nicht nur die Gewalt des
europdischen und amerikanischen Kolonialismus, sondern auch die an-
tisemitische Bahn.

Globale Gewalt im Zeitalter des Spdatkapitalismus

Zwischen 1880 und 1945, also der Epoche, die den Beginn des Spatkapi-
talismus markiert, kommt es zu einer auffilligen, globalen Entladung von
Gewalt: von den Weltkriegen und dem Holocaust, dem Sowjetischen Gu-
lag oder dem Genozid an den Armeniern, hin zu kolonialen Massakern
an den Mau-Mau in Kenia, den Herero und Nama in Deutsch-Siidwest-
afrika, in Amritsar, Indien oder in Sétif, Algerien, verubt durch insbeson-
dere deutsche, britische und franzosische Kolonialtruppen. Vor dem Hin-
tergrund von Adornos Geschichtsphilosophie und seinen Beobachtungen
zum Ausbruch antisemitischer Gewalt in der spitkapitalistischen deut-
schen Gesellschaft, mochte ich hier auf mogliche Strukturverwandtschaf-
ten zwischen dem Holocaust und kolonialer Gewalt hinweisen.

Der Spitkapitalismus stellt fiir Adorno den Hohepunkt des Zivilisati-
onsprojektes der Naturbeherrschung dar. Im Verwaltungs- und Ausbeu-
tungsapparat des globalisierten Kapitalismus nimmt unsere wahnhafte
Suche nach Selbsterhaltung eine spezifische Form an. Die Selbsterhaltung
ist hier einerseits an das Wirtschaftswachstum gekoppelt. Stagnation be-
deutet Krise, Hunger, sozialer Abstieg bis zum sozialen Tod. Andererseits,
die Unterordnung als produktives Zahnrad in die kapitalistische Appa-
ratur, weil man selbst nicht zu denjenigen zihlen mochte, die »durch
die Maschen fallen«.#° Diese entindividualisierende Anpassung an die

40 Adorno, »Was bedeutet: Aufarbeitung der Vergangenheit?«, S. 562.

241

https://dol.org/10.5771/978374B962816-231 - am 16.01.2026, 00:03:47. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [TEEEEE


https://doi.org/10.5771/9783748962816-231
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

JOHANNES SCHULZ

verwaltete Welt fuhrt bei vielen zu einem Zustand der paradoxen Am-
bivalenz: einerseits zu einer Ich-Schwiche, die uns fiir autoritire Versu-
chungen anfillig macht.+* Andererseits zu einem Unbehagen gegentiber
der Einengung durch das was Max Weber das »stahlharte Gehduse« ge-
nannt hat, die sich bis zur Rebellion gegen das System steigern kann. Ins-
besondere in Zeiten der Krise, in denen das Gefiihl dem System gegentiber
ohnmaichtig ausgeliefert zu sein und das Bediirfnis nach einer starken ret-
tenden Hand besonders wirkmachtig werden, neigt der Kapitalismus also
dazu, autoritire oder konformistische Rebellen zu produzieren.+

Genau diese autoritaren Rebellen brachten die Nazis an die Macht
und bekamen von den Nazis das, was sie sich versprochen hatten. »Un-
geziahlten«, wie Adorno feststellt, »ist es unterm Faschismus gar nicht
schlecht gegangen«.#> Gebeutelt von den fir die Weimarer Republik
pragenden Krisenerfahrungen »iiberwog das Gefiihl des >Es wird ge-
sorgt«.+ Die Nazis kamen auch deshalb an die Macht, weil sie in ei-
nem Moment der wirtschaftlichen Krise und hoher Arbeitslosigkeit ver-
sprachen, das »gesellschaftliche Netz« zu verdichten und »Schutz« zu
gewihren »gegen die universale Angst, durch die Maschen durchzufal-
len und abzusinken«.4s

Aber nicht nur ein Bediirfnis nach ckonomischer Sicherheit sahen ihre
Anhinger:innen durch die Nazis befriedigt, sondern auch eines nach Ge-
meinschaft und Macht. Die von den Nazis vielfach beschworene » Volks-
gemeinschaft« versprach die Abschaffung der »Kilte des entfremdeten
Zustands [...] durch die wie immer auch manipulierte und angedrehte
Wirme des Miteinander«.#6 Doch vor allem sahen ihre Wahler:innen und
Anhinger:innen in den Nazis ein Tonikum gegen ihre Ohnmacht. In den
»kollektiven Machtphantasien« der Nazis fanden sie die » Ersatzbefriedi-
gung« »narzifStische[r] Triebregungen« in einer »verhartete[n] Welt«, die
»immer weniger Befriedigung verspricht«.4” Die »autoritiren Rebellen«
durften gegen das sie demiitigende System rebellieren, aber unter dem
Deckmantel des Kollektivs und eines autoritaren Fiihrers. Eine parado-
xe Wiederholung der demiitigenden Unterordnung, die sich der »ich-
schwache« Mensch trotz des Unbehagens an seiner Ohnmacht wiinscht.

Der Holocaust, der nicht etwas »Wesentliches mit den Juden zu
tun« hat, sondern »objektiv-gesellschaftlich begriindet« ist, ist nur die

41 Ebd.

42 Vgl hierzu die Beitrage in Katrin Henkelmann et al. (Hg.), Konformistische
Rebellen: Zur Aktualitiit des autoritdren Charakters, Berlin: Verbrecher Ver-
lag 2020.

43 Adorno, »Was bedeutet: Aufarbeitung der Vergangenheit?«, S. 562.

44 Ebd.

45 Ebd.

46 Ebd.

47 Ebd.,S. 562—563.

242

https://dol.org/10.5771/978374B962816-231 - am 16.01.2026, 00:03:47. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [TEEEEE


https://doi.org/10.5771/9783748962816-231
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ADORNO IN NAMIBIA

wahnhafte Steigerung dieser autoritiren Rebellion gegen das kapitalis-
tische System.** Weil der vom antisemitischen Vorurteil gezeichnete Jude
symbolisch fiir das erdriickende, entmichtigende, zur unveranderbaren
zweiten Natur geronnene System einsteht, muss er als projektive Ziel-
scheibe des aufgestauten Ressentiments vernichtet werden. So schligt die
zur duflersten Effizienz gesteigerte Naturbeherrschung im Moment der
Krise in Gewalt um. Es ist wichtig anzumerken, dass die sich im Spitka-
pitalismus offenbarende naturgeschichtliche Kontinuitit hier, wie Ador-
no es fordert, aus der Versenkung ins Partikulare, nimlich der Analyse
individueller psychischer Pathologien, gezogen wird (konkret aus seinen
Studien zum autoritiren Charakter).

Aus diesen Beobachtungen lassen sich zwei mogliche Formen der Kon-
tinuitdt zwischen dem Holocaust und kolonialer Gewalt herausdestil-
lieren. Beide Formen sind aber, wie ich betone, diskontinuierliche Kon-
tinuitiaten: wahrend Strukturahnlichkeiten offenbar werden, sind die
Phianomene doch jeweils unterschiedlicher Art.

Erstens gibt es einen Zusammenhang zwischen der Krisenhaftigkeit
des kapitalistischen Wirtschaftssystems im kolonialen Zentrum und der
Gewalt in den kolonialen Peripherien. Der moderne Staat, der Angst hat,
dass die Ohnmachtsgefuhle der krisengeplagten Marktteilnehmer:innen
sich zu gewalttatigem Ressentiment steigern, muss alles tun, um Stagna-
tion zu verhindern. Wie schon Karl Marx im dritten Band des Kapital
vermutet hatte und spater und deutlich ausfihrlicher Rosa Luxemburg
und eine Reihe von Imperialismusforscher:innen bekriftigt haben, ist ge-
nau dies ein zentraler Impuls der imperialen Expansion: der Krisenten-
denz des Kapitalismus entgegenzuwirken.* Nicht nur kamen die impe-
rialen Zentren durch Ausbeutung der kolonialen Peripherie giinstig zu
Rohstoffen, die den industriellen Motor am Laufen hielten. Vor allem liefS
sich tiber die Erschlieffung neuer Absatzmarkte in den Kolonien das fiir
den europiischen und amerikanischen Kapitalismus zentrale, weil wachs-
tumsverhindernde Problem der Uberproduktion 16sen: das Problem ei-
nes Ungleichgewichts zwischen Angebot und Nachfrage. So sehen wir in
der Krisentendenz des Kapitalismus eine strukturelle Kontinuitat zwi-
schen kolonialer Gewalt und dem Holocaust, aber eine von Diskontinui-
taten gepragte: Wahrend der Imperialismus dazu dienen soll, die Krise zu

48 Ebd.,S. 571.

49 Vgl. hierzu Karl Marx, MEW BD. 25: Das Kapital. Dritter Band. Der Ge-
samtprozess der kapitalistischen Produktion, Berlin: Dietz 1964, S. 247; Rosa
Luxemburg, Die Akkumulation des Kapitals: Ein Beitrag zur 6konomischen
Erklarung des Imperialismus, Berlin: Vereinigung Internationaler Verlag-An-
stalten 1923; Robert Brenner, The Boom and the Bubble: The US in the
World Economy, London: Verso 2002; Peter Gowan, The Global Gamble:
Washington’s Bid for World Dominance, London: Verso 1999; David Har-
vey, The new imperialism, Oxford/New York: Oxford University Press 2005.

243

https://dol.org/10.5771/978374B962816-231 - am 16.01.2026, 00:03:47. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [TEEEEE


https://doi.org/10.5771/9783748962816-231
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

JOHANNES SCHULZ

verhindern, ist der Holocaust schon ein Produkt der Krise, die durch die
koloniale Gewalt verhindert werden sollte. Er ist ein Ausdruck der Un-
moglichkeit, die Krisentendenz des Kapitalismus wirksam auszuhebeln.

Des Weiteren gibt es eine psychologische Form der Taterkontinuitat.
Beim antisemitischen, nach » Oben« gerichteten Ressentiment und der ko-
lonial-rassistischen, nach unten gerichteten Verachtung handelt es sich um
zwei unterschiedliche psychologische Phianomene. Dennoch sind beides
Spielarten eines Hasses gegeniiber dem » Anderen«, der oft Ausdruck ver-
gleichbarer, tieferliegender psychologischer Dynamiken ist. Sowohl koloni-
ale als auch Nazi-Téter:innen, die beide einer kapitalistisch-individualisti-
schen Lebensform entspringen, versuchen durch die am Anderen ausgeiibte
Gewalt ihrem eigenen Ohnmachtsgefiihl und ihrer verdriangten Scham zu
entfliechen. Eine Lebensform, in der man sich antagonistisch gegen den
Anderen beweisen muss, in der der eigene Selbstwert von der Priifung
im Wettbewerb um Marktmacht und Anerkennung abhingt, erzeugt viele
Verlierer. Weil in einer individualistischen Gesellschaft das Scheitern ideo-
logisch vollkommen auf die eigene Person projiziert wird, muss die Scham
uber das Scheitern verdrangt werden. Was verdrangt wird, das arbeitet un-
bewusst in uns weiter. Es entstehen pathologische Strategien, die nicht an-
erkannte Scham zu bewiltigen: Ressentiment und Verachtung.s° Das an-
tisemitische Ressentiment entlisst den Ohnmachtigen (vermeintlich) aus
seiner Scham, weil es fir all sein Scheitern und Versagen einen wahnhaft
als allmichtig vorgestellten Schuldigen ausmacht. Die rassistische Verach-
tung hingegen, um auch hier wieder auf eine Diskontinuitit in der Konti-
nuitdt aufmerksam zu machen, erzeugt ein niederwertiges » Anderes«, das
in der gesellschaftlichen Hierarchie immer unter dem Ohnmachtigen steht,
ihm also Macht und Anerkennung als Geburtsrecht zuspricht.

Die soziale Frage nach dem Tier

Die Beobachtung des antisemitischen und rassistischen Othering bringt
uns zu dem, was fiir Adorno letztlich grundlegender ist als die sozios-
trukturelle Analyse des Spitkapitalismus: kulturelle Legitimationsmus-
ter, die, wenn auch in abgewandelter Form, in der Zivilisationsgeschich-
te immer wieder auftauchen, und, insbesondere in Momenten der Krise,
enthemmte Gewalt rechtfertigen. Hier tritt dann auch der methodische
Anspruch am deutlichsten zutage, genau durch die Versenkung in das
Partikulare (hier spezifische Sprachmuster) die Kontinuitat der Zivili-
sationsgeschichte als Geschichte einer selbstzerstorerischen Suche nach
Naturbeherrschung hervorzuheben.

5o Hierzu etwa Mirko Salmela/Christian von Scheve, »Emotional roots of right-
wing political populism« Social Science Information (2017/4), S. 567-595.

244

https://dol.org/10.5771/978374B962816-231 - am 16.01.2026, 00:03:47. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [TEEEEE


https://doi.org/10.5771/9783748962816-231
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ADORNO IN NAMIBIA

Auf diese Legitimationsmuster hat in ihren Arbeiten Birgit Muther-
ich vielleicht am deutlichsten hingewiesen. In »Die soziale Konstrukti-
on des Anderen: Zur sozialen Frage nach dem Tier« arbeitet Miither-
ich die These heraus, dass die Gegenbegrifflichkeit »Mensch : Tier« als
zentraler Referenzpunkt der symbolischen Ordnung post-neolithischer
Gesellschaften dient.s* Aus diesem Gegensatz wird in verschiedenen Va-
riationen immer wieder eine hierarchische Wirklichkeit konstruiert:s*
Der Mensch steht hier iiber dem Tier, die Seele tiber dem Korper (etwa
bei Descartes), die Vernunft iiber der Emotion und dem Trieb (etwa bei
Kant, aber auch schon bei Aristoteles), der Geist iiber der Materie (etwa
bei Hegel). Mit Hilfe dieser symbolischen Dualitdt wird nicht nur in ei-
ner abwertenden Geste die Ausbeutung des Tieres gerechtfertigt, sondern
auch soziale Hierarchie unter Menschen hergestellt:s3 weil die Frau oder
der »Farbige« fiir Emotionalitit und Triebhaftigkeit stehen und der wei-
8¢ Mann fir Vernunft, hat nur letzterer einen Anspruch auf Herrschaft.s+
So hangt die Herrschaft tiber die dufSere nicht-menschliche Natur in ei-
ner manichdischen symbolischen Konstellation eng zusammen mit der
Herrschaft iiber innere Natur (unsere Triebe) und der Herrschaft tiber
andere Menschen. Genau diese symbolische Dualitit spielte als Trieb-
feder und Rechtfertigungsmuster sowohl in der kolonialen Gewalt als
auch im Holocaust eine zentrale Rolle. Sowohl der koloniale Andere als
auch der Jude wurden mit einer symbolischen Abschiebung ins Reich der
Natur degradiert, wobei genau diese Abschiebung ihre Ausbeutung oder
Vernichtung symbolisch ermoglichte. In Adornos Worten:

»Die stets wieder begegnende Aussage, Wilde, Schwarze, Japaner glichen
Tieren, etwa Affen, enthilt bereits den Schliissel zum Pogrom. Uber des-
sen Moglichkeit wird entschieden in dem Augenblick, in dem das Auge
eines todlich verwundeten Tiers den Menschen trifft. Der Trotz, mit dem
er diesen Blick von sich schiebt —»es ist ja blofS ein Tier<— wiederholt sich
unaufhaltsam in den Grausamkeiten an Menschen, in denen die Tater
das>nur ein Tier< immer wieder sich bestdtigen miissen, weil sie es schon
am Tier nie ganz glauben konnten. «5s

Diese Textstelle deutet aber an, dass es Adorno nicht blof§ darum geht,
dass die genannten kulturellen Legitimationsmuster zur Legitimierung
von Gewalt gegen Andersartige dienen, sondern um eine radikalere und

51 Birgit Miitherich, »Die soziale Konstruktion des Anderen. Zur sozialen Fra-
ge nach dem Tier«, in: Friederike Schmitz (Hg.), Tierethik. Grundlagentex-
te, Berlin: Suhrkamp 2014, S. 445-477.

52 Miitherich, »Die soziale Konstruktion des Anderen, S. 447.

53 Ebd.

54 Ebd.S. 452.

55 Theodor W. Adorno, Minima Moralia. Reflexionen aus dem beschidigten
Leben, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1987, S. 133f.

245

https://dol.org/10.5771/978374B962816-231 - am 16.01.2026, 00:03:47. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [TEEEEE


https://doi.org/10.5771/9783748962816-231
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

JOHANNES SCHULZ

provokantere These, die ich hier nur andeuten mochte, ohne sie genau-
er kritisch zu beleuchten oder zu verteidigen: Adorno sieht einen moti-
vationalen Zusammenhang zwischen der Gewalt an der dufSeren Natur
und der am Mitmenschen.s¢ Die kulturell legitimierte Gewalt am Tier hat
eine enthemmende, »enttabuisierende« Funktion.s” Wenn wir diese gegen-
tiber dem Tier legitimieren konnen, 6ffnet sich eine Tur zur Legitimation
der Gewalt am Menschen. Nicht die Tétung des Tieres selbst ist also ent-
scheidend, sondern deren kulturelle Legitimation, in der der trotzige Satz
»es ist ja blofs$ ein Tier« sich bestindig wiederholt.® Wenn wir den Mord
am Tier kulturell legitimieren, etwa indem wir es als unbeseelt oder un-
vernunftig beschreiben, liegt darin immer auch eine fatale Verdringung:
»dafs das vergessen wird, das man nicht mehr versteht, was man einmal
vorm Wagen des Hundefangers empfand, ist der Triumph der Kultur und
deren MifSlingen. «5

Der Massenmord an den Juden, so musste Adorno den Thesen von
Zimmerer oder Moses also entgegenhalten, wird nicht erst durch die Ein-
ubung genozidaler Gewalt im Zeitalter des europaischen Imperialismus
ermoglicht, sondern durch unsere schon in der Vorgeschichte angeleg-
te Legitimierung des Mordes am Tier. Tatsachlich nimmt das genozidale
Massaker nicht in den Kolonien seinen Ursprung, sondern begleitet im-
mer schon die menschliche Zivilisationsgeschichte.® Unklar bleibt hierbei
freilich, ob der von Adorno spekulativ aufgezeigte kulturpsychologische
Mechanismus dafiir verantwortlich ist. Andere Aspekte des spitestens
mit der neolithischen Transformation einsetzenden zivilisatorischen Pro-
zesses sind in der Literatur als Ursache massenhafter Gewalt mit einiger
Plausibilitat hervorgehoben worden: etwa die Hinwendung zu staatszen-
trierten Lebensformen, die von Anfang an begleitet wurde von systemati-
scher Gewalt (in der Regel durch den Staat selbst) und Formen der sozia-
len Marginalisierung, Ausbeutung und Unterdriickung, die selbst wieder
in ressentimentgeladene Gewalt umschlagen konnten.*

56 Die folgende Analyse beruht zu Teilen auf der Adorno-Interpretation von
Karsten Fischer. Vgl. Fischer, » Verwilderte Selbsterhaltung«.

57 Ebd.,S. 103.

58 Vgl. Fischer, » Verwilderte Selbsterbaltung«, S. 11. Weniger problematisch
wire, wie bei diversen Urvolkern der Fall, ein Toten des Tieres, dass das Mit-
gefiihl mit dem Tier und das vom Totungsakt erzeugte Leid und Schuldge-
fithl nicht verdringt, sondern zuldsst und in einem Akt der rituellen Ent-
schuldigung aufhebt.

59 Adorno, Negative Dialektik, S. 359.

60 Im Romischen Imperium etwa an den Einwohnern von Karthago und Thes-
saloniki oder an den germanischen Volksgruppen der Usipeter und Tenkterer.

61 Siehe hierzu etwa James C. Scott: Die Miiblen der Zivilisation: Eine Tiefen-
geschichte der friihesten Staaten. Berlin: Suhrkamp 2019 und Charles Tilly,
»War Making and State Making as Organized Crime«, in Peter B. Evans

246

https://dol.org/10.5771/978374B962816-231 - am 16.01.2026, 00:03:47. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [TEEEEE


https://doi.org/10.5771/9783748962816-231
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ADORNO IN NAMIBIA

Dieser Skepsis zum Trotz lohnt es sich, Adornos spekulative The-
se weiter zu verfolgen. Immerhin liefert uns Adorno Hinweise darauf,
dass unsere Kultur gesittigt ist mit Legitimationsmustern, die den Mo-
ment der Verdringung des Mitgefiihls mit dem Tier in sich aufgeho-
ben haben.5

Zwei unterschiedliche Arten von Legitimationsmustern sind fiir Ador-
no hier zentral. Erstens, das, was wir eine Abschopfungslegitimation
nennen konnten (die aber auch das Toten zu Abschopfungszwecken
rechtfertigt). Diese finden wir etwa bei Immanuel Kant, wenn dieser
dem Tier, anders als dem Menschen, einen rein instrumentellen Wert zu-
weist und es zum Ausbeutungsobjekt der Menschen degradiert.®* Zwei-
tens, das, was wir eine Vernichtungslegitimation nennen konnen, auf die
Adorno verweist, wenn er feststellt, dass das »Insektenvertilgungsmittel
[...] vom Anbeginn auf die Vernichtungslager hinauswollte«.®* Es han-
delt sich bei der Vernichtungslegitimation um einen unbewussten Akt
der projektiven Tater-Opfer-Umkehr. Unbewusst weif§ der Tater, dass
er Titer, schuldig, grausam ist. Wir konnen mit dieser Schuld nur um-
gehen, mit unserer Scham vor unserer eigenen » Mordlust[.]«, wenn wir
den Selbsthass, den diese erzeugt, auf das Opfer (Tier oder Mensch) pro-
jizieren, es zum Feind machen:% zur Bedrohung, die vernichtet werden
muss, bevor sie uns vernichtet.*

Die Unterscheidung beider Legitimationsmuster erlaubt wieder die
Feststellung einer Diskontinuitit in der Kontinuitdt. Zwar tauchen bei-
de Legitimationsmuster in der Regel zusammen auf, doch ist je nach
Kontext meist eines von beiden dominant. Im kolonialen Kontext war
die Abschopfungslegitimation dominant. Das Kolonialsubjekt wurde
als » Arbeitstier« mit rein instrumentellem Wert vorgestellt, was seine
Abschopfung rechtfertigte. Die antisemitische Gewalt war von Vernich-
tungslegitimation geprigt: Als sozialem »Parasit« und Agenten interner
Kolonisierung wurde dem Juden die Zersetzung der deutschen Kultur
vorgeworfen. Weil die Zersetzung der deutschen Kultur, so schlussfol-
gerten die Nazis wahnhaft, die Vernichtung der »deutschen Rasse« zur
Folge hitte, mussten die Juden selbst vernichtet werden.

et al. (Hg.), Bringing the State Back In, Cambridge: Cambridge University
Press 1985, S.169-191.

62 Dies allein beweist aber natiirlich nicht, dass die Verdrangung des Mitge-
fithls mit dem Tier tatsachlich auch ursichlich fiir die die Zivilisationsge-
schichte begleitende massenhafte Gewalt ist.

63 Fischer, » Verwilderte Selbsterbaltung«, S. 125.

64 Theodor W. Adorno, » Versuch, das Endspiel zu verstehen«, in: Gesammelte
Schriften, Bd. 11: Noten zur Literatur, hrsg. v. Rolf Tiedemann, Frankfurt
am Main: Suhrkamp 1970, S. 281-322, hier S. 315.

65 Horkheimer/Adorno, Dialektik der Aufkldrung, S. 196.

66 Fischer, » Verwilderte Selbsterbaltung«, S. 124 und 128.

247

https://dol.org/10.5771/978374B962816-231 - am 16.01.2026, 00:03:47. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [TEEEEE


https://doi.org/10.5771/9783748962816-231
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

JOHANNES SCHULZ

Freilich gewannen Muster der Vernichtungslegitimation auch in den
Kolonien an Bedeutung, wenn sich dort der Vernichtungswille gegen
das widerstindige Kolonialsubjekt entlud. Doch die zu vernichtende Be-
drohung — um noch ein letztes Mal eine Diskontinuitit in der Konti-
nuitit anzusprechen — wurde jeweils unterschiedlich konstruiert. Dem
Kolonialsubjekt und dem Juden wurde bedrohliche Naturnihe namlich
auf unterschiedliche Weise zugesprochen. Dem Kolonialsubjekt als eine
entfesselten Korperlichkeit und sexuellen Potenz, die gerade dem vik-
torianischen »Gentleman« gleichzeitig als gesellschaftliches Tabu und
verdrangter Wunsch galt. Der Jude hingegen wurde als eine geradezu
korperlose Naturgewalt beschrieben, einer grenzenlosen und fast all-
machtigen Krankheit, die den Volkskorper wie ein »Krebsgeschwiir«
von innen zersetzt. Auch hier kommt nach Adorno projektiv ein ver-
drangter Wunsch zum Vorschein, aber ein anderer: nicht nach sexueller
Potenz, sondern nach »Besitz, Aneignung, Macht ohne Grenzen«.%” So
werden der koloniale Andere und der Jude als unterschiedliche Formen
der bedrohlichen Naturgewalt imaginiert.

Dass in der Vorstellungswelt des Antisemiten diese Bedrohungen
durchaus ineinandergreifen, zeigt die heute weit verbreitete »great re-
placement theory«: Diese wirft liberal-judischen Eliten vor, eine politi-
sche, demografische und kulturelle Verdrangung der sesshaften, weifSen
Bevolkerung durch Afroamerikaner:innen, Hispanics oder nordafrikani-
sche Muslim:innen voranzutreiben. Der Jude und der koloniale Andere,
nun aus der Peripherie in das imperiale Zentrum vorgedrungen, arbeiten,
so die wahnhafte Vorstellung, in einer bedrohlichen Zangenbewegung
von oben und unten, um die »weifSe Rasse« auszuléschen. Wieder ein-
mal, und das sollte uns zu denken geben, eine wahnhafte Projektion eines
schrecklichen geheimen Wunsches: das auszuloschen, was fir den Ohn-
machtigen symbolisch an die Stelle seiner eigenen Ohnmacht getreten ist.

67 Ebd.,S. 177.

248

https://dol.org/10.5771/978374B962816-231 - am 16.01.2026, 00:03:47. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [TEEEEE


https://doi.org/10.5771/9783748962816-231
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

