
Wissenschaft der Ohnmacht 

Eine erkenntnistheoretische Reflexion über 

gesellschaftliche (De-)Formierungen unseres Denkens 

Christine Zunke 

In der wissenschaftlichen Erkenntnis machen wir uns denkend den be
griffenen Gegenstand zu eigen. Unter kapitalistischen Bedingungen ist 
ein wesentliches Merkmal der Arbeit ihre Entfremdung. Wissenschaftli
ches Arbeiten im Kapitalismus ist entfremdetes Zu-eigen-Machen – ein 
Widerspruch. Dieser findet seinen ideologischen Ausdruck in den erkennt
nistheoretischen Prämissen positivistischer Wissenschaft, die so als objektive, 
wert- und widerspruchsfreie Wissenschaft »passiv am allgemeinen Unrecht 
teil[nimmt]« (Horkheimer 1937/1979, S. 109). 

Die Ohnmacht entfremdeter Subjekte 

Ein wesentliches Merkmal kapitalistischer Produktion, mit dessen umfas
senden psychologischen Dimensionen die Kritische Theorie der Frankfurter 
Schule sich befasste, ist nach Karl Marx die Entfremdung und Verdinglichung 
menschlicher Verhältnisse. Insbesondere in den Manuskripten untersucht 
Marx zusammen mit den Produktions- und Reproduktionsbedingungen ka
pitalistischer Gesellschaft auch die Mechanismen ihrer allgemein-psychologi
schen Formierung der Subjekte, die unter diesen ökonomischen Bedingungen 
produzieren und diese dabei zugleich reproduzieren. Dabei setzt er mit seiner 
Untersuchung an den immanenten Widersprüchen kapitalistischer Produk
tion an, welche er als Widersprüche in den nationalökonomischen Theorien 
seiner Zeit auffindet. Ingo Elbe hat diese Widersprüche in einem Beitrag über 
entfremdete und abstrakte Arbeit prägnant zusammengefasst: 

https://doi.org/10.14361/9783839457832-013 - am 13.02.2026, 17:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


248 Handgemenge 

»Die Arbeit gilt als Quelle des Reichtums, aber der Arbeiter kann das Pro
dukt seiner Tätigkeit nicht zurückkaufen; die Arbeit gilt als Kaufmittel, aber 
der Arbeiter muss sich verkaufen; nur durch Arbeit wird der ›Wert der Na
turprodukte vergrößert‹, aber der Kapitalist steht dem Arbeiter als ›müßi

ger Privilegierter‹ vor und ist ›überall dem Arbeiter überlegen‹ (MEW 40, 
476); die Arbeit ist der ›einzige unwandelbare Preis der Dinge‹, aber nichts 
ist schwankender, ›nichts zufälliger als der Arbeitspreis‹ (476); die Teilung 
der Arbeit verfeinert und bereichert die Gesellschaft, macht aber den Ar
beiter zur Maschine und depraviert ihn; ›die Verarmung des Arbeiters [ist] 
das Produkt seiner Arbeit und des von ihm produzierten Reichtums‹ (477). 
Marx geht von einem in diesen Widersprüchen artikulierten ›gegenwärtigen 
Faktum‹ aus – der ›Entwertung der Menschenwelt‹ als Resultat der ›Verwer
tung der Sachenwelt‹, der Selbstreproduktion des Arbeiters als Ware im Zu
ge seiner Produktion von Waren (511). Die Vergegenständlichung und Ver
wirklichung der Arbeit im nationalökonomischen Zustand ist ihm zufolge 
als ›Entfremdung‹ und ›Entwirklichung‹ des Arbeitenden zu begreifen (512). 
Das heißt auch, dass alle dem Arbeiter fremd und selbständig gegenüber
tretenden Reichtumsgestalten der Gesellschaft des Privateigentums – Kapi
tal, Arbeitslohn usw. – in ihrer Genese aus der Tätigkeit des Arbeiters selbst 
begriffen werden sollen« (Elbe 2015, S. 326). 

Marx kritisiert hierbei nicht die Widersprüchlichkeit der nationalökonomi
schen Theorien seiner Zeit, sondern er schließt von diesen Widersprüchen 
auf die reale widersprüchliche Verfasstheit kapitalistischer Ökonomie und 
Gesellschaft und kritisiert die hieraus folgende »Entwirklichung« und »Ent
fremdung« des Menschen. In diesem »gegenwärtigen Faktum« ist der Zweck 
der zielgerichteten Tätigkeit des Menschen nicht die Produktion von Gütern 
zur Bedürfnisbefriedigung, sondern die Bedürfnisse der Menschen dienen 
selbst als bloßes Mittel zu einem ihnen äußerlichen Zweck: dem Tausch von 
Geld gegen Ware. Die »Menschenwelt« ist dadurch »entwertet« – die unmit
telbare Bedürfnisbefriedigung zählt so lange für nichts, solange es sich nicht 
um ein zahlungskräftiges Bedürfnis handelt, d. h. solange der Bedürftige 
nichts hat, was er gegen die Befriedigung seines Bedürfnisses eintauschen 
kann. Dies sei unmittelbare Folge davon, dass die »Sachenwelt« unter dem 
Zwang steht, sich zu »verwerten«. Denn produziert werden die Güter als 
Waren, deren einziger Zweck es ist, sich auf dem Markt gegen andere Waren 
(respektive gegen Geld als die allgemeine Ware) auszutauschen, um den mit 
ihnen produzierten Mehrwert zu realisieren. Der unmittelbare Produzent 
der Waren spaltet sich in diesem Prozess auf: Er produziert nicht als Mensch 

https://doi.org/10.14361/9783839457832-013 - am 13.02.2026, 17:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Christine Zunke: Wissenschaft der Ohnmacht 249 

zur Befriedigung seiner menschlichen Bedürfnisse, sondern er verkauft seine 
Arbeitskraft, um von dem Lohn Waren für seine Bedürfnisbefriedigung zu 
kaufen. Dies macht ihn als Arbeitskraft selbst zur Ware im Produktionspro
zess, zu einem Objekt – und auch in der Sphäre des Marktes taucht er nicht 
selbst als agierendes Subjekt auf, sondern sein Geld tauscht sich gegen andere 
Waren aus; Subjekt ist er allenfalls in der privaten Vernichtung von Waren 
durch Konsumtion. In der gesamten allgemeinen und öffentlichen Sphäre der 
Warenproduktion und -zirkulation taucht der Mensch nicht als solcher auf – 
er ist ihr entfremdet und sie bleibt umgekehrt eine fremde Welt der Dinge für 
ihn. 

Diese durch die Lohnarbeit sich perpetuierende Entfremdung und Ver
dinglichung hat nach Marx vier Momente: 

»In der Erwerbsarbeit liegt: 1. Die Entfremdung und Zufälligkeit der Arbeit 
vom arbeitenden Subjekt; 2. die Entfremdung und Zufälligkeit der Arbeit 
vom Gegenstand derselben; 3. die Bestimmung des Arbeiters durch die 
gesellschaftlichen Bedürfnisse, die ihm aber fremd und ein Zwang sind, 
dem er sich aus egoistischem Bedürfnis, aus Not unterwirft und die für ihn 
nur die Bedeutung einer Quelle der Befriedigung für seine Notdurft, wie 
er für sie nur als ein Sklave ihrer Bedürfnisse vorhanden ist; 4. daß dem 
Arbeiter die Erhaltung seiner individuellen Existenz als Zweck seiner Tätig
keit erscheint und sein wirkliches Tun ihm nur als Mittel gilt; daß er sein 
Leben betätigt, um Lebensmittel zu erwerben. Je größer, je ausgebildeter 
also die gesellschaftliche Macht erscheint innerhalb des Privateigentums

verhältnisses, um so egoistischer, gesellschaftsloser, seinem eignen Wesen 
entfremdeter wird der Mensch« (Marx 1844/1988, S. 454). 

Zunächst wird die eigene Fähigkeit zur zielgerichteten Tätigkeit, in welcher 
der Mensch seinen Willen in einem Naturstoff realisiert, indem er diesen nach 
selbst gesetzten Zwecken umformt, dem Menschen fremd. Denn es ist nicht 
sein eigener Wille, der das Produkt seiner Tätigkeit bestimmt, sondern er exe
kutiert in der Lohnarbeit nur fremde Zwecke. Dadurch wird auch die konkre
te Form des produzierten Gegenstandes gleichgültig. Nicht nur dem Arbeiter, 
sondern auch dem Kapitalisten, für den er produziert, muss es egal sein, ob 
Schuhe oder Rucksäcke genäht, Fahrräder, Medikamente oder Panzer produ
ziert werden; die konkrete Gestalt der Ware ist nur insofern wichtig, als sie sich 
auf dem Markt verkaufen lassen muss, um ihren Wert zu realisieren. Die ge
sellschaftlichen Bedürfnisse erscheinen nicht als das, worin alle Subjekte sich 
gemeinschaftlich als Gesellschaft freiheitlich verwirklichen, sondern als frem

https://doi.org/10.14361/9783839457832-013 - am 13.02.2026, 17:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


250 Handgemenge 

der Zwang, dem jeder Einzelne sich nur aus dem egoistischen Motiv unter
wirft, sein Leben zu erhalten. Das heißt, ebenso gleichgültig, wie ihm das Pro
dukt seiner Arbeit ist, so gleichgültig sind ihm auch die fremden Bedürfnisse, 
die es befriedigt. Die geleistete Arbeit, die den Großteil der Lebenszeit ein
nimmt, die vorgibt, wann wir morgens aufstehen und wann wir ins Bett ge
hen müssen, wann und oft auch was und mit wem wir zu Mittag essen etc., 
ist insgesamt nicht Zweck, sondern lediglich Mittel des Lebens. »Daher er
scheint sie [die Arbeit; C. Z.] nur noch als der gegenständliche, sinnliche, an
geschaute und darum über allen Zweifel erhabene Ausdruck meines Selbstver
lustes und meiner Ohnmacht« (Marx 1844/1988, S. 463). Dieser Ohnmacht zu 
entkommen, dieser gewaltigen Sphäre ökonomisch formierter Fremdbestim
mung einen eigenen Raum der Selbstbestimmtheit entgegenzusetzen, dafür 
bleibt nur die (immer zu knappe) Freizeit. Doch diese fällt notwendigerwei
se aus dem durch die Produktion bestimmten öffentlichen Raum heraus und 
muss sich auf die Sphäre des Privaten beschränken – auf die Formen und Ge
staltungen der privaten Konsumtion, die ihrerseits nicht aus dem Ganzen ent
fremdeter Gesellschaft herausfallen kann, sondern ihr notwendiger Bestand
teil bleibt. 

»Auch die Abtrennung einer Sphäre der ›selbstbestimmten‹ Konsumtion 
(vgl. MEGA I/10, 509) von der fremdbestimmten Produktion lässt die ›Frei
zeit‹ zu einer Sphäre rein kompensatorischer Tätigkeiten mutieren, deren 
bescheidener Anteil von Selbstverwirklichung und Autonomie, wenn er von 
meist fremdbestimmt agierenden Akteuren überhaupt genutzt werden 
kann, niemals auf die Gestaltung des gesellschaftlichen Zusammenhangs 
übergreift, die schon von den entfremdeten Mächten Geld und Kapital 
bewerkstelligt wird« (Elbe 2015, S. 334). 

Entfremdet ist also nicht nur die Arbeit in ihrer spezifisch kapitalistischen 
Form als Lohnarbeit, sondern aus dieser folgt eine allgemeine Entfremdung 
aller Subjekte der Gesellschaft von ihrer Gesellschaft, in der apersonelle öko
nomische Zwänge sie (vermittelt über ihre eigene Tätigkeit) zu ohnmächtigen 
Objekten verdinglichen. 

»Diese Zwänge bestehen primär nicht in der Unterordnung des Willens einer 
Person unter den einer anderen, sondern in der Unterordnung des Willens 
und der gesamten Lebenstätigkeit der Menschen unter diese reine versach
lichte Form ihres eigenen gesellschaftlichen Zusammenhangs, die sie nicht 
selbstbewusst hervorgebracht haben« (Elbe 2015, S. 347). 

https://doi.org/10.14361/9783839457832-013 - am 13.02.2026, 17:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Christine Zunke: Wissenschaft der Ohnmacht 251 

Die »Entwertung der Menschenwelt« als unmittelbare Folge der »Verwertung 
der Sachenwelt« resultiert in einer Ohnmacht der Subjekte gegenüber der 
objektiven Macht der Gesellschaft, der sie sich unterordnen (müssen), weil sie 
in ihr nur Objekt sind. Als entwertetes wird das Subjekt auf die Sphäre des 
bloß subjektiven beschränkt, da seine Bedürfnisse, Interessen, Hoffnungen 
etc. nichts zählen, solange sie nicht einer objektiven Verwertungslogik als 
Mittel dienen. Diese auf die Sphäre der Privatheit restringierten Subjekte sind 
von ihrer eigenen Arbeit, ihren Produkten, deren Sinn und Zweck – also der 
gesamten Sphäre der Objektivität gesellschaftlicher Produktion – sachlich 
und psychisch abgetrennt, entfremdet. Dies gilt in dieser abstrakten Form für 
die wissenschaftliche Arbeit, also die Produktion von (verwertbarem) Wissen 
ebenso wie für die Lohnarbeit am Fließband. 

Entfremdete Subjekte als Wissenschaftler 

Die »Entwertung der Menschenwelt« zeigt sich als eine Entwertung des Sub
jekts, seine Degradierung zum bloß subjektiven, partikularen, das keinen 
Anspruch auf Allgemeinheit und Objektivität hat. Im Zuge der historischen 
Entwicklung fand zu Beginn der Industrialisierung eine erkenntnistheoreti
sche Wende in den Naturwissenschaften statt, die genau diese Entwertung 
des Subjekts widerspiegelt: die Abkehr von der »Naturwahrheit« und die 
Hinwendung zur empirischen »Objektivität«. 

Die epistemologische Wende zur Objektivität 

Als »Naturwahrheit« bezeichnen Lorraine Daston und Peter Gallison in ihrem 
Buch Objektivität von 2007 das Wissenschaftsideal der Aufklärung, nach wel
chem gemachte Beobachtungen erst vermittelt über das aktive Vermögen der 
Vernunft zu Erkenntnissen werden. Nur durch das Auswählen, Vergleichen, 
Verallgemeinern und Beurteilen kann die zufällige einzelne Beobachtung 
schematisch ins Ganze der Naturerkenntnis geordnet werden (vgl. Daston/ 
Galison 2007, vgl. 62–64). Gattungen und Arten sowie ihr taxonomischer 
Zusammenhang sind nicht beobachtet, sondern erschlossen. »Das Auge des 
Leibes und des Geistes wirken zusammen, um eine Realität zu entdecken, 
die für die einen wie die anderen allein verborgen geblieben wäre« (Daston/ 
Galison 2007, S. 62). Die Kunst der wissenschaftlichen Zeichnung bestand ent
sprechend darin, nicht ein einzelnes Objekt naturgetreu abzubilden, sondern 

https://doi.org/10.14361/9783839457832-013 - am 13.02.2026, 17:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


252 Handgemenge 

über die Beobachtung zahlreicher Objekte den zugrunde liegenden Typus 
darzustellen, welcher die wesentlichen Merkmale der Art ohne individuierte 
Akzidenzien zeigt. »Der Typus war naturwahrer – und deshalb realer – als 
jedes greifbare Exemplar« (Daston/Galison 2007, S. 64). Hiermit war klar, dass 
Erkenntnis ein aktives Vermögen ist: Nur das vernunftbegabte Subjekt ist in 
der Lage, die Wahrheit in den Erscheinungen der Natur durch gedankliche 
Tätigkeit zu entbergen.1 

Diese epistemologische Einstellung kehrt sich mit der Forderung nach 
Objektivität in der Wissenschaft um. Der Wechsel von der Suche nach der Na
turwahrheit zur Darstellung objektiver Tatsachen veränderte den Charakter 
der modernen Wissenschaften – zunächst der Naturwissenschaften, später 
auch der Geistes- und Sozialwissenschaften – grundsätzlich; Begriffe wie 
Wahrheit und Wesen verloren ihre zentrale Bedeutung. Das Subjekt soll nicht 
mehr aktiv das Beobachtete interpretieren, sondern passiv nach strengen 
Methoden die Wirklichkeit so wiedergeben, wie sie ist. Wie der Lohnarbeiter 
von seinen Produkten, so ist unter der durchgesetzten Entfremdung und 
Verdinglichung kapitalistischer Produktion auch der Wissenschaftler von den 
Gegenständen seiner Forschung abgetrennt. Dies erscheint ohne Reflexion 
auf die Bedingungen, unter denen jeder Mensch von seinem tätigen Lebens
vollzug wie selbstverständlich abgetrennt ist, jedoch nicht als ein Mangel. Im 
Gegenteil – im Zuge der allgemeinen Durchsetzung kapitalistischer Struk
turen wird diese Trennung zu einem neuen erkenntnistheoretischen Ideal 
erhoben, das später in der Kritik als Positivismus bekannt wurde. 

Bereits in seinen von 1830 bis 1842 geschriebenen Arbeiten zur Positiven 
Philosophie forderte Auguste Comte, dass die Wissenschaft von den Fragen 
nach dem Wesen der Dinge ablassen und sich endlich den Tatsachen zuwen
den solle (vgl. Comte 1883). Das Positive, das tatsächlich Vorhandene und 
Messbare sollte möglichst ohne subjektive Verzerrungen zur Darstellung 
kommen. Aber erst mit dem Übergang vom 19. zum 20. Jahrhundert erfüllte 
sich Comtes zentrale Forderung, auch die Soziologie als eine »soziale Physik«, 

1 Auch das der Aufklärung entstammende Wissenschaftsideal der »Naturwahrheit« re
sultierte selbstredend nicht in »ideologiefreien« Erkenntnissen. Das selbstherrliche 
Vernunftsubjekt – männlich, weiß, christlich, europäisch – feiert sein eigenes Ideal in 
Naturdarstellungen. So finden sich z.B. zahlreiche Darstellungen exotischer Tiere in 
wissenschaftlichen Atlanten, in denen immer das Männchen in stolzer Pose vor dem 
im Hintergrund bei den Jungtieren liegenden Weibchen zu sehen ist (unabhängig von 
dem tatsächlichen Sozialverhalten der Tiere), gerne ergänzt durch exotische Früchte, 
die auf den lukrativen Handel mit Kolonialwaren verweisen. 

https://doi.org/10.14361/9783839457832-013 - am 13.02.2026, 17:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Christine Zunke: Wissenschaft der Ohnmacht 253 

die an den positiven Methoden der Naturwissenschaften ausgerichtet sein 
sollte, als eigenständigen Forschungsbereich an Universitäten zu etablieren. 
Durch die Reflexion auf den hierbei entstehenden Bruch mit klassischen 
erkenntnistheoretischen Theorien entwickelte sich ab den 1930er Jahren dann 
eine epistemologische Kritik an der radikalen Trennung von erkennendem 
Subjekt und erkannter Objektivität, die jedoch kaum bis auf die Naturwissen
schaften zurückwirkte, sondern vor allem innerhalb der Sozialwissenschaften 
diskutiert wurde. 

Die Kritische Theorie diagnostizierte Anfang der 1960er Jahre im Rahmen 
des sogenannten Positivismusstreites das Ideal der wissenschaftlichen Objek
tivität, die sich von allem Einfluss des erkennenden Subjektes möglichst frei 
halten soll, als eine spezifisch kapitalistische Form der Entfremdung: So we
nig, wie der Lohnarbeiter seine eigene freie Tätigkeit in ihren Produkten er
kennen könne, so solle auch in der positiven Wissenschaft das Subjekt der Er
kenntnis nicht im erkannten Resultat seiner Forschung erscheinen. 

Das ausgeschaltete Subjekt: Wissenschaft als »Blindsehen« 

Daston und Galison beschreiben die Geschichte »von der Schaffung einer neu
en epistemischen Tugend – der wissenschaftlichen Objektivität –, die Wissen
schaftler zum Umschreiben und Neuentwerfen der Richtlinien trieb, anhand 
deren die Natur in ihre grundlegenden Gegenstände eingeteilt wird. Es han
delt von der Suche nach dieser neuen Form eines Blindsehens ohne Vorurtei
le und ohne interpretierendes Denken, die wir wissenschaftliche Objektivität 
nennen« (Daston/Galison 2007, 14–15). 

Ohne dass dies in ihrem Werk explizit zum Thema würde, wird in der an
hand von vielen historischen Quellen nachgezeichneten Entwicklung wissen
schaftlicher Objektivität deutlich, dass der Anspruch wissenschaftlicher Ob
jektivität schon im Kern widersprüchlich ist – im Kern, d. h. im erkennenden 
Subjekt, welches durch diesen Widerspruch in zwei Hälften zerrissen wird. 
»Objektiv sein heißt, auf ein Wissen aus zu sein, das keine Spuren des Wis
senden trägt […]. Objektivität ist Blindsehen. Erst im neunzehnten Jahrhun
dert begannen Wissenschaftler, nach diesem Blindsehen zu streben, nach die
ser ›objektiven Sicht‹, die Zufälle und Asymmetrien […] einschließt« (Daston/ 
Galison 2007, S. 17). »Blindsehen« bedeutet, etwas zu sehen, ohne es bewusst 
zu sehen. Erkenntnis »ohne interpretierendes Denken« heißt erkennen, ohne 
zu erkennen, was man erkennt. Das Gesehene und Gedachte soll abgebildet, 
aber nicht zugleich begriffen werden. 

https://doi.org/10.14361/9783839457832-013 - am 13.02.2026, 17:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


254 Handgemenge 

Die neue Objektivität hat den Anspruch, alles Subjektive, das Objekt Ver
fälschende aus der Forschung möglichst auszuschließen. Dies führt im Zuge 
der Industrialisierung, zunächst in England, dann in anderen europäischen 
Ländern, zur »Ausbildung eines neuen wissenschaftlichen Selbst« (Daston/ 
Galison 2007, S. 37). »Objektivität als Sache und Objektivität als Wort waren 
im 19. Jahrhundert gleichermaßen neu. Von der Jahrhundertmitte an machten 
sich Männer der Wissenschaft zunehmend Sorgen über ein neues Hindernis 
auf dem Weg zum Wissen: die Hürde, die sie selbst darstellten. Sie befürch
teten, das subjektive Selbst neige zur Verschönerung, Idealisierung und im 
schlimmsten Fall zur Regularisierung von Beobachtungen« (Daston/Galison 
2007, S. 36). Um diese Hürde zu nehmen, musste die eigene Subjektivität 
bekämpft und unter Kontrolle gebracht werden. 

Analog zur Disziplinierung am Fließband, dessen fertiges Produkt keine 
Spuren der im Produktionsprozess tätigen Subjekte trägt, weil diese in ihm 
selbst zu Objekten, zu Waren werden, erforderte die Objektivität in der Wis
senschaft eine aktive Zurichtung der Forschenden, die sie als Selbstdiszipli
nierung an sich vollziehen mussten. »Vor allem ist Objektivität die Unterdrü
ckung bestimmter Aspekte des Selbst, sie ist der Widerpart der Subjektivität. 
[…] Wenn die Objektivität mit dem Ziel aufgerufen wurde, die Subjektivität 
zu bekämpfen, dann muß das Auftauchen der Objektivität in Zusammenhang 
stehen mit dem Auftauchen einer bestimmten Ausprägung des Selbst, das als 
Gefahr für die wissenschaftliche Erkenntnis verstanden wurde. Die Geschichte 
der Objektivität wird ganz von selbst zu einem Teil der Geschichte des Selbst« 
(Daston/Galison 2007, S. 38–39). Dieses neue Selbst zeichnet sich vor allem 
aus durch eine »ungeheure Selbstdisziplin« (Daston/Galison 2007, S. 46), »ent
schlossene Passivität« und »gewollte Willenlosigkeit« (Daston/Galison 2007, 
S. 57). Hierdurch hofften die Wissenschaftler, »sich selbst aus der Beobachtung 
eliminieren zu können« (Daston/Galison 2007, S. 101). 

An die Stelle des interpretierenden Denkens tritt die Methode. In ihr zeige 
sich »das entschlossene Bestreben, willentliche Einmischungen […] zu unter
drücken und stattdessen eine Kombination von Verfahren einzusetzen, um 
die Natur, wenn nicht automatisch, dann mithilfe eines strengen Protokolls 
sozusagen aufs Papier zu bringen« (Daston/Galison 2007, S. 127). Wenn schon 
keine Maschinen zur technischen Abbildung von Natur eingesetzt werden 
konnten (wie beispielsweise durch die Fotografie, welche zunehmend die wis
senschaftliche Zeichnung ersetzte), dann zumindest »Menschen, die willenlos 
wie Maschinen funktionierten« (Daston/Galison 2007, S. 127). Während Goe
the noch den Geist des Genies als unhintergehbare Bedingung jeder wissen

https://doi.org/10.14361/9783839457832-013 - am 13.02.2026, 17:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Christine Zunke: Wissenschaft der Ohnmacht 255 

schaftlichen Erkenntnis pries, schrieb Darwin in seiner Autobiographie, dass 
»nicht schnelle Auffassungsgabe oder geistige Beweglichkeit«, sondern »die 
Beobachtung und Sammlung von Tatsachen […] mit allem nur erdenklichen 
Fleiß« (Darwin 1887/1993, S. 146–147) das Erfolgsgeheimnis seiner Forschun
gen sei. Spekulative Einbildungskraft und geniales Interpretationsvermögen 
standen als subjektive Erkenntnisformen einer objektiven Betrachtung des 
Gegenstandes zunehmend im Weg und mussten durch besondere Prakti
ken der Selbstdisziplinierung unterdrückt werden (vgl. Dason/Galison 2007, 
S. 128). Wo die industrielle Revolution die Menschen daran gewöhnte, im Takt 
der produzierenden Maschinerie zu arbeiten, wurden Selbstbeherrschung, 
willenloser Fleiß und gewissenhaftes Protokollieren aller Arbeitsvorgänge 
auch zu epistemischen Tugenden der Forschung. 

Da Forschung jedoch – bei aller formalisierten Methodik – immer auf 
ein erkennendes Subjekt angewiesen ist, kommt es zu einem Widerspruch, 
wenn dieses Subjekt sich im Namen der Objektivität auszuschalten sucht. Die 
Folge ist eine »Spaltung im Selbst des Wissenschaftlers. […] Ein und derselbe 
Wissenschaftler mußte irgendwie einerseits spekulativ und kühn sein, um 
ein Experiment zu planen, das der Natur Antworten entreißen würde, an
dererseits aber mußte er die Resultate passiv beobachten, als wisse er nichts 
von der Hypothese, die das Experiment testen sollte« (Daston/Galison 2007, 
S. 256–257). Diese Spaltung des Wissenschaftlers lässt sich unschwer auf die 
generelle Spaltung entfremdeter Subjekte in objektive Funktion und Privat
person zurückführen. Sie passt zu der Analyse von Adorno und Horkheimer 
der Spaltung des Denkens in Wissenschaftler2 und Privatperson, welche der 
Positivismus als Spiegel widersprüchlicher Gesellschaft fordere (vgl. Adorno 
1969/1997, S. 300). 

Positivismus als Wissenschaft der Ohnmacht 

Bereits in seinem 1937 erschienenen Aufsatz Der neueste Angriff auf die Meta- 
physik identifiziert Max Horkheimer das Abschneiden des Erkenntnissubjekts 
von den Resultaten objektiver Wissenschaft als sich durchsetzende Praxis 
einer Wissenschaft der Ohnmacht: Eine Wissenschaft, die dem Ideal anhängt, 
ihre Forschungsresultate von allem Subjektiven rein zu halten, und das for
schende Subjekt so von seinen eigenen Forschungen abtrennt, sei Ausdruck 

2 Den gendersensiblen Leser_innen wird die Verwendung der männlichen Form aufge
fallen sein. Sie entspricht dem Erscheinungsbild der Wissenschaft der damaligen Zeit. 

https://doi.org/10.14361/9783839457832-013 - am 13.02.2026, 17:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


256 Handgemenge 

der realen Ohnmacht der Subjekte gegenüber der ihnen entfremdeten Gesell
schaft. Die dichotome Trennung von Subjekt und Objekt entspreche der realen 
Unfähigkeit der (bloß formal freien) Menschen in bürgerlich-kapitalistischen 
Verhältnissen, sich als Subjekte ihrer Gesellschaft zu ermächtigen. Ihr Sym
ptom sei die kalkulierende Rationalität, die sich an objektiven Sachzwängen 
ausrichtet und eigene Bedürfnisse allenfalls mit Geschick zum Heteronomen 
vermittelt, ihre allgemeine Befriedigung aber nicht mit Vernunft einfordern 
kann: »Das kalkulatorische, das Verstandesdenken ist einem Menschentypus 
zugeordnet, der noch relativ ohnmächtig ist. Er ist trotz aller Betriebsamkeit 
in entscheidenden Dingen passiv. Auch die Funktionen des Disponierens und 
Regulierens, die ohnehin immer ausschließlicher zum Privileg der Stärksten 
werden, haben in dieser gespaltenen Welt den Charakter der Anpassung und 
Schlauheit weit mehr noch als der Vernunft« (Horkheimer 1937/1979, S. 139). 

Die entfremdete Gesellschaft ist in ihren ökonomischen Mechanismen 
nicht von Menschen bewusst geplant, sie erscheint als Oberfläche. Ihr eigent
liches Wesen ist ideologisch verborgen, verschleiert. Analog fragt auch die 
neue objektive Wissenschaft der bürgerlich kapitalistischen Gesellschaft nicht 
mehr nach dem Wesen der Dinge, nach dem Zugrundeliegenden hinter den 
Erscheinungen, sondern beschränkt sich auf die möglichst exakte Erfassung 
der Fakten der Oberfläche. 

Horkheimer zeigt auf, dass die erkenntnistheoretischen Positionen der 
einflussreichen Vertreter des logischen Empirismus des Wiener Kreises 
wie Rudolf Carnap, Ernst Mach, Otto Neurath und Hans Hahn eng mit der 
Verfasstheit bürgerlich-kapitalistischer Gesellschaft zusammenhängen und 
diese spiegeln. Während der klassische Empirismus nach Horkheimer noch 
ein aufklärerisches Moment darin hatte, dass sein Kampf gegen metaphysi
sche (religiöse) Begriffe, gegen »menschenfeindliche, organizistische Theorien 
der Gesellschaft« (Horkheimer 1937/1979, S. 97) gerichtet war, habe der neue 
logische Empirismus, welcher den klassischen durch formale Logik und 
Mathematik erweitere, ein rein affirmatives Verhältnis zu allem Faktischen – 
und somit auch zur aktuellen Verfasstheit der Gesellschaft. Eine Reflexion auf 
das erkennende Subjekt und seinen Ort in der Geschichte findet explizit nicht 
statt. Der logische Empirismus ist ahistorisch. In Rudolf Carnaps Direktive, 
alle Begriffe auf Wurzelbegriffe zurückführbar zu behaupten, welche sich auf 
das Gegebene bezögen, indem sie »unmittelbare Erlebnisinhalte« (Carnap 
1930, S. 24) in sich enthalten, oder auch im Aufstellen von Protokollsätzen, 
über deren Gültigkeit intersubjektive Übereinstimmung durch Beobachtung 
hergestellt werden könne, zeigt sich der Anspruch, objektives Wissen müsse 

https://doi.org/10.14361/9783839457832-013 - am 13.02.2026, 17:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Christine Zunke: Wissenschaft der Ohnmacht 257 

von aller subjektiven Vermittlung gereinigt sein und rein auf den Tatsachen 
des sinnlich Erfahrbaren sich gründen. Urteile und Schlüsse scheinen sich 
hiernach rein aus den Tatsachen selbst zu ergeben und nicht etwas zu sein, 
welches das Subjekt der Erkenntnis aktiv hervorbringt. 

Wie aus der Lohnarbeit folgte, dass dem tätigen Subjekt die Frage nach 
Inhalt und Gegenstand seiner Tätigkeit gleichgültig wird, so entwickelt sich 
eine formale Logik, die jede Anbindung an den Gegenstand des Urteils verliert. 
Hierin zeigt sich das von Adorno in der Einleitung zum Positivismusstreit 
kritisierte Primat der Logik der positivistischen Wissenschaft als Symptom 
entfremdeter Gesellschaft: Der Gegenstand selbst ist austauschbar, gleichgül
tig. Er wird mit Methoden behandelt, welche die Betrachtungsweise auf ihn 
bestimmen. Das hat Folgen für die Art der untersuchten Gegenstände: Da die 
Methoden auf logische Konsistenz, also Widerspruchsfreiheit ausgerichtet 
sind, kann ein in sich widersprüchlicher Gegenstand nicht als solcher erkannt 
oder gedacht werden. 

Dies hat insbesondere Auswirkungen auf die soziologischen Theorien 
einer Gesellschaft, die – wie anfangs mit Bezug auf Marx gezeigt wurde – 
in sich widersprüchlich verfasst ist und folglich Widersprüche hervorbringt. 
»Die Sachlichkeit hat Konsequenzen. Da Gesellschaft bloß ein Inbegriff von 
Individuen sei, erweist sich der Unterschied zwischen Subjekt und Objekt, 
zwischen der Erkenntnis und ihrem Gegenstand, zwischen Theorie und Pra
xis auch im geschichtlichen Maßstab nicht etwa als stets zu überwindender, 
sondern gilt als gar nicht vorhanden« (Horkheimer 1937/1979, S. 111). Wenn 
auch die einzelnen Subjekte unter verdinglichten Verhältnissen als Objekte 
erscheinen, wenn die Erkenntnis ihren Gegenstand bloß nachbildet und ihm 
seine spezifischen Eigenschaften empirisch abschaut, nicht ihn begreift, wenn 
die objektive Theorie lediglich die Praxis der Gesellschaft verdoppelt, dann 
gibt es tatsächlich keine Widersprüche mehr, die gelöst werden müssten, 
weil alle Vermittlung – also dasjenige, was der klassischen Erkenntnistheorie 
stets die größten Schwierigkeiten bereitete – aufgegeben werden kann, da 
sie lediglich eine subjektive Verfälschung der Theorie, aber keine Erkenntnis 
leisten könnte. Für die Wissenschaft gibt es nur noch Objekte. Basis dieser 
Wissenschaft sei »die Entfremdung des Produkts gesellschaftlicher Tätigkeit 
gegenüber den isolierten Individuen, eine Entfremdung, die auch als a pos
teriori von Tatsachen erscheint« (Horkheimer 1937/1979, S. 113). Horkheimer 
stellt so einen engen ideologischen Zusammenhang zwischen gesellschaftli
cher Entfremdung und logischem Empirismus her. Wie das Subjekt entwertet 
ist und nur einen Wert hat, wenn es gesellschaftlich objektive Formen (als Ar

https://doi.org/10.14361/9783839457832-013 - am 13.02.2026, 17:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


258 Handgemenge 

beiter oder Konsument) annimmt, wie die entfremdeten Produkte als Waren 
in der Zirkulationssphäre ihr Eigenleben zu führen scheinen und sich nach 
Regeln gegeneinander austauschen, die dem Willen des einzelnen Subjekts 
entzogen sind, so entfremden sich auch die wissenschaftlichen Tatsachen von 
den Subjekten, die sie erkennen. 

Wenn die Begriffe von Dingen bloß die empirisch wahrnehmbaren Tatsa
chen spiegelten, auf welche alle Beobachter sich intersubjektiv in Gestalt von 
Protokollsätzen einigen könnten, so ließe sich mit ihnen tatsächlich nur das 
Vorgefundene abbilden, aber nicht wesentlich begreifen. Eine Ware ließe sich 
nur beschreiben als ein Ding, das sich käuflich erwerben lässt – aber nicht 
als Einheit von Gebrauchswert und Tauschwert, denn schon diese Marx’sche 
Bestimmung der Ware ist nur aus der Reflexion auf den gesellschaftlichen 
Produktionszusammenhang zu begreifen und keine wahrnehmbare empiri
sche Tatsache (vgl. Horkheimer 1937/1979, S. 128). 

Zur realen Ohnmacht der einzelnen Subjekte gegenüber der sie formieren
den Gesellschaft tritt also – als Folge und adäquater Ausdruck – eine erkennt
nistheoretische Ohnmacht hinzu, die sich zunehmend auf Tatsachenwissen 
einschränkt und sich das Begreifen versagt. Der einzige Weg aus dieser Ohn
macht hinaus wäre nach Horkheimer: »daß der Einzelne nicht im Registrie
ren und Prognostizieren von Fakten, im puren Kalkulieren verharrt, sondern 
daß er lernt, hinter die Fakten zu blicken, die Oberfläche vom Wesen zu unter
scheiden, ohne sie freilich für nichts zu achten, Begriffe zu konzipieren, die 
keine bloßen Klassifikationen des Gegebenen sind, und seine gesamte Erfah
rung fortwährend auf bestimmte Zielsetzungen hin zu strukturieren, ohne sie 
dabei zu verfälschen, kurz, daß er lernt, dialektisch zu denken« (Horkheimer 
1937/1979, S. 139). Dialektisch zu denken bedeutet hier, den Widerspruch zwi
schen dem Sein und dem Sollen nicht in getrennte Sphären zu verlegen, um in 
jeder eine widerspruchsfreie Theorie haben zu können, sondern beides zusam
menzuziehen, um so die Möglichkeit für die Wissenschaft zu eröffnen, objek
tive normative Urteile zu fällen. So werden objektive gesellschaftliche Wider- 
sprüche zwischen Armut und Reichtum, Freiheit und Herrschaft etc. erst als 
solche erkennbar und wissenschaftlich kritisierbar. 

Dialektik – Widersprüche denken 

In seinem 1961 auf dem Soziologentag der Deutschen Gesellschaft für Soziologie 
gehaltenen Koreferat Zur Logik der Sozialwissenschaften wies Adorno darauf hin, 
dass das Ziel einer widerspruchsfreien Theorie von der völlig unbewiesenen 

https://doi.org/10.14361/9783839457832-013 - am 13.02.2026, 17:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Christine Zunke: Wissenschaft der Ohnmacht 259 

These ausgehe, dass der in dieser Theorie zu erkennende Gegenstand an 
sich völlig widerspruchsfrei sei. »Der Widerspruch muß nicht […] ein bloß 
anscheinender zwischen Subjekt und Objekt sein, der dem Subjekt allein als 
Insuffizienz des Urteils aufzubürden wäre. Vielmehr kann er höchst real in 
der Sache seinen Ort haben und keineswegs durch vermehrte Kenntnis und 
klarere Formulierungen aus der Welt sich schaffen lassen« (Adorno 1962/1972, 
S. 129). Wie schon Marx geht Adorno im Gegenteil davon aus, dass die Gesell
schaft eine in sich widersprüchliche und folglich Widersprüche hervorbrin
gende ist; eine Theorie der Gesellschaft würde folglich, indem sie versucht, 
widerspruchsfrei zu sein, erstens ihren Gegenstand verfehlen und zweitens 
hierdurch eben das Falsche der Gesellschaft, aus dem ihre Widersprüche 
resultierten, leugnen. Der falsche Zustand gegebener Verhältnisse würde also 
durch widerspruchsfreie Theoreme nicht bloß unrichtig dargestellt, sondern 
affirmiert. 

Die Begründung Adornos dafür, dass die empirische Wirklichkeit kapita
listischer Gesellschaft insgesamt falsch sei – eine Begründung, die sich nach 
den erkenntnistheoretischen Prämissen des Positivismus nicht darstellen lässt 
–, ist mehr als ein politisches Statement. Vielmehr geht er davon aus, dass 
»[d]ie Idee wissenschaftlicher Wahrheit […] nicht abzuspalten [ist] von der ei
ner wahren Gesellschaft« (Adorno 1969/1997, S. 309). Was Adorno und andere 
an der positivistischen Wissenschaft vor allem kritisieren, ist eben diese Ab
spaltung einer wahren wissenschaftlichen Erkenntnis von einem normativen 
Urteil über den zu erkennenden Gegenstand. Diese Spaltung zeigt sich als ein 
objektives Urteil über den vorgefundenen empirischen Sachverhalt auf der ei
nen und ein (bloß) subjektives Urteil über diesen Sachverhalt auf der anderen 
Seite. Indem so objektives Urteil und subjektive Beurteilung sauber getrennt 
und in zwei dichotome Sphären verlegt werden, gelingt es, Widersprüche in 
der Theorie zu vermeiden. 

Nun lehnt die Kritische Theorie selbstverständlich nicht die Logik ab (oh
ne welche gar kein Begriff von Gesellschaft theoretisch zu entwickeln wäre), 
sondern vielmehr ihre reine Formalisierung unter Absehung des je bestimm
ten Inhaltes. »Gedanken indessen, welche die kritische Selbstreflexion des 
Primats der Logik in sachhaltigen Disziplinen fordern, geraten unvermeidlich 
in taktischen Nachteil. Sie müssen mit Mitteln, unter denen die logischen 
sich behaupten, über Logik nachdenken« (Adorno 1969/1997, S. 282). Die lo
gische Reflexion zeigt die Grenze der Logik auf, die bestimmte theoretische 
Gegenstände ihr setzen – nämlich genau dann, wenn der empirisch durch 
Erfahrung gegebene Gegenstand der Erkenntnis selbst Widersprüche in sich 

https://doi.org/10.14361/9783839457832-013 - am 13.02.2026, 17:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


260 Handgemenge 

enthält (wie oben die kapitalistische Ökonomie oder das objektive Wissen
schaftssubjekt). Solche Gegenstände adäquat – d. h. in ihrer immanenten 
Widersprüchlichkeit – zu erkennen, erfordert dialektisches Denken. »Sind 
Theoreme widerspruchsvoll, so müssen […] nicht immer die Theoreme daran 
schuld sein. Der dialektische Widerspruch drückt die realen Antagonismen 
aus, die innerhalb des logisch-szientistischen Denksystems nicht sichtbar 
werden« (Adorno 1969/1997, S. 308). 

Dieser Verweis auf die Notwendigkeit einer dialektischen Theorie, wel
che die gegebenen gesellschaftlichen Widersprüche weder vereinfacht, nach 
Hinsichten auflöst, noch leugnet, sondern eben diese Widersprüchlichkeit 
begrifflich fasst, stellt einen zweiten »taktischen Nachteil« der Kritischen 
Theorie gegenüber ihren Opponent_innen dar. Denn »[d]ass Dialektik keine 
von ihrem Gegenstand unabhängige Methode ist, verhindert ihre Darstellung 
als ein Für sich, wie das deduktive System sie gestattet« (Adorno 1969/1997, 
S. 288). Dialektik ist gerade keine zu formalisierende Methode, mit der ein 
beliebiger Gegenstand sich wahlweise untersuchen ließe. Sie ist auch kein 
Bruch mit der oder eine andere Methode als die Logik; vielmehr ist sie die Ein
sicht in das objektive Vorhandensein eines Widerspruches im zu erkennenden 
Gegenstand. Sie legitimiert sich nach Adorno durch ihre Rückübersetzung 
in die Erfahrung, aus der sie entsprang. »Das ist aber die [Erfahrung; C. Z.] 
von der Vermitteltheit alles Einzelnen durch die objektive gesellschaftliche 
Totalität« (Adorno 1969/1997, S. 289). 

Diese gesellschaftliche Totalität ist der Begriff eines in jedem einzelnen 
gesellschaftlichen Phänomen aufscheinenden und diese formierenden kapita
listischen Gesamtzusammenhangs, auf den »nicht in gleicher Weise mit dem 
Finger zu deuten ist wie auf jene facts, von denen er als Begriff sich abhebt« 
(Adorno 1969/1997, S. 290). 

Um Gesellschaft nicht nur als eine Mannigfaltigkeit von Tatsachentenden
zen und Bewegungen abzubilden, sondern den Begriff unter eine einheitliche 
Theorie zu bringen, muss das, was empirisch erscheint, gedeutet werden. 
»Deuten heißt primär: an Zügen sozialer Gegebenheit der Totalität gewahr 
werden« (Adorno 1969/1997, S. 315). Für diese Deutung gesellschaftlicher Wirk
lichkeit ist der Begriff der Totalität in der Kritischen Theorie zentral. Diese 
Totalität ist nicht die Summe aller Erscheinungen von Gesellschaft, sondern 
das ihnen zugrunde liegende Wesen, durch welche alle Erscheinungen be
stimmt werden: die zugrunde liegende kapitalistische Gesamtstruktur. »Die 
Fakten sind nicht identisch mit ihr [der Totalität; C. Z.], aber sie existiert nicht 
jenseits von den Fakten« (Adorno 1969/1997, S. 315). Eine Erkenntnis von Gesell

https://doi.org/10.14361/9783839457832-013 - am 13.02.2026, 17:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Christine Zunke: Wissenschaft der Ohnmacht 261 

schaft, die diesen Bezug gesellschaftlicher Phänomene zu der ihnen zugrunde 
liegenden gesellschaftlichen Totalität nicht herstellt, »verarmt unerträglich« 
(Adorno 1969/1997, S. 315). Sie verarmt deshalb, weil sie die Phänomene nicht 
als Ausdruck der sie bedingenden Gesellschaftsform begreifen kann, sondern 
sie nur unmittelbar als Erscheinungen an der Oberfläche von Gesellschaft 
konstatiert. Dies ist darum unerträglich, weil hiermit die Subjekte in ihrer 
entfremdeten Form für die Wahrheit alles Subjektiven genommen werden. 
So erscheint die umfassende Entfremdung und Verdinglichung des Men
schen als seine einzige und damit wahre Bestimmung. »Menschenwürdige 
Erkenntnis beginnt zum Unterschied vom in Wahrheit vorwissenschaftlich 
stumpfen Registrieren damit, daß der Sinn für das geschärft wird, was an 
jedem sozialen Phänomen aufleuchtet« (Adorno 1969/1997, S. 315). Dasjenige, 
was an jedem sozialen Phänomen aufleuchtet, wenn es auf das kapitalisti
sche Wesen der Gesamtgesellschaft bezogen wird, ist, dass der Mensch nicht 
freies Subjekt seiner Gesellschaft ist, sondern ihr nur als entfremdetes Objekt 
zur Funktion der Verwertung des Wertes dient. Darum ist auch die Gesell
schaft nicht Subjekt (aus Freiheit bestimmt), sondern Totalität (heteronom 
bestimmend). Diese Erkenntnis ist eine menschenwürdige, wenn sie die so 
erkannte falsche Wirklichkeit kritisiert, indem sie als Maßstab das Ideal einer 
Gesellschaft unter menschenwürdigen Bedingungen der empirischen Realität 
notwendig entgegensetzt, wobei dieses Ideal der Idee nach schon in der bür
gerlichen Gesellschaft als einer von Gleichen und Freien enthalten ist. Wahre 
Gesellschaftstheorie muss hiernach kritisch sein. 

Aus dem Widerspruch zwischen der wirklichen, von apersonaler Herr
schaft bestimmten Totalität der Gesellschaft und der Idee von Gesellschaft als 
Subjekt entspringt die Kritische Theorie von Gesellschaft: »Kritische Theorie 
orientiert sich trotz aller Erfahrung von der Verdinglichung, und gerade in
dem sie diese Erfahrung ausspricht, an der Idee der Gesellschaft als Subjekt« 
(Adorno 1969/1997, S. 317). Trotz der Erfahrung und wegen der Erfahrung 
von Verdinglichung der Subjekte in entfremdeter Gesellschaft orientiert die 
Kritische Theorie sich – nicht utopisch, sondern als theoretischer Maßstab 
objektiver3 Wissenschaft – nicht an der empirischen Totalität der Gesell
schaft, sondern im Gegenteil an der »Idee der Gesellschaft als Subjekt« – d. h. 
an der Idee einer selbstbestimmten Gesellschaft freier Subjekte. Und diese 

3 Adorno versteht hier unter Objektivität die gedanklich geleistete und reflektierte Ver
mittlung zwischen Begriff und Gegenstand, dessen Wahrheit (nicht bloß als Oberflä
che empirischer Wirklichkeit) wissenschaftlich erkannt werden soll. 

https://doi.org/10.14361/9783839457832-013 - am 13.02.2026, 17:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


262 Handgemenge 

Orientierung leistet sie, nicht indem sie von den Entfremdungserfahrungen 
gesellschaftlicher Verdinglichung absieht, sondern »gerade indem sie diese 
Erfahrung ausspricht«. Die Dichotomie von realer kapitalistischer Gesell
schaft und Idee der Gesellschaft als Subjekt zerfällt nicht in zwei getrennte 
Theoreme, welche dann im Nachhinein aufeinander bezogen werden können. 
Sondern es gehört zum Begreifen der Wahrheit realer kapitalistischer Ge
sellschaft unumgänglich dazu, sie über die Idee einer Gesellschaft der freien 
Subjekte zu begreifen. Nur so kann die ihr wesentliche Form apersonaler 
Herrschaft – Entfremdung als »Entwirklichung« des Menschen im Gegen
satz zu seiner Verwirklichung, Ausbeutung als Unrecht etc. – theoretisch in 
Erscheinung treten. Würden diese beiden kontradiktatorischen Gegensätze 
– kapitalistische Gesellschaft und befreite Gesellschaft – nicht dialektisch 
in einem Gedanken, in einer Theorie derart aufeinander bezogen sein, dann 
würde das Unwahre des empirischen Ganzen nicht als solches theoretisch 
erkannt. 

Nach Adorno ist erst dies, also das Erkennen des Falschen der Gesell
schaft gemessen an ihrer Idee, ein objektives wissenschaftliches Urteil. Unter 
der absoluten Trennung von Objektivem und Subjektivem würde auch die 
Erkenntnis in zwei Pole auseinanderfallen: Auf der einen Seite »objektive« 
Urteile, bloßes Aufsummieren von Tatsachen und Fakten in unverstandener 
Gesellschaft, auf der anderen Seite die bloß subjektiven, individuell willkür
lichen Bewertungen dieser Tatsachen und Fakten. Letztere könnten nicht 
den Anspruch wissenschaftlicher Objektivität für sich behaupten, sondern 
würden in die vorwissenschaftliche Sphäre des privaten Urteils fallen.4 »Diese 
Ideologie, die Identifikation des Denkens mit den Fachwissenschaften, läuft 
angesichts der herrschenden ökonomischen Gewalten, die sich der Wissen
schaft wie der gesamten Gesellschaft für ihre besonderen Zwecke bedienen, in 
der Tat auf die Verewigung des gegenwärtigen Zustands hinaus« (Horkheimer 
1937/1979, S. 137). Es läuft auf eine Verewigung des gegenwärtigen Zustands 
hinaus, weil eine objektive Kritik am gegenwärtigen Zustand der Gesellschaft 

4 Die empirische Erscheinung ändert sich hierbei selbstredend nicht, aber die gewon
nene Erkenntnis. Zum Beispiel: Das in vielen Zeitschriften und Ratgebern diskutierte 
Problem: »Ich habe einen guten Job. Aber mein Leben fühlt sich trotzdem sinnlos an.« 
erscheint als privat – die vorgeschlagenen Lösungen (gute Beziehungen, tolle Hobbys) 
bleiben im Privatem. Im Gegensatz dazu wird es durch die Erkenntnis, dass entfrem

dete Arbeit sinnlos erscheinen muss, weil sie bloß Mittel zum Leben ist und nicht selbst 
Zweck, zu einem gesellschaftlichen Problem, das politisch zu lösen wäre. 

https://doi.org/10.14361/9783839457832-013 - am 13.02.2026, 17:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Christine Zunke: Wissenschaft der Ohnmacht 263 

von vornherein als unwissenschaftlich gelten muss. Das Subjekt, das sich 
und seine Interessen ganz aus der Forschung heraushalten soll, wird zum 
Partikularen, und damit wird jede Kritik an den bestehenden Verhältnissen, 
die sich an den Subjekten ausrichtet, zur bloß subjektiven Meinung degra
diert; der Mensch kann sich selbst nicht mehr zum Maßstab einer objektiven 
wissenschaftlichen Kritik erheben. 

Ein an den Anspruch der Wahrheit zurückgebundener Begriff der Objek
tivität muss diese ideologische Dichotomie von Subjektivem und Objektivem 
aufbrechen, um über ihre Erscheinungen das in sich widersprüchliche We
sen kapitalistischer Gesellschaft zu erfassen. Dazu gehört die Reflexion über 
die spezifischen gesellschaftlichen Formierungen der allgemeinen Subjektivi
tät. »[Z]ur Objektivität der Wissenschaft hilft allein Einsicht in die ihr inne
wohnenden gesellschaftlichen Vermittlungen« (Adorno 1969/1997, S. 300). Die 
Oberfläche der Tatsachen und Fakten und das sie überspannende Netz von 
Diskursen und Dispositiven muss zurückgeführt werden auf das sie formie
rende zugrunde liegende ökonomische Prinzip kapitalistischer Gesellschaft, 
um in einer Kritischen Theorie die durchgesetzte Trennung von normativen 
und objektiven Urteilen aufzuheben und aus der gesellschaftlich produzierten 
Ohnmacht herauszutreten. 

Positivismus ist kein Fehler, sondern Ideologie 

Der Positivismus ist also mit der apersonalen Herrschaftsstruktur der Ge
sellschaft vermittelt, indem ein altes erkenntnistheoretisches Problem – die 
Vermittlung von Denken und Gedachtem – unter Bedingungen der kapi
talistischen Produktion eine materielle Realität erhält, in welcher die reale 
Vermittlung zwischen Mensch und Natur im Arbeitsprozess nicht als solche 
erscheint. Was erscheint, sind Waren, die sich auf dem Markt austauschen, 
und Menschen, die Geld verdienen müssen, um sich Waren zu kaufen. Die 
»ewige Naturnotwendigkeit [des] Stoffwechsel[s] zwischen Mensch und Na
tur« (Marx 1867/1962, S. 57) erscheint so als ewige Naturnotwendigkeit zur 
Lohnarbeit, um an die Waren zu kommen, die in einer disparaten Sphäre ihre 
eigene Existenz zu führen scheinen. Entsprechend ist auch das erkennende 
Subjekt nicht Teil des Erkennens, sondern abgetrennt von seiner Erkenntnis 
wie der Lohnarbeiter von seinen Produkten. Darum ist die erkenntnistheore
tische Vermittlung zwischen Gegenstand und Begriff ohne Gesellschaftskritik 
nicht zu begreifen. 

https://doi.org/10.14361/9783839457832-013 - am 13.02.2026, 17:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


264 Handgemenge 

Was anstelle einer geleisteten Vermittlung übrig bleibt, sind Bezeichnetes 
und Zeichen als Disparate. Wie der Arbeitsprozess im fertigen Produkt nicht 
als Tatsache erscheint, so erscheint er auch nicht im Resultat der wissenschaft
lichen Forschung. Objekt ist somit – materiell wie begrifflich – nicht geleiste
te Vermittlung, sondern ein abgetrenntes, von seinem Produzenten vollstän
dig losgelöstes Ding. Das Subjekt der Erkenntnis, das in den Resultaten seiner 
Wissenschaft nicht auftauchen soll, um diese objektiv zu halten, und das sich 
doch in seiner ganzen bürgerlichen Matrix in diese einschreibt, kann sich so
mit nicht selbst zu einem Maßstab der Kritik des Vorgefundenen erheben. In
dem das verdinglichte Bewusstsein zugleich das adäquate ist, versperrt es sich 
gegen jede Einsicht in seine Falschheit. Dies entspricht der Ideologie, dass das 
Bestehende nicht an sich falsch sein könne. So kommt Adorno zu dem Schluss: 
»Der Positivismus […] leiht sich […] spezifisch dem ideologischen Missbrauch« 
(Adorno 1969/1997, S. 313). 

»Er [der Positivismus; C. Z.] behandelt Gesellschaft, potenziell das sich selbst 
bestimmende Subjekt, umstandslos so, als ob sie Objekt wäre, von außen 
her zu bestimmen. Buchstäblich vergegenständlicht er, was seinerseits Ver
gegenständlichung verursacht und woraus Vergegenständlichung zu erklä
ren ist. […] Verkannt wird, daß durch die Wendung aufs Subjekt als auf ein 
sich selbst fremd und gegenständlich Gegenüberstehendes notwendig das 
Subjekt, das gemeint ist, wenn man will also gerade der Gegenstand der 
Soziologie, ein Anderes wird. Freilich hat die Veränderung durch die Blick
richtung der Erkenntnis ihr fundamentum in re. Die Entwicklungstendenz 
der Gesellschaft läuft ihrerseits auf Verdinglichung hinaus; das verhilft ei
nem verdinglichten Bewußtsein von ihr zur adaequatio« (Adorno 1969/1997, 
S. 316). 

Das heißt, die erkenntnistheoretischen Grundlagen und Prämissen des Posi
tivismus sind nicht einfach Irrtümer, wie sie in der Wissenschaft vorkommen 
– der Positivismus macht im Gegenteil genau die richtigen Fehler, die inso
fern wahr sind, als sie einer falschen Gesellschaft mit falscher, in apersonale 
Herrschaft verkehrter Freiheit entsprechen. 

Die spezifische Ideologie der apersonalen Herrschaftsform des Kapita
lismus besagt, dass die Gesetzmäßigkeit, welche die bürgerliche Gesellschaft 
und ihre Subjekte formiert, ein heteronomes Naturgesetz sei. Entfremdete 
Gesellschaft erscheint naturhaft – durch unveränderliche, dem Willen der 
Subjekte entzogene, uns heteronom bestimmende Gesetze bestimmt – als 

https://doi.org/10.14361/9783839457832-013 - am 13.02.2026, 17:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Christine Zunke: Wissenschaft der Ohnmacht 265 

zweite Natur. Indem die ökonomischen Verhältnisse der Dinge zueinander 
als Sachzwänge erkannt werden, sind die gesellschaftlichen Verhältnisse der 
Menschen dingliche, also durch heteronome Gesetze bestimmte Verhältnisse; 
diese werden analog zu den physikalischen Verhältnissen zwischen Dingen 
als Naturgesetze vorgestellt. Diese Vorstellung wird als Ideologie wesentlich 
getragen und erzeugt durch eine positivistische Wissenschaft, durch ihre er
kenntnistheoretischen Prämissen und ihren Begriff von Objektivität, der jede 
Reflexion auf das Subjekt der Erkenntnis abschneidet. Hierüber erweist sich 
ein erkenntnistheoretisches Ideal der interesselosen Objektivität – für das die 
Naturwissenschaft heute steht – als spezifisch kapitalistische Ideologie. 

Dem Menschen als Natur- und Freiheitswesen bleibt darum sein eigener 
Begriff in beide Richtungen versperrt, denn seine in heteronome Zwänge ver
kehrte Freiheit übersetzt sich in eine Natur, der nur als unvermitteltes Ande
res Objektivität zugesprochen wird. Als vollständig unter diese Natur subsu
miert muss das Subjekt der Erkenntnis sich vollständig fremd bleiben. Das ist 
die Wahrheit gesellschaftlicher Entfremdung. Genau dies zu leisten, macht die 
positivistische Wissenschaft zur Ideologie. »Die strenge Wissenschaft, die den 
Begriff des Menschen höchstens im Sinn der Biologie verwenden kann, spie
gelt sein Schicksal in der Wirklichkeit; an sich ist der Mensch bloß ein Exem
plar« (Horkheimer 1937/1979, S. 95). Infolge erscheinen gesellschaftliche Sub
jektformierungen als menschliche Natur, und Gesellschaftskritik wird nicht 
wissenschaftlich geführt, sondern zur bloß subjektiven Meinung. Indem sie 
die Gesellschaftskritik in dieser Art und Weise aufgrund ihres Wissenschafts
verständnisses grundsätzlich aus der Wissenschaft ausschließen, nehmen die 
Positivisten, so Horkheimer, »passiv am allgemeinen Unrecht teil« (Horkhei
mer 1937/1979, S. 109). 

Literaturverzeichnis 

Adorno, Theodor W. (1962/1972): Zur Logik der Sozialwissenschaften. In: 
Adorno, Theodor W./Dahrendorf, Ralf/u.a. (Hg.): Der Positivismusstreit in 
der deutschen Soziologie. Neuwied/Berlin: Luchterhand, S. 125–144. 

Adorno, Theodor W. (1969/1997): Einleitung zum »Positivismusstreit in der 
deutschen Soziologie«. In: Adorno, Theodor W.: Gesammelte Schriften. 
Bd. 8. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 280–353. 

Carnap, Rudolf (1930): Die alte und die neue Logik. In: Erkenntnis 1, S. 12–26. 
Comte, Auguste (1883): Die positive Philosophie. Heidelberg: Weiss. 

https://doi.org/10.14361/9783839457832-013 - am 13.02.2026, 17:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


266 Handgemenge 

Darwin, Charles (1887/1993): Mein Leben. Frankfurt a.M./Leipzig: Insel. 
Daston, Lorraine/Galison, Peter (2007): Objektivität. Frankfurt a.M.: Suhr

kamp. 
Elbe, Ingo (2015): Entfremdete und abstrakte Arbeit. In: Elbe, Ingo (Hg.): 

Paradigmen anonymer Herrschaft. Würzburg: Könighausen & Neumann, 
S. 325–380. 

Horkheimer, Max (1937/1979): Der neueste Angriff auf die Metaphysik. In: 
Horkheimer, Max (Hg.): Die gesellschaftliche Funktion der Philosophie. 
Frankfurt a.M.: Fischer, S. 90–144. 

Marx, Karl (1844/1988): Auszüge aus James Mills Buch »Élémens d’économie 
politique«. Trad. par J. T. Parisot, Paris 1823. In: Marx, Karl/Engels, Fried
rich: Werke (MEW). Bd. 40. Berlin: Dietz, S. 443–463. 

Marx, Karl (1867/1962): Das Kapital. Kritik der politischen Ökonomie. Erster 
Band. In: MEW. Bd. 23. 

https://doi.org/10.14361/9783839457832-013 - am 13.02.2026, 17:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

