Wissenschaft der Ohnmacht
Eine erkenntnistheoretische Reflexion Gber
gesellschaftliche (De-)Formierungen unseres Denkens

Christine Zunke

In der wissenschaftlichen Erkenntnis machen wir uns denkend den be-
griffenen Gegenstand zu eigen. Unter kapitalistischen Bedingungen ist
ein wesentliches Merkmal der Arbeit ihre Entfremdung. Wissenschaftli-
ches Arbeiten im Kapitalismus ist entfremdetes Zu-eigen-Machen - ein
Widerspruch. Dieser findet seinen ideologischen Ausdruck in den erkennt-
nistheoretischen Primissen positivistischer Wissenschaft, die so als objektive,
wert- und widerspruchsfreie Wissenschaft »passiv am allgemeinen Unrecht
teil[nimmt]« (Horkheimer 1937/1979, S. 109).

Die Ohnmacht entfremdeter Subjekte

Ein wesentliches Merkmal kapitalistischer Produktion, mit dessen umfas-
senden psychologischen Dimensionen die Kritische Theorie der Frankfurter
Schule sich befasste, ist nach Karl Marx die Entfremdung und Verdinglichung
menschlicher Verhiltnisse. Insbesondere in den Manuskripten untersucht
Marx zusammen mit den Produktions- und Reproduktionsbedingungen ka-
pitalistischer Gesellschaft auch die Mechanismen ihrer allgemein-psychologi-
schen Formierung der Subjekte, die unter diesen 6konomischen Bedingungen
produzieren und diese dabei zugleich reproduzieren. Dabei setzt er mit seiner
Untersuchung an den immanenten Widerspriichen kapitalistischer Produk-
tion an, welche er als Widerspriiche in den nationalékonomischen Theorien
seiner Zeit auffindet. Ingo Elbe hat diese Widerspriiche in einem Beitrag iiber
entfremdete und abstrakte Arbeit prignant zusammengefasst:

https://dol.org/10:14361/9783839457832-013 - am 13.02.2026, 17:03:36,



https://doi.org/10.14361/9783839457832-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

248

Handgemenge

»Die Arbeit gilt als Quelle des Reichtums, aber der Arbeiter kann das Pro-
dukt seiner Tatigkeit nicht zurlickkaufen; die Arbeit gilt als Kaufmittel, aber
der Arbeiter muss sich verkaufen; nur durch Arbeit wird der Wert der Na-
turprodukte vergroflerts, aber der Kapitalist steht dem Arbeiter als >mifSi-
ger Privilegierter< vor und ist >iiberall dem Arbeiter iiberlegen< (MEW 40,
476); die Arbeit ist der >einzige unwandelbare Preis der Dinges, aber nichts
ist schwankender, snichts zufilliger als der Arbeitspreis< (476); die Teilung
der Arbeit verfeinert und bereichert die Gesellschaft, macht aber den Ar-
beiter zur Maschine und depraviert ihn; >die Verarmung des Arbeiters [ist]
das Produkt seiner Arbeit und des von ihm produzierten Reichtums« (477).
Marx gehtvon einem in diesen Widerspriichen artikulierten>gegenwartigen
Faktum<aus — der>Entwertung der Menschenwelt<als Resultat der>Verwer-
tung der Sachenwelt, der Selbstreproduktion des Arbeiters als Ware im Zu-
ge seiner Produktion von Waren (511). Die Vergegenstandlichung und Ver-
wirklichung der Arbeit im nationalékonomischen Zustand ist ihm zufolge
als>Entfremdung<und >Entwirklichung« des Arbeitenden zu begreifen (512).
Das heifdt auch, dass alle dem Arbeiter fremd und selbstidndig gegeniiber-
tretenden Reichtumsgestalten der Gesellschaft des Privateigentums — Kapi-
tal, Arbeitslohn usw. —in ihrer Genese aus der Tatigkeit des Arbeiters selbst
begriffen werden sollen« (Elbe 2015, S. 326).

Marx kritisiert hierbei nicht die Widerspriichlichkeit der nationalokonomi-
schen Theorien seiner Zeit, sondern er schlief3t von diesen Widerspriichen
auf die reale widerspriichliche Verfasstheit kapitalistischer Okonomie und
Gesellschaft und kritisiert die hieraus folgende »Entwirklichung« und »Ent-
fremdung« des Menschen. In diesem »gegenwirtigen Faktum« ist der Zweck
der zielgerichteten Tatigkeit des Menschen nicht die Produktion von Giitern
zur Bediirfnisbefriedigung, sondern die Bediirfnisse der Menschen dienen
selbst als blofRes Mittel zu einem ihnen duferlichen Zweck: dem Tausch von
Geld gegen Ware. Die »Menschenwelt« ist dadurch »entwertet« — die unmit-
telbare Bediirfnisbefriedigung zahlt so lange fiir nichts, solange es sich nicht
um ein zahlungskriftiges Bedirfnis handelt, d. h. solange der Bediirftige
nichts hat, was er gegen die Befriedigung seines Bediirfnisses eintauschen
kann. Dies sei unmittelbare Folge davon, dass die »Sachenwelt« unter dem
Zwang steht, sich zu »verwerten«. Denn produziert werden die Giiter als
Waren, deren einziger Zweck es ist, sich auf dem Markt gegen andere Waren
(respektive gegen Geld als die allgemeine Ware) auszutauschen, um den mit
ihnen produzierten Mehrwert zu realisieren. Der unmittelbare Produzent
der Waren spaltet sich in diesem Prozess auf: Er produziert nicht als Mensch

https://dol.org/10:14361/9783839457832-013 - am 13.02.2026, 17:03:36, - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839457832-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Christine Zunke: Wissenschaft der Ohnmacht

zur Befriedigung seiner menschlichen Bediirfnisse, sondern er verkauft seine
Arbeitskraft, um von dem Lohn Waren fiir seine Bediirfnisbefriedigung zu
kaufen. Dies macht ihn als Arbeitskraft selbst zur Ware im Produktionspro-
zess, zu einem Objekt — und auch in der Sphire des Marktes taucht er nicht
selbst als agierendes Subjekt auf, sondern sein Geld tauscht sich gegen andere
Waren aus; Subjekt ist er allenfalls in der privaten Vernichtung von Waren
durch Konsumtion. In der gesamten allgemeinen und 6ffentlichen Sphire der
Warenproduktion und -zirkulation taucht der Mensch nicht als solcher auf -
er ist ihr entfremdet und sie bleibt umgekehrt eine fremde Welt der Dinge fiir
ihn.

Diese durch die Lohnarbeit sich perpetuierende Entfremdung und Ver-
dinglichung hat nach Marx vier Momente:

»In der Erwerbsarbeit liegt: 1. Die Entfremdung und Zufalligkeit der Arbeit
vom arbeitenden Subjekt; 2. die Entfremdung und Zufilligkeit der Arbeit
vom Gegenstand derselben; 3. die Bestimmung des Arbeiters durch die
gesellschaftlichen Bediirfnisse, die ihm aber fremd und ein Zwang sind,
dem er sich aus egoistischem Bediirfnis, aus Not unterwirft und die fiir ihn
nur die Bedeutung einer Quelle der Befriedigung fiir seine Notdurft, wie
er fiir sie nur als ein Sklave ihrer Bediirfnisse vorhanden ist; 4. dafd dem
Arbeiter die Erhaltung seiner individuellen Existenz als Zweck seiner Tatig-
keit erscheint und sein wirkliches Tun ihm nur als Mittel gilt; dafd er sein
Leben betitigt, um Lebensmittel zu erwerben. Je grofRer, je ausgebildeter
also die gesellschaftliche Macht erscheint innerhalb des Privateigentums-
verhiltnisses, um so egoistischer, gesellschaftsloser, seinem eignen Wesen
entfremdeter wird der Mensch« (Marx 1844/1988, S. 454).

Zunichst wird die eigene Fihigkeit zur zielgerichteten Titigkeit, in welcher
der Mensch seinen Willen in einem Naturstoff realisiert, indem er diesen nach
selbst gesetzten Zwecken umformt, dem Menschen fremd. Denn es ist nicht
sein eigener Wille, der das Produkt seiner Titigkeit bestimmt, sondern er exe-
kutiert in der Lohnarbeit nur fremde Zwecke. Dadurch wird auch die konkre-
te Form des produzierten Gegenstandes gleichgiiltig. Nicht nur dem Arbeiter,
sondern auch dem Kapitalisten, fiir den er produziert, muss es egal sein, ob
Schuhe oder Rucksicke geniht, Fahrrider, Medikamente oder Panzer produ-
ziert werden; die konkrete Gestalt der Ware ist nur insofern wichtig, als sie sich
auf dem Markt verkaufen lassen muss, um ihren Wert zu realisieren. Die ge-
sellschaftlichen Bediirfnisse erscheinen nicht als das, worin alle Subjekte sich
gemeinschaftlich als Gesellschaft freiheitlich verwirklichen, sondern als frem-

https://dol.org/10:14361/9783839457832-013 - am 13.02.2026, 17:03:36,

249


https://doi.org/10.14361/9783839457832-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

250

Handgemenge

der Zwang, dem jeder Einzelne sich nur aus dem egoistischen Motiv unter-
wirft, sein Leben zu erhalten. Das heift, ebenso gleichgiiltig, wie ihm das Pro-
dukt seiner Arbeit ist, so gleichgiiltig sind ihm auch die fremden Bediirfnisse,
die es befriedigt. Die geleistete Arbeit, die den Grof3teil der Lebenszeit ein-
nimmt, die vorgibt, wann wir morgens aufstehen und wann wir ins Bett ge-
hen miissen, wann und oft auch was und mit wem wir zu Mittag essen etc.,
ist insgesamt nicht Zweck, sondern lediglich Mittel des Lebens. »Daher er-
scheint sie [die Arbeit; C. Z.] nur noch als der gegenstindliche, sinnliche, an-
geschaute und darum iiber allen Zweifel erhabene Ausdruck meines Selbstver-
lustes und meiner Ohnmacht« (Marx 1844/1988, S. 463). Dieser Ohnmacht zu
entkommen, dieser gewaltigen Sphire 6konomisch formierter Fremdbestim-
mung einen eigenen Raum der Selbstbestimmtheit entgegenzusetzen, dafiir
bleibt nur die (immer zu knappe) Freizeit. Doch diese fillt notwendigerwei-
se aus dem durch die Produktion bestimmten 6ffentlichen Raum heraus und
muss sich auf die Sphire des Privaten beschrinken — auf die Formen und Ge-
staltungen der privaten Konsumtion, die ihrerseits nicht aus dem Ganzen ent-
fremdeter Gesellschaft herausfallen kann, sondern ihr notwendiger Bestand-
teil bleibt.

»Auch die Abtrennung einer Sphire der >selbstbestimmten< Konsumtion
(vgl. MECA 110, 509) von der fremdbestimmten Produktion ldsst die >Frei-
zeit« zu einer Sphare rein kompensatorischer Tatigkeiten mutieren, deren
bescheidener Anteil von Selbstverwirklichung und Autonomie, wenn er von
meist fremdbestimmt agierenden Akteuren {iberhaupt genutzt werden
kann, niemals auf die Gestaltung des gesellschaftlichen Zusammenhangs
Ubergreift, die schon von den entfremdeten Michten Celd und Kapital
bewerkstelligt wird« (Elbe 2015, S. 334).

Entfremdet ist also nicht nur die Arbeit in ihrer spezifisch kapitalistischen
Form als Lohnarbeit, sondern aus dieser folgt eine allgemeine Entfremdung
aller Subjekte der Gesellschaft von ihrer Gesellschaft, in der apersonelle 6ko-
nomische Zwinge sie (vermittelt iiber ihre eigene Titigkeit) zu ohnmichtigen
Objekten verdinglichen.

»Diese Zwange bestehen primar nichtin der Unterordnung des Willens einer
Person unter den einer anderen, sondern in der Unterordnung des Willens
und der gesamten Lebenstitigkeit der Menschen unter diese reine versach-
lichte Form ihres eigenen gesellschaftlichen Zusammenhangs, die sie nicht
selbstbewusst hervorgebracht haben« (Elbe 2015, S. 347).

https://dol.org/10:14361/9783839457832-013 - am 13.02.2026, 17:03:36, - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839457832-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Christine Zunke: Wissenschaft der Ohnmacht

Die »Entwertung der Menschenwelt« als unmittelbare Folge der »Verwertung
der Sachenwelt« resultiert in einer Ohnmacht der Subjekte gegeniiber der
objektiven Macht der Gesellschaft, der sie sich unterordnen (miissen), weil sie
in ihr nur Objekt sind. Als entwertetes wird das Subjekt auf die Sphire des
blof3 subjektiven beschrinkt, da seine Bediirfnisse, Interessen, Hoffnungen
etc. nichts zihlen, solange sie nicht einer objektiven Verwertungslogik als
Mittel dienen. Diese auf die Sphire der Privatheit restringierten Subjekte sind
von ihrer eigenen Arbeit, ihren Produkten, deren Sinn und Zweck - also der
gesamten Sphire der Objektivitit gesellschaftlicher Produktion — sachlich
und psychisch abgetrennt, entfremdet. Dies gilt in dieser abstrakten Form fiir
die wissenschaftliche Arbeit, also die Produktion von (verwertbarem) Wissen
ebenso wie fiir die Lohnarbeit am FliefSband.

Entfremdete Subjekte als Wissenschaftler

Die »Entwertung der Menschenwelt« zeigt sich als eine Entwertung des Sub-
jekts, seine Degradierung zum blof3 subjektiven, partikularen, das keinen
Anspruch auf Allgemeinheit und Objektivitit hat. Im Zuge der historischen
Entwicklung fand zu Beginn der Industrialisierung eine erkenntnistheoreti-
sche Wende in den Naturwissenschaften statt, die genau diese Entwertung
des Subjekts widerspiegelt: die Abkehr von der »Naturwahrheit« und die
Hinwendung zur empirischen »Objektivitit«.

Die epistemologische Wende zur Objektivitat

Als »Naturwahrheit« bezeichnen Lorraine Daston und Peter Gallison in ihrem
Buch Objektivitit von 2007 das Wissenschaftsideal der Aufklirung, nach wel-
chem gemachte Beobachtungen erst vermittelt iiber das aktive Vermogen der
Vernunft zu Erkenntnissen werden. Nur durch das Auswihlen, Vergleichen,
Verallgemeinern und Beurteilen kann die zufillige einzelne Beobachtung
schematisch ins Ganze der Naturerkenntnis geordnet werden (vgl. Daston/
Galison 2007, vgl. 62—64). Gattungen und Arten sowie ihr taxonomischer
Zusammenhang sind nicht beobachtet, sondern erschlossen. »Das Auge des
Leibes und des Geistes wirken zusammen, um eine Realitit zu entdecken,
die fur die einen wie die anderen allein verborgen geblieben wire« (Daston/
Galison 2007, S. 62). Die Kunst der wissenschaftlichen Zeichnung bestand ent-
sprechend darin, nicht ein einzelnes Objekt naturgetreu abzubilden, sondern

https://dol.org/10:14361/9783839457832-013 - am 13.02.2026, 17:03:36,

251


https://doi.org/10.14361/9783839457832-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

252

Handgemenge

itber die Beobachtung zahlreicher Objekte den zugrunde liegenden Typus
darzustellen, welcher die wesentlichen Merkmale der Art ohne individuierte
Akzidenzien zeigt. »Der Typus war naturwahrer — und deshalb realer - als
jedes greifbare Exemplar« (Daston/Galison 2007, S. 64). Hiermit war klar, dass
Erkenntnis ein aktives Vermogen ist: Nur das vernunftbegabte Subjekt ist in
der Lage, die Wahrheit in den Erscheinungen der Natur durch gedankliche
Tatigkeit zu entbergen.!

Diese epistemologische Einstellung kehrt sich mit der Forderung nach
Objektivitit in der Wissenschaft um. Der Wechsel von der Suche nach der Na-
turwahrheit zur Darstellung objektiver Tatsachen verinderte den Charakter
der modernen Wissenschaften — zunichst der Naturwissenschaften, spiter
auch der Geistes- und Sozialwissenschaften — grundsitzlich; Begriffe wie
Wahrheit und Wesen verloren ihre zentrale Bedeutung. Das Subjekt soll nicht
mehr aktiv das Beobachtete interpretieren, sondern passiv nach strengen
Methoden die Wirklichkeit so wiedergeben, wie sie ist. Wie der Lohnarbeiter
von seinen Produkten, so ist unter der durchgesetzten Entfremdung und
Verdinglichung kapitalistischer Produktion auch der Wissenschaftler von den
Gegenstinden seiner Forschung abgetrennt. Dies erscheint ohne Reflexion
auf die Bedingungen, unter denen jeder Mensch von seinem titigen Lebens-
vollzug wie selbstverstindlich abgetrennt ist, jedoch nicht als ein Mangel. Im
Gegenteil — im Zuge der allgemeinen Durchsetzung kapitalistischer Struk-
turen wird diese Trennung zu einem neuen erkenntnistheoretischen Ideal
erhoben, das spiter in der Kritik als Positivismus bekannt wurde.

Bereits in seinen von 1830 bis 1842 geschriebenen Arbeiten zur Positiven
Philosophie forderte Auguste Comte, dass die Wissenschaft von den Fragen
nach dem Wesen der Dinge ablassen und sich endlich den Tatsachen zuwen-
den solle (vgl. Comte 1883). Das Positive, das tatsichlich Vorhandene und
Messbare sollte moglichst ohne subjektive Verzerrungen zur Darstellung
kommen. Aber erst mit dem Ubergang vom 19. zum 20. Jahrhundert erfiillte
sich Comtes zentrale Forderung, auch die Soziologie als eine »soziale Physik«,

1 Auch das der Aufklarung entstammende Wissenschaftsideal der »Naturwahrheit« re-
sultierte selbstredend nicht in »ideologiefreien« Erkenntnissen. Das selbstherrliche
Vernunftsubjekt — mannlich, weif}, christlich, europdisch —feiert sein eigenes Ideal in
Naturdarstellungen. So finden sich z.B. zahlreiche Darstellungen exotischer Tiere in
wissenschaftlichen Atlanten, in denen immer das Mdnnchen in stolzer Pose vor dem
im Hintergrund bei den Jungtieren liegenden Weibchen zu sehen ist (unabhingig von
dem tatsdchlichen Sozialverhalten der Tiere), gerne erginzt durch exotische Friichte,
die auf den lukrativen Handel mit Kolonialwaren verweisen.

https://dol.org/10:14361/9783839457832-013 - am 13.02.2026, 17:03:36, - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839457832-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Christine Zunke: Wissenschaft der Ohnmacht

die an den positiven Methoden der Naturwissenschaften ausgerichtet sein
sollte, als eigenstindigen Forschungsbereich an Universititen zu etablieren.
Durch die Reflexion auf den hierbei entstehenden Bruch mit klassischen
erkenntnistheoretischen Theorien entwickelte sich ab den 1930er Jahren dann
eine epistemologische Kritik an der radikalen Trennung von erkennendem
Subjekt und erkannter Objektivitit, die jedoch kaum bis auf die Naturwissen-
schaften zuriickwirkte, sondern vor allem innerhalb der Sozialwissenschaften
diskutiert wurde.

Die Kritische Theorie diagnostizierte Anfang der 1960er Jahre im Rahmen
des sogenannten Positivismusstreites das Ideal der wissenschaftlichen Objek-
tivitit, die sich von allem Einfluss des erkennenden Subjektes moglichst frei
halten soll, als eine spezifisch kapitalistische Form der Entfremdung: So we-
nig, wie der Lohnarbeiter seine eigene freie Titigkeit in ihren Produkten er-
kennen konne, so solle auch in der positiven Wissenschaft das Subjekt der Er-
kenntnis nicht im erkannten Resultat seiner Forschung erscheinen.

Das ausgeschaltete Subjekt: Wissenschaft als »Blindsehen«

Daston und Galison beschreiben die Geschichte »von der Schaffung einer neu-
en epistemischen Tugend — der wissenschaftlichen Objektivitit —, die Wissen-
schaftler zum Umschreiben und Neuentwerfen der Richtlinien trieb, anhand
deren die Natur in ihre grundlegenden Gegenstinde eingeteilt wird. Es han-
delt von der Suche nach dieser neuen Form eines Blindsehens ohne Vorurtei-
le und ohne interpretierendes Denken, die wir wissenschaftliche Objektivitit
nennen« (Daston/Galison 2007, 14—15).

Ohne dass dies in ihrem Werk explizit zum Thema wiirde, wird in der an-
hand von vielen historischen Quellen nachgezeichneten Entwicklung wissen-
schaftlicher Objektivitit deutlich, dass der Anspruch wissenschaftlicher Ob-
jektivitit schon im Kern widerspriichlich ist — im Kern, d. h. im erkennenden
Subjekt, welches durch diesen Widerspruch in zwei Hilften zerrissen wird.
»Objektiv sein heifdt, auf ein Wissen aus zu sein, das keine Spuren des Wis-
senden trigt [...]. Objektivitit ist Blindsehen. Erst im neunzehnten Jahrhun-
dert begannen Wissenschaftler, nach diesem Blindsehen zu streben, nach die-
ser »objektiven Sicht, die Zufille und Asymmetrien [..] einschliefSt« (Daston/
Galison 2007, S. 17). »Blindsehen« bedeutet, etwas zu sehen, ohne es bewusst
zu sehen. Erkenntnis »ohne interpretierendes Denken« heifst erkennen, ohne
zu erkennen, was man erkennt. Das Gesehene und Gedachte soll abgebildet,
aber nicht zugleich begriffen werden.

https://dol.org/10:14361/9783839457832-013 - am 13.02.2026, 17:03:36,

253


https://doi.org/10.14361/9783839457832-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

254

Handgemenge

Die neue Objektivitit hat den Anspruch, alles Subjektive, das Objekt Ver-
falschende aus der Forschung moglichst auszuschliefRen. Dies fithrt im Zuge
der Industrialisierung, zunichst in England, dann in anderen europiischen
Lindern, zur »Ausbildung eines neuen wissenschaftlichen Selbst« (Daston/
Galison 2007, S. 37). »Objektivitit als Sache und Objektivitit als Wort waren
im19. Jahrhundert gleichermafen neu. Von der Jahrhundertmitte an machten
sich Manner der Wissenschaft zunehmend Sorgen iiber ein neues Hindernis
auf dem Weg zum Wissen: die Hiirde, die sie selbst darstellten. Sie befiirch-
teten, das subjektive Selbst neige zur Verschénerung, Idealisierung und im
schlimmsten Fall zur Regularisierung von Beobachtungen« (Daston/Galison
2007, S.36). Um diese Hiirde zu nehmen, musste die eigene Subjektivitit
bekimpft und unter Kontrolle gebracht werden.

Analog zur Disziplinierung am FlieRband, dessen fertiges Produkt keine
Spuren der im Produktionsprozess titigen Subjekte trigt, weil diese in thm
selbst zu Objekten, zu Waren werden, erforderte die Objektivitit in der Wis-
senschaft eine aktive Zurichtung der Forschenden, die sie als Selbstdiszipli-
nierung an sich vollziehen mussten. »Vor allem ist Objektivitit die Unterdrii-
ckung bestimmter Aspekte des Selbst, sie ist der Widerpart der Subjektivitit.
[...] Wenn die Objektivitit mit dem Ziel aufgerufen wurde, die Subjektivitat
zu bekimpfen, dann mufd das Auftauchen der Objektivitit in Zusammenhang
stehen mit dem Auftauchen einer bestimmten Ausprigung des Selbst, das als
Gefahr fiir die wissenschaftliche Erkenntnis verstanden wurde. Die Geschichte
der Objektivitit wird ganz von selbst zu einem Teil der Geschichte des Selbst«
(Daston/Galison 2007, S. 38-39). Dieses neue Selbst zeichnet sich vor allem
aus durch eine »ungeheure Selbstdisziplin« (Daston/Galison 2007, S. 46), »ent-
schlossene Passivitit« und »gewollte Willenlosigkeit« (Daston/Galison 2007,
S. 57). Hierdurch hofften die Wissenschaftler, »sich selbst aus der Beobachtung
eliminieren zu konnen« (Daston/Galison 2007, S. 101).

An die Stelle des interpretierenden Denkens tritt die Methode. In ihr zeige
sich »das entschlossene Bestreben, willentliche Einmischungen [...] zu unter-
driicken und stattdessen eine Kombination von Verfahren einzusetzen, um
die Natur, wenn nicht automatisch, dann mithilfe eines strengen Protokolls
sozusagen aufs Papier zu bringen« (Daston/Galison 2007, S. 127). Wenn schon
keine Maschinen zur technischen Abbildung von Natur eingesetzt werden
konnten (wie beispielsweise durch die Fotografie, welche zunehmend die wis-
senschaftliche Zeichnung ersetzte), dann zumindest »Menschen, die willenlos
wie Maschinen funktionierten« (Daston/Galison 2007, S. 127). Wihrend Goe-
the noch den Geist des Genies als unhintergehbare Bedingung jeder wissen-

https://dol.org/10:14361/9783839457832-013 - am 13.02.2026, 17:03:36,



https://doi.org/10.14361/9783839457832-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Christine Zunke: Wissenschaft der Ohnmacht

schaftlichen Erkenntnis pries, schrieb Darwin in seiner Autobiographie, dass
»nicht schnelle Auffassungsgabe oder geistige Beweglichkeit«, sondern »die
Beobachtung und Sammlung von Tatsachen [..] mit allem nur erdenklichen
Fleif’« (Darwin 1887/1993, S. 146—147) das Erfolgsgeheimnis seiner Forschun-
gen sei. Spekulative Einbildungskraft und geniales Interpretationsvermdgen
standen als subjektive Erkenntnisformen einer objektiven Betrachtung des
Gegenstandes zunehmend im Weg und mussten durch besondere Prakti-
ken der Selbstdisziplinierung unterdriickt werden (vgl. Dason/Galison 2007,
S. 128). Wo die industrielle Revolution die Menschen daran gewohnte, im Takt
der produzierenden Maschinerie zu arbeiten, wurden Selbstbeherrschung,
willenloser Fleiff und gewissenhaftes Protokollieren aller Arbeitsvorginge
auch zu epistemischen Tugenden der Forschung.

Da Forschung jedoch — bei aller formalisierten Methodik — immer auf
ein erkennendes Subjekt angewiesen ist, kommt es zu einem Widerspruch,
wenn dieses Subjekt sich im Namen der Objektivitit auszuschalten sucht. Die
Folge ist eine »Spaltung im Selbst des Wissenschaftlers. [..] Ein und derselbe
Wissenschaftler mufite irgendwie einerseits spekulativ und kithn sein, um
ein Experiment zu planen, das der Natur Antworten entreiflen wiirde, an-
dererseits aber mufite er die Resultate passiv beobachten, als wisse er nichts
von der Hypothese, die das Experiment testen sollte« (Daston/Galison 2007,
S. 256—257). Diese Spaltung des Wissenschaftlers lisst sich unschwer auf die
generelle Spaltung entfremdeter Subjekte in objektive Funktion und Privat-
person zuriickfithren. Sie passt zu der Analyse von Adorno und Horkheimer
der Spaltung des Denkens in Wissenschaftler* und Privatperson, welche der
Positivismus als Spiegel widerspriichlicher Gesellschaft fordere (vgl. Adorno
1969/1997, S. 300).

Positivismus als Wissenschaft der Ohnmacht

Bereits in seinem 1937 erschienenen Aufsatz Der neueste Angriff auf die Meta-
physik identifiziert Max Horkheimer das Abschneiden des Erkenntnissubjekts
von den Resultaten objektiver Wissenschaft als sich durchsetzende Praxis
einer Wissenschaft der Ohnmacht: Eine Wissenschaft, die dem Ideal anhingt,
ihre Forschungsresultate von allem Subjektiven rein zu halten, und das for-
schende Subjekt so von seinen eigenen Forschungen abtrennt, sei Ausdruck

2 Den gendersensiblen Leser_innen wird die Verwendung der mannlichen Form aufge-
fallen sein. Sie entspricht dem Erscheinungsbild der Wissenschaft der damaligen Zeit.

https://dol.org/10:14361/9783839457832-013 - am 13.02.2026, 17:03:36,

255


https://doi.org/10.14361/9783839457832-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

256

Handgemenge

der realen Ohnmacht der Subjekte gegeniiber der ihnen entfremdeten Gesell-
schaft. Die dichotome Trennung von Subjekt und Objekt entspreche der realen
Unfihigkeit der (blof formal freien) Menschen in biirgerlich-kapitalistischen
Verhaltnissen, sich als Subjekte ihrer Gesellschaft zu ermichtigen. Ihr Sym-
ptom sei die kalkulierende Rationalitit, die sich an objektiven Sachzwingen
ausrichtet und eigene Bediirfnisse allenfalls mit Geschick zum Heteronomen
vermittelt, ihre allgemeine Befriedigung aber nicht mit Vernunft einfordern
kann: »Das kalkulatorische, das Verstandesdenken ist einem Menschentypus
zugeordnet, der noch relativ ohnmichtig ist. Er ist trotz aller Betriebsamkeit
in entscheidenden Dingen passiv. Auch die Funktionen des Disponierens und
Regulierens, die ohnehin immer ausschlieflicher zum Privileg der Stirksten
werden, haben in dieser gespaltenen Welt den Charakter der Anpassung und
Schlauheit weit mehr noch als der Vernunft« (Horkheimer 1937/1979, S. 139).

Die entfremdete Gesellschaft ist in ihren 6konomischen Mechanismen
nicht von Menschen bewusst geplant, sie erscheint als Oberfliche. Thr eigent-
liches Wesen ist ideologisch verborgen, verschleiert. Analog fragt auch die
neue objektive Wissenschaft der bitrgerlich kapitalistischen Gesellschaft nicht
mehr nach dem Wesen der Dinge, nach dem Zugrundeliegenden hinter den
Erscheinungen, sondern beschrankt sich auf die moglichst exakte Erfassung
der Fakten der Oberfliche.

Horkheimer zeigt auf, dass die erkenntnistheoretischen Positionen der
einflussreichen Vertreter des logischen Empirismus des Wiener Kreises
wie Rudolf Carnap, Ernst Mach, Otto Neurath und Hans Hahn eng mit der
Verfasstheit biirgerlich-kapitalistischer Gesellschaft zusammenhingen und
diese spiegeln. Wihrend der klassische Empirismus nach Horkheimer noch
ein aufklirerisches Moment darin hatte, dass sein Kampf gegen metaphysi-
sche (religiose) Begriffe, gegen »menschenfeindliche, organizistische Theorien
der Gesellschaft« (Horkheimer 1937/1979, S. 97) gerichtet war, habe der neue
logische Empirismus, welcher den klassischen durch formale Logik und
Mathematik erweitere, ein rein affirmatives Verhiltnis zu allem Faktischen —
und somit auch zur aktuellen Verfasstheit der Gesellschaft. Eine Reflexion auf
das erkennende Subjekt und seinen Ort in der Geschichte findet explizit nicht
statt. Der logische Empirismus ist ahistorisch. In Rudolf Carnaps Direktive,
alle Begriffe auf Wurzelbegriffe zuriickfithrbar zu behaupten, welche sich auf
das Gegebene bezdgen, indem sie »unmittelbare Erlebnisinhalte« (Carnap
1930, S. 24) in sich enthalten, oder auch im Aufstellen von Protokollsitzen,
iiber deren Giiltigkeit intersubjektive Ubereinstimmung durch Beobachtung
hergestellt werden konne, zeigt sich der Anspruch, objektives Wissen miisse

https://dol.org/10:14361/9783839457832-013 - am 13.02.2026, 17:03:36,



https://doi.org/10.14361/9783839457832-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Christine Zunke: Wissenschaft der Ohnmacht

von aller subjektiven Vermittlung gereinigt sein und rein auf den Tatsachen
des sinnlich Erfahrbaren sich griinden. Urteile und Schliisse scheinen sich
hiernach rein aus den Tatsachen selbst zu ergeben und nicht etwas zu sein,
welches das Subjekt der Erkenntnis aktiv hervorbringt.

Wie aus der Lohnarbeit folgte, dass dem titigen Subjekt die Frage nach
Inhalt und Gegenstand seiner Titigkeit gleichgiiltig wird, so entwickelt sich
eine formale Logik, die jede Anbindung an den Gegenstand des Urteils verliert.
Hierin zeigt sich das von Adorno in der Einleitung zum Positivismusstreit
kritisierte Primat der Logik der positivistischen Wissenschaft als Symptom
entfremdeter Gesellschaft: Der Gegenstand selbst ist austauschbar, gleichgiil-
tig. Er wird mit Methoden behandelt, welche die Betrachtungsweise auf ihn
bestimmen. Das hat Folgen fiir die Art der untersuchten Gegenstinde: Da die
Methoden auf logische Konsistenz, also Widerspruchsfreiheit ausgerichtet
sind, kann ein in sich widerspriichlicher Gegenstand nicht als solcher erkannt
oder gedacht werden.

Dies hat insbesondere Auswirkungen auf die soziologischen Theorien
einer Gesellschaft, die — wie anfangs mit Bezug auf Marx gezeigt wurde —
in sich widerspriichlich verfasst ist und folglich Widerspriiche hervorbringt.
»Die Sachlichkeit hat Konsequenzen. Da Gesellschaft blof3 ein Inbegriff von
Individuen sei, erweist sich der Unterschied zwischen Subjekt und Objekt,
zwischen der Erkenntnis und ihrem Gegenstand, zwischen Theorie und Pra-
xis auch im geschichtlichen Mafistab nicht etwa als stets zu tiberwindender,
sondern gilt als gar nicht vorhanden« (Horkheimer 1937/1979, S. 111). Wenn
auch die einzelnen Subjekte unter verdinglichten Verhiltnissen als Objekte
erscheinen, wenn die Erkenntnis ihren Gegenstand blof nachbildet und ihm
seine spezifischen Eigenschaften empirisch abschaut, nicht ihn begreift, wenn
die objektive Theorie lediglich die Praxis der Gesellschaft verdoppelt, dann
gibt es tatsichlich keine Widerspriiche mehr, die gelost werden miissten,
weil alle Vermittlung - also dasjenige, was der klassischen Erkenntnistheorie
stets die grofiten Schwierigkeiten bereitete — aufgegeben werden kann, da
sie lediglich eine subjektive Verfilschung der Theorie, aber keine Erkenntnis
leisten konnte. Fiir die Wissenschaft gibt es nur noch Objekte. Basis dieser
Wissenschaft sei »die Entfremdung des Produkts gesellschaftlicher Titigkeit
gegeniiber den isolierten Individuen, eine Entfremdung, die auch als a pos-
teriori von Tatsachen erscheint« (Horkheimer 1937/1979, S. 113). Horkheimer
stellt so einen engen ideologischen Zusammenhang zwischen gesellschaftli-
cher Entfremdung und logischem Empirismus her. Wie das Subjekt entwertet
ist und nur einen Wert hat, wenn es gesellschaftlich objektive Formen (als Ar-

https://dol.org/10:14361/9783839457832-013 - am 13.02.2026, 17:03:36,

257


https://doi.org/10.14361/9783839457832-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

258

Handgemenge

beiter oder Konsument) annimmt, wie die entfremdeten Produkte als Waren
in der Zirkulationssphire ihr Eigenleben zu fithren scheinen und sich nach
Regeln gegeneinander austauschen, die dem Willen des einzelnen Subjekts
entzogen sind, so entfremden sich auch die wissenschaftlichen Tatsachen von
den Subjekten, die sie erkennen.

Wenn die Begriffe von Dingen blof} die empirisch wahrnehmbaren Tatsa-
chen spiegelten, auf welche alle Beobachter sich intersubjektiv in Gestalt von
Protokollsitzen einigen kénnten, so lieRRe sich mit ihnen tatsichlich nur das
Vorgefundene abbilden, aber nicht wesentlich begreifen. Eine Ware lief3e sich
nur beschreiben als ein Ding, das sich kiuflich erwerben lisst — aber nicht
als Einheit von Gebrauchswert und Tauschwert, denn schon diese Marx’sche
Bestimmung der Ware ist nur aus der Reflexion auf den gesellschaftlichen
Produktionszusammenhang zu begreifen und keine wahrnehmbare empiri-
sche Tatsache (vgl. Horkheimer 1937/1979, S. 128).

Zur realen Ohnmacht der einzelnen Subjekte gegeniiber der sie formieren-
den Gesellschaft tritt also — als Folge und adiquater Ausdruck — eine erkennt-
nistheoretische Ohnmacht hinzu, die sich zunehmend auf Tatsachenwissen
einschrinkt und sich das Begreifen versagt. Der einzige Weg aus dieser Ohn-
macht hinaus wire nach Horkheimer: »daf} der Einzelne nicht im Registrie-
ren und Prognostizieren von Fakten, im puren Kalkulieren verharrt, sondern
daR erlernt, hinter die Fakten zu blicken, die Oberfliche vom Wesen zu unter-
scheiden, ohne sie freilich fiir nichts zu achten, Begriffe zu konzipieren, die
keine blof3en Klassifikationen des Gegebenen sind, und seine gesamte Erfah-
rung fortwihrend auf bestimmte Zielsetzungen hin zu strukturieren, ohne sie
dabei zu verfilschen, kurz, daf er lernt, dialektisch zu denken« (Horkheimer
1937/1979, S. 139). Dialektisch zu denken bedeutet hier, den Widerspruch zwi-
schen dem Sein und dem Sollen nicht in getrennte Sphiren zu verlegen, um in
jeder eine widerspruchsfreie Theorie haben zu kénnen, sondern beides zusam-
menzuziehen, um so die Moglichkeit fiir die Wissenschaft zu er6finen, objek-
tive normative Urteile zu fillen. So werden objektive gesellschaftliche Wider-
spriiche zwischen Armut und Reichtum, Freiheit und Herrschaft etc. erst als
solche erkennbar und wissenschaftlich kritisierbar.

Dialektik - Widerspriiche denken
In seinem 1961 auf dem Soziologentag der Deutschen Gesellschaft fiir Soziologie

gehaltenen Koreferat Zur Logik der Sozialwissenschaften wies Adorno darauf hin,
dass das Ziel einer widerspruchsfreien Theorie von der vollig unbewiesenen

https://dol.org/10:14361/9783839457832-013 - am 13.02.2026, 17:03:36,



https://doi.org/10.14361/9783839457832-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Christine Zunke: Wissenschaft der Ohnmacht

These ausgehe, dass der in dieser Theorie zu erkennende Gegenstand an
sich vollig widerspruchsfrei sei. »Der Widerspruch muf3 nicht [...] ein blof3
anscheinender zwischen Subjekt und Objekt sein, der dem Subjekt allein als
Insuffizienz des Urteils aufzubiirden wire. Vielmehr kann er héchst real in
der Sache seinen Ort haben und keineswegs durch vermehrte Kenntnis und
klarere Formulierungen aus der Welt sich schaffen lassen« (Adorno 1962/1972,
S.129). Wie schon Marx geht Adorno im Gegenteil davon aus, dass die Gesell-
schaft eine in sich widerspriichliche und folglich Widerspriiche hervorbrin-
gende ist; eine Theorie der Gesellschaft wiirde folglich, indem sie versucht,
widerspruchsfrei zu sein, erstens ihren Gegenstand verfehlen und zweitens
hierdurch eben das Falsche der Gesellschaft, aus dem ihre Widerspriiche
resultierten, leugnen. Der falsche Zustand gegebener Verhiltnisse wiirde also
durch widerspruchsfreie Theoreme nicht blof$ unrichtig dargestellt, sondern
affirmiert.

Die Begriindung Adornos daftr, dass die empirische Wirklichkeit kapita-
listischer Gesellschaft insgesamt falsch sei — eine Begriindung, die sich nach
den erkenntnistheoretischen Primissen des Positivismus nicht darstellen ldsst
—, ist mehr als ein politisches Statement. Vielmehr geht er davon aus, dass
»[d]ie Idee wissenschaftlicher Wahrheit [...] nicht abzuspalten [ist] von der ei-
ner wahren Gesellschaft« (Adorno 1969/1997, S. 309). Was Adorno und andere
an der positivistischen Wissenschaft vor allem kritisieren, ist eben diese Ab-
spaltung einer wahren wissenschaftlichen Erkenntnis von einem normativen
Urteil iiber den zu erkennenden Gegenstand. Diese Spaltung zeigt sich als ein
objektives Urteil iiber den vorgefundenen empirischen Sachverhalt auf der ei-
nen und ein (blof) subjektives Urteil iiber diesen Sachverhalt auf der anderen
Seite. Indem so objektives Urteil und subjektive Beurteilung sauber getrennt
und in zwei dichotome Sphiren verlegt werden, gelingt es, Widerspriiche in
der Theorie zu vermeiden.

Nun lehnt die Kritische Theorie selbstverstindlich nicht die Logik ab (oh-
ne welche gar kein Begriff von Gesellschaft theoretisch zu entwickeln wire),
sondern vielmehr ihre reine Formalisierung unter Absehung des je bestimm-
ten Inhaltes. »Gedanken indessen, welche die kritische Selbstreflexion des
Primats der Logik in sachhaltigen Disziplinen fordern, geraten unvermeidlich
in taktischen Nachteil. Sie miissen mit Mitteln, unter denen die logischen
sich behaupten, tiber Logik nachdenken« (Adorno 1969/1997, S. 282). Die lo-
gische Reflexion zeigt die Grenze der Logik auf, die bestimmte theoretische
Gegenstande ihr setzen — namlich genau dann, wenn der empirisch durch
Erfahrung gegebene Gegenstand der Erkenntnis selbst Widerspriiche in sich

https://dol.org/10:14361/9783839457832-013 - am 13.02.2026, 17:03:36,

259


https://doi.org/10.14361/9783839457832-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

260

Handgemenge

enthilt (wie oben die kapitalistische Okonomie oder das objektive Wissen-
schaftssubjekt). Solche Gegenstinde adiquat — d.h. in ihrer immanenten
Widerspriichlichkeit — zu erkennen, erfordert dialektisches Denken. »Sind
Theoreme widerspruchsvoll, so miissen [..] nicht immer die Theoreme daran
schuld sein. Der dialektische Widerspruch driickt die realen Antagonismen
aus, die innerhalb des logisch-szientistischen Denksystems nicht sichtbar
werden« (Adorno 1969/1997, S. 308).

Dieser Verweis auf die Notwendigkeit einer dialektischen Theorie, wel-
che die gegebenen gesellschaftlichen Widerspriiche weder vereinfacht, nach
Hinsichten aufldst, noch leugnet, sondern eben diese Widerspriichlichkeit
begrifflich fasst, stellt einen zweiten »taktischen Nachteil« der Kritischen
Theorie gegeniiber ihren Opponent_innen dar. Denn »[d]ass Dialektik keine
von ihrem Gegenstand unabhingige Methode ist, verhindert ihre Darstellung
als ein Fir sich, wie das deduktive System sie gestattet« (Adorno 1969/1997,
S. 288). Dialektik ist gerade keine zu formalisierende Methode, mit der ein
beliebiger Gegenstand sich wahlweise untersuchen lieRe. Sie ist auch kein
Bruch mit der oder eine andere Methode als die Logik; vielmehr ist sie die Ein-
sicht in das objektive Vorhandensein eines Widerspruches im zu erkennenden
Gegenstand. Sie legitimiert sich nach Adorno durch ihre Riickiibersetzung
in die Erfahrung, aus der sie entsprang. »Das ist aber die [Erfahrung; C. Z.]
von der Vermitteltheit alles Einzelnen durch die objektive gesellschaftliche
Totalitit« (Adorno 1969/1997, S. 289).

Diese gesellschaftliche Totalitit ist der Begriff eines in jedem einzelnen
gesellschaftlichen Phinomen aufscheinenden und diese formierenden kapita-
listischen Gesamtzusammenhangs, auf den »nicht in gleicher Weise mit dem
Finger zu deuten ist wie auf jene facts, von denen er als Begriff sich abhebt«
(Adorno 1969/1997, S. 290).

Um Gesellschaft nicht nur als eine Mannigfaltigkeit von Tatsachentenden-
zen und Bewegungen abzubilden, sondern den Begriff unter eine einheitliche
Theorie zu bringen, muss das, was empirisch erscheint, gedeutet werden.
»Deuten heiflt primir: an Ziigen sozialer Gegebenheit der Totalitit gewahr
werden« (Adorno 1969/1997, S. 315). Fiir diese Deutung gesellschaftlicher Wirk-
lichkeit ist der Begriff der Totalitit in der Kritischen Theorie zentral. Diese
Totalitit ist nicht die Summe aller Erscheinungen von Gesellschaft, sondern
das ihnen zugrunde liegende Wesen, durch welche alle Erscheinungen be-
stimmt werden: die zugrunde liegende kapitalistische Gesamtstruktur. »Die
Fakten sind nicht identisch mit ihr [der Totalitit; C. Z.], aber sie existiert nicht
jenseits von den Fakten« (Adorno 1969/1997, S. 315). Eine Erkenntnis von Gesell-

https://dol.org/10:14361/9783839457832-013 - am 13.02.2026, 17:03:36,



https://doi.org/10.14361/9783839457832-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Christine Zunke: Wissenschaft der Ohnmacht

schaft, die diesen Bezug gesellschaftlicher Phinomene zu der ihnen zugrunde
liegenden gesellschaftlichen Totalitat nicht herstellt, »verarmt unertriglich«
(Adorno 1969/1997, S. 315). Sie verarmt deshalb, weil sie die Phinomene nicht
als Ausdruck der sie bedingenden Gesellschaftsform begreifen kann, sondern
sie nur unmittelbar als Erscheinungen an der Oberfliche von Gesellschaft
konstatiert. Dies ist darum unertraglich, weil hiermit die Subjekte in ihrer
entfremdeten Form fiir die Wahrheit alles Subjektiven genommen werden.
So erscheint die umfassende Entfremdung und Verdinglichung des Men-
schen als seine einzige und damit wahre Bestimmung. »Menschenwiirdige
Erkenntnis beginnt zum Unterschied vom in Wahrheit vorwissenschaftlich
stumpfen Registrieren damit, dafd der Sinn fir das geschirft wird, was an
jedem sozialen Phinomen aufleuchtet« (Adorno 1969/1997, S. 315). Dasjenige,
was an jedem sozialen Phinomen aufleuchtet, wenn es auf das kapitalisti-
sche Wesen der Gesamtgesellschaft bezogen wird, ist, dass der Mensch nicht
freies Subjekt seiner Gesellschaft ist, sondern ihr nur als entfremdetes Objekt
zur Funktion der Verwertung des Wertes dient. Darum ist auch die Gesell-
schaft nicht Subjekt (aus Freiheit bestimmt), sondern Totalitit (heteronom
bestimmend). Diese Erkenntnis ist eine menschenwiirdige, wenn sie die so
erkannte falsche Wirklichkeit kritisiert, indem sie als Maf$stab das Ideal einer
Gesellschaft unter menschenwiirdigen Bedingungen der empirischen Realitit
notwendig entgegensetzt, wobei dieses Ideal der Idee nach schon in der biir-
gerlichen Gesellschaft als einer von Gleichen und Freien enthalten ist. Wahre
Gesellschaftstheorie muss hiernach kritisch sein.

Aus dem Widerspruch zwischen der wirklichen, von apersonaler Herr-
schaft bestimmten Totalitit der Gesellschaft und der Idee von Gesellschaft als
Subjekt entspringt die Kritische Theorie von Gesellschaft: »Kritische Theorie
orientiert sich trotz aller Erfahrung von der Verdinglichung, und gerade in-
dem sie diese Erfahrung ausspricht, an der Idee der Gesellschaft als Subjekt«
(Adorno 1969/1997, S.317). Trotz der Erfahrung und wegen der Erfahrung
von Verdinglichung der Subjekte in entfremdeter Gesellschaft orientiert die
Kritische Theorie sich - nicht utopisch, sondern als theoretischer Maf3stab
objektiver’ Wissenschaft — nicht an der empirischen Totalitit der Gesell-
schaft, sondern im Gegenteil an der »Idee der Gesellschaft als Subjekt« — d. h.
an der Idee einer selbstbestimmten Gesellschaft freier Subjekte. Und diese

3 Adorno versteht hier unter Objektivitat die gedanklich geleistete und reflektierte Ver-
mittlung zwischen Begriff und Gegenstand, dessen Wahrheit (nicht blo als Oberfla-
che empirischer Wirklichkeit) wissenschaftlich erkannt werden soll.

https://dol.org/10:14361/9783839457832-013 - am 13.02.2026, 17:03:36,

261


https://doi.org/10.14361/9783839457832-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

262

Handgemenge

Orientierung leistet sie, nicht indem sie von den Entfremdungserfahrungen
gesellschaftlicher Verdinglichung absieht, sondern »gerade indem sie diese
Erfahrung ausspricht«. Die Dichotomie von realer kapitalistischer Gesell-
schaft und Idee der Gesellschaft als Subjekt zerfillt nicht in zwei getrennte
Theoreme, welche dann im Nachhinein aufeinander bezogen werden konnen.
Sondern es gehort zum Begreifen der Wahrheit realer kapitalistischer Ge-
sellschaft unumginglich dazu, sie iiber die Idee einer Gesellschaft der freien
Subjekte zu begreifen. Nur so kann die ihr wesentliche Form apersonaler
Herrschaft — Entfremdung als »Entwirklichung« des Menschen im Gegen-
satz zu seiner Verwirklichung, Ausbeutung als Unrecht etc. — theoretisch in
Erscheinung treten. Wiirden diese beiden kontradiktatorischen Gegensitze
— kapitalistische Gesellschaft und befreite Gesellschaft — nicht dialektisch
in einem Gedanken, in einer Theorie derart aufeinander bezogen sein, dann
wiirde das Unwahre des empirischen Ganzen nicht als solches theoretisch
erkannt.

Nach Adorno ist erst dies, also das Erkennen des Falschen der Gesell-
schaft gemessen an ihrer Idee, ein objektives wissenschaftliches Urteil. Unter
der absoluten Trennung von Objektivem und Subjektivem wiirde auch die
Erkenntnis in zwei Pole auseinanderfallen: Auf der einen Seite »objektive«
Urteile, blofdes Aufsummieren von Tatsachen und Fakten in unverstandener
Gesellschaft, auf der anderen Seite die blo subjektiven, individuell willkiir-
lichen Bewertungen dieser Tatsachen und Fakten. Letztere kdnnten nicht
den Anspruch wissenschaftlicher Objektivitit fiir sich behaupten, sondern
wiirden in die vorwissenschaftliche Sphire des privaten Urteils fallen.* »Diese
Ideologie, die Identifikation des Denkens mit den Fachwissenschaften, liuft
angesichts der herrschenden 6konomischen Gewalten, die sich der Wissen-
schaft wie der gesamten Gesellschalft fiir ihre besonderen Zwecke bedienen, in
der Tat auf die Verewigung des gegenwirtigen Zustands hinaus« (Horkheimer
1937/1979, S. 137). Es lduft auf eine Verewigung des gegenwirtigen Zustands
hinaus, weil eine objektive Kritik am gegenwirtigen Zustand der Gesellschaft

4 Die empirische Erscheinung dndert sich hierbei selbstredend nicht, aber die gewon-
nene Erkenntnis. Zum Beispiel: Das in vielen Zeitschriften und Ratgebern diskutierte
Problem: »Ich habe einen guten Job. Aber mein Leben fiihlt sich trotzdem sinnlos an.«
erscheintals privat—die vorgeschlagenen Losungen (gute Beziehungen, tolle Hobbys)
bleiben im Privatem. Im Gegensatz dazu wird es durch die Erkenntnis, dass entfrem-
dete Arbeitsinnlos erscheinen muss, weil sie blof Mittel zum Leben ist und nicht selbst
Zweck, zu einem gesellschaftlichen Problem, das politisch zu |6sen ware.

https://dol.org/10:14361/9783839457832-013 - am 13.02.2026, 17:03:36, - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839457832-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Christine Zunke: Wissenschaft der Ohnmacht

von vornherein als unwissenschaftlich gelten muss. Das Subjekt, das sich
und seine Interessen ganz aus der Forschung heraushalten soll, wird zum
Partikularen, und damit wird jede Kritik an den bestehenden Verhiltnissen,
die sich an den Subjekten ausrichtet, zur blof} subjektiven Meinung degra-
diert; der Mensch kann sich selbst nicht mehr zum Maf3stab einer objektiven
wissenschaftlichen Kritik erheben.

Ein an den Anspruch der Wahrheit zuriickgebundener Begriff der Objek-
tivitit muss diese ideologische Dichotomie von Subjektivem und Objektivern
aufbrechen, um iber ihre Erscheinungen das in sich widerspriichliche We-
sen kapitalistischer Gesellschaft zu erfassen. Dazu gehort die Reflexion iiber
die spezifischen gesellschaftlichen Formierungen der allgemeinen Subjektivi-
tit. »[Z]ur Objektivitit der Wissenschaft hilft allein Einsicht in die ihr inne-
wohnenden gesellschaftlichen Vermittlungen« (Adorno 1969/1997, S. 300). Die
Oberfliche der Tatsachen und Fakten und das sie iiberspannende Netz von
Diskursen und Dispositiven muss zuriickgefithrt werden auf das sie formie-
rende zugrunde liegende 6konomische Prinzip kapitalistischer Gesellschaft,
um in einer Kritischen Theorie die durchgesetzte Trennung von normativen
und objektiven Urteilen aufzuheben und aus der gesellschaftlich produzierten
Ohnmacht herauszutreten.

Positivismus ist kein Fehler, sondern Ideologie

Der Positivismus ist also mit der apersonalen Herrschaftsstruktur der Ge-
sellschaft vermittelt, indem ein altes erkenntnistheoretisches Problem - die
Vermittlung von Denken und Gedachtem - unter Bedingungen der kapi-
talistischen Produktion eine materielle Realitit erhilt, in welcher die reale
Vermittlung zwischen Mensch und Natur im Arbeitsprozess nicht als solche
erscheint. Was erscheint, sind Waren, die sich auf dem Markt austauschen,
und Menschen, die Geld verdienen miissen, um sich Waren zu kaufen. Die
»ewige Naturnotwendigkeit [des] Stoffwechsel[s] zwischen Mensch und Na-
tur« (Marx 1867/1962, S.57) erscheint so als ewige Naturnotwendigkeit zur
Lohnarbeit, um an die Waren zu kommen, die in einer disparaten Sphire ihre
eigene Existenz zu fithren scheinen. Entsprechend ist auch das erkennende
Subjekt nicht Teil des Erkennens, sondern abgetrennt von seiner Erkenntnis
wie der Lohnarbeiter von seinen Produkten. Darum ist die erkenntnistheore-
tische Vermittlung zwischen Gegenstand und Begriff ohne Gesellschaftskritik
nicht zu begreifen.

https://dol.org/10:14361/9783839457832-013 - am 13.02.2026, 17:03:36,

263


https://doi.org/10.14361/9783839457832-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

264

Handgemenge

Was anstelle einer geleisteten Vermittlung tibrig bleibt, sind Bezeichnetes
und Zeichen als Disparate. Wie der Arbeitsprozess im fertigen Produkt nicht
als Tatsache erscheint, so erscheint er auch nicht im Resultat der wissenschaft-
lichen Forschung. Objekt ist somit — materiell wie begrifflich — nicht geleiste-
te Vermittlung, sondern ein abgetrenntes, von seinem Produzenten vollstin-
dig losgeldstes Ding. Das Subjekt der Erkenntnis, das in den Resultaten seiner
Wissenschaft nicht auftauchen soll, um diese objektiv zu halten, und das sich
doch in seiner ganzen biirgerlichen Matrix in diese einschreibt, kann sich so-
mit nicht selbst zu einem Mafstab der Kritik des Vorgefundenen erheben. In-
dem das verdinglichte Bewusstsein zugleich das adiquate ist, versperrt es sich
gegen jede Einsicht in seine Falschheit. Dies entspricht der Ideologie, dass das
Bestehende nicht an sich falsch sein konne. So kommt Adorno zu dem Schluss:
»Der Positivismus [...] leiht sich [...] spezifisch dem ideologischen Missbrauch«
(Adorno 1969/1997, S. 313).

»Er [der Positivismus; C. Z.] behandelt Gesellschaft, potenziell das sich selbst
bestimmende Subjekt, umstandslos so, als ob sie Objekt wére, von aufien
her zu bestimmen. Buchstéblich vergegenstandlicht er, was seinerseits Ver-
gegenstandlichung verursacht und woraus Vergegenstiandlichung zu erkla-
ren ist. [...] Verkannt wird, daf® durch die Wendung aufs Subjekt als auf ein
sich selbst fremd und gegenstandlich Cegeniiberstehendes notwendig das
Subjekt, das gemeint ist, wenn man will also gerade der Gegenstand der
Soziologie, ein Anderes wird. Freilich hat die Veranderung durch die Blick-
richtung der Erkenntnis ihr fundamentum in re. Die Entwicklungstendenz
der Gesellschaft lauft ihrerseits auf Verdinglichung hinaus; das verhilft ei-
nem verdinglichten Bewufitsein von ihr zur adaequatio« (Adorno 1969/1997,
S.316).

Das heifdt, die erkenntnistheoretischen Grundlagen und Primissen des Posi-
tivismus sind nicht einfach Irrtiimer, wie sie in der Wissenschaft vorkommen
— der Positivismus macht im Gegenteil genau die richtigen Fehler, die inso-
fern wahr sind, als sie einer falschen Gesellschaft mit falscher, in apersonale
Herrschaft verkehrter Freiheit entsprechen.

Die spezifische Ideologie der apersonalen Herrschaftsform des Kapita-
lismus besagt, dass die Gesetzmifligkeit, welche die biirgerliche Gesellschaft
und ihre Subjekte formiert, ein heteronomes Naturgesetz sei. Entfremdete
Gesellschaft erscheint naturhaft — durch unverinderliche, dem Willen der
Subjekte entzogene, uns heteronom bestimmende Gesetze bestimmt — als

https://dol.org/10:14361/9783839457832-013 - am 13.02.2026, 17:03:36, - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839457832-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Christine Zunke: Wissenschaft der Ohnmacht

zweite Natur. Indem die 6konomischen Verhiltnisse der Dinge zueinander
als Sachzwinge erkannt werden, sind die gesellschaftlichen Verhiltnisse der
Menschen dingliche, also durch heteronome Gesetze bestimmte Verhiltnisse;
diese werden analog zu den physikalischen Verhiltnissen zwischen Dingen
als Naturgesetze vorgestellt. Diese Vorstellung wird als Ideologie wesentlich
getragen und erzeugt durch eine positivistische Wissenschaft, durch ihre er-
kenntnistheoretischen Primissen und ihren Begriff von Objektivitit, der jede
Reflexion auf das Subjekt der Erkenntnis abschneidet. Hieriiber erweist sich
ein erkenntnistheoretisches Ideal der interesselosen Objektivitit — fiir das die
Naturwissenschaft heute steht — als spezifisch kapitalistische Ideologie.

Dem Menschen als Natur- und Freiheitswesen bleibt darum sein eigener
Begriff in beide Richtungen versperrt, denn seine in heteronome Zwinge ver-
kehrte Freiheit tibersetzt sich in eine Natur, der nur als unvermitteltes Ande-
res Objektivitit zugesprochen wird. Als vollstindig unter diese Natur subsu-
miert muss das Subjekt der Erkenntnis sich vollstindig fremd bleiben. Das ist
die Wahrheit gesellschaftlicher Entfremdung. Genau dies zu leisten, macht die
positivistische Wissenschaft zur Ideologie. »Die strenge Wissenschaft, die den
Begriff des Menschen hochstens im Sinn der Biologie verwenden kann, spie-
gelt sein Schicksal in der Wirklichkeit; an sich ist der Mensch blof ein Exem-
plar« (Horkheimer 1937/1979, S. 95). Infolge erscheinen gesellschaftliche Sub-
jektformierungen als menschliche Natur, und Gesellschaftskritik wird nicht
wissenschaftlich gefithrt, sondern zur blof subjektiven Meinung. Indem sie
die Gesellschaftskritik in dieser Art und Weise aufgrund ihres Wissenschafts-
verstindnisses grundsitzlich aus der Wissenschaft ausschlieRen, nehmen die
Positivisten, so Horkheimer, »passiv am allgemeinen Unrecht teil« (Horkhei-
mer 1937/1979, S. 109).

Literaturverzeichnis

Adorno, Theodor W. (1962/1972): Zur Logik der Sozialwissenschaften. In:
Adorno, Theodor W./Dahrendorf, Ralf/u.a. (Hg.): Der Positivismusstreit in
der deutschen Soziologie. Neuwied/Berlin: Luchterhand, S. 125-144.

Adorno, Theodor W. (1969/1997): Einleitung zum »Positivismusstreit in der
deutschen Soziologie«. In: Adorno, Theodor W.: Gesammelte Schriften.
Bd. 8. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 280-353.

Carnap, Rudolf (1930): Die alte und die neue Logik. In: Erkenntnis 1, S. 12—26.

Comte, Auguste (1883): Die positive Philosophie. Heidelberg: Weiss.

https://dol.org/10:14361/9783839457832-013 - am 13.02.2026, 17:03:36,

265


https://doi.org/10.14361/9783839457832-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

266

Handgemenge

Darwin, Charles (1887/1993): Mein Leben. Frankfurt a.M./Leipzig: Insel.

Daston, Lorraine/Galison, Peter (2007): Objektivitit. Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp.

Elbe, Ingo (2015): Entfremdete und abstrakte Arbeit. In: Elbe, Ingo (Hg.):
Paradigmen anonymer Herrschaft. Wiirzburg: Kénighausen & Neumann,
S. 325-380.

Horkheimer, Max (1937/1979): Der neueste Angriff auf die Metaphysik. In:
Horkheimer, Max (Hg.): Die gesellschaftliche Funktion der Philosophie.
Frankfurt a.M.: Fischer, S. 90-144.

Marx, Karl (1844/1988): Ausziige aus James Mills Buch »Elémens d’économie
politique«. Trad. par J. T. Parisot, Paris 1823. In: Marx, Karl/Engels, Fried-
rich: Werke (MEW). Bd. 40. Berlin: Dietz, S. 443—463.

Marx, Karl (1867/1962): Das Kapital. Kritik der politischen Okonomie. Erster
Band. In: MEW. Bd. 23.

https://dol.org/10:14361/9783839457832-013 - am 13.02.2026, 17:03:36,


https://doi.org/10.14361/9783839457832-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

