
Globalisierung zwischen Monokultur der Werte 
und Weltethos 

ANNE KARRASS UND MICHAEL NEY 

Financial and economic globalization increases economic insecurity and social inequality. 
It bypasses and devalues people's choices, democratic institutions, and sovereign nations 
responsible for the common good. In their place it puts a logic that is purely economic and 
“rational” and only expresses the interests of multinational corporations and (financial) 
markets. Facing the consequences of this development on values – which are more and 
more oriented on the economic use or profit – the article shows the alternative of a global 
ethic which keeps the world in the necessary balance.  

1. Einführung 
Die Frage, ob die Globalisierung Werte schafft oder zerstört, bedarf der 
Spezifizierung. Grundsätzlich existieren Werte nicht statisch über die Zei-
ten hinweg, sondern sind in ihrer Ausprägung dem Wandel unterworfen. 
Das zeigt schon ein Blick auf das, was in den vergangenen Jahrhunderten 
als Maßstab für Schönheit oder Gut verstanden wurde. Das Werden und 
Vergehen von Werten ist demnach ein fortlaufender Prozess, der seit dem 
ersten Bewusstwerden des Menschen stattfindet, und in seinem Ergebnis 
relativ offen ist. Insofern wäre die Frage mit einem zweimal klaren Ja zu 
beantworten: Wie alle anderen Prozesse werden bei der Globalisierung 
Werte sowohl zerstört als auch geschaffen. 
Aus den Erfahrungen des Handelns der Mächtigen, egal ob in Kaiser-, 
Königreichen oder Republiken ergibt sich die von Hans Jonas beschriebene 
Notwendigkeit einer neuen, einer globalen Ethik: „Das hochtechnisierte 
Zeitalter erfordert eine neue ethische Besinnung, weil die Macht des Men-
schen eine Größenordnung und Reichweite erlangt hat, von der man bisher 
keine Vorstellung hatte“ (Dönhoff 1997: 18). 
Der Unterschied des Wertewandels in der globalisierten Gegenwart zur 
Geschichte besteht darin, dass in der Vergangenheit weitestgehend 
geschlossene gesellschaftliche Systeme ihre Werte verändert haben, zum 
Teil durch innere Prozesse zum Teil durch Einflüsse von außen. In der 
globalisierten Welt aber ist ein globaler Diskurs entstanden, bedingt auch 
dadurch, dass die Welt in unsere Wohnzimmer eingekehrt ist und eine Aus-
einandersetzung mit dem Fremden aufzwängt. Es ist kaum möglich, ein 
abgeschlossenes Wertesystem aufrecht zu erhalten, das nicht durch die 
Kenntnis von Alternativen zumindest in Frage gestellt wird. 

zfwu, 3/1 (2002), 99-107 99 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2002-1-99 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 15:10:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2002-1-99


Das letzte System, das an diesem Versuch gescheitert ist, war die Sowjet-
union. „Es konnte“, so Luhmann, „weder seine Grenzen dicht machen noch 
Vergleiche zwischen internen und externen Zuständen unterbinden.“ 
(Luhmann 1998: 810) Entsprechend kam es zur Irritation der Werte und 
führte zum Zusammenbruch des Systems. Luhmann hält es – als Folge aus 
dieser und ähnlicher Beobachtung heraus, für offenbar, dass „regionale 
Einheiten einen Kampf mit der Weltgesellschaft nicht gewinnen“ 
(Luhmann 1998: 810) können. 
Das bedeutet nicht, dass regionale Wertsysteme keine Bedeutung mehr 
haben, sondern zeigt vielmehr, die überdeutliche Gefahr, dass sich ein 
dominantes Wertesystem herausbildet, nämlich das, welches den besten 
Zugriff auf globale Kommunikationstechniken hat. 
Es entsteht also entweder ein „Clash of Civilization“, wie Huntington es 
benennt, an dessen Ende derjenige als Sieger und damit auch als Werte-
Definitor hervorgeht, der schlichtweg das meiste Kapital hat, in Waffen, 
Kommunikation, „Humanressourcen“ etc. zu investieren. Eine einseitige 
und langweilige Welt, voller begrenzter Entwicklungsmöglichkeiten, die uns 
da bevorstünde. Oder wir lernen, als Weltgesellschaft einen globalen Dis-
kurs um Ethik und Werte zu führen, um die globale Welt gemeinsam zu 
gestalten.  

2. Darstellung der derzeitigen Situation 
In dieser so geprägten Welt stehen wir mit unserer Frage nach dem Einfluss 
der Globalisierung auf die Werte und stellen fest, die eigentliche Frage muss 
lauten: Wer bestimmt in einer globalisierten Welt eigentlich die Werte? Sie 
macht zuerst eine Beschreibung des derzeitigen Prozesses notwendig. 
Unter Globalisierung versteht man eine Vernetzung bzw. Verflechtung in 
den bzw. der verschiedensten Bereiche, Kommunikation, Produktion von 
Wissen und Gütern, Handel, Finanzströme, Migration etc. Die nationalen 
Gesellschaften werden durch eine rapide Vermehrung und Verdichtung 
von grenzüberschreitenden Transaktionen immer stärker miteinander ver-
koppelt.  
Trotz all dem umfasst die derzeitige Globalisierung nicht – wie das Wort 
impliziert – den gesamten Globus, neben der Verflechtung kommt es auch 
zu einer starken Marginalisierung und Fragmentierung der Welt.  
Im Mittelpunkt der derzeitigen Globalisierung – und damit auch im Mittel-
punkt der Erklärung der derzeitigen Situation – steht die einseitig Fixierung 
auf den Markt und damit auf ökonomische Prinzipien. Daher wird die Glo-
balisierung oft als neoliberale oder ökonomische Globalisierung bezeichnet. 
Der Schwerpunkt liegt also auf einem Funktionssystem (nach Luhmann 

100 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2002-1-99 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 15:10:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2002-1-99


dem „Subsystem Wirtschaft“), das auf einmal die tragende Rolle des 
Gesamtsystems übernimmt. 
Neben die nationalen Regierungen sind zum einen große, transnationale 
Unternehmen als neue Akteure getreten, zu nennen sind aber auch 
supranationale Institutionen, unter denen die Welthandelsorganisation 
(WTO), der Internationale Währungsfond (IWF) und die Weltbank promi-
nente Plätze einnehmen.  
In diesem und derem Sinne hat sich in den letzten Jahren eine Politik der 
Deregulierung und Liberalisierung über die Welt ausgebreitet, deren Tempo 
und Reichweite die derzeitige Periode der Globalisierung prägt. Die Gefahr 
besteht darin, dass sich die Marktwirtschaft in ihrer neoliberalen 
Ausprägung selbst zum Wert erhebt und zum alles gestaltenden Moment 
der globalen Gesellschaft wird. Auf dem Weg zu dieser Ausrichtung allen 
Seins auf das Primat der Wirtschaft sind wir schon ein ganzes Stück 
fortgeschritten. 
Im Zuge von Deregulierung und Liberalisierung, welche den internationa-
len Handel sowie die Internationalisierung von Produktion und Kapital 
geprägt haben, breiteten sich auch die Werte der neoliberalen Globalisie-
rung über den Globus aus. Zu nennen wären hier vor allem Freiheit, wel-
che ausschließlich negativ, d.h. als Abwehr gegen staatliche und gesell-
schaftliche Eingriffe gefasst wird, Effizienz, Flexibilität und Eigenverant-
wortung. Werte also, die dem Markt, oder härter formuliert, dem Profit 
dienen und als Grundprinzip von Gesellschaft den Marktwettbewerb set-
zen. In diesem Sinne kann man sagen: Die neoliberale Globalisierung 
schafft Werte.  
Diese neuen Werte verbreiten sich in der ganzen Welt – bzw. werden ver-
breitet. Sie werden von den transnationalen Unternehmen eingefordert, 
wenn diese sich einen Standort für ihre Investitionen auswählen, sie kom-
men in Folge der Strukturanpassungsprogramme des IWF, die Politik der 
WTO impliziert sie. 
Schaffung neuer Werte beinhaltet jedoch fast immer auch die Abschaffung 
oder zumindest das Infragestellen alter Werte. Das Beispiel Afrika ist hier 
zu nennen: In weiten Teilen Afrikas herrscht ein wertkonservatives, 
egalitäres Wertesystem vor. Werte wie Solidarität und soziale Egalität 
stehen im Mittelpunkt, eigennütziges Konkurrenzverhalten wird eher 
sanktioniert als ermutigt (Tetzlaff 2000: 41). Mit anderen Worten: dieses 
Wertesystem steht dem neoliberalen Wertesystem diametral entgegen. Die 
Länder Afrikas haben im Zuge der Globalisierung – grob gesagt – zwei 
Möglichkeiten: Entweder sie passen ihr Wertesystem an oder sie werden 
marginalisiert. 

zfwu, 3/1 (2002), 99-107 101 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2002-1-99 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 15:10:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2002-1-99


Aber auch in Ländern mit einer konfuzianisch oder westlich geprägten 
Wertestruktur kommt es zu einer Neuordnung der Wertesysteme, Werte 
wie Solidarität, Partizipation, Muße u.ä. verlieren an Gewicht oder werden 
zu „Unwerten“. Die Folgen kann man auch bei uns an vielen Punkten 
deutlich merken: Die Sozialsysteme werden abgebaut, Risiken werden unter 
dem Stichwort „Eigenverantwortung“ privatisiert, das Konkurrenzverhal-
ten wird schon in den Schulen antrainiert etc.  
Unter dem Label von Freiheit und Eigenverantwortung wird der Rückzug 
des Staates gefordert, der – unter Bezug auf Sachzwänge und Standortlogi-
ken – mehr oder weniger bereitwillig seine Unfähigkeit zum Handeln 
betont.  

3. Schaffung eines einheitlichen Wertesystems durch die 
Globalisierung? 

Werte unterliegen einem steten Wandel und wo immer sich die Grenzen 
erweitert haben, also das Zusammenleben von Menschen eine geographisch 
größere Dimension angenommen hat, haben sich Wertegemeinschaften 
gebildet bzw. sind im Zuge eines zunehmend gemeinschaftlicheren Selbst-
verständnisses gemeinsame Nenner herausgebildet worden. Wir sind auf 
dem Weg zu einer Weltgesellschaft: Die Globalisierung von Wirtschaft und 
Kommunikation dehnt sich zunehmend auch auf andere Lebensbereiche 
aus. Nicht nur Handel, Finanzwelt und Arbeitsmärkte sind davon betrof-
fen, sondern eben auch Sozialsysteme, Lebenswelten und Gesellschafts-
formen. Es ist absehbar, dass sich ein Wertekonsens auch für die glo-
balisierte Welt herauskristallisieren wird. Die wesentliche Frage an diesen 
Prozess ist, wer ihn dominiert und wie man ihn möglichst so gestalten 
kann, dass ihm der Vorwurf kulturimperialistischer Prägung erspart bleibt.  
Zur Zeit wird, wie oben beschrieben, der Prozess der wertsetzenden Glo-
balisierung vor allem von den transnationalen Konzernen und den einseitig 
auf die Wirtschaft ausgerichteten nationalen und supranationalen politi-
schen Institutionen vorangetrieben. Ein markantes, weil weitreichendes, 
plastisches und frühes Beispiel für einen solchen Eingriff in das System der 
Werte durch transnationale Konzerne, mag die Ökonomisierung des 
Weihnachtsmannes durch Coca Cola sein. Hier hat es ein Konzern 
geschafft, das komplette Bild und den Stellenwert einer Gestalt 
vollkommen zu verändern und für eigene ökonomische Zwecke zu 
instrumentalisieren. War der Weihnachtsmann in der Festtagszeit früher 
eher eine nachgeordnete Gestalt, so dominiert er heute in großen Teilen der 
Welt das Fest. Ordnete man ihn vor 150 Jahren durch episkopale Kleidung 
noch christlich ein und verstand ihn als Wächter über Gut und Böse, der 
das Goldene Buch führt, ist er heute eine großväterliche Legitimationsfigur 

102 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2002-1-99 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 15:10:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2002-1-99


weihnachtlichen Kaufrausches und der farblichen Assoziation mit Coca 
Cola Labels. 
Dieses Beispiel beschreibt die Gefahr, die im Zusammenhang zwischen 
Globalisierung und Werten gesehen werden muss: die Ökonomisierung der 
Globalisierung, wie sie heute Fakt ist. Der Prozess der Wertsetzung unter-
liegt, wie immer mehr Bereiche des gesellschaftlichen Lebens, dem Primat 
der Wirtschaft. Was etwas wert ist, ist ökonomisch messbar gemacht oder 
mit der Assoziation zu einem Produkt belegt worden. An diesem Punkt soll 
unsere kritische Diskussion ansetzen. 
Wenn sich ein Wertesystem auf der Welt ausbreitet, welches nicht am Men-
schen als soziales Wesen, sondern am homo oeconomicus ausgerichtet ist, 
birgt dies einiges an Problemen in sich:  
Durch die Zerstörung traditioneller Werte, um die Integration in den 
Weltmarkt zu ermöglichen, geht auch ein Teil der regionalen oder nationa-
len Identität verloren. Die Geschwindigkeit der Umbrüche produziert eine 
wachsende Unsicherheit bei den Menschen, deren ursprüngliche Hand-
lungsnormen nicht mit den neuen Anforderungen und dem global-medial 
vermittelten Wertesystemen übereinstimmen. Dies führt zu individuell 
großem Leid, zu beobachten ist jedoch auch eine Rückbesinnung auf 
traditionelle Werte, welche leicht extreme Ausmaße annimmt und nicht 
selten in Fanatismus mündet. Hier wird dem Vordringen der neoliberalen 
Werte der Rückzug auf alte Werte entgegengesetzt, da keine Möglichkeit 
der Auseinandersetzung mit den neuen Werten gesehen wird oder die 
neuen Werte schlicht nicht akzeptiert werden. 
Unterstützt wird diese Entwicklung dadurch, dass die Globalisierung kei-
neswegs den Wohlstand für alle Menschen erhöht, sondern den wenigen 
Gewinnern eine Masse von Verlierern gegenübersteht. Die Folge der 
neoliberalen Globalisierung ist also kein einheitliches Wertesystem, sondern 
eine Welt voller Werteblöcke, die einander feindlich gegenüberstehen – wie 
wir es z.Z. in der Auseinandersetzung der „zivilisierten Welt“ gegen die 
„Achse des Bösen“ zu deutlich vor Augen haben. 

4. Handlungsperspektiven 
Globalisierung mag zwar kein Schicksal sein, das bedeutet aber nicht, dass 
sie aufgehalten werden könnte oder sollte. Eine Antwort auf die Probleme, 
welche die neoliberale Globalisierung hervorruft, ist also nicht in Protekti-
onismus, Abschottung oder gar Fundamentalismus zu sehen. Ziel muss es 
sein, die Globalisierung so zu gestalten, dass alle Menschen daran teilhaben, 
dass es eine Globalisierung für und durch alle wird, dass sie wirklich 
Wohlstand für alle bringt.  

zfwu, 3/1 (2002), 99-107 103 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2002-1-99 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 15:10:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2002-1-99


Thema dieses Aufsatzes kann es aber nicht sein, zu erörtern, auf welchen 
ökonomischen und politischen Wegen so etwas geschehen könnte, viel-
mehr geht es um den Umgang der globalisierten Welt mit dem Einfluss der 
neoliberalen Globalisierung auf Werte.  
Was wir brauchen, ist ein partizipativer Prozess zur Schaffung eines mini-
malen Wertkonsenses, auf dessen Basis die verschiedenen Kulturen mitein-
ander leben können. Dieser Prozess muss in mehreren Schritten erfolgen, 
an dessen erster Stelle die Auseinandersetzung mit der eigenen Kultur, der 
Geschichte, dem Ist-Zustand und natürlich den gesellschaftlichen Werten 
steht. Im zweiten Schritt folgt dann die Auseinandersetzung mit den 
anderen Kulturen, nach Möglichkeit im Dialog des Kennenlernens, des 
Verstehens. Dann erst kann der Diskurs über einen gemeinsamen 
Wertekonsens erfolgen.  
Schwierig wird das an der Stelle, an der überdeutlich die Folgen aus der 
ökonomischen „Verschlankung“ der Bildung hin zu einer reinen Berufs-
qualifizierung auftreten. Der Ort, an dem Kenntnisse über die eigene 
Geschichte und Kultur und auch über andere Kulturen erfolgen könnte, 
wird immer mehr zu Produktionsstätte einer immer effizienteren „Human-
ressource“, die nicht zur systemkritischen Analyse fähig ist, sondern ledig-
lich ihr möglichst von allem Bildungsballast befreites Fachwissen verwaltet. 
Zur Zeit ist der globalisierten Welt die Möglichkeit genommen bzw. durch 
die wirtschaftsabhängigen Regierungen/ Machthaber gar nicht erst eröffnet 
worden, einen Diskurs zu führen, der in einem globalen Wertekonsens 
mündet. Wie oben ausgeführt sind es die absatzmarktorientierten Interes-
sen transnationaler Konzerne, die den möglichen Enstehungsprozess eines 
konsensualen und wirklich entwickelten globalen Ethos abkürzen und 
Werte schaffen.  
Werte werden in der neoliberal globalisierten Welt zumeist am Faktischen 
ausgerichtet, das heißt an der Logik der Sachzwänge. Damit stellt der 
gesellschaftliche Ist-Wert des Handelns die Grundlage für die eigene 
Bewertung dar und ist gleichzeitig Plattform für den weiteren Abstieg. 
Erlaubt ist, was machbar ist. 
Das widerspricht aber dem Grundgedanken der Ethik. „Wenn man 
erkennen will, was das Richtige ist, darf man sich nicht an dem orientieren, 
was faktisch in der Welt geschieht, sondern muss die Menschen danach 
fragen, was das ist, von dem sie meinen und überzeugt sind, dass es das 
Richtige und Gute und von ihnen Zu-Tuende ist oder wäre“ (Bien 1996: 
21). Die Frage nach dem „guten Leben“ muss wieder gestellt werden und 
zwar ohne die suggestive Vororientierung durch Marketingstrategen. 

104 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2002-1-99 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 15:10:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2002-1-99


Die von der neoliberalen Globalisierung präferierte Ethik des Utilitarismus 
beurteilt die Richtigkeit einer Handlung anhand der Konsequenzen. Eine 
Handlung ist dann geboten, wenn sie überwiegend gute Folgen hat. Die 
utilitaristische Handlungsmaxime lautet also: „Handle so, dass die Folgen 
deiner Handlung für das Wohlergehen aller Betroffenen optimal sind“ 
(Höffe 1992: 11). Der Utilitarismus ist am Nutzen für das Gemeinwohl 
orientiert, ohne sich darauf festlegen zu lassen, was als Nutzen, als Gut 
anzusehen ist und wer darüber entscheidet. Das Prinzip der 
Nutzenmaximierung beinhaltet keine Kriterien der Nutzenverteilung. 
Wenn also der Nutzen einer Gesellschaft an ihrem quantitativen ökonomi-
schen Wachstum gemessen wird, so ist es in einer utilitaristischen Gesell-
schaft durchaus als gut, als richtig anzusehen, dass das wirtschaftliche 
Überleben von Menschen gefährdet wird, um das gesellschaftliche Ziel 
Wachstum zu erreichen. Der Denkfehler besteht darin, dass die Nutznießer 
eines solchen ethischen Ansatzes zumeist gleichzeitig die sind, die das 
gesellschaftliche Ziel definiert und multipliziert haben und das geringste – 
weil nur ökonomische – Risiko tragen, da sie die tatsächlichen gesellschaft-
lichen, wenn auch zumeist nicht demokratisch legitimierten Entschei-
dungsträger sind. Um der zunehmenden Ökonomisierung der Welt, in der 
wir leben, zu begegnen, gibt es zwei Dinge, die nicht nur theoretisch 
reflektiert, sondern auch praktisch umgesetzt werden müssen: 
- Herstellung des Primates der Politik über die Wirtschaft: Die Wirt-

schaft muss nicht nur der angeblich rationalen und strategischen 
Selbstbehauptung des homo oeconomicus, sondern höheren ethischen 
und politischen Zielen dienen. 

- Herstellung des Primates der Ethik über Wirtschaft und Politik. 
So fundamental Wirtschaft und Politik auch sind, sie sind nur Teile der 
Welt, in der wir leben. Um der Humanität willen müssen sie ethischen Kri-
terien unterworfen werden. Die oft zitierte “normative Kraft des Fakti-
schen” muss von einer Ethik reguliert werden, die den Fakten oft zuwider-
läuft. So hat weder die Wirtschaft noch die Politik die Vorherrschaft, son-
dern die unverletzliche Würde der Menschen, ihre Grundrechte und Ver-
antwortlichkeiten, die auf alle Fälle erhalten bleiben müssen. 
Wir dürfen nicht vergessen, dass die Ökonomie (und somit der Markt) ein 
Subsystem der Gesellschaft ist, neben und mit anderen Subsystemen wie 
Recht, Politik, Kultur und Religion. Das wirtschaftliche Rationalitätsprinzip 
ist gerechtfertigt, darf aber nicht verabsolutiert werden. Wie auch immer, 
im wirtschaftlichen Neoliberalismus steckt eine Gefahr, das Subsystem 
Wirtschaft in ein allumfassendes System auszuweiten, dem Recht, Politik, 
Kultur und Religion untergeordnet werden. Aber eine totale Marktgesell-

zfwu, 3/1 (2002), 99-107 105 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2002-1-99 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 15:10:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2002-1-99


schaft hätte verheerende Folgen. Die Subsysteme, die in der Gesellschaft in 
ihrer ganzen Vielfalt die Werte prägen, werden dem Primat der Wirtschaft-
lichkeit nachgeordnet, müssen sich daran messen lassen, daran ihren Wert 
bestimmen lassen. Die Wirtschaft wird also zum zentralen Werteparameter 
der Gesellschaft. 
Die Globalisierung darf sich nicht auf die ökonomischen Maßstäbe 
beschränken. Sie muss von einem von ihr abgehobenen Wertsystem 
umfasst werden, das sie auch kritisch begleitet. Eine Welt mit gegensätz-
lichen ethischen Normen kann nur dann friedlich sein, wenn wir einen 
Minimalkonsens ethischer Standards und grundlegender Einstellungen 
finden, der für alle Nationen und Klassen, für Unternehmer und Arbeit-
nehmer bindend ist. 
Auch angesichts der an allen Stellen aufbrechenden oder sich abzeichnen-
den globalen Krisen bedarf es mehr denn je interkultureller Zusammen-
arbeit und internationaler Kooperation zur Entwicklung tragfähiger 
Lösungsstrategien. Diese kann nur im Bewusstsein gemeinsamer Werte und 
Normen gedeihen, die im Erbe aller Kulturen verwurzelt sind: Im Bewusst-
sein eines globalen ethischen Minimalkonsenses. Gemeint ist ein Prozess 
der Verständigung über die grundlegenden Regeln menschlichen Zusam-
menlebens, der kulturelle Identität nicht einebnet, der aber notwendig ist, 
um eine Basis für globale Handlungsfähigkeit zu schaffen: Ein gemein-
samer Entwurf für zukünftige weltweite Kooperation. 
Dies heißt konkret vor Ort Rückbesinnung auf verbindliche Maßstäbe für 
unser Handeln, die durch fortschreitende Kommerzialisierung verdeckt und 
verdrängt werden. So müssen nicht nur die Rechte, sondern auch Verant-
wortung und Pflichten von Akteuren auf allen Ebenen neu definiert wer-
den, sei es in Politik, Wirtschaft, Forschung oder in privaten Handlungs-
bereichen. 
Ausgehend von einem globalen ethischen Konsens erscheint es vor allem 
notwendig, nach Strategien der konkreten Umsetzung ethischer Standards 
zu suchen bzw. zu untersuchen, welche Faktoren einer Umsetzung vor-
handener Strategien im Wege stehen. 
Mehr als um die detaillierte Auseinandersetzung mit einzelnen Faktoren der 
gegenwärtigen Krise geht es darum, Zusammenhänge zwischen den maß-
geblichen Problemfeldern und Kulturen der Welt besser zu verstehen und 
verständlich zu machen. 
Erste Ansätze für die von uns geforderte ethische Ausrichtung der Globali-
sierung sind in den letzten Jahren verstärkt zu sehen. Die von der Presse so 
titulierten „GlobalisierungsgegnerInnen“, wie sie zuerst in Seattle, dann 
Prag, Genua und schließlich überall zu sehen waren und sind, stellen sich 

106 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2002-1-99 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 15:10:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2002-1-99


keinesfalls gegen die Globalisierung. Sie beginnen – ganz im Gegenteil – 
einen globalen Diskurs über eine Globalisierung, die dem Menschen dient. 
Die oben dargestellten Ansätze – Primat der Politik, ethischer Minimalkon-
sens etc. – finden sich in dieser Bewegung wieder. 
Am Ende dieses Diskurses sollte keine von oben vorgegebene, ökonomisch 
geprägte Wertestruktur stehen, sondern regional und national unterschied-
liche Wertesysteme, die nicht in Konkurrenz oder Hierarchie stehen, son-
dern auf Grundlage des Minimalkonsenses friedlich nebeneinander existie-
ren. Auch auf diese Weise kann Globalisierung Werte schaffen. 

Literaturverzeichnis  
Bien, Günther (1996): „Tu nix Fieses“ – Ethik, was ist das und was leistet sie?, in: 
Der blaue Reiter, Jg. 96, Nr. 3.  ►  Dönhoff, Marion (1997): Zivilisiert den 
Kapitalismus – Grenzen der Freiheit, Stuttgart.  ►  Höffe, Otfried (1992): 
Einführung in die utilitaristische Ethik, Tübingen.  ►  Luhmann, Niklas (1998): 
Die Gesellschaft der Gesellschaft, Frankfurt.  ►  Tetzlaff, Rainer (2000): 
Weltkulturen unter Globalisierungsdruck, Bonn. 
 
Zu den Autoren 
 
Michael Ney 
Heisterbachstr. 23 
53173 Bonn 
Tel: +49-(0)228-3503935 
Email: michaelney@web.de 
 
 
 
Anne Karrass 
Alter Steinweg 18 
20459 Hamburg 
Email: annekarrass@web.de 
 

 
 
Jahrgang 1969, Diplom Soziologe 
(Schwerpunkt Sozialphilosophie), 
Bildungsreferent bei der Katholischen 
Arbeitnehmerbewegung Deutschlands, 
Koordinator des Attac-Bildungsnetz-
werkes 
 
Jahrgang 1977, Diplom Volkswirtin 
(Schwerpunkt Finanzwissenschaft, 
Europa). Zur Zeit Forschungsprojekt 
Europäische Integration/ Europäischer 
Sozialstaat an der Hamburger 
Universität für Wirtschaft und Politik, 
Mitglied im Koordinierungskreises von 
Attac Deutschland 

 

zfwu, 3/1 (2002), 99-107 107 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2002-1-99 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 15:10:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2002-1-99

