»Seelen”

ROBERT SPAEMANN

Im alltaglichen Sprachgebrauch ist die Seele sehr prasent, doch in
philosophischen Zusammenhéingen taucht sie nur noch selten auf,
und auch Theologen fassen den Begriff oft nur mit spitzen Fingern
an.! Ich plddiere dafiir, dass es weiter verniinftig ist, von Seelen zu
sprechen — und zwar bei Menschen und Tieren.

In der Vergangenheit haben aufstrebende Wissenschaften, die
ein hohes Erkldrungspotential hatten, sich zugleich oft tiber-
schatzt. Thre Totalitdtsanspriiche erwiesen sich im Riickblick als
absurd. Das war bei Soziologie und Psychologie so, jetzt sind die
Neurowissenschaften dran. Hier gilt sinngeméafl, was der Philo-
soph Edmund Husserl vor einem Jahrhundert mit Blick auf die
Psychologie bemerkte: Es ist unmoglich, die Logik psychologisch
zu erkldren. Schon Wittgenstein hielt es fiir die grofse Tauschung
der Moderne, dass die Naturwissenschaften die Welt erkliren
konnten. Vielmehr sind sie selbst erkldarungsbediirftig: Naturge-
setze beschreiben Regelmifligkeiten in der Natur — aber woher
diese kommen, erkldren sie nicht. Warum gilt die eine Formel und
eine andere nicht? Das hat uns noch kein Physiker sagen konnen.
Der Sinn der Welt muss, wie Wittgenstein sagt, auflerhalb ihrer
liegen.

1 Dieser Beitrag ist eine iiberarbeitete Version des 2006 erschienenen
Aufsatzes ,Seelen” aus: Friedrich Hermanni und Thomas Buchheim
(Hg.): Das Leib-Seele-Problem, Paderborn, Wilhelm Fink Verlag, 71-
83.

47

- am 14.02.2026, 09:53:51,


https://doi.org/10.14361/9783839412688-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ROBERT SPAEMANN

Die Frage , Gibt es Seelen?” ist undeutlich, solange nicht klar ist,
nach wessen Existenz da gefragt wird und was es, mit Bezug auf
Seelen, heiflen soll, dass es sie gibt. Wie sprechen wir von Seelen,
solange Wissenschaftler, Philosophen und Theologen uns noch
nicht auf die Finger schauen und die Worte im Mund herumdre-
hen? ,,Gib dem Kind den Lutscher, dann hat die liebe Seele Ruhe”,
so sagen wir zum Beispiel. Es gibt aber noch andere Weisen, die
Seele zur Ruhe zu bringen als Lutscher. Ich erinnere mich eines
algerischen Mannes in Frankreich, der Arbeit suchte und nach vie-
len abschldgigen Bescheiden, in denen er nur eine Nummer war,
auf einen Arbeitgeber stiefs, der ihm einen Sitzplatz anbot, ihn
nicht duzte und ihm mit offenbar ehrlichem Bedauern erklirte,
warum er ihn zur Zeit nicht einstellen kénne. ,Ich hatte Hunger”,
so sagte mir der Algerier, ,aber meine Seele hatte gegessen.” Zu
dieser Art, von ,Seele” zu reden, gehort auch das Wort Jesu: ,Was
niitzt es dem Menschen, wenn er die ganze Welt gewinnt, aber
Schaden leidet an seiner Seele”. Und auch das Wort ,Seelsorger”
hat hier seinen Platz. Er gibt mir in der Regel nichts zu essen,
oder, sagen wir, er ist nicht dadurch definiert, dass er Leuten zu
essen gibt sondern dass er ihnen behilflich ist, mit Essen, Nicht-
essen und den Widerfahrnissen des Lebens richtig umzugehen,
das heifit so, dass es ihrer Seele gut tut. Ihnen zu essen geben,
kann dabei allerdings Teil dieser Hilfe sein.

Im Ubrigen kommt das Wort ,Seele” in einer jedermann ver-
standlichen Weise in Zusammensetzungen vor wie ,seelenvoll”
und ,seelenlos” oder , unbeseelt”. Ein Musikvortrag kann seelen-
voll oder seelenlos sein, eine Statue so beseelt, dass ihr Empfin-
dungen wie diejenigen entgegengebracht werden, die eigentlich
nur einem lebendigen Menschen gelten kénnen. Man spricht aber
auch vom seelenvollen Blick eines Hundes. , Unbeseelt” dagegen
nennen wir einen Leichnam, also einen menschlichen Korper, der
nicht mehr lebendig ist.

In dieser Wendung hat sich wohl schon eine philosophisch
impragnierte Vorstellung niedergeschlagen, nach welcher Seele
gleichbedeutend mit dem Prinzip des Lebens ist. In den anderen
Wendungen aber bedeutet ,Seele” immer so etwas wie Innerlich-
keit, Erleben, Empfinden oder das Nach-auflen-treten eines sol-
chen Inneren. Allerdings gerade nicht Innerlichkeit als Bewusst-

48

- am 14.02.2026, 09:53:51,


https://doi.org/10.14361/9783839412688-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

+SEELEN®

sein und Denken. Denn sonst wiére das Seelenvollste, was es gibt,
die Sprache einer wissenschaftlichen Abhandlung, und das carte-
sische Cogito wére die einfache und unwiderlegliche Manifestation
der Existenz der Seele, des , denkenden Dings”. Dass dies nicht so
ist, hat Kant im Paralogismenkapitel der ,Kritik der reinen Ver-
nunft” gezeigt.

Die umgangssprachliche Weise, von Seele zu reden, wird seit
jeher von der Philosophie in zweierlei Richtungen interpretiert.
Sie bewegt sich in der Mitte zwischen zwei klassischen philoso-
phischen Positionen. Die eine ist die eben genannte cartesische.
Manifestation von so etwas wie Seele ist das seiner selbst bewuss-
te Bewusstsein. Dieses Bewusstsein ist durch eine ontologische
Kluft geschieden von der Welt seiner im Raum sich erstreckenden
Gegenstiande, also der materiellen Korper. Allerdings ist dieses
Bewusstsein selbst auf eine fiir uns letzten Endes undurchschau-
bare Weise mit einem menschlichen Korper verbunden. Mit der
Zirbeldriise, meinte Descartes, und lag dabei nicht weit ab von
dem, was wir heute denken, namlich dass das Denken durch das
Gehirn mit der materiellen Welt verbunden ist. Der seelenvolle
Vortrag eines Musikstticks und die , Seelenruhe”, mit der jemand
eine Hiobsbotschaft aufnimmt, haben allerdings Konnotationen,
die sich in dieser philosophischen Engfiithrung kaum unterbringen
lassen. Das Cogito ist weder ruhig noch unruhig, und seelenvoll
kann eine Musik nur per analogiam heifien, weil sie intensive,
aber sanfte Empfindungen weckt. Aber die cartesische res cogitans
empfindet nicht, sie kann sich nur irgendwelcher Empfindungen
bewusst werden. Dass es aber gerade ihre Empfindungen sind,
deren sie sich bewusst wird, das bleibt innerhalb des cartesischen
Dualismus letzten Endes unverstindlich. Denn Empfindungen
gehoren zum Korper, der Korper aber zur Aufienwelt. Was es hei-
Ben soll, das ein Korper mein Korper ist, muss dunkel bleiben, so-
lange das ,mein” sich auf ein denkendes Ding bezieht, fiir das alle
Korper der homogenen Welt duflerer Gegenstinde angehoren.
Wenn wir unter ,,Seele” einen solchen homunculus in einem Men-
schen verstehen, dann liegt es nahe, an dessen Existenz nicht zu
glauben.

Auf der anderen Seite steht Aristoteles. Er beanstandet es
schon als Fehler seiner zeitgendssischen schreibenden und for-
schenden Kollegen, dass sie ,immer nur an die menschliche Seele
zu denken scheinen” (De anima 402 b). Dabei ist fiir Aristoteles

49

- am 14.02.2026, 09:53:51,


https://doi.org/10.14361/9783839412688-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ROBERT SPAEMANN

das, was den Menschen prinzipiell von allen anderen Lebewesen
unterscheidet, namlich die Vernunft, gerade nicht Seele. Seele ist
nach seiner Definition {iberhaupt nicht ein selbstédndig Seiendes
sondern das, was ein selbstindig Seiendes, ndmlich einen leben-
digen Korper zu dem macht, was er ist. Aber was heifst hier ,ma-
chen”? Es heifst: Grund dafiir sein, dass etwas das ist, was es ist.
Ein solcher Grund heifit bei Aristoteles ,morphé”, Form. Was es
aber heif3t, dass die Form Grund ist, konnen wir uns leicht klar
machen, indem wir tiberlegen, was wir antworten, wenn jemand
uns als seine Gastgeber fragt: ,Warum hat heute Nacht ein Vogel
in eurem Garten gesungen?” Wir werden antworten: ,Bei uns gibt
es Nachtigallen, und Nachtigallen singen bei Nacht.” In der Regel
gentigt das als Antwort. Wer wissen will, warum Nachtigallen bei
Nacht singen, dem wird man entweder etwas iiber die genetisch
bedingten spezifischen Auslosemechanismen des Nachtigallenge-
sangs erzdhlen, und wenn er weiterfragt, warum Nachtigallen ge-
rade diese Mechanismen haben, dann bleibt noch die Moglichkeit
einer hypothetischen Evolutionsgeschichte. Aber diese Geschichte
wird wiederum nicht eine Geschichte dieser Mechanismen sein
sondern eine Geschichte der Vogelart, zu der diese Art von Ge-
sang samt dessen Auslosern gehort. Es gibt diese Mechanismen
nur jeweils als Bestandteile einer Artnatur. Die Frage, warum
Nachtigallen bei Nacht singen heifst ndmlich fragen, warum Nach-
tigallen Nachtigallen sind. Denn Nachtigallen sind eben unter an-
derem Vogel, die bei Nacht singen. Das gilt auch fiir kiinstliche
Dinge, z.B. fiir ein Fahrrad. Warum hat dieses Ding zwei Réader?
Weil Fahrrdder zwei Rdder haben. Allerdings ist bei kiinstlichen
Dingen das zugrunde liegende Material von aufien organisiert fiir
einen Zweck, der dem Ding dufierlich ist. Oder besser gesagt, es
bleibt diesem Material dufSerlich, Material zu sein fiir ein Ding.
Denn dieses Ding ist nicht an sich selbst ein Ding, sondern nur
weil und solange wir es als solches betrachten. Warum es Fahrré-
der mit zwei Réddern gibt, konnen wir erkldren, wenn wir von un-
serem Zweck schneller Fortbewegung ausgehen.

Eine Schildkrote ist, was sie ist, unabhdngig davon, als was
wir sie betrachten. Sie ist ein natiirliches Ding, ein Lebewesen, ein
zoon, das standig auf etwas aus ist, von dem wir wissen, dass es
seiner Selbsterhaltung und der Erhaltung seiner Art forderlich ist.
Dass es selbst nicht davon weifd sondern nur wir, heifst das also
nicht, dass es eben, wie jedes artifizielle System, nur fiir uns ein

50

- am 14.02.2026, 09:53:51,


https://doi.org/10.14361/9783839412688-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

+SEELEN®

System, also eine Einheit ist? Das ist deshalb nicht der Fall, weil
zwar nur wir, die menschlichen Beobachter, das Aussein-auf des
Tieres, seinen Trieb in seiner teleologischen Struktur verstehen.
Aber das heifst nicht, dass der Trieb nur fiir uns ein Trieb ist, so
wie die Suchbewegung eines elektronischen Torpedos nur fiir uns
eine Suchbewegung ist. Denn an sich sucht nattirlich das Torpedo
nichts, wahrend das Tier selbst sucht. Was nur wir wissen, ist wa-
rum es das sucht, was es sucht. Gewiss, das Tier scheint auch zu
wissen, was es sucht, denn wenn es das Gesuchte gefunden hat,
ist es offenbar zufrieden und die liebe Seele hat Ruhe. Aber wa-
rum seine Seele gerade durch diesen Fund Ruhe hat, das verste-
hen nur wir. Darum frisst das appetitlose Tier eben einfach nicht,
wiéhrend wir wissen, wozu der Hunger gut ist und bei chroni-
scher Appetitlosigkeit zum Arzt gehen, weil wir den Wunsch ha-
ben, den Wunsch zum Essen zu haben. Den Wunsch zum Essen
aber hat auch das gesunde Tier. (Es gibt Menschen, denen die An-
ziehungskraft des anderen Geschlechts fehlt, auf der die Fortexis-
tenz der menschlichen Gattung beruht. Es handelt sich hier offen-
kundig um das, was Aristoteles eine ,hamartia tes physeos”
nennt, einen , Fehler der Natur”.)

Die bisherigen Bemerkungen sind zunéchst einfach Paraphrasen
des aristotelischen Satzes ,Leben ist das Sein des Lebendigen.”
Leben ist nicht eine Eigenschaft des dem Lebewesen zugrundlie-
genden Materials sondern es ist eine Weise zu sein. Ja, es ist die
exemplarische Weise zu sein. Wenn wir von der Existenz von
Dingen sprechen und mehr meinen als deren Objektsein fiir ein
Subjekt, dann meinen wir, sie seien auf irgendeine Weise dem
Sein des Subjektes dhnlich. Das Sein des Subjektes aber ist nicht
sein Bewusstsein sondern sein Leben. Andernfalls hitten ja Sub-
jekte aufgehort zu existieren wenn sie bewusstlos sind, also z.B.
wenn sie schlafen. Seit Platon und erst recht seit den Neuplatoni-
kern kennen wir die ontologische Trias ,Sein-Leben-Bewusst-
sein”. Erst Descartes hat mit dieser Trias gebrochen. Er kennt nur
noch Bewusstsein und das bewusstlose Sein ausgedehnter Objek-
te. Leben ist demgegentiber keine clara et distincta perceptio. Des-

51

- am 14.02.2026, 09:53:51,


https://doi.org/10.14361/9783839412688-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ROBERT SPAEMANN

cartes schrieb in einem Brief an die Prinzessin Elisabeth, um zu le-
ben miisse man aufhoren zu reflektieren. Tatsidchlich wird es nie-
mandem gelingen, morgens aus dem Bett zu kommen, wenn er
dariiber nachdenkt, wie er das macht, einen Willensentschluss in
eine Bewegung seiner Beine umzusetzen.

Fiir Aristoteles heifit, so sagte ich, Seele das Prinzip des Le-
bendigen. Aber wir stoffen immer wieder auf dieselbe Schwierig-
keit: was heiflt ,Prinzip“? Ist es etwas anderes als eine Abstrakti-
on, so wie das Wort ,Leben” und mit diesem gleichbedeutend?
Wenn Leben Sein des Lebendigen ist, dann sind die verschiedenen
Arten des Lebendigen verschiedene Weisen zu sein. Aristoteles
nennt die Weise eines Dinges zu sein physis, Natur. Die Natur ei-
nes natiirlichen Dinges ist der Grund seines spezifischen Verhal-
tens und seiner spezifischen Reaktionen auf duflere Einwirkun-
gen. Die Natur lebendiger Dinge aber heifit Seele. Was lebendige
Dinge von nicht lebendigen unterscheidet, ist, dass ihre Existenz
nicht einfaches Vorhandensein ist sondern eine Leistung, ein akti-
ver Selbstvollzug. Lebewesen sind darauf aus, zu sein, was sie
sind. Ihr Sein ist bestdndiger aktiver Widerstand gegen das
Nichtsein. Ihre Einheit ist ein ununterbrochener Prozess der Integ-
ration. Wird er unterbrochen, dann hort das Lebewesen auf zu
sein. Es stirbt. Leben ist Negentropie, eine unwahrscheinliche, der
Tendenz der Entropie entgegengesetzte Tendenz, die am Ende
immer unterliegt, aber dass sie tiberhaupt ist, ist ihr Triumph.

Die Integration zu einer lebendigen Einheit kann verschiedene
Formen annehmen. Es ist mit Bezug auf die hoheren Lebewesen
die herrschende Lehrmeinung, dass die Integration des Organis-
mus geleistet wird durch das Gehirn, wenigstens ab dem Zeit-
punkt, wo der Organismus ein Gehirn ausgebildet hat. Diese An-
sicht ist inzwischen durch einige amerikanische Publikationen,
vor allem von Dr. Allan Shewmon nachhaltig erschiittert. Es ist
erwiesen, dass so genannte hirntote Menschen, wenn auch mit
Unterstiitzung durch Apparate, ihren Hirntod um Jahre tiberlebt
haben. Ein hirntoter Knabe hat die ganze Pubertit durchgemacht.
Bekannt ist der Fall der hirntoten Frau in Erlangen, die ein Kind
bis zur Geburt ausgetragen hat. Die Integration des Organismus,
so lautet die Schlussfolgerung, ist offenbar ein holistisches Ge-
schehen, fiir das tiberhaupt nicht ein einzelnes Organ ,verant-
wortlich” ist.

52

- am 14.02.2026, 09:53:51,


https://doi.org/10.14361/9783839412688-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

+SEELEN®

Welchen Grund aber haben wir, dieses Geschehen nicht sys-
temtheoretisch zu deuten, also als Funktion eines spezifischen Zu-
sammenwirkens materieller Elemente? Wozu hier von Seele spre-
chen? Was unterscheidet, so konnten wir verallgemeinernd fra-
gen, Lebensprozesse von ihrer perfekten Simulation?

Der Unterschied liegt darin, dass wir uns zwar durch Simula-
tion das Funktionieren unserer eigenen Lebensprozesse verstand-
lich machen konnen, dass wir das aber nur kénnen, wenn wir die
zu diesem Zweck in Gang gesetzten Prozesse unter dem Gesichts-
punkt ihrer Herbeifithrung dieses Zweckes, also teleologisch in-
terpretieren. Diese Ergebnisorientierung der Simulation ist aber
nur moglich fiir Wesen, die von sich selbst her, namlich weil sie
leben, wissen, was es heif$t, auf etwas aus zu sein. Ein Thermostat
ist von sich selbst her kein Thermostat. Die Prozesse, die in ihm
ablaufen, haben von sich her kein Ziel und kein Ende. Sie sind ge-
geniiber der Aufrechterhaltung einer gleich bleibenden Tempera-
tur im Raum gleichgiiltig. Menschen, also lebende Wesen, haben
sie so arrangiert, dass das Ergebnis der Interaktion verschiedener
mechanischer Abldufe eine gleich bleibende Zimmertemperatur
ist. Menschen sind es, die Temperaturen zu verschiedenen Zeiten
miteinander vergleichen und ihre Gleichheit oder Ungleichheit
feststellen. Und so auch, wenn sie informationsverarbeitende Ma-
schinen herstellen. Wir sind es, die materielle Zustinde als un-
wahrscheinlich und daher als Triager moglicher Information be-
nutzen und dann sozusagen riickwirkend Information durch Neg-
entropie definieren. Mit anderen Worten: Die Simulation, weit
entfernt, uns das zu erklidren, was sie simuliert, setzt vielmehr
immer das Original voraus, um tiberhaupt als Systemstruktur und
als Simulation aufgefasst werden zu koénnen. Der Psychosomati-
ker Thure von Uexkiill hat in seinem langst nicht gentigend beach-
teten Werk , Mensch und Natur” sorgfaltig herausgearbeitet, dass
unsere Kausalanalysen immer eine teleologische Verfassung ha-
ben. Wir miissen einen Ausschnitt der Wirklichkeit herstellen und
einen Zustand als Endzustand betrachten, mit Bezug auf den wir
dann Antezedensbedingungen suchen, also Mittel zur Herbeifiih-
rung dieses Endzustandes. In der unbelebten Natur gibt es keine
von sich her ausgezeichneten Endzustidnde, also keine Wirklich-
keitskreise, sondern nur einen sich unendlich fortwilzenden
Weltprozess, den man eigentlich nur als eine Art , Vorwirklich-
keit” betrachten kann, dhnlich dem apeiron bzw. der hyle, der Ma-

53

- am 14.02.2026, 09:53:51,


https://doi.org/10.14361/9783839412688-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ROBERT SPAEMANN

terie des Aristoteles. Erst wir, die Betrachter, bringen diesen Pro-
zess in einzelnen Ausschnitten zur Wirklichkeit. ,,Forma dat esse”,
heifdt es bei den Aristotelikern des Mittelalters. Aber die Form ist
in der unbelebten Natur das Produkt der Beobachtung, wie uns
die heisenbergsche Unscharferelation deutlich gemacht hat. Es hat
keinen Sinn zu fragen, was die Elementarteilchen denn selbst sind,
ehe sie sich uns, je nach unserer Fragestellung als Teilchen oder
als Korpuskel prasentieren.

Das Lebendige zeichnet sich dadurch aus, dass das telos seiner
Lebensprozesse nicht von aufien an es herangebracht wird, son-
dern dass es selbst sich von sich aus durch das Aussein-auf als ei-
ne Weise des Seins definiert. Das telos wird nicht von aufien an es
herangebracht, es ist selbst teleologisch verfasst. Darum nennt
Aristoteles die Seele , Entelechie”, also das eigene Innehaben eines
telos. Von dieser entelecheia heift es, sie sei ,morphé”, d.h. Form.
Die Form ist also nicht ein statisches Ordnungsprinzip und Leben
nicht wie Nicolai Hartmann schrieb, eine blofie Uberformung ei-
nes von sich gegen diese Uberformung indifferenten Materials.
Eine solche Uberformung liefe sich ja sehr wohl auch simulieren.
Und auch die Strukturen, die sich, wie wir heute wissen, spontan
aus einem Chaos herausbilden, sind nicht Entelechien, d.h. ihr
Organisationsprinzip ist nicht eine Leistung oder Funktion. Leben
aber heifst, Anorganisches stindig in den eigenen Dienst stellen,
ndmlich in den Dienst an der Selbstverwirklichung und Selbster-
haltung des Lebendigen. Lebendiges ist nicht den physikalischen
und chemischen Gesetzmaéfligkeiten entzogen. Aber mit dem Le-
bendigen entsteht eine neue spezifische Form der Ursdchlichkeit,
ndmlich der Reiz, und eine neue Form von Ursache-Wirkungs-
Relation, das Verhiltnis Reiz-Reaktion. Und hier zeigt sich nun
wiederum das, was wir Entelechie, Seele nennen konnen, nimlich
ein Prinzip der Spontaneitdt, der Eigentatigkeit, aufgrund dessen
das Lebendige selbst dariiber entscheidet, was fiir es Ursache sein
soll und was nicht. Und diese Entscheidung ist eine Funktion der
Tendenz des Lebendigen, sich zu verwirklichen und sich zu erhal-
ten. So entscheidet das menschliche Auge dariiber, wann ein
Lichtsignal fiir es zu einem Reiz wird. Wenn wir aus einem hellen
Raum in einen dunklen treten, sehen wir zunichst nichts. Aber
das Auge adaptiert sich an die Dunkelheit und reagiert dann auf
ein schwaches Licht, das es eine Minute zuvor gar nicht wahrge-
nommen hat. Und der Fressnapf, der im hungrigen Hund die Se-

54

- am 14.02.2026, 09:53:51,


https://doi.org/10.14361/9783839412688-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

+SEELEN®

kretion von Séften anregt und ihn zum Napf rennen ldsst, ist fiir
den satten Hund so gut wie nicht da.

Das Lebewesen senkt und erhoht seine Reizschwelle. Aller-
dings nur in einem bestimmten Spielraum, der durch seine Artna-
tur, also durch seine entelechiale Form vorgegeben ist. Wo die Ein-
wirkung zu schwach oder zu stark ist, kann das Lebewesen nicht
mehr reagieren, sondern die Pflanze geht ein und das Tier weicht
der Einwirkung oder deren Fehlen durch Ortsverdanderung aus.

Aber noch einmal die Frage: lasst sich all dies nicht schlieSlich
auch simulieren? Gibt es {iberhaupt irgendeine Leistung von Le-
bewesen und von denkenden Wesen, die sich nicht simulieren
lasst? Mir scheint, es ist eine schwache Verteidigung der Ur-
spriinglichkeit von Leben und von Bewusstsein, wenn man ver-
sucht, irgendwelche objektivierbaren Leistungen zu ersinnen, die
eine Maschine nicht perfekt nachahmen kann. Diese Art der Ver-
teidigung ist stdndig mit Riickzugsgefechten beschéftigt und mit
dem Errichten immer neuer enger Mauern, die uneinnehmbar sein
sollen und dann eben doch eingenommen werden. Der dauerhafte
Sieg des Computers tiber den Schachweltmeister ist —leider, leider
—nur eine Frage der Zeit.

Keine Frage der Zeit ist die Beantwortung der Frage, wie es ist,
eine Fledermaus zu sein. Das wissen wir nicht und werden es nie
wissen, sofern wir nicht selbst die Seele einer Fledermaus haben,
also Fledermiuse sind. Aber dann wiren wir nicht mehr wir son-
dern Fledermé&use und wiissten nicht mehr, wie es ist, ein Mensch
zu sein. Und wir wiissten auch nicht, wie es ist eine Fledermaus
zu sein, weil es zwar irgendwie ist, eine Fledermaus zu sein, aber
zum Fledermaussein gehort es aller Wahrscheinlichkeit nach,
nicht darauf zu reflektieren, wie es ist, das zu sein, was man ist.
Dennoch haben wir Grund anzunehmen, dass es irgendwie ist, ein
Lebewesen zu sein, wéhrend es ebenso vermutlich nicht irgend-
wie ist ein Atom zu sein. Weshalb es denn im Grunde nur mit Be-
zug auf Lebendiges Sinn hat, von Sein in einem anderen Sinn zu
sprechen als im Sinn von Objektsein fiir ein Lebewesen. White-
head hatte, wie mir scheint, recht mit der apodiktischen Behaup-
tung, zu einer aktualen Entitit gehore notwendig ein Subjektpol.
Lebendiges aber unterscheidet sich von Unlebendigem dadurch,
dass dieser Subjektpol ihm nicht duflerlich sondern in ihm selbst
ist.

55

- am 14.02.2026, 09:53:51,


https://doi.org/10.14361/9783839412688-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ROBERT SPAEMANN

Was diese Worte aber bedeuten, also die Worte , Innehaben”,
,Auf etwas aus sein”, ,Selbstsein” usw., die alle Paraphrasen des
Wortes ,,.Leben” sind, das wissen wir nur, weil wir selbst leben.
Alle Versuche, Leben als einen komplizierten Aggregatzustand
von anorganischer Materie zu verstehen, scheitern daran, dass wir
uns selbst so nicht verstehen konnen. Wir selbst aber sind nicht
reine Geister in Maschinen sondern unser Sein ist bewusstes Le-
ben. Aber das Leben von Tieren und Pflanzen ist nicht bewusstes
Leben. Mit welchem Recht kéonnen wir dann versuchen, ihr Leben
nach Analogie des unsrigen zu verstehen? Wissen wir, wie unbe-
wusstes Leben ist? Natiirlich nicht, denn wenn wir wissen, was
Leben ist, ist es eben bewusstes Leben. Und doch erleben wir
selbst stindig das Kontinuum von Leben und Bewusstsein. Ich er-
lebe meinen Hunger anders als ein dufleres Ereignis. Ich erlebe ihn
als meinen Hunger. Das Subjekt, auf das sich dieses ,mein” be-
zieht, ist aber eben nicht mein bewusstes Ich, nicht also mein Be-
wusstsein. Nicht mein Bewusstsein hat Hunger sondern ich. Und
,ich”, das ist ein Personalpronomen, das sich nicht auf ,ein Ich”
bezieht, sondern auf einen lebendigen Organismus. Tatsdchlich
bemerken wir ja, dass wir Hunger haben, in der Regel so, dass der
bemerkte Hunger nicht mit dem Bemerken des Hungers in eins
fallt. So konnen wir wéhrend einer Arbeit plotzlich bemerken,
dass wir einen leichten Kopfschmerz haben und dann uns erin-
nern, dass wir schon einige Zeit lang ein diffuses Unbehagen ver-
spiirten. Aber erst, wo es unsere Aufmerksamkeitsschwelle tiber-
schreitet, wird es uns in bestimmter Form, ndmlich als Hunger
bewusst, den wir schon eine Weile hatten. Wenn wir nun gefragt
werden, was der Hunger war, ehe wir uns seiner bewusst wur-
den, so ist es unmoglich, diese Frage zu beantworten. Denn wir
koénnen ja nur von dem Hunger wissen, von dem wir wissen. Wir
miissten also antworten: ,Der unbewusste Hunger ist dasselbe
wie der bewusste Hunger abziiglich des Bewusstseins.” Wir wis-
sen, dass abziiglich des Bewusstseins etwas von der Wirklichkeit
des Hungers bleibt. Aber dieses etwas kénnen wir nicht in einer
klaren und deutlichen Weise beschreiben. Aber es geniigt uns zu
wissen, dass der Hunger schon vor der Reflexion auf ihn da war,
um zu wissen, dass er uns mit allem Lebendigen verbindet und
dass wir keinen Grund haben, Hunger und Durst unseres Hundes
als etwas prinzipiell anderes, als unseren Hunger und Durst an-
zusehen, ndmlich als Erleben eines Nahrungs- oder Fliissigkeits-

56

- am 14.02.2026, 09:53:51,


https://doi.org/10.14361/9783839412688-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

+SEELEN®

mangels. Fiir alle Wesen, fiir die es irgendwie ist, das zu sein, was
sie sind, gilt deshalb, dass wir tiber sie sprechen miissen und nur
sprechen konnen nach Analogie unseres eigenen Erlebens. D.h.
wir miissen ihnen eine Subjektivitat zusprechen, die nicht iden-
tisch ist mit der Subjektivitdt bewusster und ihrer selbst bewusster
Menschen und die doch nicht ohne Rekurs auf sie, also auf uns
selbst wahrgenommen werden kann. Die neuzeitliche Naturwis-
senschaft versteht die Amobe besser als den Menschen und sein
Bewusstsein. Dieses schliefSlich auch noch zu verstehen ist gewis-
sermaflen ihr hochstes Ziel. Aber sie kann dieses Ziel per definiti-
onem nicht erreichen. Denn sie ist wesentlich Bedingungsfor-
schung, die Erforschung objektiver Bedingungszusammenhénge.
Subjektivitdt, Selbstsein aber ist gerade Emanzipation von den
Entstehungsbedingungen. Ein Objekt verstehen wir, wenn wir,
wie Thomas Hobbes schreibt, ,, know what we can do with it when
we have it”. Selbstsein verstehen wir so gerade nicht. Und dass
wir die Amobe verstehen, gilt auch nur, wenn wir einen sehr ein-
geschrankten Begriff von Verstehen haben. Die neuzeitliche Na-
turwissenschaft beruht ndmlich gerade auf dem Verzicht auf Ver-
stehen. Aristoteles glaubte noch zu verstehen, warum ein Stein
nach unten fallt. Er verstand ndmlich diesen Fall als Analogie zu
einem Esel, der in den Stall lduft oder eines Menschen, der nach-
hause strebt, an seinen oikeios topos. Auch der Stein will nachhau-
se, und fiir ihn ist zuhause unten. Der neuzeitlichen Naturwissen-
schaft gentigt es zu wissen, mithilfe welcher Naturgesetze wir die-
sen Fall und seine Geschwindigkeit rekonstruieren kénnen. Ver-
stehen kénnen wir etwas nur, soweit wir es nach Analogie von
uns selbst verstehen konnen, also wie es ist, eine Amobe zu sein
nach Analogie dessen, wie es fiir uns ist zu sein. Diese auf nichts
Auflerlebendiges zuriickfithrbare Subjektivitdt alles Lebendigen
ist es, die wir Seele nennen. Und Seele ist auch das Prinzip der
Identitdt eines Lebewesens. Die Frage, wie viele Planken am Schiff
des Theseus ausgewechselt sein miissen, damit es nicht mehr das
Schiff des Theseus ist, diese Frage erlaubt beliebige, willkiirliche
Antworten. Das Schiff ist ndmlich nur fiir uns ein Schiff. Und so-
lange Menschen es akzeptieren, das Schiff als Schiff des Theseus
zu betrachten, obwohl sdmtliche Planken erneuert sind, ist nichts
dagegen einzuwenden. Denn das Schiff ist tiberhaupt nur ,etwas”
fiir uns. Anders wire es, wenn das Schiff ein natiirliches Ding wé-
re und eine Seele hitte. Dann wire es unserer Willkiir durchaus

57

- am 14.02.2026, 09:53:51,


https://doi.org/10.14361/9783839412688-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ROBERT SPAEMANN

entzogen, wie lange wir es als dieses identische Ding betrachten
wollten. Denn es hitte dann eine Tendenz, einen Trieb, sich selbst
als eben dieses Ding zu verwirklichen und zu erhalten. Und kein
Zwillingsschiff, kein Klon dieses Schiffes wire dasselbe Schiff. Es
gibt m.E. zwingende Argumente gegen das Klonen von Men-
schen. Kein gutes Argument ist die Behauptung, geklonte Men-
schen hitten keine personale Identitdt. Dann hitten ndmlich einei-
ige Zwillinge auch keine. Sie haben aber eine, und jeder sagt zum
anderen ,,Du” und nicht ,Ich”.

Ich fasse das Bisherige zusammen. Sagen, Lebendiges habe eine
Seele heifit sagen, dass Lebendigsein nicht verstanden werden
kann als Epiphdnomen, als Zustand oder Eigenschaft dessen,
woraus das Lebendige besteht, sondern als das Sein dieses Seien-
den, das auf keine Weise riickfiihrbar ist auf seine Entstehungsbe-
dingungen. Lebendiges ist im exemplarischen Sinne das, was
Aristoteles Substanz nannte. Wenn ein Hund aufhort zu bellen,
hort er nicht auf zu sein. Wenn er aufhort ein Hund zu sein, hort
er auf zu sein. Er ist tot. Leben ist seine Weise zu sein, und
Hundsein ist seine Weise zu leben. Es ist seine Seele. Seele haben
heifst ferner, nicht als Element der Umwelt eines anderen definiert
zu sein sondern selbst eine Umwelt zu konstituieren.

Eine Seele zu haben verbindet den Menschen mit allem Le-
bendigen. Von allem, was Odem hat, spricht der Psalmist und
meint damit alles Lebendige, ausdriicklich auch die jungen Raben,
die nach Gott rufen, indem sie nach Nahrung rufen. Von den {ib-
rigen Lebewesen unterscheidet sich der Mensch durch Vernunft
und durch die in der Vernunft begriindete Freiheit des Handelns
nach Griinden. Zwar ist auch menschliches Handeln zunéchst be-
dingt durch vorrationale Bediirfnisse und Impulse. Und wo ich
keinen Grund habe, eher mit dem linken als mit dem rechten Fuf3
aufzustehen, da steht es mit dieser Entscheidung genau so wie bei
einem Tier. Ich bin ldngst aufgestanden, ehe ich mit der Frage fer-
tig bin, mit welchem Fuf} ich zuerst aufstehen soll. Aber wo ich
Griinde habe, etwas zu tun oder nicht zu tun, da geht der irratio-
nale Impuls und das Bediirfnis ein in den Komplex der Hand-

58

- am 14.02.2026, 09:53:51,


https://doi.org/10.14361/9783839412688-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

+SEELEN®

lungsgriinde und es ist eine Sache verniinftiger Entscheidung,
welchen Stellenwert ich ihnen gebe. So wie alles Lebendige inner-
halb eines gewissen Spielraums selbst automatisch entscheidet,
welche physikalischen Phdanomene fiir es zu einem Reiz werden,
auf den es reagiert, so entscheidet der Mensch dariiber, welche
biologischen Impulse fiir ihn zu einem Motiv werden. Und diese
Entscheidung geschieht nicht automatisch sondern nach einem
Prozess des Mit-sich-zu-Rate-Gehens.

In diesem Prozess taucht dann das Seinkonnen von anderem
Lebendigen auf. Denn es gehort wiederum zum Menschen, zu
wissen, dass anderes Lebendige existiert, das nicht nur zur eige-
nen Umwelt gehort sondern zu dessen Umwelt wir gehoren. Mit
diesem Wissen ist so etwas wie ein Gewissen verbunden, das uns
veranlasst, diesem Wissen im Handeln zu entsprechen und dem
anderen, wie wir sagen, ,gerecht zu werden”. Wovon ich hier
spreche, ist das, was wir Geist nennen. Ist Geist etwas Seelisches?
Ist er begreiflich als Funktion der Selbstverwirklichung und
Selbsterhaltung eines Menschen? Das scheint nicht der Fall zu
sein. Als geistiges Wesen ist der Mensch zur Selbstrelativierung
fahig, und zwar nicht nur als Individuum sondern auch als Gat-
tungswesen und als Multiplikator seiner Gene. Der Mensch ist,
wie Nietzsche sagte, fahig den Menschen um eines Grofieren wil-
len zu lieben als der Mensch. Die Gottesliebe war fiir Nietzsche
die hochste Idee, die bisher in der Geschichte aufgetaucht ist. Aris-
toteles hatte unpathetischere Griinde dafiir anzunehmen, der nous
poietikos, die Vernunft konne, da sie sich nicht in ihren biologi-
schen Funktionen erschopft, nicht Teil der Seele sein und nicht
durch Zeugung weitergegeben werden. Sie komme ,thyrathen”,
von auflen in die Seele hinein. Geist scheint ja doch die Perspekti-
vitdt aller sinnlichen Wahrnehmung zu transzendieren, schon da-
durch, dass er von dieser Perspektivitit weif$ und sie entspre-
chend relativieren kann. Geist haben heifdt, sich nicht fiir den Mit-
telpunkt der Welt halten sondern fiir einen unter anderen. Gerade
dies wissend wird dann das verniinftige Wesen in einem ganz
neuen Sinne zum Selbstzweck. Seine Selbstrelativierung gibt ihm
die Wiirde, die jede Instrumentalisierung von aufien verbietet.

Die Welt, die sich dem Geist erschlief8t, ist die semantische
Welt, die Welt der Zeichen. Zeichen verweisen auf etwas, aber
nicht wie Signale, die eine Reaktion auslosen, sondern im Sinne
des Bedeutens. Sie stehen fiir etwas als etwas. Semantik aber ist

59

- am 14.02.2026, 09:53:51,


https://doi.org/10.14361/9783839412688-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ROBERT SPAEMANN

dem neurophysiologischen Zugriff prinzipiell entzogen. Was wir
im Gehirn feststellen konnen, sind Zustiande, raumliche Zustiande.
Also auch Zustinde, die durch semantische Gehalte ausgeltst
werden konnen, wie Lust und Unlust, Angst und Begierde. Sogar
der Zustand konzentrierter Aufmerksamkeit auf mathematische
Sachverhalte oder Probleme. Nicht aber diese Gehalte selbst, nicht
intentionale Gehalte. Das hat Husserl schon vor fast hundert Jah-
ren in seinen , Logischen Untersuchungen” definitiv gezeigt. Intenti-
onale Gehalte haben keine Entsprechung im Gehirn. Sonst miiss-
ten wir die Infinitesimalrechnung ebenso in einem Gehirn ablesen
koénnen, wie ein Streichquartett von Mozart oder Michelangelos
Pieta Rondanini. Die Hirnforschung wire die Integrationswissen-
schaft fiir alle Natur- und Geisteswissenschaften. Und ein Fehler
in einem mathematischen Beweis wére genau so ein positiver
Hirnzustand wie die Korrektur dieses Fehlers, ein Zustand, der
letzten Endes aufgrund physikalischer Gesetze in einen anderen
tibergeht. Man muss diese Dinge nur beim Namen nennen, um ih-
re Absurditit zu erkennen.

Die Trias Korper, Seele, Geist entspricht der klassischen, auf
Platon und den Neuplatonismus zurtickgehenden Trias Sein, Le-
ben, Bewusstsein, die erst seit Descartes dem Dualismus von Den-
ken und Ausdehnung, von Geist und Materie gewichen ist. Leben
war fiir Descartes keine clara et distincta perceptio und Erleben nur
dann eine Erkenntnisform, wenn es sich um bewusstes Erleben
handelt. Ich kann die Geschichte des Problems hier nicht nach-
zeichnen. Es war die Kirche, die, aus einem christologischen Inte-
resse, den Geist zu einem Teil der menschlichen Seele erklirte.
Rudolf Steiner sprach in diesem Zusammenhang von einer ,Ab-
schaffung des Geistes” durch das Konzil von Konstantinopel von
680. Steiner ignorierte dabei den Kontext der Frage, um die es
ging, die volle menschliche Natur Jesu, zu der es auch gehoren
sollte, dass Jesus einen menschlichen Geist hatte, der nicht iden-
tisch mit dem gottlichen Geist war sondern eben integrierender
Bestandteil dieses leib-seelischen Individuums. Der nous des Aris-
toteles ist eigentlich gar nicht individuiert, sondern mit ihm ragt
das Geistige als ein Allgemeines in das Individuum hinein, ohne
doch Teil von ihm zu werden. Der arabische Aristoteliker des ho-
hen Mittelalters, Averroes, hat denn auch den Geist als unsterblich
betrachtet. Wenn er kein Teil des Menschen ist, kann er auch mit
dem Menschen nicht sterben. Aber was da nicht stirbt, ist eben ein

60

- am 14.02.2026, 09:53:51,


https://doi.org/10.14361/9783839412688-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

+SEELEN®

allgemeiner Geist, der nicht durch die Materie individuiert wurde,
und der deshalb auch das menschliche Individuum, die menschli-
che Seele an seiner Unsterblichkeit nicht partizipieren ldsst. Die
menschliche Seele stirbt. Thomas von Aquin hat dieser These des
Averroes einen eigenen Essay gewidmet, ,De unitate intellectus,
contra Averroistas”, in dem er die wesentliche Geistigkeit der
menschlichen Seele verteidigt. Die Seele ist danach jeweils in ih-
rem Wesen definiert durch ihre héchste Funktion. So hat die Seele
der Tiere auch vegetative Funktionen, die sie mit den Pflanzen
gemeinsam hat. Dennoch ist sie nicht eine Pflanzenseele, zu der
dann noch eine eigene Wirklichkeit, die der Bewegung und der
sinnlichen Wahrnehmung kommt. Sondern was sie zum Tier
macht und wodurch sie eine Tierseele ist, sind eben die hoheren
Funktionen. Und so der Geist. Es ist der Geist, der die menschli-
che Seele zu einer menschlichen macht. Der Mensch ist nicht ein
Tier, zu dem dann, wenn es auf dem Hohepunkt seiner Entfaltung
ist, noch ein tiberpersonlicher Geist hinzutritt, sondern er ist
Mensch in jeder seiner Funktionen. Auch in den animalischen, die
eben nicht nur animalisch sind. Menschliches Essen ist ein kultu-
relles Geschehen, das himmlische Hochzeitsmahl kann deshalb
nach Analogie des irdischen vorgestellt werden. Und fiir die se-
xuelle Vereinigung von Mann und Frau gilt genau das Gleiche.
Die moderne Anthropologie hat diese Sicht bestétigt. Wenn daher
der menschliche Geist unsterblich ist, dann ist es auch die mensch-
liche Seele, denn sie ist eine geistige Seele. Welchen Grund aber
haben wir anzunehmen, dass die geistige Seele den Tod des von
ihr beseelten Korpers tiberdauert, eine Annahme, die in der
Menschheit zu fast allen Zeiten dominierend war und die nicht
identisch ist mit dem christlichen Glauben an die Auferstehung
des Fleisches? Nicht identisch, sage ich, wohl aber kompatibel, ja
sogar leichter mit diesem Glauben zusammenzudenken als die
Annahme eines Ganztodes der Person. Es gibt in der Tradition der
Philosophie eigentlich nur zwei Griinde und deren Variationen.
Beide gehen auf Platon zurtick. Der erste Grund argumentiert mit
der Einfachheit des ,Ich denke”. Es hat, im Unterschied zum be-
seelten Korper, keine Teile, kann also auch nicht in Teile zerfallen
und so aufhoren zu existieren. Kant hat in dem Kapitel tiber die
Paralogismen der reinen Vernunft dieses Argument in der Version
von Moses Mendelssohn zuriickgewiesen. Wir konnen, so meint
Kant, nicht wissen, was es mit der Einfachheit des Bewusstseins

61

- am 14.02.2026, 09:53:51,


https://doi.org/10.14361/9783839412688-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ROBERT SPAEMANN

auf sich hat und ob es ontologisch nicht doch nur Epiphdnomen
komplexer Prozesse ist. Zweitens aber gibt es, so schreibt Kant,
Vergehen nicht nur als Zerfall in Teile sondern auch als Abneh-
men von Intensitit intensiver und nicht extensiver Grofsen. Wir
konnen uns das Vergehen der geistigen Seele so denken. Das an-
dere platonische Argument ist eigentlich nie auf ein kréftiges Ge-
genargument gestofSen. Es argumentiert platonisch, ohne, wie das
Einfachheitsargument, von Platon selbst entfaltet worden zu sein.
Es geht davon aus, dass die geistigen Funktionen der Seele sich
nicht mehr im Rahmen biologischer, auf Selbsterhaltung gerichte-
ter Funktionskreise bewegen. Sie beziehen sich auf ewige Wahr-
heiten. Und dies in einem doppelten Sinn. Erstens auf nicht kon-
tingente Wahrheiten wie die der Logik und der Mathematik,
Wabhrheiten, die in keiner Weise daseinsrelativ auf Seelisches sind,
wie Husserl in seinen , Logischen Untersuchungen” gezeigt hat. Die
Vernunft verldsst hier die Sphire des Kontingenten und Vergéng-
lichen so eindeutig, dass schwer zu sehen ist, wieso sie selbst ganz
und gar an die Existenz dieser Sphére gebunden bleiben sollte.
Aber nicht nur dies: auch die kontingenten Wahrheiten erhebt die
Vernunft in den Status ewiger, indem namlich jedes kontingente
Ereignis dadurch in eine ewige Wahrheit transformiert werden
kann, dass wir die indexikalischen Ausdriicke wie ,hier” und
Jjetzt” ersetzen durch neutrale Zeitangaben. Und dann ist es ewig
wahr und wird ewig wahr bleiben, dass wir am 31. Mai 2008 in
Hannover {iber die Seele gesprochen haben. Diese Ablosung von
der Perspektivitdt indexikalischer Ausdriicke und die Transforma-
tion kontingenter in ewige Wahrheiten ist ein Specificum des
Geistes und legt den Gedanken nahe, der Geist miisse selbst die-
ser Ewigkeitssphdre angehoren, wo aber der Geist den Charakter
einer Funktion der Seele hat, da auch die menschliche Seele. Frei-
lich hat eine solche Seele etwas Schattenhaftes. Denn als Seele die-
ses und dieses Menschen ist sie wesentlich Form, Entelechie eines
Organismus und auf diesen bei der Entfaltung ihrer Funktionen
angewiesen, auf die Augen fiir das Sehen und auf die Ohren fiir
das Horen. Auf die Sinneswahrnehmungen aber insgesamt fiir
das Denken, das seine Gegenstinde nur durch die Sinne emp-
fangt. Wenn wir also die geistige Seele als unsterblich denken —
wozu wir nach Kants Auffassung moralisch genoétigt sind —, dann
kénnen wir sie doch nicht denken als das eigentliche Selbst des
Menschen, das nun von der korperlichen Fessel befreit ist. Wir

62

- am 14.02.2026, 09:53:51,


https://doi.org/10.14361/9783839412688-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

+SEELEN®

miissen sie denken als hingeordnet auf eine Auferstehung, durch
die die menschliche Person als Ganze wiederhergestellt wird.
Thomas von Aquin geht so weit zu sagen, die vom Leib getrennte
Seele sei keine Person. Sie ist es deshalb nicht, weil sie blofses Fiir-
sichsein ist, das sich nicht die fiir sie natiirliche Objektivitit geben
kann, solange sie dem Medium der Objektivitdt entzogen ist, der
Materie.

Dass wir den Geist nicht als schwebend tiber den Wassern des
Psychischen denken diirfen sondern ihn als geistige Seele denken
miissen, scheint mir heute besonders wichtig zu betonen. Ich stell-
te schon mit Bezug auf das Seelische die Frage nach der Simulati-
on. Was die Simulation der geistigen Funktionen betrifft, so wer-
den wir immer wieder iiberrascht durch die anscheinende Unbe-
grenztheit der Simulation solcher Leistungen. Warum sagen wir,
wenn wir ernsthaft reden, dass der elektronische Rechner eben
nicht denkt? Weil Denken nicht Denken ist, wenn es nicht als
Denken erlebt wird. D.h. wenn seine Leistungen nicht Lebens&u-
Berungen sind. Der Geist in der Maschine ist kein Geist. Es kann
ihn gar nicht geben. Die Wirklichkeit des Geistes heifit: Leben.
Darum ist ja auch ein geistiges, personales Wesen nicht tot, wenn
es aufhort zu denken sondern wenn es aufhort zu atmen. Denken,
das sich nicht als Denken erlebt, das nicht durch ein urspriingli-
ches Gestimmtsein in der Welt ist und Welt hat, ist gar kein Den-
ken sondern nur dessen Simulation. Und diese Simulation ist als
Simulation nur fiir lebendige Wesen wahrnehmbar. Menschlichen
Geist gibt es nur als bewusstes Leben. Aber es gilt auch das Um-
gekehrte. Bewusstes Leben ist fiir uns Paradigma fiir Leben tiber-
haupt. Nur von bewusstem Leben aus haben wir Zugang zu nicht
bewusstem Leben. Und nicht bewusstes Leben ist weniger eindeu-
tig und weniger intensiv Leben als es bewusstes Leben ist. ,Qui
non intelligit”, so schreibt Thomas von Aquin in einem seiner Aris-
toteleskommentare, ,,non perfecte vivit sed habet dimidium vitae”.

Lassen Sie mich noch etwas sagen tiber die Frage der Weiter-
gabe des Lebens und der Erschaffung personaler, d.h. geistiger
Seelen.

Die aristotelische Lehre besagte, dass der nous, der Geist ,thy-
rathen”, von auflen in die Seele sozusagen hineinragt, aber nicht
Teil der Seele ist. In der christlichen Theologie des Mittelalters er-
fuhr diese Lehre eine Abwandlung, von der schon die Rede war.
Wenn der Geist des Menschen Teil der Seele und also individuiert

63

- am 14.02.2026, 09:53:51,


https://doi.org/10.14361/9783839412688-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ROBERT SPAEMANN

ist und bleibt, dann bleibt doch die Frage, wie wir Menschen uns
die Entstehung dieser Geistigkeit zu denken haben. Kant schreibt
in der ,,Metaphysik der Sitten”, dass wir uns von der Erzeugung ei-
nes Freiheitswesens, also einer Person durch eine , physische Ope-
ration” keinen Begriff machen konnen. Die christlichen Lehrer
folgerten daraus, dass eine solche Erzeugung gar nicht moglich
sei. Und so finden wir im katholischen Katechismus die traditio-
nelle Lehre, dass die geistige Seele tiberhaupt nicht durch Zeu-
gung entstehe sondern durch einen unmittelbaren Schopfungsakt
Gottes anlédsslich der Zeugung. Diese Lehre hat aber einen Haken.
Ihre Plausibilitdt steht und fallt mit einer biologischen Hinter-
grundannahme, die die unsrige nicht mehr sein kann, die An-
nahme der so genannten Sukzessivbeseelung. Thomas von Aquin
war der Meinung, dass der menschliche Embryo zunéchst eine
vegetative und spéter eine animalische Seele besitze. Erst am vier-
zigsten Tag nach der Zeugung erlosche diese animalische Seele
und Gott erschaffe nun unmittelbar und ohne Zutun der Eltern
die menschliche Geistseele. (Ubrigens sollte es nur mit Jesus an-
ders gewesen sein. Er besafl vom Augenblick der Empfiangnis eine
menschliche Seele.) Die Lehre von der Sukzessivbeseelung ist heu-
te obsolet und wird nur noch von einigen orthodoxen Thomisten
vertreten. Wir wissen, dass vom Augenblick der Zeugung an die
menschliche DNA komplett ist und sich von da an kontinuierlich
entfaltet. Ein Mensch war nie etwas anderes als ein Mensch. Wenn
das aber so ist, dann ist die scholastische Theorie unhaltbar, die
Zeugung habe nichts mit der Entstehung der geistigen Seele zu
tun. Da es nicht verschiedene Seelen in einem Menschen gibt,
wiirde das ndmlich heifien, die Zeugung habe gar nichts mit der
Entstehung der menschlichen Seele zu tun. Aber dann wire die
Zeugung keine Zeugung, denn Zeugung ist Erzeugung eines Le-
bewesens, also eines beseelten Wesens. Die These Kants bleibt al-
so, dass wir uns von der Erzeugung eines Freiheitswesens — also
eines Wesens mit einer geistigen Seele — keinen Begriff machen
konnen. Und wenn der verstorbene Papst Johannes Paul II.
schrieb, der menschlichen Zeugung sei , die Mitwirkung am gott-
lichen Schoépfungsakt auf geheimnisvolle Weise eingeschrieben”,
dann ist das ein metaphorischer, der Interpretation bediirftiger
Ausdruck. Aber er ist eine offensichtliche Verabschiedung der Ka-
techismuslehre von der unmittelbaren, also nicht durch so ge-
nannte Zweitursachen vermittelten Erschaffung der Seele. Der

64

- am 14.02.2026, 09:53:51,


https://doi.org/10.14361/9783839412688-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

+SEELEN®

Papst sagt , geheimnisvoll”. Kant sagt, wir miissen eine solche Ur-
séchlichkeit annehmen, von der wir uns doch keinen Begriff ma-
chen konnen. Wir verfiigen tiber kein begriffliches Instrumentari-
um, um den Zusammenhang der Innenperspektive und der Au-
Benperspektive verstehen zu konnen. So wie wir kein Instrumen-
tarium besitzen, um die Wellennatur und die Korpuskelnatur des
Elektrons, bzw. seinen Ort und seinen Impuls gleichzeitig beo-
bachten und denken zu konnen. Dieser uniiberwindliche Dualis-
mus ist es, der die Philosophen im Brot halt.

65

- am 14.02.2026, 09:53:51,


https://doi.org/10.14361/9783839412688-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- am 14.02.2026, 09:53:51,


https://doi.org/10.14361/9783839412688-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

