Postkoloniales Rereading
Die Haitianische Revolution, das Undenkbare
und die koloniale Zerbrechlichkeit bei Heinrich von Kleist'

Christopher A. Nixon

»Es ist verantwortungsvoll, Biicher zu
lesen, aber Buchwissen ist nicht mit
Verantwortung gleichzusetzen«
(Spivak 2014: 150).

Haitianische Revolution und historiografisches Silencing

Am 1. Januar 1804 erklirte Jean-Jacques Dessalines die Westhilfte der Insel His-
paniola zur unabhingigen Schwarzen® Republik Haiti. Die damalige franzésische

1 Bei der Verfassung des Textes stellten sich grofle Herausforderungen an eine diskriminie-
rungssensible und rassismuskritische Sprache, insbesondere durch die Kleist'sche Erzahlung
selbst sowie die historischen und literaturwissenschaftlichen Forschungsbeitrige. Begriffe
wie etwa >Mestizes, >Mulatte, sMaroon< und >Bossale« konsolidieren rassistische Stereotype
und biologistische Vorstellungen von >Rasse<und sHautfarbe«. Gerade fiir den im Englischen
iblichen Wortgebrauch mixed race gibt esim Deutschen keine diskriminierungsfreie Entspre-
chung. Im Folgenden habe ich soweit moglich auf rassistische Fremdbezeichnungen, auch
in den ausgewahlten Zitaten, verzichtet. Schwarz wird, wie mittlerweile iiblich, als Eigenbe-
zeichnung groR- und weif kleingeschrieben sowie kursiv gesetzt.>Hautfarbe<und>Rasse« (wo
der Begriff der Rassifizierung nicht méglich) stehen in einfachen Anfiihrungszeichen, um sie
als soziale Konstruktionen kenntlich zu machen. Das N-Wort im Text wird geschwérzt.

2 Wahrend Toussaint Louverture keine radikale Losldsung von Frankreich anstrebte, realisier-
te Dessalines die Unabhingigkeit Haitis. Die neue Verfassung nivellierte Privilegien, unter-
sagte weiflen Siedler:innen Grundbesitz und erklarte im 14. Artikel die Haitianer:innen zu
»Schwarzen«: »Toute acception de couleur parmi les enfants d’une seule et méme famille,
dont le chef de I'Etat est le pére, devant nécessairement cesser, les Haitiens ne seront désor-
mais connus que sous le dénomination génériques de noirs« (Janvier 1886 : 32). Getachew
(2016: 834—838) macht deutlich, dass diese Mafinahme keine exkludierende Praxis gewesen
ist. Schwarz wurde als »political category« (ebd.: 835) eingefiihrt, um die durch den Kolonia-
lismus rassifizierte postkoloniale Gesellschaft zu einen.

18.02.2026, 21:57:26. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EEm—


https://doi.org/10.14361/9783839464489-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

84

Historische und theoretische Signaturen

Kolonie mit dem Namen Saint-Domingue gehérte mit seinen protoindustriellen
Zuckerplantagen zu den reichsten Kolonien Europas. Dort beutete ein besonders
brutales Arbeitsregime die aus Afrika entfiithrten und versklavten Menschen aus.
Jahrlich wurden im Durchschnitt zwanzigtausend Menschen gewaltvoll mit Schif-
fen nach Saint-Domingue gebracht (vgl. zu den grauenvollen Uberfahrten etwa
James 2021: 25—27 und allgemein Redikers Studie 2008 zum >Sklavenschiff<), damit
bei den hohen Sterbezahlen die Zuckerexporte nach Europa aufrechterhalten wer-
den konnten (vgl. dazu die prignante historische Zusammenfassung bei Griiner
2020: 82—90).

Diesen nekropolitischen »Todeswelten<® (Mbembe 2011: 89, Herv. im Original)
und Terrorregimes widersetzten sich 1791 versklavte Menschen im Norden des
Landes. Sie stiefSen jene turbulenten Ereignisse an, die heute als die »Haitianische
Revolution« bezeichnet werden. Diese antikoloniale Erhebung machte Haiti zum
ersten unabhingigen Staat siidlich des Rio Grande. Um ihre (welt-)historische
Signifikanz wird bis heute gerungen.

Michel-Rolph Trouillot zeigt in seinem Buch Silencing the Past (2015), dass in dem
(politischen) Prozess, in dem Menschen historische Ereignisse in Quellen festhal-
ten, archivieren und erzihlen und als Geschichte konsolidieren (vgl. ebd.: 26), sub-
alterne Positionen und Perspektiven marginalisiert und zum Schweigen gebracht
werden (vgl. ebd.: 31-69). Schon Walter Benjamin wollte deshalb die hegemonia-
le Geschichtsschreibung irritieren und die Unterdriickten als geschichtliches Sub-
jekt restituieren (vgl. Benjamin 1991: 1244 und allgemein zu >subalternen Geschich-
ten<im postkolonialen Kontext Chakrabarty 2008). Ebendieses Subjektsein, und das
heifdt mit Hannah Arendt auch die (politische) Fahigkeit zum »Anfangenkdnnen«
(vgl. Arendt 1994: 217-226),° wird den Schwarzen >Agent:innenc (agents), >Akteur:in-
nenc (actors) und Stimmen (subjects) (vgl. Trouillot 2015: 23) abgesprochen. Stattdes-
sen wird ihre Bedeutung durch die in Forschungsbeitrigen hiufig anzutreffende
Behauptung banalisiert, dass die Franzdsische Revolution und die Déclaration des

3 Vgl. zu Kolonie und Plantagensystem als>Ausnahmezustand< Mbembe (2011: 72—75). Es geht
Mbembe bei den»Todeswelten«und die sie herstellende »Nekropolitik«begrifflich auch dar-
um, »neue und einzigartige Formen der sozialen Existenz [zu fassen], bei der riesige Bevol-
kerungen Lebensbedingungen unterworfen werden, die sie in den Status lebendiger Toter ver-
setzen« (ebd.: 89, Herv. im Original).

4 Es gab selbstverstandlich bereits Widerstand gegen die Kolonialherrschaft, die beispielswei-
se von aus der Versklavung geflohenen sogenannten Maroons wie Francois Mackandal aus-
ging (vgl. James 2021: 37f.).

5 »Durch das Freisein, in dem die Gabe der Freiheit, des Anfangenkdnnens, zu einer greifbar
weltlichen Realitat wird, entsteht zusammen mit den Geschichten, die das Handeln erzeugt,
der eigentliche Raum des Politischen. Es gibt ihn immer und iiberall, wo Menschen in Frei-
heit, ohne Herrschaft und Knechtschaft miteinander leben« (Arendt 1994: 225).

18.02.2026, 21:57:26. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EEm—


https://doi.org/10.14361/9783839464489-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Christopher A. Nixon: Postkoloniales Rereading

Droits de 'Homme et du Citoyen aus dem Jahre 1789 die Haitianische Revolution in
Saint-Domingue iiberhaupt erst méglich gemacht haben sollen.

The search for external influences on the Haitian Revolution provides a fascinat-
ing example of archival power at work, not because such influences are impossi-
ble but because of the way the same historians treat contrary evidence that dis-
plays the internal dynamics of the revolution. Thus, many historians are more
willing to accept the idea that slaves could have been influenced by whites or free
mulattoes, with whom we know they had limited contacts, than they are willing
to accept the idea that slaves could have convinced other slaves that they had the
right to revolt [...]. But such evidence of an internal drive, although known to most
historians, is not debated — not even to be rejected or interpreted otherwise. It is
simply ignored, and this ignorance produces a silence of trivialization. (Trouillot
2015:103f)

Diese >Trivialisierung« ist nach Trouillot ebenso wie die schlichte >Tilgung« (erasure)
ein Moment des historiographischen Silencing (vgl. ebd.: 96f.),° das sich auch in
deutschsprachigen Standardwerken finden ldsst. Wolfgang Reinhard etwa schreibt,
dass die »politische Interkation« (Reinhard 2018: 580) mit Frankreich die Haitiani-
sche Revolution anstief}, die letztlich die Franzésische Revolution in den Kolonien
aufarbeite (vgl. ebd.: 580-586). Besonders die europdischen Geschichtsschreibun-
gen milssen dieses Verhiltnis zwischen Metropole und Kolonie differenziert aufar-
beiten. Ansonsten festigen sie den kolonialen Diskurs und die rassistischen Grund-
annahmen des 18. und 19. Jahrhunderts, die etwa die Philosophen G.W.F. Hegel und
Immanuel Kant in ihren Schriften durch ihre Rassifizierung und Inferiorisierung
von Schwarzen Menschen mitgestalteten (vgl. dazu etwa Dhawan 2014). »[T]o what
extent has modern historiography of the Haitian Revolution — as part of a conti-
nuous Western discourse on slavery, race, and colonization — broken the iron bands
of the philosophical milieu in which it was born« (Trouillot 2015: 74)?

Eduardo Griiners The Haitian Revolution zeigt in diesem Sinn, dass sich die Hai-
tianische Revolution auch als eine »meta-revolution« (Griiner 2020: 59, Herv. im Ori-
ginal) begreifen lieRe. Sie nimlich entlarvte den in den universalen Menschenrech-
ten enthaltenen Partikularismus und offenbarte ein Europa, dessen Wohlstand und
Freiheit koloniale Versklavung und Ausbeutung bedeutete. Es lisst sich tiberdies er-
ginzen, dass, wie es Flavio Eichmann (2016) herausarbeitet, selbst die Umsetzung
des franzosischen Abolitionsdekrets in den Kolonien ab 1794 hauptsichlich realpoli-
tischen Interessen und kaum, wie oft einfach angenommen wird, dem zeitgengssi-

6 Trouillot nennt sie zwei >Tropens, »figures of discourse« (Trouillot 2015: 96). Sie sollen deut-
lich machen, wie die Haitianische Revolution in aulerhaitianischen Geschichtsschreibungen
behandelt wurde.

18.02.2026, 21:57:26. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EEm—

85


https://doi.org/10.14361/9783839464489-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

86

Historische und theoretische Signaturen

schen Menschenrechtsdiskurs folgte.” Die Politikwissenschaftlerin Adom Getachew
bezweifelt deshalb zurecht, ob sich die Haitianische Revolution in diesem normati-
ven Rahmen, als »radical project of inclusion« (Getachew 2016: 824), adiquat deuten
lasst. Stattdessen beschreibt sie die Haitianische Revolution als »politics of transfi-
guration« (ebd.: 831), die die Subalternen als »innovative political agents« (ebd.: 839)
erscheinen lisst:®

The Haitian Revolution’s transfigurative politics inaugurated an alternative
universal premised on the ideal of autonomy and emerging out of the specific
sites of colonial domination. Well before the revolution culminated in the first
black sovereign state, the ideal of autonomy was being articulated among slaves
who enacted what freedom might mean in the context of colonial slavery. For
instance, by absconding from plantations to cultivate abandoned lands on the
basis of small-scale proprietorship, former slaves refashioned themselves as
an independent peasant class. In these actions, they enacted a vision of free-
dom predicated on the ownership of land and cultivation for subsistence while
rejecting a plantation economy in which their labor was directed toward the
production of cash crops. (Ebd.: 832)

Getachew befiirwortet somit, die Haitianische Revolution in ihrem individuellen,
kollektiven und transnationalen Autonomieanspruch genuin aus den spezifischen
kolonialen Herrschaftsbedingungen und Widerstandsstrategien abzuleiten. Es
geht Getachew wie auch Trouillot keinesfalls darum, die Haitianische Revolution
zu romantisieren. Die hoch stratifizierte und rassifizierte Gesellschaftsordnung’® in

7 Am 4. Februar 1794 wurde durch den franzésischen Nationalkonvent das Abolitionsdekret
verabschiedet. Bereits am 21. Juni 1793 erklarten unter groRem Druck die zwei Zivilkommis-
sare Léger-Félicité Sonthonax und Etienne Polverel die Abschaffung der Versklavung in Saint-
Domingue. Eichmanns historische Rekonstruktion zeigt, »dass die Proklamation von Sontho-
nax und Polverel den Umstanden vor Ort geschuldet war und wenig mit dem universalen
Anspruch der Erklarung der Menschenrechte zu tun hatte« (Eichmann 2016: 48f.).

8 Diese transfigurative Politik hat eine »politics of fulfillment« (Cetachew 2016: 831) zum
Gegenstiick, die die Haitianische Revolution, sodann begriffen als Inklusionsprojekt, folgen-
dermafien charakterisiert: »[B]y framing the response to exclusion in terms of the realiza-
tion of previously articulated ideals, subaltern action is denied the possibility of reimagining those
ideals or inaugurating alternatives« (ebd.: 822, Herv. CN).

9 Die weifle Bevolkerung aus Plantagenbesitzern (grands blancs) und kleinen Handlern, Arbei-
tern und Straftitern (petits blancs) stellte blof eine kleine Minderheit (rund 27.000 Men-
schen). Die Free People of Colour (gens de couleur libres) waren oft gebildet und wohlhabend.
Sie besaRRen dennoch blof} eingeschrankte Rechte (vgl. dazu ebd.: 829f.). Hinzu kommen die
ehemaligen Versklavten, die Freigelassenen (affranchis) und Geflohenen. Mit 500.000 Perso-
nenstellten die Menschen, die in Afrika geboren und nach Saint-Domingue entfiihrt wurden,
die deutliche Mehrheit (vgl. zu den genannten Zahlen und>Rassen« sowie Klassenkonflikten
Griiner 2020: 86—90).

18.02.2026, 21:57:26. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EEm—


https://doi.org/10.14361/9783839464489-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Christopher A. Nixon: Postkoloniales Rereading

Saint-Domingue erzeugte unterschiedliche Interessen, die auch zu Konflikten und
Kriegen innerhalb des Revolutionsregimes fithrten. Dabei produzierte auch die hai-
tianische Geschichtsschreibung Ausschliisse.”® Auch Revolutionire wie Toussaint
Louverture wurden lange zu einseitig aufgearbeitet. Die Haitianische Revolution
ist, durch ihre historische Singularitit in einem kolonialen Herrschaftsregime
aus Arbeit, Ausbeutung und Unterdriickung, zu einem postkolonialen Paradigma
geworden, in dem subalterne Identitit, Reprisentation und Geschichtsschreibung
als (Un-)Moglichkeit verhandelt wird. Im zeitgendssischen Diskurs um >Rasses,
Versklavung und Kolonialismus waren die Ereignisse in Saint-Domingue schlicht
munthinkable« facts« (Trouillot 2015: 82)."* Wie hat sich nun dieses Undenkbare in
eine literarische Erzdhlung des frithen 19. Jahrhunderts eingeschrieben?

Kleists Die Verlobung in St. Domingo. Deutungsversuche und Ambivalenz

Heinrich von Kleist hat 1811 eine Erzidhlung mit dem Titel Die Verlobung in St. Domingo
verdffentlicht. Die dort berichteten tragischen Ereignisse sollen im Jahre 1803 statt-
gefunden haben, als die napoleonischen Truppen die 1793 in Saint-Domingue abge-
schaffte Sklaverei mit Gewalt wiedereinzufithren suchten. Dabei ging es Kleist nicht
um eine Interpretation des revolutioniren Geschehens sowie ihre historisch richti-
ge Darstellung (vgl. etwa Herrmann 1998: 112, Anm. 5). Die realhistorische Haitaini-
sche Revolution bleibt eine Hintergrundgeschichte des tragischen Liebesverhaltnis-
ses zwischen den Protagonisten Gustav und Toni. Die Kleist-Forschung diskutierte
deshalb, ob »das exotische Milieu erst nachtriglich in die Erzihlung aufgenommen
worden [ist]« (Horn 1975: 125), und hinterfragte grundsitzlich die Bedeutung des
Diskurses um >Rasse< im Text.”” »[S]tatt die gesellschaftlichen Hintergriinde und
Ursachen [..] zu analysieren« (ebd.: 118), die die koloniale Situation in Saint-Dom-
ingue prigten und die selbstverstindlich auch das Figurenhandeln im Text struk-
turieren, »[schilderten] [Kritiker:innen] diese Welt ganz allgemein und unverfing-
lich« (ebd.). Sie entpolitisierten den realen historischen Konflikt des Textes zu einem
tiberzeitlichen (metaphysischen, existentiellen) Drama des Menschseins, insofern
sie nicht ohnehin die Verlobung als eine Krisen-Projektion des Dichters lasen (vgl.

10 Trouillot macht dies an dem in Afrika geborenen General Jean-Baptiste Sans Souci deutlich
(vgl. Trouillot 2015: 31-69).

11 »The unthinkable is that which one cannot conceive within the range of possible alterna-
tives, that which perverts all answers because it defies the terms under which the questions
were phrased. In that sense, the Haitian Revolution was unthinkable in its time: it chal-
lenged the very framework within which proponents and opponents had examined race,
colonialism, and slavery in the Americas« (ebd.: 82f.).

12 Einen kurzen Systematisierungsversuch liefert Martin (2008: 48-50).

18.02.2026, 21:57:26. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EEm—

87


https://doi.org/10.14361/9783839464489-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

88

Historische und theoretische Signaturen

ebd.: 118f). Dadurch wird die »gesellschaftlich politische Frage von Sklavenhalter-
gesellschaft und Revolution« (ebd.: 119) zum Schweigen gebracht. Die Kritiker:innen
unterlagen dabei oft selbst ihren eigenen »Rassenvorurteile[n]« (vgl. ebd.: 120). Die
Rezeptionsgeschichte des Textes miisste insofern im Hinblick auf das darin wirksa-
me Silencing ausfithrlich untersucht werden.

Es ist letztlich die Liebesgeschichte, die in Kleists Erzdhlung den kolonialen
Diskurs um Rassenzuschreibungen wesentlich bestimmt (vgl. auch Werlen 1992:
460): Toni nimlich ist, nach dem in Saint-Domingue herrschenden biologistischen
Klassifizierungsschema,” eine Quarteronin (im Text wird sie eine »Mestizin«
genannt; Kleist 2005: 223). Das Liebesverhiltnis zu einem weifSen Soldaten aus Eu-
ropa (Schweiz) im franzosischen Dienst ist deshalb in mancherlei Hinsicht bereits
kolonial prifiguriert (vgl. etwa zum zeitgendssischen pseudowissenschaftlichen
Diskurs um >Rassenvermischung« (miscegenation) Zantop 2003: 196—199). Das im
Text rassifizierte Motiv des Liebesverbots bliebe ohne die Beriicksichtigung des
historischen und diskursiven Kolonialkontexts unzureichend interpretiert.*

Derselbe Vorbehalt erstreckt sich auch auf Forschungsarbeiten, die eine Er-
kenntnis-, Tiuschungs- und Wissensproblematik in Kleists Verlobung konstatie-
ren (vgl. dazu etwa Weigel 1991)." Die postkoloniale Theorie hat lingst deutlich
gemacht, dass auch unsere (Fremd-)Wahrnehmung durch eine (sozialisierte) ko-
loniale Epistemologie bestimmt ist (vgl. dazu etwa Santos 2016, Quijano 2016),
dass das Erkennen deshalb am Andersseins des anderen seine Grenze hat und dass
>Rasse« und >Hautfarbe« (metaphorische und unzuverlissige) Zeichen (vgl. Bhabha
2004: 94-120) sind (vgl. die Diskussion um >Hautfarbe« in Kleists Verlobung etwa
bei Gilman 1975, Weigel 1991: 207-209, Martin 2008: 51-55), die ihre denotierten
Bedeutungen und sozialen (rassifizierten) Wirklichkeiten iiberhaupt erst erzeugen.
Die handelnden Subjekte in Kleists Erzihlung lassen sich deshalb als soziale Kon-
struktionen begreifen. Neuere Forschung bezieht hierbei notwendigerweise auch
das intersektionale Zusammenspiel zwischen >Rasse< und Geschlecht ein (vgl. Byrd

13 In Griiners Kapitel zu Saint-Domingue um 1791 wird behauptet, dass es mindesten 64 unter-
schiedliche Begriffe und Kategorien gab, um Menschen nach Pigmentierung einzuteilen (vgl.
Griiner 2020: 88) und darauf eine soziale Hierarchie aufzubauen.

14 »Die Verlobung in St. Domingo ist eine Liebesgeschichte; die Rassenprobleme auf Haiti sind
nicht ihr Thema, sondern sind Merkmale der Situation, in der Kleist seine ungliicklich Lie-
benden agieren laf3t« (Herrmann1998:129). Solche Interpretationen verkennendie in Liebes-
verhaltnissen naturgemafd eingeschriebenen Machtverhiltnisse. Sie konsolidieren das text-
immanente Silencing.

15 »[Die Tauschungen im Text] erscheinen vielmehr als Effekte einer narrativen Dynamik, die
ber einen>Willen zum Wissen<in Gang gehalten wird, der seinen Gegenstand —in der Ori-
entierung an leitenden Vorstellungskonzepten der Aufklarung — doch jeweils verfehlt« (Wei-
gel1991: 206, Herv. im Original).

18.02.2026, 21:57:26. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EEm—


https://doi.org/10.14361/9783839464489-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Christopher A. Nixon: Postkoloniales Rereading

2017). Sigrid Weigel schlussfolgerte am Beispiel des Kleist'schen Textes, welche

Konsequenzen eine solche diskursorientierte Interpretation haben kann:

Das hiefle, daf in der »Verlobung in St. Domingo« mehr >Geschichte« enthalten
ist, als es auf den ersten Blick den Anschein hat, und zwar in Gestalt der Denk-
muster und Vorstellungen, der Diskursfiguren und Metaphern, die in historische
Erfahrungen eingehen und diese strukturieren. Fiir die Untersuchungsperspekti-
ve einer literaturwissenschaftlichen Lektiire bedeutet das: als>Helden<des Textes
wdren nicht in erster Linie die Charaktere oder Figuren zu befragen, sondern die
Bilder und Diskurse, die imaginire und symbolische Ordnung der Dinge, die durch
die Figuren, ihre Auferungen und die Konstellationen, in denen sie agieren, zur
Darstellung kommen und die im Text [...] in Szene gesetzt werden. (Weigel 1991:
205)16

Mit dem >Rassendiskurs« als zentrales Thema in Kleists Verlobung brachte die For-

schung auch die »Frage nach Kleists Einstellung zur Sklavenbefreiung und zur

franzosischen [sic!] Revolution« (Herrmann 1998: 114) ein.”” Es wurde spekuliert,

ob Kleist die Situation in Europa — das heifdt die »preufdisch[e] Erhebung gegen

die Franzosen« (Uerlings 1991: 189) — nach Saint-Domingue iibertrug™ und sich

dadurch seine »grundsitzliche Parteinahme gegen Imperialismus und Unterdrii-

ckung« (ebd.: 185) ableiten lieRe. Diese Annahme wies Herbert Uerlings beziiglich

Person und Text — im Folgenden wird es ausschliefdlich um die Erzihlung gehen -

in einem haufig zitierten Beitrag im Kleist-Jahrbuch zuriick und stellte ebenfalls
fest:”

Die »Verlobung in St. Domingo« enthilt also zwar eine scharfe Kritik mancher
Mifistinde in Haiti. Dazu gehéren vor allem Babekans Erzahlungen ihrer von Mif3-
handlungen gepragten Lebensgeschichte, der Hinweis auf Congo Hoangos Ver-
schleppung und Gustavs allerdings halb zuriickgenommene Kritik der Behand-
lung der Schwarzen durch die Weifen. Eine konsequente, den Kolonialismus und

Vgl. dazu auch Martin (2008: 50): »The critical task of reading Kleist’s sDie Verlobung in St.
Domingoc« requires an analysis of how textual elements function in relation to the cultural
construct of race in order to produce meaning«.

»[Dlas inhaltliche Problem [fithrte] zu erzdhltheoretischen Fragestellungen« (Herrmann
1998: 114), die Kleist und die teils offen rassistische Erzidhlstimme methodisch zu trennen
suchten.

Eine dhnliche Ubertragung, als eine Form des Silencing, liegt in der historischen Bewertung
der Haitianischen Revolution durch die Franzosische Revolution, wie oben ausgefiihrt.
Wihrend ich Uerlings hierbei zustimme, ist seine Interpretation des Liebesverhéltnisses zwi-
schen Toni und Gustav im obigen Sinn verfehlt. Obwohl Uerlings die Erzdhlung in ihrem ko-
lonialen Kontext interpretiert (die Verlobung ist eben kein Preuflen in Haiti), soll die unter-
schiedliche Rassifizierung von Toni und Gustav eine untergeordnete Rolle einnehmen (vgl.
Uerlings 1991: 194). Zantop (2003: 194) weist ebenfalls auf diesen Widerspruch hin.

18.02.2026, 21:57:26. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EEm—

89


https://doi.org/10.14361/9783839464489-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

90

Historische und theoretische Signaturen

die Sklaverei als>strukturelles Gewaltverhiltnis<grundsatzlich ablehnende Positi-
on ist aber ebensowenig erkennbar wie eine Rechtfertigung einer revolutiondren
Abschaffung der Sklaverei. (Ebd.: 192)

Diese innere Ambivalenz des Textes macht einseitige Textvereinnahmungen wenig
glaubhaft und fordert eine verantwortungsvolle Lektiire, die die Geschichtlichkeit
des Verstehens selbst beriicksichtigt und im Text sowohl rassistische Stereotype de-
konstruiert als auch sein koloniales Silencing bricht. Was kann allerdings dabei ein
postkoloniales Rereading leisten?

Postkoloniale Lektiiren

Gayatri Chakravorty Spivak zeigt in ihren feministischen Lektiiren, wie kanonische
und eurozentrische Texte verantwortungsvoll postkolonial gelesen werden kénnen.
Spivak wie auch Edward Said*® entwickeln dazu eine ausdifferenzierte Theorie des
Lesens, die ich im Folgenden blof3 schlaglichtartig skizzieren kann und an die ich
mein Rereading des Kleist'schen Textes orientiere. Diese Lektiiren tragen mit und
gegen den Text Schicht um Schicht Bedeutungen ab und férdern dadurch die Welt
des Textes, sein intertextuelles Netz aus Beziigen, zutage.

Ein Beispiel ist Spivaks Three Women's Texts and a Critique of Imperialism (1985).
Sie untersucht dort in Charlotte Brontés Jane Eyre und Jean Rhys’ >Hypertext< Wi-
de Sargasso Sea, wie die subalterne Frau des Globalen Siidens textuell in Erschei-
nung tritt. Diese ist bei Bronté und Rhys Bertha, eine weifle Kreolin aus Jamaika mit
mutmaflich psychischen Erkrankungen.” Sie steht dem Ehegliick zwischen Jane
und Edward im Weg und stitrzt sich bei einem Brand in den Tod. Ihre Darstellung
und textuelle Bedeutung bei Bronté analysiert Spivak folgendermafien: »I have sug-
gested that Bertha's function in Jane Eyre is to render indeterminate the boundary between
human and animal and thereby to weaken her entitlement [ihre legitime Ehe mit Ed-
ward, CN] under the spirit if not letter of the Law« (Spivak 1985: 249, Herv. CN).
Wide Sargasso Sea gibt Bertha, die also Bronté textuell zu einem kolonialen Subjekt
reduziert hat (Zhnliches geschieht auch mit Toni in Kleists Erzidhlung), eine Vorge-
schichte, die ihre Stimme und Perspektive in den Hypotext einschreibt und dadurch

20 Said nenntseine kolonialismuskritische Lektiire »contrapuntal reading« (Said 1994: 82): »We
must therefore read the great canonical texts, and perhaps also the entire archive of modern
and pre-modern European and American culture, with an effort to draw out, extend, give
emphasis and voice to what is silent or marginally present or ideologically represented [...] in
such works« (ebd.: 82). Im Folgenden geht es um die postkoloniale und feministische Lektiire
Spivaks.

21 Bertha ist Kind eines weifen Siedlers. lhre genaue ethnische Identitat bleibt allerdings un-
bestimmt. Spivak liest sie als weifle Kreolin.

18.02.2026, 21:57:26. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EEm—


https://doi.org/10.14361/9783839464489-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Christopher A. Nixon: Postkoloniales Rereading

das, mit einem Wort Spivaks ausgedriickt, >Welten< des Kolonialismus (»worlding«;
ebd.: 243) erst deutlich hervorhebt:**

In this fictive England, she must play out her role, act out the transformation of
hersself<into that fictive Other, set fire to the house and kill herself, so that Jane
Eyre can become the feminist individualist heroine of British fiction. | must read
this as an allegory of the general epistemic violence of imperialism, the construction
of a self-immolating colonial subject for the glorification of the social mission of
the colonizer. At least Rhys sees to it that the woman from the colonies is not
sacrificed as an insane animal for her sister’s consolidation. (Ebd.: 251, Herv. CN)

Spivak kritisiert grundsitzlich (re-)produzierte Ausschliisse und (un-)sichtbare
Komplitz:innenschaften in Reprisentationsregimen. Sie finden sich im Spannungs-
feld zwischen Peripherie, Diaspora und Metropole. Konsequenterweise markiert
Spivaks Lektiire dann auch eine interventionistische Grenze in Wide Sargasso Sea;
»a novel which rewrites a canonical English text within the European novelist tra-
dition in the interest of the white Creole rather than the native« (ebd.: 253, Herv. CN): »No
perspective critical of imperialism can turn the Other into a self, because the project
of imperialism has always already historically refracted what might have been the
absolutely Other into a domesticated Other that consolidates the imperialist self«
(ebd., Herv. im Original).

Was postkoloniale Lektiiren und allgemein das kritische Rereading des westli-
chen Kanons allerdings erreichen kénnen, ist die ansonsten in den Texten unbeach-
tete epistemische Gewalt aufzudecken und dabei zu zeigen, mit welchen Mitteln
und in welchem diskursiven Rahmen etwa die subalterne Frau des Globalen Siidens
zum kolonialen anderen gemacht wird (wie es Spivak mit den Romanen Jane Eyre
und Wide Sargasso Sea unternahm und ich im Folgenden an Kleists Verlobung disku-
tiere). Sie konnen zudem auch die temporalen Bedeutungsverzégerungen des tex-
tuellen Zeichens im Leseakt (vgl. dazu Bhabha 1992),” also die>Risse im Text¢, nutzen
und (neue) Bedeutungen und Bedeutungszuschreibungen auch >gegen den Strich«

22 »ltshould not be possible to read nineteenth-century British literature without remember-
ing that imperialism [..] was a crucial part of the cultural representation of England to the
English. The role of literature in the production of cultural representation should not be ig-
nored [..]. If these >facts< were remembered [..], we would produce a narrative, in literary
history, of the >worlding< of what is now called >the Third World« (Spivak 1985: 243).

23 »The process of reinscription and negotiation — the insertion or intervention of something
that takes on new meaning — happens in the temporal break in between the sign [..]. When
the sign ceases the synchronous flow of the symbol, it also seizes the power to elaborate —
through the time lag — new hybrid agencies and articulations. This is the moment for revi-
sions« (Bhabha 1992: 457). Die Argumentation verlauft hier starker auf einer semiotischen
Ebene als iiber die temporale Disjunktion der hermeneutischen Situation (die auch macht-
kritisch aufgearbeitet werden miisste).

18.02.2026, 21:57:26. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EEm—


https://doi.org/10.14361/9783839464489-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

92

Historische und theoretische Signaturen

entwickeln. Das hief3e, den Text in einem Sabotageakt des misreading tiberhaupt erst
in ein postkoloniales Verstehen zu iibertragen, wie es erneut Spivak (2014) an Kants Kri-
tik der Urteilskraft erprobte.”*

Das folgende postkoloniale Rereading des Kleist'schen Textes soll zeigen, wie
das zeitgendssisch Undenkbare sowie das textimmanente Silencing sich in Toni ei-
ne widerstindige Projektionsfliche geschaffen haben. Denn Tonis Tragodie zeigt mit
Homi K. Bhabha das >Unheimliche< (»unhomely«; Bhabha 2004: 13-25) des Kolo-
nialismus. Im epistemischen Zweifel am nichtidentifizierbaren kolonialen Objekt
offenbart die Erzihlung, wie widerspruchsvoll und fragil die herrschende kolonia-
le Episteme® selbst ist. Die im Kolonialismus konstruierte affirmative Ambivalenz
des Kolonialsubjekts wird durch Toni qua >Mimikry« (vgl. ebd.: 121-131) eine wider-
spenstige >Hybriditit« bzw. »Kreolisierung« (vgl. Glissant 2006), die den kolonialen
Rassendiskurs grundsitzlich infrage stellt.* Ein solches postkoloniales Rereading
zeigt, wie lohnend die kanonkritische Auseinandersetzung mit den dialektischen
Rissen im europdischen Archiv auch zukiinftig bleiben wird.

Postkoloniales Rereading. Die koloniale Zerbrechlichkeit
in Kleists Verlobung lesen

Congo Hoango und die binare Weltordnung von Schwarz und wei
»Zu Porte au Prince, auf dem franzgsischen Anteil der Insel St. Domingo, lebte, zu

Anfange dieses Jahrhunderts, als die Schwarzen die Weiflen ermordeten, auf der
Pflanzung des Hrn. Guillaume von Villeneuve, [..] Congo Hoango« (Kleist 2005:

24 »lch mochte meine Lesart von Kant sverfehltc nennen [...]. Ich probe dies in der Hoffnung,
eine solche Lesart kdnne bericksichtigen, dass Philosophie im Dienste der Narrativierung
von Geschichte travestiert wurde und immer noch wird. Man kénnte meine Ubung als ge-
wissenhafte Travestie bezeichnen, die das Ziel hat, ein Gegennarrativ hervorzubringen, das
die Verwerfung desjenigen Subjekts sichtbar machen wird, dessen mangelnder Zugang zur
Position des Erzdhlers die Bedingung der Méglichkeit fir die Konsolidierung von Kants Posi-
tion darstellt« (Spivak 2014: 32).

25  »Die fundamentalen Codes einer Kultur, die ihre Sprache, ihre Wahrnehmungsschemata, ih-
ren Austausch, ihre Techniken, ihre Werte, die Hierarchie ihrer Praktiken beherrschen, fixie-
ren gleich zu Anfang fiirjeden Menschen die empirische Ordnung, mitdenen er zu tun haben
und in denen er sich wiederfinden wird« (Foucault 1974: 22).

26  »[The] colonial mimicry is the desire for a reformed, recognizable Other, as a subject of a dif-
ference that is almost the same, but not quite. Which is to say, that the discourse of mimicry is
constructed around an ambivalence« (Bhabha 2004: 122, Herv. im Original).

18.02.2026, 21:57:26. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EEm—


https://doi.org/10.14361/9783839464489-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Christopher A. Nixon: Postkoloniales Rereading

222). Schon die allgemeine Exposition”” des Textes durch die Erzihlstimme leistet
kaum etwas, um die kolonialen Zusammenhinge, in die die Handlung eingebettet
ist, darzustellen.?® Sie scheint méglichst frith, mit Congo Hoango,” eine binire
Wissens- und Erkenntnisordnung einfithren zu wollen, wobei die >Hautfarbe«
als ein unzweifelhaftes Zeichen fungieren soll: Hoango, geboren in Westafrika,
ist »fiirchterlich« (ebd.), »grimmig« (ebd.) , wittend und rachsiichtig ), wihrend
Kolonialist Villeneuve, dem Hoango einmal das Leben rettete ), Hoango »mit un-
endlichen Wohltaten [iiberhiufte]« (ebd.), »[ihm] seine Freiheit schenkte«*° (ebd.)
und als Sechzigjihrigen »mit einem ansehnlichen Gehalt in den Ruhestand [ver-
setzte]« (ebd.). Es ist erstaunlich, wie schon in den ersten Zeilen koloniale Gewalt,
Menschenhandel und Plantagenwirtschaft anwesend sind und doch durch eine
euphemistische Kolonialsprache ausgeblendet werden (vgl. auch Byrd 2017: 233).
Es ist Ort und Zeit, »als die Schwarzen die Weifien ermordeten« (Kleist 2005: 222),
als »alle Weifien ermordet worden sind« (ebd.: 226), als »das Gemetzel [...] gegen
die Weiflen« (ebd.: 232) stattfand, wie die Erzihlstimme wiederholt festhilt. Die
»Tyrannei, die [Hoango] seinem Vaterlande entrissen hatte« (ebd.: 222), wird kaum

27 Weigel (vgl. 1991: 204f.) hat darauf hingewiesen, dass die Textexposition eine »legendare[ ]
Erzwihlweise«(ebd.: 205) zeigt und dadurch »hinreichend deutlich macht, daR die Erzdhlung
sich auf ein langst allgemein gewordenes Repertoire von Berichten bezieht« (ebd.).

28  Folgendermafien lieRe sich der Inhalt der Erzahlung kurz zusammenfassen: Aus Westafrika
in die Versklavung entfiihrt, entmenschlicht und schlieilich freigelassen, erschiet Hoango
seinen ehemaligen Herrn in den Revolutionsjahren und bewohnt das ehemalige Plantagen-
Hauptgebaude mit Babekan und ihrem fiinfzehnjahrigen Madchen Toni. Das Gebdude liegt
einsam, und haufig suchen in Hoangos Abwesenheit weifle und kreolische Gefliichtete dort
Nahrungsmittel, Unterkunft und Schutz. Babekan und Toni, die laut Erzahlstimme durch ih-
re »ins Gelbliche gehende Gesichtsfarbe« (ebd.: 223) dazu besonders geeignet scheint, sol-
len die Schutzsuchenden so lange »mit Unterstiitzungen und Gefélligkeiten [...] [hinhalten]«
(ebd.: 223), bis Hoango heimkehrt und sie totet. »In der Finsternis einer stiirmischen und reg-
nigten Nacht« (ebd.: 224) bittet nun Gustav von Ried, ein Soldat im franzésischen Dienst, die
beiden Frauen um Hilfe. Toni und Gustav kommen sich beim gemeinsamen intimen Gesprach
schnell nah. Gustav will Toni heiraten, die ihn an seine durch eine aufgebrachte Menschen-
menge hingerichtete Verlobte Mariane Congreve erinnert. Doch Hoango kehrt unerwartet
schon am darauffolgenden Abend zuriick und Toni, in eine ausweglose Lage gebracht, fes-
seltden schlafenden Gustav ans Bett. Gustav fithlt sich getduscht und betrogen. Als die durch
Toni herbeigerufene Familie Gustavs den Neffen mit Waffengewalt befreien kann, erschief3t
Gustav Toni aus Rache. Als ihm sein Irrtum firchterlich bewusst wird, richtet sich Gustav
selbst.

29  Sein Name ist aus den zwei Stromen Congo in Zentralafrika und Hoango im Norden Chinas
zusammengesetzt.

30 Zudiesem Geschenk, das freilich keines ist (man beachte bereits den Widerspruch im Aus-
druck sseine Freiheit schenkenq) stellt Byrd fest: »Congo Hoango can never reciprocate with
the gift of freedom. Guillaume von Villeneuve’s act of gratitude is an act of domination«
(Byrd 2017: 232).

18.02.2026, 21:57:26. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EEm—

93


https://doi.org/10.14361/9783839464489-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

94

Historische und theoretische Signaturen

als Motivationsgrund ausgeleuchtet und anschaulich. Seine »unmenschliche Rach-
sucht« (ebd.: 223) illustriert die Verlobung mit klaren Bildern schon zu Beginn:*'
Hoango »[jagte] seinem Herrn die Kugel durch den Kopf« (ebd.: 222), steckt dessen
Haus mit Ehefrau, drei Kindern und weiteren weiflen Plantagenbediensteten in
Brand, brachte in die umliegenden Gegenden Angst und Schrecken und legte mit
Babekan und Toni den handlungsantreibenden Hinterhalt.** Hoango bleibt ge-
meinsam mit seinen Sohnen eine beinah stimmlose Projektionsfliche,* die sich im
Ubrigen auch Babekans Mimikry im Text zunutze macht (vgl. ebd.: 228f.). Sie greift
dabei auch die rassifizierte Lichtrhetorik®* und Asthetik des Textes auf, die Sander
Gilman (1975) ausfiihrlich eingeordnet hat (vgl. allgemein zu Babekans Mimikry als
»Zitatpraxis« und Widerstandspolitik« Heckner 2001).%

31 Auch Uerlings (1991: 192) konstatiert, dass den Revolutionar:innen blof ein Rachemotiv un-
terstellt wird und »davon abweichende Zielvorstellung«nicht benannt werden. »Der Revolu-
tionsgeschichtsschreibung [Marcus] Rainsfords hatte Kleist solche Zielvorstellungen entneh-
men kénnen: Kampf gegen die Wiedereinfithrung der Sklaverei, Verwirklichung der Men-
schenrechte (insbesondere desjenigen auf Gleichheit), die von Toussaint erlassene Konstitu-
tion von 1801 oder die Verteidigung von Frieden und Wohlstand, die Haiti zwischenzeitlich
erlebt hatte« (ebd.).

32 »This immediate moralization of the narrative serves a twofold purpose. First of all, it at-
tempts to control and to make intelligible the depicted events which, in the narrator’s view,
are characterized by illogical and inhuman actions perpetrated by the Blacks. Secondly, it
establishes a binary system of order which juxtaposes White and Black in terms of good
and evil« (Werlen 1992: 460).

33 Esbleibtunverstindlich wie Herrmann in Anbetrachteines solchen Figurenbildes behaupten
kann, dass das in Hoango wie auch Babekan prasente »Leiden der Verschleppung und der Sklave-
rei, also das den Schwarzen angetane Unrecht und damit die Begriindung fiir ihren Aufstand,
zumindest »nicht verschwiegen« wird (Herrmann 1998: 134, Anm. 58, Herv. CN).

34 Diese Textstelle lohnte eigentlich eine tiefergehende Analyse. Babekan spricht von einem
»Schimmer von Licht« (ebd.: 228) und vom »volle[n] Tag jenes Weltteils« (ebd.), das im Ant-
litz Tonis »widerscheint« (ebd.). Im Wortfeld des (Er-)Scheinens liegt im Text das gesamte
Bedeutungsspektrum des Erscheinens (apparere), Leuchtens (lucere) und Scheinens (videri),
im Sinne von >den Anschein habenc«. Das (Er-)Scheinen impliziert stets schon die Tauschung. Bei
ihren eigenen afrikanischen Beziigen erkennt Babekan einen»Schatten von Verwandtschaft«
(ebd.). Babekan nutzt Hoango nun ebenfalls als Projektionsflache und unterstelltihm »Wild-
heit« (ebd.), Wut, Rache und Habsucht.

35 »Babekans passing, das nicht nur die kolonialistische Blindheit Gustavs [..] exemplarisch
vorfithrt, sondern auch die kolonialistische Erzdhlstimme in epistemologische Bedrangnis
bringt, 1af3t sich als die Artikulation einer Politik kolonialen Widerstands verstehen, wie sie
die jingste postkoloniale Theorie in Bezug auf die Handlungsfahigkeit kolonialer Subjekte
herausgearbeitet hat« (Heckner 2001: 227).

18.02.2026, 21:57:26. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EEm—


https://doi.org/10.14361/9783839464489-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Christopher A. Nixon: Postkoloniales Rereading

Schwarze und koloniale Gewalt

Die Verlobung kondensiert den Zusammenhang zwischen kolonialen und Schwarzen
Gewalttaten in drei aufeinanderfolgenden Berichten, die Form, Motivation und Le-
gitimation des gewaltvollen antikolonialen Widerstandes indirekt thematisieren:*®
Babekan erzihlt mit ihren eigenen Worten (vgl. Kleist 2005: 231f.) im Rahmen ei-
nes ersten Berichts, wie ein Kaufmann namens Bertrand in Paris, dort wurde Toni
gezeugt und geboren, seine Vaterschaft aus »Schame« (ebd.: 232) bei Gericht leugne-
te und Villeneuve Babekan anschliefend mit »sechzig Peitschenhiebe[n]« (ebd.) be-
strafte. Gustav notigt diese anschaulich gemachte koloniale Gewalt eine »kurze Ver-
legenheit« (ebd.) ab. Nach diesem Verunsicherungsmoment wird nun in einem zwei-
ten Bericht geschildert (die Erzihlstimme prisentiert die Worte Gustavs indirekt),
wie Gustav und seine Familie aus Fort Dauphin flohen, das die Schwarzen Revolu-
tionar:innen, die auch alle Schiffe im Hafen in Brand setzten, mit Gewalt einnah-
men (vgl. ebd.: 232f.). Sie méchten nun Port-au-Prince erreichen, »das allein noch
[...] in diesem Augenblick Widerstand leiste« (ebd.).*” Babekans koloniale Gewalter-
fahrung wird sofort durch diesen zweiten (lingeren) Bericht neutralisiert, in dem
Gustav und seine Familie als unschuldige Gefliichtete erscheinen. Toni fragt nun
seltsamerweise Gustav, »wodurch sich [in Anbetracht des geschilderten Schwarzen
Gewaltregimes, CN] denn die Weiflen daselbst so verhaf’t gemacht hitten« (ebd.:
233). Welche Motivation hat Toni iitberhaupt, Gustav diese Frage zu stellen?

Der Fremde erwiderte betroffen: durch das allgemeine Verhiltnis, das sie, als Herren
der Insel, zu den Schwarzen hatten, und das ich, die Wahrheit zu gestehen, mich
nicht unterfangen will, in Schutz zu nehmen; das aber schon seit vielen Jahrhun-
derten auf diese Weise bestand! Der Wahnsinn der Freiheit, der alle diese Pflanzun-
gen ergriffen hat, trieb die N und Kreolen, die Ketten, die sie driickten, zu
brechen, und an den WeifRen wegen vielfacher und tadelnswiirdiger MiRhandlun-
gen, die sie von einigen schlechten Mitgliedern derselben erlitten, Rache zu nehmen.
(Ebd., Herv. CN)

Offenkundig liegt Gustavs ambivalente Haltung darin, dass sie zugleich die ko-
lonialen Gewalt- und Herrschaftsverhiltnisse (die Versklavung und Ausbeutung)
in Saint-Domingue kritisiert und (moglicherweise eingedenk des eigenen Ver-
stricktseins in sie) relativiert. Seine Betroffenheit lisst unausgesprochen, dass
Gustav im franzdsischen Dienst in Saint-Domingue ebendiese »Verhiltnisse« wie-
derherzustellen suchte und die Revolutionir:innen nicht, wie im Text durchgingig

36  Cerade die Position des postkolonialen Vordenkers Frantz Fanon (2007) hat hierzu rege De-
batten ausgel6st.
37 Die Kolonialarmee wird in diesem Moment als Widerstandsarmee inszeniert.

18.02.2026, 21:57:26. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EEm—

95


https://doi.org/10.14361/9783839464489-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

96

Historische und theoretische Signaturen

unterstellt wird, allein aus Rachsucht Widerstand leisten. Sie nimlich wollen ein er-
neutes Versklavungsregime, wiedereingefithrt durch die napoleonischen Truppen,
verhindern. Doch worin liegt iiberhaupt die im Text konstatierte Betroffenheit?
Schimt sich Gustav etwa?*®

»[N]ach einem kurzen Stillschweigen« (ebd.), illustriert nun ein diese dichte Er-
zihlsituation abschlieflender dritter Bericht (dessen Quelle allein das Horensagen
ist) die »schauderhaft[e]« (ebd.) Tat eines Schwarzen Midchens. Er soll aus Gustavs
Sicht bezeugen, welch ein grenzenloses Ausmafd die Schwarze Gewalt und Rach-
sucht angenommen hat. Sie hat iiberdies noch eine andere Funktion, wie ich unten
erliutern werde. Zunichst delegitimiert sie indirekt erneut die Haitianische Revo-
lution: Das Mddchen soll seinen ehemaligen >Herren, dessen »Mifshandlungen«aus
»Empfindlichkeit« geschahen, »weil [es] sich seinen Wiinschen nicht willfihrig ge-
zeigt hatte« (ebd.) (so euphemistisch kodiert die Erzihlstimme sexualisierte Gewalt
im Kolonialismus), mit dem Gelbfiebervirus infiziert haben, indem es ihn zu sich
mit »Liebkosungen und Zirtlichkeiten« (ebd.) ins Bett >lockte<. Das Gelbfiebervi-
rus wird freilich durch die Gelbfiebermiicke iibertragen und ist somit keine sexu-
ell ibertragbare Krankheit. An diesem stereotypisierenden Bericht zeigt sich, wie
im kolonialen Diskurs Schwarze Frauen (hyper-)sexualisiert und fetischisiert wur-
den.* »Within the apparatus of colonial power, the discourses of sexuality and race
relate in a process of functional overdetermination« (Bhabha 2004: 106, Herv. im Origi-
nal). Die kolonialisierte Frau ist exotisierte Lust und Bedrohung zugleich, und auch
Gustav sagt, dass erst »eine Mischung aus Begierde und Angst, die [Toni] ihm einge-
flofde, ihn [...] habe verfithren konnen« (Kleist 2005: 239). Diese koloniale Einschrei-
bung des Schwarzen Korpers als krankheitstragend und infektios (vgl. auch Weigel
1991: 216f.) wirkt bis heute nach.*® Gustav jedenfalls kommt zu einem klaren Urteil:

Der Fremde [...] versetzte: dafs, nach dem Gefiihl seiner Seele, keine Tyrannei, die
die Weiflen je veriibt, einen Verrat so niedertriachtig und abscheulich, rechtfer-
tigen konnte. Die Rache des Himmels, meinte er, indem er sich mit einem lei-

38  Das Motivder Scham pragt ebenfalls den Bericht. Dass Toni erréten kann, wird zu einem Zei-
chen ihres Weifseins (vgl. dazu Uerlings 1991: 198). Hic loco ist interessant, dass die Erzahl-
stimme ausdriicklich und ausschliefSlich Bertrands Scham benennt, wiahrend Gustavs mog-
licherweise schamvolle Betroffenheit nicht ausdriicklich benannt (verschwiegen?) wird.

39  Herrmann konstatiert mithin die Sexualisierung Tonis in Kleists Verlobung. Er schreibt sie
dem mannlichen Blick des Autors zu und iibersieht dabei, wie sich Geschlecht und Rassi-
fizierung konstitutiv Gberkreuzen (vgl. Hermann 1998: 125, Anm. 36). »Only a tradition of
white man’s desire for, and power over, the woman of color can explain the oscillation be-
tween trust and distrust, attraction and repulsion constitutive of the colonizer’s subjectivity
(Bhabha) —whether he is part of the plantocracy or a Swiss mercenary in its service« (Zantop
2003: 194).

40  Ein Beispiel hierzu wiren die 6ffentlichen Debatten um Infektionskrankheiten wie HIV und
in den zurtckliegenden Monaten >Affenpocken< (Mpox).

18.02.2026, 21:57:26. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EEm—


https://doi.org/10.14361/9783839464489-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Christopher A. Nixon: Postkoloniales Rereading

denschaftlichen Ausdruck erhob, wiirde dadurch entwaffnet: die Engel selbst, da-
durch emport, stellen sich auf Seiten derer, die Unrecht hitten, und ndhmen, zur
Aufrechthaltung menschlicher und goéttlicher Ordnung, ihre Sache! [..] [UInd da
es ihm schien, als ob Mutter und Tochter einander ansdhen [...]: so iibernahm ihn
ein widerwdrtiges und verdrieRliches Gefiihl; er wandte sich und bat, daf} man
ihm das Zimmer anweisen mogte, wo er schlafen konne. (Kleist 2005: 234)

Ich mochte vorschlagen, Gustavs »Verlegenheit« und Unsicherheit, die Babekans
Bericht auslost, und seine empdrte Wut am Ende des Gesprichs, die an dem Beispiel
des gelbfieberkranken Schwarzen Midchens einen Ausdruck findet, zusammenzu-
denken. Ist sie nicht sein Versuch, einen Riss im kolonialen >Verblendungszusam-
menhangcselbst zu itberspielen?** Sodann erkenne ich in Kleists Text, im Anschluss
an Robin DiAngelo (2018), die koloniale Zerbrechlichkeit selbst, die dem Kolonialis-
mus und seinen hegemonialen Diskursen, die stets performativ neu gesetzt werden
miissen, inhirent ist. Mit diesem Riss ladt Kleists Verlobung dazu ein, die kolonialen
Bedeutungssetzungen des Textes zu hinterfragen. Diese Arbeit leisten nicht Kleist
und die Erzihlung. Die Leser:innen und ihre verantwortungsvolle Lektiire miissen
sie leisten.

Drei Gesetze

Die Verlobung zeigt eine nahezu klassisch tragische Figurenkonstellation. Eine Be-
ziehung zum Inkle-und-Yarico-Schema (vgl. Uerlings 1991:194-198) liegt meines Er-
achtens bei weitem nicht so nah, dass sich nicht mit Toni auch an die sophoklei-
sche Antigone denken liefSe.** Antigone steht zwischen dem gottlichen und staatli-
chen Recht in einem unauflésbaren Konflikt. Die Verlobung zeigt unumstritten ei-
ne distinkte weifSe und Schwarze Welt und Toni muss sich in diese bindre Ordnung
einschreiben (vgl. zum literarischen Figuren-Stereotyp des >Tragic Mulatto« Sollors
1997: 220-245), will sie soziale Anerkennung finden. Diese zwei Welten unterste-
hen zwei unterschiedlichen Gesetzen: Nachdem Toni mit Gustav geschlafen hat und
sie an ihrem Tun zweifelt,® richtet sie sich mit den Worten an Babekan, »daf} es
schindlich und niedertrichtig wire, das Gastrecht an Personen, die man in das Haus

41 Esist auffallig, wie die Erzahlstimme im soeben skizzierten Abschnitt Babekans Rede wie-
dereinzufangen sucht. Babekan berichtet direkt ihre Geschichte. Gustavs Bericht wird indi-
rekt durch die Erzahlstimme mitgeteilt. Die Tat des Schwarzen Madchens ist doppelt, durch
Gustavs Stimme und die Erzéhlstimme, gebrochen.

42 Auch Gustavs Einsicht in sein tragisches Fehlen und in das wahre Wesen Tonis lieRe sich als
eine klassische tragische Anagnorisis-Szene deuten.

43 Babekan weist Toni dabei auch auf die bereits zahlreichen Opfer ihrer List hin (vgl. Kleist
2005: 241).

18.02.2026, 21:57:26. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EEm—

97


https://doi.org/10.14361/9783839464489-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

98

Historische und theoretische Signaturen

gelockt, [...] zu verletzen« (Kleist 2005: 240, Herv. CN). Diese antike Pflicht unter-
lduft das mit dem Schwarzen Revolutionsregime assoziierte und zu Beginn einge-
fithrte Hoango'sche »Gebot« (ebd.: 241), die »Landesgesetze« (ebd.: 242) und das »an
die Tiir geschlagene Mandat, in welchem allen Schwarzen bei Lebensstrafe verboten
war, den Weifden Schutz und Obdach zu geben« (ebd.).** Das koloniale Silencing im
Text erwihnt nicht, dass die Haitianische Revolution auch Folge eines europiischen
(Un-)Rechtsregimes (nidmlich des Code Noir) gewesen ist (vgl. zum (Un-)Rechtsre-
gime in Saint-Domingue, dem Widerstand und den Einfluss auf die Haitianische
Revolution Ghachem 2012) und dieses die eingangs kurz geschilderten »Todeswel-
ten« einzurichten half.

Toni als unbestimmtes Zeichen

Die Zerbrechlichkeit des Kolonialismus, seine unverniinftige Vernunft, wird in
Kleists Erzdhlung insbesondere dadurch deutlich, wie sie das Scheitern eines kolo-
nialen »Willen[s] zum Wissen«, wie Weigel (1991: 206) wohl in Anlehnung an Michel
Foucault schreibt, inszeniert. Gustav ist schon zu Beginn von der Frage getrieben,
ob die ihm zuerst begegnende Babekan Schwarz ist (vgl. Kleist 2005: 224). Ob-
wohl Gustav in Babekan und Toni eine gemeinsame europiische >Abstammung«
erkennen mag (vgl. ebd.: 227), bleibt bis zuletzt sein Argwohn bestehen (vgl. etwa
ebd.: 234, 236). Tonis »Farbe« ist ihm »anst6Rig« (ebd.: 235) und die Forschung hat
wiederholt festgestellt, dass ihre »ins Gelbliche gehende Gesichtsfarbe« (ebd.: 223)
die binire und pejorative Kodierung des Textes unterliuft (vgl. Weigel 1991: 216f.,
Zantop 2003: 201).* Sie ist und bleibt ein zweifelhaftes Zeichen. »Toni’s hybridity
entails an ambivalence that disrupts the racial categories of the colonial system.
Ultimately, it is Toni’s hybridity that preconditions Gustav’s disjunctive reading of
the signs of Toni’s actions and leads to the tragic conclusion of the novella« (Martin
2008: 62). Gustavs Blick nimlich kann in Toni ausschliefSlich entweder das Schwarze
Midchen, das seinen ehemaligen Herrn mit dem Gelbfiebervirus infizierte, oder
seine ehemalige Verlobte und Mirtyrerin Mariane Congreve erkennen, die sich
opferte und ihm das Leben rettete (vgl. Kleist 2005: 237f.). Beide Berichte haben

44 »Sie [die Gemeinschaft aus Hoango, Babekan, den S6hnen und Toni, CN] konstituiert sich [...]
als Bund (iber ein Gesetz, dessen Autoritit wihrend der Abwesenheit des schwarzen Vaters
durch einsichtbares Schriftstiick vertreten wird, wobei die Mutter als Hiiterin dieses Mandats
auftritt« (Weigel 1991: 214, Herv. im Original).

45  Zantop stellt eine interessante Verbindung zwischen Babekans und Gustavs Bericht iiber die
Farbe Gelb her: »The yellow color [..] connect these two stories to the often violent mixing
of black and white under colonialism. The diseases point to the traumatic nature of colonial
cross-racial sexual encounters [...]. In Babekan’s and Gustav’s stories, the link between sexual
and colonial violence and disease is made explicit: both >produce« the color yellow« (Zantop
2003: 201).

18.02.2026, 21:57:26. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EEm—


https://doi.org/10.14361/9783839464489-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Christopher A. Nixon: Postkoloniales Rereading

die Funktion, die bereits zu Beginn des Textes eingefiihrte koloniale und durch
die Hybriditit Tonis irritierte Kodierung des Diskurses um >Hautfarbe« (nun im
Zusammenspiel mit Geschlecht) aufrechtzuerhalten (vgl. dazu Martin 2008: 53).
Gustavs behauptete Ahnlichkeit Tonis mit Mariane (vgl. Kleist 2005: 237) setzt den
Maf3stab. Eine Identifikation mit Mariane (und ihrem Schicksal) wird realisiert,
als Gustav »das kleine goldene Kreuz« (ebd.: 238), das Mariane ihm einst schenkte,
Toni »als ein Brautgeschenk [...] um den Hals [hingt]« (ebd.). Sie hilft den Strémlis
bei Gustavs Befreiung aus Hoangos Haus und entscheidet sich: »[Ilch bin eine
Weife« (ebd.: 256). »[A]ls Toni, den Knappen Seppy [ein Sohn Hoangos, CN] auf
dem Arm, [..] in das Zimmer trat« (ebd.: 257), macht Gustavs Blick sie allerdings
doch zu dem Schwarzen Middchen, das am Ende auch ihn betrogen hat:

Gustav wechselte bei diesem Anblick die Farbe; er hielt sich, indem er aufstand,
als ob er umsinken wollte, an den Leibern der Freunde fest; und ehe die Jinglin-
ge noch wufdten, was er mit dem Pistol, das er ihnen jetzt aus der Hand nahm,
anfangen wollte: driickte er dasselbe schon, knirschend vor Wut, gegen Toni ab.
(Ebd.)

Gustavs (Wieder-)Erkennen ist ein tragisches Verkennen. Sein Scheitern, fir das er
sich am Ende selbst mit der Waffe richtet, entlarvt die rassifizierende/rassistische
Epistemologie des Kolonialismus als triigerisch. Toni bleibt bis zuletzt das zweifel-
hafte und unidentifizierbare koloniale Subjekt, dem Europa misstraut.*

Hybriditat und Widerstand

Zum Abschluss dieses postkolonialen Rereadings mochte ich aus einem Aufsatz zi-
tieren, in dem meines Erachtens Toni und ihre Tragodie missverstanden und die
textinternen Risse des kolonialen Diskurses iibersehen werden:

Tonis Weg zur Selbstverwirklichung bedeutet in Wahrheit ihr Aufgehen in einem
fremden Bild [...]. Den Makel ihrer Hautfarbe hatte Toni beim Ubertritt in die Welt
der Weifden nicht ablegen konnen. Im »Blick voll Verachtung« [...] hitte sie wahr-
nehmen kénnen und missen, dafd sie falschlich gedacht hatte, sie sei »eine Wei-
Re« [..]. Mit dem Ubertritt zu den Weifden hat Toni die gemeinsame Leidensge-
schichte der Schwarzen verraten, die durch ihre Geburt und deren Folgen fiir ih-
re Mutter auch ihre Geschichte war. Babekans Vorwurf und ihr Fluch bestehen zu
Recht. So endet Tonis vermeintliche Selbstverwirklichung und Emanzipation im
Gestriipp nicht passender Bilder und im Niemandsland zwischen den Rassen. In
diesem Niemandsland kommt sie um, auch sie, die starke schwarze Frau, nicht
weniger ortlos als der schwache weiRe Mann. (Herrmann 1998: 126f.)

46  |hre>Hautfarbe«steht metonymisch fir diese koloniale Ambiguitat.

18.02.2026, 21:57:26. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EEm—

99


https://doi.org/10.14361/9783839464489-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

100

Historische und theoretische Signaturen

Herrmann also unterstellt Toni eine Selbsttiuschung (Selbstverkennung), die Fol-
ge ihres fehlgeleiteten Emanzipationsprozesses sein soll, und konsolidiert dadurch
die binire Schwarz-weif3-Logik des Kolonialismus. Diese Schuldverschiebung kann
nicht erkennen, dass die kolonialen Diskurse diese Ortlosigkeit selbst erzeugen und
das »Niemandsland zwischen den Rassen« (Herrmann 1998: 127) zugleich fiirchten.
Es kann nimlich zu einem Ort des kolonialen Widerstandes werden. Um den Kolo-
nialismus als eine>Zivilisierungsmission« zu legitimieren, mussten die Kolonialher-
ren ein dhnliches (zivilisierbares) und doch zugleich ganz anderes (niemals tatsich-
lich zivilisiertes) koloniales und folglich ambiges Subjekt erschaffen.*” In Kleists Ver-
lobung offenbart sich das daraus resultierende epistemische Unbehagen des Kolo-
nialismus. Neben Bhabha hat insbesondere Gloria Anzaldda (2012) die immanente
Widerstandigkeit im kolonialen Subjekt hervorgehoben. Ist es nicht die Hybridi-
tit Tonis, durch die sich im Text die Risse im kolonialen Diskurs ergeben, die auf
den zuriickliegenden Seiten untersucht wurden? Das »Niemandsland zwischen den
Rassen« wird das Grenzgebiet (Borderlands), an dem selbstbewusst die mestiza die
kolonialen Grenzsetzungen® iiberschreitet und infrage stellt und mestizaje dekolo-
niale Theorie wird (etwa bei Anzaldia 2012: 99-113). »What we are suffering from is
an absolute despot duality that says we are able to be only one or the other« (ebd.:
41). Ambiguitit(en) und Alteritit anzuerkennen (vgl. ebd.: 101f.), ist sowohl Heraus-
forderung als auch Chance. Liberale Demokratien sollten sie ergreifen. Das tragi-
sche Schicksal Tonis in Kleists Verlobung zeigt uns auch unsere Gegenwart in einem
neuen Licht. Die Haitische Revolution und Kleists Text wie iiberhaupt Erzihlungen
und Geschichten haben diese Macht. »My sstories« are acts encapsulated in time,
senacted« every time they were spoken aloud or read silently. I like to think of them as per-
formances and not as inert and >dead« objects (as the aesthetics of Western culture
think of art works)« (ebd.: 89, Herv. CN).

Ich habe in diesem Beitrag die diskursiven Risse offengelegt, die die kolonia-
le Episteme und Vernunft selbst hervorbringen, insofern sie in sich bereits wider-
spriichlich und unverniinftig sind. Diese koloniale Zerbrechlichkeit lisst sich auch
in Kleist Verlobung finden, die die Haitianische Revolution als etwas Undenkbares
verstummen lisst und doch zugleich dieses Schweigen bricht, sobald sie eine ver-
antwortungsvolle Lektiire zutage fordert. Sie erst schirft unsere Kritik an den ge-
genwirtigen Verhiltnissen: Wo finden sich koloniale Stereotype heute? Wie haben
sich neokoloniale Strukturen zwischen dem Globalen Norden und Stiden itberhaupt
festigen kénnen? Warum existiert heute noch rassistische Gewalt und Hetze gegen

47  »The success of colonial appropriation depends on a proliferation of inappropriate ob-
jects that ensure its strategic failure, so that mimicry is at once resemblance and menace«
(Bhabha 2004: 123).

48 NebensRassecgehtes hierbei (intersektional) auch um Differenzkategorien wie sexuelle Ori-
entierung, Geschlecht und Klasse.

18.02.2026, 21:57:26. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EEm—


https://doi.org/10.14361/9783839464489-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Christopher A. Nixon: Postkoloniales Rereading

Migrant:innen und Gefliichtete? Diese (historische) Aktualisierung nennt Trouillot
>Authentizitit,* die uns zu historischen Akteur:innen macht: »Thus, even in rela-
tion to The Past our authenticity resides in the struggles of our present. Only in that
present can we be true or false to the past we choose to acknowledge« (Trouillot 2015:
151, Herv. CN). Die verantwortungsvolle Lektiire entbindet uns nicht davon, Verant-
wortung im Alltag unseres Handelns zu tibernehmen. Dazu bindet sie uns im Ge-
genteil. Authentisch sein heifit, die Gegenwart mit dem Wissen um die gewaltvolle
Geschichte verantwortungsvoll zu gestalten und sie gemeinsam in eine verantwort-
bare Zukunft zu tragen.

What we know about slavery or about colonialism can—should, indeed —increase
our ardor in the struggles against discrimination and oppression across racial and
national boundaries. But no amount of historical research about the Holocaust
and no amount of guilt about Germany’s past can serve as a substitute for march-
ing in the streets against German skinheads today. (Trouillot 2015: 150)

Bibliografie

Anzaldda, Gloria (2012): Borderlands. The New Mestiza = la frontra, 4. Aufl., San
Francisco, CA: Aunt Lute Books.

Arendt, Hannah (1994): »Freiheit und Politik«, in: Dies., Zwischen Vergangen-
heit und Zukunft. Ubungen im politischen Denken I, Miinchen/Ziirich: Pieper,
S. 201-226.

Benjamin, Walter (1991): Gesammelte Schriften, hg. v. Rolf Tiedemann/Hermann
Schweppenhiuser, Bd. I.3. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Bhabha, Homi K. (1992): »Postcolonial Criticismg, in: Stephen Greenblatt/Giles
Gunn (Hg.), Redrawing the Boundaries. The Transformation of English and
American Literary Studies, New York: Modern Language Association of Amer-
ica, S. 437—-465.

Bhabha, Homi K. (2004): The Location of Culture, London/New York: Routledge
Classics.

49  »Authenticity implies a relation with what is known that duplicates the two sides of his-
toricity: it engages us both as actors and narrators. Thus, authenticity cannot reside in at-
titudes toward a discrete past kept alive through narratives. Whether it invokes, claims, or
rejects The Past, authenticity obtains only in regard to current practices that engage us as
witnesses, actors, and commentators — including practices of historical narration« (Trouillot
2015: 150f).

18.02.2026, 21:57:26. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EEm—


https://doi.org/10.14361/9783839464489-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

102

Historische und theoretische Signaturen

Byrd, Vance (2017): »Family, Intercategorical Complexitiy, and Kleist’s Die Verlobung
in St. Domingo«, in: The Germanic Review: Literature, Culture, Theorie 92,
S. 223-244.

Chakrabarty, Dipesh (2008): Provincializing Europe. Postcolonial Thought and His-
torical Difference, Princeton, NJ: Princeton University Press.

Dhawan, Nikita (2014): »Affirmative Sabotage of the Master’s Tools. The Paradox
of Postcolonial Enlightenment, in: Dies. (Hg.), Decolonizing Enlightenment.
Transnational Justice, Human Rights and Democracy in a Postcolonial World,
Opladen/Berlin/Toronto: Verlag Barbara Budrich, S. 19-78.

DiAngelo, Robin (2018): White Fragility, Boston: Beacon Press.

Eichmann, Flavio (2016): »Weltkrieg, Revolution und Abolition. Franzosischer Abo-
litionismus in globaler Perspektive, 1793-1801«, in: Ders./Markus Pohlmann/
Dierk Walter (Hg.), Globale Machtkonflikte und Kriege. Festschrift fiir Stig For-
ster zum 65. Geburtstag, Paderborn: F. Schoningh, S. 48-66.

Fanon, Frantz (2007): Les damnés de la terre, Paris: La Découverte.

Foucault, Michel (1974): Die Ordnung der Dinge, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Getachew, Adom (2016): »Universalism After the Post-colonial Turn: Interpreting the
Haitian Revolution, in: Political Theory 44.6, S. 821—845.

Ghachem, Malick W. (2012): The Old Regime and the Haitian Revolution, Cambridge:
University Press.

Gilman, Sander (1975): »The Aesthetics of Blackness in Heinrich von Kleist’s >Die Ver-
lobung in St. Domingo«, in: MLN 90, S. 661-672..

Glissant, Edouard (2006) : Introduction & une poétique du divers, Paris : Gallimard.

Griiner, Eduardo (2020): The Haitian Revolution. Capitalism, Slavery, and Counter-
Modernity (= Critical South), Cambridge/Medford, MA: Polity Press.

Heckner, Elke (2001): »Zur Ambivalenz kolonialer Mimikry in Kleists >Die Verlobung
in St. Domingo«, in: Kleist-Jahrbuch, S. 226-244.

Herrmann, Hans Peter (1998): »Die Verlobung in St. Domingo«, in: Walter Hinderer
(Hg.), Kleists Erzihlungen, Stuttgart: Reclam, S. 111-140.

Horn, Peter (1975): »Hatte Kleist Rassenvorurteile? Eine kritische Auseinanderset-
zung mit der Literatur zur >Verlobung in St. Domingo«, in: Monatshefte 67.2,
S. 117-128.

James, C.L.R. (2021): Die schwarzen Jakobiner. Toussaint Louverture und die Hai-
tianische Revolution, Berlin : b_books.

Janvier, Louis Joseph (1886): Les Constitutions d’Haiti (1801-1885), Paris: C. Marpon
et E. Flammarion, S. 30—41.

von Kleist, Heinrich (2005): Simtliche Erzihlungen, Anekdoten, Gedichte, Schrif-
ten, hg. v. Klaus Miiller-Salget, Frankfurt a.M.: Deutscher Klassiker Verlag.

Martin, James P. (2008): »Reading Race in Kleist’s >Die Verlobung in St. Domingo«,
in: Monatshefte 100, S. 48—66.

18.02.2026, 21:57:26. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EEm—


https://doi.org/10.14361/9783839464489-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Christopher A. Nixon: Postkoloniales Rereading

Mbembe, Achille (2011): »Nekropolitik«, in: Marianne Pieper/Thomas Atzert/Serhat
Karakayali/Vassilis Tsianos (Hg.), Biopolitik — in der Debatte, Wiesbaden: VS
Verlag fiir Sozialwissenschaften.

Quijano, Anibal (2016): Kolonialitit der Macht, Eurozentrismus und Lateinamerika,
Wien/Berlin: Turia + Kant.

Rediker, Marcus (2008): The Slave Ship. A Human History, London: Penguin.

Reinhard, Wolfgang (2018): Die Unterwerfung der Welt. Globalgeschichte der euro-
piischen Expansion, 1415-2015, 4., ergidnzte Aufl., Miinchen: C.H. Beck.

Said, Edward W. (1994): Culture and Imperialism. London: Vintage.

Santos, Boaventura de Sousa (2016): Epistemologies of the South. Justice Against
Epistemicide, London/New York: Routledge.

Sollors, Werner (1997): Neither Black nor White yet Both. Thematic Explorations of
Interracial Literature, New York, NY: Oxford University Press.

Spivak, Gayatri Chakravorty (1985): »Three Womer's Text and a Critique of Imperia-
lism, in: Critical Inquiry 12.1, »Race«, Writing, and Difference, S. 243-261.
Spivak, Gayatri Chakravorty (2014): Kritik der postkolonialen Vernunft. Hin zu einer

Geschichte der verrinnenden Gegenwart, Stuttgart: Kohlhammer.

Trouillot, Michel-Rolph (2015): Silencing the Past. Power and the Production of His-
tory, Boston: Beacon Press.

Uerlings, Herbert (1991): »Preussen in Haiti? Zur interkulturellen Begegnung in
Kleists >Verlobung in St. Domingo«, in: Kleist-Jahrbuch, S. 185-201.

Weigel, Sigrid (1991): »Der Korper am Kreuzpunkt von Liebesgeschichte und Ras-
sendiskurs in Heinrich von Kleists Erzdhlung >Die Verlobung in St. Domingo«,
in: Kleist-Jahrbuch, S. 202-217.

Werlen, Hans Jakob (1992): »Seduction and Betrayal. Race and Gender in Kleist’s »Die
Verlobung in St. Domingo«, in: Monatshefte 84.4, S. 459-471.

Zantop, Susanne (2003): »Changing Color: Kleist’s >Die Verlobung in St. Domingo«
and the Discourses of Miscegenation, in: Bernd Fischer (Hg.), A Companion to
the Works of Heinrich von Kleist, Rochester, NY: Boydell & Brewer, S. 191-208.

18.02.2026, 21:57:26. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EEm—

103


https://doi.org/10.14361/9783839464489-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

18.02.2026, 21:57:26. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EEm—


https://doi.org/10.14361/9783839464489-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

