
Postkoloniales Rereading

Die Haitianische Revolution, das Undenkbare

und die koloniale Zerbrechlichkeit bei Heinrich von Kleist1

Christopher A. Nixon

»Es ist verantwortungsvoll, Bücher zu

lesen, aber Buchwissen ist nicht mit

Verantwortung gleichzusetzen«

(Spivak 2014: 150).

Haitianische Revolution und historiografisches Silencing

Am 1. Januar 1804 erklärte Jean-Jacques Dessalines die Westhälfte der Insel His-

paniola zur unabhängigen Schwarzen2 Republik Haiti. Die damalige französische

1 Bei der Verfassung des Textes stellten sich große Herausforderungen an eine diskriminie-

rungssensible und rassismuskritische Sprache, insbesondere durch die Kleist’sche Erzählung

selbst sowie die historischen und literaturwissenschaftlichen Forschungsbeiträge. Begriffe

wie etwa ›Mestize‹, ›Mulatte‹, ›Maroon‹ und ›Bossale‹ konsolidieren rassistische Stereotype

und biologistische Vorstellungen von ›Rasse‹ und ›Hautfarbe‹. Gerade für den im Englischen

üblichenWortgebrauchmixed race gibt es imDeutschen keine diskriminierungsfreie Entspre-

chung. Im Folgenden habe ich soweit möglich auf rassistische Fremdbezeichnungen, auch

in den ausgewählten Zitaten, verzichtet. Schwarz wird, wie mittlerweile üblich, als Eigenbe-

zeichnung groß- undweiß kleingeschrieben sowie kursiv gesetzt. ›Hautfarbe‹ und ›Rasse‹ (wo

der Begriff der Rassifizierung nichtmöglich) stehen in einfachen Anführungszeichen, um sie

als soziale Konstruktionen kenntlich zu machen. Das N-Wort im Text wird geschwärzt.

2 Während Toussaint Louverture keine radikale Loslösung von Frankreich anstrebte, realisier-

te Dessalines die Unabhängigkeit Haitis. Die neue Verfassung nivellierte Privilegien, unter-

sagte weißen Siedler:innen Grundbesitz und erklärte im 14. Artikel die Haitianer:innen zu

»Schwarzen« : »Toute acception de couleur parmi les enfants d’une seule et même famille,

dont le chef de l’État est le père, devant nécessairement cesser, les Haïtiens ne seront désor-

mais connus que sous le dénomination génériques de noirs« (Janvier 1886 : 32). Getachew

(2016: 834–838) macht deutlich, dass diese Maßnahme keine exkludierende Praxis gewesen

ist. Schwarz wurde als »political category« (ebd.: 835) eingeführt, um die durch den Kolonia-

lismus rassifizierte postkoloniale Gesellschaft zu einen.

https://doi.org/10.14361/9783839464489-005 - am 13.02.2026, 21:57:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464489-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


84 Historische und theoretische Signaturen

Kolonie mit dem Namen Saint-Domingue gehörte mit seinen protoindustriellen

Zuckerplantagen zu den reichsten Kolonien Europas. Dort beutete ein besonders

brutales Arbeitsregime die aus Afrika entführten und versklavten Menschen aus.

Jährlich wurden im Durchschnitt zwanzigtausend Menschen gewaltvoll mit Schif-

fen nach Saint-Domingue gebracht (vgl. zu den grauenvollen Überfahrten etwa

James 2021: 25–27 und allgemein Redikers Studie 2008 zum ›Sklavenschiff‹), damit

bei den hohen Sterbezahlen die Zuckerexporte nach Europa aufrechterhalten wer-

den konnten (vgl. dazu die prägnante historische Zusammenfassung bei Grüner

2020: 82–90).

Diesen nekropolitischen »Todeswelten«3 (Mbembe 2011: 89, Herv. im Original)

und Terrorregimes widersetzten sich 1791 versklavte Menschen im Norden des

Landes.4 Sie stießen jene turbulenten Ereignisse an, die heute als die ›Haitianische

Revolution‹ bezeichnet werden. Diese antikoloniale Erhebung machte Haiti zum

ersten unabhängigen Staat südlich des Rio Grande. Um ihre (welt-)historische

Signifikanz wird bis heute gerungen.

Michel-Rolph Trouillot zeigt in seinemBuch Silencing thePast (2015), dass in dem

(politischen) Prozess, in dem Menschen historische Ereignisse in Quellen festhal-

ten, archivieren und erzählen und als Geschichte konsolidieren (vgl. ebd.: 26), sub-

alterne Positionen und Perspektiven marginalisiert und zum Schweigen gebracht

werden (vgl. ebd.: 31–69). Schon Walter Benjamin wollte deshalb die hegemonia-

le Geschichtsschreibung irritieren und die Unterdrückten als geschichtliches Sub-

jekt restituieren (vgl. Benjamin 1991: 1244 und allgemein zu ›subalternen Geschich-

ten‹ impostkolonialenKontextChakrabarty 2008).Ebendieses Subjektsein,unddas

heißt mit Hannah Arendt auch die (politische) Fähigkeit zum »Anfangenkönnen«

(vgl. Arendt 1994: 217–226),5 wird den Schwarzen ›Agent:innen‹ (agents), ›Akteur:in-

nen‹ (actors) und Stimmen (subjects) (vgl. Trouillot 2015: 23) abgesprochen. Stattdes-

sen wird ihre Bedeutung durch die in Forschungsbeiträgen häufig anzutreffende

Behauptung banalisiert, dass die Französische Revolution und die Déclaration des

3 Vgl. zu Kolonie und Plantagensystem als ›Ausnahmezustand‹ Mbembe (2011: 72–75). Es geht

Mbembebei den »Todeswelten« unddie sie herstellende »Nekropolitik« begrifflich auch dar-

um, »neue und einzigartige Formen der sozialen Existenz [zu fassen], bei der riesige Bevöl-

kerungen Lebensbedingungen unterworfenwerden, die sie in den Status lebendiger Toter ver-

setzen« (ebd.: 89, Herv. im Original).

4 Es gab selbstverständlich bereitsWiderstand gegen die Kolonialherrschaft, die beispielswei-

se von aus der Versklavung geflohenen sogenannten Maroons wie François Mackandal aus-

ging (vgl. James 2021: 37f.).

5 »Durch das Freisein, in dem die Gabe der Freiheit, des Anfangenkönnens, zu einer greifbar

weltlichen Realität wird, entsteht zusammenmit den Geschichten, die das Handeln erzeugt,

der eigentliche Raum des Politischen. Es gibt ihn immer und überall, wo Menschen in Frei-

heit, ohne Herrschaft und Knechtschaft miteinander leben« (Arendt 1994: 225).

https://doi.org/10.14361/9783839464489-005 - am 13.02.2026, 21:57:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464489-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Christopher A. Nixon: Postkoloniales Rereading 85

Droits de l’Homme et du Citoyen aus dem Jahre 1789 die Haitianische Revolution in

Saint-Domingue überhaupt erst möglich gemacht haben sollen.

The search for external influences on the Haitian Revolution provides a fascinat-

ing example of archival power at work, not because such influences are impossi-

ble but because of the way the same historians treat contrary evidence that dis-

plays the internal dynamics of the revolution. Thus, many historians are more

willing to accept the idea that slaves could have been influenced by whites or free

mulattoes, with whom we know they had limited contacts, than they are willing

to accept the idea that slaves could have convinced other slaves that they had the

right to revolt […]. But such evidence of an internal drive, although known tomost

historians, is not debated – not even to be rejected or interpreted otherwise. It is

simply ignored, and this ignorance produces a silence of trivialization. (Trouillot

2015: 103f.)

Diese ›Trivialisierung‹ ist nach Trouillot ebenso wie die schlichte ›Tilgung‹ (erasure)

ein Moment des historiographischen Silencing (vgl. ebd.: 96f.),6 das sich auch in

deutschsprachigenStandardwerkenfinden lässt.WolfgangReinhard etwa schreibt,

dass die »politische Interkation« (Reinhard 2018: 580) mit Frankreich die Haitiani-

sche Revolution anstieß, die letztlich die Französische Revolution in den Kolonien

aufarbeite (vgl. ebd.: 580–586). Besonders die europäischen Geschichtsschreibun-

genmüssen dieses Verhältnis zwischenMetropole und Kolonie differenziert aufar-

beiten. Ansonsten festigen sie den kolonialen Diskurs und die rassistischen Grund-

annahmen des 18. und 19. Jahrhunderts, die etwa die PhilosophenG.W.F.Hegel und

Immanuel Kant in ihren Schriften durch ihre Rassifizierung und Inferiorisierung

von SchwarzenMenschenmitgestalteten (vgl. dazu etwa Dhawan 2014). »[T]o what

extent has modern historiography of the Haitian Revolution – as part of a conti-

nuousWestern discourse on slavery, race, and colonization – broken the iron bands

of the philosophical milieu in which it was born« (Trouillot 2015: 74)?

Eduardo GrünersTheHaitian Revolution zeigt in diesem Sinn, dass sich die Hai-

tianische Revolution auch als eine »meta-revolution« (Grüner 2020: 59, Herv. im Ori-

ginal) begreifen ließe. Sie nämlich entlarvte den in den universalenMenschenrech-

ten enthaltenen Partikularismus und offenbarte ein Europa, dessenWohlstand und

Freiheit koloniale Versklavung undAusbeutung bedeutete. Es lässt sich überdies er-

gänzen, dass, wie es Flavio Eichmann (2016) herausarbeitet, selbst die Umsetzung

des französischenAbolitionsdekrets in denKolonien ab 1794 hauptsächlich realpoli-

tischen Interessen und kaum,wie oft einfach angenommenwird, dem zeitgenössi-

6 Trouillot nennt sie zwei ›Tropen‹, »figures of discourse« (Trouillot 2015: 96). Sie sollen deut-

lichmachen, wie dieHaitianische Revolution in außerhaitianischenGeschichtsschreibungen

behandelt wurde.

https://doi.org/10.14361/9783839464489-005 - am 13.02.2026, 21:57:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464489-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


86 Historische und theoretische Signaturen

schenMenschenrechtsdiskurs folgte.7DiePolitikwissenschaftlerinAdomGetachew

bezweifelt deshalb zurecht, ob sich die Haitianische Revolution in diesem normati-

venRahmen, als »radical project of inclusion« (Getachew 2016: 824), adäquat deuten

lässt. Stattdessen beschreibt sie die Haitianische Revolution als »politics of transfi-

guration« (ebd.: 831), die die Subalternen als »innovative political agents« (ebd.: 839)

erscheinen lässt:8

The Haitian Revolution’s transfigurative politics inaugurated an alternative

universal premised on the ideal of autonomy and emerging out of the specific

sites of colonial domination. Well before the revolution culminated in the first

black sovereign state, the ideal of autonomy was being articulated among slaves

who enacted what freedom might mean in the context of colonial slavery. For

instance, by absconding from plantations to cultivate abandoned lands on the

basis of small-scale proprietorship, former slaves refashioned themselves as

an independent peasant class. In these actions, they enacted a vision of free-

dom predicated on the ownership of land and cultivation for subsistence while

rejecting a plantation economy in which their labor was directed toward the

production of cash crops. (Ebd.: 832)

Getachew befürwortet somit, die Haitianische Revolution in ihrem individuellen,

kollektiven und transnationalen Autonomieanspruch genuin aus den spezifischen

kolonialen Herrschaftsbedingungen und Widerstandsstrategien abzuleiten. Es

geht Getachew wie auch Trouillot keinesfalls darum, die Haitianische Revolution

zu romantisieren.Die hoch stratifizierte und rassifizierte Gesellschaftsordnung9 in

7 Am 4. Februar 1794 wurde durch den französischen Nationalkonvent das Abolitionsdekret

verabschiedet. Bereits am 21. Juni 1793 erklärten unter großem Druck die zwei Zivilkommis-

sare Léger-Félicité Sonthonax und Étienne Polverel die Abschaffung der Versklavung in Saint-

Domingue. Eichmanns historische Rekonstruktion zeigt, »dass die Proklamation von Sontho-

nax und Polverel den Umständen vor Ort geschuldet war und wenig mit dem universalen

Anspruch der Erklärung der Menschenrechte zu tun hatte« (Eichmann 2016: 48f.).

8 Diese transfigurative Politik hat eine »politics of fulfillment« (Getachew 2016: 831) zum

Gegenstück, die die Haitianische Revolution, sodann begriffen als Inklusionsprojekt, folgen-

dermaßen charakterisiert: »[B]y framing the response to exclusion in terms of the realiza-

tion of previously articulated ideals, subaltern action is denied the possibility of reimagining those

ideals or inaugurating alternatives« (ebd.: 822, Herv. CN).

9 Die weiße Bevölkerung aus Plantagenbesitzern (grands blancs) und kleinen Händlern, Arbei-

tern und Straftätern (petits blancs) stellte bloß eine kleine Minderheit (rund 27.000 Men-

schen). Die Free People of Colour (gens de couleur libres) waren oft gebildet und wohlhabend.

Sie besaßen dennoch bloß eingeschränkte Rechte (vgl. dazu ebd.: 829f.). Hinzu kommen die

ehemaligen Versklavten, die Freigelassenen (affranchis) und Geflohenen.Mit 500.000 Perso-

nen stellten dieMenschen, die in Afrika geboren undnach Saint-Domingue entführtwurden,

die deutlicheMehrheit (vgl. zu den genannten Zahlen und ›Rassen‹- sowie Klassenkonflikten

Grüner 2020: 86–90).

https://doi.org/10.14361/9783839464489-005 - am 13.02.2026, 21:57:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464489-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Christopher A. Nixon: Postkoloniales Rereading 87

Saint-Domingue erzeugte unterschiedliche Interessen, die auch zu Konflikten und

Kriegen innerhalb desRevolutionsregimes führten.Dabei produzierte auch die hai-

tianische Geschichtsschreibung Ausschlüsse.10 Auch Revolutionäre wie Toussaint

Louverture wurden lange zu einseitig aufgearbeitet. Die Haitianische Revolution

ist, durch ihre historische Singularität in einem kolonialen Herrschaftsregime

aus Arbeit, Ausbeutung und Unterdrückung, zu einem postkolonialen Paradigma

geworden, in dem subalterne Identität, Repräsentation und Geschichtsschreibung

als (Un-)Möglichkeit verhandelt wird. Im zeitgenössischen Diskurs um ›Rasse‹,

Versklavung und Kolonialismus waren die Ereignisse in Saint-Domingue schlicht

»›unthinkable‹ facts« (Trouillot 2015: 82).11 Wie hat sich nun dieses Undenkbare in

eine literarische Erzählung des frühen 19. Jahrhunderts eingeschrieben?

Kleists Die Verlobung in St. Domingo. Deutungsversuche und Ambivalenz

Heinrich vonKleist hat 1811 eineErzählungmit demTitelDieVerlobung inSt.Domingo

veröffentlicht.Die dort berichteten tragischen Ereignisse sollen im Jahre 1803 statt-

gefunden haben, als die napoleonischen Truppen die 1793 in Saint-Domingue abge-

schaffte SklavereimitGewaltwiedereinzuführen suchten.Dabei ging esKleist nicht

um eine Interpretation des revolutionären Geschehens sowie ihre historisch richti-

ge Darstellung (vgl. etwaHerrmann 1998: 112, Anm. 5). Die realhistorischeHaitaini-

scheRevolutionbleibt eineHintergrundgeschichte des tragischenLiebesverhältnis-

ses zwischen den Protagonisten Gustav und Toni. Die Kleist-Forschung diskutierte

deshalb, ob »das exotischeMilieu erst nachträglich in die Erzählung aufgenommen

worden [ist]« (Horn 1975: 125), und hinterfragte grundsätzlich die Bedeutung des

Diskurses um ›Rasse‹ im Text.12 »[S]tatt die gesellschaftlichen Hintergründe und

Ursachen […] zu analysieren« (ebd.: 118), die die koloniale Situation in Saint-Dom-

ingue prägten und die selbstverständlich auch das Figurenhandeln im Text struk-

turieren, »[schilderten] [Kritiker:innen] diese Welt ganz allgemein und unverfäng-

lich« (ebd.).Sie entpolitisiertenden realenhistorischenKonfliktdesTextes zueinem

überzeitlichen (metaphysischen, existentiellen) Drama des Menschseins, insofern

sie nicht ohnehin die Verlobung als eine Krisen-Projektion des Dichters lasen (vgl.

10 Trouillot macht dies an dem in Afrika geborenen General Jean-Baptiste Sans Souci deutlich

(vgl. Trouillot 2015: 31–69).

11 »The unthinkable is that which one cannot conceive within the range of possible alterna-

tives, that which perverts all answers because it defies the terms under which the questions

were phrased. In that sense, the Haitian Revolution was unthinkable in its time: it chal-

lenged the very framework within which proponents and opponents had examined race,

colonialism, and slavery in the Americas« (ebd.: 82f.).

12 Einen kurzen Systematisierungsversuch liefert Martin (2008: 48–50).

https://doi.org/10.14361/9783839464489-005 - am 13.02.2026, 21:57:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464489-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


88 Historische und theoretische Signaturen

ebd.: 118f.). Dadurch wird die »gesellschaftlich politische Frage von Sklavenhalter-

gesellschaft undRevolution« (ebd.: 119) zumSchweigengebracht.DieKritiker:innen

unterlagen dabei oft selbst ihren eigenen »Rassenvorurteile[n]« (vgl. ebd.: 120). Die

Rezeptionsgeschichte des Textesmüsste insofern imHinblick auf das darinwirksa-

me Silencing ausführlich untersucht werden.

Es ist letztlich die Liebesgeschichte, die in Kleists Erzählung den kolonialen

Diskurs um Rassenzuschreibungen wesentlich bestimmt (vgl. auch Werlen 1992:

460): Toni nämlich ist, nach dem in Saint-Domingue herrschenden biologistischen

Klassifizierungsschema,13 eine Quarteronin (im Text wird sie eine »Mestizin«

genannt; Kleist 2005: 223). Das Liebesverhältnis zu einem weißen Soldaten aus Eu-

ropa (Schweiz) im französischen Dienst ist deshalb in mancherlei Hinsicht bereits

kolonial präfiguriert (vgl. etwa zum zeitgenössischen pseudowissenschaftlichen

Diskurs um ›Rassenvermischung‹ (miscegenation) Zantop 2003: 196–199). Das im

Text rassifizierte Motiv des Liebesverbots bliebe ohne die Berücksichtigung des

historischen und diskursiven Kolonialkontexts unzureichend interpretiert.14

Derselbe Vorbehalt erstreckt sich auch auf Forschungsarbeiten, die eine Er-

kenntnis-, Täuschungs- und Wissensproblematik in Kleists Verlobung konstatie-

ren (vgl. dazu etwa Weigel 1991).15 Die postkoloniale Theorie hat längst deutlich

gemacht, dass auch unsere (Fremd-)Wahrnehmung durch eine (sozialisierte) ko-

loniale Epistemologie bestimmt ist (vgl. dazu etwa Santos 2016, Quijano 2016),

dass das Erkennen deshalb am Andersseins des anderen seine Grenze hat und dass

›Rasse‹ und ›Hautfarbe‹ (metaphorische und unzuverlässige) Zeichen (vgl. Bhabha

2004: 94–120) sind (vgl. die Diskussion um ›Hautfarbe‹ in Kleists Verlobung etwa

bei Gilman 1975, Weigel 1991: 207–209, Martin 2008: 51–55), die ihre denotierten

Bedeutungen und sozialen (rassifizierten)Wirklichkeiten überhaupt erst erzeugen.

Die handelnden Subjekte in Kleists Erzählung lassen sich deshalb als soziale Kon-

struktionen begreifen. Neuere Forschung bezieht hierbei notwendigerweise auch

das intersektionale Zusammenspiel zwischen ›Rasse‹ und Geschlecht ein (vgl. Byrd

13 In Grüners Kapitel zu Saint-Domingue um 1791 wird behauptet, dass es mindesten 64 unter-

schiedliche Begriffe undKategorien gab, umMenschen nach Pigmentierung einzuteilen (vgl.

Grüner 2020: 88) und darauf eine soziale Hierarchie aufzubauen.

14 »Die Verlobung in St. Domingo ist eine Liebesgeschichte; die Rassenprobleme auf Haiti sind

nicht ihr Thema, sondern sind Merkmale der Situation, in der Kleist seine unglücklich Lie-

benden agieren läßt« (Herrmann 1998: 129). Solche Interpretationen verkennendie in Liebes-

verhältnissen naturgemäß eingeschriebenen Machtverhältnisse. Sie konsolidieren das text-

immanente Silencing.

15 »[Die Täuschungen im Text] erscheinen vielmehr als Effekte einer narrativen Dynamik, die

über einen ›Willen zumWissen‹ in Gang gehalten wird, der seinen Gegenstand – in der Ori-

entierung an leitenden Vorstellungskonzepten der Aufklärung – doch jeweils verfehlt« (Wei-

gel 1991: 206, Herv. im Original).

https://doi.org/10.14361/9783839464489-005 - am 13.02.2026, 21:57:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464489-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Christopher A. Nixon: Postkoloniales Rereading 89

2017). Sigrid Weigel schlussfolgerte am Beispiel des Kleist’schen Textes, welche

Konsequenzen eine solche diskursorientierte Interpretation haben kann:

Das hieße, daß in der »Verlobung in St. Domingo« mehr ›Geschichte‹ enthalten

ist, als es auf den ersten Blick den Anschein hat, und zwar in Gestalt der Denk-

muster und Vorstellungen, der Diskursfiguren und Metaphern, die in historische

Erfahrungen eingehen und diese strukturieren. Für die Untersuchungsperspekti-

ve einer literaturwissenschaftlichen Lektüre bedeutet das: als ›Helden‹ des Textes

wären nicht in erster Linie die Charaktere oder Figuren zu befragen, sondern die

Bilder undDiskurse, die imaginäre und symbolischeOrdnungderDinge, die durch

die Figuren, ihre Äußerungen und die Konstellationen, in denen sie agieren, zur

Darstellung kommen und die im Text […] in Szene gesetzt werden. (Weigel 1991:

205)16

Mit dem ›Rassendiskurs‹ als zentrales Thema in Kleists Verlobung brachte die For-

schung auch die »Frage nach Kleists Einstellung zur Sklavenbefreiung und zur

französischen [sic!] Revolution« (Herrmann 1998: 114) ein.17 Es wurde spekuliert,

ob Kleist die Situation in Europa – das heißt die »preußisch[e] Erhebung gegen

die Franzosen« (Uerlings 1991: 189) – nach Saint-Domingue übertrug18 und sich

dadurch seine »grundsätzliche Parteinahme gegen Imperialismus und Unterdrü-

ckung« (ebd.: 185) ableiten ließe. Diese Annahme wies Herbert Uerlings bezüglich

Person und Text – im Folgenden wird es ausschließlich um die Erzählung gehen –

in einem häufig zitierten Beitrag im Kleist-Jahrbuch zurück und stellte ebenfalls

fest:19

Die »Verlobung in St. Domingo« enthält also zwar eine scharfe Kritik mancher

Mißstände inHaiti. Dazu gehören vor allemBabekans Erzählungen ihrer vonMiß-

handlungen geprägten Lebensgeschichte, der Hinweis auf Congo Hoangos Ver-

schleppung und Gustavs allerdings halb zurückgenommene Kritik der Behand-

lung der Schwarzen durch dieWeißen. Eine konsequente, den Kolonialismus und

16 Vgl. dazu auch Martin (2008: 50): »The critical task of reading Kleist’s ›Die Verlobung in St.

Domingo‹ requires an analysis of how textual elements function in relation to the cultural

construct of race in order to produce meaning«.

17 »[D]as inhaltliche Problem [führte] zu erzähltheoretischen Fragestellungen« (Herrmann

1998: 114), die Kleist und die teils offen rassistische Erzählstimme methodisch zu trennen

suchten.

18 Eine ähnliche Übertragung, als eine Form des Silencing, liegt in der historischen Bewertung

der Haitianischen Revolution durch die Französische Revolution, wie oben ausgeführt.

19 Während ichUerlings hierbei zustimme, ist seine Interpretation des Liebesverhältnisses zwi-

schen Toni und Gustav im obigen Sinn verfehlt. Obwohl Uerlings die Erzählung in ihrem ko-

lonialen Kontext interpretiert (die Verlobung ist eben kein Preußen in Haiti), soll die unter-

schiedliche Rassifizierung von Toni und Gustav eine untergeordnete Rolle einnehmen (vgl.

Uerlings 1991: 194). Zantop (2003: 194) weist ebenfalls auf diesen Widerspruch hin.

https://doi.org/10.14361/9783839464489-005 - am 13.02.2026, 21:57:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464489-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


90 Historische und theoretische Signaturen

die Sklaverei als ›strukturelles Gewaltverhältnis‹ grundsätzlich ablehnendePositi-

on ist aber ebensowenig erkennbar wie eine Rechtfertigung einer revolutionären

Abschaffung der Sklaverei. (Ebd.: 192)

Diese innere Ambivalenz des Textes macht einseitige Textvereinnahmungen wenig

glaubhaft und fordert eine verantwortungsvolle Lektüre, die die Geschichtlichkeit

des Verstehens selbst berücksichtigt und imText sowohl rassistische Stereotype de-

konstruiert als auch sein koloniales Silencing bricht.Was kann allerdings dabei ein

postkoloniales Rereading leisten?

Postkoloniale Lektüren

Gayatri Chakravorty Spivak zeigt in ihren feministischen Lektüren, wie kanonische

und eurozentrische Texte verantwortungsvoll postkolonial gelesen werden können.

Spivak wie auch Edward Said20 entwickeln dazu eine ausdifferenzierteTheorie des

Lesens, die ich im Folgenden bloß schlaglichtartig skizzieren kann und an die ich

mein Rereading des Kleist’schen Textes orientiere. Diese Lektüren tragen mit und

gegen den Text Schicht um Schicht Bedeutungen ab und fördern dadurch die Welt

des Textes, sein intertextuelles Netz aus Bezügen, zutage.

Ein Beispiel ist Spivaks Three Women’s Texts and a Critique of Imperialism (1985).

Sie untersucht dort in Charlotte Brontës Jane Eyre und Jean Rhys’ ›Hypertext‹ Wi-

de Sargasso Sea, wie die subalterne Frau des Globalen Südens textuell in Erschei-

nung tritt. Diese ist bei Brontë und Rhys Bertha, eineweißeKreolin aus Jamaikamit

mutmaßlich psychischen Erkrankungen.21 Sie steht dem Eheglück zwischen Jane

und Edward imWeg und stürzt sich bei einem Brand in den Tod. Ihre Darstellung

und textuelle Bedeutung bei Brontë analysiert Spivak folgendermaßen: »I have sug-

gested that Bertha’s function in JaneEyre is to render indeterminate the boundary between

human and animal and thereby to weaken her entitlement [ihre legitime Ehemit Ed-

ward, CN] under the spirit if not letter of the Law« (Spivak 1985: 249, Herv. CN).

Wide Sargasso Sea gibt Bertha, die also Brontë textuell zu einem kolonialen Subjekt

reduziert hat (ähnliches geschieht auch mit Toni in Kleists Erzählung), eine Vorge-

schichte, die ihre Stimme und Perspektive in den Hypotext einschreibt und dadurch

20 Said nennt seine kolonialismuskritische Lektüre »contrapuntal reading« (Said 1994: 82): »We

must therefore read the great canonical texts, and perhaps also the entire archive of modern

and pre-modern European and American culture, with an effort to draw out, extend, give

emphasis and voice to what is silent or marginally present or ideologically represented […] in

such works« (ebd.: 82). Im Folgenden geht es umdie postkoloniale und feministische Lektüre

Spivaks.

21 Bertha ist Kind eines weißen Siedlers. Ihre genaue ethnische Identität bleibt allerdings un-

bestimmt. Spivak liest sie als weiße Kreolin.

https://doi.org/10.14361/9783839464489-005 - am 13.02.2026, 21:57:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464489-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Christopher A. Nixon: Postkoloniales Rereading 91

das,mit einemWort Spivaks ausgedrückt, ›Welten‹ des Kolonialismus (»worlding«;

ebd.: 243) erst deutlich hervorhebt:22

In this fictive England, she must play out her role, act out the transformation of

her ›self‹ into that fictive Other, set fire to the house and kill herself, so that Jane

Eyre can become the feminist individualist heroine of British fiction. I must read

this as an allegory of the general epistemic violence of imperialism, the construction

of a self-immolating colonial subject for the glorification of the social mission of

the colonizer. At least Rhys sees to it that the woman from the colonies is not

sacrificed as an insane animal for her sister’s consolidation. (Ebd.: 251, Herv. CN)

Spivak kritisiert grundsätzlich (re-)produzierte Ausschlüsse und (un-)sichtbare

Komplitz:innenschaften in Repräsentationsregimen. Sie finden sich im Spannungs-

feld zwischen Peripherie, Diaspora und Metropole. Konsequenterweise markiert

Spivaks Lektüre dann auch eine interventionistische Grenze in Wide Sargasso Sea;

»a novel which rewrites a canonical English text within the European novelist tra-

dition in the interest of the white Creole rather than the native« (ebd.: 253, Herv. CN): »No

perspective critical of imperialism can turn the Other into a self, because the project

of imperialism has always already historically refracted what might have been the

absolutely Other into a domesticated Other that consolidates the imperialist self«

(ebd., Herv. im Original).

Was postkoloniale Lektüren und allgemein das kritische Rereading des westli-

chen Kanons allerdings erreichen können, ist die ansonsten in den Texten unbeach-

tete epistemische Gewalt aufzudecken und dabei zu zeigen, mit welchen Mitteln

und inwelchemdiskursiven Rahmen etwa die subalterne Frau des Globalen Südens

zum kolonialen anderen gemacht wird (wie es Spivak mit den Romanen Jane Eyre

undWide Sargasso Sea unternahm und ich im Folgenden an Kleists Verlobung disku-

tiere). Sie können zudem auch die temporalen Bedeutungsverzögerungen des tex-

tuellenZeichens im Leseakt (vgl. dazuBhabha 1992),23 also die ›Risse imText‹,nutzen

und (neue) Bedeutungen und Bedeutungszuschreibungen auch ›gegen den Strich‹

22 »It should not be possible to read nineteenth-century British literature without remember-

ing that imperialism […] was a crucial part of the cultural representation of England to the

English. The role of literature in the production of cultural representation should not be ig-

nored […]. If these ›facts‹ were remembered […], we would produce a narrative, in literary

history, of the ›worlding‹ of what is now called ›the Third World‹« (Spivak 1985: 243).

23 »The process of reinscription and negotiation – the insertion or intervention of something

that takes on new meaning – happens in the temporal break in between the sign […]. When

the sign ceases the synchronous flow of the symbol, it also seizes the power to elaborate –

through the time lag – new hybrid agencies and articulations. This is the moment for revi-

sions« (Bhabha 1992: 457). Die Argumentation verläuft hier stärker auf einer semiotischen

Ebene als über die temporale Disjunktion der hermeneutischen Situation (die auch macht-

kritisch aufgearbeitet werden müsste).

https://doi.org/10.14361/9783839464489-005 - am 13.02.2026, 21:57:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464489-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


92 Historische und theoretische Signaturen

entwickeln.Das hieße,denText in einemSabotageakt desmisreadingüberhaupt erst

in ein postkolonialesVerstehen zuübertragen,wie es erneut Spivak (2014) anKantsKri-

tik der Urteilskraft erprobte.24

Das folgende postkoloniale Rereading des Kleist’schen Textes soll zeigen, wie

das zeitgenössisch Undenkbare sowie das textimmanente Silencing sich in Toni ei-

newiderständige Projektionsfläche geschaffen haben.Denn Tonis Tragödie zeigtmit

Homi K. Bhabha das ›Unheimliche‹ (»unhomely«; Bhabha 2004: 13–25) des Kolo-

nialismus. Im epistemischen Zweifel am nichtidentifizierbaren kolonialen Objekt

offenbart die Erzählung, wie widerspruchsvoll und fragil die herrschende kolonia-

le Episteme25 selbst ist. Die im Kolonialismus konstruierte affirmative Ambivalenz

des Kolonialsubjekts wird durch Toni qua ›Mimikry‹ (vgl. ebd.: 121–131) eine wider-

spenstige ›Hybridität‹ bzw. ›Kreolisierung‹ (vgl. Glissant 2006), die den kolonialen

Rassendiskurs grundsätzlich infrage stellt.26 Ein solches postkoloniales Rereading

zeigt, wie lohnend die kanonkritische Auseinandersetzung mit den dialektischen

Rissen im europäischen Archiv auch zukünftig bleiben wird.

Postkoloniales Rereading. Die koloniale Zerbrechlichkeit
in Kleists Verlobung lesen

Congo Hoango und die binäre Weltordnung von Schwarz und weiß

»Zu Porte au Prince, auf dem französischen Anteil der Insel St. Domingo, lebte, zu

Anfange dieses Jahrhunderts, als die Schwarzen die Weißen ermordeten, auf der

Pflanzung des Hrn. Guillaume von Villeneuve, […] Congo Hoango« (Kleist 2005:

24 »Ich möchte meine Lesart von Kant ›verfehlt‹ nennen […]. Ich probe dies in der Hoffnung,

eine solche Lesart könne berücksichtigen, dass Philosophie im Dienste der Narrativierung

von Geschichte travestiert wurde und immer noch wird. Man könnte meine Übung als ge-

wissenhafte Travestie bezeichnen, die das Ziel hat, ein Gegennarrativ hervorzubringen, das

die Verwerfung desjenigen Subjekts sichtbar machen wird, dessen mangelnder Zugang zur

Position des Erzählers die Bedingung der Möglichkeit für die Konsolidierung von Kants Posi-

tion darstellt« (Spivak 2014: 32).

25 »Die fundamentalen Codes einer Kultur, die ihre Sprache, ihreWahrnehmungsschemata, ih-

ren Austausch, ihre Techniken, ihre Werte, die Hierarchie ihrer Praktiken beherrschen, fixie-

ren gleich zuAnfang für jedenMenschen die empirischeOrdnung,mit denen er zu tun haben

und in denen er sich wiederfinden wird« (Foucault 1974: 22).

26 »[The] colonial mimicry is the desire for a reformed, recognizable Other, as a subject of a dif-

ference that is almost the same, but not quite.Which is to say, that the discourse of mimicry is

constructed around an ambivalence« (Bhabha 2004: 122, Herv. im Original).

https://doi.org/10.14361/9783839464489-005 - am 13.02.2026, 21:57:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464489-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Christopher A. Nixon: Postkoloniales Rereading 93

222). Schon die allgemeine Exposition27 des Textes durch die Erzählstimme leistet

kaum etwas, um die kolonialen Zusammenhänge, in die die Handlung eingebettet

ist, darzustellen.28 Sie scheint möglichst früh, mit Congo Hoango,29 eine binäre

Wissens- und Erkenntnisordnung einführen zu wollen, wobei die ›Hautfarbe‹

als ein unzweifelhaftes Zeichen fungieren soll: Hoango, geboren in Westafrika,

ist »fürchterlich« (ebd.), »grimmig« (ebd.) , wütend und rachsüchtig ), während

Kolonialist Villeneuve, dem Hoango einmal das Leben rettete ), Hoango »mit un-

endlichen Wohltaten [überhäufte]« (ebd.), »[ihm] seine Freiheit schenkte«30 (ebd.)

und als Sechzigjährigen »mit einem ansehnlichen Gehalt in den Ruhestand [ver-

setzte]« (ebd.). Es ist erstaunlich, wie schon in den ersten Zeilen koloniale Gewalt,

Menschenhandel und Plantagenwirtschaft anwesend sind und doch durch eine

euphemistische Kolonialsprache ausgeblendet werden (vgl. auch Byrd 2017: 233).

Es ist Ort und Zeit, »als die Schwarzen die Weißen ermordeten« (Kleist 2005: 222),

als »alle Weißen ermordet worden sind« (ebd.: 226), als »das Gemetzel […] gegen

die Weißen« (ebd.: 232) stattfand, wie die Erzählstimme wiederholt festhält. Die

»Tyrannei, die [Hoango] seinem Vaterlande entrissen hatte« (ebd.: 222), wird kaum

27 Weigel (vgl. 1991: 204f.) hat darauf hingewiesen, dass die Textexposition eine »legendäre[ ]

Erzwählweise« (ebd.: 205) zeigt unddadurch »hinreichenddeutlichmacht, daßdie Erzählung

sich auf ein längst allgemein gewordenes Repertoire von Berichten bezieht« (ebd.).

28 Folgendermaßen ließe sich der Inhalt der Erzählung kurz zusammenfassen: Aus Westafrika

in die Versklavung entführt, entmenschlicht und schließlich freigelassen, erschießt Hoango

seinen ehemaligen Herrn in den Revolutionsjahren und bewohnt das ehemalige Plantagen-

Hauptgebäude mit Babekan und ihrem fünfzehnjährigen Mädchen Toni. Das Gebäude liegt

einsam, und häufig suchen in Hoangos Abwesenheit weiße und kreolische Geflüchtete dort

Nahrungsmittel, Unterkunft und Schutz. Babekan und Toni, die laut Erzählstimme durch ih-

re »ins Gelbliche gehende Gesichtsfarbe« (ebd.: 223) dazu besonders geeignet scheint, sol-

len die Schutzsuchenden so lange »mit Unterstützungen und Gefälligkeiten […] [hinhalten]«

(ebd.: 223), bis Hoango heimkehrt und sie tötet. »In der Finsternis einer stürmischen und reg-

nigten Nacht« (ebd.: 224) bittet nun Gustav von Ried, ein Soldat im französischen Dienst, die

beiden FrauenumHilfe. Toni undGustav kommen sichbeimgemeinsamen intimenGespräch

schnell nah. Gustav will Toni heiraten, die ihn an seine durch eine aufgebrachte Menschen-

menge hingerichtete Verlobte Mariane Congreve erinnert. Doch Hoango kehrt unerwartet

schon am darauffolgenden Abend zurück und Toni, in eine ausweglose Lage gebracht, fes-

selt den schlafendenGustav ans Bett. Gustav fühlt sich getäuscht und betrogen. Als die durch

Toni herbeigerufene Familie Gustavs den NeffenmitWaffengewalt befreien kann, erschießt

Gustav Toni aus Rache. Als ihm sein Irrtum fürchterlich bewusst wird, richtet sich Gustav

selbst.

29 Sein Name ist aus den zwei Strömen Congo in Zentralafrika und Hoango im Norden Chinas

zusammengesetzt.

30 Zu diesem Geschenk, das freilich keines ist (man beachte bereits den Widerspruch im Aus-

druck ›seine Freiheit schenken‹) stellt Byrd fest: »Congo Hoango can never reciprocate with

the gift of freedom. Guillaume von Villeneuve’s act of gratitude is an act of domination«

(Byrd 2017: 232).

https://doi.org/10.14361/9783839464489-005 - am 13.02.2026, 21:57:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464489-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


94 Historische und theoretische Signaturen

als Motivationsgrund ausgeleuchtet und anschaulich. Seine »unmenschliche Rach-

sucht« (ebd.: 223) illustriert die Verlobung mit klaren Bildern schon zu Beginn:31

Hoango »[jagte] seinemHerrn die Kugel durch den Kopf« (ebd.: 222), steckt dessen

Haus mit Ehefrau, drei Kindern und weiteren weißen Plantagenbediensteten in

Brand, brachte in die umliegenden Gegenden Angst und Schrecken und legte mit

Babekan und Toni den handlungsantreibenden Hinterhalt.32 Hoango bleibt ge-

meinsammit seinen Söhnen eine beinah stimmlose Projektionsfläche,33 die sich im

Übrigen auch BabekansMimikry im Text zunutzemacht (vgl. ebd.: 228f.). Sie greift

dabei auch die rassifizierte Lichtrhetorik34 und Ästhetik des Textes auf, die Sander

Gilman (1975) ausführlich eingeordnet hat (vgl. allgemein zu Babekans Mimikry als

›Zitatpraxis‹ und ›Widerstandspolitik‹ Heckner 2001).35

31 Auch Uerlings (1991: 192) konstatiert, dass den Revolutionär:innen bloß ein Rachemotiv un-

terstellt wird und »davon abweichende Zielvorstellung« nicht benannt werden. »Der Revolu-

tionsgeschichtsschreibung [Marcus] Rainsfords hätteKleist solcheZielvorstellungenentneh-

men können: Kampf gegen die Wiedereinführung der Sklaverei, Verwirklichung der Men-

schenrechte (insbesondere desjenigen auf Gleichheit), die von Toussaint erlassene Konstitu-

tion von 1801 oder die Verteidigung von Frieden und Wohlstand, die Haiti zwischenzeitlich

erlebt hatte« (ebd.).

32 »This immediate moralization of the narrative serves a twofold purpose. First of all, it at-

tempts to control and to make intelligible the depicted events which, in the narrator’s view,

are characterized by illogical and inhuman actions perpetrated by the Blacks. Secondly, it

establishes a binary system of order which juxtaposes White and Black in terms of good

and evil« (Werlen 1992: 460).

33 Es bleibt unverständlichwieHerrmann inAnbetracht eines solchen Figurenbildes behaupten

kann, dass das in Hoangowie auch Babekan präsente »Leiden der Verschleppung und der Sklave-

rei, also das denSchwarzenangetaneUnrecht unddamit dieBegründung für ihrenAufstand«,

zumindest »nicht verschwiegen« wird (Herrmann 1998: 134, Anm. 58, Herv. CN).

34 Diese Textstelle lohnte eigentlich eine tiefergehende Analyse. Babekan spricht von einem

»Schimmer von Licht« (ebd.: 228) und vom »volle[n] Tag jenes Weltteils« (ebd.), das im Ant-

litz Tonis »widerscheint« (ebd.). Im Wortfeld des (Er-)Scheinens liegt im Text das gesamte

Bedeutungsspektrum des Erscheinens (apparere), Leuchtens (lucere) und Scheinens (videri),

im Sinne von ›den Anschein haben‹. Das (Er-)Scheinen impliziert stets schon die Täuschung. Bei

ihren eigenen afrikanischenBezügen erkennt Babekan einen »Schatten vonVerwandtschaft«

(ebd.). Babekan nutztHoangonun ebenfalls als Projektionsfläche undunterstellt ihm »Wild-

heit« (ebd.), Wut, Rache und Habsucht.

35 »Babekans passing, das nicht nur die kolonialistische Blindheit Gustavs […] exemplarisch

vorführt, sondern auch die kolonialistische Erzählstimme in epistemologische Bedrängnis

bringt, läßt sich als die Artikulation einer Politik kolonialen Widerstands verstehen, wie sie

die jüngste postkoloniale Theorie in Bezug auf die Handlungsfähigkeit kolonialer Subjekte

herausgearbeitet hat« (Heckner 2001: 227).

https://doi.org/10.14361/9783839464489-005 - am 13.02.2026, 21:57:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464489-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Christopher A. Nixon: Postkoloniales Rereading 95

Schwarze und koloniale Gewalt

DieVerlobungkondensiert denZusammenhangzwischenkolonialenundSchwarzen

Gewalttaten in drei aufeinanderfolgenden Berichten, die Form,Motivation und Le-

gitimation des gewaltvollen antikolonialen Widerstandes indirekt thematisieren:36

Babekan erzählt mit ihren eigenen Worten (vgl. Kleist 2005: 231f.) im Rahmen ei-

nes ersten Berichts, wie ein Kaufmann namens Bertrand in Paris, dort wurde Toni

gezeugt und geboren, seine Vaterschaft aus »Scham« (ebd.: 232) bei Gericht leugne-

te und Villeneuve Babekan anschließendmit »sechzig Peitschenhiebe[n]« (ebd.) be-

strafte.Gustav nötigt diese anschaulich gemachte koloniale Gewalt eine »kurze Ver-

legenheit« (ebd.) ab. Nach diesem Verunsicherungsmoment wird nun in einem zwei-

ten Bericht geschildert (die Erzählstimme präsentiert die Worte Gustavs indirekt),

wie Gustav und seine Familie aus Fort Dauphin flohen, das die Schwarzen Revolu-

tionär:innen, die auch alle Schiffe im Hafen in Brand setzten, mit Gewalt einnah-

men (vgl. ebd.: 232f.). Sie möchten nun Port-au-Prince erreichen, »das allein noch

[…] in diesemAugenblickWiderstand leiste« (ebd.).37 Babekans koloniale Gewalter-

fahrung wird sofort durch diesen zweiten (längeren) Bericht neutralisiert, in dem

Gustav und seine Familie als unschuldige Geflüchtete erscheinen. Toni fragt nun

seltsamerweise Gustav, »wodurch sich [in Anbetracht des geschilderten Schwarzen

Gewaltregimes, CN] denn die Weißen daselbst so verhaßt gemacht hätten« (ebd.:

233).Welche Motivation hat Toni überhaupt,Gustav diese Frage zu stellen?

Der Fremde erwiderte betroffen: durch das allgemeine Verhältnis, das sie, als Herren

der Insel, zu den Schwarzen hatten, und das ich, die Wahrheit zu gestehen, mich

nicht unterfangen will, in Schutz zu nehmen; das aber schon seit vielen Jahrhun-

derten auf dieseWeise bestand! DerWahnsinn der Freiheit, der alle diese Pflanzun-

gen ergriffen hat, trieb die N egern und Kreolen, die Ketten, die sie drückten, zu

brechen, und andenWeißenwegen vielfacher und tadelnswürdigerMißhandlun-

gen, die sie von einigen schlechtenMitgliedern derselben erlitten, Rache zu nehmen.

(Ebd., Herv. CN)

Offenkundig liegt Gustavs ambivalente Haltung darin, dass sie zugleich die ko-

lonialen Gewalt- und Herrschaftsverhältnisse (die Versklavung und Ausbeutung)

in Saint-Domingue kritisiert und (möglicherweise eingedenk des eigenen Ver-

stricktseins in sie) relativiert. Seine Betroffenheit lässt unausgesprochen, dass

Gustav im französischen Dienst in Saint-Domingue ebendiese »Verhältnisse« wie-

derherzustellen suchte und die Revolutionär:innen nicht, wie im Text durchgängig

36 Gerade die Position des postkolonialen Vordenkers Frantz Fanon (2007) hat hierzu rege De-

batten ausgelöst.

37 Die Kolonialarmee wird in diesemMoment als Widerstandsarmee inszeniert.

https://doi.org/10.14361/9783839464489-005 - am 13.02.2026, 21:57:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464489-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


96 Historische und theoretische Signaturen

unterstellt wird, allein ausRachsuchtWiderstand leisten. Sie nämlichwollen ein er-

neutes Versklavungsregime, wiedereingeführt durch die napoleonischen Truppen,

verhindern. Doch worin liegt überhaupt die im Text konstatierte Betroffenheit?

Schämt sich Gustav etwa?38

»[N]ach einem kurzen Stillschweigen« (ebd.), illustriert nun ein diese dichte Er-

zählsituation abschließender dritter Bericht (dessen Quelle allein das Hörensagen

ist) die »schauderhaft[e]« (ebd.) Tat eines SchwarzenMädchens. Er soll aus Gustavs

Sicht bezeugen, welch ein grenzenloses Ausmaß die Schwarze Gewalt und Rach-

sucht angenommen hat. Sie hat überdies noch eine andere Funktion, wie ich unten

erläutern werde. Zunächst delegitimiert sie indirekt erneut die Haitianische Revo-

lution:DasMädchen soll seinen ehemaligen ›Herren‹,dessen »Mißhandlungen« aus

»Empfindlichkeit« geschahen, »weil [es] sich seinenWünschen nicht willfährig ge-

zeigt hatte« (ebd.) (so euphemistisch kodiert die Erzählstimme sexualisierte Gewalt

im Kolonialismus), mit dem Gelbfiebervirus infiziert haben, indem es ihn zu sich

mit »Liebkosungen und Zärtlichkeiten« (ebd.) ins Bett ›lockte‹. Das Gelbfiebervi-

rus wird freilich durch die Gelbfiebermücke übertragen und ist somit keine sexu-

ell übertragbare Krankheit. An diesem stereotypisierenden Bericht zeigt sich, wie

im kolonialen Diskurs Schwarze Frauen (hyper-)sexualisiert und fetischisiert wur-

den.39 »Within the apparatus of colonial power, the discourses of sexuality and race

relate in a process of functional overdetermination« (Bhabha 2004: 106,Herv. imOrigi-

nal). Die kolonialisierte Frau ist exotisierte Lust und Bedrohung zugleich, und auch

Gustav sagt, dass erst »eineMischung ausBegierde undAngst,die [Toni] ihmeinge-

flößt, ihn […] habe verführen können« (Kleist 2005: 239). Diese koloniale Einschrei-

bung des Schwarzen Körpers als krankheitstragend und infektiös (vgl. auchWeigel

1991: 216f.) wirkt bis heute nach.40 Gustav jedenfalls kommt zu einem klaren Urteil:

Der Fremde […] versetzte: daß, nach dem Gefühl seiner Seele, keine Tyrannei, die

die Weißen je verübt, einen Verrat so niederträchtig und abscheulich, rechtfer-

tigen könnte. Die Rache des Himmels, meinte er, indem er sich mit einem lei-

38 DasMotiv der Scham prägt ebenfalls den Bericht. Dass Toni erröten kann, wird zu einem Zei-

chen ihres Weißseins (vgl. dazu Uerlings 1991: 198). Hic loco ist interessant, dass die Erzähl-

stimme ausdrücklich und ausschließlich Bertrands Scham benennt, während Gustavs mög-

licherweise schamvolle Betroffenheit nicht ausdrücklich benannt (verschwiegen?) wird.

39 Herrmann konstatiert mithin die Sexualisierung Tonis in Kleists Verlobung. Er schreibt sie

dem männlichen Blick des Autors zu und übersieht dabei, wie sich Geschlecht und Rassi-

fizierung konstitutiv überkreuzen (vgl. Hermann 1998: 125, Anm. 36). »Only a tradition of

white man’s desire for, and power over, the woman of color can explain the oscillation be-

tween trust and distrust, attraction and repulsion constitutive of the colonizer’s subjectivity

(Bhabha) – whether he is part of the plantocracy or a Swiss mercenary in its service« (Zantop

2003: 194).

40 Ein Beispiel hierzu wären die öffentlichen Debatten um Infektionskrankheiten wie HIV und

in den zurückliegenden Monaten ›Affenpocken‹ (Mpox).

https://doi.org/10.14361/9783839464489-005 - am 13.02.2026, 21:57:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464489-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Christopher A. Nixon: Postkoloniales Rereading 97

denschaftlichen Ausdruck erhob, würde dadurch entwaffnet: die Engel selbst, da-

durch empört, stellen sich auf Seiten derer, die Unrecht hätten, und nähmen, zur

Aufrechthaltung menschlicher und göttlicher Ordnung, ihre Sache! […] [U]nd da

es ihm schien, als ob Mutter und Tochter einander ansähen […]: so übernahm ihn

ein widerwärtiges und verdrießliches Gefühl; er wandte sich und bat, daß man

ihm das Zimmer anweisen mögte, wo er schlafen könne. (Kleist 2005: 234)

Ich möchte vorschlagen, Gustavs »Verlegenheit« und Unsicherheit, die Babekans

Bericht auslöst,und seine empörteWut amEndedesGesprächs,die andemBeispiel

des gelbfieberkranken SchwarzenMädchens einen Ausdruck findet, zusammenzu-

denken. Ist sie nicht sein Versuch, einen Riss im kolonialen ›Verblendungszusam-

menhang‹ selbst zu überspielen?41 Sodann erkenne ich in Kleists Text, im Anschluss

an Robin DiAngelo (2018), die koloniale Zerbrechlichkeit selbst, die dem Kolonialis-

mus und seinen hegemonialenDiskursen, die stets performativ neu gesetzt werden

müssen, inhärent ist.Mit diesemRiss lädt KleistsVerlobung dazu ein, die kolonialen

Bedeutungssetzungen des Textes zu hinterfragen. Diese Arbeit leisten nicht Kleist

und die Erzählung. Die Leser:innen und ihre verantwortungsvolle Lektüre müssen

sie leisten.

Drei Gesetze

Die Verlobung zeigt eine nahezu klassisch tragische Figurenkonstellation. Eine Be-

ziehung zumInkle-und-Yarico-Schema (vgl.Uerlings 1991: 194–198) liegtmeinesEr-

achtens bei weitem nicht so nah, dass sich nicht mit Toni auch an die sophoklei-

sche Antigone denken ließe.42 Antigone steht zwischen dem göttlichen und staatli-

chen Recht in einem unauflösbaren Konflikt. Die Verlobung zeigt unumstritten ei-

ne distinkte weiße und Schwarze Welt und Toni muss sich in diese binäre Ordnung

einschreiben (vgl. zum literarischen Figuren-Stereotyp des ›Tragic Mulatto‹ Sollors

1997: 220–245), will sie soziale Anerkennung finden. Diese zwei Welten unterste-

hen zwei unterschiedlichenGesetzen:NachdemTonimitGustav geschlafen hat und

sie an ihrem Tun zweifelt,43 richtet sie sich mit den Worten an Babekan, »daß es

schändlich undniederträchtigwäre, dasGastrecht an Personen, dieman in dasHaus

41 Es ist auffällig, wie die Erzählstimme im soeben skizzierten Abschnitt Babekans Rede wie-

dereinzufangen sucht. Babekan berichtet direkt ihre Geschichte. Gustavs Bericht wird indi-

rekt durch die Erzählstimme mitgeteilt. Die Tat des Schwarzen Mädchens ist doppelt, durch

Gustavs Stimme und die Erzählstimme, gebrochen.

42 Auch Gustavs Einsicht in sein tragisches Fehlen und in das wahre Wesen Tonis ließe sich als

eine klassische tragische Anagnorisis-Szene deuten.

43 Babekan weist Toni dabei auch auf die bereits zahlreichen Opfer ihrer List hin (vgl. Kleist

2005: 241).

https://doi.org/10.14361/9783839464489-005 - am 13.02.2026, 21:57:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464489-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


98 Historische und theoretische Signaturen

gelockt, […] zu verletzen« (Kleist 2005: 240, Herv. CN). Diese antike Pflicht unter-

läuft das mit dem Schwarzen Revolutionsregime assoziierte und zu Beginn einge-

führteHoango’sche »Gebot« (ebd.: 241), die »Landesgesetze« (ebd.: 242) und das »an

die Tür geschlageneMandat, inwelchemallen Schwarzen bei Lebensstrafe verboten

war, denWeißen Schutz undObdach zu geben« (ebd.).44 Das koloniale Silencing im

Text erwähnt nicht, dass dieHaitianische Revolution auch Folge eines europäischen

(Un-)Rechtsregimes (nämlich des Code Noir) gewesen ist (vgl. zum (Un-)Rechtsre-

gime in Saint-Domingue, dem Widerstand und den Einfluss auf die Haitianische

Revolution Ghachem 2012) und dieses die eingangs kurz geschilderten »Todeswel-

ten« einzurichten half.

Toni als unbestimmtes Zeichen

Die Zerbrechlichkeit des Kolonialismus, seine unvernünftige Vernunft, wird in

Kleists Erzählung insbesondere dadurch deutlich, wie sie das Scheitern eines kolo-

nialen »Willen[s] zumWissen«, wieWeigel (1991: 206) wohl in Anlehnung anMichel

Foucault schreibt, inszeniert. Gustav ist schon zu Beginn von der Frage getrieben,

ob die ihm zuerst begegnende Babekan Schwarz ist (vgl. Kleist 2005: 224). Ob-

wohl Gustav in Babekan und Toni eine gemeinsame europäische ›Abstammung‹

erkennen mag (vgl. ebd.: 227), bleibt bis zuletzt sein Argwohn bestehen (vgl. etwa

ebd.: 234, 236). Tonis »Farbe« ist ihm »anstößig« (ebd.: 235) und die Forschung hat

wiederholt festgestellt, dass ihre »ins Gelbliche gehende Gesichtsfarbe« (ebd.: 223)

die binäre und pejorative Kodierung des Textes unterläuft (vgl. Weigel 1991: 216f.,

Zantop 2003: 201).45 Sie ist und bleibt ein zweifelhaftes Zeichen. »Toni’s hybridity

entails an ambivalence that disrupts the racial categories of the colonial system.

Ultimately, it is Toni’s hybridity that preconditions Gustav’s disjunctive reading of

the signs of Toni’s actions and leads to the tragic conclusion of the novella« (Martin

2008: 62). Gustavs Blick nämlich kann in Toni ausschließlich entweder das Schwarze

Mädchen, das seinen ehemaligen Herrn mit dem Gelbfiebervirus infizierte, oder

seine ehemalige Verlobte und Märtyrerin Mariane Congreve erkennen, die sich

opferte und ihm das Leben rettete (vgl. Kleist 2005: 237f.). Beide Berichte haben

44 »Sie [die Gemeinschaft aus Hoango, Babekan, den Söhnen und Toni, CN] konstituiert sich […]

als Bund über ein Gesetz, dessen Autorität während der Abwesenheit des schwarzen Vaters

durch ein sichtbares Schriftstück vertretenwird,wobei dieMutter alsHüterin diesesMandats

auftritt« (Weigel 1991: 214, Herv. im Original).

45 Zantop stellt eine interessante Verbindung zwischen Babekans und Gustavs Bericht über die

Farbe Gelb her: »The yellow color […] connect these two stories to the often violent mixing

of black and white under colonialism. The diseases point to the traumatic nature of colonial

cross-racial sexual encounters […]. In Babekan’s and Gustav’s stories, the link between sexual

and colonial violence and disease is made explicit: both ›produce‹ the color yellow« (Zantop

2003: 201).

https://doi.org/10.14361/9783839464489-005 - am 13.02.2026, 21:57:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464489-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Christopher A. Nixon: Postkoloniales Rereading 99

die Funktion, die bereits zu Beginn des Textes eingeführte koloniale und durch

die Hybridität Tonis irritierte Kodierung des Diskurses um ›Hautfarbe‹ (nun im

Zusammenspiel mit Geschlecht) aufrechtzuerhalten (vgl. dazu Martin 2008: 53).

Gustavs behauptete Ähnlichkeit Tonis mit Mariane (vgl. Kleist 2005: 237) setzt den

Maßstab. Eine Identifikation mit Mariane (und ihrem Schicksal) wird realisiert,

als Gustav »das kleine goldene Kreuz« (ebd.: 238), das Mariane ihm einst schenkte,

Toni »als ein Brautgeschenk […] um den Hals [hängt]« (ebd.). Sie hilft den Strömlis

bei Gustavs Befreiung aus Hoangos Haus und entscheidet sich: »[I]ch bin eine

Weiße« (ebd.: 256). »[A]ls Toni, den Knappen Seppy [ein Sohn Hoangos, CN] auf

dem Arm, […] in das Zimmer trat« (ebd.: 257), macht Gustavs Blick sie allerdings

doch zu dem SchwarzenMädchen, das am Ende auch ihn betrogen hat:

Gustav wechselte bei diesem Anblick die Farbe; er hielt sich, indem er aufstand,

als ob er umsinken wollte, an den Leibern der Freunde fest; und ehe die Jünglin-

ge noch wußten, was er mit dem Pistol, das er ihnen jetzt aus der Hand nahm,

anfangen wollte: drückte er dasselbe schon, knirschend vor Wut, gegen Toni ab.

(Ebd.)

Gustavs (Wieder-)Erkennen ist ein tragisches Verkennen. Sein Scheitern, für das er

sich am Ende selbst mit der Waffe richtet, entlarvt die rassifizierende/rassistische

Epistemologie des Kolonialismus als trügerisch. Toni bleibt bis zuletzt das zweifel-

hafte und unidentifizierbare koloniale Subjekt, dem Europa misstraut.46

Hybridität und Widerstand

Zum Abschluss dieses postkolonialen Rereadings möchte ich aus einem Aufsatz zi-

tieren, in dem meines Erachtens Toni und ihre Tragödie missverstanden und die

textinternen Risse des kolonialen Diskurses übersehen werden:

Tonis Weg zur Selbstverwirklichung bedeutet in Wahrheit ihr Aufgehen in einem

fremden Bild […]. DenMakel ihrer Hautfarbe hatte Toni beimÜbertritt in dieWelt

der Weißen nicht ablegen können. Im »Blick voll Verachtung« […] hätte sie wahr-

nehmen können und müssen, daß sie fälschlich gedacht hatte, sie sei »eine Wei-

ße« […]. Mit dem Übertritt zu den Weißen hat Toni die gemeinsame Leidensge-

schichte der Schwarzen verraten, die durch ihre Geburt und deren Folgen für ih-

re Mutter auch ihre Geschichte war. Babekans Vorwurf und ihr Fluch bestehen zu

Recht. So endet Tonis vermeintliche Selbstverwirklichung und Emanzipation im

Gestrüpp nicht passender Bilder und im Niemandsland zwischen den Rassen. In

diesem Niemandsland kommt sie um, auch sie, die starke schwarze Frau, nicht

weniger ortlos als der schwache weiße Mann. (Herrmann 1998: 126f.)

46 Ihre ›Hautfarbe‹ steht metonymisch für diese koloniale Ambiguität.

https://doi.org/10.14361/9783839464489-005 - am 13.02.2026, 21:57:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464489-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


100 Historische und theoretische Signaturen

Herrmann also unterstellt Toni eine Selbsttäuschung (Selbstverkennung), die Fol-

ge ihres fehlgeleiteten Emanzipationsprozesses sein soll, und konsolidiert dadurch

die binäre Schwarz-weiß-Logik des Kolonialismus. Diese Schuldverschiebung kann

nicht erkennen, dass die kolonialenDiskurse dieseOrtlosigkeit selbst erzeugen und

das »Niemandsland zwischen den Rassen« (Herrmann 1998: 127) zugleich fürchten.

Es kann nämlich zu einemOrt des kolonialenWiderstandes werden. Um den Kolo-

nialismus als eine ›Zivilisierungsmission‹ zu legitimieren,musstendieKolonialher-

ren ein ähnliches (zivilisierbares) und doch zugleich ganz anderes (niemals tatsäch-

lich zivilisiertes) koloniales und folglich ambiges Subjekt erschaffen.47 InKleistsVer-

lobung offenbart sich das daraus resultierende epistemische Unbehagen des Kolo-

nialismus. Neben Bhabha hat insbesondere Gloria Anzaldúa (2012) die immanente

Widerständigkeit im kolonialen Subjekt hervorgehoben. Ist es nicht die Hybridi-

tät Tonis, durch die sich im Text die Risse im kolonialen Diskurs ergeben, die auf

den zurückliegenden Seiten untersuchtwurden?Das »Niemandsland zwischen den

Rassen« wird das Grenzgebiet (Borderlands), an dem selbstbewusst die mestiza die

kolonialen Grenzsetzungen48 überschreitet und infrage stellt und mestizaje dekolo-

nialeTheorie wird (etwa bei Anzaldúa 2012: 99–113). »What we are suffering from is

an absolute despot duality that says we are able to be only one or the other« (ebd.:

41). Ambiguität(en) und Alterität anzuerkennen (vgl. ebd.: 101f.), ist sowohl Heraus-

forderung als auch Chance. Liberale Demokratien sollten sie ergreifen. Das tragi-

sche Schicksal Tonis in Kleists Verlobung zeigt uns auch unsere Gegenwart in einem

neuen Licht. Die Haitische Revolution und Kleists Text wie überhaupt Erzählungen

und Geschichten haben diese Macht. »My ›stories‹ are acts encapsulated in time,

›enacted‹ every time theywere spoken aloud or read silently. I like to think of them as per-

formances and not as inert and ›dead‹ objects (as the aesthetics of Western culture

think of art works)« (ebd.: 89, Herv. CN).

Ich habe in diesem Beitrag die diskursiven Risse offengelegt, die die kolonia-

le Episteme und Vernunft selbst hervorbringen, insofern sie in sich bereits wider-

sprüchlich und unvernünftig sind. Diese koloniale Zerbrechlichkeit lässt sich auch

in Kleist Verlobung finden, die die Haitianische Revolution als etwas Undenkbares

verstummen lässt und doch zugleich dieses Schweigen bricht, sobald sie eine ver-

antwortungsvolle Lektüre zutage fördert. Sie erst schärft unsere Kritik an den ge-

genwärtigen Verhältnissen: Wo finden sich koloniale Stereotype heute? Wie haben

sich neokoloniale Strukturen zwischendemGlobalenNordenundSüdenüberhaupt

festigen können? Warum existiert heute noch rassistische Gewalt und Hetze gegen

47 »The success of colonial appropriation depends on a proliferation of inappropriate ob-

jects that ensure its strategic failure, so that mimicry is at once resemblance and menace«

(Bhabha 2004: 123).

48 Neben ›Rasse‹ geht es hierbei (intersektional) auch umDifferenzkategorienwie sexuelle Ori-

entierung, Geschlecht und Klasse.

https://doi.org/10.14361/9783839464489-005 - am 13.02.2026, 21:57:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464489-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Christopher A. Nixon: Postkoloniales Rereading 101

Migrant:innen und Geflüchtete? Diese (historische) Aktualisierung nennt Trouillot

›Authentizität‹,49 die uns zu historischen Akteur:innen macht: »Thus, even in rela-

tion to The Past our authenticity resides in the struggles of our present. Only in that

present canwe be true or false to the pastwe choose to acknowledge« (Trouillot 2015:

151,Herv. CN).Die verantwortungsvolle Lektüre entbindet uns nicht davon,Verant-

wortung im Alltag unseres Handelns zu übernehmen. Dazu bindet sie uns im Ge-

genteil. Authentisch sein heißt, die Gegenwart mit demWissen um die gewaltvolle

Geschichte verantwortungsvoll zu gestalten und sie gemeinsam in eine verantwort-

bare Zukunft zu tragen.

What we know about slavery or about colonialism can – should, indeed – increase

our ardor in the struggles against discrimination and oppression across racial and

national boundaries. But no amount of historical research about the Holocaust

and no amount of guilt about Germany’s past can serve as a substitute for march-

ing in the streets against German skinheads today. (Trouillot 2015: 150)

Bibliografie

Anzaldúa, Gloria (2012): Borderlands. The New Mestiza = la frontra, 4. Aufl., San

Francisco, CA: Aunt Lute Books.

Arendt, Hannah (1994): »Freiheit und Politik«, in: Dies., Zwischen Vergangen-

heit und Zukunft. Übungen im politischen Denken I, München/Zürich: Pieper,

S. 201–226.

Benjamin, Walter (1991): Gesammelte Schriften, hg. v. Rolf Tiedemann/Hermann

Schweppenhäuser, Bd. I.3. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Bhabha, Homi K. (1992): »Postcolonial Criticism«, in: Stephen Greenblatt/Giles

Gunn (Hg.), Redrawing the Boundaries. The Transformation of English and

American Literary Studies, New York: Modern Language Association of Amer-

ica, S. 437–465.

Bhabha, Homi K. (2004): The Location of Culture, London/New York: Routledge

Classics.

49 »Authenticity implies a relation with what is known that duplicates the two sides of his-

toricity: it engages us both as actors and narrators. Thus, authenticity cannot reside in at-

titudes toward a discrete past kept alive through narratives. Whether it invokes, claims, or

rejects The Past, authenticity obtains only in regard to current practices that engage us as

witnesses, actors, and commentators – including practices of historical narration« (Trouillot

2015: 150f.).

https://doi.org/10.14361/9783839464489-005 - am 13.02.2026, 21:57:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464489-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


102 Historische und theoretische Signaturen

Byrd, Vance (2017): »Family, Intercategorical Complexitiy, and Kleist’s Die Verlobung

in St. Domingo«, in: The Germanic Review: Literature, Culture, Theorie 92,

S. 223–244.

Chakrabarty, Dipesh (2008): Provincializing Europe. PostcolonialThought andHis-

torical Difference, Princeton, NJ: Princeton University Press.

Dhawan, Nikita (2014): »Affirmative Sabotage of the Master’s Tools. The Paradox

of Postcolonial Enlightenment«, in: Dies. (Hg.), Decolonizing Enlightenment.

Transnational Justice, Human Rights and Democracy in a Postcolonial World,

Opladen/Berlin/Toronto: Verlag Barbara Budrich, S. 19–78.

DiAngelo, Robin (2018): White Fragility, Boston: Beacon Press.

Eichmann, Flavio (2016): »Weltkrieg, Revolution und Abolition. Französischer Abo-

litionismus in globaler Perspektive, 1793–1801«, in: Ders./Markus Pöhlmann/

DierkWalter (Hg.), GlobaleMachtkonflikte und Kriege. Festschrift für Stig För-

ster zum 65. Geburtstag, Paderborn: F. Schöningh, S. 48–66.

Fanon, Frantz (2007): Les damnés de la terre, Paris: La Découverte.

Foucault, Michel (1974): Die Ordnung der Dinge, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Getachew,Adom(2016): »UniversalismAfter thePost-colonial Turn: Interpreting the

Haitian Revolution«, in: Political Theory 44.6, S. 821–845.

Ghachem,MalickW.(2012):TheOldRegimeand theHaitianRevolution,Cambridge:

University Press.

Gilman,Sander (1975): »TheAesthetics of Blackness inHeinrich vonKleist’s ›DieVer-

lobung in St. Domingo‹«, in: MLN 90, S. 661–672.

Glissant, Édouard (2006) : Introduction à une poétique du divers, Paris : Gallimard.

Grüner, Eduardo (2020):TheHaitian Revolution. Capitalism, Slavery, and Counter-

Modernity (= Critical South), Cambridge/Medford,MA: Polity Press.

Heckner, Elke (2001): »Zur Ambivalenz kolonialerMimikry in Kleists ›Die Verlobung

in St. Domingo‹«, in: Kleist-Jahrbuch, S. 226–244.

Herrmann,Hans Peter (1998): »Die Verlobung in St. Domingo«, in:Walter Hinderer

(Hg.), Kleists Erzählungen, Stuttgart: Reclam, S. 111–140.

Horn, Peter (1975): »Hatte Kleist Rassenvorurteile? Eine kritische Auseinanderset-

zung mit der Literatur zur ›Verlobung in St. Domingo‹«, in: Monatshefte 67.2,

S. 117–128.

James, C.L.R. (2021): Die schwarzen Jakobiner. Toussaint Louverture und die Hai-

tianische Revolution, Berlin : b_books.

Janvier, Louis Joseph (1886): Les Constitutions d’Haïti (1801–1885), Paris: C.Marpon

et E. Flammarion, S. 30–41.

von Kleist, Heinrich (2005): Sämtliche Erzählungen, Anekdoten, Gedichte, Schrif-

ten, hg. v. Klaus Müller-Salget, Frankfurt a.M.: Deutscher Klassiker Verlag.

Martin, James P. (2008): »Reading Race in Kleist’s ›Die Verlobung in St. Domingo‹«,

in: Monatshefte 100, S. 48–66.

https://doi.org/10.14361/9783839464489-005 - am 13.02.2026, 21:57:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464489-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Christopher A. Nixon: Postkoloniales Rereading 103

Mbembe, Achille (2011): »Nekropolitik«, in: Marianne Pieper/Thomas Atzert/Serhat

Karakayalı/Vassilis Tsianos (Hg.), Biopolitik – in der Debatte, Wiesbaden: VS

Verlag für Sozialwissenschaften.

Quijano, Aníbal (2016): Kolonialität derMacht, Eurozentrismus und Lateinamerika,

Wien/Berlin: Turia + Kant.

Rediker,Marcus (2008): The Slave Ship. A HumanHistory, London: Penguin.

Reinhard,Wolfgang (2018): Die Unterwerfung derWelt. Globalgeschichte der euro-

päischen Expansion, 1415–2015, 4., ergänzte Aufl., München: C.H. Beck.

Said, EdwardW. (1994): Culture and Imperialism. London: Vintage.

Santos, Boaventura de Sousa (2016): Epistemologies of the South. Justice Against

Epistemicide, London/New York: Routledge.

Sollors, Werner (1997): Neither Black nor White yet Both.Thematic Explorations of

Interracial Literature, New York, NY: Oxford University Press.

Spivak, Gayatri Chakravorty (1985): »ThreeWomen’s Text and a Critique of Imperia-

lism«, in: Critical Inquiry 12.1, »Race«,Writing, and Difference, S. 243–261.

Spivak,Gayatri Chakravorty (2014): Kritik der postkolonialenVernunft.Hin zu einer

Geschichte der verrinnenden Gegenwart, Stuttgart: Kohlhammer.

Trouillot,Michel-Rolph (2015): Silencing the Past. Power and the Production of His-

tory, Boston: Beacon Press.

Uerlings, Herbert (1991): »Preussen in Haiti? Zur interkulturellen Begegnung in

Kleists ›Verlobung in St. Domingo‹«, in: Kleist-Jahrbuch, S. 185–201.

Weigel, Sigrid (1991): »Der Körper am Kreuzpunkt von Liebesgeschichte und Ras-

sendiskurs in Heinrich von Kleists Erzählung ›Die Verlobung in St. Domingo‹«,

in: Kleist-Jahrbuch, S. 202–217.

Werlen,Hans Jakob (1992): »Seduction andBetrayal.Race andGender inKleist’s ›Die

Verlobung in St. Domingo‹«, in: Monatshefte 84.4, S. 459–471.

Zantop, Susanne (2003): »Changing Color: Kleist’s ›Die Verlobung in St. Domingo‹

and the Discourses of Miscegenation«, in: Bernd Fischer (Hg.), A Companion to

theWorks of Heinrich von Kleist, Rochester, NY: Boydell & Brewer, S. 191–208.

https://doi.org/10.14361/9783839464489-005 - am 13.02.2026, 21:57:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464489-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839464489-005 - am 13.02.2026, 21:57:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464489-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

