Communicatio Socialis 29 (1996), Nr. 1: 54-68
Quelle: www.communicatio-socialis.de

_ Kulturelles und kommunikatives Gedédchtnis
Uberlegungen zum Selbstverstindnis der Pastoraltheologie
in einer Mediengesellschaft

von Erich Garhammer

Pastoraltheologie versteht sich heute zumeist als Theorie der Praxis. Sie
ist also nicht selber Praxis, sondern der Theoriehorizont von Praxis.
Diese Theorie ist handlungsstiftend, bewahrt aber auch vor Handlungs-
druck. Pastoraltheologie untersucht die das pastorale Handeln bestim-
menden Theoriekonstrukte, etwa die Dekadenztheorie, die davon
ausgeht, dafi sich alles zum Schlechteren wandelt, die Fortschritts-
theorie, die den Fortschritt als dominierende Kategorie der Geschichte
annimmt, die Siindenbocktheorie, die schon immer weifs, wer woran
schuld ist; aber auch elaboriertere Theorien wie die Sikularisie-
rungstheorie, die von einem Abnehmen religioser Weltdeutung ausgeht,
oder die Modernisierungstheorie, die einen Ubergang von der Moderne
in die reflexive Moderne konstatiert.!

Pastoraltheologie will also mit der Komplexitdt von Situationen
vertraut machen und angesichts dieser Komplexitit zum Handeln
ermuntern. Aus diesem weiten Feld pastoraltheologischer Theoriebil-
dung will dieser Beitrag ein kleines Mosaiksteinchen herausgreifen,
ndmlich das Selbstverstindnis der Pastoraltheologie in einer Medienge-
sellschaft.

Pastoraltheologie gilt seit ihren Anfingen als Einbruchstelle
aufkldrerischer Positionen in den Bereich der Theologie. Die maria-
theresianische Studienreform und ihre josephinische Zuspitzung werden
oft als Brecheisen des bis dahin innertheologischen Diskurses inter-
pretiert. Diese Sicht ist freilich insofern verkiirzend, als sie von einer
Dichotomie von Kirche und gesellschafthcher Offentlichkeit ausgeht
und die Interdependenz beider Gréflen nicht in den Blick bekommt. Der
Aufklarungs- und Jansenismushistoriograph P. Hersche? hat hinldnglich
nachgewiesen, wie gerade hinter den aufkldrerischen Reformpositionen
eine genuine Theologie steckte, namlich das Theorem des Jansenismus.
Von hier aus fithren bruchlose Linien zu den Positionen der Aufklérer.
Nicht die Dichotomie von theologischem und gesellschaftlichem Dis-

Prof. Dr. E. Garhammer ist Ordinarius fiir Pastoraltheologie und Homiletik an

der Theologischen Fakultit Paderborn.

1 Vgl. dazu U. Beck, Risikogesellschaft. Auf dem Weg in eine andere Moderne,
Frankfurt/M. 1986 sowie H. Chr. Stoodt, Formen kirchlicher Arbeit an der
Schwelle von der Industrie- zur Ristkogesellschaft, in: PTh 80 (1991) 116-132.

2 P. Hersche, Der Spatjansenismus in Osterreich, Wien 1977.

54

https;//dol.org/10.5771/0010-3497-1896-1-54 - am 13.01.2026, 01:18:47. - [ —



https://doi.org/10.5771/0010-3497-1996-1-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

kurs ist in diesem Zusammenhang erhellend, sondern die Analyse der
Interaktion von theologischen Positionen mit dem Kommunika-
tionsprofil einer bestimmten Offentlichkeit.

Es soll im folgenden bei aller methodischen und sachlichen
Verkiirzung der Vorschlag gemacht und begriindet werden, da8 vor
allem das Fach der Pastoraltheologie sich um die Analyse dieser
Interaktion miihen sollte. Dabei will ich einen Begriff zugrunde legen,
den J. Assmann3 im Gefolge von M. Halbwachs gepragt hat: kulturelles
und kommunikatives Gedichtnis. Unter kulturellem Gedichtnis ver-
steht er die eine Gesellschaft fundierenden Erinnerungsgehalte wie Feste
und Riten. ,Feste und Riten sorgen im Regelmafl ihrer Wiederkehr fiir
die Vermittlung und Weitergabe des identititssichernden Wissens.”4
Davon hebt Assmann das kommunikative Gedichtnis ab, das den
Diskurs von zwei bis drei Generationen umschreibt. ,Das kulturelle
Gedachtnis ist ein Organ auBeralltiglicher Erinnerung. Der Hauptunter-
schied gegeniiber dem kommunikativen Gedachtnis ist seine Geformt-
heit und Zeremonialitit seiner Anlisse.”5

In der heutigen Mediengesellschaft hat sich der von Assmann fiir
jeden Gesellschaftstyp konstatierte Hiatus zwischen kulturellem und
kommunikativem Gedéchtnis erheblich zugespitzt: der aktuelle Diskurs
hat ein viel schnelleres Verfallsdatum. G. Steiner® spricht in diesem
Zusammenhang vom ,ephemeren Rei8wolf” der Medien. Dennoch
gehen gerade von_diesen ephemeren Themen der Medien erhebliche
Wirkungen in der Offentlichkeit aus. So sehe ich es als eine — neben den
oben beschriebenen anderen Aufgaben - notwendige Bemiihung von
Pastoraltheologle heute an, zwischen kulturellem und kommunikativem
Gediichtnis im Medienzeitalter zu vermitteln, Daraus ergeben sich zwei
nicht unerhebliche Konsequenzen: Pastoraltheologie schiitzt die Theolo-
gie vor der von HJ. Hohn’ so genannten Gefahr der permanenten
Selbstzitation, indem sie das Kommunikationsprofil der Gesellschaft
aufgreift und die ‘dort transportierten Themen analysiert. Pastoraltheolo-
gie hat fiir die Theologie die Funktion eines ,synchronen Korrektivs”.

Pastoraltheologie macht aber zugleich in der medial beeinflufiten
Offentlichkeit deutlich, da8 das Neueste so neu gar nicht ist, daB der
letzte Schrei durchaus schon an einen vorletzten ankniipft. Pastoral-

3 ]. Assmann, Das kulturelle Gedéichtnis. Schrift, Erinnerung und politische
Identitat in frithen Hochkulturen, Miinchen 1992.

4 Ebd., 57.

5 Ebd,, 58.

6 G. Steiner, Von realer Gegenwart. Hat unser Sprechen Inhalt?, Miinchen-
Wien 1990.

7 H. ]. Hohn, Signale der Zeit ~ Spuren des Glaubens, in: LS 45 (1994) 1-5;
ders. (Hg.), Theologie, die an der Zeit ist. Entwicklungen — Positionen —
Konsequenzen, Paderborn 1992 sowie ders,, Gegen-Mythen. Religionspro-
duktive Tendenzen der Gegenwart, Freiburg-Basel-Wien 1994.

55

13.01.2026, 01:18:47. Access - [Tz


https://doi.org/10.5771/0010-3497-1996-1-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

theologie hat also der Offentlichkeit gegenitber die Funktion eines
~diachronen Korrektivs”. Ich werde diesen Vorschlag an zwei Beispielen
zu veranschaulichen suchen.

Beispiel 1:
Katholizismus oder: die mediale Rezeption eines Klischees

Das Jahr 1992 war nicht nur das Jahr der Bibel, es war auch das Jahr des
Qumran-Bestsellers ,, Verschlufisache Jesus” der beiden amerikanischen
Journalisten Michael Baigent und Richard Leigh.8 Die Thesen dieses
Buches haben die offentliche Diskussion erheblich bestimmt: den Inhalt
des Buches kénnte man sehr schnell vergessen, wenn nicht eine enorme
Rezeption bis hinein in die Intensivsegmente des Katholizismus zu
verzeichnen gewesen wire.? Im letzten steckt hinter diesem Buch eine
fiktionale Handlung: John Allegro, der dem internationalen Forschungs-
Team der Herausgeber der Qumranfunde angehdrte, nahm darin eine
Minderheitenposition ein; er edierte nicht nur seine Texte miserabel,
startete nicht nur eine Ausgrabungskampagne auf eigene Faust, sondern
brachte 1966 ein Bithnenstiick mit dem Titel , Die anfeuernden Orakel”
heraus. In diesem Stiick geht es um folgende Handlung: eine
Universititsassistentin 16st unter reichlich Dampf zusammengeklebte
Teile einer Qumranrolle auf. Der herbeigerufene Professor tiberfliegt die
nun lesbaren Texte und konstatiert emphatisch: ,Das wird die
katholische Kirche erschiittern!” Professor Lanson alias John Allegro
hatte in der aramdischen Rolle entziffert, daf Jesus Petrus nicht
~kaiphas“ (Fels), sondern lediglich ,gajpha” (Untersucher) genannt
hatte. Mit diesem Fund sei das Papsttum mehr oder weniger erledigt.
Die katholische Assistentin ist wegen ihrer Mit-taterschaft erschiittert
und beichtet diesen Vorfall einem Priester. Dieser unterrichtet sofort —
katholische Konspiration par excellance ~ die vatikanischen Behorden,
welche durch Mittelsmanner den Professor von nun an beschatten. Sie
setzen ihn unter Druck, er solle doch wieder ,Fels” lesen. Der Professor
freilich bleibt standhaft. Er will die Offentlichkeit von der Richtigkeit
seiner Position iiberzeugen. Als er bei einer einberufenen Pressekonfe-
renz das Geheimnis laften will, ist allerdings der Safe, in dem die
Qumran-Rolle lagerte, leer. ,So unterdriickt man die Worte Jesu®, mit
diesem Ausruf des Professors endet das Stiick von John Allegro.

Diese Handlung liest sich wie das Drehbuch zur ,Verschlufisache
Jesus.” Eine fiktionale Handlung mit ganz bestimmten antikatholischen
Wertungsmustern wird zum Faktum: aus einem Biihnenstiick mit

8 M. Baigent/R. Leigh, VerschluBsache Jesus. Die Qumranrollen und die
Wabhrheit tiber das frithe Christentum, Miinchen 1991.

9 Vgl. dazu E. Garhammer, Von der Fiktionalitit zur Faktizitit. Analyse
momentaner Kirchenkritik am Beispiel des Qumran-Themas, in: ThGl 84
(1994) 37-46.

13.01.2026, 01:18:47. Access - [Tz


https://doi.org/10.5771/0010-3497-1996-1-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

erfundener Handlung ist ein Sachbuch geworden, aus Fiktionalitit
Faktizitat. Alle Handlungsmomente des Sachbuches sind im Drama
schon enthalten: sensationelle Entdeckungen in den Qumran-Rollen, die
die Kirche bedrohen. Diese Funde freilich werden durch die Vatikan-
Mafia unterdriickt. Nun aber wird die Wahrheit — im Gegensatz zur
Bithnenhandlung - in Form der mobilisierten &ffentlichen Meinung
siegen — trotz der Machenschaften des Vatikans. Wer das Buch von
Baigent und Leigh liest, erfihrt die Wahrheit iiber das Christentum — so
auch der Text der Verlagswerbung: ,Die Wahrheit {iber das friihe
Christentum — vom Vatikan unterdriickt. Diese Dokumente enthiillen,
daf8 die Anfiange des Christentums falsch iiberliefert worden sind.”10

Nun hat der Erfolg dieses Buches freilich noch andere, komplexe-
re Hintergriinde, die hier nicht ndher analysiert werden sollen.
Inhaltlich bietet es ein Bild des Katholizismus mit folgenden Behauptun-
gen:

1. Katholischer Glaube und Wissenschaftlichkeit schlielen sich aus:

2. Katholischer Glaube und abweichende Meinungen sind nicht
kompatibel. Andersdenkende werden stets isoliert und diskriminiert.

3. Der katholische Glaube erlaubt keine freie Meinung, sondern ist ein
Diktat des Vatikans. Vatikan und Glaubenskongregation sind ausge-
kliigelte Kontrollsysteme.

4. Der katholische Glaube verlangt im letzten ein ,sacrificium intel-
lectus.”

Als praktischer Theologe steht man — auch wenn fachwissenschaftlich
die Erkenntnisse des Buches ldngst falsifiziert sind — ziemlich ratlos vor
seinem Erfolg, zumal Richtigstellungen von theologischer Seite sehr
schnell als kirchliche Apologetik abgetan werden.

Pastoraltheologie als Vermittlerin von kulturellem und
kommunikativem Gedéchtnis hat die Aufgabe, die Geschichte zu
befragen, ob es ein Vorurteilsmuster gibt, das sich hier repetiert. Ich
mdchte paradigmatisch zwei Vorgiange schildern, die ein dhnliches Bild
des Katholizismus transportieren - allerdings in einem wesentlich
eingeschrankteren Offentlichkeitstypus, ndmlich dem philosophischen
und literarischen Milieu.

Stolbergs Konversion zum Katholizismus im Jahre 1800

Als Friedrich Leopold Graf zu Stolberg am Pfingstsonntag des Jahres
1800 in der Hauskapelle der Fiirstin Gallitzin in Miinster den Ubertritt
in die katholische Kirche vollzog, sorgte er nicht nur in seinem

10 Vgl. dazu E. Garhammer, Qumran und die Vermarktungsmechanismen der
Medien. Oder: Warum eine Medienschelte nur die halbe Wahrheit ist!, in:
ThGI 84 (1994) 151-158.

57

13.01.2026, 01:18:47. Access - [Tz


https://doi.org/10.5771/0010-3497-1996-1-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Freundeskreis, sondern in der gesamten kulturellen Offentlichkeit fiir
Aufregung.l! War dieser Schritt doch etwas anderes als die bisher
bekannten romantischen Konversionen. Wer aus beruflichen Griinden
oder aus kiinstlerischen Motiven die Konfession wechselte, war der
Toleranz der Aufklarer sicher. Zudem waren bis dato die Konversionen
eher innerhalb von katholischen Majorititen passiert. Stolberg bekleide-
te das Amt des Prisidenten des lutherischen Konsistoriums in Eutin
und war leitender Beamter des Fiirstbischofs von Liibeck. Fiir seinen
Entschluf waren weder berufliche noch kiinstlerische Motive
ausschlaggebend, sondern die Uberzeugur\g, daf3 die katholische Kirche
die allein wahre sei. Dies 16ste in der Offentlichkeit einen fiir damals
nicht unbetrichtlichen Skandal aus.

Auflerst bestiirzt reagierte vor allem F. H. Jacobi, der seinem
Freund bescheinigte, er kénne es ,unmoglich fiir eine redliche
Uberzeugung halten, wenn ein Evangelischer Papist® werde. Seiner
Meinung nach unterdriicke der rémische Katholizismus die Gewissens-
freiheit, mache Gott zu einem ,licherlichen G6tzen” und erhebe den
Klerus mit seinem Wirken iiber die gottliche Wahrheit selber. In einem
Brief bescheinigt Jacobi den Katholiken ,Lama-Dienst” und ,Kothfres-
sen.” Er erldutert diesen Brief an einen Freund: Stolberg habe sich fiir
ein System entschieden, welches die Unterwerfung der eigenen Ver-
nunft unter die der Kirche fordere. Gegen solch ein System kénne man
nicht tolerant sein; eine so geartete Toleranz wire , Gleichgiiltigkeit
gegen Vernunft und wahre Religion” und wiirde der katholischen
»inhumanen Verirrung des Geistes und des Herzens” den Weg bereiten.
Diese ,Barbarey und Thyranney” miiffte mit allen Mitteln bekdmpft
werden.2

Johann Heinrich Vof8 griff ebenfalls zur Feder und verfafite ein
Gedicht mit dem Titel ,, Warnung”. Eine Strophe darin lautet:

JPfaffenknecht? Ab schworest du Licht und Wahrheit?
Am Altarschmaus dann des gebackenen Gottes
Schnaubst du dem, was Menschen vom Thier erhebet,
Haf und Verfolgung?“13

Katholischsein heifft also fiir Vof3: der ,Vernunft abschworen”.
Herder urteilte zuriickhaltender; er schrieb an die Ehefrau Luise
Stolberg:

»,Ohne Zweifel ists die Reise nach Italien, die den Keim des
Uebels tief gelegt hatte. Der Graf ging mit zu voller gedrangter Seele in

11 Vgl. dazu D. W. Schumann, Aufnahme und Wirkung von Friedrich Leopold
Stolbergs Ubertritt zur katholischen Kirche, in: Euphorion 50 (1956) 271-306.
Zum Kreis von Miinster vgl. S. Sudhof, Von der Aufklirung zur Romantik.
Die Geschichte des , Kreises von Miinster”, Berlin 1973.

12 Zitn. D. W. Schumann, Aufnahme und Wirkung (Anm. 11), 286.

13 Ebd., 287.

58

13.01.2026, 01:18:47. Access - [Tz


https://doi.org/10.5771/0010-3497-1996-1-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

dieses verfithrerische Land; Kunst und Alterthum waren ihm zu ferne,
zu todte Gegenstinde, als da8 sie ihn flillen, erwdrmen konnten, und so
tibermannte ihn die so imposante Gegenwart des Cultus... Der Tod
seines Kindes, andere Dinge ohne Zweifel, die ich nicht weifS, gruben
diesen Eindruck tiefer ein... Finde er Ruhe unter einer Biirde, die so
viele, viele brave Katholische als das ansehen was sie ist, ein Biindel von
Gebrauchen und Milbrauchen, das Jahrhunderte, dunkle Jahrhunderte
zusammengebunden haben.” 14

Bei aller Irenik, die in Herders Worten durchschimmert, wird
doch auch deutlich, daf} er die Konversion Stolbergs nur als Folge eines
zerrissenen Gemdiits deuten kann. Die Anstrengung des denkerischen,
aber dadurch die Krifte des Menschen fordernden Protestantismus sei
ihm zuviel gewesen. Die Ruhe, die Stolberg nun gefunden habe, sei ihm
zu gonnen, aber sie trage doch Ziige einer Resignation.

In diesen Deutungen, die noch um etliche Stimmen vermehrt
werden konnten, zeigen sich polemisch und irenisch ganz bestimmte
(Vor-) Urteile iiber den Katholizismus:

1. der Katholizismus unterdriickt die Gewissensfreiheit

2. der Katholizismus stellt den Gehorsam iiber die Wahrheit

3. der Katholizismus macht den einzelnen zum Gotzendiener des
Papsttums

4. der Katholizismus macht aus einem verniinftigen Menschen einen
Pfaffenknecht

5. der Katholizismus verschafft zwar Beruhigung des Geistes, aber nur
um den Preis der Unterwerfung.

Diblins Konversion zum Katholizismus im Jahre 1941

Was sich 1800 im theologisch-philosophischen Milieu abspielte, ereigne-
te sich 1943 im literarischen: Am 14. August 1943 versammelt sich in
einem Kino in Santa Monica bei Los Angeles die in diesem Landstrich
ansdssige kiinstlerische Prominenz des deutschen Exils. Die Briider
Heinrich und Thomas Mann sind ebenso anwesend wie Bert Brecht,
Helene Weigel, Hanns Eisler, Arnold Schonberg, Fritz Kortner und viele
andere. Man begeht den 65. Geburtstag von Alfred Doblin. Dblin war
nach einer abenteuerlichen Flucht durch den Siiden Frankreichs nach
Nordamerika gekommen und wurde von seinen Kollegen dort aufge-
nommen. Nur eines hatte der Jude Doblin, der Autor des berithmten
Romans ,Berlin Alexanderplatz”, seinen Freunden bis dato verschwie-
gen: auf der Flucht vor den Nazis, in einer Situation schwerer innerer

4 S, Sudhof, Herder und der ,Kreis von Miinster”. Ein Beitrag zur Beurteilung
von F. L. Stolbergs Konversion, in: Literaturwissenschaftliches Jahrbuch N. F.
1 (1960) 133-141. Der Brief Herders vom 29.09.1800 ist abgedruckt ebd.,
141-143, hier 141f.

59

13.01.2026, 01:18:47. Access - [Tz


https://doi.org/10.5771/0010-3497-1996-1-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kimpfe, war es in der Kathedrale von Mende zu einem religiésen
Erlebnis, zu einer tiefen Begegnung mit dem Gekreuzigten gekommen;
Déblin schildert es in seinen autobiographischen Aufzeichnungen so:

»~Und wieder vor einer Kirche! Man tritt ein, besichtigt sie. Mein
Blick fallt auf das Kruzifix... meine Blicke wanderten zu dem, der dort
schrecklich hing, fragten, kehrten leer wieder. Ich erinnere mich. Jetzt —
ist eine Vertraulichkeit da zwischen dem Kruzifix und mir. Es besteht
ein Geheimnis zwischen uns. Der am Kreuz héngt, spricht nicht zu mir,
aber ich spreche zu ihm. Ich frage nicht. Ich fiithle: Oh du! Ich bin auf
der Flucht, und da ist man gehetzt und es gibt Grauen. Aber was ist
das, verglichen mit dem Grauen, durch das du hast gehen miissen auf
unserer Erde, unter uns Menschen.“15

Déblin beschreibt weiter, da8 er diese Begegnung nicht mehr
vergessen konnte. Nach seiner Ankunft in Kalifornien begann er mit
theologischen Studien und lie sich von Jesuiten in die katholische
Kirche aufnehmen. Am 30. November 1941 empfing er in einer
katholischen Kirche in Hollywood die Taufe.

Eineinhalb Jahre spiter, also an dem berichteten 14. August 1943,
sieht Doblin den Zeitpunkt seines 65. Geburtstags als gilinstigen Anla8,
seine Glaubensbekehrung offentlich bekanntzugeben. Diese Sitze - die
im Wortlaut nicht tberliefert sind — verletzten den guten Geschmack
der Versammelten und wurden als duflerst peinlich empfunden. Bei
manchen war die EmpOrung so grof, da8 sie unmittelbar an diesem
Abend noch zur Feder griffen. So trug Bert Brecht noch am gleichen
Abend in sein Arbeitsjournal folgende Satze ein:

+helli (= Weigel) hat eine feier fiir Doblin organisiert, der 65 jahre
alt wurde. heinrich mann hielt eine herrliche begriifungsrede... und am
schlufl hielt doblin eine rede gegen moralischen relativismus und fiir
feste mafle religioser art, womit er die irreligidsen gefiihle der meisten
feiernden verletzte. ein fatales gefiihl ergriff die rationaleren zuhorer,
etwas von dem verstindnisvollen entsetzen iiber einen mitgefangenen,
der den folterungen erlegen ist und nun aussagt. tatsdchlich haben
besonders harte schlige doblin niedergeworfen: der verlust zweier
sbhne in frankreich, die undruckbarkeit eines 2400 — seiten — epos,
angina pectoris (die grofle bekehrerin) und das leben mit einer
ungewohnlich dummen und spiefligen frau.

als doblin anfing zu beschreiben, wie mit vielen anderen
schreibern auch er mitschuldig wurde an dem aufstieg der nazis... und
die frage entschlossen aufwarf, warum denn, glaubte ich fiir minuten
kindlich, er werde jetzt fortfahren: ,weil ich die verbrechen der

15 A. Doblin, Autobiographische Schriften und Aufzeichnungen, Olten 1977,
284.

60

13.01.2026, 01:18:47. Access - [Tz


https://doi.org/10.5771/0010-3497-1996-1-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

herrschenden vertuscht, die bedriickten entmutigt, die hungernden mit
gesingen abgespeist habe” usw. aber er fuhr nur verstockt, unbufifertig,
ohne reue fort: ,weil ich gott nicht suchte.”16

Der biblische Begriff der Verstockheit wird hier von Brecht auf

den Glaubenden bezogen. Wenig spiter verarbeitete derselbe Brecht
diesen Vorgang noch einmal in einem Gedicht, {iberschrieben:

Peinlicher Vorfall“:

Als einer meiner hochsten Gotter seinen 10.000 Geburtstag beging
Kam ich mit meinen Freunden und meinen Schiilern, ihn zu
feiern

Und sie tanzeten und sangen vor ihm und sagten Geschriebenes
auf.

Die Stimmung war geriihrt. Das Fest nahte seinem Ende.

Da betrat der Gefeierte Gott die Plattform, die den Kiinstlern
gehort und erklédrte mit lauter Stimme

Vor meinen schweifigebadeten Freunden und Schiilern

Da8 er soeben eine Erleuchtung erlitten habe und nunmehr
Religios geworden sei und mit unziemlicher Hast

Setzte er sich herausfordernd einen mottenzerfressenen Pfaffen-
hut auf

Ging unziichtig auf die Knie nieder und stimmte

Schamlos ein freches Kirchenlied an, so die irreligiosen Gefiihle
Seiner Zuhorer verletzend, unter denen

Jugendliche waren.

Seit drei Tagen

habe ich nicht gewagt, meinen Freunden und Schiilern

unter die Augen zu treten, so

Schamte ich mich.?

Brecht vulgarisiert und popularisiert die Ansichten der Religions-

kritik des 19. Jahrhunderts mit den Mitteln der Literatur:

16

17

die religiosen und biblischen Sprachspuren in diesem Gedicht dienen
eher der Parodie, der Satire und der ironischen Kommentierung des
Geschehens. ,Sie tanzeten und sangen” lift den Tanz um das
Goldene Kalb assoziieren, die laute Stimme den Kreuzesschrei Jesu,
der hier allerdings in ein freches Kirchenlied miindet, nicht in einen
Klagepsalm.

Brecht arbeitet mit dem Mittel der Verkehrung. Religioses Vokabular

B. Brecht, Arbeitsjournal, Bd. 2: 1942-1955, hg.v. W. Hecht, Frankfurt/M.

1973, 605.

B. Brecht, Gesammelte Werke (Sulwkamp) 10, 86f. Vgl. dazu E. Garhammer,
,Sie werden lachen - die Bibel.” Bibel und moderne Literatur, in: H.
Frankemdlle (Hg.), Die Bibel. Das bekannte Buch - das fremde Buch,
Paderborn u.a. 1994, 111-128.

61

https;//dol.org/10.5771/0010-3497-1896-1-54 - am 13.01.2026, 01:18:47. - [ —



https://doi.org/10.5771/0010-3497-1996-1-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

wird von ihm fiir die eigene irreligidse Position in Dienst genom-
men. Das offentliche religiose Bekenntnis verletzt die Gefiihle der
Zuhdrer, fir die der Jugendschutzparagraph bemiiht wird. Brecht
reklamiert fiir seine IrreligiGsitit das, was vorher Privileg des
Religiésen war: Scham und Ehrfurcht.

- Wiahrend der Irreligiose schamhaft schweigt, biedert sich der
Glaubige schamlos und unziichtig an. Gegen eine religiése Pornogra-
phie steht eine irreligiose Keuschheit.

- Im Arbeitsjournal bringt Brecht seine Einstellung zur ReligiOsitat
noch klarer zum Ausdruck: er deutet Religiositidt psycho-patholo-
gisch. Wer religids ist, wird mit seinen Lebenskrisen nicht fertig.

~ Ein weiterer Vorwurf Brechts an Doblin lautet: er hat die unter
Kinstlern geltenden Spielregeln verletzt, er hat die Bithne zu einer
Kanzel gemacht, das Theater zu einer Kirche umfunktioniert. Er hat
den Freiraum der Kunst dazu mifSbraucht, religiése Propaganda zu
betreiben. So ist aus dem gefeierten Gott ein Pfaffenknecht gewor-
den.

Dabei kann man leicht nachweisen, daf die Frage nach Gott eine
durchgehende Spur in Doblins Leben darstellt. Schon 1902 wird durch
die Nietzsche-Lektiire die modische Haltung des distanzierten
Intellektuellen, der sich religiser Aussagen enthilt, in Frage gestelit:

Jch erinnere mich, wie ich im Zimmer sitze und nach der
Lektiire der ‘Genealogie der Moral’ das Buch schliefle, beiseitelege und
mit einem Heft bedecke, buchstiblich zitternd, frostelnd, und wie ich
aufstehe, auler mir, im Zimmer auf und abgehe und am Ofen stehe. Ich
wufSte nicht, was mir geschah, was man mir hier antat. Kannte ich Gott,
trotz alledem? Gott, gegen den es hier ging? Wufte ich von ihm? Ahnte
und ersehnte ich ihn? Ich weil nicht. Aber ich sah, daf8 es hier
schrecklich ernst wurde, da8 es um Gott ging, und daf8 ich daran
beteiligt war.“18

Das damit aufgebrochene Gottesproblem lief Doblin nicht mehr
los, es wurde sogar noch gesteigert durch das Studium von Freud und
Marx; die Auseinandersetzungen mit den drei Meistern des Zweifels
und des Verdachts, wie P. Ricoeur Nietzsche, Freud und Marx genannt
hat, fithrte Dblin auf die Spur des Betens. Er bezeichnet in seinen
autobiographischen Schriften seine Werke in gewisser Weise alle als

18 Vgl. dazu H. Kjesel, Literarische Trauerarbeit. Das Exil- und Spitwerk
Alfred Dé&blins, Tiibingen 1986, 146 sowie ders., Déblins Konversion als
Politikum, in: F. Gaede/P. O’'Neill/U. Scheck (Hg.), Hinter dem schwarzen
Vorhang. Die Katastrophe und die epische Tradition (FS Riley), Tibingen
1994, 193-208.

62

https;//dol.org/10.5771/0010-3497-1896-1-54 - am 13.01.2026, 01:18:47. - [ —



https://doi.org/10.5771/0010-3497-1996-1-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Gebete. Als er 1904 zur medizinischen Promotion nach Freiburg reiste,
besuchte er das Miinster: ,Ich bin gestern zum Hochamt im Miinster
gewesen, nachmittags bin ich noch einmal allein in das dunkle leere
Gewolbe zuriickgegangen. Das Beste, was wir kdnnen, ist beten. Im
Grunde beten wir ja immerfort. Nichts ist mir widriger, als der
aufgekldrte Liberalismus, der iiber die Religionen lacht und sie fiir
Massenfrafl hilt. Das Beste, was wir kénnen, ist beten,” so Doblin in
einem Brief vom 4. November 1904 an die Schriftstellerin Else
Laske-Schiiler.1?

Auf diesem Hintergrund wird deutlich, daf8 das Bekehrungserleb-
nis von Doblin sich nicht auf eine Augenblicksentscheidung zusammen-
ziehen 1af3t. Der Meditation des Kreuzes in der Kathedrale von Mende
waren ldngst andere Erlebnisse vorangegangen, etwa die Beschreibung
des Kruzifixes von Veit Stoff in der Krakauer Marienkirche. Ein Jahr
nach dem Kreuzeserlebnis in Krakau schrieb Doblin 1926: ,Es kommt
mir vor, als ob das heutige Christentum... das ungeheure fabelhafte
Faktum des Jesus von Nazareth nicht geniigend ausmiinzt, und daf das
Ungeheure und Beseligende dieser Erscheinung nicht lebendig genug
gelebt wird. Es miifite eigentlich ein Strom von Gefiihl und Tatkraft aus
dieser Gestalt hertosen.”20

Doblins Religiositdt kann nicht — wie es Brecht denunziatorisch
getan hat — psychopathologisch erklirt werden: das hieBe, die konse-
quente Entfaltung der religitsen Dimension in DSblins Werk aufler acht
lassen. Die strikte Entgegensetzung von Glaube und politischem
Engagement durch Brecht ist ebenfalls verkiirzend und blind gegeniiber
der Moglichkeit einer praktisch und politisch wirksamen Religidsitit.
Die L1teraturgesch1chtsschre1bung ist durch die Abwertung des Dob-
linschen Spiatwerks im Grunde genommen bis heute dem Diktum
Brechts gefolgt.

In den Vorgingen um die Konversion Doblins und den damit
zusammenhangenden Deutungen in der literarischen Offentlichkeit
kommt ein Urteil tiber den Katholizismus zum Vorschein, das wir
zwischenzeitlich schon kennen:

1. wer katholisch wird, wird ein Pfaffenknecht,

2. wer katholisch wird, hilt die Probleme des Lebens intellektuell nicht
aus,

3. wer katholisch wird, setzt gegen die ,religidse Keuschheit” der
liberalen Distanz die ,religiose Pornographie” des G&ffentlichen
Bekenntnisses.

19 H. Kiesel, Literarische Trauerarbeit (Anm. 18), 154.
20 Ebd., 185.

63

13.01.2026, 01:18:47. Access - [Tz


https://doi.org/10.5771/0010-3497-1996-1-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Plidoyer fiir ,kommunikative Diakonie”

Mit diesen Beispielen sollte gezeigt werden, wie ein bestimmtes Bild des
Katholizismus, das im philosophischen und literarischen Milieu langst
gang und gibe war, durch den EinfluB der Medien in ganz neue
Schichten transportiert wird.

Der Pastoraltheologe nimmt wahr, wie sich solche Deutungsmu-
ster des Katholizismus, von denen ich einige aufgezihlt habe, heute
durch die Medien bis in den Bereich der Engagierten in den
Pfarrgemeinden durchsetzen: es hat sich ein Kommunikationsstil
entwickelt, den man so beschreiben konnte: Enthiillung durch die
Medien — Verteidigung durch kirchliche Verlautbarungen oder: revela-
torische Dimension der Medien und velatorische Anstrengung der
Kirchen.

Dabei ist klar: den Einflu8 der Medien kann man nicht durch
Beklagen verdndern, die Auseinandersetzung mit ihnen muf8 vielmehr
kommunikativ gefithrt werden. Es wurden allerdings innerkirchlich,
was Kommunikation angeht, in der Vergangenheit hauptsichlich zwei
Modelle entwickelt: das eisige Schweigen, die kommunikative Verwei-
gerung, oder das Kulturkampfmodell, das den Kritikern sofort die
Vernichtung der Kirche unterstellt, der man nur durch eine ,acies
formata” begegnen kann, nimlich durch Sammlung und Verpflichtung
zur einheitlichen Sprachregelung.

Ein drittes Modell, das ich ,kommunikative Diakonie”, nennen
mochte, steht erst am Anfang. Pastoraltheologie miifite diese
kommunikative Diakonie innerkirchlich realisieren helfen. Bei diesem
Vorschlag einer ,kommunikativen Diakonie” ist es nicht damit getan,
hehre Forderungen aufzustellen, sondern — wie bei der Diakonie {iblich
- Schritte anzuzielen, die ins eigene Fleisch schneiden.

Solche Schritte konnten sein: einige Mitglieder der Deutschen
Bischofskonferenz geloben ein ,Bufischweigen” in den Medien. Gerade
die Kollision von bestimmten Bischéfen und den Medien — man kann
dies eine symmetrische Verteufelungseskalation nennen - stabilisiert die
gegenseitigen Feindbildmuster.

Ein weiterer Schritt kénnte darin bestehen, dafl sich einige
Mitglieder der Pastoraltheologenkonferenz auf ein ,Bufischweigen” bei
papstlichen Erlassen verpflichten. Dadurch kdnnte die hier laufende
Transaktion — autoritires Vater-Ich und rebellierendes Kinder-Ich —
aufgelost werden. Statt dessen sollten die betroffenen Theologen in
jedem Jahr von einer Ortsgemeinde zu einer Fastenpredigtreihe
eingeladen werden und die Fastenzeit dort mitbegehen.

Ein weiterer Schritt konnte heiflen: die bischoflichen Pressestellen
laden nicht nur jedes Jahr die im Bistum ansdssigen Journalistinnen zu

64

https;//dol.org/10.5771/0010-3497-1896-1-54 - am 13.01.2026, 01:18:47. - [ —



https://doi.org/10.5771/0010-3497-1996-1-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

einem Stehempfang ein, sondern zur Teilnahme am bischéflichen und
gemeindlichen Alltag (Firmungsreise, Visitation, caritative Projekte u.d.).

Nur wenn es gelingt, daf beide Seiten — Kirche und Medien - ihre
Wahrnehmungsmuster iiberpriifen, ist neue Kommunikation moglich.
Dies setzt aber ,Siindenbekenntnis” und Umkehr auf beiden Seiten
voraus. Der Dogmatiker Siegfried Wiedenhofer fordert in &hnlicher
Weise eine neue Form von Apologetik: nicht mehr nur rationale, im
Sinn von Vorwurf und Verteidigung betriebene, sondern vor allem
spirituelle Apologetik, in Form von eigener Umkehr und Vergebungs-
bitte2! Hinter meinem Vorschlag verbirgt sich nicht die Absicht,
kirchliche Kommunikation der medialen anzupassen, genau das Gegen-
teil wird angezielt. In diesem Zusammenhang will ich darauf hinweisen,
daB es ein dringendes Desiderat darstellt, einen theologischen Offent-
lichkeitsbegriff zu erarbeiten. Wichtige Hinweise dafiir finden sich bei
Erik Peterson, der feststellte: ,,Nur die Herren dieser Welt kennen ein
arcanum: ndmlich Machterhalt und Geldbesitz.”2 Christen, die auf die
Parusie warten, also auf eine universale Offentlichkeit, steht solches
Geheimhalten schlecht an. Der Freiburger Weihbischof Paul Wehrle hat
in dieser Richtung ebenfalls richtungsweisende Thesen entwickelt. Er
stellt fest: ,Die Zukunft der Kirche wird wesentlich mit einer
Aufarbeitung und Verbesserung der innerkirchlichen Kommunikation
zusammenhangen.“23

2 S. Wiedenhofer, Apologie der Kirche — Idealisierung der Kirchengeschichte?,
in: H. R. Seeliger (Hg.), Krimininalisierung des Christentums? Karlheinz
Deschners Kirchengeschichte auf dem Priifstand, Freiburg 1993, 97-112. Das
papstliche Schreiben , Tertio millenio adveniente” zur Vorbereitung auf das
Jubeljahr 2000 schldgt solche neuen Téne bereits an: ,,Zu Recht nimmt sich
daher die Kirche, wihrend sich das zweite christliche Jahrtausend seinem
Ende zuneigt, mit stirkerer BewuBtheit der Schuld ihrer S6hne und Téchter
an, eingedenk all jener Vorkommnisse im Laufe der Geschichte, wo diese
sich vom Geist Christi und seines Evangeliums dadurch entfernt haben, daf
sie der Welt statt eines an den Werten des Glaubens inspirierten
Lebenszeugnisses den Anblick von Denk- und Handlungsweisen boten, die
geradezu Formen eines Gegenzeugnisses und Skandals darstellten.” (in:
Verlautbarungen des Apostolischen Stuhls Nr. 118, hg.v. Sekretariat der
Deutschen Bischofskonferenz, 29). .

2 Vgl. dazu B. NichtweiBs, Offenbarung und Offentlichkeit. Herausforderung
der Theologie Erik Petersons, in: Jahres- und Tagungsbericht der Gorres-
Gesellschaft 1993, 77-106 sowie L. Holscher, Offentlichkeit und Geheimnis.
Eine begriffsgeschichtliche Untersuchung zur Entstehung der Offentlichkeit
in der frithen Neuzeit, Stuttgart 1979.

3 Vgl. dazu P. Wehrle, Zukunft der Kiche — Kirche der Zukunft, in: LS 45
(1994) 6-14, hier 11. Der Prasident der DFG, Prof. Dr. Wolfgang Friihwald,
forderte in seinem Festvortrag anldfllich des 500jahrigen Jubiliums des
Herzoglichen Georgianums in Miinchen von Kirche und Theologie bei dem
erforderlichen Dialog mit heutiger Welt eine Selbstentduerung, , welche die
zeitweilige Suspendierung uralter Denktraditionen voraussetzt, damit {iber-

65

13.01.2026, 01:18:47. Access - [Tz


https://doi.org/10.5771/0010-3497-1996-1-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Beispiel 2:
Verdringung des Todes oder: die theologische Rezeption eines
Klischees

In einem kiirzeren zweiten Beispiel soll gezeigt werden, wie die Medien
sich durchaus mit den ,Zeichen der Zeit“ auseinandersetzen. Dazu
gehoren mit Sicherheit Tod und Sterben in unserer Gesellschaft. Die
Filmemacherin und Schriftstellerin Doris Dorrie hat in ihrem Film
~Keiner liebt mich” die Auseinandersetzung mit Tod und Sterben in der
heutigen Gesellschaft zu visualisieren versucht; sie nimmt dabei die ,ars
moriendi” der Moderne, nimlich das Sterben vorweg zu erleben, auf
die Schippe.?4 In diesem Film wird deutlich, da8 die Thesen von der
Verdringung des Todes in der Moderne, die innertheologisch immer
noch transportiert werden, in dieser Eindeutigkeit und Zuspitzung nicht
mehr zutreffen?> Es gibt eine ganz neue Todesdeutung, wie sie die
Literatin Angelika Mechtel in ijhrem Buch ,Die Prinzipalin“ ebenfalls
vorgenommen hat: die Umdeutung vom Sensenmann in einen Liebha-
ber. In dem genannten Roman schildert A. Mechtel doppelperspekti-
visch das Leben der Theaterprinzipalin Caroline Neuber (1697-1760)
sowie ihre Auseinandersetzung mit dem Tod; die Obsession des
Theaters 1488t die Neuberin selbst im Sterben nicht los: sie fordert den
eintretenden Tod auf, sich umzuschminken und seine Rolle vom
Sensenmann in die des Liebhabers umzulernen. ,Ich koénnte dir
beibringen, deine Rolle anders zu spielen. Im Liebhaberfach, denke ich,
wirst du am besten aufgehoben... Maske und Kostiim werden wir
dndern... Ein junger Tod. Betdrend schon. Moéchtest du dich darauf
einlassen, mein Freund?”26

Pastoraltheologie miifite hier deutlich machen, da es solches
Umdeuten von Tod und Sterben immer schon gegeben hat. Ein
sprechendes Beispiel ist Lessings Schrift ,Wie die Alten den Tod
gebildet”, in der er gegen die Dramatik der barocken Todesauffassung

haupt eine gemeinsame Gesprichsebene gefunden werden kann” (zit.n.Ma-
nuskript, 11).

Ahnlich ders., Die Dekade des Gehirns. Von den Schwierigkeiten des
Strukturdialogs, in: A. Schavan (Hg.), Dialog statt Dialogverweigerung.
Impulse fiir eine zukunftsfihige Kirche, Freiburg 1994, 139-149.

%4 Vgl. ihre zugrunde gelegte Geschichte ,,Orfeo”, in: D. Dérrie, Fiir immer und
ewig. Eine Art Reigen, Ziirich 1993, 50-84.

Zum Film vgl. A. Kilb, Vom grofien und vom kleinen Tod, in: Die Zeit, Nr.
3, 1995, 45f sowie ,Sag lachelnd Good bye”, in: Spiegel 6/1995, 114-121.

% Vgl. A, Heller, Ambivalenzen des Sterbens — Einschatzungen zum gegenwar-
tigen Umgang mit Sterben und den Sterbenden, in: ders. (Hg.), Kultur des
Sterbens. Bedingungen fiir das Lebensende gestalten, Freiburg 1994, 13-32.

% A. Mechtel, Die Prinzipalin, Frankfurt/M. ?1994, 106. Vgl. zu diesem Motiv
in Literatur und Malerei G. Kaiser, Der Tod und die schénen Frauen. Ein
elementares Motiv der europédischen Kultur, Frankfurt/M.-New York 1995.

66

https;//dol.org/10.5771/0010-3497-1896-1-54 - am 13.01.2026, 01:18:47. - [ —



https://doi.org/10.5771/0010-3497-1996-1-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

die aufklarerische Schlafhypothese setzte, die er der antiken Hypnos-
Theorie entnahm.

~JTotsein hat nichts Schreckliches; und insofern Sterben nichts als
der Schritt zum Totsein ist, kann auch das Sterben nichts Schreckliches
haben.“? Visualisiert wurde diese Auffassung Lessings in der aufklére-
rischen Sepulkralskulptur J.G. Schadows.28

Eine dhnliche Umdeutung hatte es schon im Mittelalter gegeben:
die apokryphe Erzihlung vom Marientod diente dazu, die Apostel am
Sterbebett Mariens erscheinen zu lassen und somit der Gottesmutter die
mittelalterlich normierte ,ars moriendi” zu ermdglichen.?? Nach dem
Zeitalter der Pest, in dem sich die Angehdrigen von den Sterbenden
zuriickzogen, sollte die Wichtigkeit der Sterbebegleitung vor Augen
gefithrt werden. Daraus wird deutlich: menschliche Grunderfahrungen
- wie lieben und sterben - haben neben ihrer Einmaligkeit immer auch
einen Zeitindex: in ihnen zeigen sich sowohl unhintergehbare Konstan-
ten als auch plastisch zu haltende Ausdrucksformen. Pastoraltheologie
hat den Druck und die Notigung der Norm genauso kritisch zu
analysieren wie den Zwang der Mode aufzudecken.

Fiir die Pastoraltheologie in diesem Verstindnis stellt sich also
nicht nur die Aufgabe, die modischen Themen der Medien einzuordnen
und geschichtlich zu depotenzieren; sie hat ebenfalls den Anspruch, die
Themen der Theologie mit dem aktuellen Diskurs in kritischem
Austausch zu halten. Pastoraltheologie schiitzt mit diesem Ansatz nicht
nur die Theologie vor der Gefahr der permanenten Selbstzitation, sie
konfrontiert auch das Kurzzeitgeddchtnis der Medien mit dem Langzeit-
gedichtnis der Kirche. Pastoraltheologie als Vermittlerin von kulturel-
lem und kommunikativem Gedachtnis: dieser hier entfaltete Vorschlag
erfordert intra- und interdisziplindre Zusammenarbeit.30

7  G. E. Lessing, Wie die Alten den Tod gebildet. Eine Untersuchung, in: G. E.
Lessing, Gesammelte Werke, hg.v. W. Stammler, 2. Bd., Miinchen 1959,
963-1015, hier: 999.

8 Vgl. dazu C. Keisch, “... den Tod gebildet?” — Schadows Grabskulpturen, in:
B. Maaz (Hg.), ]. G. Schadow und die Kunst seiner Zeit, Kéln 1994, 113-121.
Fiir die momentane ,Asthetisierung des Todes” ist der Befund von G.
Schulze zu beachten, der der Erlebnisgesellschaft bescheinigt, Kontrastpha-
nomene entweder zu marginalisieren oder zu &sthetisieren. Vgl. dazu G.
Schulze, Die Erlebnisgesellschaft. Kultursoziologie der Gegenwart,
Frankfurt/M.-New York 1992, 67-71.

2 Vgl. dazu K. Schreiner, Der Tod Marias als Inbegriff christlichen Sterbens.
Sterbekunst im Spiegel mittelalterlicher Legendenbildung: A. Borst (Hg),
Tod im Mittelalter, Konstanz 1993, 261-312. ,,Der Tod Marias, wie er im
Lichte zeitgebundener Vorstellungen, Normen und Rituale beschrieben
dargestellt wurde, gab kirchlichen Sterberitualen des Mittelalters eine
heilsgeschichtliche Dimension.” (271)

% Fir die intradisziplinire Zusammenarbeit sind alle theologischen Fécher
relevant. Momentan scheint mir vor allem die Kirchengeschichte als

67

https;//dol.org/10.5771/0010-3497-1896-1-54 - am 13.01.2026, 01:18:47. - [ —



https://doi.org/10.5771/0010-3497-1996-1-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

SUMMARY: Cultural and communicative memory — Reflections
on the self-unterstanding of pastoral theology in media-society

Pastoral theology is critized by observers for being a modern disciplin
more obliged to modern than to theological reflections. The author in this article
tries to proof that pastoral theology could fulfil a special task in media-society:
to mediate between the cultural and the communicative memory (according to
Jan Assmann). Doing this, pastoral theology could save theology m
redundance on one side and save media from the building of dlichees. In this
way, pastoral theology would be a synchrone corrective for theology and a
diachrone one for media.

RESUME: Mémoire culturelle et communicative. Réfexions sur la
théologie pastorale comme quelque chose d’évident dans un société
médiatisée

Les critiques reprochent a la théologie pastorale d’étre une discipline des
temps modernes devant donc s‘en tenir au discours moderne plutét qu‘au
discours théologique. L'auteur essaie de prouver que la théologie pastorale
pourrait remplir une tiche trés spécifique dans un société médiatisée: Elle
pourrait servir d’intermédiaire entre la memoire culturelle (Jan Assmann) et la
mémoire communicative. Elle pourrait ainsi préserver la théologie du danger de
la redondance, mais aussi attirer l’attention des médias sur la formation de
clichés. La théologie pastorale serait donc un moyen d’amélioration synchroni-
qu’ed‘pour la théologie, et un moyen d’amélioration diachronique pour les
médias.

RESUMEN: Memoria cultural y comunicativa. Reflexiones refe-
rentes a la autocomprension de la teologia pastoral en una sociedad de
medios de masas

A la teologia rastoral sus criticos le enrostran que es una disciplina
moderna gr que por ello estd mds comprometida con la modernidad que con la
teologia. El autor intenta demostrar que la teologia pastoral en una sociedad de
medios de masa puede cumplir una tarea muy especifica: puede ser la
intermediaria entre la memoria cultural (Jan Assmann) y la comunicativa. As{

uede proteger a la teologia del peligro de la redundancia, pero también puede

cer notar a los medios la formacién de estereotipos: gzs esta manera la
teologia pastoral serfa para la teologia un correctivo sincrénico y para los
medios uno diacrénico.

Ansprechpartnerin wichtig, weil sich in der Offentlichkeit der Medien so
etwas wie ein Dekadenzmodell des Christentums breit macht. Fir den
interdisziplindren Austausch ist es wichtig, daf es zu keinen einseitigen
»Tandem-Bildungen” kommt. Vgl. zu diesem Problemkreis: F. Schweitzer,
Praktische Theologie, Kultur der Gegenwart und die Sozialwissenschaften —
interdisziplindre Beziehungen und die Einheit der Disziplin, in: K. E.
Nipkow/D. Rdssler/F. Schweitzer (Hg.), Praktische Theologie und Kultur
der Gegenwart. Ein internationaler Dialog, Giitersloh 1991, 170-184.

68

13.01.2026, 01:18:47. Access - [Tz


https://doi.org/10.5771/0010-3497-1996-1-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

