
Kulturelles und kommunikatives Gedächtnis 
Überlegungen zum Selbstverständnis der Pastoraltheologie 

in einer Mediengesellschaft 

von Erich Garhammer 

Pastoraltheologie versteht sich heute zumeist als Theorie der Praxis. Sie 
ist also nicht selber Praxis, sondern der Theoriehorizont von Praxis. 
Diese Theorie ist handlungsstiftend, bewahrt aber auch vor Handlungs­
druck. Pastoraltheologie untersucht die das pastorale Handeln bestim­
menden Theoriekonstrukte, etwa die Dekadenztheorie, die davon 
ausgeht, daß sich alles zum Schlechteren wandelt, die Fortschritts­
theorie, die den Fortschritt als dominierende Kategorie der Geschichte 
annimmt, die Sündenbocktheorie, die schon immer weiß, wer woran 
schuld ist; aber auch elaboriertere Theorien wie die Säkularisie­
rungstheorie, die von einem Abnehmen relig~öser Weltdeutung ausgeht, 
oder die Modernisierungstheorie, die einen Ubergang von der Moderne 
in die reflexive Moderne konstatiert.! 

Pastoraltheologie will also mit der Komplexität von Situationen 
vertraut machen und angesichts dieser Komplexität zum Handeln 
ermuntern. Aus diesem weiten Feld pastoraltheologischer Theoriebil­
dung will dieser Beitrag ein kleines Mosaiksteinehen herausgreifen, 
nämlich das Selbstverständnis der Pastoraltheologie in einer Medienge­
sellschaft. 

Pastoraltheologie gilt seit ihren Anfängen als Einbruchstelle 
aufklärerischer Positionen in den Bereich der Theologie. Die maria­
theresianische Studienreform und ihre josephinische Zuspitzung werden 
oft als Brecheisen des bis dahin innertheologischen Diskurses inter­
pretiert. Diese Sicht ist freilich insofern verkürz~rtd, als sie von einer 
Dichotomie von Kirche und gesellschaftlicher Offentlichkeit ausgeht 
und die Interdependenz beider Größen nicht in den Blick bekommt. Der 
Aufklärungs- und Jansenismushistoriograph P. Hersche2 hat hinlänglich 
nachgewiesen, wie gerade hinter den aufklärerischen Reformpositionen 
eine genuine Theologie steckte, nämlich das Theorem des Jansenismus. 
Von hier aus führen bruchlose Linien zu den Positionen der Aufklärer. 
Nicht die Dichotomie von theologischem und gesellschaftlichem Dis-

Prof. Dr. E. Garhammer ist Ordinarius für Pastoraltheologie und Homiletik an 
der Theologischen Fakultät Paderborn. 
I Vgl. dazu U. Beck, Risikogesellschaft Auf dem Weg in eine andere Moderne, 

Frankfurt/M. 1986 sowie H. Chr. Stoodt, Formen kirchlicher Arbeit an der 
Schwelle von der Industrie- zur Risi~ogesellschaft, in: PTh 80 (1991) 116-132. 

2 P. Hersehe, Der Spätjansenismus in Osterreich, Wien 1977. 

54 

Communicatio Socialis 29 (1996), Nr. 1: 54–68 
Quelle: www.communicatio-socialis.de

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1996-1-54 - am 13.01.2026, 01:18:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1996-1-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


kurs ist in diesem Zusammenhang erhellend, sondern die Analyse der 
Interaktion von theologisc~en Positionen mit dem Kommunika­
tionsprofil einer bestimmten Offentlichkeit. 

Es soll im folgenden bei aller methodischen und sachlichen 
Verkürzung der Vorschlag gemacht und begründet werden, daß vor 
allem das Fach der Pastoraltheologie sich um die Analyse dieser 
Interaktion müh~n sollte. Dabei will ich einen Begriff zugrunde legen, 
den J. Assmann3 im Gefolge von M. Halbwachs geprägt hat: kulturelles 
und kommunikatives Gedächtnis. Unter kulturellem Gedächtnis ver­
steht er die eine Gesellschaft fundierenden Erinnerungsgehalte wie Feste 
und Riten. "Feste und Riten sorgen im Regelmaß ihrer Wiederkehr für 
die Vermittlung und Weitergabe des identitätssichernden Wissens."4 
Davon hebt Assmann das kommunikative Gedächtnis ab, das den 
Diskurs von zwei bis drei Generationen umschreibt. "Das kulturelle 
Gedächtnis ist ein Organ außeralltäglicher Erinnerung. Der Hauptunter­
schied gegenüber dem kommunikativen Gedächtnis ist seine Geformt­
heit und Zeremonialität seiner Anlässe."5 

In der heutigen Mediengesellschaft hat sich der von Assmann für 
jeden Gesellschaftstyp konstatierte Hiatus zwischen kulturellem und 
kommunikativem Gedächtnis erheblich zugespitzt: der aktuelle Diskurs 
hat ein viel schnelleres Verfallsdatum. G. Steiner6 spricht in diesem 
Zusammenhang vom "ephemeren Reißwolf" der Medien. Dennoch 
gehen gerade von .. diesen ephemeren Themen der Medien erhebliche 
Wirkungen in der Offentlichkeit aus. So sehe ich es als eine - neben den 
oben beschriebenen anderen Aufgaben - notwendige Bemühung von 
Pastoraltheologie heute an, zwischen kulturellem und kommunikativem 
Gedächtnis im Medienzeitalter zu vermitteln. Daraus ergeben sich zwei 
nicht unerhebliche Konsequenzen: Pastoraltheologie schützt die Theolo­
gie vor der von H.J. Höhn7 so genannten Gefahr der permanenten 
Selbstzitation, indem sie das Kommunikationsprofil der Gesellschaft 
aufgreift und die ·dort transportierten Themen analysiert. Pastoraltheolo­
gie hat für die Theologie die Funktion eines "synchronen Korrektivs". 

.. Pastoraltheologie macht aber zugleich in der medial beeinflußten 
Offentlichkeit deutlich, daß das Neueste so neu gar nicht ist, daß der 
letzte Schrei durchaus schon an einen vorletzten anknüpft. Pastoral-

3 

4 

5 

6 

7 

J. Assmann, Das kulturelle Gedächtnis. Schrift, Erinnerung und politische 
Identität in frühen Hochkulturen, München 1992. 
Ebd.,57. 
Ebd.,58. 
G. Steiner, Von realer Gegenwart. Hat unser Sprechen Inhalt?, München­
Wien 1990. 
H. J. Höhn, Signale der Zeit - Spuren des Glaubens, in: LS 45 (1994) 1-5; 
ders. (Hg.), Theologie, die an der Zeit ist. Entwicklungen - Positionen -
Konsequenzen, Faderborn 1992 sowie ders., Gegen-Mythen. Religionspro­
duktive Tendenzen der Gegenwart, Freiburg-Basel-Wien 1994. 

55 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1996-1-54 - am 13.01.2026, 01:18:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1996-1-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


theologie hat also der Öffentlichkeit gegenüber die Funktion eines 
"diachronen Korrektivs". Ich werde diesen Vorschlag an zwei Beispielen 
zu veranschaulichen suchen. 

Beispiel1: 
Katholizismus oder: die mediale Rezeption eines Klischees 

Das Jahr 1992 war nicht nur das Jahr der Bibel, es war auch das Jahr des 
Qumran-Bestsellers "Verschlußsache Jesus" der beiden amerikanischen 
Journalisten Michael Baigent und Richard Leigh.B Die Thesen dieses 
Buches haben die öffentliche Diskussion erheblich bestimmt: den Inhalt 
des Buches könnte man sehr schnell vergessen, wenn nicht eine enorme 
Rezeption bis hinein in die Intensivsegmente des Katholizismus zu 
verzeichnen gewesen wäre.9 Im letzten steckt hinter diesem Buch eine 
fiktionale Handlung: John Allegro, der dem internationalen Forschungs­
Team der Herausgeber der Qumranfunde angehörte, nahm darin eine 
Minderheitenposition ein; er edierte nicht nur seine Texte miserabel, 
startete nicht nur eine Ausgrabungskampagne auf eigene Faust, sondern 
brachte 1966 ein Bühnenstück mit dem Titel "Die anfeuernden Orakel" 
heraus. In diesem Stück geht es um folgende Handlung: eine 
Universitätsassistentin löst unter reichlich Dampf zusammengeklebte 
Teile einer Qumranrolle auf. Der herbeigerufene Professor überfliegt die 
nun lesbaren Texte und konstatiert emphatisch: "Das wird die 
katholische Kirche erschüttern!" Professor Lanson alias John Allegro 
hatte in der aramäischen Rolle entziffert, daß Jesus Petrus nicht 
"kaiphas" (Fels), sondern lediglich "gajpha" (Untersucher) genannt 
hatte. Mit diesem Fund sei das Papsttum mehr oder weniger erledigt. 
Die katholische Assistentin ist wegen ihrer Mit-täterschaft erschüttert 
und beichtet diesen Vorfall einem Priester. Dieser unterrichtet sofort­
katholische Konspiration par excellance - die vatikanischen Behörden, 
welche durch Mittelsmänner den Professor von nun an beschatten. Sie 
setzen ihn unter Druck, er solle doch wieder "Fels" lesen. Der Professor 
freilich bleibt standhaft. Er will die Öffentlichkeit von der Richtigkeit 
seiner Position überzeugen. Als er bei einer einberufenen Pressekonfe­
renz das Geheimnis lüften will, ist allerdings der Safe, in dem die 
Qumran-Rolle lagerte, leer. "So unterdrückt man die Worte Jesu", mit 
diesem Ausruf des Professors endet das Stück von John Allegro. 

Diese Handlung liest sich wie das Drehbuch zur "Verschlußsache 
Jesus." Eine fiktionale Handlung mit ganz bestimmten antikatholischen 
Wertungsmustern wird zum Faktum: aus einem Bühnenstück mit 

s M. Baigent/R. Leigh, Verschlußsache Jesus. Die Qumranrollen und die 
Wahrheit über das frühe Christentum, München 1991. 

9 Vgl. dazu E. Garhammer, Von der Fiktionalität zur Faktizität. Analyse 
momentaner Kirchenkritik am Beispiel des Qumran-Themas, in: ThGl 84 
(1994) 37-46. 

56 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1996-1-54 - am 13.01.2026, 01:18:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1996-1-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


erfundener Handlung ist ein Sachbuch geworden, aus Fiktionalität 
Faktizität. Alle Handlungsmomente des Sachbuches sind im Drama 
schon enthalten: sensationelle Entdeckungen in den Qumran-Rollen, die 
die Kirche bedrohen. Diese Funde freilich werden durch die Vatikan­
Mafia unterdrückt. Nun aber wird die Wahrheit - im Gegensatz zur 
Bühnenhandlung - in Form der mobilisierten öffentlichen Meinung 
siegen - trotz der Machenschaften des Vatikans. Wer das Buch von 
Baigent und Leigh liest, erfährt die Wahrheit über das Christentum- so 
auch der Text der Verlagswerbung: "Die Wahrheit über das frühe 
Christentum - vom Vatikan unterdrückt. Diese Dokumente enthüllen, 
daß die Anfänge des Christentums falsch überliefert worden sind."lO 

Nun hat der Erfolg dieses Buches freilich noch andere, komplexe­
re Hintergründe, die hier nicht näher analysiert werden sollen. 
Inhaltlich bietet es ein Bild des Katholizismus mit folgenden Behauptun­
gen: 

1. Katholischer Glaube und Wissenschaftlichkeit schließen sich aus: 
2. Katholischer Glaube und abweichende Meinungen sind nicht 

kompatibel. Andersdenkende werden stets isoliert und diskriminiert. 
3. Der katholische Glaube erlaubt keine freie Meinung, sondern ist ein 

Diktat des Vatikans. Vatikan und Glaubenskongregation sind ausge­
klügelte Kontrollsysteme. 

4. Der katholische Glaube verlangt im letzten ein "sacrificium intel­
lectus." 

Als praktischer Theologe steht man - auch wenn fachwissenschaftlich 
die Erkenntnisse des Buches längst falsifiziert sind - ziemlich ratlos vor 
seinem Erfolg, zumal Richtigstellungen von theologischer Seite sehr 
schnell als kirchliche Apologetik abgetan werden. 

Pastoraltheologie als Vermittlerin von kulturellem und 
kommunikativem Gedächtnis hat die Aufgabe, die Geschichte zu 
befragen, ob es ein Vorurteilsmuster gibt, das sich hier repetiert. Ich 
möchte paradigmatisch zwei Vorgänge schildern, die ein ähnliches Bild 
des Katholizismus .. transportieren - allerdings in einem wesentlich 
eingeschränkteren Offentlichkeitstypus, nämlich dem philosophischen 
und literarischen Milieu. 

Stolbergs Konversion zum Katholizismus im Jahre 1800 

Als Friedrich Leopold Graf zu Stolberg am Pfingstsonntag d~ Jahres 
1800 in der Hauskapelle der Fürstin Gallitzin in Münster den Ubertritt 
in die katholische Kirche vollzog, sorgte er nicht nur in seinem 

10 Vgl. dazu E. Garhammer, Qumran und die Vermarktungsmechanismen der 
Medien. Oder: Warum eine Medienschelte nur die halbe Wahrheit ist!, in: 
ThGl84 (1994) 151-158. 

57 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1996-1-54 - am 13.01.2026, 01:18:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1996-1-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Freundeskreis, sondern in der gesamten kulturellen Öffentlichkeit für 
Aufregung.ll War dieser Schritt doch etwas anderes als die bisher 
bekannten romantischen Konversionen. Wer aus beruflichen Gründen 
oder aus künstlerischen Motiven die Konfession wechselte, war der 
Toleranz der Aufklärer sicher. Zudem waren bis dato die Konversionen 
eher innerhalb von katholischen Majoritäten passiert. Stolberg bekleide­
te das Amt des Präsidenten des lutherischen Konsistoriums in Eutin 
und war leitender Beamter des Fürstbischofs von Lübeck. Für seinen 
Entschluß waren weder berufliche noch künstlerische Motive 
ausschlaggebend, sondern die Überzeug~ng, daß die katholische Kirche 
die allein wahre sei. Dies löste in der Offentlichkeit einen für damals 
nicht unbeträchtlichen Skandal aus. 

Äußerst bestürzt reagierte vor allem F. H. Jacobi, der seinem 
~reund bescheinigte, er könne es "unmöglich für eine redliche 
Uberzeugung halten, wenn ein Evangelischer Papist" werde. Seiner 
Meinung nach unterdrücke der römische Katholizismus die Gewissens­
freiheit, mache Gott zu einem "lächerlichen Götzen" und erhebe den 
Klerus mit seinem Wirken über die göttliche Wahrheit selber. In einem 
Brief bescheinigt Jacobi den Katholiken "Lama-Dienst" und "Kothfres­
sen." Er erläutert diesen Brief an einen Freund: Stolberg habe sich für 
ein System entschieden, welches die Unterwerfung der eigenen Ver­
nunft unter die der Kirche fordere. Gegen solch ein System könne man 
nicht tolerant sein; eine so geartete Toleranz wäre "Gleichgültigkeit 
gegen Vernunft und wahre Religion" und würde der katholischen 
"inhumanen Verirrung des Geistes und des Herzens" den Weg bereiten. 
Diese "Barbarey und Thyranney" müßte mit allen Mitteln bekämpft 
werden.12 

Johann Heinrich Voß griff ebenfalls zur Feder und verfaßte ein 
Gedicht mit dem Titel "Warnung". Eine Strophe darin lautet: 

"Pfaffenknecht? Ab schwörest du Licht und Wahrheit? 
Am Altarschmaus dann des gebackenen Gottes 
Schnaubst du dem, was Menschen vom Thier erhebet, 
Haß und Verfolgung?"l3 

Katholischsein heißt also für Voß: der "Vernunft abschwören". 
Herder urteilte zurückhaltender; er schrieb an die Ehefrau Luise 
Stolberg: 

"Ohne Zweifel ists die Reise nach Italien, die den Keim des 
Uebels tief gelegt hatte. Der Graf ging mit zu voller gedrängter Seele in 

n Vgl. dazu p. W. Schumann, Aufnahme und Wirkung von Friedrich Leopold 
Stolbergs Ubertritt zur katholischen Kirche, in: Euphorion 50 (1956) 271-306. 
Zum Kreis von Münster vgl. S. Sudhof, Von der Aufklärung zur Romantik. 
Die Geschichte des "Kreises von Münster", Berlin 1973. 

12 Zit.n. D. W. Schumann, Aufnahme und Wirkung (Anrn. 11), 286. 
13 Ebd., 287. 

58 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1996-1-54 - am 13.01.2026, 01:18:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1996-1-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


dieses verführerische Land; Kunst und Alterthum waren ihm zu ferne, 
zu todte Gegenstände, als daß sie ihn füllen, erwärmen konnten, und so 
übermannte ihn die so imposante Gegenwart des Cultus ... Der Tod 
seines Kindes, andere Dinge ohne Zweifel, die ich nicht weiß, gruben 
diesen Eindruck tiefer ein... Finde er Ruhe unter einer Bürde, die so 
viele, viele brave Katholische als das ansehen was sie ist, ein Bündel von 
Gebräuchen und Mißbräuchen, das Jahrhunderte, dunkle Jahrhunderte 
zusammengebunden haben."14 

Bei aller Irenik, die in Herders Worten durchschimmert, wird 
doch auch deutlich, daß er die Konversion Stolbergs nur als Folge eines 
zerrissenen Gemüts deuten kann. Die Anstrengung des denkerischen, 
aber dadurch die Kräfte des Menschen fordernden Protestantismus sei 
ihm zuviel gewesen. Die Ruhe, die Stolberg nun gefunden habe, sei ihm 
zu gönnen, aber sie trage doch Züge einer Resignation. 

In diesen Deutungen, die noch um etliche Stimmen vermehrt 
werden könnten, zeigen sich polemisch und irenisch ganz bestimmte 
(Vor-) Urteile über den Katholizismus: 

1. der Katholizismus unterdrückt die Gewissensfreiheit 
2. der Katholizismus stellt den Gehorsam über die Wahrheit 
3. der Katholizismus macht den einzelnen zum Götzendiener des 

Papsttums 
4. der Katholizismus macht aus einem vernünftigen Menschen einen 

Pfaffenknecht 
5. der Katholizismus verschafft zwar Beruhigung des Geistes, aber nur 

um den Preis der Unterwerfung. 

Döblins Konversion zum Katholizismus im Jahre 1941 

Was sich 1800 im theologisch-philosophischen Milieu abspielte, ereigne­
te sich 1943 im literarischen: Am 14. August 1943 versammelt sich in 
einem Kino in Santa Monica bei Los Angeles die in diesem Landstrich 
ansässige künstlerische Prominenz des deutschen Exils. Die Brüder 
Heinrich und Thomas Mann sind ebenso anwesend wie Bert Brecht, 
Helene Weigel, Hanns Eisler, Amold Schönberg, Fritz Kortner und viele 
andere. Man begeht den 65. Geburtstag von Alfred Döblin. Döblin war 
nach einer abenteuerlichen Flucht durch den Süden Frankreichs nach 
Nordamerika gekommen und wurde von seinen Kollegen dort aufge­
nommen. Nur eines hatte der Jude Döblin, der Autor des berühmten 
Romans "Berlin Alexanderplatz", seinen Freunden bis dato verschwie­
gen: auf der Flucht vor den Nazis, in einer Situation schwerer innerer 

14 S. Sudhof, Herder und der "Kreis von Münster". Ein Beitrag zur Beurteilung 
von F. L. Stolbergs Konversion, in: Literaturwissenschaftliches Jahrbuch N. F. 
1 (1960) 133-141. Der Brief Herders vom 29.09.1800 ist abgedruckt ebd., 
141-143, hier 141f. 

59 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1996-1-54 - am 13.01.2026, 01:18:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1996-1-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kämpfe, war es in der Kathedrale von Mende zu einem religiösen 
Erlebnis, zu einer tiefen Begegnung mit dem Gekreuzigten gekommen; 
Döblin schildert es in seinen autobiographischen Aufzeichnungen so: 

"Und wieder vor einer Kirche! Man tritt ein, besichtigt sie. Mein 
Blick fällt auf das Kruzifix ... meine Blicke wanderten zu dem, der dort 
schrecklich hing, fragten, kehrten leer wieder. Ich erinnere mich. Jetzt­
ist eine Vertraulichkeit da zwischen dem Kruzifix und mir. Es besteht 
ein Geheimnis zwischen uns. Der am Kreuz hängt, spricht nicht zu mir, 
aber ich spreche zu ihm. Ich frage nicht. Ich fühle: Oh du! Ich bin auf 
der Flucht, und da ist man gehetzt und es gibt Grauen. Aber was ist 
das, verglichen mit dem Grauen, durch das du hast gehen müssen auf 
unserer Erde, unter uns Menschen."15 

Döblin beschreibt weiter, daß er diese Begegnung nicht mehr 
vergessen konnte. Nach seiner Ankunft in Kalifornien begann er mit 
theologischen Studien und ließ sich von Jesuiten in die katholische 
Kirche aufnehmen. Am 30. November 1941 empfing er in einer 
katholischen Kirche in Hollywood die Taufe. 

Eineinhalb Jahre später, also an dem berichteten 14. August 1943, 
sieht Döblin den Zeitpunkt seines 65. Geburtstags als günstigen Anlaß, 
seine Glaubensbekehrung öffentlich bekanntzugeben. Diese Sätze- die 
im Wortlaut nicht überliefert sind - verletzten den guten Geschmack 
der Versammelten und wurden als äußerst peinlich empfunden. Bei 
manchen war die Empörung so groß, daß sie unmittelbar an diesem 
Abend noch zur Feder griffen. So trug Bert Brecht noch am gleichen 
Abend in sein Arbeitsjournal folgende Sätze ein: 

"helli (= Weigel) hat einefeierfür Döblin organisiert, der 65 jahre 
alt wurde. heinrich mann hielt eine herrliche begrüßungsrede ... und am 
schluß hielt döblin eine rede gegen moralischen relativismus und für 
feste maße religiöser art, womit er die irreligiösen gefühle der meisten 
feiernden verletzte. ein fatales gefühl ergriff die rationaleren zuhörer, 
etwas von dem verständnisvollen entsetzen über einen mitgefangenen, 
der den folterungen erlegen ist und nun aussagt. tatsächlich haben 
besonders harte schläge döblin niedergeworfen: der verlust zweier 
söhne in frankreich, die undruckbarkeit eines 2400 - seiten - epos, 
angina pectoris (die große bekehrerin) und das leben mit einer 
ungewöhnlich dummen und spießigen frau. 

als döblin anfing zu beschreiben, wie mit vielen anderen 
schreibern auch er mitschuldig wurde an dem aufstieg der nazis ... und 
die frage entschlossen aufwarf, warum denn, glaubte ich für minuten 
kindlich, er werde jetzt fortfahren: "weil ich die verbrechen der 

IS A. Döblin, Autobiographische Schriften und Aufzeichnungen, Olten 1977, 
284. 

60 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1996-1-54 - am 13.01.2026, 01:18:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1996-1-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


herrschenden vertuscht, die bedrückten entmutigt, die hungernden mit 
gesängenabgespeist habe" usw. aber er fuhr nur verstockt, unbußfertig, 
ohne reue fort: "weil ichgottnicht suchte."16 

Der biblische Begriff der Verstockheit wird hier von Brecht auf 
den Glaubenden bezogen. Wenig später verarbeitete derselbe Brecht 
diesen Vorgang noch einmal in einem Gedicht, überschrieben: 

"Peinlicher Vorfall": 
Als einer meiner höchsten Götter seinen 10.000 Geburtstag beging 
Kam ich mit meinen Freunden und meinen Schülern, ihn zu 
feiern 
Und sie tanzeten und sangen vor ihm und sagten Geschriebenes 
auf. 
Die Stimmung war gerührt. Das Fest nahte seinem Ende. 
Da betrat der Gefeierte Gott die Plattform, die den Künstlern 
gehört und erklärte mit lauter Stimme 
Vor meinen schweißgebadeten Freunden und Schülern 
Daß er soeben eine Erleuchtung erlitten habe und nunmehr 
Religiös geworden sei und mit unziemlicher Hast 
Setzte er sich herausfordernd einen mottenzerfressenen Pfaffen­
hut auf 
Ging unzüchtig auf die Knie nieder und stimmte 
Schamlos ein freches Kirchenlied an, so die irreligiösen Gefühle 
Seiner Zuhörer verletzend, unter denen 
Jugendliche waren. 
Seit drei Tagen 
habe ich nicht gewagt, meinen Freunden und Schülern 
unter die Augen zu treten, so 
Schämte ich mich.t7 

Brecht vulgarisiert und popularisiert die Ansichten der Religions­
kritik des 19. Jahrhunderts mit den Mitteln der Literatur: 

- die religiösen und biblischen Sprachspuren in diesem Gedicht dienen 
eher der Parodie, der Satire und der ironischen Kommentierung des 
Geschehens. "Sie tanzeten und sangen" läßt den Tanz um das 
Goldene Kalb assozüeren, die laute Stimme den Kreuzesschrei Jesu, 
der hier allerdings in ein freches Kirchenlied mündet, nicht in einen 
Klagepsalm. 

Brecht arbeitet mit dem Mittel der Verkehrung. Religiöses Vokabular 

16 B. Brecht, Arbeitsjournal, Bd. 2: 1942-1955, hg.v. W. Hecht, Frankfurt/M. 
1973,605. 

17 B. Brecht, Gesammelte Werke (Suhrkamp) 10, 86f. Vgl. dazu E. Garhammer, 
"Sie werden lachen - die Bibel." Bibel und moderne Literatur, in: H. 
Frankemölle (Hg.), Die Bibel. Das bekannte Buch - das fremde Buch, 
Paderbom u.a. 1994, 111-128. 

61 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1996-1-54 - am 13.01.2026, 01:18:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1996-1-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


wird von ihm für die eigene irreligiöse Position in Dienst genom­
men. Das öffentliche religiöse Bekenntnis verletzt die Gefühle der 
Zuhörer, für die der Jugendschutzparagraph bemüht wird. Brecht 
reklamiert für seine Irreligiösität das, was vorher Privileg des 
Religiösen war: Scham und Ehrfurcht. 

- Während der Irreligiöse schamhaft schweigt, biedert sich der 
Gläubige schamlos und unzüchtig an. Gegen eine religiöse Pornogra­
phie steht eine irreligiöse Keuschheit. 

- Im Arbeitsjournal bringt Brecht seine Einstellung zur Religiösität 
noch klarer zum Ausdruck: er deutet Religiosität psycho-patholo­
gisch. Wer religiös ist, wird mit seinen Lebenskrisen nicht fertig. 

- Ein weiterer Vorwurf Brechts an Döblin lautet: er hat die unter 
Künstlern geltenden Spielregeln verletzt, er hat die Bühne zu einer 
Kanzel gemacht, das Theater zu einer Kirche umfunktioniert. Er hat 
den Freiraum der Kunst dazu mißbraucht, religiöse Propaganda zu 
betreiben. So ist aus dem gefeierten Gott ein Pfaffenknecht gewor­
den. 

Dabei kann man leicht nachweisen, daß die Frage nach Gott eine 
durchgehende Spur in Döblins Leben darstellt. Schon 1902 wird durch 
die Nietzsche-Lektüre die modische Haltung des distanzierten 
Intellektuellen, der sich religiöser Aussagen enthält, in Frage gestellt: 

"Ich erinnere mich, wie ich im Zimmer sitze und nach der 
Lektüre der 'Genealogie der Moral' das Buch schließe, beiseitelege und 
mit einem Heft bedecke, buchstäblich zitternd, fröstelnd, und wie ich 
aufstehe, außer mir, im Zimmer auf und abgehe und am Ofen stehe. Ich 
wußte nicht, was mir geschah, was man mir hier antat. Kannte ich Gott, 
trotz alledem? Gott, gegen den es hier ging? Wußte ich von ihm? Ahnte 
und ersehnte ich ihn? Ich weiß nicht. Aber ich sah, daß es hier 
schrecklich ernst wurde, daß es um Gott ging, und daß ich daran 
beteiligt war."lS 

Das damit aufgebrochene Gottesproblem ließ Döblin nicht mehr 
los, es wurde sogar noch gesteigert durch das Studium von Freud und 
Marx; die Auseinandersetzungen mit den drei Meistern des Zweifels 
und des Verdachts, wie P. Ricoeur Nietzsche, Freud und Marx genannt 
hat, führte Döblin auf die Spur des Betens. Er bezeichnet in seinen 
autobiographischen Schriften seine Werke in gewisser Weise alle als 

18 Vgl. dazu H. Kiesel, Literarische Trauerarbeit. Das Exil- und Spätwerk 
Alfred Döblins, Tübingen 1986, 146 sowie ders., Döblins Konversion als 
Politikum, in: F. Gaede/P. O'Neill/U. Scheck (Hg.), Hinter dem schwarzen 
Vorhang. Die Katastrophe und die epische Tradition (FS Riley), Tübingen 
1994, 193-208. 

62 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1996-1-54 - am 13.01.2026, 01:18:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1996-1-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Gebete. Als er 1904 zur medizinischen Promotion nach Freiburg reiste, 
besuchte er das Münster: "Ich bin gestern zum Hochamt im Münster 
gewesen, nachmittags bin ich noch einmal allein in das dunkle leere 
Gewölbe zurückgegangen. Das Beste, was wir können, ist beten. Im 
Grunde beten wir ja immerfort. Nichts ist mir widriger, als der 
aufgeklärte Liberalismus, der über die Religionen lacht und sie für 
Massenfraß hält. Das Beste, was wir können, ist beten," so Döblin in 
einem Brief vom 4. November 1904 an die Schriftstellerin Else 
Laske-Schüler ,19 

Auf diesem Hintergrund wird deutlich, daß das Bekehrungserleb­
nis von Döblin sich nicht auf eine Augenblicksentscheidung zusammen­
ziehen läßt. Der Meditation des Kreuzes in der Kathedrale von Mende 
waren längst andere Erlebnisse vorangegangen, etwa die Beschreibung 
des Kruzifixes von Veit Stoß in der Krakauer Marienkirche. Ein Jahr 
nach dem Kreuzeserlebnis in Krakau schrieb Döblin 1926: "Es kommt 
mir vor, als ob das heutige Christentum ... das ungeheure fabelhafte 
Faktum des Jesus von Nazareth nicht genügend ausmünzt, und daß das 
Ungeheure und Beseligende dieser Erscheinung nicht lebendig genug 
gelebt wird. Es müßte eigentlich ein Strom von Gefühl und Tatkraft aus 
dieser Gestalt hertosen."20 

Döblins Religiösität kann nicht - wie es Brecht denunziatorisch 
getan hat - psychopathologisch erklärt werden: das hieße, die konse­
quente Entfaltung der religiösen Dimension in Döblins Werk außer acht 
lassen. Die strikte Entgegensetzung von Glaube und politischem 
Engagement durch Brecht ist ebenfalls verkürzend und blind gegenüber 
der Möglichkeit einer praktisch und politisch wirksamen Religiösität. 
Die Literaturgeschichtsschreibung ist durch die Abwertung des Döb­
linschen Spätwerks im Grunde genommen bis heute dem Diktum 
Brechts gefolgt. 

In den Vorgängen um die Konversion Döblins un~ den damit 
zusammenhängenden Deutungen in der literarischen Offentlichkeit 
kommt ein Urteil über den Katholizismus zum Vorschein, das wir 
zwischenzeitlich schon kennen: 

1. wer katholisch wird, wird ein Pfaffenknecht, 
2. wer katholisch wird, hält die Probleme des Lebens intellektuell nicht 

aus, 
3. wer katholisch wird, setzt gegen die "religiöse Keuschheit" der 

liberalen Distanz die "religiöse Pornographie" des öffentlichen 
Bekenntnisses. 

19 H. Kiesel, Literarische Trauerarbeit (Anm. 18), 154. 
20 Ebd., 185. 

63 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1996-1-54 - am 13.01.2026, 01:18:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1996-1-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Plädoyer für "kommunikative Diakonie" 

Mit diesen Beispielen sollte gezeigt werden, wie ein bestimmtes Bild des 
Katholizismus, das im philosophischen und literarischen Milieu längst 
gang und gäbe war, durch den Einfluß der Medien in ganz neue 
Schichten transportiert wird. 

Der Pastoraltheologe nimmt wahr, wie sich solche Deutungsmu­
ster des Katholizismus, von denen ich einige aufgezählt habe, heute 
durch die Medlen bis in den Bereich der Engagierten in den 
Pfarrgemeinden durchsetzen: es hat sich ein Kommunikationsstil 
entwickelt, den man so beschreiben könnte: Enthüllung durch die 
Medien -Verteidigung durch kirchliche Verlautbarungen oder: revela­
torische Dimension der Medien und velatorisehe Anstrengung der 
Kirchen. 

Dabei ist klar: den Einfluß der Medien kann man nicht durch 
Beklagen verändern, die Auseinandersetzung mit ihnen muß vielmehr 
kommunikativ geführt werden. Es wurden allerdings innerkirchlich, 
was Kommunikation angeht, in der Vergangenheit hauptsächlich zwei 
Modelle entwickelt: das eisige Schweigen, die kommunikative Verwei­
gerung, oder das Kulturkampfmodell, das den Kritikern sofort die 
Vernichtung der Kirche unterstellt, der man nur durch eine "acies 
formata" begegnen kann, nämlich durch Sammlung und Verpflichtung 
zur einheitlichen Sprachregelung. 

Ein drittes Modell, das ich "kommunikative Diakonie", nennen 
möchte, steht erst am Anfang. Pastoraltheologie müßte diese 
kommunikative Diakonie innerkirchlich realisieren helfen. Bei diesem 
Vorschlag einer "kommunikativen Diakonie" ist es nicht damit getan, 
hehre Forderungen aufzustellen, sondern - wie bei der Diakonie üblich 
- Schritte anzuzielen, die ins eigene Fleisch schneiden. 

Solche SchTitte könnten sein: einige Mitglieder der Deutschen 
Bischofskonferenz geloben ein "Bußschweigen" in den Medien. Gerade 
die Kollision von bestimmten Bischöfen und den Medien - man kann 
dies eine symmetrische Verteufelungseskalation nennen- stabilisiert die 
gegenseitigen Feindbildmuster. 

Ein weiterer Schritt könnte darin bestehen, daß sich em1ge 
Mitglieder der Pastoraltheologenkonferenz auf ein "Bußschweigen" bei 
päpstlichen Erlassen verpflichten. Dadurch könnte die hier laufende 
Transaktion - autoritäres Vater-Ich und rebellierendes Kinder-Ich -
aufgelöst werden. Statt dessen sollten die betroffenen Theologen in 
jedem Jahr von einer Ortsgemeinde zu einer Fastenpredigtreihe 
eingeladen werden und die Fastenzeit dort mitbegehen. 

Ein weiterer Schritt könnte heißen: die bischöflichen Pressestellen 
laden nicht nur jedes Jahr die im Bistum ansässigen Journalistinnen zu 

64 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1996-1-54 - am 13.01.2026, 01:18:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1996-1-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


einem Stehempfang ein, sondern zur Teilnahme am bischöflichen und 
gemeindlichen Alltag (Firmungsreise, Visitation, caritative Projekte u.ä.). 

Nur wenn es gelingt, daß beide Seiten - Kirche und Medien - ihre 
Wahrnehmungsmuster überprüfen, ist neue Kommunikation möglich. 
Dies setzt aber "Sündenbekenntnis" und Umkehr auf beiden Seiten 
voraus. Der Dogmatiker Siegfried Wiedenhofer fordert in ähnlicher 
Weise eine neue Form von Apologetik: nicht mehr nur rationale, im 
Sinn von Vorwurf und Verteidigung betriebene, sondern vor allem 
spirituelle Apologetik, in Form von eigener Umkehr und Vergebungs­
bitte.21 Hinter meinem Vorschlag verbirgt sich nicht die Absicht, 
kirchliche Kommunikation der medialen anzupassen, genau das Gegen­
teil wird angezielt. In diesem Zusammenhang will ich darauf hin~eisen, 
daß es ein dringendes Desiderat darstellt, einen theologischen Offent­
lichkeitsbegriff zu erarbeiten. Wichtige Hinweise dafür finden sich bei 
Erik Peterson, der feststellte: "Nur die Herren dieser Welt kennen ein 
arcanum: nämlich Machterhalt und Geldbesitz."22 Christen, die auf die 
Parusie warten, also auf eine universale Öffentlichkeit, steht solches 
Geheimhalten schlecht an. Der Freiburger Weihbischof Paul Wehrle hat 
in dieser Richtung ebenfalls richtungsweisende Thesen entwickelt. Er 
stellt fest: "Die Zukunft der Kirche wird wesentlich mit einer 
Aufarbeitung und Verbesserung der innerkirchlichen Kommunikation 
zusammenhängen."23 

21 S. Wiedenhofer, Apologie der Kirche- Idealisierung der Kirchengeschichte?, 
in: H. R. Seeliger (Hg.), Krimininalisierung des Christentums? Karlheinz 
Deschners Kirchengeschichte auf dem Prüfstand, Freiburg 1993, 97-112. Das 
päpstliche Schreiben "Tertio millenio adveniente" zur Vorbereitung auf das 
Jubeljahr 2000 schlägt solche neuen Töne bereits an: "Zu Recht nimmt sich 
daher die Kirche, während sich das zweite christliche Jahrtausend seinem 
Ende zuneigt, mit stärkerer Bewußtheit der Schuld ihrer Söhne und Töchter 
an, eingedenk all jener Vorkommnisse im Laufe der Geschichte, wo diese 
sich vom Geist Christi und seines Evangeliums dadurch entfernt haben, daß 
sie der Welt statt eines an den Werten des Glaubens inspirierten 
Lebenszeugnisses den Anblick von Denk- und Handlungsweisen boten, die 
geradezu Formen eines Gegenzeugnisses und Skandals darstellten." (in: 
Verlautbarungen des Apostolischen Stuhls Nr. 118, hg.v. Sekretariat der 
Deutschen Bischofskonferenz, 29). 

22 Vgl. dazu B. Nichtweiß, Offenbarung und Öffentlichkeit. Herausforderung 
der Theologie Erik Petersons, in: Jahres- un4. Tagungsbericht der Görres­
Gesellschaft 1993, 77-106 sowie L. Hölscher, Offentlichkeit und Geheimnis. 
Eine begriffsgeschichtliche Untersuchung zur Entstehung der Öffentlichkeit 
in der frühen Neuzeit, Stuttgart 1979. 

23 Vgl. dazu P. Wehrle, Zukunft der Kiche - Kirche der Zukunft, in: l.S 45 
(1994) 6-14, hier 11. Der Präsident der DFG, Prof. Dr. Wolfgang Frühwald, 
forderte in seinem Festvortrag anläßlich des 500jährigen Jubiläums des 
Herzoglichen Georgianums in München von Kirche und Theologie bei dem 
erforderlichen Dialog mit heutiger Welt eine Selbstentäußerung, "welche die 
zeitweilige Suspendierung uralter Denktraditionen voraussetzt, damit über-

65 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1996-1-54 - am 13.01.2026, 01:18:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1996-1-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Beispiel2: 
Verdrängung des Todes oder: die theologische Rezeption eines 
Klischees 

In einem kürzeren zweiten Beispiel soll gezeigt werden, wie die Medien 
sich durchaus mit den "Zeichen der Zeit" auseinandersetzen. Dazu 
gehören mit Sicherheit Tod und Sterben in unserer Gesellschaft. Die 
Filmemacherin und Schriftstellerin Doris Dörrie hat in ihrem Film 
"Keiner liebt mich" die Auseinandersetzung mit Tod und Sterben in der 
heutigen Gesellschaft zu visualisieren versucht; sie nimmt dabei die "ars 
moriendi" der Moderne, nämlich das Sterben vorweg zu erleben, auf 
die Schippe.24 In diesem Film wird deutlich, daß die Thesen von der 
Verdrängung des Todes in der Moderne, die innertheologisch immer 
noch transportiert werden, in dieser Eindeutigkeit und Zuspitzung nicht 
mehr zutreffen.25 Es gibt eine ganz neue Todesdeutung, wie sie die 
Literatin Angelika Mechtel in ihrem Buch "Die Prinzipalin" ebenfalls 
vorgenommen hat: die Umdeutung vom Sensenmann in einen Liebha­
ber. In dem genannten Roman schildert A. Mechtel doppelperspekti­
visch das Leben der Theaterprinzipalin Caroline Neuher (1697-1760) 
sowie ihre Auseinandersetzung mit dem Tod; die Obsession des 
Theaters läßt die Neuberin selbst im Sterben nicht los: sie fordert den 
eintretenden Tod auf, sich umzuschminken und seine Rolle vom 
Sensenmann in die des Liebhabers umzulernen. "Ich könnte dir 
beibringen, deine Rolle anders zu spielen. Im Liebhaberfach, denke ich, 
wärst du am besten aufgehoben... Maske und Kostüm werden wir 
ändern... Ein junger Tod. Betörend schön. Möchtest du dich darauf 
einlassen, mein Freund?"26 

Pastoraltheologie müßte hier deutlich machen, daß es solches 
Umdeuten von Tod und Sterben immer schon gegeben hat. Ein 
sprechendes Beispiel ist Lessings Schrift "Wie die Alten den Tod 
gebildet", in der er gegen die Dramatik der barocken Todesauffassung 

haupt eine gemeinsame Gesprächsebene gefunden werden kann" (zit.n.Ma­
~uskript, 11). 
Ahnlieh ders., Die Dekade des Gehirns. Von den Schwierigkeiten des 
Strukturdialogs, in: A. Schavan (Hg.), Dialog statt Dialogverweigerung. 
Impulse für eine zukunftsfähige Kirche, Freiburg 1994, 139-149. 

24 Vgl. ihre zugrunde gelegte Geschichte "Orfeo", in: D. Dörrie, Für immer und 
ewig. Eine Art Reigen, Zürich 1993, 50-84. 
Zum Film vgl. A. Kilb, Vom großen und vom kleinen Tod, in: Die Zeit, Nr. 
3, 1995, 45f sowie "Sag lächelnd Good bye", in: Spiegel6/1995, 114-121. 

25 V gl. A. Heller, Ambivalenzen des Sterbens - Einschätzungen zum gegenwär­
tigen Umgang mit Sterben und den Sterbenden, in: ders. (Hg.), Kultur des 
Sterbens. Bedingungen für das Lebensende gestalten, Freiburg 1994, 13-32. 

26 A. Mechtel, Die Prinzipalin, Frankfurt/M. ?1994, 106. Vgl. zu diesem Motiv 
in Literatur und Malerei G. Kaiser, Der Tod und die schönen Frauen. Ein 
elementares Motiv der europäischen Kultur, Frankfurt/M.-New York 1995. 

66 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1996-1-54 - am 13.01.2026, 01:18:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1996-1-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


die aufklärerische Schlafhypothese setzte, die er der antiken Hypnos­
Theorie entnahm. 

"Totsein hat nichts Schreckliches; und insofern Sterben nichts als 
der Schritt zum Totsein ist, kann auch das Sterben nichts Schreckliches 
haben."27 Visualisiert wurde diese Auffassung Lessings in der aufkläre­
rischen Sepulkralskulptur J.G. Schadows.2B 

Eine ähnliche Umdeutung hatte es schon im Mittelalter gegeben: 
die apokryphe Erzählung vom Marlentod diente dazu, die Apostel am 
Sterbebett Mariens erscheinen zu lassen und somit der Gottesmutter die 
mittelalterlich normierte "ars moriendi" zu ermöglichen.29 Nach dem 
Zeitalter der Pest, in dem sich die Angehörigen von den Sterbenden 
zurückzogen, sollte die Wichtigkeit der Sterbebegleitung vor Augen 
geführt werden. Daraus wird deutlich: menschliche Grunderfahrungen 
- wie lieben und sterben - haben neben ihrer Einmaligkeit immer auch 
einen Zeitindex: in ihnen zeigen sich sowohl unhintergehbare Konstan­
ten als auch plastisch zu haltende Ausdrucksformen. Pastoraltheologie 
hat den Druck und die Nötigung der Norm genauso kritisch zu 
analysieren wie den Zwang der Mode aufzudecken. 

Für die Pastoraltheologie in diesem Verständnis stellt sich also 
nicht nur die Aufgabe, die modischen Themen der Medien einzuordnen 
und geschichtlich zu depotenzieren; sie hat ebenfalls den Anspruch, die 
Themen der Theologie mit dem aktuellen Diskurs in kritischem 
Austausch zu halten. Pastoraltheologie schützt mit diesem Ansatz nicht 
nur die Theologie vor der Gefahr der permanenten Selbstzitation, sie 
konfrontiert auch das Kurzzeitgedächtnis der Medien mit dem Langzeit­
gedächtnis der Kirche. Pastoraltheologie als Vermittlerin von kulturel­
lem und kommunikativem Gedächtnis: dieser hier entfaltete Vorschlag 
erfordert intra- und interdisziplinäre Zusammenarbeit.30 

27 G. E. Lessing, Wie die Alten den Tod gebildet. Eine Untersuchung, in: G. E. 
Lessing, Gesammelte Werke, hg.v. W. Stammler, 2. B<i., München 1959, 
963-1015, hier: 999. 

28 Vgl. dazu C. Keisch, " ... den Tod gebildet?"- Schadows Grabskulpturen, in: 
B. Maaz (Hg.), J. G. Sc~dow und die Kunst seiner Zeit, Köln 1994, 113-121. 
Für die momentane "Asthetisierung des Todes" ist der Befund von G. 
Schulze zu beachten, der der Erlebnisgesellschaft bescheinigt, Kontrastphä­
nomene entweder zu marginalisieren oder zu ästhetisieren. Vgl. dazu G. 
Schulze, Die Erlebnisgesellschaft Kultursoziologie der Gegenwart, 
Frankfurt/M.-New York 1992, 67-71. 

29 Vgl. dazu K. Schreiner, Der Tod Marias als Inbegriff christlichen Sterbens. 
Sterbekunst im Spiegel mittelalterlicher Legendenbildung: A. Borst (Hg.), 
Tod im Mittelalter, Konstanz 1993, 261-312. "Der Tod Marias, wie er im 
Lichte zeitgebundener Vorstellungen, Normen und Rituale beschrieben 
dargestellt wurde, gab kirchlichen Sterberitualen des Mittelalters eine 
heilsgeschichtliche Dimension." (271) 

30 Für die intradisziplinäre Zusammenarbeit sind alle theologischen Fächer 
relevant. Momentan scheint mir vor allem die Kirchengeschichte als 

67 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1996-1-54 - am 13.01.2026, 01:18:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1996-1-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


SUMMARY: Cultural and communicative memory - Reflections 
on the self-unterstanding of pastoral theology in media-society 

Pastoral theology is critized by observers for being a modern disciplin 
more obliged to modern than to theological reflections. The author in this article 
tries to proof that pastoral theology coUJ.d fulfil a special task in media-society: 
to mediate between the cultural and the communicative memory (according to 
Jan Assmann). Doing this, pastoral theology: could save theology !Tom 
redundance on one siae and save media from the building of clichees. In this 
way, pastoral theology would be a synchrone corrective for theology and a 
diachrone one for meaia. 

RESUME: Memoire culturelle et communicative. Refexions sur la 
theologie pastorale comme quelque chose d' evident dans un societe 
mediatisee 

Les critiques reprochent a la theologiepastorale d'etre une discipline des 
temps modernes devant clone s'en tenir au discours moderne plutöt qu'au 
discours theologique. L'auteur essaie de prouver que la theologie pastorale 
pourrait remplir une täche tres s~cifique dans un societe mooiatisee: Elle 
pourrait serV1r d'intermediaire entre la memoire culturelle Qan Assmann) et la 
memoire communicative. Elle pourrait ainsi preserver la theologie du danger de 
la redondance, mais aussi attirer l' attention des medias sur la formation de 
cliches. La theologie l?astorale serait clone un moyen d'amelioration synchroni­
que pour la theolog1e, et un moyen d'amelioration diachronique pour les 
medias. 

RESUMEN: Memoria cultural y comunicativa. Reflexiones refe­
rentes a la autocomprensi6n de la teologia pastoralen una sociedad de 
medios de masas 

A Ia teologia pastoral sus criticos le enrostran que es una disciplina 
moderna y que por ello esta mas comprometida con la modernidad que con la 
teologfa. EI autor intenta demostrar que la teologfa pastoral en una sociedad de 
medios de masa ruede cumplir una tarea muy especifica: puede ser la 
intermediaria entre la memoria cultural Qan Assmann) y la comunicativa. Asi 
puede proteger a la teologfa del peligro de Ia redundancra, pero tambien puede 
hacer notar a los medios la formaci6n de estereotipos: aes esta manera la 
teologfa pastoral seria para Ia teologfa un correctivo sincr6nico y para los 
medios uno diacr6nico. 

68 

Ansprechpartnerin wichtig, weil sich in der Öffentlichkeit der Medien so 
etwas wie ein Dekadenzmodell des Christentums breit macht. Für den 
interdisziplinären Austausch ist es wichtig, daß es zu keinen einseitigen 
"Tandem-Bildungen" kommt. Vgl. zu diesem Problemkreis: F. Schweitzer, 
Praktische Theologie, Kultur der Gegenwart und die Sozialwissenschaften­
interdisziplinäre Beziehungen und die Einheit der Disziplin, in: K. E. 
Nipkow /D. Rössler/F. Schweitzer (Hg.), Praktische Theologie und Kultur 
der Gegenwart. Ein internationaler Dialog, Gütersloh 1991, 170-184. 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1996-1-54 - am 13.01.2026, 01:18:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1996-1-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

